
5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das

Verhältnis von Text und Leser

Vademecum – Vadetecum.

Es lockt dich meine Art und Sprach,

du folgest mir, du gehst mir nach?

Geh nur dir selber treulich nach: –

so folgst du mir – gemach! Gemach!

FW, Vorspiel 7

Im August 1882 verbringt Nietzsche zusammen mit Lou Salomé und in Begleitung

der Schwester Elisabeth drei Wochen in Tautenburg. Dort notiert Nietzsche für

Lou zehn Hinweise, die unter dem Titel »Zur Lehre vom Stil« zusammengefasst

sind.1 Man kann davon ausgehen, dass Nietzsche diese Stilregeln aus der genauen

Kenntnis ihrer Wirksamkeit und Praktikabilität niederschrieb, mithin als einer,

der sie selbst auszuüben und anzuwenden weiß. In diesem Sinne stellen die zehn

knappen Anweisungen ein interessantes Selbstzeugnis dar, dessenWert nicht hoch

genug eingeschätzt werden kann: Zeigen sie doch die eminente Ausrichtung des

philosophischen Schreibens an den Mechanismen der lebendigen, gesprochenen

Rede. Die ersten fünf Hinweise lauten folgendermaßen:

1. Das Erste, was noth thut, ist Leben: der Stil soll leben.

2. Der Stil soll dir angemessen sein in Hinsicht auf eine ganz bestimmte Person,

der du dich mitteilen willst. (Gesetz der doppelten Relation.)

3.Manmuß erst genauwissen: »so und sowürde ich dies sprechen und vortragen«

– bevor man schreiben darf. Schreiben muß eine Nachahmung sein.

4. Weil dem Schreibenden viele Mittel des Vortragenden fehlen, so muß er im

Allgemeinen eine sehr ausdrucksvolle Art von Vortrage zum Vorbild haben […].

5. Der Reichthum an Leben verräth sich durch Reichthum an Gebärden. Manmuß

1 Nachlass 1882, 1 [109], KSA 10, S. 38. Von diesem Briefentwurf liegt keine Transkription in der

KGW IX vor, die der Nachlass ab 1885 aufnimmt. Es handelt sich jedoch um ein handschrift-

liches Zeugnis, wobei Akzente durch Unterstreichungen gesetzt wurden. Meine Umschrift

weicht in diesem Punkt bewusst von der Darstellung in der KSA ab, um auch hier dem Text

etwas von der Vorläufigkeit und Nicht-Linearität eines Entwurfs zurückzugeben.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Masken denken – in Masken denken

Alles, Länge und Kürze der Sätze, die Interpunktion, die Wahl der Worte, die Pau-

sen, die Reihenfolge der Argumente – als Gebärden empfinden lernen.2

Der an erster Stelle stehenden Forderung nach Lebendigkeit des Stils entspricht die

Maßgabe, ihn an einem (fiktiven) Gesprächspartner auszurichten und zusätzlich

das Schreiben ganz nahe an das gesprochene, vorgetragene Wort heranzuführen.

Mehrere Regeln sind den dafür notwendigen Strategien der Übertragung gewid-

met, da sie den Verlust von Lebendigkeit, Nähe und Spontanität, aber auch den

Mangel an Körperlichkeit und jene sinnliche Komplexität ausgleichen müssen, die

jede real stattfindende Gesprächssituation prägen.

Allein diese Ratschläge und ihre Forderung nach größtmöglicher Lebensnähe

sind im philosophischen Schreiben keineswegs selbstverständlich. Sie zeigen ei-

ne vehemente Verweigerungshaltung gegenüber den Maßstäben und Anforderun-

gen der Wissenschaft, wonach Objektivität durch die Aufhebung des subjektiven

Standpunktes zu erreichen ist. Schon im »Gesetz der doppelten Relation« ist so-

wohl das Betonen der subjektiven Position des Schreibenden wie die Notwendig-

keit eines personalen, wenigstens imaginierten Gegenübers formuliert. Beides soll

im Schreiben Ausdruck finden und ist gezielt zu schulen: sowohl die Position von

der aus gesprochen wird, als auch diejenige, auf die das Gesagte gerichtet ist. Da-

mit ist diese Lehre vom Schreibstil an einen bestimmten Ort verwiesen, der derje-

nige des Gesprächs ist und wo es Redende,Mitteilende auf der einen Seite gibt und

Hörende, Anzuredende auf der anderen Seite. Unabhängig von einer tatsächlichen

Ausführung in sichtbarer Dialogform,wird somit die Stilvorgabe des gesprochenen

2 Nachlass 1882, 1 [109], KSA 10, S. 38. Vgl. schoneinenAphorismus von 1880: »S c h r e i b s t i l

u n d S p r e c h s t i l . – Die Kunst, zu schreiben, verlangt vor Allem E r s a t z m i t t e l

für die Ausdrucksarten, welche nur der Redende hat: also für Gebärden, Accente, Töne, Bli-

cke.« (MA II, WS 110, KSA 2, S. 600). Zur Auseinandersetzung mit Nietzsches Lehre vom Stil

vgl. Hans-Martin Gauger: Über Sprache und Stil, München 1995, S. 229-246. Allerdings geht

es Gauger ausdrücklich um Nietzsches Auffassung vom Stil, nicht um dessen Stil selbst (vgl.

ebd. S. 230). Gauger thematisiert zwar auch den Bezug zum Leser, etwa, indem er den zehn-

tenHinweis referiert und sagt, »der Leser soll sie [die Einwände, C.S.] selbst finden und selbst

beiseite schaffen«, jedoch wird anschließend moniert, dass es sich hier nicht um »wirkliche

Freiheit, sondern nur das Gefühl von ihr« handle: »Die Distanz zum Text, die dem Leser da-

durch geschaffenwerden soll, dass ihmRaumbelassenwird für eigenesÜberlegen, ist ja doch

nicht wirkliche Distanz« (ebd. S. 240).Wie allerdings ein Text »wirkliche Freiheit« für »eigenes

Überlegen« gewähren und dabei gleichzeitig inhaltlich konkret sein soll, verrät auch Gauger

nicht. Es bleibt zu bezweifeln, ob eine solche Vorstellung von Distanz oder Freiheit tatsäch-

lich ein Gewinn wäre und auch, ob Nietzsches Stilregeln überhaupt darauf abzielten, sie zu

ermöglichen. Demgegenüber gälte es nachzuvollziehen, welche Effekte Nietzsches Stil auf

die Leserschaft haben könnten. Zur Lehre vom Stil unter pädagogischem Gesichtspunkt vgl.

Helga Bleckwenn: »Der Stil soll leben«. Nietzsches Lehre vom Stil – aus didaktischer Sicht in-

terpretiert. In:Willi Erzgräber, Hans-Martin Gauger (Hg.): Stilfragen, Tübingen 1992, S. 42-58.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser 241

Wortes zum Ziel einer lebendigen Textform. Deren Mittel sei fürderhin die Ausbil-

dung einer empfindlichen Wahrnehmung für die diversen Ausdrucksmöglichkei-

ten eines Textes: »Man muß Alles, Länge und Kürze der Sätze, die Interpunktion,

die Wahl der Worte, die Pausen, die Reihenfolge der Argumente – als Gebärden

empfinden lernen«.3 Es ist anzunehmen, dass hier sowohl Lautgebärden gemeint

sind, also das Vortragen und Betonen, die Satzmelodie, Sprechpausen und Laut-

stärke, als auch die Gebärden des ganzen Körpers, die Gesten der Hände und die

Mimik des Gesichts. Solche Gebärden sind Ausdruck der persönlichen Dimension

des Gesagten, sie machen es zum Anliegen einer ganz bestimmten Person und sie

zeugen nicht zuletzt von der im Sprechakt liegenden Ereignishaftigkeit jeder ge-

richteten Rede. Folglich wäre die gesamte Haltung des Sprechenden zu dem, was,

warum und mit wem gesprochen wird, in den Text und in die Gebärden des Textes

zu übertragen.

Motiviert werden diese Anweisungen durch eine im achten Ratschlag nieder-

gelegte Erkenntnis: »Je abstrakter die Wahrheit ist, die man lehren will, um so

mehr muß man erst die Sinne zu ihr verführen.«4 Für Nietzsches philosophisches

Schreiben insgesamt sind die Achsen ›Stil‹ – ›Wirkung‹ – ›Leser‹ bedeutsam.5 Ih-

re Relation lässt sich insofern bestimmen, als der Stil das Mittel ist, wodurch auf

die Leserin oder den Leser gewirkt werden soll. Alle drei Elemente thematisiert

Nietzsche mit Nachdruck erst ab Menschliches, Allzumenschliches (1878) mal unab-

hängig voneinander, mal in direkter Verbindung. Neben den Hinweisen auf einen

3 Ebd.

4 Ebd. S. 39. Fast wortgleich ist dieser Satz ein paar Jahre später in Jenseits von Gut und Böse auf-

genommen worden: »Je abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr musst

du noch die Sinne zu ihr verführen.« (JGB 128, KSA 5, S. 95). Bemerkenswert ist die Überfüh-

rung der unpersönlichen Form, die noch das an Lou Salomé adressierte Schriftstück geprägt

hatte (»muß man«), in die direkte Anredeform »du«. In demMoment, in dem Nietzsche kei-

ne konkrete Person adressieren konnte, sondern sich an eine unbekannte Leserschaft richtet,

scheint ein direktes Anreden des fremden »du« die angemessenere Wahl, weil so mehr Nä-

he erzeugt wird. Vgl. diesbezüglichmeine Ausführungen zur Varianz der Personalpronomina

in: Corinna Schubert: »Der Autor hat den Mund zu halten […]« Nietzsche-Interpretation zwi-

schenBiographismus und Interaktion. In:Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012, S. 279-288, insbe-

sondere S. 284ff. Auch ein Aphorismus der Morgenröthe thematisiert die Bedeutung von Stil

undWirkung: »Es ist noch nicht genug, eine Sache zu beweisen, manmuss die Menschen zu

ihr auch noch verführen, oder zu ihr erheben. Desshalb soll derWissende lernen, seineWeis-

heit zu s a g e n: und oft so, dass sie wie eine Thorheit k l i n g t .« (M 330, KSA 3, S. 234). Sei-

ne Erkenntnisse zu vermitteln lernen und dabei Wirkungsstrategien zu berücksichtigen, sei

also mitunter erfolgversprechender als ein nüchterner Beweis. Dass es zuweilen vorteilhaft

sein kann, eineWeisheit »wie eine Thorheit« klingen zu lassen, weist darauf hin, dass der Le-

sende nicht von einem allzu schulmeisterlichen, lehrerhaften Gestus bevormundet werden

soll.

5 Zu Nietzsches lesergerichtetem Schreiben als Feinheit des Stils vgl. Babette E. Babich: On

Nietzsche’s Concinnity. An Analysis of Style. In: Nietzsche-Studien, Bd. 19, 1990, S. 59-80.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Masken denken – in Masken denken

an der wörtlichen Rede orientierten und um Lebendigkeit bemühten Stil sind frei-

lich auch die Komponenten der angestrebten Wirkung benannt. Wollte man sie

auf eine Formel bringen, so liegt ihr wesentliches Moment wohl darin, die Leser

durch den Text zum Nach- und Weiterdenken zu bewegen. Was simpel klingt, ist

keineswegs selbstverständlich, geht es doch den allermeisten philosophischen Ab-

handlungen darum, die eigenen Argumente darzulegen und dabei möglichst alle

Widersprüche und Einwände vorweg zu nehmen. Es geht darumWissen zu offerie-

ren, eine Abfolge aufeinander aufbauender Argumente zu geben und in der Form

eines Systems zu organisieren. Nietzsches Philosophie jedoch ist bis in letzte Kon-

sequenzen und ausgefeilteste Formulierungen hinein eine auf den Leser als ein ei-

genständiges Gegenüber ausgerichtete Philosophie, die diesen gleichsam umgarnt

und zu Reaktionen zu provozieren sucht. Bereits in Menschliches, Allzumenschliches

wird dies an mehreren Stellen deutlich ausgesprochen. Nach einigen Erwägungen

über Sinn undNutzen der Kunst und einemGedankenstrich heißt es abschließend:

Es giebt gewiss manchen kraft- und sinnvollen Leser, der hier einen guten Ein-

wand zu machen versteht. Der Plumpen und Böswilligen halber soll es doch ein-

mal gesagt werden, dass es hier, wie so oft in diesemBuche, demAutor eben auf den

Einwand ankommt, und dass Manches in ihm zu lesen ist, was nicht gerade darin

geschrieben steht.6

Ausdrücklich ist also gerade eine Leserin angesprochen und gefordert, die Einwän-

de zumachen versteht. Das setzt aufseiten der Lesenden eine gewisse Selbständig-

keit und ein Interesse an Widerspruch und Reibung voraus, weshalb Aktivität und

Freiheit gegenüber den Argumenten statt das passive Aufnehmen derselben ge-

fragt ist. Dann erst kann nämlich in einem Buch das gelesen werden, »was nicht

gerade darin geschrieben steht«, was darauf hinweist, dass z.B. mögliche Einwän-

de höchstens angedeutet, aber nicht explizit gemacht wurden und daher die Leser

vervollständigen könnten, was ausgespart geblieben ist. Dementsprechend obliegt

es auf der anderen Seite dem Text bzw. dem Autor, eben dafür Raum zu schaf-

fen. Aus diesem Grund sei »mitunter die reliefartig unvollständige Darstellung ei-

nes Gedankens, einer ganzen Philosophie wirksamer, als die erschöpfende Ausfüh-

rung«, denn man überlasse »der Arbeit des Beschauers mehr« und rege an »fort-

zubilden, zu Ende zu denken«.7 Nicht zuletzt beschließt dieser Aspekt als zehnte

Regel die Lehre vom Stil und hat damit einige Aufmerksamkeit und Gewichtigkeit

6 MA II, VM 175, KSA 2, S. 455 (Hervorhebung C.S.).

7 MA I, 178, KSA 2, S. 161f. Vgl. auch MA I, 199, KSA 2, S. 167. Ähnliches deutet ein Aphorismus

an, der nach einem Gedankenstrich wie folgt endet: »Wer dieser Betrachtung weiter nach-

hängt, wird wissen, auf w e l c h e A r t v o n H y p o t h e s e n hier zur Erklärung der

ästhetischen Erscheinungen grundsätzlich verzichtet wird.« (MA II, VM 119, KSA 2, S. 429).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser 243

für sich. Demnach, so die Empfehlung an Lou Salomé, sei es nicht ratsam, »sei-

nem Leser die leichteren Einwände vorwegzunehmen«, sondernmanmüsse darauf

hinwirken, es »seinem Leser zu überlassen die letzte Quintessenz unsrer Weisheit

selber auszusprechen«.8

Auch die Möglichkeit gezielter Provokationen wird in Erwägung gezogen und

offen thematisiert:

W e r t h e h r l i c h e r B ü c h e r . – Ehrliche Bücher machen den Leser ehr-

lich, wenigstens indem sie seinen Hass und Widerwillen herauslocken, welchen

die verschmitzte Klugheit sonst am besten zu verstecken weiss. Gegen ein Buch

aber lässt man sich gehen, wenn man sich auch noch so sehr gegen Menschen

zurückhält.9

Dieser Moment der Ehrlichkeit, ja der Zweisamkeit und Intimität zwischen Leser

und Buch birgt ein Potential enormer Wirkmächtigkeit. In Konfrontation mit zu-

gespitzt formulierten Argumenten sieht sich der Leser zu Reaktionen herausgefor-

dert, die gleichzeitig dadurch befördert werden, dass er sich unbeobachtet weiß.

Die Zwiesprache mit einem solchen Buch kann zunächst zu unreflektierten und

reflexhaften Reaktionen verleiten, wobei Nietzsche hier entgegen jeder Erwartung

eine Ebene der Emotionalität, nicht der Rationalität betont: Zummindesten könne

ein Buch den »Hass und Widerwillen« hervorrufen, der für gewöhnlich verborgen

bleibe.10 Auf diese Art mache ein Buch den Leser ›ehrlich‹, weil solche Affekte im

Umgangmit anderenMenschen eher gezügelt würden. Somit gilt der Leser besten-

falls als lebendiger, aktiver und aktivierbarer Resonanzraum und nicht als bloßer

Rezipient.

Demgegenüber ist bemerkenswert, wie sich Nietzsche in Bezug auf den Au-

tor eines Buches äußert. In schönster aphoristischer Kürze wird das Thema in

Menschliches, Allzumenschliches II wie folgt abgehandelt: »Der Autor hat den Mund

zu halten, wenn sein Werk den Mund aufthut«.11 Wenig später wird diese schroff

daherkommende Aussage stärker motiviert. Der mit einem Buch in Verbindung

gebrachte Name des Autors sei die »Hauptursache davon, dass Bücher so wenig

wirken. Sind sie nämlich gut, so sind sie mehr werth als die Personen« und können

demgegenüber »als deren Quintessenzen« gelten.12 Sobald jedoch der Augenmerk

der Leser zu sehr auf den Autor gelenkt werde, »wird die Quintessenz wieder von

seiten des Lesers mit dem Persönlichen, ja Persönlichsten diluirt, und somit der

8 Nachlass 1882, 1 [109], KSA 10, S. 39.

9 MA II, VM 145, KSA 2, S. 439.

10 Ebd.

11 MA II, VM 140, KSA 2, S. 436.

12 MA II, VM 156, KSA 2, S. 442f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Masken denken – in Masken denken

Zweck des Buches vereitelt.«13 Unter der Maßgabe der Wirkmächtigkeit eines Bu-

ches entfaltet sich also erst dann dessen beste Wirkung auf den Leser, wenn der

Autor ignoriert werden darf, wenn vor allem das ›Persönlichste‹, die biographi-

schen Petitessen, das mitunter Kleinliche und ›menschlich, allzumenschliche‹ aus-

geblendet werden darf. Dies steht nun keinesfalls im Widerspruch zur andernorts

hervorgehobenen Apologie des Persönlichen vor allem für die Philosophie, noch

ist es unvereinbar mit dem als Potenzierung von Subjektivität beschriebenen Er-

kenntnismodell (vgl. Kapitel 2.2.5). Die Persönlichkeit eines Autors muss sich eben

ganz in das Buch transformiert haben. Insofern sind die alltäglichen Lebensbedin-

gungen und Gewohnheiten, sind selbst Erlebnisse und Zufälle für den Produkti-

onsprozess eines Werks und einer Denkbewegung eminent wichtig. Doch sobald

ein Buch auf Wirkungen abzielt und Psychagogie im besten Sinne sein will, ist es

Nietzsche zufolge wichtiger, dass nicht der Autor, sondern das Erlebnis des Textes,

die Transformation der Lesenden, die Verwandlung des eigenen Denkens und die

höhere Erziehung der eigenen Person im Vordergrund stehen.14

Die Konsequenz aus einer solchen Konzeption der Text-Leser-Beziehung ist

freilich, dass ein Buch gleichermaßen anziehend, verlockend, herausfordernd und

verführerisch wie es pointiert, strategisch und mit Blick auf die entsprechenden

Wirkungen hin geschrieben seinmüsste.Hier erscheint die Frage des Stils, der sich

an der Gesprächssituation und dem gesprochenenWort zu orientieren habe, noch-

mals konkreter auf ein suggestives Moment hin gewendet, das, indem es den Leser

gezielt der Provokation oder punktueller Manipulation aussetzt, letztlich seine Er-

mächtigung anvisiert. Wie gezeigt wurde, versammelt vor allem Nietzsches philo-

sophisches Debüt Menschliches, Allzumenschliches eine Vielzahl an Aphorismen, die

entsprechende Reflexionen zum Text-Leser-Verhältnis in expliziter Form verdeut-

lichen. In den nachfolgenden Schriften nehmen mitteilungsspezifische Abschnit-

te ab und sind weniger freimütig formuliert. Dieser Umstand könnte indes einen

Hinweis darauf geben, dass Nietzsche in den später entstandenen Texten vermehrt

13 Ebd. S. 423. Auch MA I, 208 widmet sich unter dem Titel »D a s B u c h f a s t z u m

M e n s c h e n g e w o r d e n« dem Verhältnis zwischen Autor, Text und Leser. Dort wird

das Eigenleben eines Buches beschrieben, das mit der ›Ablösung‹ von seinem Autor begin-

ne. Danach »sucht es sich seine Leser, entzündet Leben, beglückt, erschreckt, erzeugt neue

Werke, wird die Seele von Vorsätzen und Handlungen« (MA I, 208, KSA 2, S. 171). Gleichzei-

tig könne der Autor über seine »niedergelegten Ansichten« hinauswachsen bis dahin, dass

er das Werk selber nicht mehr verstehe (ebd.). Daher »schadet« der »lebende Autor« sogar

seinem Buch, denn: »alle Welt pflegt den Autor und sein Werk zu verwechseln« (MA II, VM

153, KSA 2, S. 442).

14 Nicht zuletzt in Schopenhauer als Erzieher wird dieser Aspekt vor demHintergrund von Nietz-

sches persönlichenErfahrungen verdeutlicht. Vgl. hierzu auchdenAufsatz von JamesConant:

Das Exemplarische bei Emerson undNietzsche. In: Christian Benne; EnricoMüller (Hg.): Ohn-

macht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2015, S. 207-225.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser 245

dazu übergegangen ist, den direkten Bezug auf seine Leserschaft in die Darstel-

lungsform und den Stil der Texte zu überführen, ihm also eher implizit und mit

performativem Gestus Ausdruck zu verleihen, statt ihn wiederholt zu thematisie-

ren. Bekanntermaßen hat Nietzsche ein enormes Spektrum an textuellen Verfah-

ren entwickelt, das von der Vielfalt der Darstellungsformen, über Wortwahl und

Tonfall, Rhythmus und Musikalität der Sprache, bis hin zum strategischen Einsatz

von Auslassungspunkten,Gedankenstrichen, ›Gänsefüßchen‹, rhetorischen Fragen

und Sperrungen reicht.15 Vor allem durch vielfältige Anredeformen, aber auchmit-

tels Provokationen oder dem Spiel von Distanzierung und Vereinnahmung werden

Leser direkt angesprochen und aktiv eingebunden.

Neben den allgemeinen Verweisen auf die Wirkungsmächtigkeit von Büchern

und ihren Einfluss auf Leser, thematisieren die späteren Texte auch deutlicher ihre

eigene verführende und verfangende Wirkung, vorzugsweise in den prominenten

Passagen der späten Vorreden.Dafür werdenMetaphern wie die des Angelhakens16

oder Vogelstellers17 benutzt, spielt der Topos des Verführens eine Rolle sowieWort-

spiele von Versuch und Versuchung.18 Auch angesichts der strategischen Anrufung

von »freien Geistern« heißt es listig: »vielleicht thue ich etwas, um ihr Kommen zu

beschleunigen, wenn ich zum Voraus beschreibe, unter welchen Schicksalen ich sie

entstehn, auf welchenWegen ich sie kommen s e h e ? – –«.19 Sowohl der Unterti-

tel vonMenschliches, Allzumenschliches, das sich als »Buch für freie Geister« ausweist,

als auch der von Jenseits von Gut und Böse, das »Vorspiel einer Philosophie der Zu-

kunft«, benennt seinen Adressatenkreis. Auf die kommenden, neuen Philosophen

und freien Geister ausgerichtet, scheinen sie ebenjene geradezu herbei schreiben

zu wollen. Und ein Abschnitt, der das Idealbild von Philosophen als Wertsetzende

zeichnet, endet mit rhetorischen Fragen: »Giebt es heute solche Philosophen? Gab

15 Ausführlich hat sich van Tongeren mit diesem Themenkomplex beschäftigt und untersucht

in einem Hauptkapitel »Nietzsche’s writing and how to read Nietzsche«. Vgl. Paul van Ton-

geren: Reinterpreting modern culture. An introduction to Friedrich Nietzsche’s philosophy,

West Lafayette 2000, S. 51-103.

16 Über Jenseits von Gut und Böse wird im Ecce homo gesagt: »Von da an sind alle meine Schriften

Angelhaken: vielleicht verstehe ich mich so gut als Jemand auf Angeln?… Wenn Nichts sich

fieng, so liegt die Schuld nicht anmir. D i e F i s c h e f e h l t e n « (EH, Bücher, Jenseits 1,

KSA 6, S. 350). Dies kann durchaus als Anspielung auf den biblischen ›Menschenfischer‹ Jesus

gewertet werden.

17 Die Vorrede zuMenschliches,Allzumenschliches von 1886 bescheinigt den SchriftenNietzsches,

sie seien allesamt »Schlingen und Netze für unvorsichtige Vögel« und »eine Schule des Ver-

dachts« (MA I, Vorrede 1, KSA 2, S. 13).

18 So wird die Bezeichnung einer »neue[n] Gattung von Philosophen« kommentiert, die »V e r -

s u c h e r« genannt werden: »Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wennman

will, eine Versuchung.« (JGB 42, KSA 5, S. 59). Vgl. auch JGB 128 und JGB 205.

19 MA I, Vorrede 2, KSA 2, S. 15. Diesbezüglich ist die gesamte Vorrede interessant. Vgl. z.B. so

vereinnahmende Formulierungen wie »wir freien Geister« (MA I, Vorrede 7, KSA 2, S. 21).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Masken denken – in Masken denken

es schon solche Philosophen? M u s s es nicht solche Philosophen geben? ….«.20

Ein derartiges Inszenieren von neuen Philosophen ›der Zukunft‹ weist geradewegs

in die Richtung einer immanenten und forcierten Leser-Lenkung und es spricht

vieles dafür, in diesen Aspekten von Nietzsches Texten eine Philosophie der Ver-

heißung zu entdecken.

Gerade diejenigen Aspekte der Maskenproblematik, die die textformelle Seite

fokussieren und die vor allem in Kapitel 2.3 unter dem Stichwort der Figurenrede,

aber auch in Kapitel 4.2 als Sprechen vom Subjekt entwickelt wurden, sind bered-

te Zeugen von Nietzsches radikaler Neuausdeutung der Beziehung zwischen Text

und Leser.21 In gewissem Sinne kulminiert der Reichtum von Nietzsches philoso-

phischem Schreiben in dieser Masken-Praxis, sind alle Strategien der Darstellung

um der zukünftigen Leser willen bis in eine Raffinesse getrieben worden, deren

feine rhythmische Abgestimmtheit, stilistische Meisterschaft und ausgefeilte Kon-

sequenz bis heute in der Philosophie ihresgleichen sucht.

Das daran anschließende Dilemma für die Forschung stellt sich nun als Grund-

entscheidung dar: Demnach müsste man zunächst für sich festlegen, ob man in

den diskutierten Ebenen der Anredeformen, v.a. aber in den Figurenreden lediglich

die ›Masken‹ Nietzsches sehen will, in die er seine eigenen Ansichten gekleidet

habe. In der Folge würden alle Textfiguren als Masken Nietzsches zu gelten ha-

ben, hinter denen er seine eigentlichen Ansichten verborgen oder durch die er sie

ausgesprochen hätte. Dann wird der ›Einsiedler‹ zu einer Maske von Nietzsches

Einsamkeit, der ›Wanderer‹ zur Maskierung von Nietzsches Empfindlichkeit und

der ›freie Geist‹ zu einem maskierten Ausdruck von Nietzsches sich selbst zuge-

schriebener Befähigung riskanten, haltlosen Denkens. Dann werden aber auch die

Texte zu einem bloßen Forummaskierter Selbstaussagen des Autors und beginnen,

fortan um Nietzsche zu kreisen: Niemand anderes als Nietzsche würde in ewigem

Selbstgespräch mit sich immer zugleich Redner als Zuhörer und Angesprochener

sein. Wenn man an diesem Punkt noch von einer reinen Stilfrage der Interpre-

tation oder von Geschmackssache reden könnte, wird es solchen Ansätzen doch

schwer, die Frage plausibel zu beantworten, weshalb Nietzsche diese Arten des ex-

perimentellen Ausdrucks überhaupt gewählt habe. Oder auch nur, weshalb er seine

eigenen Ansichten über die Dinge nicht einfach ›als Autor‹ aussprechen zu können

glaubte.

20 JGB211, KSA 5, S. 145. Vgl. auch JGB2,woes bezüglich einer »neuenGattung vonPhilosophen«

heißt: »Und allen Ernstes gesprochen: ich sehe solche neue Philosophen heraufkommen.«

(JGB 2, KSA 5, S. 17).

21 Erstaunliches ist in einem frühen Nachlass-Notat von 1879 zu lesen: »E i n A u t o r hat

immer seinenWorten Bewegung mitzutheilen. Hier ist ein Leser; er merkt nicht, daß ich ihn

beobachte. Er ist mir von ehemals her bekannt – ein gescheuter Kopf: es schadet nicht, von

ihm gelesen zu werden. – Aber er ist ja ganz verwandelt: bin ich es, der ihn verwandelt hat?«

(Nachlass 1879, 47 [7], KSA 8, S. 618f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser 247

Wie ich gezeigt zu haben hoffe, plädiert die vorliegende Arbeit dafür, einer an-

deren Option den Vorzug zu geben.Derzufolge ist in den aufzufindenden ›Masken‹

nichts geringeres als die raffinierte Möglichkeit einer Ermächtigung der Leserin-

nen und Leser gegeben.Nicht nur wird auf eine radikaleWeise die Deutungshoheit

über die Texte an die Leserschaft übertragen, die die Figurenreden dechiffrieren,

sich zu den Anrede- und Vereinnahmungsformen positionieren und einzelne Ab-

schnitte selbst zu Ende denken wird. Auch muss sie sich zu Nietzsches durchaus

streitbarer Art von Humor, Ironie und den argumenta ad hominem ins Verhältnis

setzen. Für alles das steht dem Leser, steht der Leserin lediglich die eigene Persön-

lichkeit zur Verfügung, die aufzubieten sie genötigt werden. Bedenkt man – etwa

anhand der oben angeführten Zitate – das hohe Maß anWirkungsmacht und (Ver-

)Führungskraft, das Nietzsche den Büchern im allgemeinen und seinen Schriften

im Besondern zusprach, so liegt die Vermutung nahe, es könnte ihm doch weni-

ger um seine eigene Person gegangen sein, als vielmehr um ein Schreiben, das in

möglichst raffinierter Weise auf den Leser ausgerichtet ist. Denn erst, wenn die

Haltung des Interpreten zum Text das bekannte »Aber lassen wir Herrn Nietz-

sche« auszurufen geneigt ist,22 betritt der Leser die Bühne, greift das Buch nach

ihm, wirkt Nietzsche tatsächlich über seine Zeit und seine Person hinaus. Schon

Zarathustra hatte zu seinen Jüngern gesagt: »Nun heiße ich euch, mich verlieren

und euch finden«.23 Ähnliches gäbe es auch für den hier thematisierten Kontext zu

vermerken, denn je mehr man seine Meinung über Nietzsche oder die vermeintli-

che Meinung Nietzsches als Autor in den richtigen Momenten zu vernachlässigen

bereit ist, umso mehr darf der Text wirken und umso sichtbarer wird die strategi-

sche Verfasstheit der Texte als Verlockungen und Versuchungen. Es gilt also gerade

nicht, die Position Nietzsches ›hinter den Masken‹ rekonstruieren zu wollen, son-

dern die Text-Masken als Spielräume eigener Positionierung zu verstehen, als Orte

der Berührung und Angebote der Interaktion.

Bleibt die Frage, wohin oder wozu Nietzsche seine Leser zu verführen beab-

sichtigte? Zur ›Bejahung‹ des Lebens? Dazu, ein ›freier Geist‹ – oder gar ein ›Über-

mensch‹ – zu werden? Eher nicht. Statt einer so konkreten Zielsetzung scheint es

vielmehr um eine Schulung des Denkens am Denkweg der Texte zu gehen und um

das Profilieren von Persönlichkeiten im Erlebnis eines Buches. Also indem, wie in

Kapitel 2.2.4 als Problem der Wirkung auf ein Publikum herausgearbeitet, der Le-

ser, die Leserin sich dem Buch allein aussetzt und sich mit ihm auseinandersetzt.

Die bereits angeführte Ermächtigung wäre somit Resultat und Ziel aller Elemen-

te von Nietzsches Maskenpraxis. Sie umfasst sowohl die Gesamtheit der auf den

Leser abzielenden Faktoren der Beeinflussung und die Methoden des Erreichens

von Wirkungen aufseiten des Textes, als auch diejenigen Momente aufseiten des

22 Vgl. FW, Vorrede 2, KSA 3, S. 347.

23 Za, Von der schenkenden Tugend 3, KSA 4, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Masken denken – in Masken denken

Lesers, die sich in bestimmten Praktiken (Lesetempo, wiederholtes Lesen, Anferti-

gen von Exzerpten) und Reaktionen (Betroffenheit, Lachen, Weinen, Protest, Ab-

lehnung) äußern.

Genau derjenige Aspekt der Maskenproblematik, der unter den Titel ›in Mas-

ken denken‹ gestellt worden war, kulminiert an diesem Punkt der hier ausgeführ-

ten Maskenpraxis: Denn wenn die von den Texten aufgebotenen ›Masken‹ (Figu-

renreden, Adressierungsformen, Vielheit der Namen) nicht als Masken des Autors

Friedrich Nietzsche infrage kommen, obliegt ihnen keine andere Funktion als die,

in vielerlei Weisen den Leser zum Denken zu verführen. Vor diesem Hintergrund

erlangen philosophische Texte im Allgemeinen und die Textfiguren quaMasken im

Besonderen als Formen des Leserzugriffs eine neue Geltung.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015 - am 14.02.2026, 07:39:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

