5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das
Verhaltnis von Text und Leser

Vademecum — Vadetecum.

Es lockt dich meine Art und Sprach,
du folgest mir, du gehst mir nach?
Geh nur dir selber treulich nach: —
so folgst du mir — gemach! Gemach!
FW, Vorspiel 7

Im August 1882 verbringt Nietzsche zusammen mit Lou Salomé und in Begleitung
der Schwester Elisabeth drei Wochen in Tautenburg. Dort notiert Nietzsche fiir
Lou zehn Hinweise, die unter dem Titel »Zur Lehre vom Stil« zusammengefasst

sind." Man kann davon ausgehen, dass Nietzsche diese Stilregeln aus der genauen
Kenntnis ihrer Wirksamkeit und Praktikabilitit niederschrieb, mithin als einer,
der sie selbst auszuiiben und anzuwenden weif3. In diesem Sinne stellen die zehn
knappen Anweisungen ein interessantes Selbstzeugnis dar, dessen Wert nicht hoch
genug eingeschitzt werden kann: Zeigen sie doch die eminente Ausrichtung des
philosophischen Schreibens an den Mechanismen der lebendigen, gesprochenen
Rede. Die ersten fiinf Hinweise lauten folgendermafien:

1. Das Erste, was noth thut, ist Leben: der Stil soll leben.
2. Der Stil soll dir angemessen sein in Hinsicht auf eine ganz bestimmte Person,
der du dich mitteilen willst. (Gesetz der doppelten Relation.)

3. Man mufS erst genau wissen: »so und so wiirde ich dies sprechen und vortragen«
— bevor man schreiben darf. Schreiben mufi eine Nachahmung sein.
4. Weil dem Schreibenden viele Mittel des Vortragenden fehlen, so muf er im

Allgemeinen eine sehr ausdrucksvolle Art von Vortrage zum Vorbild haben [..].

5. Der Reichthum an Leben verrdth sich durch Reichthum an Gebarden. Man muf}

1 Nachlass1882,1[109], KSA10, S. 38. Von diesem Briefentwurf liegt keine Transkription in der
KGW IX vor, die der Nachlass ab 1885 aufnimmt. Es handelt sich jedoch um ein handschrift-
liches Zeugnis, wobei Akzente durch Unterstreichungen gesetzt wurden. Meine Umschrift
weicht in diesem Punkt bewusst von der Darstellung in der KSA ab, um auch hier dem Text
etwas von der Vorldufigkeit und Nicht-Linearitat eines Entwurfs zurlickzugeben.

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Masken denken - in Masken denken

Alles, Linge und Kiirze der Sitze, die Interpunktion, die Wahl der Worte, die Pau-
sen, die Reihenfolge der Argumente — als Gebirden empfinden lernen.?

Der an erster Stelle stehenden Forderung nach Lebendigkeit des Stils entspricht die
Mafigabe, ihn an einem (fiktiven) Gesprichspartner auszurichten und zusitzlich
das Schreiben ganz nahe an das gesprochene, vorgetragene Wort heranzufithren.
Mehrere Regeln sind den dafiir notwendigen Strategien der Ubertragung gewid-
met, da sie den Verlust von Lebendigkeit, Ndhe und Spontanitit, aber auch den
Mangel an Kérperlichkeit und jene sinnliche Komplexitit ausgleichen miissen, die
jede real stattfindende Gesprichssituation prigen.

Allein diese Ratschlige und ihre Forderung nach grofitmoglicher Lebensnihe
sind im philosophischen Schreiben keineswegs selbstverstindlich. Sie zeigen ei-
ne vehemente Verweigerungshaltung gegeniiber den Maf3stiben und Anforderun-
gen der Wissenschaft, wonach Objektivitit durch die Aufhebung des subjektiven
Standpunktes zu erreichen ist. Schon im »Gesetz der doppelten Relation« ist so-
wohl das Betonen der subjektiven Position des Schreibenden wie die Notwendig-
keit eines personalen, wenigstens imaginierten Gegeniibers formuliert. Beides soll
im Schreiben Ausdruck finden und ist gezielt zu schulen: sowohl die Position von
der aus gesprochen wird, als auch diejenige, auf die das Gesagte gerichtet ist. Da-
mit ist diese Lehre vom Schreibstil an einen bestimmten Ort verwiesen, der derje-
nige des Gesprichs ist und wo es Redende, Mitteilende auf der einen Seite gibt und
Hoérende, Anzuredende auf der anderen Seite. Unabhingig von einer tatsichlichen
Ausfithrung in sichtbarer Dialogform, wird somit die Stilvorgabe des gesprochenen

2 Nachlass1882,1[109], KSA10,S. 38. Vgl. schon einen Aphorismusvon1880:»Schreibstil
und Sprechstil. —DieKunst, zuschreiben, verlangtvor Allem Ersatzmittel
fiir die Ausdrucksarten, welche nur der Redende hat: also fiir Gebarden, Accente, Tone, Bli-
cke.« (MA 11, WS 110, KSA 2, S. 600). Zur Auseinandersetzung mit Nietzsches Lehre vom Stil
vgl. Hans-Martin Gauger: Uber Sprache und Stil, Miinchen 1995, S. 229-246. Allerdings geht
es Gauger ausdriicklich um Nietzsches Auffassung vom Stil, nicht um dessen Stil selbst (vgl.
ebd. S. 230). Gauger thematisiert zwar auch den Bezug zum Leser, etwa, indem er den zehn-
ten Hinweis referiert und sagt, »der Leser soll sie [die Einwiande, C.S.] selbst finden und selbst
beiseite schaffenc, jedoch wird anschliefRend moniert, dass es sich hier nicht um »wirkliche
Freiheit, sondern nur das Gefiihl von ihr« handle: »Die Distanz zum Text, die dem Leser da-
durch geschaffen werden soll, dass ihm Raum belassen wird fiir eigenes Uberlegen, istja doch
nicht wirkliche Distanz« (ebd. S. 240). Wie allerdings ein Text »wirkliche Freiheit« fiir»eigenes
Uberlegen« gewihren und dabei gleichzeitig inhaltlich konkret sein soll, verrat auch Gauger
nicht. Es bleibt zu bezweifeln, ob eine solche Vorstellung von Distanz oder Freiheit tatsich-
lich ein Gewinn wére und auch, ob Nietzsches Stilregeln berhaupt darauf abzielten, sie zu
ermoglichen. Demgegeniber gilte es nachzuvollziehen, welche Effekte Nietzsches Stil auf
die Leserschaft haben kénnten. Zur Lehre vom Stil unter padagogischem Gesichtspunkt vgl.
Helga Bleckwenn: »Der Stil soll leben«. Nietzsches Lehre vom Stil —aus didaktischer Sichtin-
terpretiert. In: Willi Erzgrdber, Hans-Martin Gauger (Hg.): Stilfragen, Tiibingen 1992, S. 42-58.

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser

Wortes zum Ziel einer lebendigen Textform. Deren Mittel sei fiirderhin die Ausbil-
dung einer empfindlichen Wahrnehmung fir die diversen Ausdrucksmoglichkei-
ten eines Textes: »Man muf3 Alles, Linge und Kiirze der Sitze, die Interpunktion,
die Wahl der Worte, die Pausen, die Reihenfolge der Argumente — als Gebirden
empfinden lernen«.’ Es ist anzunehmen, dass hier sowohl Lautgebirden gemeint
sind, also das Vortragen und Betonen, die Satzmelodie, Sprechpausen und Laut-
stirke, als auch die Gebirden des ganzen Korpers, die Gesten der Hinde und die
Mimik des Gesichts. Solche Gebirden sind Ausdruck der persénlichen Dimension
des Gesagten, sie machen es zum Anliegen einer ganz bestimmten Person und sie
zeugen nicht zuletzt von der im Sprechakt liegenden Ereignishaftigkeit jeder ge-
richteten Rede. Folglich wire die gesamte Haltung des Sprechenden zu dem, was,
warum und mit wem gesprochen wird, in den Text und in die Gebirden des Textes
zu ibertragen.

Motiviert werden diese Anweisungen durch eine im achten Ratschlag nieder-
gelegte Erkenntnis: »Je abstrakter die Wahrheit ist, die man lehren will, um so
mehr muf} man erst die Sinne zu ihr verfithren.«* Fiir Nietzsches philosophisches

Schreiben insgesamt sind die Achsen >Stilc - >Wirkung« — >Leser« bedeutsam.® Th-
re Relation lisst sich insofern bestimmen, als der Stil das Mittel ist, wodurch auf
die Leserin oder den Leser gewirkt werden soll. Alle drei Elemente thematisiert
Nietzsche mit Nachdruck erst ab Menschliches, Allzumenschliches (1878) mal unab-
hingig voneinander, mal in direkter Verbindung. Neben den Hinweisen auf einen

3 Ebd.
Ebd. S. 39. Fast wortgleich ist dieser Satz ein paar Jahre spiter in Jenseits von Gut und Bose auf-
genommen worden: »)e abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr musst
du noch die Sinne zu ihr verfithren.« JGB 128, KSA 5, S. 95). Bemerkenswert ist die Uberfiih-
rung der unpersonlichen Form, die noch das an Lou Salomé adressierte Schriftstiick gepragt
hatte (>mufd man«), in die direkte Anredeform »du«. In dem Moment, in dem Nietzsche kei-
ne konkrete Person adressieren konnte, sondern sich an eine unbekannte Leserschaft richtet,
scheint ein direktes Anreden des fremden »du« die angemessenere Wahl, weil so mehr Ni-
he erzeugt wird. Vgl. diesbeziiglich meine Ausfiihrungen zur Varianz der Personalpronomina
in: Corinna Schubert: »Der Autor hat den Mund zu halten [..]« Nietzsche-Interpretation zwi-
schen Biographismus und Interaktion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19,2012, S. 279-288, insbe-
sondere S. 284ff. Auch ein Aphorismus der Morgenrithe thematisiert die Bedeutung von Stil
und Wirkung: »Es ist noch nicht genug, eine Sache zu beweisen, man muss die Menschen zu
ihrauch noch verfiithren, oder zu ihr erheben. Desshalb soll der Wissende lernen, seine Weis-
heitzu s a g e n: und oft so, dass sie wie eine Thorheit k1in g t.«(M330,KSA3,S. 234). Sei-
ne Erkenntnisse zu vermitteln lernen und dabei Wirkungsstrategien zu bericksichtigen, sei
also mitunter erfolgversprechender als ein niichterner Beweis. Dass es zuweilen vorteilhaft
sein kann, eine Weisheit »wie eine Thorheit« klingen zu lassen, weist darauf hin, dass der Le-
sende nicht von einem allzu schulmeisterlichen, lehrerhaften Gestus bevormundet werden
soll.

5 Zu Nietzsches lesergerichtetem Schreiben als Feinheit des Stils vgl. Babette E. Babich: On
Nietzsche’s Concinnity. An Analysis of Style. In: Nietzsche-Studien, Bd. 19,1990, S. 59-80.

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

241


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Masken denken - in Masken denken

an der wortlichen Rede orientierten und um Lebendigkeit bemiihten Stil sind frei-
lich auch die Komponenten der angestrebten Wirkung benannt. Wollte man sie
auf eine Formel bringen, so liegt ihr wesentliches Moment wohl darin, die Leser
durch den Text zum Nach- und Weiterdenken zu bewegen. Was simpel klingt, ist
keineswegs selbstverstindlich, geht es doch den allermeisten philosophischen Ab-
handlungen darum, die eigenen Argumente darzulegen und dabei moglichst alle
Widerspriiche und Einwinde vorweg zu nehmen. Es geht darum Wissen zu offerie-
ren, eine Abfolge aufeinander aufbauender Argumente zu geben und in der Form
eines Systems zu organisieren. Nietzsches Philosophie jedoch ist bis in letzte Kon-
sequenzen und ausgefeilteste Formulierungen hinein eine auf den Leser als ein ei-
genstindiges Gegeniiber ausgerichtete Philosophie, die diesen gleichsam umgarnt
und zu Reaktionen zu provozieren sucht. Bereits in Menschliches, Allzumenschliches
wird dies an mehreren Stellen deutlich ausgesprochen. Nach einigen Erwigungen
iiber Sinn und Nutzen der Kunst und einem Gedankenstrich heif3t es abschliefRend:

Es giebt gewiss manchen kraft- und sinnvollen Leser, der hier einen guten Ein-
wand zu machen versteht. Der Plumpen und Boswilligen halber soll es doch ein-
mal gesagt werden, dass es hier, wie so oft in diesem Buche, dem Autor eben aufden
Einwand ankommt, und dass Manches in ihm zu lesen ist, was nicht gerade darin
geschrieben steht.®

Ausdriicklich ist also gerade eine Leserin angesprochen und gefordert, die Einwin-
de zu machen versteht. Das setzt aufseiten der Lesenden eine gewisse Selbstindig-
keit und ein Interesse an Widerspruch und Reibung voraus, weshalb Aktivitit und
Freiheit gegeniiber den Argumenten statt das passive Aufnehmen derselben ge-
fragt ist. Dann erst kann nimlich in einem Buch das gelesen werden, »was nicht
gerade darin geschrieben steht«, was darauf hinweist, dass z.B. mogliche Einwin-
de hochstens angedeutet, aber nicht explizit gemacht wurden und daher die Leser
vervollstindigen kdnnten, was ausgespart geblieben ist. Dementsprechend obliegt
es auf der anderen Seite dem Text bzw. dem Autor, eben dafiir Raum zu schaf-
fen. Aus diesem Grund sei »mitunter die reliefartig unvollstindige Darstellung ei-
nes Gedankens, einer ganzen Philosophie wirksamer, als die erschépfende Ausfith-
rung«, denn man tiberlasse »der Arbeit des Beschauers mehr« und rege an »fort-
zubilden, zu Ende zu denken«.” Nicht zuletzt beschlief3t dieser Aspekt als zehnte
Regel die Lehre vom Stil und hat damit einige Aufmerksambkeit und Gewichtigkeit

6 MA I, VM 175, KSA 2, S. 455 (Hervorhebung C.S.).

7 MA 1,178, KSA 2, S.161f. Vgl. auch MA 1,199, KSA 2, S.167. Ahnliches deutet ein Aphorismus
an, der nach einem Gedankenstrich wie folgt endet: »Wer dieser Betrachtung weiter nach-
hangt, wird wissen, auf welche Art von Hypothesen hierzurErklarung der
dsthetischen Erscheinungen grundsatzlich verzichtet wird.« (MA I, VM 119, KSA 2, S. 429).

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser

fiir sich. Demnach, so die Empfehlung an Lou Salomé, sei es nicht ratsam, »sei-
nem Leser die leichteren Einwinde vorwegzunehmens, sondern man miisse darauf
hinwirken, es »seinem Leser zu iiberlassen die letzte Quintessenz unsrer Weisheit
selber auszusprechen«.®

Auch die Moglichkeit gezielter Provokationen wird in Erwigung gezogen und
offen thematisiert:

Werth ehrlicher Bitcher. —Ehrliche Bicher machen den Leser ehr-
lich, wenigstens indem sie seinen Hass und Widerwillen herauslocken, welchen
die verschmitzte Klugheit sonst am besten zu verstecken weiss. Gegen ein Buch
aber lasst man sich gehen, wenn man sich auch noch so sehr gegen Menschen
zuriickhilt®

Dieser Moment der Ehrlichkeit, ja der Zweisamkeit und Intimitit zwischen Leser
und Buch birgt ein Potential enormer Wirkmaichtigkeit. In Konfrontation mit zu-
gespitzt formulierten Argumenten sieht sich der Leser zu Reaktionen herausgefor-
dert, die gleichzeitig dadurch beférdert werden, dass er sich unbeobachtet weif3.
Die Zwiesprache mit einem solchen Buch kann zunichst zu unreflektierten und
reflexhaften Reaktionen verleiten, wobei Nietzsche hier entgegen jeder Erwartung
eine Ebene der Emotionalitit, nicht der Rationalitit betont: Zum mindesten kénne
ein Buch den »Hass und Widerwillen« hervorrufen, der fiir gewohnlich verborgen
bleibe.”® Auf diese Art mache ein Buch den Leser »ehrlichs, weil solche Affekte im
Umgang mit anderen Menschen eher geziigelt wiirden. Somit gilt der Leser besten-
falls als lebendiger, aktiver und aktivierbarer Resonanzraum und nicht als blof3er
Rezipient.

Demgegeniiber ist bemerkenswert, wie sich Nietzsche in Bezug auf den Au-
tor eines Buches duflert. In schonster aphoristischer Kiirze wird das Thema in
Menschliches, Allzumenschliches 11 wie folgt abgehandelt: »Der Autor hat den Mund
zu halten, wenn sein Werk den Mund aufthut«." Wenig spiter wird diese schroff
daherkommende Aussage stirker motiviert. Der mit einem Buch in Verbindung
gebrachte Name des Autors sei die »Hauptursache davon, dass Biicher so wenig
wirken. Sind sie namlich gut, so sind sie mehr werth als die Personen« und kénnen
demgegeniiber »als deren Quintessenzen« gelten."” Sobald jedoch der Augenmerk
der Leser zu sehr auf den Autor gelenkt werde, »wird die Quintessenz wieder von
seiten des Lesers mit dem Personlichen, ja Persénlichsten diluirt, und somit der

8 Nachlass 1882, 1 [109], KSA 10, S. 39.
9 MA I, VM 145, KSA 2, S. 439.

10  Ebd.

1 MA1l,VM 140, KSA 2, S. 436.

12 MAIl, VM 156, KSA 2, S. 442f.

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

243


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2k

Masken denken - in Masken denken

Zweck des Buches vereitelt.«> Unter der MafRgabe der Wirkmichtigkeit eines Bu-
ches entfaltet sich also erst dann dessen beste Wirkung auf den Leser, wenn der
Autor ignoriert werden darf, wenn vor allem das >Personlichste<, die biographi-
schen Petitessen, das mitunter Kleinliche und >menschlich, allzumenschliche« aus-
geblendet werden darf. Dies steht nun keinesfalls im Widerspruch zur andernorts
hervorgehobenen Apologie des Personlichen vor allem fiir die Philosophie, noch
ist es unvereinbar mit dem als Potenzierung von Subjektivitit beschriebenen Er-
kenntnismodell (vgl. Kapitel 2.2.5). Die Personlichkeit eines Autors muss sich eben
ganz in das Buch transformiert haben. Insofern sind die alltiglichen Lebensbedin-
gungen und Gewohnheiten, sind selbst Erlebnisse und Zufille fiir den Produkti-
onsprozess eines Werks und einer Denkbewegung eminent wichtig. Doch sobald
ein Buch auf Wirkungen abzielt und Psychagogie im besten Sinne sein will, ist es
Nietzsche zufolge wichtiger, dass nicht der Autor, sondern das Erlebnis des Textes,
die Transformation der Lesenden, die Verwandlung des eigenen Denkens und die
héhere Erziehung der eigenen Person im Vordergrund stehen.™

Die Konsequenz aus einer solchen Konzeption der Text-Leser-Beziehung ist
freilich, dass ein Buch gleichermaflen anziehend, verlockend, herausfordernd und
verfithrerisch wie es pointiert, strategisch und mit Blick auf die entsprechenden
Wirkungen hin geschrieben sein miisste. Hier erscheint die Frage des Stils, der sich
an der Gesprichssituation und dem gesprochenen Wort zu orientieren habe, noch-
mals konkreter auf ein suggestives Moment hin gewendet, das, indem es den Leser
gezielt der Provokation oder punktueller Manipulation aussetzt, letztlich seine Er-
michtigung anvisiert. Wie gezeigt wurde, versammelt vor allem Nietzsches philo-
sophisches Debiit Menschliches, Allzumenschliches eine Vielzahl an Aphorismen, die
entsprechende Reflexionen zum Text-Leser-Verhiltnis in expliziter Form verdeut-
lichen. In den nachfolgenden Schriften nehmen mitteilungsspezifische Abschnit-
te ab und sind weniger freimiitig formuliert. Dieser Umstand konnte indes einen
Hinweis darauf geben, dass Nietzsche in den spiter entstandenen Texten vermehrt

13 Ebd. S.423. Auch MA |, 208 widmet sich unter dem Titel »\Das Buch fast zum
Menschen geworden«dem Verhiltnis zwischen Autor, Text und Leser. Dort wird
das Eigenleben eines Buches beschrieben, das mit der >Abldsung<von seinem Autor begin-
ne. Danach »sucht es sich seine Leser, entziindet Leben, beglickt, erschreckt, erzeugt neue
Werke, wird die Seele von Vorsitzen und Handlungen« (MA |, 208, KSA 2, S.171). Gleichzei-
tig konne der Autor lber seine »niedergelegten Ansichten« hinauswachsen bis dahin, dass
er das Werk selber nicht mehr verstehe (ebd.). Daher »schadet« der »lebende Autor« sogar
seinem Buch, denn: »alle Welt pflegt den Autor und sein Werk zu verwechseln« (MA 11, VM
153, KSA 2, S. 442).

14 Nichtzuletzt in Schopenhauer als Erzieher wird dieser Aspekt vor dem Hintergrund von Nietz-
sches personlichen Erfahrungen verdeutlicht. Vgl. hierzuauch den Aufsatz vonJames Conant:
Das Exemplarische bei Emerson und Nietzsche. In: Christian Benne; Enrico Miiller (Hg.): Ohn-
macht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2015, S. 207-225.

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser

dazu iibergegangen ist, den direkten Bezug auf seine Leserschaft in die Darstel-
lungsform und den Stil der Texte zu iiberfithren, ihm also eher implizit und mit
performativem Gestus Ausdruck zu verleihen, statt ihn wiederholt zu thematisie-
ren. Bekanntermaflen hat Nietzsche ein enormes Spektrum an textuellen Verfah-
ren entwickelt, das von der Vielfalt der Darstellungsformen, itber Wortwahl und
Tonfall, Rhythmus und Musikalitit der Sprache, bis hin zum strategischen Einsatz
von Auslassungspunkten, Gedankenstrichen, >Ginsefiifschen, rhetorischen Fragen
und Sperrungen reicht.” Vor allem durch vielfiltige Anredeformen, aber auch mit-
tels Provokationen oder dem Spiel von Distanzierung und Vereinnahmung werden
Leser direkt angesprochen und aktiv eingebunden.

Neben den allgemeinen Verweisen auf die Wirkungsmichtigkeit von Biichern
und ihren Einfluss auf Leser, thematisieren die spateren Texte auch deutlicher ihre
eigene verfithrende und verfangende Wirkung, vorzugsweise in den prominenten
Passagen der spiten Vorreden. Dafiir werden Metaphern wie die des Angelhakens™
oder Vogelstellers benutzt, spielt der Topos des Verfithrens eine Rolle sowie Wort-
spiele von Versuch und Versuchung.'® Auch angesichts der strategischen Anrufung
von »freien Geistern« heifdt es listig: »vielleicht thue ich etwas, um ihr Kommen zu
beschleunigen, wenn ich zum Voraus beschreibe, unter welchen Schicksalen ich sie
entstehn, auf welchen Wegen ich sie kommen se h e ? — —«." Sowohl der Unterti-
tel von Menschliches, Allzumenschliches, das sich als »Buch fiir freie Geister« ausweist,
als auch der von Jenseits von Gut und Bise, das »Vorspiel einer Philosophie der Zu-
kunft«, benennt seinen Adressatenkreis. Auf die kommenden, neuen Philosophen
und freien Geister ausgerichtet, scheinen sie ebenjene geradezu herbei schreiben
zu wollen. Und ein Abschnitt, der das Idealbild von Philosophen als Wertsetzende
zeichnet, endet mit rhetorischen Fragen: »Giebt es heute solche Philosophen? Gab

15 Ausfithrlich hat sich van Tongeren mit diesem Themenkomplex beschéftigt und untersucht
in einem Hauptkapitel »Nietzsche’s writing and how to read Nietzsche«. Vgl. Paul van Ton-
geren: Reinterpreting modern culture. An introduction to Friedrich Nietzsche’s philosophy,
West Lafayette 2000, S. 51-103.

16 Uber Jenseits von Gut und Bdse wird im Ecce homo gesagt: »Von da an sind alle meine Schriften
Angelhaken: vielleicht verstehe ich mich so gut als Jemand auf Angeln?.. Wenn Nichts sich
fieng, so liegt die Schuld nichtanmir. Die Fische fehlten «(EH, Biicher,Jenseits1,
KSA 6, S. 350). Dies kann durchaus als Anspielung auf den biblischen >Menschenfischer<Jesus
gewertet werden.

17 DieVorrede zu Menschliches, Allzumenschliches von 1886 bescheinigt den Schriften Nietzsches,
sie seien allesamt »Schlingen und Netze fiir unvorsichtige Vogel« und »eine Schule des Ver-
dachts« (MA |, Vorrede 1, KSA 2, S.13).

18 Sowird die Bezeichnung einer»neue[n] Gattung von Philosophen« kommentiert, die»Ver -
su c h e regenannt werden: »Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wenn man
will, eine Versuchung.« JGB 42, KSA 5, S. 59). Vgl. auch JGB 128 und JGB 20s5.

19  MA, Vorrede 2, KSA 2, S.15. Diesbeziiglich ist die gesamte Vorrede interessant. Vgl. z.B. so
vereinnahmende Formulierungen wie »wir freien Geister« (MA |, Vorrede 7, KSA 2, S. 21).

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

245


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Masken denken - in Masken denken

es schon solche Philosophen? M uss es nicht solche Philosophen geben? ....«.>°

Ein derartiges Inszenieren von neuen Philosophen »der Zukunft« weist geradewegs
in die Richtung einer immanenten und forcierten Leser-Lenkung und es spricht
vieles dafiir, in diesen Aspekten von Nietzsches Texten eine Philosophie der Ver-
heifung zu entdecken.

Gerade diejenigen Aspekte der Maskenproblematik, die die textformelle Seite
fokussieren und die vor allem in Kapitel 2.3 unter dem Stichwort der Figurenrede,
aber auch in Kapitel 4.2 als Sprechen vom Subjekt entwickelt wurden, sind bered-
te Zeugen von Nietzsches radikaler Neuausdeutung der Beziehung zwischen Text
und Leser.” In gewissem Sinne kulminiert der Reichtum von Nietzsches philoso-
phischem Schreiben in dieser Masken-Praxis, sind alle Strategien der Darstellung
um der zukiinftigen Leser willen bis in eine Raffinesse getrieben worden, deren
feine rhythmische Abgestimmtheit, stilistische Meisterschaft und ausgefeilte Kon-
sequenz bis heute in der Philosophie ihresgleichen sucht.

Das daran anschliefende Dilemma fiir die Forschung stellt sich nun als Grund-
entscheidung dar: Demnach miisste man zunichst fiir sich festlegen, ob man in
den diskutierten Ebenen der Anredeformen, v.a. aber in den Figurenreden lediglich
die >Masken« Nietzsches sehen will, in die er seine eigenen Ansichten gekleidet
habe. In der Folge wiirden alle Textfiguren als Masken Nietzsches zu gelten ha-
ben, hinter denen er seine eigentlichen Ansichten verborgen oder durch die er sie
ausgesprochen hitte. Dann wird der >Einsiedler« zu einer Maske von Nietzsches
Einsamkeit, der sWanderer«< zur Maskierung von Nietzsches Empfindlichkeit und
der >freie Geist< zu einem maskierten Ausdruck von Nietzsches sich selbst zuge-
schriebener Befihigung riskanten, haltlosen Denkens. Dann werden aber auch die
Texte zu einem blofRen Forum maskierter Selbstaussagen des Autors und beginnen,
fortan um Nietzsche zu kreisen: Niemand anderes als Nietzsche wiirde in ewigem
Selbstgesprich mit sich immer zugleich Redner als Zuhérer und Angesprochener
sein. Wenn man an diesem Punkt noch von einer reinen Stilfrage der Interpre-
tation oder von Geschmackssache reden konnte, wird es solchen Ansitzen doch
schwer, die Frage plausibel zu beantworten, weshalb Nietzsche diese Arten des ex-
perimentellen Ausdrucks tiberhaupt gewahlt habe. Oder auch nur, weshalb er seine
eigenen Ansichten iiber die Dinge nicht einfach »als Autor< aussprechen zu kénnen
glaubte.

20 JGB211,KSA5,S.145. Vgl. auch JGB 2, wo es beziiglich einer»neuen Gattung von Philosophen«
heilt: »Und allen Ernstes gesprochen: ich sehe solche neue Philosophen heraufkommen.«
(JGB 2, KSA'5, S.17).

21 Erstaunliches ist in einem frithen Nachlass-Notat von 1879 zu lesen: »Ein Autor hat
immer seinen Worten Bewegung mitzutheilen. Hier ist ein Leser; er merkt nicht, daR ich ihn
beobachte. Er ist mir von ehemals her bekannt — ein gescheuter Kopf: es schadet nicht, von
ihm gelesen zu werden. — Aber er ist ja ganz verwandelt: bin ich es, der ihn verwandelt hat?«
(Nachlass 1879, 47 [7], KSA 8, S. 618f.).

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser

Wie ich gezeigt zu haben hoffe, plidiert die vorliegende Arbeit dafiir, einer an-
deren Option den Vorzug zu geben. Derzufolge ist in den aufzufindenden >Maskenxc
nichts geringeres als die raffinierte Moglichkeit einer Ermachtigung der Leserin-
nen und Leser gegeben. Nicht nur wird auf eine radikale Weise die Deutungshoheit
iiber die Texte an die Leserschaft tibertragen, die die Figurenreden dechiffrieren,
sich zu den Anrede- und Vereinnahmungsformen positionieren und einzelne Ab-
schnitte selbst zu Ende denken wird. Auch muss sie sich zu Nietzsches durchaus
streitbarer Art von Humor, Ironie und den argumenta ad hominem ins Verhiltnis
setzen. Fir alles das steht dem Leser, steht der Leserin lediglich die eigene Person-
lichkeit zur Verfiigung, die aufzubieten sie genétigt werden. Bedenkt man — etwa
anhand der oben angefithrten Zitate — das hohe Maf§ an Wirkungsmacht und (Ver-
)Fithrungskraft, das Nietzsche den Biichern im allgemeinen und seinen Schriften
im Besondern zusprach, so liegt die Vermutung nahe, es kénnte ihm doch weni-
ger um seine eigene Person gegangen sein, als vielmehr um ein Schreiben, das in
moglichst raffinierter Weise auf den Leser ausgerichtet ist. Denn erst, wenn die
Haltung des Interpreten zum Text das bekannte »Aber lassen wir Herrn Nietz-
sche« auszurufen geneigt ist,” betritt der Leser die Bithne, greift das Buch nach
ihm, wirkt Nietzsche tatsichlich iiber seine Zeit und seine Person hinaus. Schon
Zarathustra hatte zu seinen Jiingern gesagt: »Nun heifde ich euch, mich verlieren
und euch finden«.?® Ahnliches gibe es auch fiir den hier thematisierten Kontext zu
vermerken, denn je mehr man seine Meinung iiber Nietzsche oder die vermeintli-
che Meinung Nietzsches als Autor in den richtigen Momenten zu vernachlissigen
bereit ist, umso mehr darf der Text wirken und umso sichtbarer wird die strategi-
sche Verfasstheit der Texte als Verlockungen und Versuchungen. Es gilt also gerade
nicht, die Position Nietzsches >hinter den Masken« rekonstruieren zu wollen, son-
dern die Text-Masken als Spielriume eigener Positionierung zu verstehen, als Orte
der Berithrung und Angebote der Interaktion.

Bleibt die Frage, wohin oder wozu Nietzsche seine Leser zu verfithren beab-
sichtigte? Zur >Bejahung« des Lebens? Dazu, ein >freier Geist« — oder gar ein >Uber-
mensch« — zu werden? Eher nicht. Statt einer so konkreten Zielsetzung scheint es
vielmehr um eine Schulung des Denkens am Denkweg der Texte zu gehen und um
das Profilieren von Personlichkeiten im Erlebnis eines Buches. Also indem, wie in
Kapitel 2.2.4 als Problem der Wirkung auf ein Publikum herausgearbeitet, der Le-
ser, die Leserin sich dem Buch allein aussetzt und sich mit ihm auseinandersetzt.
Die bereits angefithrte Ermichtigung wire somit Resultat und Ziel aller Elemen-
te von Nietzsches Maskenpraxis. Sie umfasst sowohl die Gesamtheit der auf den
Leser abzielenden Faktoren der Beeinflussung und die Methoden des Erreichens
von Wirkungen aufseiten des Textes, als auch diejenigen Momente aufseiten des

22 Vgl. FW, Vorrede 2, KSA 3, S. 347.
23 Za,Vonder schenkenden Tugend 3, KSA 4, S.101.

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

247


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Masken denken - in Masken denken

Lesers, die sich in bestimmten Praktiken (Lesetempo, wiederholtes Lesen, Anferti-
gen von Exzerpten) und Reaktionen (Betroffenheit, Lachen, Weinen, Protest, Ab-
lehnung) dufern.

Genau derjenige Aspekt der Maskenproblematik, der unter den Titel >in Mas-
ken denkenc gestellt worden war, kulminiert an diesem Punkt der hier ausgefithr-
ten Maskenpraxis: Denn wenn die von den Texten aufgebotenen >Masken« (Figu-
renreden, Adressierungsformen, Vielheit der Namen) nicht als Masken des Autors
Friedrich Nietzsche infrage kommen, obliegt ihnen keine andere Funktion als die,
in vielerlei Weisen den Leser zum Denken zu verfithren. Vor diesem Hintergrund
erlangen philosophische Texte im Allgemeinen und die Textfiguren qua Masken im
Besonderen als Formen des Leserzugriffs eine neue Geltung.

14.02.2026, 07:39:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

