
I. 
Einführung 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1 - am 26.01.2026, 14:05:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1 - am 26.01.2026, 14:05:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Das osmanische Zentrum und seine Peripherien

Die expansive Dynamik des Osmanischen Reiches kam ab der Mitte des 16. Jahr-
hunderts zum Erliegen. Als die eigentliche Phase des Niedergangs gilt in der Litera-
tur jedoch erst das sogenannte „längste Jahrhundert“ des Imperiums1. Damit sind 
die knapp 150 Jahre nach der Unterzeichnung des Vertrages von Küçük Kaynarca 
vom 21. Juli 1774 zwischen Russland und dem Osmanischen Reich gemeint.2 Ne-
ben großen Gebietsverlusten, schwerwiegenden völkerrechtlichen Verpflichtungen 
und den harten Sanktionen, die dieser Vertrag mit sich brachte, hatte er für die 
Osmanen vor allem symbolische Bedeutung: Das Osmanische Reich verlor mit 
ihm zum ersten Mal die Hoheit über ein Gebiet, das als dem dar al-islam zugehörig 
betrachtet wurde. So verkündete das Vertragswerk das Ende der osmanischen Kon-
trolle über das Khanat Krim, das dann nach nur neun Jahren 1783 von Russland 
annektiert wurde.3 Das Abkommen von Küçük Kaynarca, mit dem die berühmte 
„Orientalische Frage“ ihren Ausgang nahm, machte das Reich zum Objekt der 
Großmächte und stellte so das Selbstverständnis der osmanischen Verwaltungselite 
nachdrücklich in Frage. Diese von der ruhmreichen Tradition großer Eroberungen 
verwöhnte Trägerschicht des Osmanischen Reiches hatte einst aus dem sich bis zur 
Ära Süleymans I. (1520–1566) kontinuierlich vergrößernden Staat eine Weltmacht 
geformt. Jetzt musste sie sich nicht nur mit ganzer Kraft dem Auflösungsprozess 
entgegenstemmen und die einzelnen Reichsteile unter Kontrolle halten, sondern 
sah sich auch mit der Erkenntnis konfrontiert, dass diese Aufgabe mit den bisheri-
gen Methoden nicht zu bewältigen war und ein neuer Kurs eingeschlagen werden 
musste.4 

Das „längste Jahrhundert“ des Osmanischen Reiches war daher geprägt von ei-
nem dramatischen, in immer neuen Varianten ausgefochtenen Machtkampf zwi-
schen dem „Zentrum“ (also dem ideellen und geographischen Herrschaftsraum der 

1  Ein viel zitiertes Buch von İlber Ortaylı trägt den Titel İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı 
(„Das längste Jahrhundert des Reiches“). Siehe Ortaylı 1983. 

2   So schreibt Matuz, dass das Osmanische Reich mit dem Vertrag von Küçük Kaynarca nicht 
nur „seine Großmachtstellung endgültig“ verloren habe, sondern seine Existenz schon 
damals ernsthaft gefährdet war: „Dass es nicht schon völlig zerfiel, war dem Umstand zu 
verdanken, dass es zum Zankapfel der rivalisierenden europäischen Mächte wurde, die sich 
über eine Aufteilung des Osmanischen Reiches nicht einigen konnten.“ Matuz 1980, 
S. 203. 

3  Mehr dazu siehe Davison 1990, S. 21, 29-31, Kunt et. al. 2000, S. 69-71, Shaw 2004, 
S. 306. 

4  Schon Ahmet Rasim (1708–1783), der osmanische Verhandlungsführer in Küçük Kaynarca, 
wies in seinem Aufsatz Hülâsatü’l-Ahbar darauf hin, dass die wahren Verlierer des Krieges 
diejenigen Bürokraten seien, die immer noch mit der Mentalität von gaza-Kriegern den 
Staat regierten. Sie sollten nun endlich verstanden haben, dass die Zeit der Utopien vorbei 
sei. Die Beziehungen zwischen den Ländern basiere heute eher auf „Vernunft“ (akıl). Nicht 
„Erneuerungen“, sondern „nicht ausreichende Erneuerungen“ seien der Grund für die os-
manischen Niederlagen. Siehe Berkes 1978, S. 83-84. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1 - am 26.01.2026, 14:05:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 4 

osmanischen Eliten) und seinen „Peripherien“. Das Verhältnis zwischen Istanbul 
als dem Machtzentrum und seinen Regionen hatte sich schon zuvor als ein stets 
komplizierter, zeitlich wie räumlich variabler dynamischer Prozess erwiesen, der 
nicht selten durch diverse Widerstände der derebeyi und ayan und sogar durch 
spontane Volksaufstände (wie beispielsweise die Celali-Aufstände Ende des 16. Jahr- 
hunderts) erschüttert wurde. Nie jedoch hatten die „Regionen“ die Zentralmacht in 
einem Maße herausgefordert, dass es in der klassischen Zentrum-Peripherie-
Beziehung durch den Wegfall der Staatsautorität zum völligen Bruch gekommen 
wäre. Seit Ende des 18. Jahrhunderts büßte das Zentrum in der Peripherie jedoch 
einen Großteil seines Einflusses ein und war zur Aufrechterhaltung seiner formalen 
Machtansprüche gelegentlich sogar auf die Hilfe der peripheren Kräfte angewiesen. 
So verdankte beispielsweise der bedeutendste Reformsultan der osmanischen Ge-
schichte, Mahmud II., seine Thronbesteigung einem Pakt der ayans aus Rumeli, 
die im Juli 1808 ihre Streitkräfte unter der Leitung von Alemdar Mustafa Paşa in 
Istanbul einmarschieren ließen, um den dortigen Machtstreitigkeiten, vor allem 
dem Janitscharenaufstand (Kabakçı Mustafa İsyanı), ein Ende zu setzen und für die 
„Wiederherstellung der Ordnung“ zu sorgen. Das Sened-i İttifak („Übereinkom-
men“, „Dokument der Einhelligkeit“) vom Oktober 1808, das in der Literatur als 
erster osmanischer verfassungsmäßiger Vertrag (Magna Charta) interpretiert wird, 
war das Ergebnis dieses Kraftaktes, in dessen Konsequenz das osmanische Zentrum 
die Macht der peripheren Lokalherren auch de iure anerkannte.5 

Mit diesem Schritt erreichte die feudalistische Dezentralisierung, die mit dem 
langsamen Zerfall des tımar-Systems einherging, ihren Höhepunkt.6 Die Etablie-
rung zentrifugaler Kräfte wie der ayans und derebeyis fand ab dem 19. Jahrhundert 
ihre Ergänzung in der Stärkung einer weiteren peripheren Kraft, nämlich der Pro-
vinzgouverneure. Wie gefährlich diese „osmanischen Beamten“ werden konnten, 
bekam die Zentralregierung zu spüren, als der Marsch des Gouverneurs von 
Ägypten, Mehmed Ali Paşa, auf die Hauptstadt erst mit britischer Hilfe gestoppt 
werden konnte.  

Obwohl es dem Zentrum in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts durch die 
Reform- und Zentralisierungspolitik Mahmuds II. und der Tanzimat-Paşas gerade 
noch gelang, die Autorität des Zentralstaates wiederherzustellen und die abtrünni-
gen Kräfte unter Kontrolle zu bringen, war der Kampf zwischen Zentrum und Pe-
ripherie damit längst nicht zu Ende. Kaum hatte die Zentralmacht über ayans, de-
rebeys und Provinzverwalter triumphiert, befand sie sich schon inmitten eines neu-
en Konflikts, der sich als noch schwerwiegender und dramatischer erweisen sollte. 
Die aus Europa stammende neue Geistesströmung des Nationalismus begann sich 

5  Zürcher 1998, S. 30-31, Kreiser 2001, S. 36. 
6  Spätestens die Entstehung solcher Gegengewichte zur absoluten Macht des Sultans zeigt, 

dass Begriffe wie die „asiatische Produktionsweise“ (Marx), die „orientalische Despotie“ 
oder der „hydraulische Despotismus“ (Wittfogel) jeglicher Grundlage entbehren. Siehe 
Marx 1960 und 1974, Wittfogel 1977. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1 - am 26.01.2026, 14:05:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 5 

zur Ideologie der peripheren Emanzipationsbewegungen zu entwickeln. Obwohl 
die nationale Idee in Europa unter ganz anderen Voraussetzungen entstanden war, 
fand sie im osmanischen millet-System die besten Entfaltungsmöglichkeiten. Für 
die Ideologen des Nationalismus war das Ancien Régime ein Gefängnis der Völker 
und Regionen, die unter seinem Dach nicht mehr zusammenleben wollten und 
konnten. Der Nationalismus wurde zunächst auf dem Balkan, dann aber auch in 
anderen Reichsteilen zum Sammelbecken neuer zentrifugaler Kräfte, und diese 
sollten dem Osmanischen Reich schließlich den Todesstoß versetzen.  

Die peripheren Reaktionen gegen den Machtanspruch der Zentrale waren im 
letzten Jahrhundert des Osmanischen Reiches also unterschiedlich motiviert und 
organisiert. Ebenso variabel fielen die politischen Antworten des Zentrums aus. 
Die osmanische Politik in den Randzonen unterlag nicht nur regionalen, sondern 
auch zeitlichen Schwankungen. Die Zentralisierungsmaßnahmen Mahmuds II., 
die Reformen der Tanzimat-Periode, die Ideologie des Osmanismus aus den 60er 
Jahren des 19. Jahrhunderts, der Islamismus in der Ära Abdülhamids II. und 
schließlich der Türkismus der İttihat ve Terakki waren verschiedene Spielarten einer 
Politik, die ihre primäre Aufgabe darin sah, die verloren gegangene Macht des 
Zentrums zu restaurieren und die Beziehungen zur Peripherie neu zu organisie-
ren, um so die Randgebiete weiter unter Kontrolle zu halten.  

Wie viele andere klassische Großreiche und Hochkulturen in der Geschichte 
sah sich auch das Osmanische Reich als eine „Mitte“, um die herum „Peripherien“ 
unterschiedlichen Grades gruppiert waren. Zwar wird die Vorstellung, der wahre 
Mittelpunkt der Welt zu sein, schon durch die islamische Trennung der Welt in 
dar al-islam und dar al-harb nahegelegt, sie konnte sich aber erst voll entfalten, als 
mit der Einnahme Konstantinopels 1453, des legendären „Goldenen Apfels“ 
(Kızıl Elma), das Osmanische Reich seinen eigentlichen Mittelpunkt gefunden hat-
te.7 Istanbul erfüllte als Macht-, Kultur-, und Religionszentrum des untergegange-
nen oströmischen Kaiserreiches alle Voraussetzungen, um weiterhin als Zentrale 
nun des neuen, noch im Werden begriffenen Imperiums zu fungieren. Seine Er-
oberung verlieh dem aufstrebenden osmanischen Staat nicht nur einen kosmopo-
litischen Charakter, sondern bescherte ihm auch eine „integrative Mitte“ für seine 
künftige multikulturelle und multiethnische Verwaltungselite, deren Mitglieder 
aus allen Regionen des Reiches kamen.8  

Während die Konzentration der Staatsgeschäfte auf Istanbul und seine nähere 
Umgebung der Markierung eines Zentrums gleichkam9, ließen sich infolge der 

                                                                                          
7  Matuz 1985, S. 58. 
8  Zum Einfluss des Byzantinischen Reiches auf die osmanischen Institutionen siehe Köprü-

lüzade 1931. 
9  Die Tatsache, dass alle anderen vor Istanbul bezogenen Residenzen (Söğüd, Karaca Hisar, 

İznik, Bursa, Edirne) gleichfalls im Marmara-Raum lagen, machte dieses Gebiet zum 
„Kernraum“ bzw. zur „Keimzelle“ des Osmanischen Reiches. Mehr dazu siehe Kreiser 
1979, S. 53-63. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1 - am 26.01.2026, 14:05:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 6 

kontinuierlichen Eroberungszüge jener Zeit nur schwer die Grenzen der periphe-
ren Räume festmachen. Erst als das Reich nach der sogenannten yükselme devri 
(„Phase der Eroberungen“) zwischen 1300 und 1579, in der es sich in alle Him-
melsrichtungen ausgebreitet hatte, den weitesten Punkt seiner geographischen, mi-
litärischen und wirtschaftlichen Expansion erreicht hatte, konsolidierten sich seine 
Grenzen für eine relativ lange Zeit. In der duraklama devri („Stagnationsphase“) 
von 1579 bis 1699 kam es zwar gelegentlich noch zu einzelnen Grenzverschie-
bungen, die Zeit der expansionistischen Gebietserweiterungen war jedoch ein für 
allemal vorbei. Mit der darauf folgenden gerileme devri („Phase der Rezession“) 
setzten dann Grenzbewegungen in die umgekehrte Richtung ein: Nun hatte das 
osmanische Reich mit den Folgen unaufhaltsamer Gebietsverluste zu kämpfen.10  

Die osmanischen Peripherien lassen sich nur schwer als „religiöse“, „ökonomi-
sche“ oder „geographische“ Peripherien klassifizieren. Zumeist gingen diese 
„Räume“ im Osmanischen Reich ineinander über bzw. überschnitten sich. Die 
kulturell, wirtschaftlich und religiös unterschiedlich geprägten peripheren Regio-
nen könnte man aufgrund ihres unterschiedlichen Integrationsgrades, genauer ge-
sagt, aufgrund des unterschiedlichen Grades der Verankerung zentraler Institutio-
nen, etwa als Inneren-Peripherie bzw. Äußeren-Peripherie kategorisieren. Bei einer 
solchen Hierarchisierung wären dann die Intensität und Ausgestaltung der histori-
schen und verwaltungstechnischen Beziehungen des jeweiligen Gebiets zum Zent-
rum ausschlaggebend.  

Es ist nicht ganz unproblematisch, die Begriffe „Zentrum“ und „Peripherie“, wie 
sie ursprünglich innerhalb des klassischen Zentrum-Peripherie-Modells geprägt 
wurden, im Kontext der osmanischen Geschichte zu verwenden. Im Zentrum-
Peripherie-Modell, das ab Mitte der 60er Jahre vor allem durch Arbeiten der De-
pendenztheoretiker Raul Prebisch und André Gunder Frank eine enorme in-
haltliche und theoretische Ausweitung erfuhr und große Popularität erlangte, stell-
ten die Begriffe „Zentrum“ und „Peripherie“ zwei entgegengesetzte Pole mit man-
nigfaltigen Interaktionen dar. Seitdem machte das Begriffspaar eine außergewöhn-
liche Karriere durch fast alle wissenschaftlichen Disziplinen durch. Die Begriffe ha-
ben auch in der heutigen Globalisierungsdebatte Hochkonjunktur, obwohl das 
Modell, in dem sie in dieser Form zunächst geprägt wurden, weitgehend verworfen 
ist.11  

In der vorliegenden Studie wird eine Zentrum-Peripherie-Metapher verwendet, 
um das asymmetrisch strukturierte Kräftefeld im Osmanischen Reich/der Türki-
schen Republik im Untersuchungszeitraum vom Ende des 19. bis in die 30er Jah-
re des 20. Jahrhunderts „sichtbar“ zu machen. Dabei wäre es ein sinnloses Unter-
fangen, auch nur einen Überblick über die osmanische/türkische Politik der Regi-
onen darzubieten oder gar sie im Detail zu analysieren. Selbst die Behandlung ei-

10  Zu Problemen dieser Periodisierung siehe Kunt et. al. 2000, S. 9. 
11  Siehe Prebisch 1964 und 1968, Frank 1968 und 1971. Siehe auch Senghaas 1974, Amin 

1975, Wallerstein 1986, 1998 und 2004. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1 - am 26.01.2026, 14:05:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 7 

nes kurzen Abschnitts einer solchen regionenspezifischen Politik stellt für den ein-
zelnen Historiker eine enorme Aufgabe dar, nicht zuletzt wegen der Vielzahl der 
verschiedenen Akteure und der zahlreichen Interdependenzen. Unsere Untersu-
chung beschränkt sich auf die Verortung von „Macht“ und „Abhängigkeit“ im 
„geistig-intellektuellen“ und „kulturellen“ Bereich. Es wird versucht, die Interakti-
on sowie das als Resultat gewisser Kräftekonstellationen entstandene Spannungs-
feld zwischen dem Zentrum und der osmanischen/türkischen Intelligenzija in der 
Peripherie in einer Epoche bedeutender gesellschaftlicher und politischer Umwäl-
zungen zu beobachten.12 Paradigmatisch konzentriert sich die Arbeit auf die jour-
nalistischen Aktivitäten osmanischer/türkischer Intellektueller in zwei ehemaligen 
osmanischen Regionen: in der Dobrudscha und auf Zypern.13 

Mit dem Rückzug der Osmanen aus den Randprovinzen fiel der formelle poli-
tische Rahmen für ein „klassisches“ Zentrum-Peripherie-Verhältnis weg. Viele be-
troffene Gebiete lösten sich auch umgehend aus den bisherigen Herrschaftsstruk-
turen. Dennoch blieben in einigen Regionen intensive Kontakte zum Zentrum 
auf geistig-kultureller Ebene bestehen. Die Dobrudscha und Zypern gehörten zu 
den wenigen Regionen, in denen es den türkischen Intellektuellen gelang, über 
längere Zeit ein „postosmanisches“ Verhältnis zum Zentrum aufrecht zu erhalten. 
Die Türken beider Regionen betrachteten sich bis zum Ende des hier untersuch-
ten Zeitraumes als Angehörige der daire-i milliye (des „Kreises der Nation“). Das 
Osmanische Reich bzw. die Türkei galt für sie als valide-i müşfik („liebevolle Mut-
ter“), die sich in ihren „glücklichen Zeiten mitfreute“ und sie in ihren „schwierigs-
ten Tagen umarmte“ und ihnen die „Tränen trocknete“.14  

                                                                                          
12  Gerade um dieses auf „Abhängigkeit“ basierende Verhältnis zum Ausdruck zu bringen, zie-

hen wir hier den Begriff „Peripherie“ der Bezeichnung „Diaspora“ vor. 
13  Die Verwendung der Adjektive „osmanisch“, „türkisch“ oder „muslimisch“ ist, bezogen auf 

eine Epoche, in der der Nationalismus in den untersuchten Regionen erst langsam scharfe 
Konturen annahm und noch keine begriffliche und inhaltliche Klarheit über die Zugehörig-
keit zu bestimmten Gruppen vermittelte, nicht ganz unproblematisch. Dies gilt vor allem 
für die Dobrudscha, wo die ethnische und religiöse Vielfalt besonders groß war. Während 
des Übergangs von „religiös“ bzw. „supranational“ definierten zu nationalen Identitäten wa-
ren fast alle muslimisch geprägten Gruppierungen auf dem Balkan mit demselben Problem 
der konkurrierenden Eigenbezeichnung konfrontiert. Für den osmansich-muslimisch-
türkischen Kontext kann jedoch festgehalten werden, dass „muslimisch“ und „osmanisch“ 
während der osmanischen Herrschaft und „türkisch“ und „muslimisch“ in der Zeit danach 
als Oberbegriffe breite Akzeptanz fanden. Dass in dieser Arbeit im Zusammenhang mit den 
Dobrudschatataren abwechselnd die Begriffe „Türk“ und „Tatar“ verwendet werden, hat da-
mit zu tun, dass wir uns stark am Begriffsgebrauch der Akteure orientieren. Selbst die radi-
kalsten tatarischen Patrioten mit ausgeprägter antizentristischer Orientierung scheuten sich 
nicht, für sich selbst „Türk“ als Oberbegriff zu verwenden. Um uns eine Diskussion, die den 
Rahmen dieser Arbeit sprengen würde, zu ersparen, unternehmen wir hier keinen Versuch 
einer weitergehenden ethnologischen Begriffsbestimmung. 

14  „Anadolu bizim için daima bir valide-i müşfik olarak kalmış, eyyam-ı zaferimizde bizi 
alkışlamış evar-ı felaketimizde de gözyaşlarımızı silerek bizi korumuştur.“ İrşad (1 Şubat 
1921), S. 9: Anadolu ve istikbali. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1 - am 26.01.2026, 14:05:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 8 

Die Dobrudscha und Zypern weisen als periphere Gegenpole zum Zentrum 
noch weitere Gemeinsamkeiten und Besonderheiten auf. Beide Gebiete verließen 
im Zuge des osmanischen Zusammenbruchs im 19. Jahrhunderts im selben Jahr 
das Osmanische Reich, und zwar nicht infolge langwieriger und gewaltsamer Aus-
einandersetzungen, wie dies sonst fast immer der Fall war, sondern in der Konse-
quenz eines politisch-diplomatischen Aktes, dessen Voraussetzungen nicht in den 
beiden Regionen selbst lagen. Während die Dobrudscha gemäß des Berliner Ver-
trages zunächst zwischen dem neu gegründeten rumänischen Nationalstaat und 
dem tributären Fürstentum Bulgarien aufgeteilt wurde, bis sie Anfang des 20. 
Jahrhunderts ganz unter rumänische Herrschaft kam, übernahmen die Briten 
gleich am 12. Juli 1878 die Herrschaft über die Insel Zypern. Aufgrund dieses 
mehr oder weniger friedlichen Machtwechsels kam es zwischen den alten und 
neuen Regierungen nicht zu größeren Spannungen mit nachteiligen Auswirkun-
gen auf die verbliebenen Türken. So war beispielsweise eine gewaltsame Assimila-
tion der Türken kein Bestandteil der Minderheitenpolitik der neuen Regierungen. 
Auch an einem Bruch in der kulturellen Orientierung der türkischen Bevölkerung 
am Osmanischen Reich und später der Türkischen Republik waren die neuen 
Machthaber zunächst einmal nicht interessiert. Die ortsansässigen Türken, die ei-
nen großen Teil der Gesamtbevölkerung jener Gebiete ausmachten und aus die-
sem Grund politisch keineswegs irrelevant waren, konnten somit weiterhin unge-
hindert ihre kulturellen Beziehungen zum osmanischen/türkischen Staat pflegen.  

Diese Rahmenbedingungen hielten nicht nur die Beziehungen der beiden Ter-
ritorien zum osmanisch-türkischen Zentrum am Leben, sondern ließen auch eine 
Vertrauensbasis für eine politische Annäherung an die neuen Machthaber entste-
hen. Trotz des religiösen Unterschiedes wurden die neuen Regierungen daher von 
der überwiegenden Mehrheit der türkischen Bildungselite nicht als „fremde Her-
ren“, „Kolonialisten“ oder gar „Feinde“ wahrgenommen. Unterstützt durch den 
politischen und wirtschaftlichen Anschlussprozess entwickelten sich die neuen 
Machtzentren für die Türken beider Regionen mit der Zeit zu ernsthaften Alter-
nativen zum osmanisch/türkischen Zentrum. Die in den ersten Dekaden des 20. 
Jahrhundert entstandenen lokalen dobrudschatürkischen und zyperntürkischen 
Patriotismen waren das Ergebnis dieser Entwicklung, die in anderen ehemaligen 
osmanischen Regionen in dieser Form nicht stattfand.  

Eine Gemeinsamkeit der beiden Regionen bestand auch darin, dass die Türkei-
orientierung der einheimischen Intellektuellen in harter Konkurrenz zu zwei zent-
rifugalen Kräften stand: Die Enosis („Vereinigung mit Griechenland“) auf Zypern 
und der Tatarcılık („Tatarismus“) in der Dobrudscha waren nicht nur einfach „Stör-
faktoren“, die sich gegen die Zentrums-Orientierung der türkischen Gemeinschaf-
ten richteten. Sie galten vielmehr als existentielle Gefahr für das Türkentum der 
Region und wurden entsprechend heftigst bekämpft. 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1 - am 26.01.2026, 14:05:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

