Utopien stellen wie gezeigt u.a. Reprisentationen alternativer Gesellschaften dar.
In der eutopischen Variante bedeutet Verdnderung bessere Lebensbedingungen
und -mdglichkeiten, wéihrend die dystopische Variante den moglichen Horror be-
schreibt, der der Gesellschaft bevorsteht, wenn etwa eine Verschiebung der
wechselseitigen Grenzen zwischen Macht und Freiheit nicht mehr moglich ist
(vgl. Laclau 1999: 122). Interessant ist die Utopie insbesondere im Zustand des
Werdens. Wenn also die Verschiebungen zwischen Macht und Freiheit bespro-
chen, diskutiert und umkédmpft werden, dann wird deutlich, wodurch diese sich
informiert zeigen und welche subjektiven und kollektiven Erfahrungen dabei eine
Rolle spielen.

Im Nachfolgenden werden die Ergebnisse der empirischen Erhebung darge-
stellt. Die diskutierenden Gruppen unterscheiden sich dabei, wie gezeigt, in viel-
facher Hinsicht. Eine entscheidende Differenz ist der Grad der Politisiertheit: Da
sind jene, die sich als politisiert beschreiben und aktiv um Transformation be-
miiht sind, wihrend andere nichts mit politischem Aktivismus zu tun haben (wol-
len) und dennoch den Kontext, in dem sie leben, kritisch hinterfragen. Im Ubri-
gen stimme ich hier Ella Shohat bei, die sagt, dass die bittere Erfahrung mit un-
terschiedlichen Formen von Marginalisierung zwar epistemologische Vorteile
mit sich bringen kann, diese eine aber nicht zwangsldufig zu einer sozialen Akti-
vistin werden lasst (vgl. Shohat 1995: 4). Und so finden sich in den Transkripten
der Gruppendiskussionen zahlreiche Passagen, die typisch sind fiir individualisie-
rendes und auch narzisstisches Sprechen. Was wohl auch deswegen der Fall ist,
weil die Rahmung der Diskussionen eine solche Dynamik geradezu produziert.
Wenn spezifische Frauen aus spezifischen Griinden ausgewihlt werden, um zu
einer spezifischen Frage Stellung zu nehmen, so eréffnet diese unweigerlich Dis-
tinktionsrdume, ruft dies gerade dazu auf, sich als etwas Besonderes zu konstru-
ieren. Der in den Diskussionen geschaffene Raum erweist sich damit als einer,
der eine Exklusivitit vermittelt, die die sprechenden Subjekte — zumindest fiir die
Zeit der Diskussion — im Licht des Besonderen erscheinen ldsst. Die ,Be-
sonderlichung® (vgl. Guimen 2003) ist dabei eine doppelte: Eine Arbeit tiber
Utopien von Migrantinnen kann nur dann entworfen werden, wenn zuvor ihre
Existenz angenommen wird. Und wie ich gezeigt habe, ist die Migrantin Produkt
unterschiedlich sich liberkreuzender Diskurse und insofern eine reale Fiktion, die
im Kontrast zur normalen Frau, zur Frau im Allgemeinen, steht. Wenn nun ein

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Vorhaben, wie das hier vorliegende, Frauen als Migrantinnen zu ihren Utopien
befragt, so wird die ,Besonderlichung® verdoppelt und damit stabilisiert und nicht
aufgehoben oder hinterfragt. Insoweit wire es sinnvoll, die Rolle kritischer empi-
rischer Wissenschaft zu iiberdenken. Die ,Besonderlichung® wird auch nicht da-
durch aufgehoben, dass die Wissenschaftlerin sich selber zu der Gruppe zéhlt. Im
Gegenteil ist zu vermuten, dass dies die Konstruktion als ,real® bestitigt, da sie
als Wissenschaftlerin aus einer Position der sie legitimierenden Macht spricht.
Damit tritt sie — durchaus ungewollt — als die auf, die eventuell etwas weil}, was
die anderen noch nicht wissen (konnen). Sie ist also mit einem Mehr-Wissen
ausgestattet, der ihr Raum fiir Selbstreprisentation er6ffnet, der kritisch insoweit
betrachtet werden muss, als dieser nicht nur Plattform ist, sondern auch Aus-
schlieBungen rechtfertigt. Diese Paradoxie gilt es beim Lesen des empirischen
Teils immer mitzudenken, denn sie produziert nicht nur Aporien bei den disku-
tierenden Frauen, sondern auch innerhalb der Analysen.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Selbsterfindung

[ W]ir miissen eine neue Art Begeisterung erzeugen, die
einen Identititswechsel zur Sehnsucht und nicht zu einer
dramatischen Erfahrung macht“ (Said 1999: 41).

Utopie als Selbsterfindung im Sinne Foucaults zu betrachten, eroffnet die Mog-
lichkeit, nicht nur die Triume des Zukiinftigen zu betrachten, wie Ernst Bloch es
getan hat, sondern auch die gestalterischen Schritte des Subjekts, die diese Trau-
me bergen, sichtbar zu machen. Im ersten Bild sollen, im Zusammenhang mit der
Darstellung der transparent gewordenen Utopiefragmente, Aussagen do-
kumentiert werden, die als experimentelle Selbsterfindungen im Sinne Foucaults
beschrieben werden konnen. Dabei zeigt sich, dass und auch wie Migrantinnen
der zweiten und dritten Generation sich an politischen Projekten beteiligen, die
eine Selbsterfindung quasi notwendig machen. Es wird dariiber hinaus sichtbar,
wie sie diese vollziehen — ohne sich dabei freilich auf Foucault zu beziechen. Ge-
folgt wird also den Triaumen, die ein Anders-sein-wollen in sich bergen wie auch
ein Schon-anders-sein dokumentieren. Daneben werden auch die Praxen nach-
gezeichnet, die diese Visionen hervorbringen und begleiten. Dabei ist zu be-
achten, dass die Schaffung der eigenen Identitdt immer abhéngig von den im In-
dividuum liegenden Mdoglichkeiten bleibt. Selbsterfindung ist damit nicht belie-
big moglich, sondern immer innerhalb gesetzter Grenzen, die jedoch kontinuier-
lich, wenn auch sanft, verschoben werden konnen. Bloch schreibt, dass in ihren
Traumen fast alle Menschen zukiinftig sind. ,,Sofern sie unzufrieden sind, halten
sie sich eines besseres Lebens fiir wert, sei dieses selbst platt und selbstsiichtig
ausgemalt, nehmen Unangemessenes als Schranke wahr und nicht nur als Ge-
wohnheit” (Bloch 1993: 1616).

Im Folgenden soll nicht nur aufgezeigt werden, wovon Migrantinnen tréu-
men, sondern auch wie sie sich selbst einer Selbstkritik unterwerfen, die eine
Selbsterfindung erst ermoglicht. Tatsédchlich handelt es sich dabei hdufig um eher
unausgereifte und ,,platte* Vorstellungen, wie Bloch sagen wiirde. Doch interes-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

siert hier nicht der Grad der Ausgereiftheit, sondern vielmehr, wie den Zumutun-
gen des Alltags widerstanden wird. Es geht also um die Strategien, die die Teil-
nehmenden selber aufzeigen und damit eher um die Verfolgung dessen, was
Bloch als ,,Mut zum Denken* beschrieben hat. Ein Konzept, das, wie gezeigt,
groBe Ahnlichkeiten mit Foucaults Konzept der parrhesia hat, handelt es sich
doch um ein Denken, welches sich immer mit offenem Ausgang zeigt und inso-
fern risikoreich ist. Ein Denken, welches sich auflerhalb der vorgegebenen Bah-
nen des Common Sense bewegt. Wenn auch utopische Visionen auf einer Kritik
des Hier und Jetzt und Unzufriedenheit mit dem Status quo beruhen, so miissen
sie nicht zwangsliufig rebellische Prozesse initiieren oder begleiten.

Zumeist finden sich in den Gesprichen eher bescheidene Formen des Wider-
stands. Es sind dies hiufig unsichere Visionen, die alltagspolitische kleine Schrit-
te zur Folge haben. Nun konnte eingewendet werden, dass die Beschéiftigung mit
diesen unwichtig, ja sinnlos sei, wére da nicht die Geschichte der sozialen Bewe-
gungen, die gezeigt hat, dass es auch der kleinen Schritte bedarf, um den Alltag
zu transformieren und erstarrte Strukturen in Bewegung zu versetzen. Utopisches
Denken funktioniert gut mit der Forderung nach Mikropolitiken, die die Nischen
des Alltags ausleuchten und auch scheinbar belanglose Alltdglichkeiten zu einem
Raum fiir Widerstand erkldren. Denn Macht, so Foucault, funktioniert auch auf
alltdglichem Niveau (Foucault 1976: 110).

Deswegen interessiert sich die Untersuchung ebenso fiir die scheinbar un-
spektakuldren politischen Widerstandsstrategien, die aufzuzeigen vermogen, wel-
che Moglichkeiten zu sozialer Verdnderung in oft unbeachteten Praxen liegen.
Bei den Gruppendiskussionen sprechen die beteiligten Migrantinnen mittel- und
unmittelbar tiber das, was ihr Leben in der Bundesrepublik Deutschland schwie-
rig und manchmal unertriglich macht: Vorurteile, Stereotypisierungen, Diskri-
minierungen, Stigmatisierungen, fehlende Anerkennung, verweigerte Zuge-
horigkeit und der dazugehorige Zwang zu dem Bekenntnis einer eindeutigen und
unzweifelhaften Identitét (vgl. hierzu auch Mecheril 2003). Das Artikulieren die-
ser Zumutungen, welches gekoppelt ist an eine kritische Anklage, wird hier als
utopische Praxis und als parrhesiastischer Akt bezeichnet. Eine Praxis, die die
Chance der Selbstgestaltung in sich birgt und in der Lage zu sein scheint, den ei-
genen sozialen Kontext herauszufordern. Dabei zeigt sich zweierlei: Erstens, dass
sich alle Diskutierenden schwer damit tun, Utopien konkret zu benennen, wobei
es ihnen aber deutlich leichter fillt, von ihren ,kleinen Traumen™ zu sprechen.
Das Sprechen iiber diese ,kleinen Traume® kommt dabei nicht umhin, immer
wieder die erfahrene Gewalt zu thematisieren. Zweitens scheint immer wieder
die Heterogenitét der Gruppe durch und tiberschattet damit die von einigen Teil-
nehmenden angenommene und idealisierte Homogenitét. Die Migrantinnen sel-
ber reproduzieren zum Teil dieselben Vorurteile untereinander, die sie auch von
den Mehrheitsangehorigen kennen. Die klare politische und soziale Situiertheit
erweist sich in diesen Momenten als mehr oder weniger statisch.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 129

5.1 Identitdts-Politiken oder vom Umgang mit
dem ,Anderssein

»Macht wird von einem Subjekt iiber ein anderes Subjekt ausgetibt,
und ihre Ausiibung kulminiert darin, ihm das Sprechen zu entreiflen‘
(Butler 1998: 195).

Kurz rekapituliert: Die freie Rede, parrhesia, ist die Praxis dann zu sprechen,
wenn das Subjekt glaubt, es sei politisch notwendig seine Meinung zu dullern,
seine Sicht der Dinge kundzutun und dies tut, auch wenn damit ein Angriff auf
die hegemonialen Vorstellungen verbunden ist. Parrhesia stellt mithin eine be-
sondere Form des Wahrheitssprechens dar, das durchaus visionidre Momente in
sich trdgt, insoweit sie sich als Kritikfdhigkeit zeigt, die einen Unterschied im
Hier und Jetzt herbeifithren méchte. Foucault folgend kann die parrhesia auch
als eine Rebellion gegen die Weisen, in denen wir kategorisiert, definiert und
systematisiert werden, verstanden werden. Kritik und Vision sind in diesem
Moment Mut zum Denken und auch Mut zum Anderssein.

Gesellschaftliche Aufenseiterinnen gelten als préadestiniert fiir die Rolle der
visiondren Andersdenken. So merkt z.B. Jamake Highwater in seiner Studie {iber
Freaks an, dass die Ubertretung das Potential in sich trigt. ,,die kiihnsten und
erfinderischen Abenteuer des Geistes zu entfesseln* (Highwater 1998: 62).
Zahlreich sind auch die philosophischen und sozialwissenschaftlichen Auseinan-
dersetzungen mit der sozialen Figur des Aufenseiters/der AuBenseiterin. Der Pa-
ria représentiert beispielsweise bei Hannah Arendt das eigentlich Humane, ein
Mensch am Rande der Gesellschaft, der geradezu intuitiv die Menschenwiirde
entdeckt, die fiir Arendt ,,die einzige natiirliche Vorstufe fiir das gesamte morali-
sche Weltgebdude der Zukunft” (Arendt 1984: 199) darstellt. Wéhrend Foucaults
,infame Menschen®, deren Diskurse eigentlich dazu bestimmt sind ,,unterhalb
jedes Diskurses voriiberzugehen und zu verschwinden, ohne jemals gesagt wor-
den zu sein“ (Foucault 2001: 16), genau dort Spuren hinterlassen haben, wo
sie mit der Macht in Bertihrung kamen. ,Infame Menschen® existieren gerade
deswegen, weil der Versuch, sie verschwinden zu lassen, genauestens dokumen-
tiert wurde (ebd.: 23). Die Migrantin ist als ,Auslédnderin® zuweilen ,infamer
Mensch®, insoweit sie immer wieder darin gehindert wird, an den gesellschaftli-
chen Diskursen teilzunehmen und gleichzeitig zu den Subjekten in der Bundes-
republik Deutschland z&hlt, die genauestens registriert und verwaltet werden und
sich dartiber hinaus einem nicht nachlassenden Medieninteresse ausgesetzt sieht,
das sie permanent als die andere Frau festschreibt.

Die hier diskutierenden Frauen beschreiben sich nicht als Parias und auch
nicht als infame Menschen, weder wortlich noch indirekt. Thre Selbstbe-
schreibungen fallen weitaus bescheidener aus: ,Auflenseiterin® ist beispielsweise
eine Begrifflichkeit, die bei dem Versuch, die sie betreffenden Marginalisie-
rungsdiskurse zu reflektieren, Verwendung findet. Dass Migrantinnen der zwei-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

ten und dritten Generation sich nicht generell als zwischen den Kulturen stehend
bezeichnen, ist nach vielfachen Gegenstimmen auch im Mainstreamdiskurs der
Migrationsforschung angekommen; dennoch ist es beileibe nicht so, dass
Deutschland oder das Herkunftsland — wie noch oft behauptet — in simplifizie-
render Weise von Migrantinnen als ,Heimat® charakterisiert wird. Die Gruppen-
diskussionen zu Utopien migrierter Frauen vermochten nicht nur herauszuarbei-
ten, wie sich Migrantinnen verorten, sondern auch, welche Strategien dafiir ge-
wihlt werden und in welche Widerspriiche sie sich dabei verstricken (miissen).
Beispielshalber sprechen die Teilnehmerinnen der Diskussion tiber lingere Pas-
sagen hinaus iiber ihre Selbstwahrnehmung und versuchen eine Verortung inner-
halb eines Systems, welches von ihnen eine klare Zugehdorigkeit verlangt, die sie
jedoch nicht leisten konnen und wahrscheinlich auch nicht wollen. Diese Selbst-
positionierungsversuche konnen durchaus als kreative Widerstandspraxis ver-
standen werden, denn hier werden die zugewiesenen Orte nicht nur abgelehnt,
sondern auch im Zuge der aktiven Selbstpositionierung neue Orte und Existenz-
weisen geschaffen. Dies geschieht zuweilen dadurch, dass neue Bezeichnungen
fir das eigene Selbst erfunden werden, die als Bestandteil einer Selbsterfin-
dungspraxis im Foucault’schen Sinne gelesen werden konnen. Serpil von Gruppe
A beispielsweise denkt sehr frith, dass sie irgendwie anders ist. Das wird ihr auch
von ihrer Umwelt reflektiert: Irgendwie ist sie deutsch und irgendwie auch nicht.
Dieses Gefiihl, sich immer am ,,falschen Ort“ zu befinden, fithrt dazu, dass sie
sich recht frith auf die Suche macht nach einer Erklarung fiir das Was und Wer
sie eigentlich ist. Eine Suche, die nicht selten zu einem Selbstgestaltungsprozess
gerét:

Serpil: Also frither dachte ich immer: Es gibt keine richtige Tiirkin auf der Welt, die
meine Interessen hat//lacht//Nein, so ganz krass jetzt halt gesagt. Weil irgendwie hab’
ich immer gedacht: ,,Oh Gott!* Die anderen haben auch zu mir gesagt: ,,Du bist ja mehr
deutsch!* Also irgendwie so: ,,Du bist irgendwie anders als wir!“ Das habe ich irgend-
wie... Ich weil} es nicht. Und da dachte ich immer so. Na ja, war ich immer auf der Su-
che und so nach irgendwie nicht-deutschen Médels zum Beispiel eine zeitlang, die halt
auch so dhnliche Interessen haben wie ich...

(ZA 585-592)

Serpil nimmt sich als andere Tiirkin wahr, weil sie immer wieder horen muss,
dass sie ,,mehr deutsch® ist. Woran die Menschen um sie herum diese Feststel-
lung festmachen, wird hier nicht klar, denn Serpil ,,weill es nicht”. Das Gefiihl
des Anderssein erscheint nicht nur ambivalent, sondern gleichsam paradox, denn
Serpil fiihlt sich nicht anders als die Angehorigen der Dominanzkultur, sondern
anders als die Mehrheit sie wahrnimmt. Konkret: Serpil wird als Tiirkin wahrge-
nommen, die anders ist als die ,normale Tirkin‘. Und so zieht sie denn den
Schluss, dass es keine ,richtige Tiirkin® gibt, die ihre Interessen teilt. Sie selber
wird damit allerdings zur ,falschen Tirkin‘, denn die Position der Deutschen

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 131

kann sie nicht besetzen. Aus dieser bleibt sie aufgrund auch staatlicher Regulie-
rungsprinzipien — wie etwa dem Auslédndergesetz, welches bestimmt wer deutsch
ist und wer nicht — ausgeschlossen. Und die ,richtigen Tiirken® sind die, die sich
so verhalten, wie es die Dominanzbevolkerung phantasiert.

Sie sind gewissermallen an das Fremdbild assimiliert. Serpil dagegen irritiert
diese Zuordnungen. Sie gehort weder nach A noch nach B und wird damit zur
Fremden in zweiter Potenz.

Ein Ergebnis der von Serpil initiierten Suche wird schlieBlich sein, dass sie
Frauen findet, mit denen sie heute politisch aktiv ist und die den Wunsch teilen,
eine andere Gesellschaft méglich zu machen: Eine Gesellschaft, in der Menschen
wie sie keine Aliens' mehr sind.

Leyla von Gruppe D, die dhnliche Erfahrungen wie Serpil gemacht hat, ist im
Gegensatz zu Serpil voller Wut:

Leyla: Und das fand ich, ich war immer, immer Auflenseiter, wahrscheinlich weil ich
blond war und blaue Augen hatte...

Nuran: Ich war auch Aul3enseiter!

Alle://lachen//

Hamide: Trotzdem.

Leyla: Nee, aber auch unter den Tiirken. Ich konnte die Sprache nicht richtig, ich konnte
gar nichts und ich fiihlte mich immer unter Tiirken unter Druck, dass ich irgendwas be-
weisen muss und hab ganz schnell gezeigt, also ich will damit nichts zu tun haben! Aber
ich hab mich auch nicht als deutsch gesehen. Noch nie! Was ich fand, ich fand die
Deutschen genau so scheifle und fand die waren blod und das einzige was mich interes-
siert ist Menschen, Menschen, Menschen, aber nicht irgendwie. .. wollte ich von keinem
wissen, ob er deutsch ist, ob er tiirkisch ist, ob er spanisch ist. Ich wollte nur Menschen
kennen lernen. Und ich kenn’ das einfach, dass ich das bis heute nicht haben kann, also
das jemand, dass ich in eine deutsche oder eine tiirkische Gemeinschaft gehéren soll,
weil ich kann damit nichts anfangen. Ich will auch nicht! Ich wihle meine Freunde nicht
danach aus, ob sie tiirkisch oder deutsch sind. Ich merke, dass ich gerne tiirkisch reden
mochte, aber dass ich nicht losgehe und mir Tiirken suche.

1: Mhm.

Leyla: Weil unter dieser Definition kann ich keinen Menschen finden. Und ich kann die
Sprache nicht und ich hab auch keine Lust mir von jemanden erzihlen zu lassen, warum
kannst du denn nicht... Das ist mein absoluter Hass, also wenn ich mit jemanden spre-
che, dann sagt der, wenn ICH mit einem Tiirken spreche, denkt der: ,,Das ist eine Deut-
sche, die tiirkisch gelernt hat!*

Alle://zustimmend//

(ZD 1449-1481)

1 Aliens steht hier fiir Menschen, deren Biographie keine einfache Kategorisierung
von Herkunft, Heimat und Sein zuldsst (siche hierzu Jagoses Ausfithrungen zu An-
zalduas borderland 1994: 145ff.).

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Leyla hat sich immer als Aufenseiterin empfunden, auch weil sie ,,blond und
blaudugig™ war. Das entscheidende Kriterium ist hier interessanterweise nicht die
Abweichung von der imaginierten Mehrheit (vgl. Rommelspacher 2002), son-
dern die scheinbare Inkommensurabilitit von Herkunft und Aussehen. Eine Tiir-
kin, die ,,blond und blaudugig® ist, wird zur Aufenseiterin nicht weil sie anders
aussieht, sondern weil sie anders aussieht als erwartet. Dies ist eine besonders
perfide Wendung eines Lebens unter rassistischen Bedingungen. Die Idee der
Nation, die auch den Mythos der Dazugehdrigen generiert, wird u.a. durch die
Ausgrenzung derer erhalten, die dem mythischen Bild nicht entsprechen. Viele
mogen denken, dass Leyla keine Probleme mit Ausgrenzung haben kann, denn
sie sieht ,deutsch® aus, spricht eloquent deutsch und studiert an einer deutschen
Universitdt. Doch die Tatsache, dass Leyla zwar tiirkischer Herkunft ist, aber
,nicht so aussieht und auch ,nicht so spricht® ist eine Tatsache, die die Ein-
wanderungsgesellschaft nicht einfach hinnimmt und die ,Herkunftscommunity*
ebenso sanktioniert. Die Ordnung wird gestort, die eindeutigen Klassifikationen
funktionieren nicht mehr. Leyla bezeichnet sich selber als ,,Lachfaktor” (ZD
167), weil sie als ,Tirkin® eigener Einschétzung zufolge nur sehr schlecht tiir-
kisch spricht. Diejenigen, die besser als sie tiirkisch sprechen, lachen tiber sie, die
die Sprache ihrer ,Herkunftscommunity‘ angeblich nicht beherrscht. Die Wut, die
in Leylas Sprechen liegt, zeugt von den groflen Demiitigungen, die sie deswegen
hat ertragen miissen. Heute kann sie zynisch darauf reagieren und selbstbewusst
sagen, dass sie auch gar nicht dazugehdren mochte und dass sie sich keine Vor-
schriften dariiber machen lédsst, mit wem sie befreundet ist. Sie sagt das in einem
Zusammenhang, in dem auch Frauen sitzen, die sich deutlich von der deutschen
Mehrheitsgesellschaft abgrenzen und die die Vorstellung einer ,Herkunftscom-
munity‘, die sie stiitzt, hochhalten. Leyla redet frei und grenzt sich damit ab von
denjenigen, die Normen und damit Grenzen setzen, die sie nicht zu akzeptieren
bereit ist. Und es wird dabei deutlich, wie soziale Positionen durch unterschiedli-
che Verletzungsdynamiken und Widerstandspotentiale entstehen, die folglich
auch nicht fiir immer festgelegt sind. Leyla produziert in dieser Passage auch die
Hoffnung auf andere Rdume, in denen sie nicht ausgelacht wird, weil sie bei-
spielshalber trotz tiirkischer Eltern tiber keine guten tiirkischen Sprachkenntnisse
verfligt. Sie resigniert nicht, sondern bewegt sich in Richtung neuer Moglichkei-
ten. Aus der AuBenseiterinposition wirft sie einen kritischen Blick auf die Ge-
sellschaft und die Produktion differenter Mainstreamdiskurse. Ihre freie Rede
verspricht zumindest transformative Krifte freizusetzen, die in Richtung einer
Gesellschaft zeigen, in der das Konzept der ,,Muttersprache“z kein normierendes
und damit ausgrenzendes bleibt.

2 Das Konzept der ,,Muttersprache® ist eines, welches mit der Idee der Nation ver-
schwistert ist, denn es wird angenommen, dass alle Mitglieder einer Nation eine
Sprache sprechen, die so genannte Hochsprache. Andere, die parallel dazu existie-
ren, sind dagegen immer wieder Angriffsfliche staatlicher Intervention. Sie werden
aus staatlichen Institutionen — wie etwa Schule und Gericht — verbannt. Wer sich ih-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 133

In Gruppe B fiihrt Hiilya eine andere Selbstbezeichnung ein: ,,Qutlaw* (vgl.
hierzu hooks 1994, die von ,,outlaw culture® spricht). Sie beschreibt damit Men-
schen wie sich und auch etwa Leyla aus Gruppe D, die sie nicht personlich kennt.
Es sind Frauen, die in Deutschland aufgewachsen sind und sich weder der ,Her-
kunftscommunity* noch der ,deutschen Gesellschaft® zugehorig fithlen. Der Be-
griff ,,Outlaw®, der Rechtlose also, wird ironischerweise von der angehenden
Rechtsgelehrten eingebracht und spiegelt dabei die Gewalt von Représentation in
aller Deutlichkeit wieder. Hiilya fiihlt sich auerhalb des Gesetzes stehend. Und
es ist de facto dieses geltende Recht, welches festlegt, wer dazugehort und wer
nicht (vgl. etwa Lwanga 1993). Die an der Diskussion teilnehmenden Frauen
nehmen diese Selbstbezeichnung auf und wenden sie wihrend der gesamten Dis-
kussion immer wieder lachend zur Selbstbeschreibung an:

Suna: Und danach habe ich Gott sei Dank auch eigentlich mehr durch die Schule jetzt,
die ich gemacht habe, drei Jahre lang Freunde gewinnen kénnen, auch wirklich richtige
Freunde. Auch unter anderem halt die Sonia jetzt hier. Und das waren aber auch halt
mehr Deutsche. Tiirken, okay, ich hatte auch mal eine aus Marokko, auch Tiirkinnen
kennen gelernt, aber bei den Tiirken war es oft so, die waren einfach in einer ganz ande-
ren Welt, sag’ ich mal, die war einfach ZU traditionell...

Sonia: Die waren keine Outlaws//lacht//

Suna://lacht//Und wenn das solche waren, also auch Outlaws//lacht//ja, mit denen hab’
ich mich dann schon ganz gut verstanden, dann ja. Aber die anderen, das war einfach zu
krass! Das war, konnte ich irgendwie nicht. Die waren auf einer ganz anderen Wellen-
lange. Ich hab’s versucht, sag’ ich mal so. Aber es ging einfach nicht...

(ZB 1173-1187)

Suna beschreibt in dieser Textpassage die Probleme, die sie bei dem Versuch
hatte Freunde und Freundinnen zu finden. Dabei ist besonders bemerkenswert,
dass sie explizit ihre Schwierigkeiten anspricht, innerhalb der tiirkischen Com-
munity Freundschaften zu schlieBen. Sie sagt, dass die Mitglieder derselben ihr
oft so vorgekommen seien, als seien sie von einer anderen Welt. Sie seien ,,ein-
fach zu traditionell®, sagt Suna und bedient damit die common sensical Vorstel-
lung, die den Dualismus traditionell — fortschrittlich bedient und damit die Idee
vom ,Fremden‘ und ,Eigenen‘ in eine von fortschrittlich oder eben nicht fasst.
Ungewollt stabilisiert Suna, indem sie sich — wie auch Hiilya — als Ausnahme
von der Regel konstituiert, damit die Klischees gegeniiber Menschen tiirkischer

rer bedient macht sich strafbar und/oder licherlich. Die Mitglieder einer Nation un-
terliegen der Pflicht sich die Sprache anzueignen, die als Transportmittel der zur
Nation gedachten ,Kultur imaginiert wird. Insoweit gibt es auch die unausgespro-
chene Verpflichtung, dass die aktuelle Staatsbiirgerschaft sich durch ein Sprechen
der zu dieser gehorenden Sprache beweist. Eine ,Tiirkin®, die kein ,tiirkisch® spricht
— auch wenn sie kurdischer Herkunft ist — steht in der Gefahr verspottet zu werden.
Dies gilt tibrigens auch fuir sprachlich Minorisierte mit dominanter Staatsbiirger-
schaft und Herkunft.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Herkunft. Die Abweichung ist allerdings eine selbst gewéhlte Abweichung. Thr
haftet nicht nur ein Hauch von Exklusivitdt an, sondern sie vermag auch das Ge-
fiihl von Selbsterschaffung zu vermitteln: ,,Ich bin keine ,richtige Tiirkin‘, son-
dern eine ,andere‘ und damit auch ,besondere‘“. Das ist eine positive und selbst-
bestimmte Performanz, die obendrein das vermeintliche Original der ,, Tiirkin“ im
Sinne Butlers als Kopie entlarvt. Doch die eigene Rolle des Outlaws kommt in
vielfacher Weise sehr angepasst daher. Das Paradox besteht, so scheint es, darin,
dass die, die sich als AuBenstehende bezeichnen, im Grunde gleichzeitig be-
schreiben, dass sie sich als eher integriert — und zwar durchaus im Sinne des do-
minanten Mainstreams — verstehen.® Als Vergleichsgruppe dient dabei jene
Gruppe, die dem Stereotyp der traditionellen Tiirkin, zumindest in der eigenen
Vorstellung, entspricht. Man erkennt diese, Sunas Worten zufolge, unter anderem
daran, dass sie sie nicht verstehen und dass sie einen nétigen zu ligen. So erzéhlt
sie, dass es auch an der unterschiedlichen ,,Einstellung® liegt, dass sie sich mit
diesen ,.traditionellen Tiirkinnen* nicht versteht (ZB 1195). ,,Ich musste da wirk-
lich rumliigen, so fing es an®, fiihrt sie fort (ZB 1197). Das war das Anfang vom
Ende einer Freundschaft. Suna musste liigen, weil sie nicht davon ausgehen
konnte, dass die tiirkische Freundin verstehen konnte, dass sie einen deutschen
Freund hat, und sie befiirchten musste, dass sie dies ihren Eltern erzihlt, die wie-
derum ihre Eltern kennen. Community erweist sich hier als Kontroll- und Regle-
mentierungsinstanz und damit als ein Ort, von dem man sich eher distanzieren
mochte. Was Suna erlebt, ist also nicht ein Kulturdifferenzdilemma, sondern
vielmehr eine Positionierungsschwierigkeit. Verstandlicherweise will sie sich
nicht dort verorten, wo sie die Mehrheitsgesellschaft sieht, noch wo dieselbe sie
haben will. Doch natiirlich will sie auch nicht dort verweilen, wo die Menschen
sie halten wollen, die sich als ihre Community sehen. Sie will selber entscheiden
und gestalten, wo und wie sie leben mdchte und damit schlieBlich auch, wer sie
sein mochte. Es ist dies allerdings eine Position, die von einer hohen Verletzlich-
keit insoweit gekennzeichnet ist, insofern sie auf den Schutz der Community ver-
zichtet, wihrend gleichzeitig die Anerkennung der Zugehdrigkeit zur Mehrheit
nach wie vor verweigert wird. Aus diesem Grunde ist es auch eine Position, die
personliche Stirke erforderlich macht, denn kein Mensch begibt sich gerne in ei-
ne Situation, in der er Angriffen ungeschiitzt ausliefert ist.

Nicht alle wihlen diese Strategie. Serpil und Ayse z.B. aus Gruppe A be-
schreiben, dass sich seit der Grundschule ihr Freundinnenkontext verschoben hat.
Sie haben nun keine deutsche Freundin mehr. Ayse macht dies daran fest, dass,
ihrer Meinung nach, die Kommunikation zwischen Deutschen und Tiirkinnen ei-
ne andere ist. Sie kann sich mit Tiirkinnen besser unterhalten:

3 Im néchsten Kapitel wird an einigen Passagen sehr deutlich, inwieweit sich die
meisten der Diskutierenden mit der Bundesrepublik Deutschland identifizieren. Es
scheint ein Mythos zu sein, dass Widerstand gegen die Verortung an den Réndern
der Gesellschaft nur tiber die Ablehnung der fundamentalen sozio-politischen Rah-
menbedingungen verlduft.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 135

Ayse: Man offnet sich auch ganz anders. Zum Beispiel so eine Deutsche und eine Tiir-
kin sagen wir mal, die ist auch ganz anders zu dir. Die Kommunikation ist auch ganz
anders. Mit der Tiirkin kannst du dich viel offener unterhalten. ..

Serpil: Wiird’ ich also von mir...

Ayse: Das hab’ ich zum Beispiel jetzt gemerkt, dass ich eher mit ausldndischen Men-
schen viel offener reden kann...

Serpil: Ja...

I: Uber alle Themen oder gibt es da bestimmte Themen?

Ayse: Uber alle Themen!

(ZA 566-579)

Sonia von Gruppe B dagegen macht beispielsweise darauf aufmerksam, dass
Suna von denen, die ihre Positionen hinnehmen und eben nicht gestalten, zuwei-
len als ,,total verdeutscht* (ZB 1213) beschimpft wird.

Hiilya: Das ist ein Schimpfwort.
Suna: Ja.

Hilya: Aber holla!

Suna: Ja, ja ein richtiges.

(ZB 1222-1225)

Die Bezeichnung ,total verdeutscht* ist ausgrenzend und verletzend. Ihre starke
Wirkung resultiert v.a. aus der grenzziehenden Bedeutung: ,, Total verdeutscht™
heif3t sich disqualifiziert zu haben fiir die Zugehdrigkeit zur ,Herkunftscommuni-
ty°. ,,Westernized ist der postkolonial korrespondierende Begriff hierzu. Die in-
dische Feministin Mary John (1996) erwdhnt diesen im Zusammenhang mit der
Bezeichnung ,,Feministin“ und sagt, dass wenn eine postkoloniale Frau sich als
,,Feministin® bezeichnet, diese immer das Risiko eingeht, als ,,westernized” be-
schrieben und damit aus der ,Herkunftscommunity symbolisch exkludiert zu
werden. Die Gefahr liegt dann in dem Ausschluss aus kritischer Community,
wenn immer Frauen versuchen, ihre Zugehorigkeit zu einer ,Herkunftscommuni-
#y‘ zu erhalten oder zuriickzugewinnen. Nisha Agarwal, Nikita Dhawan und
Nutan Sarawagi beispielsweise schreiben im Schlusswort ihrer Untersuchung
zum Stellenwert von Women's Studies an den Hochschulen in Mumbeai, dass Stu-
dentinnen das Gefiihl hatten, ,,that Women's Studies was, in a way a teaching
them to be ,misfits* in society, as they felt a breakdown in communication with
people around them* (Agarwal/Dhawan/Sarawagi 2002: 268).*

Natiirlich fiihrt die Beschéftigung und/oder Identifizierung mit Feminismus
auch zu Teilexkludierungen bei Frauen der hegemonialen Mehrheit im Westen,
doch kann diesen nicht mit dem Ausschluss aus der kulturell-nationalen ,Zuge-

4 Ratna Kapur (2002) duBert sich dhnlich beziiglich der indisch feministischen Bewe-
gung: ,.For the Indian feminist movement this is a familiar experience, having itself
been cast as ,foreign and western‘“ (192). Befreiungskampf wird hier als ,westlich*
stigmatisiert und damit delegitimiert.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

horigkeitscommunity® gedroht werden. Aus diesem Grunde bezeichne ich das
kontinuierliche Herausstreichen der Auflenseiterinposition als riskantes Unter-
nehmen, als freimiitige Rede, denn die bekundete Disloyalitit® ist allemal Wag-
nis. Hiilya, die die Bezeichnung ,,Outlaw* in die Diskussion geworfen hat,
spricht deswegen auch verstindlicherweise von den Verletzungen, die damit ein-
hergehen:

Hiilya: Ich find es sehr schwer, nicht als Mensch akzeptiert zu werden oder nicht akzep-
tiert, sondern respektiert zu werden. Also, ich mein’ die Suna kennt das bestimmt auch
ganz gut, sozusagen, also fiir die Deutschen sind wir niemals deutsch, sondern immer
tiirkisch. Und fiir die Tiirken sind wir eigentlich immer deutsch...

(ZB 1322-1326)

Die hier berichtete Erfahrung ist eine des immer Falschseins. Ein Eindruck, wel-
cher generiert wird, wenn man nicht als Mensch akzeptiert und respektiert wird
und deswegen ein Gefiihl ist, welches nicht zufillig an die Beschreibung ras-
sistischer Erfahrungen erinnert. Es ist dies aber auch eine Erfahrung, der zumin-
dest teilweise mit sozialem Gestaltungswillen entgegengetreten werden kann,
denn wer nirgends richtig ist, kommt nicht umhin neue Orte und Existenzweisen
zu ersinnen. Und die Gestaltung beginnt nicht selten mit dem, was die Frauen
nicht sein wollen. So duflern sie z.T. vehement, welche Subjektposition sie auf
jeden Fall ablehnen. Einig waren sich fast alle Diskutantinnen der verschiedenen
Gruppen darin, dass die Bezeichnung ,,Auslidnderin“ verletzend und damit abzu-
lehnen ist. Insoweit ist es stimmig, dass die politisierte Gruppe C dieses Thema
zu einem zentralen ihrer politischen Arbeit gemacht hat:

Tiilay: Also die [Gruppenname], die haben sich ja irgendwie, also die Politisierung hat
ja eigentlich angefangen mit dieser Frage: ,,Bin ich ein Ausldnder? Ich bin ich kein Aus-
lander!* Und dazu haben wir ja ganz klar so dieses Statement: ,,Wir sind keine Auslidn-
der!

1: Mhm.

Tiilay: Wir sind Inldnder und daraus heraus hat sich halt auch alles abgeleitet, dass wir
z.B. bei dieser Staatsbiirgerschaftsanderung, dass wir halt wirklich, fiir ein jus solis wa-
ren und der Artikel 116. Und daran haben wir das eben immer zentral festgemacht, dass
eben Deutschsein in diesem Artikel definiert wird, und dass das immer was mit ethni-

scher Herkunft zu tun hat und deutscher Herkunft und das war ein zentrales Thema

5 Sabine Hark beschreibt Identitiiten als soziale Positionen und fordert, Foucault be-
miihend, die Reformulierung lesbischer Identitit ,,als Bewegung des sich permanent
neu Entwerfens und als ethische Haltung* (Hark 1996: 171). Die Politik, die daraus
resultieren wiirde, wére dementsprechend eine, ,.die sich disloyal gegeniiber der
Verlockung gesicherter Identitits-Orte zeig[t]“ (ebd.: 172) und die sie anlehnend an
Arendt als ,,Politik ohne Geldnder* bezeichnet. Es ist dies eine Praxis, die fiir das
Individuum in vielfacher Weise risiko- und chancenreich zugleich ist und durchaus
auch auf die migrantische Lebenswelt iibertragbar ist.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 137

eben fiir uns. Und dadurch, dass sich das jetzt eben so halbherzig erledigt hat, dass man
eben sagt, okay, jetzt kommt die danach folgende Generation, die wird dann halt so
Doppelpassler bis zu einem bestimmten Alter und dann miissen sie sich entscheiden.
Das war eben nicht in unserem Sinne, aber es hat sich wohl jetzt in dem Bereich, also in
dem Bereich des Staatsbiirgerschaftsrechts, vorerst erledigt und wird wahrscheinlich
auch in den néchsten zehn bis fiinfzehn Jahren iiberhaupt nicht mehr angetastet werden.
Und dass man da irgendwas macht! Insofern sind wir da halt auch in so einem...

Luisa: Umbruch!

Tiilay: Umbruch, also wir wussten zwar auch schon vorher, dass das eben nicht nur in
dieser institutionellen Ebene dann hingen bleibt, sondern dass es auch immer diese ge-
sellschaftliche Ebene gibt, wo man weiterarbeiten kann, aber, wir miissen halt auch
ganz klar definieren, wo wir jetzt gerade auch groferen Bedarf sehen.

(ZC 338-366)

Die Politisierung setzt ein mit der Frage nach der Bezeichnung, die gleichzeitig
auch die Bestimmung und Festlegung der sozialen Position bedeutet. Die Frage
nach dem ,,Wer bin ich?* ist hierbei nicht nur eine Frage nach der Identitit, son-
dern vielmehr eine nach politischer Reprisentation und Macht, die konsequen-
terweise in einen Kampf um doppelte Staatsbiirgerschaft und ein verdndertes
Staatsbiirgerschaftsrecht miindet. Die Frage der Zugehorigkeit — insbesondere der
Staatsbiirgerschaft — wird zu einer zentralen Frage von Frauen mit Migrations-
hintergrund (vgl. etwa Benhabib 1999; Erel 2003, 2004), denn Staatsbiirgerschaft
bedeutet die Moglichkeit einer gewiinschten erweiterten politischen Partizipation
(vgl. etwa Appelt 1999: 43). Die politisch agierende Gruppe C zeigt sich ent-
tduscht tiber den Ausgang der Debatte um die Verdnderung des Staatsbiirger-
schaftsrechts, denn von einer (juristischen) Besserstellung von Migrantinnen
kann nur sehr bedingt gesprochen werden.

Tiilay: VOR ALLEM, also ich mein das Einzige was ja irgendwie so, sich wirklich ge-
andert hat, ist ja so diese Aufenthaltsdauer, dass man irgendwie eben nicht mehr drei-
zehn, sondern jetzt nur noch acht Jahre oder was hier sein muss, um dann halt so einen
Antrag stellen zu konnen. Aber was nach wie vor heifit, dass wenn man z.B. hier
geboren und aufgewachsen ist, kriminell geworden ist, hat man natiirlich nicht die Mog-
lichkeit die deutsche Staatsbiirgerschaft zu erwerben, wenn man Sozialhilfe bezieht.
Auch wenn man 30 Jahre hier gearbeitet hat. Was ja bei der ersten Generation
von Einwanderern, also den so genannten Gastarbeitern, was ja bei vielen der Fall ist,
weil die dann als erste bei diesen ganzen Globalisierungsprozessen, das waren immer
so die Ersten, die dann halt so ihre Arbeitsplitze dann, die Modernisierungsverlierer,
nee, die dann halt {iberhaupt nichts konnten und so, und die sind dann eben von ihren
Stellen raus gehauen worden und beziehen vielleicht Sozialhilfe oder Arbeitslosengeld,
oder was weil} ich auch immer. Und sie haben einfach keinen Anspruch dann auf diese

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Einbiirgerung, weil sie nicht nachweisen konnen, dass sie eben nicht abhéngig sind von
dieser Sozialhilfe.

Giil: So was macht einfach sprachlos//leise im Hintergrund//

(ZC 485-503)

Diese Enttduschung, die sie auch sprachlos macht, l14sst sie jedoch nicht Halt ma-
chen, sondern lediglich die politischen Strategien iiberdenken. Es wird deutlich,
wie differenziert die politisierte Gruppe C mit der Debatte um Staatsbiirgerschaft
umgeht. Tiilay analysiert das Ergebnis des Ausgangs nicht anhand ihrer subjekti-
ven Position, sondern versucht die Konsequenzen fiir jene darzustellen, die viel
verletzlicher als sie sind, die so genannten ,,Globalisierungsverlierer*.

Konkret wird in der Gruppe nun {iber die Prioritdt der Kdmpfe nachgedacht,
denn wenn sich die staatlichen Institutionen so starr zeigen, erhebt sich die Frage,
ob es nicht besser ist, auf der ,,gesellschaftlichen Ebene* an sozio-politischen
Verdnderungen zu arbeiten. Noch besteht dariiber keine Einigkeit, denn die
Gruppe befindet sich nach eigenen Worten in einem Umbruch. Deutlich wird
hier v.a., dass Migrantinnen sich als kritische Biirgerinnen sehen, die selber fest-
legen, wo sie Bedarf sehen, in das sozio-politische Geschehen einzugreifen. Zu-
gehorigkeit zu einer Gemeinschaft wird dabei nicht als etwas natiirlich Gegebe-
nes gesehen, sondern als politisch konstruiert wahrgenommen (vgl. hierzu Yuval-
Davis 1997a: 73).

Wie in Kapitel drei aufgezeigt wurde, sind Bezeichnungen nie neutral, son-
dern Teil hegemonialer Praxis, die soziale Positionen festlegen. Insoweit er-
scheint es in diesem Kontext nicht auergewohnlich, dass als eine Utopie das
Verschwinden verletzender Bezeichnungen genannt wird, wie dies Carmen von
Gruppe C spiter nochmals tut:

Carmen: Ich glaub’ eine weitere Utopie wire, wenn es auch das Wort Ausldnder hier
nicht mehr gébe//lacht//Ich glaub’ schon, das kann man hier als Utopie eigentlich auch
bezeichnen...

(ZC 2183-2185)

Carmens Lachen steht fiir den Zweifel, den sie daran hegt, dass eine solche For-
derung Erfolg versprechend ist, aber auch weil die Forderung eigentlich als zu
gering betrachtet wird, um ihr den Status einer Utopie zu gewdhren. Doch auch
wenn ein Zweifel das Hoffen regiert, so wird an der Forderung nicht nur festge-
halten, sondern auch Praxen erprobt, die eine solche Bezeichnung infrage stellen
bzw. unmoglich machen sollen. Im Prozess dieses Widerstandes entstehen neue
Subjektpositionen, die durchaus als Errungenschaften gedeutet werden.

Hiilya: Nicht eine Frau zu sein, sondern als Frau betrachtet zu werden. Also Frauen
konnen dies nicht, das nicht, das nicht. Oh, da ist ja, da kommt ja noch ein Adjektiv:

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 139

,,Die ist ja Ausldnderin!*“//ironisch//,,Dann kann die, die Sachen erst recht nicht. Vorher
war’s nicht so gut und jetzt erst recht nicht.

1I: Mhm.

Hiilya: Also, ich meine, das ist die Erfahrung, die ich gemacht habe. Aber ich denk mal,
die, die da sind, strafen das eigentlich alles Liigen, von daher...

Suna: Wiirde ich auch zustimmen. Sonst wire man verloren.

(ZB 1404-1414)

Als eine Frau betrachtet zu werden, das ist fiir Hiilya von Gruppe B — wie sie ei-
nige Sétze vorher sagt — ,,die groere Strafe”. An dieser Stelle jedoch 16st sie die
vorher vorgenommene Hierarchie wieder auf und beschreibt vielmehr die Dyna-
mik des Konstruktionsprozesses. Das Zeichen der ,,Ausldnderin® wird als eines
identifiziert, in welches Geschlecht und Herkunft gleichermaf3en eingeschrieben
sind. Gleichzeitig de-viktimisiert sie sich und die anderen, die durch das Tragen
dieses Zeichen zwar sozial verletzlich sind, sich aber dann doch nicht dort wieder
finden, wo die Allgemeinheit sie vermutet: ,,ganz unten* ndmlich. ,,Wo Macht
ist, ist auch Widerstand®, so Foucault, und so stolen wir in den Gespriachen der
Migrantinnen oft besonders da auf Widerstand, wo der hegemoniale Diskurs sich
ausnehmend unnachgiebig zeigt. Es ist wohl, wie Luhmann (1989) schreibt, dass
das Sprechen tiiber diejenigen, die schweigen sollen, bereits denselben einen Platz
in der Kommunikation zuweist, von dem aus sie die Position nicht nur bestiti-
gen, sondern eben auch zu sabotieren in der Lage sind.

5.1.1 Die Suche nach den eigenen Wurzel: Ein Dilemma

Herkunfts- wie auch Einwanderungsland kénnen im Riickblick zur Dystopie oder
Eutopie werden. Der rekonstruierende biografische Blick 14sst manches Mal uto-
pische Landschaften in schon vergangenen Zeiten entstehen. Andersherum kon-
nen Migrationserfahrungen dystopische und eutopische Visionen herstellen und
damit gestaltend in das eigene Leben dréngen.

Im Nachfolgenden wird diesen Bewegungen nachgegangen und versucht,
Zukunftsgestaltung in Zusammenhang mit der migrantischen Nostalgia zu be-
trachten, die einen spezifischen Raum markiert. Das Sprechen vom gestrigen
Dort bestimmt entscheidend das Reden vom mdglichen morgigen wieder Dort.
Beharrlich wird Migration assoziiert mit Bindung und Beziehung zum Herkunfts-
land. Das Herkunftsland besitzt fiir die Diskutierenden einen hohen Erklarungs-
wert fiir das eigene Sosein, wie auch fiir relevante biografische Entscheidungen.

Suna fragt genau nach, wo Hiilya herkommt und zeigt damit ein gesteigertes
Interesse an einem potentiell geteilten Herkunftsort:

Suna: Mich wiirde ndmlich interessieren, wo du, wo deine Eltern herkommen, wo du
herkommst aus der Tiirkei.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Hiilya: Aus der Tiirkei speziell?

Suna: Ja.

Hiilya: Aus M. Und du?

Suna: Aus L., das ist in der Nihe von F. Das ist im Siidosten der Tiirkei, an der Grenze
von Syrien.

Hiilya: Hm.

Suna: Ich weil3 nicht, ob du das Dorfchen kennst. H. sagt dir wahrscheinlich nichts, ne?
Alle://1achen//

Hiilya: Nee, aber Stidosten ist ja schon die richtige Richtung, so die Ecke...

Suna: Anatolien//lacht//

Hilya: Hm. Hm.

(ZA 23-48)

Hier wird der Ort der Herkunft genauer spezifiziert. Er scheint von besonderer
Bedeutung zu sein, denn es geniigt nicht nur die nationale Herkunft anzugeben,
wie das tiblicherweise geschieht, wenn kein Gegeniiber da ist, fiir das genaue De-
tails eine Relevanz haben. Das Angeben von Richtungen, Gegenden, Stidten,
Dorfern streicht an dieser Stelle insbesondere Gemeinsamkeiten heraus. Die da-
bei herausgearbeitete Verbundenheit wirft gleichzeitig die Frage nach der Diffe-
renz auf. Anatolien ruft ein Lachen hervor, so als wolle Suna sagen: ,,Woher
auch sonst? Es ist schlieBlich der Mehrheitsdiskurs, der dies bestindig wieder-
holt: ,, Tiirken in Deutschland sind aus Anatolien!* Die beiden Migrantinnen tiir-
kischer Herkunft wissen darum. Das Lachen ist eines, welches Komplizinnen-
schaft signalisiert. Es ist mithin ein Gemeinsamkeit stiftendes Lachen. Hiilya und
Suna kennen sich nicht, doch das gemeinsame Sein aus der Tiirkei macht sie
neugierig, ermoglicht ein aufeinander Zugehen. In der Migration wird Herkunft —
auch die der Eltern — zu einem vagen kollektiven Identitdtsmoment. Die Aussage,
,WIR kommen beide aus derselben Ecke* wirkt in erster Linie Vertrauen und
Beziehung stiftend. Das betonte ,,Wir* aktiviert dabei Zugehdorigkeitsmomente,
die gleichsam von besonderer Bedeutung fiir die Entwicklung von Visionen sein
konnen.

Das Er-Kennen bringt zusitzlich auch eine Art Erleichterung mit sich, denn
Zugehorigkeitssuche bedeutet auch Suche nach Anerkennung und Identitit: ,,Sag
mir wer du ist, damit ich weil3, wer ich bin!“ Und: ,,Ich weil3, wer ich bin und du
bist, wenn klar ist, woher wir kommen!“ Die Kldrung des Ortes der Herkunft ist
nicht selten der Beginn einer Suche nach den Wurzeln. So bedauert Suna, dass
sie sich, in ihren Worten, von der , tiirkischen Kultur® distanziert habe und macht
sich nun auf die Suche nach diesem Teil ihres Selbst.

Suna: [...] Ich war zum Beispiel halt tiber zehn Jahre nicht in dem Dorf, wo meine Oma
lebt, sondern in I. und jetzt mochte ich dieses Jahr halt auf jeden Fall dahin. Wer weil,
wann ich die wieder sehe? Und mochte halt zu meinen Wurzeln zuriick. Weil ich auch
immer hin und her gerissen bin und im Moment vermisse ich halt auch die tiirkische
Seite von mir sehr, weil ich sie einfach zu sehr vernachlédssigt habe, um meine Freiheit

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 141

zu bekommen. Und ich denke, das ist schade, wenn ich das dann aufgeben wiirde. So
wie es ja, jedenfalls in der letzten Zeit, gelaufen ist...
(ZB 631-638)

Das ,,Zuriick zu den Wurzeln“ soll Sunas Rastlosigkeit Einhalt gebieten. Die
Vorstellung des Verwurzeltseins wirkt beruhigend, sinnstiftend, aber auch festle-
gend. Die Wurzeln hofft Suna im Herkunftsort ihrer Eltern zu finden: ,,Wo meine
Oma lebt”, sagt Suna. In dieser Beschreibung reprisentiert die GroBmutter ge-
wissermafBlen Herkunft und damit klare Zugehorigkeit. Die familidre Zugehorig-
keit wird zu einem Referenzpunkt, um das Sosein zu explizieren oder zumindest
den Wunsch nach Explikation erst einmal zu befriedigen. An anderer Stelle wird
zu zeigen sein, wie in der Weiterfilhrung die potentiellen Nachkommen als Mar-
kierungspunkt fiir ein Reflektieren iiber Utopien herangezogen werden. Familie
dient quasi als Projektionsfolie, um {iber Vergangenheit und Zukunft nachzuden-
ken.®

Das Sprechen iiber Utopien setzt aber auch ein Sprechen tiber die eigene Be-
stimmtheit in Gang. Es reflektiert damit ein Denken {iber das Spannungsverhalt-
nis zwischen Definiert-Werden, Selbstdefinition und Freiheit. Nach Sunas eige-
nen Worten hat sie ,,die tiirkische Seite” vernachldssigt, um ihre ,,Freiheit zu be-
kommen* und nun méchte sie ,,zuriick zu ihren Wurzeln®. Dies ist eine im Dis-
kurs migrierter Frauen immer wieder auftauchende Thematik, die stark utopische
Spuren in sich birgt, insofern sie aufs engste mit dem Sprechen iiber Heimat ver-
kniipft ist. Die Wurzelsuche ist eine nostalgische Praxis, welche in fataler Weise
allzu oft einem unhinterfragten biologistisch argumentierenden Nationalismus in
die Hinde spielt. Interessanterweise tritt sie in Sunas Reden in Konkurrenz mit
der Idee der Freiheit. Das Streben nach Freiheit erfordert sozusagen einen Tradi-
tionsbruch, wihrend gleichzeitig Traditionen als Bestandteil der gesuchten Wur-
zeln gedeutet werden. Es sind dies konkret etwa Erkldrungen zum Sinn des Le-
bens, Regeln, Normen und Werte. Wurzelsuche ist, so konnte gesagt werden,
Teil einer Reaktionsformation, die Spivak im Zusammenhang mit Fremdenhass
bei Migrantinnen feststellt. Sie hilft Schuldgefiihle zu verdringen, ,,die sich bil-
den, weil man seine urspriingliche ,Kultur, die man in der multikulturellen Ge-
sellschaft bewahren mochte, selber verlassen hat“ (Spivak 1999b: 83).

Diese riickwirtsgewandte Suche ldsst an Walter Benjamins inverse Utopie
und die dort auftauchende allegorische Gestalt des Engels erinnern, der riickwiérts

6 Hier wird natiirlich auch deutlich, welche Rolle die Familie — insbesondere die
weiblichen Familienmitglieder — bei der Bildung der Nation und auch dem, was als
Kultur bezeichnet wird, inne haben. Frauen gelten als ,Kulturtrdgerinnen‘, weswe-
gen in Konfliktfdllen die Konflikte nicht selten iiber sie ausgetragen werden. So ist
in den Medien immer wieder vom Verfall der Kleinfamilie und damit auch der ,kul-
turellen Werte* die Rede. Wie auch die koloniale Eroberung und der koloniale
Kampf hdufig legitimiert wurden als ,Rettung der Frau‘ (vgl. hierzu Castro Vare-
la/Dhawan 2004b). Die Diskutantinnen bewegen sich hier gewissermafBlen beim
Sprechen tiiber ihre Utopien innerhalb eines klassischen Mainstreamdiskurses.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

aus dem Paradies vertrieben wird. Der Sturmwind, der ihn forttreibt, heiflt Fort-
schritt. Und wihrend der Engel unaufhaltsam aus dem Paradies vertrieben wird,
sieht er auf die Trimmer der Geschichte.

Es mutet schliissig an, dass die Suche nach den Wurzeln in Konkurrenz zur
,Freiheitssuche® tritt, denn die ,Freiheitssuche® wird als Distanzierung und Ent-
fremdung vom ,eigentlichen Sein‘ gedeutet. Das, was von Suna als Freiheit aus-
gelegt wird, kann sie nicht dort finden, wo sie ihr Herkommen situiert, gleichzei-
tig empfindet sie die ,Freiheitssuche® als Entfremdung von ihrem eigentlichen
Sein. Wenn Utopie als Selbsterfindung im Foucault’schen Sinne gelesen wird,
wie es hier vorgeschlagen wird, dann kann diese Bewegung anstatt als Konkur-
renz als Versohnungsversuch gelesen werden, bei dem es darum geht, neue Mog-
lichkeiten fiir die eigene Existenz zu erdffnen.

Ob und inwieweit nostalgische Exkursionen nachdenkliche Reflexionen blei-
ben, die dazu verhelfen die Gegenwart kritisch zu hinterfragen, oder gar in eine
aggressive Abwendung von der Gegenwart miinden, die beispiclsweise eine Ab-
schottung des Selbst und die Generierung konservativer — wenn nicht gar gewalt-
voller — Diskurse zur Folge hitte, ist nicht immer klar auszumachen. Insoweit ist
es nur allzu versténdlich, dass Hiilya sich an spéterer Stelle von der nostalgischen
Wurzelsuche beunruhigt zeigt und Suna geradeheraus fragt, warum sie eigentlich
nach ihren Wurzeln suche. Sie tut dies bezeichnenderweise genau dann, als Suna
dariiber spricht, dass sic momentan nicht besonders gliicklich sei, als konne
Hiilya eine Verbindung ausmachen zwischen Wurzelsuche und Ungliicklichsein.

Hiilya: Warum willst du zuriick zu Deinen Wurzeln?

Suna: Weil ich einfach so...

Hilya: Ich meine, warum suchst du danach? Siehst du es nicht im Alltag?

Suna: Im Alltag? Irgendwo schon, klar! Es ist aber, es ist einfach, ich habe mich zu sehr
davon distanziert. Ich...

Hiilya: Meinst du, du hast alles verurteilt? Oder dich einfach nur distanziert?

Suna: Auch verurteilt. Sehr. Sehr viel. Also, ich hab’ dann auch, wegen der Religion,
man kann irgendwie ist das, weil es einfach nicht (-) ja, Einschrinkung bedeutet, habe
ich mich dann super distanziert und man kann dann auch irgendwie traditionell, Traditi-
on beibehalten ohne irgendwie dann, so in groflen Konflikt sage ich mal, mit der Religi-
on zu geraten. Es ist schon schwierig, aber man kann das dann auch nicht immer ganz
trennen. Aber ich will dann auch nicht irgendwie, ich weil nicht wie ich es erklaren...
Hiilya: Warum willst du das?

Suna: Weil, wie soll ich's erkliren? Ich habe das Gefiihl, dass ich einfach eine Seite von
mir vernachléssigt habe. Einfach ein Gefiihl, ich will dahin zuriick. Ich denk mir auch
deswegen die ganze Zeit, in einem Monat will ich unbedingt nach Anatolien fahren und
ICH WEISS NICHT, WIE LANG DIE NOCH DA SIND. ICH WEISS NICHT, WAS IN
ZUKUNFT KOMMT! Wer weil3, vielleicht sind die nicht mehr da, oder ich hab’ kein
Kontakt zu meinen Eltern. Ich will zumindest noch die eine Seite, die ich habe, gehabt
habe, die ich noch habe, ndher kennen lernen, weil ich einfach viel zu wenig davon...

(ZB 1518-1547)

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 143

Aufschlussreicherweise will Hiilya wissen, warum Suna ihre Wurzeln nicht im
Alltag sucht. Suna berichtet darauthin dariiber, dass es nicht einfach ist, wenn
man sich in dieser Weise von der ,eigenen Kultur® distanziert. Hiilya, die an-
scheinend zu wissen glaubt, woriiber Suna spricht, fragt nach, ob es nicht eher
ein Verurteilen ist, was sie meint, worauthin Suna zugibt, dass es zumindest auch
ein solches ist. Es wird deutlich, dass Suna von Schuldgefiihlen geplagt wird. Sie
will moglichst noch die eine Seite, die sie hat bzw. gehabt hat, ndher kennen ler-
nen, und dafiir muss Suna, der eigenen Annahme zufolge, zuriickkehren. Suna
fiirchtet den endgiiltigen Verlust ihres Kontaktes zu ihrem ,Herkunftsland‘.
Dabei hat sie die Distanzierung zumindest zum Teil bewusst selbst vorangetrie-
ben. Als Legitimation fiir dieses sich distanzieren gibt sie an, dass es auch mit
den Einschridnkungen zu tun hat, die mit ihrer religiosen Zugehdorigkeit einherge-
hen. Es scheint ihr nicht zu gelingen, den Ort der Herkunft zu trennen von einer
mit ihr in Verbindung gebrachten Religiositdt. Noch erkennt sie bei sich selber
Seiten, die sie nicht missen mdchte, aber sie fiirchtet, dass sie diese verlieren
konnte, wenn es notig sein sollte, dass sie den Kontakt zu den Eltern abbricht.
Der Ort, den sie so lange nicht mehr besucht hat, ist fiir Suna ein Ort mit unge-
wisser Zukunft, der gleichzeitig einen Teil ihrer Subjektivitdt beschreibt, den sie
bisher vernachldssigt hat. Subjektivitit ist bei Suna eine zu erarbeitende Subjek-
tivitdt. Die Erfindung des Selbst schlieBt beildufig die Bearbeitung der Anteile
mit ein, die ihr zugeschrieben werden. Es ist auffallend, wie sehr Suna mit diesen
widerspriichlichen Wiinschen und Anspriichen in sich kdmpft, wie schwer die
Artikulation und Legitimierung der eigenen ambivalenten Sehnsiichte ihr fillt.
Das Herstellen des Selbst erscheint wie ein Kampf um Selbst-Bestimmung und -
Verortung. Und die Schwierigkeit ist sicherlich auch darin begriindet, dass so-
wohl die Sehnsucht als auch die Migration bestindig pathologisiert werden, aber
auch weil die Vorstellung von ,Tradition und ,Moderne* das eigene Denken be-
stimmen. Das ,,Zuriick-zum-Herkunftsort* wird damit zur Zeitreise.’

7 Im negativen Fall kommt es zu einer Instrumentalisierung des ,Herkunftortes‘, der
gleichzeitig verdammt und glorifiziert wird. Es ist beispielsweise bekannt, dass grofle
Teile der indischen Diaspora in den USA lange schon rechts-fundamentalistische
Bewegungen in Indien finanziell und ideell, mit verheerenden Folgen fiir die Innen-
politik des Landes, unterstiitzen. Auf der anderen Seite gibt es jetzt Bestrebungen, ei-
ne eigene Stadt in Indien zu bauen. Hierfiir stehen bereits 1,2 Milliarden Dollar berei-
tet (vgl. Times of India vom 12.12.2004). Eine perfekte Utopie soll geschaffen wer-
den, die die nostalgischen Sehnstichte und ortliche Distanzierung — durch Migration —
versdhnen soll: Eine eigene Welt in der verlassenen Welt von der man sich lange
schon distanziert hat, soll geschaffen werden, die allen Luxus des Nordens mit der
phantasierten ,Unberiihrtheit® des ,Herkunftsortes® verbindet.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

5.1.2 Identitét problematisiert

Die AuBenseiterinnenposition, in der sich einige der Diskutierenden beschreiben
ermoglicht es diesen, eine problematisierende Sicht auf Fragen der Identitét ein-
zunehmen, die Vorstellungen des wissenschaftlichen Mainstreams zuweilen kon-
terkarieren. Eine solcherweise problematisierende Sicht findet sich insbesondere
in Gruppe D, die von Migrantinnen gebildet wird, die lesbisch leben und damit
andere Verletzlichkeitsstrukturen aufweisen als dies fiir die Frauen der Gruppen
A, B und C gilt. Hamide beispielsweise rekonstruiert ihr Leben in ironischer
Weise und macht sich dabei lustig tiber die angebotenen Identititen ihres
Kontextes.

Hamide: Ahm//rduspert sich//ich wiirde sagen, also wir haben schon einen #hnlichen
Verlauf gemacht, aber dieses Tiirkeifixiertsein lief bei mir immer. Ich hab so, um es
kurz zu sagen: Also ich war zuerst eine Tiirkin und danach wurde ich eine Lesbe und
danach hab ich angefangen mich mit meinen deutschen Seiten auseinanderzusetzen, was
flir mich super schwierig war, also zu akzeptieren, ich habe auch deutsche Anteile und
dann, dann kam die Phase, okay, ich bin eine Deutsch-Tiirkin oder tiirkische Deutsche
und (-) innerhalb der Lesbenszene hab ich dieses ,,Ich-bin-eine-Migrantin-Coming-out™
gehabt, so. Und also, was zum Beispiel, okay, ich habe viele deutsche Freunde und
mein Leben ist aber eher undeutsch, wiirde ich sagen auch wenn fiir viele Tiirken, das
auch nicht tiirkisch ist und auch fiir viele Deutsche eigentlich eher deutsch als tiirkisch.
Und ich weill zum Beispiel, dass ich als ich mein Coming-out hatte, sofort auf die Su-
che nach tiirkischen Lesben gegangen bin. Und meine erste Literatur zu Homosexualitét
war sowieso alles auf tiirkisch. Ich kam gar nicht auf die Idee, dass Deutsche lesbisch
sein kénnen!

Alle://lachen//

(ZD 1277-1293)

Hamide bezeichnet sich selber als , Tiirkeifixiert’ was etwas génzlich anderes ist,
als sich als ,Tiirkin® zu bezeichnen. Die Darstellung ihrer Identifizierungen er-
folgt in Form einer Identitdtssuche. Eine Identitdt wird dabei gefunden und auch
wieder aufgeben. Identititen werden zu Phasen und benétigen punktuell auch
ein Coming-out. Ein solches erfordert nicht nur die sexuelle Orientierung, son-
dern auch das Migrantinsein, denn Migrantinsein ist ebenso abweichend von der
Normalitdt wie es die Homosexualitdt ist. In lesbischen Kontexten — und nicht
nur dort — befindet sich die Migrantin folglich in einer Position, die ein Coming-
out im Sinne von ,,dazustehen” vonndten macht. Und wie jedes Coming-out geht
es einher mit einer Suche nach Gleichgesinnten, die dhnliche Erfahrungen und
Visionen teilen. Im Verlauf der Diskussion kommt Hamide an mehreren Stellen
auf Identitdt und Identitétspolitiken zu sprechen. Immer wieder stellt sie das Su-
chen und Feststellen von Identitét in Phasen verlaufend dar und endet dann mit
der Problematisierung dieser Fest-Stellungen. Die manifestierte Vision umfasst

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 145

somit die Erfindung des Selbst, einem ,,subject-in-the-making* in Trinhs (1989)
Worten.:

Hamide: Ich habe, ich brauche es nicht mehr. Frither weil ich, in eine deutsche Schule
ging, hab’ ich mich als Tiirkin begriffen, weil diese IDENTITAT immer aufgezwingt
wurde, hab’ ich gesagt, ,,JA, ja ich bin eine Tiirkin!* Ja, und dann hab’ ich irgendwann
angefangen zu sagen, ,,JA ich bin eine Auslénderin, na und!?*. Dann hab’ ich angefan-
gen zu sagen, ,,Ich bin eine Lesbe, na und!?*, ,,JA, ich bin eine lesbische Migrantin, na
und!?*

1: Mhm

Hamide: Und irgendwie SO! Und mittlerweile bin ich so weit, dass ich sage, ich hab’
keine Lust mehr! Okay, diese politische Definition lesbische Migrantin der zweiten Ge-
neration aus der Tiirkei, kann ich hinunter leiern, weil ich weifl wo ich mittlerweile ste-
he. Also ich bin auch nicht mehr so drauf, dass ich sage: ,Ich bin Hamide und les-
bisch!“

(ZD 2584-2597)

Weil Hamide weil}, wo sie steht, braucht sie ihrer Meinung nach die Definitionen
nicht mehr. Die Befreiung von denselben, oder besser die Fahigkeit, Selbstbe-
zeichnungen dem jeweiligen Kontext anzupassen, ist Ergebnis erworbenen
Selbstbewusstseins, welches Teil einer bestindig anhaltenden Politisierung ist.
Hamide ist eine Frau mit deutscher Staatsbiirgerschaft, lesbisch und tiirkischer
Herkunft. Viele diese Zugehorigkeiten und auch Etikettierungen machen sie ver-
letzbar in einer Gesellschaft, in der Normalitét iiber Heterosexualitéit und nationa-
le Zugehorigkeit codiert wird. Seit vielen Jahren ist sie in unterschiedlichen poli-
tischen Gruppierungen aktiv und hat sich mit Fragen der Migration, des Rassis-
mus und auch des Heterosexismus aktiv auseinandergesetzt. Heute beschreibt sie
Identitdtsbildung im Kontext von Migration als erzwungen. Konkret: Identitdten
werden als erzwungene Gegenreaktion auf Ausschluss, Diskriminierung und
Gewalt bestimmt. Die (Selbst-)Bezeichnung fungiert gewissermallen als Schutz-
schild, welches (potentielle) Angriffe von Mehrheitsangehorigen abwehren soll.
Deswegen endet jede Bestimmung mit einem provokativen ,,Na und!?* Das Indi-
viduum, welches ein Verletztwerden vorwegnimmt, geht sozusagen in die Offen-
sive: ,,Ich bin Hamide und lesbisch!“ Die zwei Mitdiskutantinnen, die auch tiirki-
scher Herkunft sind und lesbisch leben, stimmen verbal und durch ihr Lachen zu.
Sie wissen, wovon Hamide spricht. Sie kennen und identifizieren sich mit den
Phasen, die sie erwéhnt: Das Hinnehmen der Fremdbezeichnung und das Rebel-
lieren gegen dieselbe, das stolze Verkiinden der ,eigenen Identitdt und nun das
Spiel mit den Bezeichnungen und Verortungen. Das Aufgeben der (Selbst-)
Definitionen wird zu einem symbolischen Akt der Befreiung. Wobei Hamide
sich nicht der Illusion hingibt, ganz ohne dieselben Bestimmungen auskommen
zu kénnen. Doch sie bekundet ihre Unlust, sich selbst klar und liickenlos zu defi-
nieren und irritiert damit auch die Selbstverstindlichkeiten politischer Gruppen-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

bildungen. Damit widersetzt sie sich Vereinnahmungen und Ausgrenzungen.
Hamide weist einen strategischen Essentialismus gewissermaflen zuriick. Sie be-
freit sich fiir den Augenblick des Sprechens zumindest von der Verpflichtung
sich zu definieren. und verweigert sich mithin Identitdtsbestimmungen. In Fou-
caults Worten haben wir es hier wohl insoweit mit einem Akt von Selbsterfin-
dung zu tun, insofern Hamide an einen Punkt angelangt ist, an dem sie sich fragt:
»Wer will ich eigentlich sein?* und gleichzeitig Widerstand leistet gegen hege-
moniale Identititsverordnungen, die immer schon wissen, wer sie zu sein hat
(vgl. hierzu auch Oosterling 1987: 220). Das Nachdenken tiber diesen Identitits-
zwang fiihrt sie denn auch zur Formulierung einer spannenden Utopie:

Hamide: Ich, ich glaube eine Utopie wire fiir mich, wirklich weg von diesen Identitéten.
Einfach ein Gliicksgefiihl in vielen Punkten oder ich mochte aber, also das merk’ ich,
meine Entwicklung hat mir gezeigt: Ich habe mich in vielerlei Hinsicht definiert und ich
bin jetzt gerade so (-), ich lege auch nicht mehr so viel Wert darauf, mich zu definieren,
weil ich mittlerweile weiB, wo ich stehe. (-) Und dieses wo ich stehe und wissen, bedeu-
tet aber auch, ich werde mich weiter entwickeln!

1: Mhm.

Hamide: Ich definiere mich nicht mehr iiber diese politischen Teile, komme weg von
dieser politischen Definition, sondern sage, okay Hamide schon und toll, viele Definiti-
onen, aber was ist mit deiner internen...

1: Mhm.

Hamide: Was passiert mit dir eigentlich?

I: Ja.

Hamide: Und da hab ich solche Utopien wie, dass mein Urmisstrauen gegeniiber Men-
schen weg geht; dass ich mal vertrauen kann; dass meine Beziehungen zu Menschen
iiberhaupt besser werden.

(ZD 4278-4300)

Eine Utopie ist fiir Hamide Beziechungsfahigkeit und diese ist nur zu erreichen,
wenn es ihr gelingt zu vertrauen. Eine klare Identitdt bewertete sie auf den Weg
dorthin eher als Hindernis, deswegen wird der Wunsch mit der Formulierung der
Utopie eines gewissermallen ,,identitétslosen Lebens* verkoppelt. Gertrude Stein
beschreibt in ihrem berithmten Essay ,,Was sind Meisterwerke?* Identitit als ei-
nen Akt der Wiedererkennung. ,Identitdt ist Wiedererkennen®, so Stein: ,,Sie
wissen wer Sie sind weil Sie und andere sich an alles erinnern iiber sich selbst,
aber im wesentlichen sind Sie das nicht wenn Sie irgend etwas tun (Stein 1985).
Hamide scheint den Akt der Identifizierung als eine Barriere auf dem Weg zu
Gluck und Beziehung zu sehen. Gliicksgefiihl ist das, was sie visioniert, und das
liegt fuir sie vermeintlich auf der anderen Seite einer identifikatorischen Praxis.
Schopfung zerstort Gertrude Stein zufolge den Prozess der Wiedererkennung
(vgl. ebd.). Ein Gedankengang, der unweigerlich an Foucaults Konzept der
Selbsterfindung erinnern lédsst. Die Utopie ist hier die Verwirklichung von etwas
Unmoglichen und Noch-Nie-Gedachtem, eines Noch-Nicht im Bloch’schen Sin-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 147

ne. Hamide mochte die sie einengenden Identititen verlassen, Neues wagen,
folglich sich einlassen koénnen auf andere Menschen und muss dafiir den Prozess
der Wiedererkennung zerstéren. So verschiebt sich die Identititsfrage von einem
statischen ,,Wer bin ich? hin zu einem von auflen den Prozess fokussierenden
»Was passiert mit mir eigentlich?“, das die hegemoniale Konstituiertheit ihrer
Selbst zu hinterfragen wagt. Sie weil, wo sie steht, aber sie mochte sich auch
weiterentwickeln. Entwicklung bedeutet hier experimentelle Erneuerung: Ein
nicht in derselben Art und Weise Weitermachen wie bisher. Hamide sorgt sich
quasi um sich selbst, indem sie ihr bisheriges Leben reflektiert und tiber Zukunft
rasoniert. In Foucaults Lesart handelt es sich hier um Technologien des Selbst,
die es ihr ermoglichen, Operationen an ihrer Existenzweise auszufithren und sich
selbst zu stilisieren: eine spezifische Form-Gebung, die im besten aller Félle de-
normalisierend wirkt. De-Normalisierung wére dann die zumindest particlle Be-
freiung aus gewaltvollen Normen der Identitit und der Versuch, Formen der
Selbstkultivierung zu finden, die bisher nicht gedacht worden sind. Das macht al-
lerdings ein Abarbeiten an den Normen selbst vonnoten. Die Asthetik der Exis-
tenz, so wie sie Foucault darlegt, ist eine kritische Praxis, die geronnene Macht-
strukturen anzugreifen versucht, die das Subjekt in seiner Form erst schaffen. Ei-
ne solche Praxis weill um die Gefahren von Représentationstaktiken traditioneller
Identitétspolitiken, die sich immer wieder in Partikularismen zu verlieren drohen.
Demzufolge versucht sie kein spezifisches Kollektiv zu privilegieren, sondern
weigert sich vielmehr, das revolutiondre Subjekt zu bestimmen (vgl. hierzu
Benhabib 1986: 352). Die spezifische Verletzlichkeitsstruktur mahnt davor, nicht
die unterschiedlichen Erfahrungen der Differenz in eine einheitliche politische
Praxis einzufrieren. Wie in Benhabibs Idee der ,,nicht kooptierbaren Differenzen®
(ebd.) wird nach Méglichkeiten der Befreiung aulerhalb von Identitétspolitik ge-
sucht. Das macht experimentelle und damit utopische Strategieentwiirfe erforder-
lich. Denn wie Appelt (1999) ausfithrt muss ,,feministische Transformation im-
mer beides bedeuten [...]: eine Sicherstellung von sozialen Rechten und die stén-
dige Neuerfindung von Identitéten® (129).

Hamide beschreibt diesen Anspruch, diese Idee in ihren Ausfithrungen fol-
gendermalen:

Hamide: Wobei ich auch denke, Identititen braucht man, um an diesen Punkt zu kom-
men: ,,Ich brauche keine Identitdten mehr!“ Die brauchst du erstmal.

I Ja

Hamide: Um so weit zu kommen.

1: Stimmt.

Hamide: Weil dann weifit du ja, wo du stehst, um auch zu sagen: ,.Ich brauche es nicht
mehr. Ich weil}, wer ich bin!“ Und das bedeutet aber auch nicht, dass meine Identititen
verschwinden.

1: Mhm.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Hamide: Denn sie verschwinden ja nicht, indem ich sage: ,,Ich brauche es nicht“, son-
dern mittlerweile stehe ich auf einem sicheren Boden und méchte einfach weiter gehen.
I: Mhm

Hamide: Und das bedeutet, es muss fiir mich nicht mehr alles definiert sein.

(ZD 4390-4411)

,Identitdten verschwinden nicht einfach so* ist quasi die Umkehrung der Fou-
cault’schen Ausfithrung, die besagt, dass Subjekte in den sozialen Kédmpfen ge-
bildet werden. Hamide glaubt, dass man Identititen bendtigt, um sich von den-
selben lossagen zu konnen. Wie Hall (1999: 97) sagt, dass wir einen Ort brau-
chen, von dem aus wir sprechen. Hamide nimmt mit einer solchen Aussage Iden-
titdten und Identitdtspolitiken die Kraft, sie selber ganz und gar zu bestimmen,
den Radius ihrer Moglichkeiten zu rahmen und damit einzuengen. Sie nimmt
Identititen quasi nur an, um sich dann wieder von ihnen loszusagen. Ein solches
Vorgehen konnte beschrieben werden als ein existentielles Experimentieren mit
Identitdtsannahmen und -lossagungen. Natiirlich weil Hamide, dass Identititen
nicht einfach verschwinden, sprich, dass sie nicht génzlich ihrem Willen unter-
worfen sind, sondern durch soziale Machtdynamiken hervorgerufen werden. Und
dennoch zeigt sie auf, dass, wenn eine auf ,,sicherem Boden steht®, ein Widerste-
hen méglich oder, anders gewendet, eine komplette Unterwerfung nicht notwen-
dig ist. Damit geht sie tiber das Konzept der ,,multiplen Identitdt, wie es etwa
bei Rommelspacher (1995b) vorgelegt wird, ebenso hinweg wie iiber die Idee der
von Young (1990) formulierten Forderung nach Anerkennung von Gruppendiffe-
renzen. Hamide problematisiert das Sich-definieren und Definiertwerden gewis-
sermaflen radikaler: Fir sie muss nicht immer alles definiert sein. Die entschei-
dende Passage scheint mir dabei der Satz zu sein: ,,Und mdochte einfach weiter
gehen.“ Die Verweigerung entspricht nicht einem Stillstand, einem zur Ruhe
kommen, sondern beschreibt eine Strategie des ,,Weitermachens* und ,,Neues-
zu-versuchen®. Sie mochte nicht stehen bleiben in der einen Gruppe, der sie sich
zeitweise zugehorig fiihlt. Es zeigt sich hier, dass die Visionen und Vorstellungen
von Migrantinnen der Nachfolgegenerationen wahrscheinlich doch andere Ak-
zente setzen als die der ersten Generation bzw. auch andere Nuancen aufweisen
als etwa die Kollektive, die Young anfiihrt — die indigene Bevolkerung der USA
beispielsweise, die eben nicht eingewandert ist. Der spezifische Diskurs um Mig-
ration in der Bundesrepublik Deutschland hat bei diesen Frauen zu spezifischen
Formen der visiondren Auseinandersetzung gefiihrt, die freilich auch gekoppelt
bleiben an politische Bewegungen und theoretische Auseinandersetzungen um
Identitaten der 1980er und 1990er Jahre.

Nicht selten stabilisiert Migration Praxen, die in den Herkunftslandern lingst
umkampft und ins Wanken geraten sind. Als ein Effekt von Migration wird des-
wegen hdufig auch die Produktion konservativer Diskurse benannt, die manches
Mal als Widerstand gegen die Eingriffe der Einwanderungsgesellschaft darge-
stellt werden (etwa Rommelspacher 2002). Und obschon ein konservatives Welt-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 149

verstdndnis durchaus Resultat von Ausgrenzung und Diskriminierung sein kann,
ist dieses Phdnomen damit noch nicht erschopfend erklédrt. In derselben Grup-
pendiskussion berichtet Leyla beispielsweise, warum sie Frauen liebt, die sich —
nach eigenen Worten — ,,nicht definieren”. Sie macht die Attraktivitit, die von
diesen Frauen fiir sie ausgeht, daran fest, dass ihre Eltern ihr immer Freirdume
gelassen haben, sich selbst und andere zu bestimmen. Leyla glaubt, dass sie dies
stark geprégt hat. Die liberale Haltung der Eltern sieht sie auch durch deren poli-
tische Ausrichtung begriindet: Thre Eltern waren nach eigenen Worten Kommu-
nisten. Doch irgendwann hat sich diese politische Einstellung und damit auch de-
ren liberale Haltung gewendet. Heute bezeichnet Leyla ihre Eltern, nicht ohne
Bitternis, als konservativ. Sie sagt dies sehr aufgebracht und lésst eine Enttiu-
schung tiber den Wandel erkennen.

Leyla: Dass ich absolut jegliche Definition hasse. Jegliche Definition und Eingrenzung
sind fiir mich absolut und das ist etwas, obwohl ich es immer in meiner Umgebung ha-
be, ist es etwas und ich akzeptiere und respektiere genauso, wenn jemand sagt, ,,Ich bin
katholisch und also ich bin Atheist®, aber dass heil}t nicht, dass ich dich komisch finde,
weil du katholisch bist, wenn du dran glaubst. Nur, ich find es so (-) Manchmal dachte
ich, ich bin naiv. Ich hab’ mit sechzehn, ich hab’ mit zehn so gedacht. Und darum denke
ich jetzt, habe ich mich weiter entwickelt, aber ich glaube, das ist so eine Wahrheit und
das ist das Komische daran, dass das meine ganzen Geschwister genauso haben und das
ist, glaube ich, daher, weil meine Eltern kommunistisch waren (-) dann kapi[talis-
tisch]... dann, warte...

Alle://1achen//

Leyla: KONSERVATIV, konservativ, was auch kapitalistisch ist. Konservativ gewor-
den sind und jetzt auch noch religiés werden. Mein Vater geht nidchsten Monat gen
Mekka!//lacht//

Shirin: Uaah...//schiittelt sich//

(ZD 1881-1897)

Leylas Lachen zeugt von einem tiefen Unverstindnis dem Vater gegeniiber, der
seine kommunistischen Ideale gegen ein religioses Leben eingetauscht hat. Shi-
rin, die die religiose Repression im Iran erlebt hat, kommentiert ihr Grauen tiber
diese Wendung mit einem ,,uaah“. Es graut ihr vor Leylas religiosem Vater, der
nach Mekka pilgern will. Leyla sehnt sich nach dem Friiher zuriick. Sie geht
davon aus, dass die liberale Erziehung der Eltern sie und ihre Geschwister stark
geprigt und auch dazu beigetragen hat, dass es fiir sie kein Problem war, ihr les-
bisches Begehren zu entdecken und schlief8lich zu leben:

Leyla: Und das ist so, aber die beiden waren so undefiniert. Ich wusste zum Beispiel
nicht... Ich bin gliickliche Lesbe seit ich sechzehn bin, weil mein Vater nie gesagt hat:
,,Das ist schlecht!* Ich wusste nicht, dass das schlecht ist, weil das hat mir keiner gesagt.
Alle://lachen//

(ZD 1901-1906)

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Leyla hasst Definitionen, sie versucht diese zu tiberwinden und spricht damit un-
versehens eine der Problematiken politischer Strategiebildung an: Widerstand
wird zumeist im Namen einer Gruppe formuliert, doch dieses Im-Namen-von-
Sprechen hat immer Folgen. Es ist eine immer wieder beschriebene Falle sozialer
Bewegung — insbesondere der identitdtspolitischen Richtung —, dass die Zeiten
des ,Kampfes‘ verherrlicht und das Subjekt des Widerstands heroisiert wird. Po-
litisch erreicht wird dadurch kaum etwas, im Gegenteil, sehr schnell kann eine
solche Haltung zu einem wishful thinking fihren, welches Bloch vehement gegen
utopische Praxis abgegrenzt hat. Und eigentlich geht es darum, wie Spivak aus-
fithrt, die Namen, unter welchen gekampft wird, zum Verschwinden zu bringen:
,»What politically we want to see is that the name would not be possible* (Spivak
1990: 158). Doch jeder Kampf im Namen einer Gruppe stabilisiert genau diese
Namen und damit Subjektpositionen. Mit anderen Worten: Leyla, fiir die Utopien
negativ konnotiert sind, erweist sich nicht nur als visiondre Denkerin, sondern in
ihrer entschiedenen Ablehnung von Definitionen zeigt sie sich — wie Hamide
auch — utopisch auch im Bloch’schen Sinne: Sie artikuliert mit ihrer Ablehnung
von Definitionen eine fiir viele unmégliche Vorstellung, zeigt ,,Mut zum Den-
ken“. Dies kann insoweit als utopische Selbsterfindung gelesen werden, als hier
versucht wird, ohne die Basis der Definition, der Identitétsbestimmung zu spre-
chen. ,,Wir brauchen einen Ort, von dem aus wir sprechen konnen®, sagt Hall
(1999: 97), aber dieses Sprechen iiber Ethnizitit beispielsweise muss nicht mehr
auf eine beschriankte und essentialistische Weise geschehen. Dies jedoch ist keine
ganz so einfache Praxis; Leyla versucht es dennoch, sie experimentiert mit ihrer
Existenzweise und fordert alteingesessene Vorstellungen heraus.

Nach eigener Bestimmung ist Leyla eine ,,gliickliche Lesbe®. Der Grund da-
fir liegt ihrer Meinung nach darin, dass ihr Vater nie gesagt hat: ,Das ist
schlecht!” Die beteiligten Mitdiskutantinnen, die in dieser Gruppe D alle lesbi-
sche Beziehungen leben, lachen bei dieser Aussage. Diese Erkldarung wirkt denn
doch zu simpel, denn alle wissen um die Schwierigkeiten des eigenen Coming-
out. Das Lachen ist aber auch ein solidarisches, das von der Erleichterung ermog-
licht wird, dass alle, die hier zusammen diskutieren, es geschafft haben, eine fiir
sie in vielfacher Hinsicht sehr unwahrscheinliche gesellschaftliche Position zu er-
ringen und ein ungewohnliches Leben zu leben.

Das Lesbischsein der Tochter wird haufig von den Eltern als Indiz fiir die
,Assimilation‘ derselben in die Einwanderungsgesellschaft gesehen. Lesbischsein
ist fiir viele Migrantinnen und Migranten etwas, was mit der eigenen Herkunft
unvereinbar erscheint (vgl. etwa Caliskan/Hamzhei 1996). Die Migration bietet
formlich die Moglichkeit an, das Ungewollte und Unversténdliche auf die Ein-
wanderungsgesellschaft zu projizieren, diese fiir die ,Abweichung® verantwort-
lich zu machen (vgl. ipekgioglu 1997). Entscheidend in diesen beiden Passagen
ist, dass Leyla das Bild der konservativen tiirkischen Migranten der ersten Gene-
ration zuriickweist und gleichzeitig die Migration verantwortlich dafiir macht,
dass ihre Eltern nun konservativ sind. Nicht hinterfragt wird dabei — auch an spéa-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 151

teren Stellen der Gruppendiskussion nicht — das Coming-out als ein ,,Gestdndnis-
ritual“, welches Foucault folgend im Abendland zu den am hochsten bewerteten
,,Techniken der Wahrheitsproduktion® zahlt (Foucault 1983: 76). Dabei ist dieses
Verfahren in solcher Weise internalisiert — zum Teil ihrer selbst geworden —, dass
es ,,gar nicht mehr als Wirkung der Macht erscheint™ (ebd.: 77). Coming-out be-
deutet auch den hier Diskutierenden in erster Linie Befreiung aus sie unterdrii-
ckenden Verhiltnissen.

5.1.3 Von der Freundschaft

Das Moment der Freundschaft ist eines, welches innerhalb utopischer Diskurse
einen besonderen Stellenwert inne hat (vgl. etwa Rofl 1998) und auch innerhalb
Foucaults Konzept der Selbstsorge bedeutsam ist. Im Zusammenhang mit seinem
Konzept der , Asthetik der Existenz* weist Foucault Freundschaften einen ge-
gendiskursiven Ort zu. Es ist fiir ihn ein Ort, an dem Neues gedacht und gelebt
werden kann.® Und auch wenn Spivaks Aussage zugestimmt werden kann, dass
man im Postkolonialismus seine Freunde nicht mehr erkennen kann (vgl. Spivak
1997: 124), so scheint es doch deshalb um so notwendiger, diese Form der Be-
ziehung und Bindung neu zu denken, denn es ruhen gerade hier Moglichkeiten,
den Zumutungen des Hier und Jetzt etwas Sinnvolles und Kraftvolles entgegen
zu setzen. Spivak spricht sich dabei eigentlich nicht gegen Freundschaften aus,
sondern problematisiert vielmehr unhinterfragte Loyalitdten, die auf mythischen
Communitybildungen beruhen. Sprich: Eine Frau mit Migrationserfahrungen ist
nicht unbedingt einer anderen mit derselben Erfahrung freundschaftlich zugetan,
sie kann auch zur Feindin geraten.

Wihrend der Diskussion von Gruppe D, die beziiglich des Kriteriums ,,Politi-
siertheit™ eher heterogen ist, kommt es beim Sprechen iiber Beziehungen zu ei-
nem kurzem Aufblinken eines moglichen Konflikts zwischen der populdren
Hamide und der eher zuriickgezogen lebenden Shirin, die auch politisch weniger
aktiv ist:

Hamide: Ich glaube ich habe beschlossen, ich will mich mehr um meine Freunde kiim-
mern//lacht//, mich mehr bei ihnen zu melden.

1: Und bei Dir? [zu Shirin]

Shirin: Ich find das immer so schwer, Freunde zu finden. Es gibt glaub’ ich so was gar
nicht mehr./leise//

Hamide: Das ist eine andere Sache, ich mein//lacht//

Shirin: Was habt ihr gern auf...

Hamide: Was fiir Menschen sind...

8 In diesem Sinne ist, Foucault zufolge, das Entscheidende an der homosexuellen Be-
ziehung nicht die Sexualitdt, sondern die Freundschaft, denn sie erst fordert die he-
terosexistische Ordnung der Gesellschaft heraus (vgl. Foucault o.J.: 90).

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Shirin: Ich hab’ einfach meine Freunde, aber ich weifl nicht, ich kann mir nicht vorstel-
len, dass also die Masse, die sich um dich bewegt Freunde sind, oder?

Hamide: Ich habe drei!

Shirin: Ich beobachte dich oft, wenn du dann ausgehst...

Hamide: Das ist ein anderes Thema!

Shirin: Nee, das ist das Thema! Es ist rein, die Frage war, wie stellst du dir die Mensch-
heit auBer dir vor oder die mit denen du konfrontierst?

Hamide: ,,Was fiir Menschen sind dir wichtig?“, sagte sie!

Shirin: Egal, aber wem, wer ist dir wichtig, heifit, mit wem bist du konfrontiert.

(ZD 2619-2648)

Hamide und Shirin denken beide, dass Freundschaften wichtig sind, und dass
man diese pflegen muss, deswegen hat Hamide beschlossen sich mehr um ihre
Freundinnen zu kiimmern. Shirin allerdings nimmt im Gegensatz zu Hamide eine
weniger optimistische Haltung zu der Mdoglichkeit von Freundschaft ein. Sie
glaubt, dass es eigentlich keine Freundschaften mehr gibt und gibt Hamide des-
wegen kritisch zu verstehen, dass sie nicht glaubt, dass all die Menschen, die die-
se kennt, ihre Freundinnen sind. Hamide weil} jedoch darum, deswegen sagt sie,
sie habe nur drei Freundinnen. Interessanterweise ist es fiir Shirin eine Frage der
Konfrontation: ,,Wie stellst du dir die Menschheit auler dir vor?“, hei3t wohl:
,»Wie denkst du dir dein Gegeniiber; wie stellst du dir dein Gegeniiber vor?* Um
dies beantworten zu konnen ist es notwendig, sich vom eigenen Ich iiberhaupt
distanzieren zu konnen. Sehr richtig stellt Shirin fest, dass innerhalb von Freund-
schaft haufig nur die eigene Spiegelung gesucht wird, dem eigenen Narzissmus
also gefront wird und eben nicht das herausfordernde andere, die irritierende Dif-
ferenz. Foucault folgend ist die Praxis der parrhesia auch in Freundschaften von
Bedeutung, denn sie liefert uns den notwendigen Antrieb zu stindiger Verdnde-
rung. Shirin mdchte Hamide nicht schmeicheln und macht sie deswegen darauf
aufmerksam, dass sie woméglich nicht wéhlerisch genug ist, wenn es darum geht
Freundinnen zu gewinnen. Freundschaft stellt eine Beziehungsform dar, die ge-
wihlt wird und nicht qua Geburt vorgegeben wird, wie etwa die Familie. Deswe-
gen ist sie Leyla zufolge Letzterer deutlich tiberlegen:

Leyla: Ich konnte es nicht, also bei aller Liebe zu meinen Eltern, meinen Geschwistern,
wenn ich denke, was fiir mich tdglich wichtig ist, das kann ich nur mit meinen Freunden
ausleben! Was in meinem Kopf abgeht, das konnen nur meine Freunde mir, da kénnen
nur meine Freunde mir helfen. Und meine Familie, bei allem Verstindnis und aller Lie-
be, sie konnen nie verstehen, was, wie, wie ich mich fiihle! Und sie werden sich nie
dem anndhern und aber, das habe ich bei allen meinen Freunden. Familie ist immer
zweitrangig. Immer, immer!

(ZD 2789-2796)

Die gewdhlten Beziehungen rangieren bei Leyla eindeutig vor den ererbten Be-
ziehungen. Sie wehrt sich gegen die familidren Bindungen, die alle in der Grup-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 153

pe, mit Ausnahme von Shirin, hochhalten. Nur mit Freundinnen hat sie, wie sie
an anderer Stelle betont, ein Gliicksgefiihl, welches sich aus dem Gefiihl des
Verstandenfiihlens ergibt. Leyla stellt sich damit gegen einen recht vehementen
Diskurs innerhalb von Migrantinnengruppen, der besagt, dass nur die eigene
Community und damit auch Familie eine wirklich verstehen kann. Leylas Visio-
nen bendtigen dagegen Freundinnen als Halt. Sie erst ermoglichen ein Anders-
denken. Die Familie hochzuhalten gilt vielen Migrantinnen als Pflicht in einer
feindseligen Umgebung. Das erschwert es denjenigen, die hier ausscheren und
dieser Vorgabe nicht ohne Widerspruch folgen wollen, sich zu verorten.

In Gruppe A wagt niemand zu duflern, die Familie sei zweitrangig, und beim
Sprechen tiber Freundschaften wird konstatiert, dass die Struktur derselben sich
in den letzten Jahren deutlich gedndert habe. Wir stolen hier auf ein Muster,
welches auch in anderen Gesprachen immer wieder wiederholt wird:

Handan: Bei mir war das so dhnlich. Also, in der Grundschule war ich die einzige Tiir-
kin auf der ganzen Schule und wéhrend meiner Hauptschulzeit war ich die einzige Tiir-
kin in der Klasse, und da war ich auch nur mit Deutschen zusammen und meine Nach-
barn waren alle Deutsche und ich war auch nur mit Deutschen zusammen. Und dann (-)
ja, ich hatte auch keine Beziehung zu tiirkischen Jungen oder Médchen und das war
dann eher so die Familie meiner Eltern, das waren dann die. Und dann kam ein RADI-
KALER BRUCH wihrend meiner Oberstufenzeit, dann war ich ganz plétzlich nur noch
mit Tiirken zusammen und die Beziehungsfahigkeit zu Deutschen hatte ich dann pl6tz-
lich nicht mehr. Ich kann's mir bis heute nicht erkléren, wie das passiert ist. Aber dann
hatte ich nur noch tiirkische Freundinnen. Das war fiir mich vollig ungewohnt. Und
wihrend meiner Fachhochschulzeit hat sich das wieder geéndert, da war ich sowohl mit
Deutschen als auch mit Tiirkinnen zusammen. Ja, und jetzt hab’ ich irgendwie das, was
ich schon immer haben wollte: Irgendwie ganz viele Nationalitidten und das finde ich
schon. So, wie es jetzt gerade ist. Deutsche, Tiirkinnen, Spanierinnen, Italiener...

(ZA 435-450)

Handan formuliert den Zeitpunkt, an dem sie sich von deutschen Freundinnen
entfremdet und nur noch mit tiirkischen Menschen umgibt, als ,radikalen
Bruch®. ,,.Die Beziehungsfihigkeit zu Deutschen hatte ich plotzlich nicht mehr®,
sagt sie, und spricht damit dieselbe Sprache wie Hamide von Gruppe D, die sich
nicht vorstellen kann, eine Liebesbeziehung zu einer deutschen Frau aufzubauen,
auch wenn sie frither fast ausschlieBlich Beziehungen mit diesen gelebt hat. ,,Und
dann merk’ ich, auch wenn ich eine Frau wunderschoén finde, denke ich: ,Oh,
deutsch!‘, das tornt mich ab* (ZD 1324f.). Unter utopischer Betrachtung interes-
sant ist, dass sich eigentlich alle eine Freundschaftsstruktur wiinschen, die das
Merkmal Herkunft iiberwindet. Handans Aussage: ,,Ja, und jetzt hab’ ich ir-
gendwie das, was ich schon immer haben wollte. Irgendwie ganz viele Nationali-
taten und das find’ ich schon. So, wie es jetzt gerade ist. Deutsche, Tiirkinnen,
Spanierinnen, Italiener...* ist dafiir ein charakteristisches Beispiel. Freundschaf-
ten werden nicht nur in der eigenen Community gesucht, ja z.T. nicht einmal

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

vermutet. Und sie werden auch nicht in der Gesellschaft gefunden, in die die
Frauen aufgefordert sind, sich zu integrieren. Fiir Leyla ist es egal, was fiir ein
Pass die Person hat, die sie liebt oder wo diese geboren wurde. Was fiir sie wich-
tig ist, ist, dass diese Person ,,sich nicht definiert*.

Leyla: Ich hab’ zum Beispiel das Gleiche mit meinen, also bei grolen Liebesbezichun-
gen gehabt mit Frauen, die nicht, genau wie ich, sich nicht definiert haben. Zum Bei-
spiel meine grofle Liebe war zum Beispiel eine russisch — Amerikanerin. Also, die defi-
nierte sich tiberhaupt nicht. Wir haben uns beide nicht definiert. Wir haben nicht gesagt,
woher wir kommen, sie hat’s nicht interessiert, warum, ob ich mich tiirkisch fiihle. Ich

hab mich nicht einen Scheil} interessiert, ob sie sich russisch fiihlt, wir waren einfach to-
tal, also das war fiir mich perfekt...
(ZD 1827-1834)

Leylas ideale Bezichung sieht sie mit einer Frau, die sich nicht definiert und die
auch sie nicht eingieft in eine klare Form, ein eindeutiges Sein. Dann ist wohl
auch erst die Moglichkeit fiir die Bewegung des Subjekts gegeben. Und schlie3-
lich ist nur ein Subjekt, das sich ,,bestindig in Bewegung befindet, sich perma-
nent selbst neu erfindet” in der Lage, ,,den zahlreichen EinschlieBungs- und Aus-
schlieBungsprozeduren, die das Abendland zur Disziplinierung des Individuums
erfunden hat* zu entkommen (Schroer 1996: 157). Durch die Hinterfragung der
Kategorisierungspraxis, die Migrantinnen hiufig erfahren iiber die Frage, wie sie
sich denn fiihlen (deutsch oder tiirkisch beispielsweise), wird eine eindeutige
Identitit und Identifizierung immer wieder erzwungen. Leyla und Hamide wei-
sen diese vehement zuriick und schaffen damit auch Raum fiir Neues. Und das
konnen auch neue ,Freundinnen® sein. Oder wie Bloch es formuliert hat: ,,Nur
daB keiner ist, was er sein mochte oder konnte, scheint klar [...] Von daher aber
auch die Lust, Neues zu beginnen, das mit uns selbst anfingt (Bloch 1993:
1089).

5.2 Den Verhaltnissen widerstehen

In den Gruppendiskussionen finden sich tiberall kleine und gréBere Akte der
Subversion, die Freude an der Transgression beherbergen. Bircan beispielsweise
stiehlt die rechtsextreme Zeitung ihrer Nachbarn (ZA 1445f.), Katerina organi-
siert Partys fiir Tiirken und Griechen (ZB 348f.), Suna steht zu ihrem deutschen
Freund, obwohl sie das in grofe Schwierigkeiten mit den Eltern bringt (ZB
652f.), Hamide beniitzt an der Grenze ihren deutschen Pass, um einem Mann zu
helfen, der zu viele Zigaretten dabei hat (ZD 710f.), Leyla lduft als Jugendliche
von Zuhause weg (ZD 3049f.), Giil und ihre Freundinnen organisieren Demos
und Podiumsdiskussionen zum Thema doppelte Staatsbiirgerschaft (ZC 322f.)
etc. So disparat diese Sammlung auch sein mag, so macht sie doch deutlich, wie

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 155

Migrantinnen den normalisierenden Alltag durchbrechen, ohne dass dies immer
von der Mehrheitsbevolkerung wahrgenommen wird. In diesen Fragmenten des
Widerstands zeigt sich ein Wunsch nach weniger Regierung im Sinne Foucaults.
Es sind dies de-vikimisierende Praxen, von denen im Diskurs um Migration nur
wenig die Rede ist. Migrantinnen der zweiten und dritten Generation handeln
den Verhiltnissen entgegen und bewegen sich dabei weg von den sie einschnii-
renden sozialen Positionen, die ihnen von Seiten der Dominanzbevolkerung und
der Familie und ,Herkunftscommunity* zugewiesenen werden. In den Diskussio-
nen wechseln sich Geschichte(n) und utopische Fragmente ab und spinnen dabei
ein neues Netzwerk von Bedeutungen. Immer wieder werden Ereignisse aus der
Kindheit und aus dem Alltag erzéhlt, die Zustimmung hervorrufen (sollen). (Ge-
meinsame) Geschichte(n) zu schildern dient hier nicht nur der Subjektkonstituie-
rung, sondern auch der Gruppenkonstituierung. Ein ,Wir‘ entsteht dabei aus dem
geteilten Leid und den geteilten Hoffnungen gleichermafBen. Und dieses Hoffen
manifestiert sich nicht selten in Form gemeinsamer Trdume. Das, was die Grup-
pen zuvorderst zu einer spezifischen Gruppe macht, sind in dieser Untersuchung
die gelebte Migration und die damit einhergehenden Erfahrungen von Diskrimi-
nierung, Marginalisierung und Stigmatisierung, aber auch die Erinnerung an Er-
probung des Widerstands und Aufbegehren gegen diese Praxen der Unsichtbar-
machung und Minorisierung.

Das Bild vom besseren Leben hat dabei eine besondere Bedeutung, denn es
ist im utopischen Denken wie auch fiir Frauen mit Migrationserfahrungen hand-
lungsleitend. Eingeschrieben in dieses Bild ist der Wunsch nach gesellschaftli-
cher Transformation und die Hoffnung auf vertikale Mobilitit. In diesem Zu-
sammenhang ist es wichtig, auf die Rolle der Kategorie ,,Gliick” im Leben von
Migrantinnen zu deuten. In einer Gesellschaft, die Frauen mit Migrationshinter-
grund sehr beschrinkte Partizipationsmdglichkeiten bereitstellt und dieselben in
vielfacher Art und Weise diskriminiert und ausgegrenzt, spielt das, was von den-
selben als ,,Gliick* angesehen wird, eine wichtige Rolle. Bildungsmdoglichkeiten
und Chancengleichheiten werden beispielsweise zu einer Sache des Gliicks de-
klariert und oft nicht weiter hinterfragt. Nicht von ungefihr fragen sich die in
Deutschland aufgewachsenen migrantischen Akademikerinnen, wenn sie sich
kennen lernen, wie sie das geschafft haben.

,.Die ungewohnlichsten Geschichten kommen dabei zum Vorschein. Eine Freundin er-
zdhlte beispielsweise, dal3 es bei ihr reiner Zufall gewesen sei. Sie hatte eine Realschul-
empfehlung bekommen und wullte nicht, was sie mit ihrem Zeugnis anfangen soll.
SchlieBlich zeigte sie es dem Vater ihrer deutschen Freundin, die eine Gymnasialemp-
fehlung bekommen hatte. Der nahm sie in eine Schule mit und meldete sie mit seiner
Tochter zusammen dort an. Vielleicht schaffst du es, sagte er ihr damals. Sie schaffte
schlieBlich den besten Notendurchschnitt ihres Jahrgangs® (Gulfirat 1999: 44f.; Hervor-
hebungen MCV)

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Bildungskarrieren werden zur Zufallssache, zum Glicksfall eben. Was aus den
Frauen wird, hingt vom Schicksal ab und weniger von genutzten oder ungenutz-
ten Partizipationsmdoglichkeiten. Diskriminierungsformationen, die eine vertikale
Mobilitdt erschweren, werden durch Gliicksfille gleichsam tiberwunden. Da ist
die sensible Lehrerin, die sich gegen ihr Kollegium durchsetzt und sich fiir die
Migrantin einsetzt, die deutsche Freundin oder der deutsche Nachbar, der mit
dem Ausbilder spricht oder bei den Hausaufgaben hilft: Gliicksfille! Und wenn
es nicht Glick war, welches zum Bildungserfolg verholfen hat, dann waren es
die ,auslidnderfreundlichen® Erzieher/-innen und Lehrer/-innen, die in ,ungerech-
ter Weise® dazu beitrugen. So glaubt Ayse, dass sie in der Schule ,,immer eine
extra Behandlung gekriegt* hat (ZA 1167f.). Gliick konnte hier definiert werden
als etwas, was nicht erwartet wird und deswegen die Variierung des Normalfalls
darstellt. Der Normalfall ist immer noch, dass Migrantinnen viel weniger Chan-
cen haben, gute Bildungsabschliisse zu erzielen. Und obwohl immer mehr Mig-
rantinnen iiber hohe Bildungsabschliisse verfiigen, muss weiterhin konstatiert
werden, dass die Anzahl im Vergleich zu jungen Frauen deutscher Herkunft
niedriger ist und zudem die guten Startbedingungen nicht unbedingt gute Chan-
cen auf den Arbeitsmarkt bedeuten (vgl. Castro Varela/Clayton 2003). Es ist vie-
len Teilnehmenden zufolge das Gliick, welches eine Variation der erwarteten ei-
genen Entwicklung zugelassen hat. Und das Gliick wird von den Teilnehmenden
der Gruppendiskussion genutzt, um neue Wege zu gehen und auch um das ,bes-
sere Leben® dort zu suchen, wo es die Eltern und sie selber niemals erwartet hét-
ten.

Die besondere soziale Position von Migrantinnen der Nachfolgegenerationen
wird auch deutlich, als die politisch aktive Gruppe C iiber die Debatte um die
doppelte Staatsbiirgerschaft spricht und die unterschiedlichen Auswirkungen auf
die differenten Migrationspopulationen zur Sprache kommen:

Carmen: Und (--), also dafiir dass zwei Generationen, jetzt in meiner Familie, bei den
anderen vielleicht eine oder auch zwei, mafigeblich hier mitgetragen haben die ganze
Zeit, und so acht Millionen andere Leute auch, finde ich, ist es eigentlich eine Ohrfeige
(-), also fiir diese Leute. Ich mein’ die sich dann auch wiederum nicht beschweren, weil
sie sich, ja weil sie nicht unbedingt die Méglichkeiten haben, sich zu artikulieren, aber
ich mein’, es wird einfach iibergangen. Ich mein’ uns kann man auch nicht mehr iiber-
gehen, ganz einfach weil wir in der Lage sind und in gewisser Weise den Aufstieg ge-
schafft haben, aber die erste und die zweite Generation teilweise sind eigentlich so die
Verlierer.

(ZC 517-526)

Bereits im dritten Kapitel wurde kurz dargestellt, welcher Diskurswendungen
sich Migrantinnen der zweiten Generation wiederholt bedienen, um sich von der
ersten Einwanderinnengeneration abzugrenzen. In dieser Passage klart uns Car-
men, deren Familie in der dritten Generation in Deutschland lebt, dariiber auf,

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 157

wer die eigentlichen Verlierer der neueren Einwanderungsdiskurse und deren po-
litischen Auswirkungen sind: Die erste und interessanterweise fiir Carmen auch
die zweite Generation, weil sie sich, wie sie es ausdriickt, ,,nicht artikulieren
konnen®. Deswegen, so Carmen, haben sie eben nicht die Moglichkeit, der Ge-
walt des Diskurses etwas entgegenzusetzen. Dagegen sieht sie sich und ihre poli-
tischen Freundinnen in der Runde als Aufsteigerinnen, die der Diskurs nicht
mehr iibergehen kann. Damit bemiiht sie, wie Hiilya von Gruppe A auch, eine
Metapher der Besonderheit und Auergewdhnlichkeit. Sie neigt aus dieser Posi-
tion der Exklusivitit zu einer Uberschitzung der Ressource Bildung bei gleich-
zeitiger Unterschitzung kulturrassistischer Diskurse und der bestehenden Wider-
standsmoglichkeiten der ersten und zweiten Generation. Thre Bildung er6ffnet ihr
Moglichkeiten in der Offentlichkeit gehort zu werden, doch freilich fiihrt dies
nicht ohne weiteres zu einer Anderung des rassistischen Diskurses und natiirlich
sind vom Einwanderungsdiskurs in der Bundesrepublik Deutschland alle Migran-
ten und Migrantinnen betroffen, wenn auch in unterschiedlichem Mafle. Carmen
glaubt das, was viele Menschen, die verletzliche soziale Positionen besetzen,
denken: Dass Bildung und/oder Geld sie aus diesen entlassen. Doch strukturelle
Benachteiligungen, die als solche staatlich reguliert sind, lassen sich nicht alleine
durch einen individuellen Aufstieg tiberschreiten. Die Abgrenzung zu der ersten
und zweiten Generation stabilisiert die oft proklamierte Vorstellung der Uber-
windung von Ungleichheit durch Bildung. Dabei ist es Carmen selber, die an ei-
ner anderen Stelle der Diskussion iiber Diskriminierungen im Universitétsbetrieb
berichtet (ZC 1998ft.).

Tilay folgt Carmens Argumentation, fiigt ihr jedoch einen kritischen Ton
hinzu:

Tilay: Ich wiirde halt noch nicht mal sagen, dass so die erste, zweite Generation so dar-
an héngen bleibt. Ich mein letztendlich sind wir ja doch ziemlich elitér. Fiir die meisten
Jugendlichen, die halt irgendwie, was weil} ich, gerade ihren Hauptschulabschluss ge-
macht haben und noch keinen Ausbildungsplatz haben oder so, die konnen den Antrag
stellen, so oft sie wollen, aber solange sie halt nicht nachweisen konnen, dass sie ein ge-
regeltes Einkommen haben oder was weil3 ich was, wird da halt eben nichts entschie-
den. Und wenn die dann auch noch mal irgendwie drei mal schwarz gefahren sind und
dabei erwischt worden sind, dann geht da gar nichts mehr, ja//lacht//

(ZC 528-536)

Tiilay macht darauf aufmerksam, dass sie — die Diskutierenden — ein besonderes
Segment der Migrationsnachfolgegeneration darstellen, denn fiir die Mehrheit
der jungen Erwachsenen wiirde eine Einbiirgerung wohl auch deswegen nicht
infrage kommen, weil sie nicht einmal iiber einen Ausbildungsplatz und Ein-
kommen verfiigen und damit eine der wichtigsten Bedingungen fiir eine Ein-
biirgerung nicht mitbringen. In diesem Zusammenhang spricht sie nicht davon,
dass sie und die anderen privilegiert seien, sondern beschreibt sich und ihre Mit-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

diskutantinnen sogleich in radikalerer Weise als ,.elitdr”. Anders als ihre politi-
sche Freundin Carmen nimmt sie nicht an, dass die Konsequenzen aus der Ein-
wanderungsdebatte nur die erste und zweite Generationen betreffen, sondern
eben doch auch die dritte Generation. Thr Sprechen kann als eine Praxis der not-
wendigen Selbstkritik gelesen werden, die partikulare Interessen iiberschreitet.
Mit anderen Worten konnte gesagt werden, dass Tiilay parrhesia ausiibt, denn sie
distanziert sich von narzisstischen Schmeicheleien (vgl. Foucault 1988a: 26), die
da lauten, dass das Kollektiv, dem sie und die anderen angehoren, ein besonderes
sei. Aus der bewusst privilegierten Position ergeben sich viel eher, Tiilay zufol-
ge, politische Verantwortlichkeiten, die iiber die partikularen hinausgehen miis-
sen, sollen soziale Ungleichheiten umfassender thematisiert werden. So gibt sie
sich nicht damit zufrieden, die Verhiltnisse anzuklagen, vielmehr fordert sie da-
zu auf, die eigene Privilegiertheit ins Visier zu nehmen (vgl. hierzu Dhawan
2005). Es wird deutlich, wie die eigene Verletzlichkeit im Zusammenhang mit
den zur Verfiigung stehenden Ressourcen — etwa Bildung, Kenntnisse tiber poli-
tische Rahmenbedingungen, politischer Zusammenhalt etc. — zu einer Position
der diskursiven Stérke gerit, die eine Immunisierung gegen Kritik ebenso wenig
akzeptiert wie die faktischen Stigmatisierungen und Ausgrenzungen. Die Doku-
mentation der Kédmpfe innerhalb der oft homogenisierten Minorisiertengruppen
erscheint zur Erhaltung der visiondren Kraft notwendig, da sonst eine Idealisie-
rung praktiziert wird, die den politisch denkenden Subjekten nicht gerecht wird
und auch nicht respektvoll ist.

Neben den Auseinandersetzungen innerhalb der Gruppen um Deutung von
Realitédt, Bewertung von Geschehnissen und Entwurf eigener Strategien gab es
auch immer wieder Gespriche, die sich um die (unmogliche) Idee der Utopie
selbst drehten:

Hamide: AUCH DAS ist noch nicht mal meine Utopie! In einer rein lesbischen Gesell-
schaft leben zu diirfen, auweia, Frauen sind doch viel zu kompliziert! Aber so gesell-
schaftspolitische Ideen oder Ideale hab’ ich nicht.

Nuran: Ja, ich hab’ auch eher so Antiideen: Dagegen, irgendwas gegen was zu sein und
nicht fiir was.

I: Das ist ja keine Utopie.

Nuran: Ja genau, das und das find ich Scheifle! Aber ich kénnt’ jetzt zum Beispiel also,
Grenzen auf, ey, aber was will ich? Zum Beispiel auch dieses (-) Revolutionsgedanke
denke ich, habe ich, aber ich wiisste gar nicht was ich dann, wenn der Staat gekippt wi-
re also, was fiir ne Idee ich hitte. Also nicht....

(ZD 3646-3659)

Waihrend Hamide sagt, dass sie keine politischen Ideale hat — obwohl sie in vie-
len politischen Gruppen aktiv war und noch ist — und sich klar distanziert von
traumerischen Sehnsiichten nach homogenen Communities wie es eine ,,Lesben-
gesellschaft wire, zeigt sich Nuran eher nachdenklich und unzufrieden. Sie

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 159

sympathisiert zwar mit dem Gedanken der Revolution, den sie anziehend findet,
doch wie sie selber sagt, fehlen ihr die Ideen fiir das Danach. Ein wenig hilflos
gibt sie zu, dass sie gar nicht wiisste, was sie tun wiirde, wenn dann ,,der Staat
gekippt wire”. Damit steht Nuran sicher nicht alleine da, denn viele haben keine
klare Vorstellung davon, wie etwa das Marx’sche Reich der Freiheit aussehen
konnte. Es ist dies gleichfalls ein Indiz fiir einen zunehmenden Utopieverlust, der
auch bei anderen Diskutierenden zu konstatieren ist und der auch Konsequenz
eines Wissen iiber ,,enttduschte und enttduschende Revolutionen® iiberall auf der
Welt ist. Leyla glaubt, dass Utopien einem nur etwas vorgaukeln: ,,Es GEHT
EINFACH NICHT!* (ZD 3788), ruft sie in die Runde und plidiert dafiir, durch
das Leben zu gehen, ohne dabei anderen wehzutun. ,,Aber das ist das Einzige,
was ich irgendwie fassen kann“ (ZD 3801).

Als Nuran auf das Bedauern des Utopieverlustes angesprochen wird, welches
in ihren AuBerungen spiirbar wird, antwortet sie denn auch:

Nuran: Ja, das klingt nur so scheif3 realistisch.

/Nachen im Hintergrund//

Nuran: Kannste wohl sagen. Ja, aber ich hab halt einfach keine Idee, weil es ja halt
schwierig ist, zu wissen, was wichtig ist, wo du weilit, ja, Wiinsche auch zuzulassen
oder auch so, politische Ideen zu haben//leiser werdend//

(ZD 3682-3688)

Die Aussage, dass es schwierig ist Wiinsche und damit auch politische Ideen zu-
zulassen, beschreibt gewissermaflen ein gespiirtes Utopieverbot. Nuran ist seit
jungen Jahren politisch sehr aktiv in linken Gruppen, doch es scheint ihr der Mut
zu fehlen, Wiinsche zuzulassen. Der Moment ist deswegen spannend, weil beim
Sprechen iiber Utopien Nuran klar wird, dass sie nur sehr unklare, zaghafte uto-
pische Visionen hat — etwa die Revolution — und diese Tatsache sie nachdenklich
stimmt. Das politische Utopieverbot hat Konzepte wie das der ,,Revolutionierung
der Gesellschaft” leblos werden lassen. Dass sich Nuran damit unzufrieden zeigt,
ist ein Zeichen dafiir, dass sie den Utopieverlust tatsdchlich als Verlust wahr-
nimmt und nicht etwa ignoriert. Wenn nun der Utopieverlust, auch aufgrund ei-
nes umfassenden Utopieverbots zustande kommt, kénnen dann iiberhaupt utopi-
sche Visionen bei den Diskutierenden ausgemacht werden? Und wenn nicht,
heilt das dann, dass die Verhiltnisse hingenommen und nicht herausgefordert
werden? Eine Antwort auf diese Fragen ist einfach und kompliziert zugleich,
denn es ist wohl so, dass ein Utopieverlust generell auszumachen ist, und den-
noch trdumen die Teilnehmenden, teilen sie Sehnsiichte und entwerfen Strate-
gien, um den hegemonialen Verhéltnissen zu widerstehen. Sie mochten durchaus
Gesellschaft verdndern und gehen dabei meistens sehr selbstkritisch vor. Die Vi-
sionen bleiben in der Regel zwar cher oberfldchlich und fragmentarisch, was
auch mit den Rahmenbedingungen des Gespriches zusammenhéngt, jedoch wird

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

— und das ist entscheidend — die utopische Richtung, die Tendenz des Hoffens
durchaus transparent:

Serpil: Ich glaub ich wiirde erst mal das Menschenbild was ich habe, das ist zu egois-
tisch finde ich und deswegen wiirde ich ein ganz anderes also, ich wiirde den Menschen
vollkommen verdndern//lacht//

Bircan: Ja, das meinte ich ja eigentlich...

Serpil: Ja, ich finde, ich weill nicht, wir haben also, dass wir unseren Egoismus viel-
leicht iiberwinden und so ja, diese materiellen Sachen nicht so nehmen. Ich weil3 nicht,
ich finde das irgendwie. Ich bin ja auch so. Und also Nationen wiirde ich VOLLE
KANNE abschaffen. Weil ich finde alle Probleme, die wir haben, haben damit angefan-
gen, dass man halt irgendwelche Nationen [unverstindlich] weif3 ich nicht. Keine Ah-
nung!//lacht//

(ZA 1656-1667)

Serpils utopisches Denken erweist sich als ethisch und selbstkritisch zugleich:
Die kurze Sequenz zeigt ihre Beunruhigung tiber die generelle Beobachtung, dass
Menschen egoistisch sind, und sie schlie3t sich selber aus dieser Beschreibung
nicht aus. Konnte sie, so wiirde sie den Menschen vollkommen verdndern. Dies
ist eine revolutionér-visiondre Idee, die anachronistisch und womdoglich auch ein
wenig naiv anmutet, doch zeigt sie an, dass utopisches Potential vorhanden ist.
Den Ursprung allen Unheils sieht Serpil in den Nationen, fiir die Menschen, wie
Anderson (2003) gezeigt hat, zu sterben bereit sind. Nationen wiirde Serpil ab-
schaffen und reflektiert gleichzeitig zu dieser Forderung auch ihre Ausgren-
zungserfahrung und die ihrer Freundinnen, die entscheidend mit der Formation
von Nationen verkniipft ist, denn das Konzept des Nationalstaats geht von einer
klaren Korrespondenz zwischen nationalen Grenzen und denen, die innerhalb
dieser leben, aus (vgl. etwa Yuval-Davis 1997a, b). Es ist verstindlich, dass Ser-
pil sagt, dass alle ihre Probleme mit der Idee der Nation zusammenhédngen, denn
die Erfahrungen von Ausgrenzungen und Stigmatisierungen, die gerade in Grup-
pe A immer wieder zur Sprache kommen, haben v.a. damit zu tun, dass sie als
nicht zugehorig zur deutschen Nation und Kultur gesehen werden. Sie stellen
gewissermalflen das Differente dar, das zudem nur bedingt integrierbar scheint.
Utopisches Visionieren ist ein spezifisches Blicken auf Zukunft, ein Ersin-
nen, welches aufs engste mit der Praxis des Erinnerns verwoben ist, welches ein
Zuriick-Blicken in die Vergangenheit darstellt. Sich-Erinnern stellt dabei einen
Prozess des Ordnens dar. Es dient gewissermaflen der Subjektobjektivierung
ebenso wie der Selbststrukturierung (vgl. Georgi 2000: 146). Dabei steht es mit
dem Ersinnen in einem dialektischen Verhiltnis, denn nur wer sich erinnert, ist
des Ersinnens fdhig. Das Erfahren des Hier und Jetzt wird zu einer neuen Erfah-
rung. Der Akt des Erinnerns ist somit Teil utopischer Praxis, denn es stellt eine
Basis flir das ,Durchhalten® im Angesicht von Unterdriickung dar. Erinnern ist
hier ein Erinnern-an-ein-Anderes, welches den Vorstellungen der Mehrheit und

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 161

ihrer kollektiven Erinnerung Risse zufiigen kann (vgl. Foucault 1977). Das Be-
nennen gewaltvoller Erfahrung, aufgrund von ,AuBerlichkeiten® zum Ziel von
Hass und Verachtung zu werden, wird gekoppelt an eine utopische Idee der
,vorurteilsfreien Gesellschaft®. Zugegeben, auch Menschen, die nicht aufgrund
ihres Aussehen und/oder ihrer Herkunft stigmatisiert werden, trdumen zuweilen
von der ,,vorurteilsfreien Gesellschaft®, allerdings ist das Benennen dieser Utopie
nicht in der Art und Weise gekoppelt an eigene Erfahrung und damit different
emotional durchdrungen. Herrschaft, so konnten man sagen, bedeutet die Regu-
lierung von Vergessen und Erinnern. ,,Die Pflicht zu vergessen wird zur Voraus-
setzung dafiir, die Nation zu erinnern® schreibt Bhabha (1997c: 181) und macht
damit darauf aufmerksam, dass die Bildung der Nation notwendigerweise auf
dem Vergessen aufruht. Vergessen werden die Zeiten, in denen der Ort, an dem
jetzt gelebt wird, andere Namen trug, andere Regierungsformen, andere Mythen
beherbergte. Einwanderung und ihre Effekte auf den geo-politischen Raum miis-
sen vergessen werden, um die Idee der Nation zu stabilisieren. Insoweit ist ver-
standlich, dass Migrantinnen sich erinnern an Migration und an Erfahrungen von
Diskriminierungen, die es ihnen ermoglichen, Visionen fiir die Zukunft zu entwi-
ckeln, welche die von Bhabha zitierte ,,orale Leere” der Migrantinnen zu iiber-
winden sucht (ebd.: 187). Dies ist beispielsweise der Fall in Gruppe C, wo die
Frauen tiber die Verhinderung der doppelten Staatsbiirgerschaft sprechen und die
Unterschriftensammlung der CDU, die dies zu einem groBen 6ffentlichen Ereig-
nis werden lie§3:

Giil: Ohne Wahlrecht habe ich noch nicht mal dieses Minimum an Macht, den Politi-
kern oben zu sagen, was ich will und was nicht. Es geht nicht anders.

Tiilay: Deshalb konnte sich ja die CDU auch nur diese Megakampagne dagegen leisten,
ja. Also ich meine, ich mdchte halt dafiir sorgen, dass irgendwie die Generationen nach
mir, das nicht vergessen, ja so in welcher Einzigartigkeit irgendwie da... Das war wirk-
lich Volksverhetzung, was die da gemacht haben und sonst nix//lacht kurz//. Also...

(ZC 453-459)

Tiilay, die Geschichtsstudentin, mochte dafiir sorgen, dass die von der CDU initi-
ierte Kampagne, die schlieBlich den Entwurf zur doppelten Staatsbiirgerschaft
zum Wanken brachte, nicht vergessen wird. Die anderen Teilnehmenden in
Gruppe C teilen diese Emporung. Auch sie erinnern sich sehr gut an diese Zeit.
Als ,Volksverhetzung® bezeichnet Tiilay die Kampagne und in der Tat ist sie
damals von vielen politischen Beobachter/-innen als unethische Politikpraxis kri-
tisiert worden. Erinnern wird Teil einer politischen Strategie, deren Ziel die
Skandalisierung sozialer Ungerechtigkeiten ist. Mit anderen Worten: Politisch
sein bedeutet erinnern, bedeutet gegen das Vergessen arbeiten. Die hier diskutie-
renden Frauen bringen eine andere Geschichte zum Vorschein, die andere Zu-
kunftsmodelle entwickeln mochte. Die Thematisierung von Erfahrungen der Er-
niedrigung und Verletzung stellt dabei die Basis her, von der aus ein utopischer

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Impuls entwickelt werden kann, selbst wenn dies nicht zwangsldufig der Fall sein
muss. Erinnern und Aussprechen dieser Erinnerungen ist notwendige, aber nicht
hinreichende Bedingung fiir die Produktion eines utopischen Impulses und damit
die Aufweichung von Gewalt- und Herrschaftsverhéltnissen. In Gruppe A sagt
Handan beispielsweise, direkt nach ihren Utopien befragt:

Handan: Also ich wiirde mir ganz, ganz doll wiinschen, dass die Bilder, die wir im Lau-
fe der Geschichte, ja unserer Menschheit haben, so von wegen, das lockige Frauen tem-
peramentvoller wiren und so und dann eben naiv und dumm seien//lacht//Und das glatte
Haare irgendwie. ..

Serpil: Was?//emport//Echt?

Handan: WeiB ich nicht, mein’ ich gelesen zu haben.//lacht//Ja, dass an AuBerlichkeiten
nicht irgendwie...

[3s Pause]

Serpil: Dass es keine Schubladen gibt!

Handan: Ja, dass auf Grund von AuBerlichkeiten mir gegeniiber... ja so abfillige Be-
merkungen, so ganz subtile, die man, die ich meistens nicht belegen kann, dass mir das
nicht passiert. Und auch anderen Menschen, die mir nahe liegen, dass denen das nicht
passiert.

(ZA 1514-1531)

Handan aus Gruppe A formuliert eine Utopie, in der es keine rassistischen Vorur-
teile mehr gibt. An die Thematisierung der eigenen Rassismuserfahrungen wird
die Vision einer vorurteilsfreien Welt gekniipft. Sie artikuliert den Wunsch, dass
alle Menschen Abschied nehmen von den ,,Bildern, die wir im Laufe der Ge-
schichte* angesammelt haben. Es ist interessant, dass sie an dieser Stelle nicht in
Wir und Ihr spaltet, sondern die Hoffnung formuliert, dass auch andere dann
nicht mehr unter diesen Vorurteilen leiden miissen. Rassismus, so Mecheril
(1997), kann direkt, aber auch indirekt erfahren werden. Und so ist der allgemei-
ne Wunsch, dass es auch anderen Menschen, die ihr nahe sind, nicht passiert,
dass auch sie keine rassistischen Bemerkungen mehr ertragen miissen, wie sie
sagt, eine Bekriftigung des Wunsches nach einer Nicht-Wiederholung von Dis-
kriminierungserfahrung. Es ist die Vision eines Ortes des Nicht-Ausschlusses
und der Nicht-Stigmatisierung, an dem ein anderes Leben moglich ist.

Danach befragt, wie sie beschreiben wiirden, was ihre politischen Ziele sind,
sprechen Handan und Serpil davon, dass es v.a. darum geht, die ,,gdngigen Bilder
anzukratzen®; die Stereotypen infrage zu stellen:

Serpil: Infrage zu stellen, das was eigentlich so als Stereotyp irgendwie gilt. Dadurch,
dass wir uns halt zeigen zum Beispiel. Oder den anderen auch klar zu machen...

Bircan: Dass wir existieren!

Serpil: Dass sie ja auch keine Stereotypen sind, also vielleicht auch uns selber irgend-
wie klar zu werden, dass es auch nicht, dass die Deutschen auch nicht einheitlich sind.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 163

Zum Beispiel, ja, wenn man iiber die Deutschen spricht, das gibt’s ja auch irgendwie
auch nicht, so was...
(ZA 1792-1801)

Das Hinterfragen der géngigen Stereotypen bedeutet fiir Bircan, in ihrer Existenz
wahrgenommen zu werden. Es ist dies eine Form der Bildstérung und sicher
dann als mutig zu bezeichnen, wenn nicht nur die personlichen Interessen ver-
folgt werden, sondern dieses Hinterfragen zu einem ethischen Projekt wird, in-
dem Stereotypen im allgemeinen hinterfragt werden. Serpil entwirft eine politi-
sche Programmatik, bei der der Selbst-Immunisierung gegeniiber Kritik der (po-
tentiellen) Opfer von Diskriminierungen aktiv widerstanden wird. Dies deutet auf
eine politische Praxis hin, die den Feind nicht mehr im anderen sucht, sondern in
den Strukturen, die die Subjekte in ihrem Sosein und ihrer spezifischen Positio-
niertheit entwerfen und einschranken.

5.2.1 Strategien und Programmatiken

In seinem Essay Das rassistische Schibboleth stellt Slavoj Zizek, in Anlehnung
an Lacan, zwei Arten des zeitgenossischen Intellektuellen vor: Es sind dies die
Figuren fool und knave. Wiahrend der knave ein zynischer Konformist ist und
damit eine antiutopische Figur verkorpert, der die bestehende soziale Ordnung
mit der Begriindung rechtfertigt, dass diese nun mal existiere, entspricht der fool
dem linksgerichteten Hofnarr, ,,der die Liige der bestehenden Ordnung 6ffentlich
bloBstellt, allerdings auf eine Art, die die performative Effizienz seiner Rede auf-
hebt und fiir niemanden eine Bedrohung darstellt* (Zizek 1997: 145). Gerade die
Figur des fool scheint im Zusammenhang der hier interessierenden Fragestellun-
gen spannend, denn einigen Utopiekritikern zufolge ist sicherlich die Utopikerin
ein solcher fool: Wenn Utopien Narrenparadiese sind, sind die, die sie entwerfen,
nichts anderes als Narrinnen. Und auch wenn eine Kritik des Hier und Jetzt Be-
standteil vieler utopischer Entwiirfe ist, so bleiben die Entwiirfe ineffektiv, so-
lange sie nicht sozial-transformatorische Strategietiberlegungen mit einschlieen.
Ein interessantes Beispiel hierfiir ist die lustvoll von Ayse aus Gruppe A prisen-
tierte Utopie, die in dieser Art und Weise in keiner anderen Diskussion auftrat.
Es handelt sich dabei verkiirzt gesagt um einen Alptraum der Mehrheitsdeut-
schen:

Ayse: Ich hab eine ganz andere Vorstellung. Auf jeden Fall ist das ein ganz riesengrof3er
Traum von mir! Ich weifl ganz genau, dass das nicht realis... so halt realisierbar ist. Auf
jeden Fall wiird’ ich, wiinsche ich diesen Deutsch-Deutschen, die hier in Deutschland
leben, ich MOCHTE ALLES WAS AUSLANDISCH IST abschaffen! Was hier. .. wirk-
lich, ist eine Erfahrung wert! Zum Beispiel fiir ein Jahr oder fiir zwei Jahre alles was

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

nicht Deutschland ist, zum Beispiel diese Doner-Imbiss-Buden und was weil} ich, die
Reisen, das Ausland...

Bircan: Ja, das ist auch cool!

Ayse: ALLES WEG, ALLES WEG! Nichts Auslédndisches mehr. Da mochte ich mal
die Deutschen beobachten. Ich glaube, die wiirden zu Grunde gehen.

Alle://lachen//

Bircan: Das ist auch gut. Das ist auch eine gute [unverstindliches Wort]

Ayse: Da wiirden sie bestimmt sagen: ,,AUSLANDER HER! KOMMT REIN! WIR
GEHEN ZUGRUNDE!*

Alle://1achen laut//

Ayse: Das ist die Form von (-) Das ist eine Utopie halt!

I: Ja.

Ayse: Aber das wire wirklich ne Erfahrung wert. Alles Ausldndische raus. Kein Urlaub
mehr halt ins Ausland nur noch DEUTSCH. Richtig, Bockwurst und Bockwurst nichts
mehr, keine Tees mehr. Uberhaupt die ganzen Gewiirze, was auslindisch ist alles weg.
Was meinst du mal, wie die Deutschen da gucken. Ja, das wire richtig bitter. Die wiir-
den sich WUNSCHEN, die wiirden sich wiinschen//lacht//, dass die Auslinder rein
kommen//lacht//.

Serpil: Gemein.

Ayse: Das wir’s. Das mochte ich. Aber das ist nicht realistisch, nee?

(ZA 1611-1647)

Die hier von Ayse skizzierte Utopie ist sozusagen eine Rachevision und auch
Warnutopie. Ayse phantasiert was passieren wiirde, wenn die radikal rechtsext-
reme Phantasie Wirklichkeit wiirde und Deutschland nur ,deutsch® wire, ,rein
sozusagen. Es handelt sich um eine Vorstellung, welche sie gewissermalien
griffbereit hatte. Eine Idee, tiber die sie anscheinend oft nachgedacht hat, weswe-
gen sie diese spontan reproduzieren konnte. Mit Selbstbewusstsein und Nach-
druck prisentiert sie hier eine Utopie, in der sich Wut lustvoll Platz macht. Die
Wat richtet sich gegen die ,,Deutsch-Deutschen. Eine Bezeichnung, die die Dis-
kutantinnen der Gruppe A fiir in Deutschland lebende Mehrheitsangehorige zur
Anwendung bringen. ,,Deutsch-Deutsche®, das sind jene, deren Zugehorigkeit nie
hinterfragt wird und die auch selber ihre Zugehdorigkeit nie hinterfragen. Sie sind
,deutsch® und daran wird nie ein Zweifel geduBert. Damit einher gehen alle Privi-
legien, die aufgrund unhinterfragter Zugehorigkeit zugestanden werden, vom
Wahlrecht bis hin zur freien Wahl des Arbeitsplatzes und einem recht sorgenfrei-
en Alltagsleben. Im Kontext dieser Diskussion um Utopien hat ,,Deutsch-
Deutsche* einen bitteren Nachgeschmack. Es klingt verédchtlich aber auch mitlei-
dig. In Ayses Utopie verschmelzen ,,Deutsch-Deutsche* zu einer homogenen
Masse von flehenden Bittstellern. Dabei wird der aggressive Imperativ ,,Auslin-
der raus!“ zur die ,,Deutsch-Deutschen® ldcherlich machenden Bitte ,,Ausldnder
her!* Zu Beginn und am Ende der Passage markiert die Sprecherin die formulier-
te Utopie als unrealistisch. Auch sagt sie, dass dieselbe ein Traum wére und dass
das Experiment nur ein, zwei Jahre andauern solle. Utopie tritt hier in einer dys-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 165

topischen Variante auf, deren Wirkung immer wieder durch Referenz zu den
Moglichkeiten des Hier und Jetzt eingeschrankt wird. Ayse geht nicht davon aus,
dass ihr Traum Wirklichkeit werden kann, und den Traum selber grenzt sie
schlieBlich temporal auf ein bis zwei Jahre ein. Es ist eine dystopische Vorstel-
lung, die einer rechten Vision von ,reiner* Nation erschreckend &hnlich ist, nur
dass Ayse phantasiert, dass diese Ansichten eines ,ausldnderfreien Raumes* alp-
traumhaft sind. Ayse extrapoliert die ,Ausldnder raus‘ Parole und parodiert sie
gleichzeitig. Die Macht des Imperativs wird dadurch — fiir einen kurzen Moment
zumindest — gebrochen und zu einem feindseligen ,Witz*® — und alle lachen. Ser-
pil findet diese Vision ,,gemein“. Sie empfindet ein Unbehagen bei dieser symbo-
lisch aufgeladenen Rachevision. Vielleicht verspiirt sie dieses Unbehagen auch,
weil sie ahnt, dass der Umkehrdiskurs, der in dieser Vision présentiert wird,
wieder einmal den Feind homogenisiert, um ihn dingfest zu machen und damit
eine simplifizierende Strategie darstellt, die die eigene Verwobenheit in den
Strukturen auflen vor ldsst (vgl. Butler 1991: 33) und dazu noch schnell unvor-
hergesehene negative Effekte hervorbringen kann. Doch auch sie muss am Ende
mitlachen. Ein kathartisches Lachen macht sich Luft, denn Ayses Utopie spricht
eine erlebte Bedrohung an, der alle Diskutantinnen ausgesetzt sind und auch
wihrend des Gespriachs Raum geben.

Auch in den anderen Gruppen wird tiber unterschiedliche Formen von Ge-
walt und Bedrohung gesprochen. Beispielsweise in Gruppe D erzihlt Susana, die
kroatischer Herkunft ist, wie sie in der U-Bahn zusammengeschlagen wurde, ob-
schon sie dies ihrer Kleidung und nicht ihrer Herkunft zuschreibt :

Susana: [...] Das war, weil} nicht, war mal in der U-Bahn, war irgendwie sehr schwarz
angezogen und dann kam irgendwie so ein, weill nicht ob der jetzt irgendwie ein Skin
war oder ne Glatze oder so, und hat halt gedacht ich bin irgendwie ne Antifa und dann
hat der mich da in der U-Bahn einen bisschen vermébelt. Und das war halt die einzige
blode Erfahrung, aber die hat sich jetzt auch nicht in mich, an mir festgesetzt, dass ich
jetzt irgendwie ein groles Problem mit so was immer hétte oder so. Es war auch das
einzige Mal in meinem Leben, ansonsten mein gesamter Freundeskreis oder so, der ist
eigentlich sehr multikulturell in diesem ganz (-) die sind offen, irgendwie so.

(ZD 295-303)

Fiir Susana war diese Gewalterfahrung eine ,,bléde Erfahrung®, die zudem, ihrer
Ansicht nach, kaum etwas mit ihrer Herkunft zu tun hat. Diese Passage 16st inter-
essanterweise in der Gruppe ein Sprechen iiber weitere Gewalterfahrungen aus.
Es zeigt sich dabei, wie die verschiedenen Verletzlichkeitspositionen auch zu un-
terschiedlicher Beurteilung von diesen fithren. Wahrend Susana ihre eigene Er-
fahrung nicht generalisiert, 16st sie bei der Mitdiskutantin Shirin, die iranischer

9 Es sei hier angemerkt, dass solcherlei ,Witze‘ nur dann soziale Sprengkraft haben,
wenn sie von denen gedufert werden, die dieser Minderheit angehdren. Dieselbe
Utopie, prasentiert von Mehrheitsdeutschen, wiirde das Lachen gefrieren lassen.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Herkunft ist, Angste aus, wihrend Leyla wiederum, die tiirkischer Herkunft ist,
aber von sich selber sagt, dass sie ,,sehr deutsch® aussieht, weil sie Tscherkessin
sei, die haufig ,,blond und blaudugig® seien, das weniger zu beriihren scheint.

Leyla: Also das ist meine einzige Ausgrenzung, oder dass sie meinen Briefkasten mit
was weil} ich ,, Tiirkensau‘ beschmieren oder so was. Das ist so...

Shirin: Wo wohnt ihr denn?

Leyla: Ach, ich, ich wohn in F. also, kannste dir vorstellen. Und deswegen, das ist so
meine einzige Ein... Ausgrenzung, wenn ich meinen Namen nenne oder wenn ich sage,
dass ich Tiirkin bin, dann fingt’s an, dann kann’s passieren, dass mich irgendjemand im
Amt oder sonst wo, also das, ansonsten eben. Ich hab einfach mal so einen gewissen
Vorteil, nee das, Tscherkessen, Tscherkessen sind oft auch in ihrem Ursprung blond und
blaudugig. Ich war blond und blaudugig, also deswegen.

(ZD 444-455)

Der Name fiihrt zur Ausgrenzung und damit zu bestimmten Formen von Aus-
grenzungen, die sich von denen unterscheiden, die gemacht werden, wenn Men-
schen aufgrund ihres Aussehens potentiell Gewalt ausgesetzt sind. Die hier Dis-
kutierenden sind sehr sensibel fiir diese Unterschiede und gehen offen damit um.
Leyla z.B. weiB}, dass sie aufgrund ihres Aussehens auf offener Strafle weniger
rassistischer Gewalt ausgesetzt ist, und Susana betont an anderer Stelle, dass es
doch einen Unterschied macht, ob man nun ,tiirkisch® oder ,jugoslawisch® sei.
Das sind keine unsolidarischen Bemerkungen, die einer gemeinsamen Visionen-
bildung im Wege stehen, sondern im Gegenteil, offen iiber Differenzen zu
sprechen bietet erst die Grundlage zum gemeinsamen Kampf fiir soziale
Verdnderung. Es ist dies eine Strategie, die sich deutlich von einer rechts-
konservativen abgrenzt, die immer wieder versucht das ,Volk® oder die ,gemein-
same Kultur* hochzuhalten.

Die gemachten Ausgrenzungserfahrungen auf struktureller und individuell-
menschlicher Ebene haben die Mitglieder von Gruppe C motiviert, sich zusam-
menzutun und sich politisch zu engagieren. In der sehr aktiven Gruppe kommt es
immer wieder zu kleinen Meinungsstreitigkeiten, die sich an fiir solche Kollekti-
ve typischen Strategiefragen, z.B. wie etwa die Moglichkeiten der Intervention
eingeschitzt werden, entziinden. Wahrend Giil und auch Luisa einwerfen, dass es
wichtig sei, dass gesellschaftliche Verdnderungen zumindest auch iiber die Er-
neuerung bestehender politischer Institutionen gehen sollte, hilt die politische
Freundin Tiilay diese Vorstellung fiir unangemessen. Sie hilt an der absoluten
Notwendigkeit einer subversiven Politik fest, die den politischen und gesell-
schaftlichern Mainstream angreift und nicht in demselben mitschwimmt.

Giil: Ja, ich fiand’s schon es mal anders zu erleben. ..

Tiilay: Das ist so fest ja, dass man irgendwie, so wie da irgendwer kommt, weifit du, so
aller L. (eigene Gruppe)-Inhalte-Manier von oben predigt, das ist doch, also ich meine,
das ist doch kein Zufall, dass die L. irgendwie, dass die Gruppen, die so arbeiten wie die

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 167

L., die Inhalte vertreten wie die L., dass das irgendwie keine Mainstream-Bewegung ge-
rade in Deutschland ist, ja...

Carmen: Aber darum geht’s nicht.

Giil: Darum geht’s nicht. Es geht...

Alle://alle sprechen durcheinander — unversténdliche Einwiirfe//

Tiilay: Es geht sehr wohl darum, weil wenn du eben so Politikinhalte, also Politikinhal-
te, die werden eben nicht nur von oben runter gegeben, sondern du guckst auch auf das
was unten...

Gil: Tilay, jetzt generalisier’ nicht!

Tiilay: Ankommt!

Gil: Ich hab’ doch nicht gesagt, man muss nur von unten runter machen! Ich hab ge-
sagt, wenn ich...

Luisa: Es wiirde was niitzen, wenn...

Giil: ICH WURDE DAS GERNE MAL ERLEBEN, JA, DASS DA AUCH MAL DIE-
SER Wind kommt! Ich hab’ nicht gesagt, man muss nur von oben runter und dann hat
sich das! Also, ich bitte Dich, Tiilay!

(ZC 1046-1075)

Eigentlich sind sich die hier Diskutierenden einig. Und doch scheint hier eine
Debatte durch, die sicherlich nicht das erste Mal gefiihrt wurde. An dieser Stelle
dokumentiert sie, wie Visionen, wenn sie in Strategiefragen miinden, Dissonan-
zen innerhalb von Widerstandsgruppen produzieren. Giil wiinscht sich eine sen-
sible und progressive Migrationspolitik, wihrend Tiilay eine solche Vorstellung
als absurd ablehnt. Sie denkt im Gegenteil, dass es wichtig ist, von unten aus der
gingigen Politik etwas entgegenzuhalten, um sichtbar zu werden und um andere
Inhalte zu vertreten. Unterdessen Giil sich zumindest kurzzeitig auf einen utopi-
schen Diskurs einlésst, reagiert Tiilay unruhig und genervt auf Giils Visionen der
anderen Politik von oben. Ein geradezu klassisches Beispiel politisch-stra-
tegischer Auseinandersetzungen um Widerstand. Die Argumente finden sich auf
verschiedenen Ebenen — der visiondren Ebene und der des konkreten Hier und
Jetzt — und konnen folglich nicht zueinander kommen, obschon die Kontrahen-
tinnen sich, was das Ziel betrifft, einig sind: Beiden Seiten geht es um die Veréin-
derung der Migrationspolitik und einen Wandel der sozialen Wahrnehmung von
Migranten und Migrantinnen in Deutschland. Das ist auch die Programmatik der
politischen Gruppe, der alle Mitdiskutantinnen von Gruppe C angehéren. Wéh-
rend Giil jedoch hofft — nicht glaubt —, dass die offizielle Politik sich dndern
konnte, beunruhigt Tiilay das Aussprechen einer solchen Hoffnung. Sie mochte
vielmehr die ,,Kraftlinien der Gegenwart sichtbar machen und es scheint, als
wiirde sie das bloBe Aussprechen von Giils Hoffnung als Verrat an den politi-
schen Zielen der Gruppe interpretieren (vgl. Foucault 1978: 19). Giils Gedanken-
experimente werden sogleich vehement gebremst.

Luisa dagegen glaubt, dass es v.a. auch um Sichtbarkeit von Migrantinnen
gehe. Sie beschreibt dabei die bereits errungenen sozialen und politischen Veréan-
derungen als ,.kleine, schleichende Revolution®.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Luisa: Es ist eine kleine, schleichende Revolution, weil mit der Zeit wird sich schon da
was dndern. Das ist wahrscheinlich, das ist das Einzige, was sich wirklich dndern wird,
dass Migranten Lehrer werden, das ist ganz wichtig. Das ist ganz wichtig, weil die
Schule ist zentral, um gegen Rassismus was zu machen meiner Meinung nach. Dass
Migranten Lehrer werden und dass sie in die Politik gehen oder einfach auch in irgend-
welche ganz normale Behorden oder was weif} ich oder an den Unis oder...

Tilay: Ich will ja die Gefingnisdirektorin werden, in der Jugendvollzugsanstalt in H...
Luisa: Ich meine immerhin, es gibt ja auch sehr erfolgreiche mittlerweile tiirkische Un-
ternehmer. ..

1: Mhm.

Luisa: Die hier auch schon einiges verdndert haben. Also, man muss nur sehen, dass in
normalen Supermérkten, deutschen Supermirkten mittlerweile auch tiirkische Produkte
gekauft werden konnen, die hier produziert werden oder dass tiirkische Unternehmer
hier Sachen produzieren und sie dann exportieren in die Tiirkei. Also, da verdndert sich
was und sobald die auch ckonomische Macht haben, werden die auch Anerkennung
auch bekommen mit der Zeit...

(ZB 1341-1362)

Luisa, die promovierte Sozialwissenschaftlerin spanischer Herkunft, ist optimis-
tisch. Sie glaubt, dass sich schon langsam etwas gesellschaftlich verdndert. Und
sie hofft und geht auch davon aus, dass wenn Migrantinnen und Migranten die
6konomische Macht haben, sich ihre soziale Situation verbessern wird. Tiilay
nimmt diese Vorstellung nicht ganz so ernst und wirft ein, dass sie gerne Ge-
fangniswérterin werden will. Luisa 14sst sich nicht beirren und fahrt fort, indem
sie aufzdhlt, was schon alles in Bewegung geraten ist. In Gruppe C ist auffillig,
dass die Frauen, die kurdisch-tiirkischer Herkunft sind, weitaus weniger optimis-
tisch sind als die beiden spanischer Herkunft. Optimismus ist dabei kein Kriteri-
um fiir politischen Aktivismus, jedoch Indiz fiir ein Gelehrtes Hoffen. Hieraus
nun weitergehende Schliisse zu ziehen, wére doch zu spekulativ, allerdings wire
dies zumindest ein interessanter Ansatzpunkt fiir weitergehende Untersuchungen,
denn auch in den anderen Gruppen zeigen sich deutliche Unterschiede beziiglich
politischer und sozialer Visionen und Strategien je nachdem, welcher ,Herkunft’
die Diskutantin ist. Wobei an dieser Stelle die Staatsbiirgerschaft eher unrelevant
erscheint. Relevanter hingegen ist die Erfahrung der alltdglichen Stigmatisierung,
die bei sichtbaren Nicht-Deutschen oder scheinbar Nicht-Deutschen andere Spu-
ren hinterldsst und wahrscheinlich zu einer differenteren Ausbildung von Visio-
nen fithrt und auch Unterschiede in der Radikalitédt der Selbsterfindung mit sich
bringen. Wenn ein passing moglich ist, ergeben sich daraus eventuell andere po-
litische Strategien.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 169

5.2.2 Zersplitterte Biindnispolitik

Eine wichtige strategische Auseinandersetzung innerhalb von sozialen Bewegun-
gen ist die um Zusammenarbeit und Kooperation. Mit wem sollen welche Kamp-
fe gefithrt werden? Wo ist ein punktuelles, wo ein breiteres Zusammenarbeiten
moglich? Sind beispielsweise Fragen, die zu beantworten eine politische Not-
wendigkeit darstellen. In den Gruppendiskussionen wird infolgedessen immer
wieder iiber so genannte Biindnispolitik debattiert und gestritten, die immer auch
gekoppelt ist an ein Nachdenken iiber Identititsbestimmungen und Selbsterfin-
dungen, die vorldufige Identitdten tiberschreiten.

Die Teilnehmenden, die politisch aktiv sind, arbeiten meist in mehr als einer
Gruppe und in unterschiedlicher Besetzung. Es kann eine experimentelle Praxis
beobachtet werden, die die bereits geschilderten Spuren in den Identitétsdiskur-
sen hinterlésst.

Nuran: [...] und das ist ein ganzer Prozess, was auch Hamide meinte mit eben halt gera-
de die Identititspolitik machen, sitzen mit welchen die Antiidentitdtspolitik machen
eben Deutsche, sitzen eben mit Migranten oder, die sich eben nicht als Migranten defi-
nieren, aber vielleicht als Deutsche definieren also, ja Lesben mit Heteras, mit Méannern,
ach, was weif3 ich! Ich gehe aus meiner Frauengruppe raus, weil ich die einzige Migran-
tin bin. Und es gibt Tage wirklich, wo ich bei T. [Politikgruppe] sitze mit weiflen deut-
schen Minnern und ich bin der einzige Migrant...

//Lachen im Hintergrund//

Nuran: Also so was. Das ist absurd! Aber genau das...

Alle://1achen laut//

Nuran: Ist das Thema...

Shirin: Meine Therapeutin ist vollig fertig//lacht//

Alle://1achen//

Nuran: Aber das ist das tolle an T.: Ausprobieren!

(ZD 4429-4450)

Nuran arbeitet in einer heterogenen Gruppe, in der Frauen und Ménner, Deutsche
und Nicht-Deutsche, Heterosexuelle und Homosexuelle etc. zusammenarbeiten
und obschon sie die Situation politisch als absurd bezeichnet, kann sie auch Posi-
tives konstatieren: Sie probiert neue Formen der Zusammenarbeit aus, ohne
gleich hohe Anforderungen an die Gruppe zu stellen. So testet sie etwa aus, ob
politische Zusammenarbeit mit Ménnern moglich ist. Nuran hat eine linke Frau-
engruppe verlassen, um sich dann in einer Kooperation mit deutschen Ménnern
zu finden. Sie findet sich damit in einer Situation wieder, die sie sich nicht hat
vorstellen konnen/wollen, als sie noch aktiv in der linken Frauengruppe war. Thre
soziale Position als Migrantin bringt sie dazu Neues auszuprobieren, denn auch
in der linken Frauengruppe war sie vor rassistischen Ubergriffen nicht sicher.
Thre Kritik an der deutschen Frauengruppe hat sie dabei nicht in eine enge sepa-

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

ratistische Gruppe gefiihrt, sondern insoweit ,befreit‘, dass sie sich in der Nach-
folge auf Biindnisexperimente einlésst. Sie selber bewertet dies positiv.

Das neue Biindnis ist ein zweckgebundenes, folglich geht es dabei nicht um
Groflen wie ,,geteilte Erfahrungen® oder ,,Sympathie®, sondern um die Entwick-
lung politischer Strategien, die sich gegen Ausgrenzung und Normalisierungs-
druck richten. Sympathie und kollektive Identitdten spielen eine zumindest vor-
dergriindig zweitrangige Rolle. Nuran bezeichnet dies als ,,Antiidentitétspolitik*
und erkennt, dass die Mitglieder ihrer Gruppe sich zusammensetzen aus Men-
schen, die diese Art Politik préferieren, wie auch aus denen, die Identitdtspolitik
betreiben. Das ist interessant, denn es scheint, als wenn die theoretischen Diskur-
se um Identitét hier nicht zur Auflésung von Identitétspolitik gefiihrt hitten, son-
dern Gruppen entstehen haben lassen, in denen Menschen zusammenarbeiten, die
diese divergierenden Paradigmen représentieren. In gewisser Weise stellt dies ei-
ne Variation zu Youngs (1990) Idee der ,,Politik der Differenz“ dar, denn hier
bilden sich Gruppen von Frauen und Ménnern, die wiederum andere Kollektive
repriasentieren. Eine solche Politik fithrt nicht zur Auflosung von Gruppendiffe-
renzen, experimentiert jedoch mit neuen Formen der politischen Zusammenar-
beit, die zumindest die Frage der Représentation neu formulieren und insoweit
die Frage nach Identitit und Ursprung herausfordern und destabilisieren. Eine
Zusammenarbeit unterschiedlicher Vertreter/-innen sozialer Kollektive scheint
nicht mehr ausgeschlossen. Nuran sieht diese Art politischer Kooperationen im
Zusammenhang mit ihrem personlichen Entwicklungsprozess, an dessen vorldu-
figem Ende eine Art produktiver Gelassenheit steht. So fahrt sie weiter aus:

Nuran: Ja, und aber auch halt, auch driiber zu stehen, iiber bestimmten Sachen einfach
driiber zu stehen auch. Uber meine Religiositit driiber zu stehen auch. Was weif ich,
zur Moschee gehen und es lustig finden.

Hamide: Ich liebe Moscheen!

Nuran: Ja, sich die Farben anzugucken oder nicht nur denken, scheif3e!

Hamide: Ich denke, sich selber auf den Weg machen.

(ZD 4454-4462)

Der politische Werdegang Nurans zeigt sich verwoben mit den ihr zugeschriebe-
nen Zugehorigkeiten wie z.B. der Religion. Dem Politikverstidndnis linker sozia-
ler Bewegungen ist zumeist eine Distanzierung von Religiositét inhdrent, gleich-
zeitig wird Nuran als Frau tiirkischer Herkunft immer wieder auf ihr ,Muslima-
sein‘ zurlickgeworfen. Interessanterweise 16st sie dies, indem sie versucht, die
Aufgeladenheit des Diskurses um Religion — insbesondere die ,Zugehorigkeit
zum Islam‘ — zu umgehen. Sie zeigt sich weder ,religiés‘ noch ,atheistisch®, son-
dern bewundert schlicht die Asthetik der Moscheen. Die Fokussierung des Asthe-
tischen gestattet Nuran, ein positives Zugehorigkeitsgefiihl zu der ,muslimischen
Community* zu entwickeln. Ein Gefiihl, welches sowohl im Diskurs der politi-
schen Linken als auch Rechten eine Unmdoglichkeit darstellt. Nuran bleibt damit

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 171

nur der Weg, ihre muslimische Sozialisation zu ignorieren und sich von einer
Zugehorigkeit zum religiosen Kollektiv zu distanzieren. Doch stattdessen ver-
sucht sie, nachdem sie den Weg der Distanzierung ausprobiert hat, neue Wege
aus. Hamide fiihrt Nurans Gedankengang weiter aus indem sie feststellt, dass es
wichtig ist, sich selber auf dem Weg zu machen, was wohl bedeutet, die Eskapa-
de zu wagen, sich von Fremdzuschreibungen und ideologischen Zwangsjacken
freizumachen.

Die hier diskutierenden Frauen sind in doppelter Hinsicht ,fremd*: Durch die
sozialen Prozesse des otherings werden sie in eine soziale Position der ,Fremden®
eingeschrieben und obwohl diese Fremdheit sie verbinden konnte, wirken die
vielfdltigen Differenzlinien, die sie durchkreuzen und auf unterschiedliche Art
und Weise verletzlich machen, entfremdend auch untereinander. Eine potentielle
politische Koalition muss in der Lage sein, diese Fremdheiten produktiv zu nut-
zen. Die Gefahr liegt allerdings darin, dass die gewissermafBlen doppelte ,Fremd-
heit® destruktive Strukturen hervorbringen kann, in denen es dann z.B. darum
geht, moglichst viel Macht innerhalb der jeweiligen Widerstandsstrukturen zu
gewinnen oder sich unentrinnbar als Opfer festzuschreiben. Nuran und Hamide
experimentieren nach vielféltigen Erfahrungen mit neuen politischen und person-
lichen Wegen und sie erweisen sich damit — trotz ihrer Skepsis gegeniiber Uto-
pien — als utopisch, denn das Experimentieren, das ,,werkhafte Verhalten* (Bloch
1980: 103) und die ,,offene Mdoglichkeit™ bilden Bloch zufolge den Kern utopi-
schen Hoffens:

,In dieser offenen Moglichkeit, mit allen ihren Gefahren des wishful thinking und des
abstrakten Utopisierens, ist der topos sowohl der Aktinhalte wie der Aktgegenstéinde
des Noch-Nicht fundiert” (ebd.: 59)

Die Gruppendiskussionen geben einen Einblick, welche Grenzgebiete Migran-
tinnen bewohnen, welche Kdmpfe sie austragen, in welche Paradoxien sie sich
verheddern und welche Strategien sie nutzen, um Moglichkeitsrdume fiir ihr
Sprechen zu er6ffnen, in denen ein Novum — im Sinne Blochs aber auch Bhabhas
— sich artikulieren kann.

Eine der politisch prominentesten und meist diskutierten Strategien innerhalb
der feministischen Diskussion ist sicherlich die so genannte Biindnis- oder Koali-
tionspolitik. Diese wird als eine Moglichkeit gesehen, den identitdtspolitischen
Fallen und deren fatalen Konsequenzen zu entkommen. So bemerkt Charlotte
Bunch:

,Learning from a wider diversity of women and making coalitions does not mean water-
ing down feminist politics, as some fear. Rather, it requires engaging in a wider debate
about those politics and shaping their expressions to respond to more women realities®
(Bunch 1990: 51).

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Deutlich zeigt sich hier das Hervorgehen der Debatte um Koalitionspolitik'® aus
den Konfrontationen innerhalb der feministischen Bewegung um Représentation
und Ausgrenzung. Die Auseinandersetzung um die Legitimation, im Namen von
allen Frauen zu sprechen, ist seit den 1980er Jahren in Deutschland ein anhalten-
der Wortstreit, der wichtige Impulse aus den Diskussionen zur selben Topik in
den USA aufgriff (vgl. etwa hooks 1981; Mohanty 1988). Wiirde man versuchen,
feministische Bewegungspolitik der Bundesrepublik Deutschland grob aus der
Perspektive von Frauen mit Migrationshintergrund zu skizzieren, so séhe das
eventuell so aus: ,,Ignoriert — Separiert — Neue Biindnisse®. Viele Migrantinnen
haben seit den 1980er Jahren, aber v.a. in den 1990er Jahren beklagt, dass die
westdeutsche Frauenbewegung sie schlichtweg ignoriert hat (vgl. etwa FeMigra
1994). Die Verweigerung der Bundesregierung, sich als Einwanderungsland zu
bestimmen, findet ihren Niederschlag in den sozialen Bewegungen, die lange
Zeit eine Politik der monokulturellen Verfasstheit verfolgt haben, in der die Dif-
ferenzen, die durch Herkunft und Staatsbiirgerschaft staatlich hervorgerufen
wurden, weitgehend unberiicksichtigt blieben. Eine erste Rebellion gegen diese
Vorstellungen lie identitétsorientierte Gruppen entstehen. Exemplarisch dafiir
stehen etwa die drei Kongresse in den 1990er Jahren, die von Schwarzen Frauen,
Jidinnen und Frauen unterschiedlicher Herkunft organisiert und besucht wurden
(vgl. Kaynar/Suda 2002). Einige davon existieren noch heute.

Gruppe A ist eine relativ neue Gruppe junger Migrantinnen, die nach Selbst-
aussage eher zufillig eine Frauengruppe ist. Manner wiirden nicht bewusst aus-
gegrenzt.

Handan: Also ich finde schon, dass wir Schritte in diesen Gruppen tun, die mich da drin
unterstiitzen meine gewaltigen Utopievorstellungen eben nicht los zu lassen, so... Die
diese Vorstellung von einer GERECHTEREN Welt und von einem gerechteren sozialen
System und so, die hab ich jetzt schon lange, aber (-) die sind auch eine zeitlang radikal
weg gewesen und dann hab ich eben, ja, war ich in einigen Gruppen und dann hab ich
wieder eine kurze Zeit Abstand genommen, weil ich dachte wir sitzen und labern nur,
das bringt mir alles nichts. Das dndert die Welt nicht, aber dass sehe ich jetzt nicht mehr
so. Es dndert die Welt nicht, so in einem Sprung oder in einem Satz, aber das sich was
veridndert, das find ich schon, das reicht mir. Auch wenn es nur fiir ne Zeit ist, so.

1: Mhm.

Handan: Auch wenn’s nur ein Gesprich ist. Ich sehe Menschen, die sind auf den Weg,
auf dem ich auch bin und das bringt mir sehr viel, mehr als ich frither gesehen habe.

1: Mhm.

10 Ein viel beachtetes Buch zu diesen Thema ist Bridges of Power von Lisa Albrecht
und Rose M. Brewer (1990). Die Herausgeberinnen unterscheiden zwischen Koali-
tionen und Biindnissen. Im Gegensatz zu Koalitionen bestimmen Abrecht und Bre-
wer Biindnisse als Verbindungen, die weiterreichende Ziele und tiefergreifende
gesellschaftliche Verdnderungen anstreben und nicht nur aus strategischen oder par-
tikularen Griinden eingegangen werden.

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELBSTERFINDUNG | 173

Serpil: Ja, natiirlich ist es, wire es total super, wenn wir mit diesen Gruppen die Welt
verdndern konnten, aber das ist halt eine Utopie, nee? Aber, das ist dann halt so, also
Schritte, die man halt dann irgendwie so macht, wenn man sich, wenn man...

Handan: Aber, ich hab auch keine Lust mehr einfach zu sagen, dass es mir alles nichts
bringt und dass ich deswegen jetzt gar nichts mehr mache in die Richtung...

Serpil: Nee!

Handan: Also, darauf habe ich keine Lust mehr!

Serpil: Es ist eine Entwicklung, zum Beispiel ich, die bei mir nicht BEGONNEN hditte,
wenn ich nicht in so eine Gruppe gekommen wiére. Dann wire ich vielleicht irgendwie,
dann hitte ich irgendwas, was nicht gut gewesen wire//leise//

(ZA 1823-1860)

Handan glaubt daran, dass die politische Praxis dieser Gruppen nicht nur fiir die
Frauen individuell bedeutsam ist, sondern durchaus transformative Kraft hat.
Utopisch affirmativ duBert sie emphatisch, dass die politischen Gruppen die Welt
verdandern konnen — wenn auch nicht sofort. Den kurzen Einwand aus Serpils
Richtung weist sie deswegen sogleich vehement zuriick. Sie méchte ihre Utopien
— ,gewaltige Utopien* — behalten, denn sie hélt sie fiir wichtig. Serpil wird dar-
aufhin unsicher und gibt stimmlich leiser werdend zu, dass sie sicher nicht dort
wire, wo sie jetzt ist, wenn es diese Gruppen nicht gegeben hitte, wo iiber die
Erfahrungen als Migrantinnen in Deutschland gesprochen werden kann und poli-
tische Aktionen geschmiedet werden, die den gemachten Erfahrungen einen Platz
im Diskurs einrdumen. Die hier diskutierenden Migrantinnen lamentieren nicht,
sondern bekennen sich konkret zur Utopie. So etwa auch Hamide von Gruppe D,
die ihre Utopien in Richtung ,,migrantisch schwul-lesbisch konkretisiert.

Hamide: Aber dies, klar auch diese migrantisch schwul-lesbischen Ideen, da hab’ ich
natiirlich Utopien, sonst wiirde ich ja nicht an dem Thema dranbleiben und weiter arbei-
ten.

[4s Pause]

Hamide: Und natiirlich wiinsche ich mir, gerade was dies Thema angeht, immer mehr
Selbstverstandlichkeit. Nicht mehr fragen, nicht mehr ausgrenzen, sondern Friedlich-
keit, das ist schon auch ein Wunsch den ich habe.

(ZD 4360-4368)

Interessanterweise wird diese Utopie kombiniert mit der Vision einer friedlichen
Welt, die wiederum gedeutet wird als eine Welt, in der schwul-lesbische Migran-
tinnen eine unhinterfragte Selbstverstiandlichkeit darstellen.

Die Visionen, die aus solchen Reflexionen hervorgehen, knnen nicht teleo-
logisch bestimmt sein, da sie die Briichigkeit und Risse der Diskurse in sich tra-
gen und damit einer teleologischen Bestimmung geradezu entgegenstehen. Es ist
desgleichen ersichtlich, dass Solidaritdt bei den hier interessierenden Subjekten
nur zum Teil gegeben und zu vermuten ist, ist es doch irrig anzunehmen, dass al-
le Migrantinnen sich solidarisch aufeinander beziehen. Die politischen Kampfe

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

und Politisierungslinien verlaufen sehr unterschiedlich und fordern auch, wie
festgestellt, destruktive Strategien, die sich in vorhandene Machtkartographien
einrichten, zu Tage. Erst die Thematisierung von Ausschliissen durch eine pro-
klamierte ,,solidarische Politik*!! erméglicht es Grenzen zu verschieben, d.h.
Macht in Bewegung zu versetzen und die notwendige Dynamisierung von Biind-
nissen hervorzubringen, die dann in der Lage sein konnen, Herrschaftsstrukturen
zu destabilisieren (vgl. Castro Varela 1995). Als sinnvolle Strategie erscheint mir
ein parrhesiastischer Politikstil, der die Pflege von Zweifeln an der eigenen Re-
prasentationspolitik und die Experimentierfreudigkeit, die mit dekonstruktiver
Wachsamkeit einhergeht, mit einschlieBt (vgl. hierzu Castro Varela/Dhawan
2003). Denn ,,der Widerstand muf} sein wie die Macht: genauso erfinderisch, ge-
nauso beweglich, genauso produktiv (Foucault 1978: 195). Solidaritit ist in die-
sem Zusammenhang eher ein Zustand, der im Kampf errungen wird und auch
wieder verloren gehen kann, und nicht ein Gegebenes. Allerdings wird sie als
Letztere wirksam wenn, wie Judith Butler ausfiihrt, von ,,vornherein auf einer
Biindnis-,Einheit‘ als Ziel* bestanden wird. In diesem Falle wird Solidaritit nim-
lich zur ,unerldBliche[n] Vorbedingung fiir das politische Handeln“ (Butler
1991: 35). Auf die Probleme, die mit dem Ziel einer Biindniseinheit einhergehen,
ist Butler (insbesondere 1991) bereits theoretisch eingegangen. Dies wirft die
Frage nach neuen Wegen und Entwiirfen der Kooperation und dem Zusammen-
hang mit dem Konzept der Solidaritét auf. Nicht alle Gruppen dieser Art werden
von den Teilnehmenden auf Dauer positiv bewertet. Die unterschiedlichen Ver-
letzlichkeitsstrukturen konnten nicht immer in der erhofften Solidaritdt aufgeho-
ben werden. Im Gegenteil, die Verletzungen, die ihnen in diesen Rdumen zuge-
fiigt werden, beschreiben viele als destruktiver, weil sie eben in einem Raum
geschahen, in dem sich viele erst einmal aufgehoben fiihlten und oft filschli-
cherweise Solidaritdt vermuteten.

11 Die Ausschliisse, die sich in sogenannten solidarischen Gruppen finden lassen, sind
bisher nur wenig thematisiert worden, obschon sie einen Einblick geben, wie Politik
im Zusammenhang mit Diskriminierung funktioniert. Bloch hat noch von den
Keimformen einer Gesellschaft ,,ohne Herr und Knecht* gesprochen, die tiberall
dort entstehen, wo praktizierte Solidaritit stattfindet (Dietschy 1987: 149).

4 - am 14.02.2026, 19:23:57. @]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

