
https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Richard Blättel
Das Geheimnis der Wiederholung

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Für Helen Green
 
 

               
Richard Blättel, geb. 1972, studierte an der Universität Zürich Philosophie und
Germanistik. Neben seiner mehrjährigen gymnasialen Unterrichtstätigkeit in
Philosophie und Deutsch promovierte er am Institut für Jüdisch-Christliche For-
schung bei Prof. Dr. Verena Lenzen in Luzern.

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Richard Blättel

Das Geheimnis der Wiederholung
Søren Kierkegaard passiert jüdisches Denken

               

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers 
die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder 
Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter 
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Richard Blättel

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Korrektorat & Satz: Angelika Wulff
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3613-0
PDF-ISBN 978-3-8394-3613-4
https://doi.org/10.14361/9783839436134
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt 

Vorwort  | 7 

 
ERSTER TEIL: EINGANG 
 

0.  Am Nullpunkt oder: Kreisendes Beginnen  | 11 

1.  An Stelle der Methode: Eine radikale Hermeneutik  | 21 
2.  Poetologisches Vorspiel: Die Sprache – ein Teppich  | 37 

 
ZWEITER TEIL: DURCHGÄNGE 

 
3.  Erster Gang: Der Mensch versteckt sich vor Gott. 

Der Sündenfall – Aufbrechende Personalität  

bei Søren Kierkegaard und Joseph B. Soloveitchik  | 47 
Irrläufer I: Hegels verfehlte Dialektik  | 47 

3.1 Søren Kierkegaard: Existenzielle Dialektik  | 51 
3.2 Joseph Ber Soloveitchik: Dialektik zwischen Existenz  

und Halacha  | 67 
 
4.  Zweiter Gang: Der Mensch sucht Gott.  

Abrahams Schweigen – Das Paradox  
bei Søren Kierkegaard und Max Brod  | 93 

Irrläufer II: Hegel und die Aufhebung (des Judentums)  | 93 
4.1 Søren Kierkegaard: Die Verantwortung hängt  

an einem dünnen Faden  | 102 
4.2 Max Brod: Bindung der Verantwortung   129 
 
5.  Dritter Gang: Gott (ver)sucht den Menschen. 

Die Wunde(r) Hiobs – Pathos bei Søren Kierkegaard 
und

  
Abraham  J . Heschel   |  169  

5.1 Søren Kierkegaard: Den Logos verstimmen   171 
5.2 Abraham J. Heschel: Von der religiösen Stimmung  

zur Stimme des Anderen  | 226 
 

|

|

|

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER TEIL: AUSGANG 
 

6.  Poetologisches Nachspiel: Staub aufwirbeln  | 289 
 

Literatur- und Abbildungsverzeichnis  | 295 

Literaturverzeichnis   295 
Abbildungsverzeichnis   305 

 
 

 
 

|

|

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vorwort 

 
 
 

Die vorliegende Studie wurde im Wintersemester 2015 von der Kulturwissen-
schaftlichen Fakultät der Universität Luzern als Dissertation im Fachbereich der 
Judaistik angenommen. Sie versteht sich als eine jüdische Studie, die zum jü-
disch-christlichen Dialog einen Beitrag leisten will. Dass sie dabei andere Maß-
stäbe als die gängige Kierkegaard-Forschung anlegt, liegt in der Natur ihrer ju-
daistischen Perspektivierung. 

Die Arbeit hat im Laufe ihrer Entstehung vielfältige Hilfe erfahren. Mein 
erster Dank gilt der Professorin Verena Lenzen (Luzern): Vorab ist es mir ein 
Anliegen, sie in der Funktion als Leiterin des Instituts für Jüdisch-Christliche 
Forschung in aller Form zu würdigen. Ihr enormes Engagement verbindet sich 
mit herzerwärmendem Takt, was großen Respekt verdient. Als Betreuerin mei-
ner Arbeit erfuhr ich über die Jahre stets ihre Unterstützung. Dies in Form för-
dernder Rückmeldungen in den Forschungskolloquien und in den Besprechun-
gen, denen sie viel Zeit widmete, um auf persönliche Anliegen einzugehen. Über 
das Akademische hinausgehend verdanke ich ihr so Vieles. 

Von den Freunden und Bekannten gilt mein Dank der kleinen Fachschaft 
Philosophie der Kantonsschule Seetal: Insbesondere Lisa Fitz (Basel), die an 
meinem Projekt regen Anteil genommen hat. Ihr verdanke ich spannende Ge-
spräche im Zeichen prägender Ambivalenzen, Inputs, das Gegenlesen eines 
Ganges dieser Arbeit und Gastfreundschaft. Ebensolchen Dank gebührt Rolf 
Huber (Luzern), der mich mit seinem Pragmatismus immer wieder auf den Bo-
den nötiger Klarheit holte. Ein weiterer Dank gilt Dr. Roland Cvetkovski (Frank-
furt), der neben der Durchsicht eines Ganges stets ein unglaublich inspirierender 
Gesprächspartner war; die nächtelangen Diskussionen bleiben unvergesslich. 
Desweitern soll an dieser Stelle Dr. Simon Zumsteg (Zürich) erwähnt werden, 
dem ich wertvolle Anregungen und Ratschläge verdanke. Dass ich die Arbeit als 
Dissertation einreichen konnte, verdanke ich Kerstin Paul (Zürich), die das ge-
samte Manuskript kritisch geprüft hat.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Für die professionelle Bearbeitung der Druckfassung möchte ich mich bei 
Frau Angelika Wulff (Witten) bedanken. Mir ist es natürlich auch ein großes An-
liegen, mich für die finanzielle Unterstützung bei der Drucklegung außeror-
dentlich bei der Mil-Stiftung sowie dem Rektorat der Universität Luzern herzlich 
zu bedanken. 

Ganz besonderen Dank möchte ich meinen Eltern entgegenbringen. Sie ha-
ben mir außerhalb des Akademischen eine dialogische Offenheit vorgelebt, die 
durch die Hintertür in den vorliegenden Text einwirkt. Mein größter Dank sei 
meiner Frau Maya Blättel eingeräumt. Sie war und ist mein wahres Gegenüber, 
das manchen Lauf der Gedanken entscheidend prägte. In all den Jahren ermög-
lichte sie mir so viel, das schwer in Worte zu fassen ist. Ich bin ihr unendlich 
dankbar. In einer eigenartigen Mischung aus Trauer und Freude möchte ich mei-
ner Großmutter Helen Green gedenken, die im Dezember des letzten Jahres in 
Johannesburg verstorben ist. Ihr Hinscheiden schmerzt und doch werde ich von 
einer Heiterkeit erfasst, wenn Spuren der Erinnerungen sich vergegenwärtigen 
und ihr freier Geist als Freigeist weiterlebt. Ihr widme ich mein Buch. 

 
Zürich, im Mai 2016 

 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erster Teil:  
Eingang 
 
 

Abbildung 1: Paul Klee. Hauptweg und Nebenwege, 1929, 90 

Ölfarbe auf Leinwand. 83,7 x 67,5 cm 

©Museum Ludwig, Köln 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


0.  Am Nullpunkt oder: Kreisendes Beginnen 

 
„Im Griechischen, in unserer Sprache, in einer Sprache, die reich 

an allen Anschwemmungen ihrer Geschichte ist – und schon 

kündigt sich unsere Frage an –, in einer Sprache, die sich selbst 

ihres Verführungsvermögens, mit dem sie unaufhörlich spielt, 

anklagt, ruft es uns zur Dislokation des griechischen Logos auf; 

zur Dislokation unserer Identität und vielleicht der Identität im 

allgemeinen; es ruft uns auf, den griechischen Ort und den Ort 

überhaupt zu verlassen, damit wir auf etwas zugehen, das selbst 

kein Ursprung und kein (den Göttern zu gastlicher) Ort mehr ist; 

auf eine Respiration, ein prophetisches Wort zu, […] hin auf das 

Andere des Griechen (das Andere des Griechischen, wird es das 

Nicht-Griechische genannt werden können?“ 
JACQUES DERRIDA, DIE SCHRIFT UND DIE DIFFERENZ 

 
 
 
Die salopp dahergesagte Redewendung Aller Anfang ist schwer ernster neh-
mend, als es dieser Anfang vermuten lässt, verweist auf den Haupttitel dieser 
Arbeit: Das Geheimnis der Wiederholung. Ohne weiter in Geheimnissen zu 
kramen, lässt sich gleich zu Beginn offenlegen, dass sich dieser programmati-
sche Titel auf eine Schrift Kierkegaards bezieht – auf Die Wiederholung. Ohne 
an dieser Stelle schon genauer auf diesen Text einzugehen, sei hier bereits verra-
ten, dass das Grundmotiv der Wiederholung durchaus nicht gefeit ist gegen jene 
Assoziativität, die nicht bloß dem Alltagsverständnis entnommen ist, sondern 
dem Alltag selber: Der Routine und der Monotonie als ewig wiederkehrender 
gleicher Ton des grauen Alltags. Auf den Spuren Kierkegaards sucht diese Ar-
beit indes einen anderen Grundton auf, dessen klangliche Ausrichtung in einer 
einleitenden Annäherung hörbar wird, wenn der verbalisierte deutsche Ausdruck 
mit Gedankenstrich geschrieben wird, um Denken in der dabei entstehenden Dif-
ferenz aufzugeben: zu wieder-holen. Im Holen drückt sich die Geste des Neh-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mens, Ergreifens, Bemächtigens aus, was sich als Erwerben zusammenfassen 
lässt. Bei Kierkegaard handelt es sich demnach um die existenzielle Geste der 
Selbsterwerbs. Das Selbst als Mitte menschlicher Existenz soll erworben wer-
den. Gerade in der Gegenwart tyrannischer Selbstverwirklichung lohnt es sich, 
auch der Vorsilbe wieder die nötige Beachtung zu schenken, denn das Selbst ist 
alles andere als einfach: da. Vor allem ist es sich selbst nicht durchsichtig, da es 
keine Selbstransparenz gibt. Es ist fundamental negativ. Es handelt sich dabei 
um eine Negativität, die in einer „Positivgesellschaft“1 im Begriffe ist, zu ver-
schwinden. Die existenzielle Aneignung deutet indes auf die Umrisse eines Bru-
ches, Risses oder Verlustes hin, der auch nicht durch die vermeintliche Positivi-
tät multipler Wahloptionen bzw. Identitätsangebote kompensiert werden könnte. 
Diese Intransparenz prägt die grundlegend existenzielle Ambivalenz eines Selbst 
das zugänglich ist, aber nicht direkt. In dieser Schwebe bewegt sich das Wieder 
fort – verlassen von der Positivität einer transparenten Selbstpositionierung. Das 
Selbst kann sich also auch nicht auf ein abstraktes – sprich: unpersönliches Sub-
jekt verlassen, sondern muss sich konkret – aus einem Nullpunkt heraus – er-
schaffen oder genauer: als Person wiederholen. Victor Guarda akzentuiert dieses 
der philosophischen Tradition gegenläufige Element, indem er den Ausdruck der 
Wiederholung im Kontext des dänischen Originals Gentagelse bzw. in der Verb-
form gentage ausdeutet. Das Verb tage entspricht dem deutschen Verb holen. 
Die interessante Pointe liegt in der Vorsilbe gen, welche insofern mit einer ent-
scheidenden Differenz spielt, als in ihr die Bedeutung zwischen wider und wie-
der changiert2. Das Unerhörte dieser Differenz verleitet zur Schreibweise der 
Widerholung, um die entsprechende Denkfigur in ihrer Gegenläufigkeit zu ver-
stehen. Der Wiederholung wohnt ein Widerstand inne, der sich als Denkwider-
stand den Wiederholungstätern der traditionellen Philosophie widersetzt: So 
richtet sich Kierkegaards Wiederholung sowohl gegen die Anamnesislehre der 
Antike als auch gegen die Versöhnungslehre Hegels, indem er den Alltagsbegriff 

                                                           

1  Byung-Chul Han verwendet diesen Ausdruck in seiner kritischen Gegenwartsanalyse 

einer datenversessenen Informationsgesellschaft. Die Positivgesellschaft steht unter 

dem Paradigma der Transparenz, welches in tyrannischer Systemlogik alles Unsyste-

matische im Sinne der Intransparenz zunehmend zur Auflösung zwingt, da die damit 

verbundene Negativität das System stören könnte: „Transparent werden Dinge, wenn 

sie jede Negativität abstreifen, wenn sie geglättet und eingeebnet werden, wenn sie 

sich widerstandslos in glatte Ströme des Kapitals, der Kommunikation und Informati-

on einfügen.“ (Han, Transparenzgesellschaft, 5)  

2  Vgl. Guarda, Die Wiederholung, 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AM NULLPUNKT | 13 

zu einem Philosophem umformt3, was als solches das zentrale Anliegen dieser 
Arbeit darstellt. Zudem führt das Doppelspiel zwischen wider – wieder zu einer 
Verdoppelung der Perspektiven, was für die Wiederholung als eigenartige Be-
wegung konstitutiv ist. Die Eigenart beruht auf der genannten Differenz, welche 
eine falsch verstandene kreisende selbstbezügliche Wiederholung verschiebt, die 
das Identische an der Identität behaupten will. Wesentlich an der verrückenden 
Doppelbewegung ist das Oszillieren zwischen dem aktiven Pol des Wieders, 
welcher die Tätigkeit des Erwerbens unterstreicht, während der passive Pol des 
Widers auf eine Ereignishaftigkeit hinweist, bei der das betroffene Subjekt ge-
genüber der Transzendenz empfänglich ist, weil diese gegen ihn zukommt. Die 
Passivität bildet dabei nicht einfach das logische Gegenteil zur Aktivität, sondern 
verweist auf eine verschlungene Dialektik zwischen Aktivität und Passivität, de-
ren sich ausdifferenzierende Linien in der Begegnung zwischen Mensch und 
Gott brechen bzw. gebrochen werden. Diese bewegende Begegnung geschieht 
am Anfang: als Wiederholung.  

Noch einmal da capo: Die salopp dahergesagte Redewendung Aller Anfang 

ist schwer ernster nehmend, als es dieser Anfang vermuten lässt, verweist auf 
den Haupttitel dieser Arbeit: Auf das Geheimnis der Wiederholung, welches im 
Moment des Anfangens selbst als Bewegung wirkt und Wirklichkeit erschafft. In 
Anlehnung an das Epitaph zu Derrida, bedeutet dieser schwer wiegende Anfang 
ein Anfangen vor dem Ursprung des griechischen Ortes, um die Identität des Or-
tes an sich zu verrücken. Die Umrisse dieser Verrückung deuten sich im Hori-
zont des Untertitels an: Søren Kierkegaard passiert jüdisches Denken. Die Dislo-
kation passiert im Soge von Kierkegaards Wiederholung als Passage und Ereig-
nis4 zugleich, um das Andere des Griechischen in den Gedanken-Gängen jüdi-

                                                           

3  Vgl. dazu die Ausführung von Dorothea Glöckner: „Die zu Kierkegaards Zeit im all-

gemeinen Sprachgebrauch übliche Verwendung des Wortes ,Wiederholung‘ kenn-

zeichnet diesen Terminus noch nicht direkt als philosophischen. Es ist Kierkegaard 

selbst, der diesen Begriff in spezifischem Sinn verwendet und ihn damit zum philoso-

phischen Ausdruck erhebt.“ (Glöckner, Der Begriff der Wiederholung, 12) 

4  In seinem neuesten Werk fragt Slavoj Žižek nach dem Wesen des Ereignisses, wobei 

es weniger um den Inhalt eines konkreten Ereignisses ankommt als mehr um eine 

Veränderung jener Rahmung, die das Ereignis umgibt. Die Schrift ist selbst als Passa-

ge angelegt, als Entdeckungsreise durch das Ereignis. Anfangs- und Endpunkt der 

Reise bilden dabei eine Art große Klammer: „In seiner grundlegendsten Definition ist 

ein Ereignis nicht etwas, das innerhalb der Welt geschieht, sondern es ist eine Verän-

derung des Rahmens, durch den wir die Welt wahrnehmen und uns in ihr bewegen. 

[…] Wir wollen uns daran erinnern, dass ein Ereignis ein radikaler Wendepunkt ist, 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

schen Denkens aufzusuchen: Keinen fixen Ort, sondern im Sinne von Viktor von 
Weizsäcker handelt es sich um eine eigene Topographie mit entsprechenden 
Räumen und Schwellen: „Die neue Landschaft kommt zu uns, wenn wir reisen. 
Diese Reise ist durch nichts zu ersetzen. Reist man, kann man aber diese Land-
schaft weiter bereisen.“5 Eine Bewegung, die sich von der Denktopographie 
Athens entfernt und sich Jerusalem annähert. Dabei wird die Parmenidesʼsche 
Einheit zwischen Denken und Sein aufgebrochen, um die klassisch-griechische 
Metaphysik aufzuheben und in einem existenziellen Sinne neu auszurichten. In 
Richtung des Aufrufs des prophetisch-biblischen Wortes, wobei dem Reisen der 
Grundzug des Empfangens innewohnt, indem die Landschaft zu uns kommt. 
Genauer: Indem Transzendenz geschieht oder besser: an der Schwelle passiert 
und – anschwillt.  

Unsere Reise6 versteht sich dabei als Passage der Schrift, als Schriftgang, der 
sich in den neuen Denkraum förmlich einschreibt: als Topographie im Sinne von 

                                                           

der in seiner wahren Dimension unsichtbar ist – um den französischen Philosophen 

Maurice Blanchot zu zitieren: ,Frage: Gestehen Sie die Tatsache zu, dass wir uns an 

einem Wendepunkt befinden? Antwort: Wenn es eine Tatsache ist, ist es kein Wende-

punkt.‘ In einem Ereignis ändern sich die Dinge nicht nur: Was sich ändert, ist eben 

jener Parameter, an dem wir die Tatsachen der Veränderung messen, d.h. ein Wende-

punkt verändert das gesamte Feld, innerhalb dessen Tatsachen erscheinen.“ (Žižek, 

Was ist ein Ereignis?, 16, 177) 

5  Von Weizsäcker, Pathosophie, 67.  

6  Bei dieser Transfiguration des Reisens als Gedanken- und Schreibbewegung, die Spu-

ren innerhalb einer spezifischen Topografie ausbildet, darf die konkret lebensweltliche 

Ebene jener Dislokationen nicht ausgeblendet werden, welche ein existenzielles Den-

ken in Hinblick auf die Wiederholung konstituieren: So bilden Kierkegaards Berlin-

Reisen den Boden für das Wiederholungs-Experiment seines Pseudonyms Constantin 

Constantius. Die in dieser Studie versammelten jüdischen Denker Joseph B. Soloveit-

chik, Abraham J. Heschel und Max Brod besitzen einen je eigenen osteuropäischen 

Hintergrund mit entsprechenden Aus- und Aufbruchsbiografien. Hillel Goldberg kon-

zeptualisiert die geografischen Übergänge zwischen Ost und West als Jewish Transi-

tion Figures, wobei diese Art der Passage eine transformierende Wiederholung bein-

haltet: „He [the transition figure] did more than move from one world to another; he 

bridged worlds, linked them. He created a compound – a new world.“ (Goldberg, 

Between Berlin and Slobodka, 3) In dieser Studie wird das Denken von Soloveitchik 

und Heschel entsprechend vorgestellt. Berlin bildet auch hier einen entscheidenden 

Knotenpunkt: Soloveitchik und Heschel befinden sich fast zeitgleich in der Metropole 

der Weimarer Republik und kommen an der Universität mit den wichtigsten Strömun-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AM NULLPUNKT | 15 

Denk- und Schreibformationen, die mit einem Wechsel der Lichtverhältnisse 
einhergehen. Die Landschaft erstrahlt nicht im gleißenden Licht identitätsver-
bürgender Evidenz, als Einsicht oder noch schlimmer – Transparenz, sondern er-
tönt als Stimme, die hellhörig macht. Insofern bildet die Reise ein Gehen im 
Gang des Ohrs, um die Stimme aufzusuchen. Dieses Suchen versteht sich gleich-
zeitig als grabendes Versuchen. Als hörendes Versuchen der Stimme im Ich und 
der Stimme der Transzendenz: als Begegnung im Wort. Insofern ist dieser Ver-
suchsanlage das essayistische Moment inhärent, weil es das konstitutiv Andere 
und Fremde an der Stimme nicht einholen, sondern nur umkreisend wiederholen 
kann. Diese wiederholende Bewegung ist durch den Aufruf wesentlich auf ein 
fundamentales Ethos des Erinnerns bezogen, das sich der Stimme bedenkend 
permanent eingedenk sein soll. Als dieses erinnernde Eingedenken verlebendigt 
sich Beziehung als Bezogenheit auf und durch das Andere, um dieses Andere 
hörend-verstehend zu erhellen. Und offensichtlich: um den Primaten des Logi-
schen durch die Ethik zu verdrängen. In Anlehnung an Walter Benjamins Er-

                                                           

gen der akademischen Philosophie in Kontakt. Für beide jungen Denker bildet die 

westliche Philosophie eine Passage, die ihr Denken transformiert, wobei die Verwur-

zelung in einem jüdischen Selbstverständnis vorliegt. Beide besuchen mithin auch das 

orthodoxe Hildesheimer Seminar. Soloveitchik dissertiert mit der Schrift Das reine 

Denken und die Seinskonstituierung bei Hermann Cohen (1932). Heschel reicht seine 

Doktorarbeit Das prophetische Bewusstsein 1933 ein, wobei sie erst unter erschwerten 

Bedingungen 1935 in Krakau veröffentlicht werden kann. Berlin als Durchgang für 

Amerika bedeutet bei Solveitchik eine Transformierung jüdischen Denkens in Rich-

tung einer modernen Orthodoxie. Bei Heschel bedeutet sie eine Umgestaltung des 

Chassidismus in eine offenere und universalere Grundhaltung. Brod begibt sich nach 

seinem Studium der Rechtswissenschaften 1906 in das wilhelminische Deutschland, 

wo er als Vorläufer des Expressionismus seine schriftstellerischen Spuren in Berlin 

hinterlässt. Unter dem wachsenden Einfluss des Zionismus – insbesondere durch Bu-

bers Vorträge von 1909/10 in Prag und dem entsprechenden Diskurs mit Felix Welt-

sch und Hugo Bergman – findet bei Brod eine Transformation vom Ästhetischen zum 

Ethischen hin statt, wobei der Roman Tycho Brahes Weg zu Gott von 1915 einen 

Wendepunkt markiert (vgl. dazu die Ausführungen von Donald G. Daviau, Max Brod 

und Berlin, 145-157). Das für den Expressionismus bestimmende Pathos transformier-

te Brod zu seinem persönlichen Pathos als fragende Suche nach seiner eigenen jüdi-

schen Identität. Auf dieser Folie gilt es sein späteres religionsphilosophisches Werk 

einzuordnen.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

kenntniskritische Vorrede kennzeichne ich diese als Ethik des Wortes, bei wel-
cher ein erinnerndes „Urvernehmen“7 konstitutiv ist.  

Die Reise bei dieser Versuchsanlage rückt dabei insofern in den Umkreis des 
Methodischen, als wir uns auf den Weg machen. Nur: Das Ziel dieser Landschaft 
ist unscharf, so dass die Gefahr des sich Verfahrens durchaus besteht oder gar in 
der Sackgasse einer verfahrenen Situation enden könnte. Denn bei diesem Auf-
bruch steht immerhin der Ausbruch aus der wegweisenden griechischen Philoso-
phie des wissenschaftlich-logischen Verfahrens auf dem Spiel. Insofern handelt 
es sich bei der vorliegenden Arbeit um eine Studie, der eine tastende und essay-
istische Denkbewegung eingeschrieben ist8. Diese Schrift unternimmt selbst den 
Versuch, neue Spuren auszubilden, im Risiko, den Ort griechischer Wissenschaft 
zu verlassen, um im Durchgang jüdischen Denkens erneut anzufangen. Nicht bei 
Adam und Eva, sondern ganz am Anfang, am Nullpunkt: בראשית (Bereschit; An-

fang), jenseits allen griechischen Ursprungs. Um in dieses Jenseits semantisch zu 
leuchten, lohnt es sich ein kleines Detail vertiefend zu übersetzen: Bereschit – im 

und nicht am Anfang. Diese radikale Inwendigkeit verweist zudem etymologisch 
auf ראש (Rosch; Kopf), wodurch eine assoziativ geprägte Wort- und Gedanken-
verbindung zwischen Denken und der Wiederholung emergenzhaft aufscheint, 
wobei der logisch strukturierte Zeit-Raum eines Anfangs und Frühers, dem ein 
späterer Zeitpunkt folgt, durchbrochen wird: im Anfang. Insofern bedeutet der 
Aufbruch der Philosophie am Nullpunkt einen Aufbruch durch das Logische 
hindurch: als Dialog. In diesem Element begründet sich die Passage zwischen 
Kierkegaard und dem jüdischen Denken, was in dieser Arbeit als wahlverwand-
tes Gespräch zwischen Søren Kierkegaard, Joseph B. Soloveitchik, Max Brod 
und Abraham J. Heschel extrapoliert werden soll. Ziel dieses Passierens ist es, 
den christlich-jüdischen Dialog bei diesen Durchgängen in Gang zu bringen und 
wach zu halten, dessen Aufgabe es ist, spezifische Bögen zu spannen oder: 
spannend herauszuarbeiten. Die darin enthaltene Dialektik orientiert sich nicht 
an der harmonisierenden Versöhnung, sondern am (sch)reibenden Widerspruch, 

                                                           

7  Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, 18. 

8  Auch wenn sich diese Studie innerhalb eines wissenschaftlich-akademischen Rahmen 

bewegt, sieht sie sich nichtsdestotrotz einer Denkbewegung verpflichtet, die es im 

Sinne von Kurt Drawert wagt, mehr als bloß sachkundig zu sein; mit dem Ziel, einen 

lebendigen Text zu generieren, der nicht ab- und ausgetragen ist: „Aus einem Wissen 

heraus und Bekanntes kopieren, ist durchaus ein Verfahren der Sachkundigkeit; man 

schreibt für Journale, Fachbücher, eine Dissertation. Es ist langweilig insofern, als es 

auf alte Erkenntnisse zurückgreift – wie ständig die gleiche Kleidung zu tragen, bei-

spielsweise.“ (Drawert, Schreiben, 13) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AM NULLPUNKT | 17 

was bei Gershom Scholem in zugespitzter Form in seinen Tagebüchern zum 
Ausdruck kommt. So proklamiert er am 21. Mai 1915, dass Kierkegaard Jude ist. 
Ein Jahr darauf folgt im Eintrag vom 27. Oktober 1916 die Korrektur im Sinne 
des Einspruchs: „Dass es eine Überlieferung von Gott gibt, das liegt im Wesen 
des Judentums und ist das, was kein Moderner begreifen kann, und das ist der 
Punkt, den Kierkegaard nie begriffen hat und an dem sein Christentum klar wird. 
Es war ein tiefer Irrtum von mir, zu glauben, dass Kierkegaard ein Jude sei.“9 
Die Zielvorgabe einer differenziert zu entwickelnden Wahlverwandtschaft kann 
sich natürlich nicht in einer Polemik erschöpfen, sondern erhofft sich span-
nungsvolle Erkenntnisgewinne und gegenseitig erhellendes Verstehen, oder zu-
mindest Verständnis. Die entscheidende Pointierung der Wahlverwandtschaft 
liegt darin, dass Philosophiekritik nicht bloß in Anti-Philosophie oder der Propa-
gierung des Irrationalen dialektisch umschlägt, sondern: dass in der Konfrontati-
on mit der Transzendenz ein Denkwiderstand ausgelöst wird, der mit und durch 
die Vernunft auf eine erweiterte Dimension des Menschseins verweist, um durch 
die Negativität des Widerstands Glaube in einem fundamental existenziellen 
Sinne wahrend zu beglaubigen: im Glauben anzufangen und die jeweilige Glau-
bensausrichtung in unterschiedlichen Konstellationen erneuernd zu wiederholen 
– und nicht (einfach) positiv zu setzen. In dieser (komplexen) Grundspannung 
geschieht ein angewiesen-fragendes Erkennen, durch welches die Grenzen zwi-
schen Theologie und Philosophie10 verwischt werden, da diese ineinander ver-
laufen. Die Konturen dieses Verlaufs bezeichnen wir als Religionsphilosophie, 
wobei sich die Frage nach der Hierarchie wer nun wessen Magd ist, erübrigt hat. 

                                                           

9  Scholem, Tagebücher 1913-1917, 106, 411. 

10  Aufgrund dieser Grenzverwischung wird in dieser Arbeit gezielt der Ausdruck jüdi-

sches Denken verwendet. Jüdische Theologie oder jüdische Philosophie haben ihre je 

eigene komplexe Konzeptualisierungsgeschichte. Paul Mendes-Flohr beleuchtet einer-

seits das spannungsreiche und widersprüchliche Verhältnis zwischen den Konzepten, 

andererseits verweist er auf brüchige Aspekte innerhalb der einzelnen Konzeptionen. 

Entscheidende Entwicklungslinien arbeitet er dabei anhand der Herausbildung von 

universitären Institutionen in Israel heraus. Mendes-Flohr führt dabei aus, wie zwei 

Abteilungen fusionierten und das neue Departement in Anlehnung an Nathan Roten-

streichs Machshavah Yehudith (Jewish Thought) als Department of the Thought of Is-

rael benannt wurde, worin sich eine gewisse Tendenz in Richtung einer Neutralisie-

rung der Konzepte spiegelt. (Vgl. dazu: Mendes-Flohr, Jewish Philosophy and Theo-

logy, 756-767.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Diese Auflösung berührt die tiefentheologische11 Schnittstelle zwischen Kier-
kegaard und dem jüdischen Denken, welche im Sinne von Margarete Susman im 
fragwürdigen Charakter menschlicher Existenz gegeben ist. Als echt der Fra-
ge(n) würdig: 
 
Wir wissen alle um letzte unbeantwortbare Fragen, hinsichtlich derer unser Leben nicht 

zur Ruhe kommen kann, weil sie uns selbst in Frage stellen. Es sind die Fragen von Tod, 

Leid und Schuld. Fragen also, die mit unserer Existenzform selbst gegeben sind. An den 

äußersten Grenzen unseres Daseins tauchen diese Urprobleme auf; sie selbst bezeichnen 

unsere Grenze, über die wir nicht hinausgelangen können. Darum können wir als Men-

schen nur so weit kommen, sie – und das geschieht nur in seltenen auserlesenen Zeiten 

und Menschen – zum vollen geistigen Aufleuchten, niemals aber so weit, sie zum Ver-

schwinden zu bringen. Sie bleiben als Frage bestehen. Denn Antwort gibt es auf sie 

nicht.12 

 
Susmans existenzielle Fragen sind mit unserer Existenzform als Menschen gege-
ben und stellen in ihrer Nichtbeantwortbarkeit die conditio humana schlechthin 
dar. Die anthropologische Grundierung bildet den Bodensatz dieser Arbeit, wo-
bei ich die Verwebung zwischen Frage und Existenzform als je spezifische 
Stimme in Form von drei Durchgängen herauszuarbeiten versuche. Diese Arbeit 
gestaltet sich innerhalb einer dialogisch ausgerichteten Konstellation zwischen 
Kierkegaard und den Exponenten jüdischer Religionsphilosophie. Insofern wird 
unser Verfahren ein konstellatives und intertextuelles sein, um die Passagen in 
den Denkgängen zu suchen; in jenen Übergangszonen, welche den wahlver-
wandten Denkraum zwischen Kierkegaard und jüdischem Denken umreißen. In 

die Gänge zu kommen bedeutet bei dieser Konstellation sich zuerst langsam 
durch einen Ausgangstext von Kierkegaard zu bewegen. Diese Lektürebewe-
gung versteht sich selbsterklärend als statarische Lektüre: verweilend und lang-
sam fortschreitend, um in der Passage einen jüdisch geprägten Gedankengang 

                                                           

11  Auch wenn sich in den konstellativ ausgerichteten Durchgängen Differenzen heraus-

bilden werden, so definiert die tiefentheologische Schnittstelle in wiederholten Varia-

tionen die Übergangszonen einerseits zwischen Theologie und Philosophie, anderer-

seits zwischen Kierkegaard und jüdischem Denken. Tiefentheologie im engeren Sinne 

ist ein grundlegendes Konzept Heschels, das im dritten Durchgang dieser Arbeit zent-

ral sein wird. Darin liegt für Heschel gleichzeitig die Basis für den interreligiösen Dia-

log, denn – so lautet sein berühmtes Diktum und Titel eines Essays: „No religion is an 

island.“ (Heschel, No Religion is an Island, 6) 

12  Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes, 32f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AM NULLPUNKT | 19 

vorzufinden. In der entsprechenden Dynamik bildet die Aneignung der Lektüren 
selbst einen wesentlichen Bestandteil der Wiederholung, wodurch die Lektüre 
prozessiv zu eigen gemacht wird: als Widerfahrnis jüdischer Kierkegaard-
Lektüre. Diese Lektüren werden jeweils über eine narrative Folie zentriert, in-
dem Kierkegaard sich wahlverwandt an alttestamentarischen Erzählungen und 
Figuren wie Adam, Abraham und Hiob orientiert. Es handelt sich dabei um eine 
Orientierung, die im Sinne von Schalom Ben-Chorin in die entscheidende Rich-
tung jüdischer Theologie deutet: „Theologie ist die Rede von Gott. Jüdische 
Theologie ist die Rede vom redenden Gott.“13 Gerade die alttestamentarischen 
Figuren werden von Gott auf eine Art und Weise angesprochen, bei der es viel 
mehr um die Lebendigkeit des gesprochenen Wortes als um die theologische 
Systematisierung geht. Will heißen: Das an den Menschen sich ergehende Wort 
geht über das partikularistische Verständnis einer einzelnen Religion hinaus, um 
eine universale Tiefendimension von Religiosität zu eröffnen. Im Kontext der 
räumlichen Metaphorik von Orientierung und Richtung dient uns Buber als jener 
Kompass, der den drei Durchgängen die universale Signatur eines Humanismus 
verleiht und die Arbeit entsprechend ausrichtet: „Dieses Zittern der Magnetna-
del, die dennoch fest in einer Richtung weist, das ist die biblische Humanitas.“14 

Dreh- und Angelpunkt des ersten Durchgangs bildet das Narrativ zum Sün-
denfall, das die Grundfrage nach der Schuld stellt. Als Folie dazu dient Kier-
kegaards Schrift Der Begriff Angst. In Verbindung mit dem halachischen Denker 
Rabbi Joseph B. Soloveitchik soll das Konzept aufbrechender Personalität ent-
wickelt werden. Brennpunkt bildet dabei die antwortende Stimme als Kernidee 
der Teschuva als sich wieder holende Personalität im Kontext halachischen Ju-
dentums. 

Im zweiten Durchgang steht die Erzählung von der Opferung bzw. Bindung 
Isaaks im Zentrum mit der Grundfrage nach dem Tod. Hier dient Kierkegaards 
Werk Furcht und Zittern als Grundierung, um eine dialogische Situation mit 
Max Brod entstehen zu lassen, der das Judentum in einem kulturzionistischen 
Sinne fruchtbar macht. Die Struktur des Schweigens angesichts eines vermeint-
lich unmenschlichen göttlichen Auftrags spielt in diesem Teil eine herausragen-
de Rolle: In welchem Sinne lässt sich verstehen, dass Abraham Isaak wieder be-
kommt? Bei dieser Wiederholung kommt der paradoxalen Verschwiegenheit im 
wörtlichen Sinn eine spezielle Bedeutung zu, da Abrahams Handlung gegen die 
Meinung verstößt, den vermeintlich gesunden Menschenverstand verletzt und 
Unverständnis provoziert. Brennpunkt bei dieser Suspension des Ethischen bil-

                                                           

13  Ben-Chorin/Lenzen, Lust an der Erkenntnis, 9. 

14  Buber, Hebräischer Humanismus, 723. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

det die Furcht einflößende Stimme Gottes und das damit verbundene Konzept 
von Irat Haschem, Gottesfurcht, wobei die Stimme des Menschen verstummt.  

Im dritten Durchgang steht die Lebensgeschichte Hiobs mit der Grundfrage 
nach dem menschlichen Leid im Mittelpunkt, wobei interessanterweise der Prob-
lemkreis der Theodizee in den Hintergrund rücken wird. Bei dieser Auseinander-
setzung bildet Kierkegaards Text Die Wiederholung die Ausgangslage, um Spu-
ren zu Abraham J. Heschel zu legen. Die Stimme als Leidenstimme führt zur pa-

thischen Stimme bzw. zu Heschels Theologie des göttlichen Pathos. Den ent-
sprechenden Kontext gilt es in der Rückbesinnung auf das chassidische Juden-
tum zu entwickeln, welches Heschels Denken wesentlich prägt. 

Diese Themenkreise bewegen sich als Konstellationen auf sich umkreisen-
den Bahnen. Die dabei entstehenden (Erkenntnis)Spuren der Wiederholung ber-
gen gleichzeitig eine inhaltliche und methodische Relevanz, was mich dazu ver-
anlasst, genauer über den Weg nachzudenken, den es bei diesen Grenzgängen zu 
gehen gilt. Die thematische Grenzziehung mag dabei selbst grenzwertig erschei-
nen, ist jedoch Ausdruck angebrachten Pragmatismusʼ. Die anzustrebende Wahl-
verwandtschaft zwischen Kierkegaard und jüdischem Denken15 in der ganzen 
Fülle und Vollkommenheit aufzuzeigen, vermag diese Arbeit nicht. Aber durch 
das exemplarische bzw. konstellative Verfahren lassen sich mindestens Brenn-
punkte und Spuren entdecken, die im Kräftefeld der Wahlverwandtschaft zu 
leuchtenden Spuren werden mögen. 

 

                                                           

15  Martin Buber, Franz Rosenzweig, Emmanuel Levinas, Theodor Adorno, Emil 

Fackenheim und Jeschajahu Leibowitz hätten sich für systematische Untersuchungen 

in wahlverwandter Hinsicht Kierkegaard gegenüber geradezu aufgedrängt.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1.  An Stelle der Methode:  

Eine radikale Hermeneutik 

 
„Es gibt ein Ziel, aber keinen Weg.  

Was wir Weg nennen, ist Zögern.“ 

FRANZ KAFKA, NOTIZHEFTE, 17. SEPTEMBER 1920 

 

„Es ist also klar, dass der Gedanke einer festgelegten Methode 

oder einer feststehenden Theorie der Vernünftigkeit auf einer all-

zu naiven Anschauung vom Menschen und seinen sozialen Ver-

hältnissen beruht. Wer sich dem reichen, von der Geschichte ge-

lieferten Material zuwendet und es nicht darauf abgesehen hat, es 

zu verdünnen, um seine niedrigen Instinkte zu befriedigen, näm-

lich die Sucht nach geistiger Sicherheit in Form von Klarheit, 

Präzision, ,Objektivität‘, ,Wahrheit‘, der wird einsehen, dass es 

nur einen Grundsatz gibt, der sich unter allen Umständen und in 

allen Stadien der menschlichen Entwicklung vertreten lässt. Es 

ist der Grundsatz: Anything goes (Mach, was du willst).“ 

PAUL FEYERABEND, WIDER DEN METHODENZWANG 

 
 
 

Methodos leitet sich aus dem Griechischen ab und bedeutet soviel wie Weg zu 
etwas hin. Genauer gesagt: Der Weg zum Zielpunkt der Erkenntnis. Die entspre-
chende Methode soll den Weg dorthin ebnen. Sie markiert den Weg der Er-
kenntnis. Nur: Beim Geheimnis der Wiederholung ist die Ausgangslage nicht 
nur wesentlich komplexer, sondern insofern verschlungener, als mit der Wieder-
holung Erkenntnisgegenstand und -weg zusammenfallen. Oder etwas vorsichti-
ger formuliert: Zwischen ihnen gibt es eine Grenzverwischung. Die damit ver-
bundene Unschärfe hängt mit der Bewegung der Wiederholung zusammen: Mit 
jenem Sprung in der existenziellen Rille der großen Fragen, der dazu führt, im-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mer wieder dieselbe Platte zu spielen oder – laufen zu lassen. Diesem Spiel sei-
nen Lauf zu lassen, bedeutet, einer Bewegung zu folgen, die nicht linear ist und 
in dieser Nichtlinearität vom griechischen Hauptweg abkommt. Die Nebenwege 
zeichnen sich ab – bzw. schreiben sich ein – indem die Antworten auf die großen 
Fragen im Hin und Her, sprich: in ihrer Diskursivität brüchig werden. Die dabei 
einsetzende Negativität bildet den Stachel, welcher die Fragen zum vollen geis-
tigen Aufleuchten zu bringen vermag. Diese Wirkung entspricht keiner positiven 
Setzung einer direkt vermittelbaren Position, was exakt jene Unschärfe betrifft, 
die Kafka als zögern charakterisiert. Wir umschreiben dieses Zögern als wieder-

holen: Was wir Weg nennen, ist Wiederholen, da es keinen linearen Weg zur 
Beantwortung der entscheidenden Fragen gibt. Die Antwort gerät ins Stocken. 
Die dabei entstehenden Nebenwege bleiben jedoch auf ein Ziel bezogen, auf 
welchen wir uns grabend bewegen. Diese verstehende Bewegung umfasst das in-
terpretierende Lesen jener Texte, die sich selber im Umkreis der Wiederholung 
bewegen, sowie das eigene Schreiben als ein grabendes Einschreibeverfahren 
verstanden. Paul Klees Hauptweg und Nebenwege bildet mithin die Folie für die 
Textur jener Textlichkeit, die wir im Verlauf der Arbeit als eine poetologische 
Philosophie herauszuarbeiten versuchen. Haupt- und Nebenwege lassen sich da-
bei als eine komplex-verschlungene Textur begreifen, deren Fäden zwischen re-
flexiver Dialektik und narrativen Muster gesponnen werden und wie ein Teppich 
gewoben sind. Deshalb sei an dieser Stelle wiederholt: Jeder Teil dieser Arbeit 
nimmt sich ein Narrativ zum Ausgangspunkt, um im Erzählen zu denken. Das 
Erzählen bildet also kein ornamentales Veranschaulichungsmittel begrifflicher 
Gedanken, sondern strukturiert das Denken selbst. In der Verflechtung zwischen 
narrativen und dialektischen Mustern passiert das Denken. Insofern bilden die 
drei Teile dieser Arbeit Denk-Passagen.  

Bilaams Esel bleibt plötzlich auf dem Hauptweg stehen und erzwingt eine 
Unterbrechung. Diese Störung des Handlungsprogramms wirft grundsätzliche 
Fragen auf. Der Aktivismus wird auf diesem Weg zum Stillstand gebracht und 
mit einer Passivität konfrontiert, die das aktive Handeln unterbricht und einen 
Zwischen-Raum als zögerndes Dazwischen schafft, worin sich neue und erneu-
ernde Sinnstrukturen und -schichten einnisten. 

In methodologischer Hinsicht nistet sich das wahlverwandte Verhältnis zwi-
schen Kierkegaard und den jüdischen Denkern in diesem atopischen Dazwischen 
ein und spiegelt sich in einer störrischen Textstrategie bzw. Rhetorizität des Tex-
tes, die sich an der genannten Nichtlinearität negativ entzündet, gar verwundet: 
gewiss stört. Diese Negativität muss als spezifische Dialektik der Mitteilung prä-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 23 

zisiert werden: Da eine objektive oder objektivierende1 Antwort auf die ent-
scheidenden Fragen nicht disponibel ist, muss das statische Wissensdispositiv 
verrückt2 bzw. dynamisiert werden. Diese Verrückung betrifft die direkte Ver-

                                                           

1  Chaim Vogt-Moykopf verweist eindringlich in seiner brillanten Studie auf die Bedeu-

tung eines Ethos im Umgang mit dem Text. Die vermeintlich banale Kategorie Text-

verständnis wird dabei insofern basal, als in der Geste des Verstehens der Text als 

Subjekt behandelt wird, was die Voraussetzung einer echten dialogisch geprägten 

Auseinandersetzung darstellt; dies in Absetzung zur Objektivierung des Textes als de-

gradiertes Textobjekt „Er [der Leser] sucht keinen Diskurs mit dem Text, von gleich 

zu gleich, beim Austausch der Wörter die Schwingungen aufnehmend, die jedes Zei-

chen zum Atmen anhalten, sondern schleicht sich hochmütig um ihn herum, betrachtet 

ihn wie eine Trophäe, ein Monument, ein Grabmal, je nach Perspektive. Dem Text 

Gehör schenken, hieße ihn als Subjekt verstehen, hieße ihn ernst nehmen und ihm sein 

Eigenleben belassen, hieße vor allem, das an ihn Herangetragene nicht mit dem von 

ihm Ausgehenden verwechseln. Autor, Entstehungsgeschichte, Wirkungskreis, theore-

tische Grundlage, die ganze Logistik, mit der die Wissenschaft den Text traktiert, alle 

denkbaren Anstriche, die ihm verpasst werden, sagen nichts über sein Eigenleben. Mit 

diesem Eigenleben kommunizieren, erfordert vor allem den Verzicht von Gewalt. 

Doch schon die Sprache okzidentaler Interpreten ist jedoch nackte Gewalt. Der Text 

soll „be-griffen“, „zer-legt“, „aufge-gliedert“, „unter-teilt“ werden. Er ist Studienob-

jekt, Besitzgegenstand, corpus delicti.“ (Vogt-Moykopf, Buchstabenglut. Jüdisches 

Denken als universelles Konzept in der deutschsprachigen Literatur, 59) Diese 

Grundhaltung dem Text gegenüber formiert sich durch ein entsprechendes Einsam-

meln und Versammeln der Worte im Akt des (Auf)Lesens im Sinne der angeführten 

statarischen Lektüre. 

2  Um die Konturen einer angestrebten Hermeneutik zu akzentuieren, verweise ich im 

Kontext der Verrückung des Objektiven auf Rorty, der diese Verrücktheit als nicht-

normaler Diskurs kennzeichnet. Die Abweichung von der Norm impliziert die Über-

schreitung jener erkenntnistheoretischen Voraussetzungen, welche die Kommensura-

bilität zum Maßstab rationaler Vorhersehbarkeit und Objektivität setzt, um die Identi-

tät zwischen der Norm und dem normalen Diskurs zu behaupten. Mit einer Herme-

neutik, die sich dem nichtnormalen Diskurs verschreibt, verbindet Rorty das Heraus-

bilden einer neuen philosophischen Kultur, die sich als bildende Philosophie versteht. 

Die entsprechende Kapitelüberschrift liest sich entsprechend programmatisch und für 

uns wegweisend: Philosophie ohne Spiegel. Solch eine Philosophie bildet das nötige 

Korrektiv zur systematischen Philosophie, die im Banne eines sich bespiegelnden 

Geistes steht und die ganze Wahrheit auf ihrem Banner trägt. Die sich dabei heraus-

bildende Philosophie widersetzt sich der Reflexion als widerspiegelndes Denken ver-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mittelbarkeit von Wissen und führt zu Ausdrucksformen der Indirektheit. Inso-
fern operiert Kierkegaard mit Pseudonymen, um durch dichterische Persönlich-
keiten indirekt Spuren zum Verständnis des Personhaften zu legen, indem er 
ihnen Stimmen verleiht. Als Hauptweg kann dabei seine Existenzdialektik gelten, 
die als Stadienlehre das ästhetische, ethische und religiöse Stadium umfasst. Die 
Nebenwege bezeichnen die subjektiven Existenzformen, in denen die spezifi-
schen Muster des Existierens (ver)suchend durchgespielt werden, um der Exis-
tenz nicht nur eine Stimme, sondern eine stimmungsvolle Gestalt zu geben. Inso-
fern ergibt sich eine grundlegende bzw. methodisch motivierte Spannung zwi-
schen Hauptweg und Nebenwegen in Opposition zur zunehmenden Anonymisie-
rung des Menschen und zu einem unpersönlichen Gott, den Nietzsche rund vier-
zig Jahre später in den Fröhlichen Wissenschaften in konsequent kulturkritischer 
Radikalität für tot erklärt. 

Aus judaistischer Perspektive ist die Spannung zwischen Hauptweg und Ne-
benwegen eine äusserst vielfältige. Sie spiegelt sich in unzähligen Bruchstellen 
wider, wo eine vermeintlich lineare Methode zu einer systematisierenden Aus-
bildung einer Theologie führen würde. In der jüdischen Tradition entzieht sich 
Gott diesem Zugriff in fundamentaler Art und Weise, indem die Verwendung 
der Gottesnamen selbst bereits zum Kern religiöser Praxis gehört. Die geheilig-
ten Namen Gottes dürfen nur performativ im Gebet ausgesprochen werden, wo-
bei der wesenhafteste Name Gottes unaussprechbar ist. Die neutrale Wiedergabe 
ausserhalb der religiösen Observanz beschränkt sich auf den Ausdruck Haschem 

Der Name. Insofern ist das Moment des Umschreibens im Sinne des nicht mehr 
Mitteilbaren ein konstitutives Element des Indirekten. Eine weitere entscheiden-
de Folie ist durch das Verhältnis zwischen Halacha, dem Religionsgesetz und 
der Agadah, dem legendenhaft Narrativen und Literarischen gegeben. Das Reli-
gionsgesetz kann dabei als Hauptweg aufgefasst werden, wobei auch dieser wie-
derum nicht linear ist, da dieses einer Auslegung bedarf. Gerade diese grabende 
Auslegung vollzieht sich als Kommentar bzw. als Schichtungen von Kommenta-
ren und Geschichten, um Leerstellen anzufüllen und zu umkreisen, wodurch das 
Denken wachgehalten wird und sich als leidenschaftliches formiert. Religions-

                                                           

standen, um einerseits ganz pragmatisch einfach ein gutes Gespräch zu führen. Und 

andererseits, um uns im eigentlichsten und wortwörtlichsten Sinne des educare zu er-

ziehen bzw. uns spezifisch herauszuführen. Darin liegt so etwas wie unser kategori-

scher Imperativ Rortys angelegt: „Denn der bildende Diskurs soll nichtnormal sein, 

uns durch die Kraft seiner Fremdartigkeit aus unserem alten Selbst herausführen, dazu 

beitragen, dass wir andere Wesen werden.“ (Rorty, Der Spiegel der Natur: Eine Kritik 

der Philosophie, 390) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 25 

historisch hat dieses Denken als rabbinisches Denken ein spezifisches Gepräge 
angenommen, um sich mittels erforschender Methode der Auslegung biblischer 
Texte und in Form kanonisierter Kommentare als מדרש Midrasch zu sedimentie-
ren. Gerade diese grabende Denkform prägt die Nebenwege als midraschartiges 
Denken, welches wir über den Rahmen des Kanons hinaus für ein Denken 
fruchtbar machen wollen, durch welches sich die Philosophie selbst neu zu ver-
stehen beginnt, – indem die Figur des Esels den geläufigen Weg des Diskurses 
zum Stocken bringt und uns durch den Umweg und durch das Abwegige den 
Zugang zu neuen Denkfigurierungen eröffnet. Diese nur verknappt skizzierte of-
fene Spannungsanlage deutet die Umrisse einer Methode an, die ich im Sinne ei-
ner vagen Orientierungshilfe als jüdische Hermeneutik begreife.  

In Anlehnung an das zweite Epitaph von Paul Feyerabend verknüpfe ich die-
se Hermeneutik in einem programmatischen Sinne mit seinem wegweisenden Ti-
tel: Wider den Methodenzwang. Gerade das Widerborstige an der Wiederholung 
lässt sich nicht mittels einer Methode glätten bzw. auf den stromlinienförmigen 
Hauptweg zwingen. Insofern als die Wiederholung eine entgegengesetzte Aus-
richtung besitzt, stellt sie innerhalb der intensiv begangenen Wegmetaphorik ein 
Wider-Fahrnis dar, welches im Kontext einer jüdischen Hermeneutik entschei-
dender Vertiefungen bedarf: Jüdische Hermeneutik als Exegese, Auslegung oder 
Interpretation verstanden, zielt nicht auf das traditionelle Herausziehen einer 
letzten und tiefsten Sinnschicht ab, die im Verstehensprozess objektivierbar 
werden würde. Solch eine ordnungsstiftende Hermeneutik wäre Produkt einer zu 
einseitigen Vernunft, die im Sinne Feyerabends das Leben ausdünnen würde. In-
sofern propagiert er eine wilde bzw. anarchistische Erkenntnistheorie, die durch 
den fast schon sloganhaften Anstrich provokative Werbung für die Freiheit 
macht: Anything goes. Minimal eingreifend würde ich sagen, dass bei der jüdi-
schen Hermeneutik fast alles geht – und dadurch selbst das anarchische Moment 
des Widerfahrenden birgt. Natürlich ändert auch dieses bescheidene Korrektiv 
nichts am Eindruck einer gewissen Willkürlichkeit, die der propagierten anarchi-
schen Freiheit anhaftet. Das anarchische Moment als kreative Freiheit scheint je-
doch auf, wenn wir den מדרש Midrasch als Herzstück jüdischer Hermeneutik ge-
nauer in seine Wortwörtlichkeit vernehmen. Aus der hebräischen Wurzel ד.ר.ש 
leitet sich die verbale Grundform דרש (darasch) ab, welche ein changierendes 
nuanciertes Bedeutungsspektrum aufweist: In den Verben fragen, suchen, erfor-

schen, untersuchen, fordern, graben, aussprechen, lernen und sich kümmern um3 

                                                           

3  In Hinblick auf linguistische Aspekte der hebräischen Sprache beziehe ich mich auf 

die Grundlagenwerke Even Shoshan, das nach dem Begründer Avraham Even-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

versammelt sich ein Dynamik des Verstehens, die sich selbst in ihrer intranspa-
renten Vieldeutigkeit auf keine feste Bedeutung fixieren lässt. Das schillernde 
semantische Wechselspiel dreht sich gar in einer zusätzlich ethischen Volte um 
das zuletzt genannte Verb; dies mit Blick auf die jüdische Liturgie: Im Schir 

Hakawod4 (Lied der Ehre Gottes) findet sich der Ausdruck עם דורשך דרוש (Am 
doreshkha drosh; wende5 Dich dem Volk zu, das Dich sucht). Im Wort spiegelt 
sich gleichzeitig eine verflochtene Beziehung zwischen Mensch und Gott wider, 
die erneut von der Doppelperspektive zwischen aktivem Suchen und passiver 
Empfänglichkeit belebt wird und dem Wort in seinem Sinne eine Wende gibt, es 
wendet6. 

Diese wesentliche Unschärfe, die dem Wort die Stimme verleiht, um es neu 
zu vernehmen7, lässt sich nicht zähmen und richtet sich mithin gegen den Me-

                                                           

Shoshan benannt ist und auf das Gesamtwörterbuch der alt- und neuhebräischen 

Sprache von Elieser Ben Jehuda. 

4  Dieses Lied wird traditionellerweise am Sabbat bei geöffnetem Toraschrein – dem 

Aron Hakodesch – gesungen, bevor die Torarolle für die wöchentliche Lesung her-

ausgenommen wird. In dieser Arbeit bilden liturgische Versatzstücke ebenfalls ein 

wichtiges Element vertiefender Kontextualisierung. Ich beziehe mich dabei auf das 

Gebetsbuch Siddur Schma Kolenu, hier, 376. Bei notwendigen Zusätzen rekurriere ich 

auf das englischsprachige The complete Artscroll Siddur. 

5  Der Zuwendung ist die Sorge als Fürsorge durch die Transzendenz des Anderen ein-

geschrieben. Bevor die Israeliten den Jordan-Fluss überqueren, macht Gott das Volk 

auf seine Fürsorge in Bezug auf das Land Israel aufmerksam:  דורש ךהיארץ אשר ה אל
 Ich beziehe mich des Öfteren auf .(erez asher Hashem elokekha doresch otah) אותה

Samson Raphael Hirsch, der die Stelle mit den Worten „ein Land, welchem Gott, dein 

Gott, fürsorgt“ übersetzt (vgl. Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Dewarim, 180). 
6  Dieses Wenden im Wort als Wortgewandtheit oder als Bewandtnis des Wortes bildet 

auch für Goodman-Thau die Besonderheit jüdischen Denkens im Sinne einer entspre-

chenden Hermeneutik: „Es wird deutlich, dass Fragen der Philosophie und der Philo-

logie unmittelbar miteinander zu verknüpfen sind, wenn die Besonderheit jüdischen 

Denkens im Abendland zum Ausdruck kommen soll. Die erfordert die Entwicklung 

einer jüdischen Hermeneutik, die es einerseits vermeidet, Begriffe aus einem religiö-

sen Bezugssystem in ein anderes zu übertragen, die aber zugleich nicht in die Falle ge-

rät, auf alle religiösen Begriffe als Deutungsmuster zu verzichten.“ (Goodmann-Thau, 

Aufstand der Wasser, 20) 

7  Folgende Erläuterung von Joseph Carlebach zum Wesen des Midrasch eignet sich ein-

führend, um eine wahlverwandte Verbindung zwischen Kierkegaard und dem jüdi-

schen Denken im ästhetischen Bereich der Sprache herzustellen. Leitend ist dabei die 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 27 

thodenzwang. Die Selbstauslegung des Wortes verweist auf Nebenwege, die den 
kreativen Interpretationsprozess von (biblischen) Texten in seiner Unabschliess-
barkeit prägen. Die damit verbundene Wildheit bewegt sich unter der Signatur 
des im Anfang. Will heissen: dass in der rabbinischen Auslegungspraxis Texte 
miteinander in Beziehung gesetzt werden, bei welcher auf die historische Datie-
rung keine Rücksicht genommen wird. Die Logik der Zeitordnung gerät dabei 
durcheinander – sprich: Chronos und Logos ticken nicht im Sinne der Chronolo-
gie. Die intertextuellen Bezüge loten assoziative Tiefenstrukturen, Anspielungen 
und Lücken aus, um auf den gesamten biblischen Kanon einen Echoraum zu bil-
den, der aus einem Nullpunkt heraus zu verstehen ist. Der Kommentar als ent-
sprechende Verstehensarbeit kann dabei als narrative Erweiterung8 verstanden 
werden, die schöpferisch und anfangend mit dem Geflecht einer unendlichen 
Textur verwoben ist. 

In Anlehnung an Feyerabends Anything goes hat sich leider auch eine ideo-
logisch anmutende Kritik an der Postmoderne und dem Poststrukturalismus – 
insbesondere der Dekonstruktion entzündet, welche in der vermeintlichen Belie-
bigkeit eine spielende Ironie dahin gehend verdächtigt, referenzielle Identitäten 
der Welt- und Sprachstrukturen zu zersetzen und durch ein unendliches Zeichen-
spiel der Differenzen zu ersetzen. So ist es kaum erstaunlich, dass sich gerade in 
der analytischen Philosophie ein reger Widerstand gegen Jacques Derrida for-
mierte, dessen theoretischen Ansätze und Texte mangelnder systematischer Klar-
heit bezichtigt wurden. Im Verlauf dieser Einleitung sollte indes mehr als deut-

                                                           

Musikalität der Sprache, die in ihrer Mehrstimmigkeit einen gesplitterten mehrfachen 

Sinn als Mehrwert hörbar macht und gleichzeitig einen stimmigen Gesamtzusammen-

hang umkreist: „Jeder musikalische Klang setzt sich aus seinem Grundton und seinen 

Obertönen zusammen. Die letzteren können nur durch fein abgestimmte Stimmgabeln 

dem Ohr hörbar werden. Die Obertöne stehen stets in einem musikalischen Verhältnis 

zum Grundton, bilden die Oktave, Terz, Quarte usw. Je nach der Zusammensetzung 

dieser Obertöne hat der Ton eine andere Klangfarbe. So schwingen mit jedem Satz der 

Bibel dem nicht bewaffneten Ohr unhörbar die Obertöne mit. Bestimmte Stimmungs-

gehalte, Nuancen von Anklängen und Anspielungen mannigfacher Art, sie werden 

durch den Midrasch hörbar gemacht. Jeder greift einen der Obertöne heraus, der not-

wendig im inneren Zusammenhang, im rationalen Verhältnis zur Grundstelle stehen 

muß. Aber erst alle Obertöne zusammen ergeben die Klangfarbe des Bibelsatzes. Es 

sind die siebzig Weisen, in denen das Wort der Offenbarung widertönt.“ (Carlebach, 

Schriften zur Religion und Religionsphilosophie, 462) 

8  Vgl. Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur, Bd. 4, 166. Auch: Encyclopaedia 

Judaica, Volume 14, 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

lich geworden sein, dass es im Soge der Wiederholung so etwas wie eine syste-
matische Unklarheit und Unschärfe gibt, die nicht einer grundlegenden Oberflä-
chenästhetik des unendlich Ironischen entspringt, sondern aus der ernsthaften 
Tiefe des Lebens selbst, oder mindestens aus der ernstzunehmenden Bewegung 
jener Dislokation heraus, welche als einleitende Folie die Wiederholung in the-
matischer Hinsicht strukturierte. Darüber hinaus werde ich erneut auf Derrida 
zurückgreifen, um ihn nun in wegleitender Hinsicht für die vorliegende Arbeit 
fruchtbar zu machen. Dies geschieht im Versuch, Derrida in judaistischer Per-
spektivierung9 narrativ so zu erweitern, dass sich die Tradition des Midraschs zu 
einer radikalen Hermeneutik vorgräbt oder für unsere methodologischen Zwecke 
geeigneter: die Bahn sucht – als Bahnung. 

Inzwischen vom Hauptweg abgekommen, möchte ich einem Nebenweg fol-
gen bzw. Derridas Schlüsseltext Freud und der Schauplatz der Schrift begehen, 
um in methodologischer Hinsicht die suchende Denkbewegung als Schreibbe-
wegung der Wiederholung – als Wiederholungsversuch – zu befragen: Was ist 
Schrift und inwiefern gilt vorliegende Schrift als ein spezifisches Einschreibe-
verfahren der und zur Wiederholung? Die Schrift als Schauplatz verstanden, 
dramatisiert diese, um die entsprechende Spannung in Szene zu setzen. In dieser 
Bühnenbeleuchtung erscheint die Schrift nicht als Dichotomie zwischen Schein 
und Sein, sondern radikaler: als Akt. Die Schrift setzt sich in Szene, indem sie 
sich aktualisiert. Dieser Dramaturgie wollen wir folgen, auch wenn wir uns bei 
dieser Wegmarke in methodischer Hinsicht nicht der Psychoanalyse Freuds ver-
schreiben wollen. Unser Augenmerk oder besser: unsere Hellhörigkeit gilt dem 
Zusammenhang zwischen den leitenden Begriffen der Wiederholung, der Exis-
tenz und der Schrift, um die Bauart zwischen Text und Psyche zu verstehen. – 
Textleben: als chiastische Verwebung zwischen der Lebendigkeit des Textes und 
der Textur des Lebens. Derrida folgt einer präskripturalen Spur Freuds, um vor 
der Schrift die Spur als Theorem gegen jenen Logozentrismus griechischen 
Denkens zu wenden, bei dem die Schrift die Einheit zwischen Vernunft, Erfah-
rung, Wahrnehmung und Gedächtnis verbürgt. Die Schrift repräsentiert dabei 
die Präsenz des psychischen Lebens, welches als rationales aufgefasst wird. 
Denken und Schreiben stehen dabei in einem symmetrischen Abbildverhältnis, 
welches unter der Schirmherrschaft der Transparenz steht: Die Schrift macht die 

                                                           

9  Moshe Idel unternimmt in Alte Welten neue Bilder den bemerkenswerten Versuch, 

Derridas dekonstruktivistische Textauffassungen vom Tod des Autors und der Negati-

on des Textäußeren in den Kontext einer spezifischen Kabbala-Rezeption zu stellen, 

bei der sich Derrida an Scholem orientiert (vgl. Kap. 9, Jacques Derrida und die Kab-

bala). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 29 

Vernunft sichtbar. Derridas Dekonstruktion vollzieht sich an Freuds Bruch mit 
dem Paradigma dieser Transparenz. Dies bedeutet, dass einerseits die Transpa-
renz destruiert wird, um andererseits im Kontext einer noch zu umreissenden In-
transparenz das Denken neu zu konstruieren. Will heissen: Der Bruch geschieht 
als begriffliche Wendung und Verschiebung des Gedächtnisses. Im griechischen 
Verständnis scheint es eine Art direkte Kontaktstelle zwischen Geist und Ge-
dächtnis zu geben, um Denken sichtbar zu machen. Methodisch gesprochen: Auf 
dem Weg des Gedächtnisses kommen wir zum Ziel, dem Denken. Derrida folgt 
Freud bei jener Entgeisterung, bei welcher der Schirm schließt und das Ich im 
inzwischen fast sprichwörtlichen Sinne nicht mehr Herr im eigenen Haus sei. 

Dem Ich, das im Regen steht und im transzendentalen Sinne obdachlos gewor-
den ist, bläst nun ein rauer Wind entgegen. Dies ist jedoch nicht (wie Kritiker 
vorschnell meinen) – als Absage an den Geist zu verstehen, sondern als dessen 
Neuformierung unter anderen Vorzeichen, welches Derrida im einleitenden Epi-
taph als Respiration bezeichnete, um auf die aufbrechende Reise in Richtung des 
prophetischen Wortes zu verweisen. Es hat bloß dem erkenntnistheoretischen 
Subjekt den Atem verschlagen. Atemberaubend war dabei die Unterbrechung 
des Haupt(Weges). Wir wollen indes neuen Atem holen: wiederholen. Auch 
wenn zwischen Freuds Entwurf (1895) und der Notiz über den Wunderblock 

(1925) sich der Begriff des Gedächtnisses wendet und verschiebt, gilt es vorerst, 
sich in einem grundsätzlichen Sinne an die andere Luft zu gewöhnen. Die ent-
sprechenden klimatischen Denkverhältnisse werden wesentlich durch die Begrif-
fe Bahnung und Differenz geprägt. Entscheidend ist dabei die Wendung, dass das 
Gedächtnis selbst aus einem bahnbrechenden Prozess heraus als fundamental in-
transparente und indirekte Spur verstanden werden muss: 

 
Die Bahnung, die vorgezeichnete Bahn öffnet einen Leitungsweg. Das setzt aber eine ge-

wisse Gewalt und einen gewissen Widerstand gegen den Einbruch voraus. Der Weg ist 

unterbrochen, gebrochen, fracta, gebahnt. […] In der Differenz der Bahnungen besteht der 

wirkliche Ursprung des Gedächtnisses und somit des Psychischen. […] Die Spur als Ge-

dächtnis ist keine reine Bahnung, die man sich stets wieder in einer einfachen Präsenz an-

eignen könnte. Sie ist die unfassbare und unsichtbare Differenz zwischen den Bahnun-

gen.10  

 
Was sich hier anbahnt, ist eine sich eingrabende Vorschrift, die der Schrift ihre 
prinzipielle Nachträglichkeit vorschreibt. Dass man die Schrift nur nachtragen 
kann, hängt damit zusammen, dass das Gedächtnis dem Bewusstsein etwas zu-

                                                           

10  Derrida, Freud und der Schauplatz der Schrift, 308. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

trägt, es auf das Gedächtnis schiebt, indem es übergeht. Diese Bewegung des 
Übergangs wird bei Derrida zum Aufschub als Bewegung der Differenz reinter-
pretiert. Die dabei schiebende Kraft ist die Wiederholung, die als „Bahnungs-
vermögen“11 umschrieben wird. Die Wiederholung ist dabei „keine Umschrift, 
weil kein anderswo präsenter Text in der Gestalt des Unbewussten umgesetzt 
und übertragen werden musste“12. Oder: Die Wiederholung kann insofern als 
Umschrift aufgefasst werden, als sie um eine Lehrstelle und Lücke herum 
schreibt als deren Umschreibung. – Als nachhinkende Paraphrase, nicht Überset-
zung. Sozusagen als nach(zu)tragender Kommentar13. Das Textleben als Schau-
platz der Schrift lässt sich nun als Gewebe jener Bahnen verstehen, deren Bah-
nungsvermögen als „psychische Energie zwischen dem Unbewussten und dem 
Bewussten zirkuliert.“14 Das Zirkulieren deutet vertiefend auf das Motiv der 
Wiederholung als Übergang hin. Gleichzeitig handelt es sich um ein methodolo-
gisches Zirkeln, bei dem sich durch den Gang der Dekonstruktion und Psycho-
analyse die Bahn einer jüdischen Hermeneutik eröffnet, deren Perspektivierung 
ich an folgender Kommentierung Derridas zu Freud entwickeln will: 

 
Genauestens wäre also all das zu untersuchen, was Freud uns über die Kraft der Schrift als 

‚Bahnung‘ in der psychischen Wiederholung dieses ehemals neurologischen Begriffs zu 

denken gibt, was wir hier selbstverständlich nicht tun können: Eröffnung ihres eigenen 

Raums, Aufbruch, ein durch Widerstände hindurch geschlagener Weg, wegbahnender 

(rupta, via rupta) Bruch und Einbruch, gewaltsame Einschreibung einer Form, Nieder-

schrift einer Differenz in eine Natur oder Materie, die als solche nur in ihrem Gegensatz 

zur Schrift gedacht werden können. […] Wir denken hier […] an die wegbahnende Arbeit 

der Spur, die ihren Weg nicht durchläuft, sondern hervorbringt; an die Spur, die vor-reisst, 

an die Spur, die sich selbst ihren Weg bahnt. Die Metapher des gebahnten Weges, die in 

den Beschreibungen Freuds häufig vorkommt, steht stets mit dem Thema der ‚nach-

                                                           

11  Ebd., 309. 

12  Ebd., 323. 

13  Der Kommentar stellt eine Spur in der Bewegung der Wiederholung dar und wird 

mithin konstitutiv sein bei den in dieser Schrift begangenen Nebenwegen, indem das 

hierarchische Verhältnis zwischen dem primären Lauftext und dem sekundären Fuß-

notentext aufgeweicht wird; dies in Anlehnung an Derrida: „Merken wir an, dass 

,Nachtrag‘ in der Ordnung des Briefes ebenfalls einen genauen Sinn besitzt: es handelt 

sich um das Appendix, das Kodizill und das Post-scriptum. Der Text, den man präsent 

nennt, entziffert sich nur am unteren Rand des Blattes, in der Notiz oder im Post-

scriptum.“ (Ebd., 323f.) 

14  Ebd., 324. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 31 

träglichen (bzw. -tragenden) Verspätung‘ und mit der, auf die Vorwärtsbewegung eines 

Maulwurfs, auf das unterirdische Werk eines Eindrucks folgenden Rekonstitution des 

Sinns im Nachhinein in Verbindung. Sie hinterläßt eine wirkende Spur, die nie in ihrer 

Gegenwartsbedeutung, das heißt bewußt, wahrgenommen und erlebt wurde.15 

 
Die Vorwärtsbewegung des Maulwurfs scheint selbst untergründig Bezug zu den 
Ausführungen zum Midrasch zu nehmen. Diese Bewegung macht die Herme-
neutik im eigentlichsten Sinne radikal: Im wurzelhaften Graben16. Die dabei ent-
stehenden Gänge und Durchgänge bringen den Weg erst hervor und erwerben 
dadurch die wesentliche Qualität des Passierens und der Passage. Das Schaffen 
der Spur erschafft den Weg und aus dieser Wirkung heraus gilt es, sich der 
Wirklichkeit anzunähern. Die wirkende Spur ist konstitutiv für die Wirklichkeit 
– und für die Wirklichkeit der Schrift. Oder: Die Schrift wirkt als wirkende Spur 
und schafft Wirklichkeit. Nicht als ontologische Transparenz, sondern als Nie-
derschrift einer Differenz, die zur Schrift in einem Gegensatzverhältnis steht. 
Diese Spannung bedeutet für die vorliegende methodologische Reflexion, dass 

                                                           

15  Ebd., 326f. 

16  Dass es sich dabei um keine eindeutig freigelegte semantische Tiefenordnung handelt, 

sondern eher um eine Um- und Unordnung, deutet die Etymologie des Maulwurfs an: 

Der erste Teil des Kompositums hat erst über mehrere semantische Umschichtungen 

die Bedeutung Maul, Mund erhalten. Das althochdeutsche mūwerf steht in Beziehung 

zu den (alt)englischen Ausdrücken mūha, mūwa, mow und bedeutet Haufe und macht 

den Maulwurf zu einem Haufenwerfer. Mit Bezug auf die wühlend-grabende Bewe-

gung entsteht sozusagen ein Bedeutungshaufen, eine Menge oder ein Gemenge an 

Bedeutungen. Dieser Haufe selbst erfuhr eine weitere Umdeutung zu molt bzw. zum 

mul[t]wurf in der Bedeutung des Erdaufwerfers. (Vgl. den Eintrag ,Maulwurf‘, in Der 

digitale Grimm: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. Elekt-

ronische Ausgabe der Erstbearbeitung.) Diese Bewegung akzentuiert die ungeordnete 

Dynamik und nähert sich jener Differenz Derridas an, bei der Bedeutungen verscho-

ben werden. Einen Blick auf den zweiten Teil des Kompositums weist auf das Verb 

werfen und sättigt zusätzlich das bindende Bedeutungsspektrum zwischen dem Maul-

wurf und der Differenz: Das nominalisierte mittelhochdeutsche verwerfunge ent-

spricht dem Durcheinanderwerfen. In der Geologie handelt es sich um Verschiebun-

gen von Gesteinsschichten. Darüber hinaus können dramatische Verschiebungen oder 

Umwälzungen gemeint sein. Diese Ausführungen verdeutlichen letztendlich die kon-

stitutive Unschärfe der Vorwärtsbewegung des Maulwurfs bzw. den Gang des mi-

draschartigen Denkens: als versuchende Bewegung der anhäufenden Wiederholung. 

Dieser Unzahl wohnt ein genuin schöpferisches Element inne. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sich ein Element selbst in die Schrift einschreibt, indem es die Schrift durch- und 
unterwandert, sie hintergeht oder neutraler: sie stimmt. Die Stimme bahnt sich in 
der Schrift ihren Weg, dessen wirkende Spur für diese Arbeit leitend ist. Somit 
wären wir wieder am Anfang: Bereschit. Das schöpferische Moment wird selbst 
zur methodischen Spur, die sich der Gegenwartsbedeutung entzieht. Ohne Derri-
da forciert theologisieren zu wollen, wird die judaistische Perspektivierung spur- 
und spürbar, wenn wir uns folgendes Widerfahrnis zwischen Moses und Gott ins 
Gedächtnis rufen, bzw. stimmlich spuren:  

 
Nun – 

habe ich doch Gunst in deinen Augen gefunden, 

gib mir doch zu erkennen 

deinen Weg, 

erkennen will ich dich, 

damit ich eine Gunst in deinen Augen finde: 

sieh, 

dein Volk ja ist dieser Stamm. 

Er aber sprach: Ginge mein Antlitz mit, ruhige ich dich? 

Er sprach zu ihm: 

Geht dein Antlitz nicht mit, 

bring von hier uns nimmer hinauf! 

Woran denn würde erkannt, 

dass ich Gunst in deinen Augen gefunden habe, 

ich und dein Volk? 

nicht einzig, wann du mit uns gehst 

und wir ausgesondert sind, 

ich und dein Volk, 

von allem Volk, das auf dem Antlitz des Bodens ist? 

Er sprach zu Mosche: 

Ich will auch diese Rede, die du redetest, tun, 

denn Gunst in meinen Augen hast du gefunden, 

mit Namen habe ich dich erkannt. 

Er aber sprach: 

Lasse mich doch deine Erscheinung sehen! 

Er sprach: 

Ich selber will vorüberführen 

all meine Güte 

an deinem Antlitz, 

ich will ausrufen 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 33 

den Namen 

vor deinem Antlitz: 

daß ich begünstige, wen ich begünstige, 

daß ich mich erbarme, wes ich mich erbarme. 

Er sprach: 

Mein Antlitz kannst du nicht sehen, 

denn nicht sieht mich der Mensch und lebt. 

Er sprach: 

Hier ist Raum 

bei mir, 

du stellst dich auf den Fels, 

es wird geschehn: 

wann meine Erscheinung vorüberfährt, 

setze ich dich in die Kluft des Felsens 

und schirme meine Hand über dich, 

bis ich vorüberfuhr. 

Hebe ich dann meine Hand weg, 

siehst du meinen Rücken, 

aber mein Antlitz wird nicht gesehn.17 

 
Leitmotiv und -begriff dieser Passage bildet das Antlitz Gottes, welches Moses 
ansichtig zu werden wünscht, um den Weg Gottes zu erkennen. Um Gott als 
Zielobjekt des Erkennens intentional zu erfassen, bzw. zu vergegenwärtigen. 
Moses wird jedoch mit der Ausweglosigkeit dieser Seh-Logik konfrontiert, in-
dem es im Sinne Kafkas keinen Weg, sondern nur das Zögern gibt. Die Verzöge-
rung lässt sich nun als jene Verzögerung der Bedeutung verstehen, die sich als 
wirkende Spur konstituiert: indem Gott wortwörtlich passiert (es wird gesche-
hen) und einen Übergang (vorüberfährt) prinzipieller Nachträglichkeit schafft. 
Nur der Rücken zeigt sich in der verrückenden Verschiebung des transparenten 
Gegenwartsinns zu einem hörenden Verstehen: Im Passieren wird die Stimme 
Gottes als das Andere der Schrift – als das Andere schlechthin – vernehmbar. 
Das Nach-Tragen ist ein Auf-Schieben und konstituiert so den entscheidenden 
methodisch-begrifflichen Punkt der Differenz-Bewegung, indem es das Antlitz 
zur hebräischen Bedeutung18 rückt: פנים (Panim). Das Graben in diesem Wort 

                                                           

17  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 248f. 

18  Barbara Honigmann betont die Unfassbarkeit, die dem Gesicht eingeschrieben ist und 

damit verbunden zu einem fundamentalen Verständnis eines intersubjektiven Ethos 

führt: „Im Hebräischen gibt es eine Eigentümlichkeit, das Wort Gesicht betreffend. Es 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

führt uns zur entscheidenden Verbform bzw. zur Bewegung לפנות (lifnot), das 
wenden bedeutet und die tiefe Ethik der Spur impliziert. Der Andere ist das Ge-
sicht, dem ich mich zuwende, ohne es zu begreifen. Es führt kein Weg zum An-
deren, sondern nur eine Spur. Im Kontext von Jeschaja 40,3 gibt es einen bemer-
kenswerten Satz, in dem diese Tiefendimension der Spur sich mit Derridas Bah-
nung verschränkt:  דרך ה פנוקול קורא במדבר'  (Kol koreh bamidbar panu derech 
Hashem). Hirsch übersetzt: Jetzt aber ertönt der Ruf: Hinein in die Wüste! Bahnt 
den Weg Gottes.19 Oder: An Stelle der Methode wird nun ein Weg frei für die 
Bahnungen im Sinne der Schriftspuren. Den Weg hervorbringen ist als dieser 
Wendepunkt echtes Passieren, indem sich Gott ereignet und als Spur den Men-
schen angeht. Dieser Zugang der Betroffenheit schafft Bedeutungsstrukturen, die 
es nicht zu definieren, aber zu umschreiben gilt. 

Dabei wird nicht nur der Weg der Methode geräumt, um eine radikale Her-
meneutik zu bahnen, sondern um gleichzeitig einer deutenden Spur zu folgen, 
die als solche zum Sinnbild der Schrift wird: der Schrift als Spur und der damit 
verbundenen existenziellen Bahnung der Gedächtnisspur, die Freud als psychi-

                                                           

leitet sich dort nicht, wie in den meisten indoeuropäischen Sprachen, von „sehen“, 

sondern vom Verb ‚drehen‘, ,sich wenden‘, ab und kommt nur als Pluraletantum vor, 

als ob es gar kein einzelnes Gesicht geben könnte, sondern immer nur eine Mehrzahl 

von Gesichtern. Diese Eigentümlichkeit der Wortbildung soll vielleicht der Tatsache 

Ausdruck geben, dass ein Gesicht nicht nur sieht, sondern auch gesehen wird, dass 

Gesichter sich einander zuwenden oder voneinander abwenden, in einer ständigen 

Bewegung zwischen Annäherung und Entfernung verbunden sind, in der sie sich ihrer 

Verletzlichkeit und Vergänglichkeit bewusst werden, aber auch ihrer Ebenbildlichkeit 

mit Gott, die sich vielleicht in der Einzigartigkeit jedes der vielen Gesichter aus-

drückt.“ (Honigmann, Das Gesicht wieder finden, 137) In der jüdischen Liturgie tritt 

die Leitmetapher des Gesichts für die Beziehung zwischen Mensch und Gott wieder-

holt auf. So heisst es beim priesterlichen Segen:  ְ ִ וְ  'ך הכְ רֶ בָ י ָ  .�רֶ מְ שְׁ י . �נֶ יחֻ וִ  י�לֶ יו אֵ נָ פָ  'ה ראֵ י

 ִ ָ וְ  ,י�לֶ יו אֵ נָ פָּ  'א השָׂ י .םלוֹשָ  �ם לְ שֵׂ י  Der Ewige segne und behüte dich. Der Ewige lasse dir 

Sein Antlitz leuchten und lasse dir Gnade finden. Der Ewige wende sich dir verzei-

hend zu und gebe dir Frieden. Im Achtzehngebet erscheint die Passage: נו לָ כֻּ  ,ינובִ נו אָכֵ רְ בָּ 

,נולָ  תָּ תַ נָ  י�נֶ ר פָּ אוֹי בְּ כִּ , י�נֶ ר פָּ אוֹד בְּ חָ אֶ כְּ  . Segne, unser Vater, uns alle zusammen mit dem 

Licht Deines Angesichtes; denn im Lichte Deines Angesichtes gabst Du uns […]. Und 

im Psalm 27, den man von Anfang des Monats Elul bis Hoschana Rabba sagt, 

steht:  ,Suchet mein Antlitz! Dein Antlitz  ינִ מֶ מִ  י�נֶ ר פָּ תֵ סְ ל תַ אַ .שקֵ בַ אֲ  'ה י�נֶ פָּ  תאֶ  ,ינָ שו פָּ קְ בַּ 

Ewiger, suche ich. Verbirg dein Antlitz nicht vor mir [...]. (Siddur Schma Kolenu, 22, 

362, 372) 

19  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Dewarim, 672f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 35 

sche Wiederholung versteht. Die Schrift als Spur ist selbst ein Ereignis und be-
deutet in ihrem Vorüberfahren das, was den Text bewegt. Insofern wird einer 
Textur Raum gegeben, bei der die Schrift nicht die Vernunft sichtbar, sondern 
die grabende Stimme hörbar macht. Dieses Drama bildet den Schauplatz beweg-
ter Schrift: Als Akt des Schreibens, der sich seiner Rück-Seite verschreibt und 
eine Poetologie ins Zentrum rücken lässt: Die Geste des Schreibens als Schreib-
weise verstanden, bringt ein philosophisches Denken als spezifische Wissens-
form20 hervor. Die eigenartige Verflechtung von Form und Inhalt geschieht da-
bei aus dieser Textbewegung heraus. Ihre Inszenierung im Sinne ihrer Darstel-
lungsform zeigt sich in der Gestalt der Wiederholung: als Poetologie der Wie-
derholung. Die vorliegende Arbeit sucht drei Figuren der Wiederholung auf, um 
entsprechende Konfigurationen in ihren Bahnungen zwischen Kierkegaard und 
jüdischen Denkern freizulegen. Die Wahlverwandtschaft bildet dabei den Be-
weggrund: das Motiv. Insofern wird nun auch die Bedeutung des Untertitels die-
ser Arbeit akzentuiert: Kierkegaard passiert jüdisches Denken meint mehr als 

                                                           

20  In diesen Kontext passt Joseph Vogls Ausdruck einer Poetologie des Wissens. Wis-

sensformen stehen dabei in einem innersten Zusammenhang mit den Darstellungsfor-

men. In Vogls Studie geht es um die Art und Weise der Verknüpfung zwischen litera-

rischen und polit-ökonomischen Texten. Die entsprechende Diskursivität speist sich 

aus einem Zwischen von Literatur und Wissen, im Auslegen einer spezifischen Textur. 

Vogl entwickelt folgende Perspektive in Anlehnung an Deleuze und Foucault, die ich 

im Rahmen meiner Arbeit fruchtbar machen will: „Die Konjunktion von ,Literatur‘ 

und ,Ökonomie‘ verfolgt hier vielmehr den Zweck, das Wissenssubstrat poetischer 

Gattungen und die poetische Durchdringung von Wissensformen aufeinander zu be-

ziehen und beide damit im Milieu ihrer Geschichtlichkeit festzuhalten. Es sei dabei an 

eine Bemerkung erinnert, die Gilles Deleuze einmal mit Blick auf Foucaults Arbeiten 

gemacht hat: „Das Wesentliche besteht nicht in der Überschreitung der Dualität Wis-

senschaft-Poesie […]. Es liegt in der Entdeckung und Vermessung jenes unbekannten 

Landes, in dem eine literarische Fiktion, eine wissenschaftliche Proposition, ein all-

täglicher Satz, ein schizophrener Unsinn usw. gleichermaßen Aussagen sind, wenn-

gleich ohne gemeinsames Maß, ohne jede Reduktion oder diskursive Äquivalenz. Und 

dies ist der Punkt, der von den Logikern, den Formalisten und den Interpreten niemals 

erreicht worden ist. Wissenschaft und Poesie sind gleichermaßen Wissen.“ (Deleuze, 

Foucault, 34.) „Was hier in den Blick genommen werden soll, ist die Konfiguration 

eines Wissens, das weder in den Disziplinen und Wissenschaften aufgehoben ist noch 

bloß lebensweltlichen Charakter besitzt, das vielleicht vorbegrifflich, aber nicht vor-

diskursiv ist, das verstreut und zusammenhängend zugleich erscheint und die diversen 

Textgattungen und Diskurse durchquert.“ (Vogl, Kalkül und Leidenschaft, 14f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ein christlich-jüdischer Dialog. Der Mehrwert lebt von der schöpferischen Bah-
nungen, von den entstehenden Spuren und Schnittstellen; letztendlich von den 
Übergängen, die sich aus der gegenseitigen Färbung des aktiven und passiven 
Moments der Passage ereignen. 

In Anlehnung an Rorty verfolgen wir eine bildende Philosophie, die sich 
durch ihre Schreibweise und der inhärenten Wissensform ausbildet. Als Leitbild 
dient uns erneut Paul Klees Hauptweg und Nebenwege; über das Methodische 
hinausgehend wirkt das Bild wie ein Teppich mit einem Muster, die einander 
durchqueren und dadurch eine verquer-verspielte Textur ausbilden, indem ein 
Wissen die verschiedenen Textgattungen und Diskurse durchquert. Die Kehre 
dieser Quere hat ihr Bewenden in einer Textbewegung, die zwischen Philoso-
phie, Theologie und Literatur Übergänge stiftet und im Sinne von Vogl eine Poe-
tologie des Wissens schafft. Das Passieren21 der Schrift verschreibt sich dabei 
dem Anderen als ein Einschreibeverfahren. Als eine Art von Text-Teppich, den 
wir im Rahmen eines poetologischen Vorspiels knüpfen wollen, um die Bauart 
zwischen Text und Psyche besser zu verstehen. Wir folgen dabei der ausserge-
wöhnlichen Bauweise des Stiftszelts, um von der radikalen Hermeneutik zur bil-
denden Philosophie überzugehen, um ein Denken zu bewohnen, das mit dem 
Bau des ganzen Daseins: als Dasein im Ganzen – zusammenhängt. 

                                                           

21  Im Zusammenhang mit der bereits verwendeten Metaphorik des Reisens und der neu-

en Landschaft bewegt sich auch ein kulturwissenschaftliches Paradigma, das Mieke 

Bal als Travelling Concept versteht (vgl. dazu: Bal, Travelling Concepts in the Huma-

nities). Der Diskurs entsteht im Hin- und Herreisen zwischen unterschiedlichen Dis-

ziplinen und Kulturen. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.  Poetologisches Vorspiel:  

Die Sprache – ein Teppich  

 
„Die Sprungfeder in dem ganzen ungeheuren Bau des Daseins, 

und die Sprungfeder, durch die wieder jedes kleine Glied (wie ein 

Ring in der Kette) eingeordnet ist in das Ganze, ist: die Persön-

lichkeit; alles ist Persönlichkeit – (in der Welt der Natur), jeder 

ist Persönlichkeit (in der Welt des Geistes). Und dann hat man 

die Persönlichkeit abgeschafft. Gott ist unpersönlich geworden, 

alle Mitteilung ist unpersönlich, – und hier besonders die beiden 

furchtbarsten Unglücke, die im Grunde die Hauptkräfte der Un-

persönlichkeit sind: die Presse – und die Anonymität.“ 

SØREN KIERKEGAARD, DIE TAGEBÜCHER 

 
 
 

Der springende Ein- oder Ausgangspunkt von Kierkegaards Sprungfeder – das 
Punctum saliens – im Ganzen des Daseinsbaus ist die Persönlichkeit in ihrer 
wortwörtlichen Wiederholung und vor allem als psychische Wiederholung, als 
Text-Bau. Der Bau erinnert wiederholt an den Maulwurf, der durch sein Graben 
und Wenden die spurenden Gedanken-Gänge und verkettenden Assoziationen 
schafft, um einen Denkraum zu beschreiten und zu bewohnen. Neben dem kon-
stitutiven Element der Spur geht es jedoch auch um eine Art der Sinnstiftung 
durch Zusammenhang, bzw. wie die Ringe in der Kette zusammengehängt wer-
den, um mit dem Ganzen eine existenzielle Verbindung einzugehen. Dieses 
Band ist nur im Kontext der Persönlichkeit möglich, abseits einer metaphysi-
schen Totalität oder totalitären Metaphysik. Denn die Sprungfeder befindet sich 
im und nicht über dem Bau, um aus dem Innern ein Spannkraft zum Aussen des 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Andern als Gesamt- und Lebenszusammenhang1 einer personalen Sphäre zu ge-
nerieren. Das Bauen selbst erzeugt diese Spannung, um das – nach Vogl – ver-
streut und zusammenhängende Wissen aufscheinen zu lassen. Dabei handelt es 
sich um die Konjunktion von ,Literatur‘, ,Philosophie‘ und ,Theologie‘, wobei 
das Und eben nicht additiv, sondern vermengend durchdringend wirkt; dies ei-
nerseits ganz im Sinne des lateinischen texere: womit die erbauende Tätigkeit 
des Webens, Flechtens und des kunstvollen Zusammenfügens gemeint ist. Auf 
den schöpferischen Punkt hin, der von den Logikern, Formalisten und Interpre-
ten eben niemals erreicht worden ist. Es ist der springende und auch wunde 
Punkt einer Öffnung, in der die sammelnde Stimme der Persönlichkeit vernom-
men wird, wenn man sich dem Nullpunkt (erneut) annähert. In Anlehnung an 
Kandinsky setze ich das beginnende Kreisen fort: 

 
Der geometrische Punkt ist ein unsichtbares Wesen. Er muss also als ein unmaterielles 

Wesen definiert werden. Materiell gedacht gleicht der Punkt einer Null. In dieser Null sind 

aber verschiedene Eigenschaften verborgen, die „menschlich“ sind. In unserer Vorstellung 

ist diese Null – der geometrische Punkt – mit der höchsten Knappheit verbunden, d.h. mit 

der grössten Zurückhaltung, die aber spricht. So ist der geometrische Punkt in unserer 

Vorstellung die höchste und höchst einzelne Verbindung von Schweigen und Sprechen.2 

 
Diese ästhetische Sprungfeder enthält eine dialektische Spannung, die nun end-
lich zum Andererseits der latinisierten Textur führt: Zur religiösen Verbindung 
zwischen Mensch und Gott, die ebenfalls als eine zwischen Schweigen und 
Sprechen verstanden werden kann. Mit Blick auf das biblische Narrativ zum Bau 
des Stiftszelts wird die Verbindung gerade durch dieses Bauen generiert. Nähe 

                                                           

1  Volker Gerhard unternimmt den Versuch, im Rahmen einer rationalen Theologie sich 

dem Göttlichen anzunähern, indem er den Begriff des Ganzen als einen Leitbegriff 

bedenkt und – beglaubigt. Der Sinn geht dabei auf eine Art und Weise aufs Ganze, 

wodurch die Idee einer bildenden Philosophie verstärkt wird: „Im Sinnbegriff liegen 

verschiedene Bedeutungsschichten neben- und übereinander, die eine beträchtliche 

Reichweite haben. Es sind physiologische, soziale, affektive, logisch-semantische und 

intellektuelle Momente, die es ermöglichen, im Sinn das Bindungs- und Bildungsmit-

tel zu erkennen, das den Menschen auf seine Weise mit allem verknüpft, was für ihn 

Bedeutung haben kann. So kommt es zu einem fließenden Übergang in die Dimension 

des religiösen Sinns, in dem die gleichermaßen epistemische wie emotionale Verbin-

dung des Individuums mit dem Ganzen seines Daseins gesucht wird.“ (Gerhard, Der 

Sinn des Sinns: Versuch über das Göttliche, 28) 

2  Kandinsky, Punkt und Linie zu Fläche, 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


POETOLOGISCHES VORSPIEL | 39 

wird erschaffen, indem Gott sich selbst in höchster Knappheit verdichtend ver-
knappt, um seine Gegenwärtigkeit zu bezeugen, bzw. dem Stiftszelt einzuwoh-
nen: Der hebräische Ausdruck משכן (Mischkan; Stiftszelt) steht in etymologi-
scher Verbindung mit der שכינה (Schechina; Einwohnung Gottes) und dem ent-
sprechenden Verb שכן (schachan; wohnen). Der entsprechende Bau als poetolo-
gische Folie verstanden, impliziert eine Schrift, die sich als Spur der Gegenwart 
Gottes annähert; in der Anbindung an seine Stimme, die als Schauplatz der 
Schrift von den bindenden Elementen lebt. Insbesondere vom Teppich, der in 
seinen Verknüpfungen nicht nur von den Nebenwegen erzählt, sondern selbst ein 
narratives Urmuster eines wuchernden Textes darstellt; eines Textes, der sich 
ausbreitet und zu unendlichen Kontexten ausweitet, indem er die (Bedeutungs)-
Muster variiert, verändert, bereichert – wiederholt. Nochmals auf Derrida rekur-
rierend, bildet Klees Zusammenspiel von Hauptweg und Nebenwegen eine Wie-
derholungsstruktur, die Derrida als Iteration bezeichnet:  
 
Das ist mein Ausgangspunkt: Keine Bedeutung läßt sich außerhalb eines Kontextes festle-

gen, aber kein Kontext läßt Sättigung zu. Das ist für mich keine Frage des substantiellen 

Reichtums, des semantischen Vorrats, sondern der Struktur, und zwar der Struktur des 

Rests oder der Iteration. […] Künftig wäre dieser „Text“ kein abgeschlossener Schriftkor-

pus mehr, kein mittels eines Buchs oder mittels seiner Ränder eingefaßter Gehalt, sondern 

ein differentielles Netz, ein Gewebe von Spuren, die endlos auf anderes verweisen, sie auf 

andere differentielle Spuren beziehen. Der Text entgrenzt sich also, ertränkt jedoch nicht 

alle Grenzen, die man ihm bislang zugesprochen hat, […].3 

 
Bedeutung bei diesem Ausgangs- oder Anfangspunkt situiert sich im ambivalen-
ten Raum zwischen den Texten, da die Bedeutung einerseits auf Kontext ange-
wiesen ist, andererseits ein Text nicht gesättigt ist. Dieser Rest generiert den 
Mehrwert und produziert Bedeutung durch die strukturelle Lücke einer ungesät-
tigten Leerstelle im Netz der Spuren. Der zentrale Begriff der Intertextualität 
wird mithin aus der Enge poststrukturalistischer Theorie befreit, um sich zu einer 
Methodologie der Wiederholung zu erweitern: So wie der Ausdruck der Iteration 
durch das lateinisch geprägte iteratio auf die Wiederholung verweist, wird diese 
nun sogar wegweisend, als iter Weg bedeutet. Für das konstellative Verfahren 
dieser Arbeit bildet Derridas Gewebe als Textur verstanden die intertextuelle 
Methode, um im ganzen ungeheuren Bau des Daseins die Sprungfeder zu span-
nen. Die Spannkraft dieser Sprungfeder entspringt gerade der unendlichen Ver-
weisstruktur, die sich aus judaistischer Perspektivierung gleichzeitig auf die kon-

                                                           

3  Derrida, Gestade, 127, 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

zentrische Verdichtung der Spur Gottes beziehen lässt; dies im Sinne einer le-
bendigen Textur verstanden, die sich narrativ als poetologische Iteration – als 
Spurengewebe – vergegenwärtigt: 

 
Und die Wohnung mache 

aus zehn Teppichen 

von gezwirntem Byssus, Hyazinth, Purpur und Karmesin, 

mit Cheruben, in Planwirkers Machweise, sollst du sie machen. 

Die Länge des einzelnen Teppichs achtundzwanzig nach der Elle, 

die Breite vier nach der Elle, 

des einzelnen Teppichs, 

Ein Maß sei für alle Teppiche. 

Fünf der Teppiche seien geheftet jeder an seine Geschwister 

und fünf Teppiche geheftet jeder an sein Geschwister. 

Mache hyazinthene Schleifen 

In dem Saum des einen Teppichs, beim Ende an der Heftung, 

und so mache an dem Saum des Endteppichs an der andern Verheftung. 

Fünfzig Schleifen mache an dem einen Teppich 

und fünfzig Schleifen mache am Ende des Teppichs, der an der andern Verheftung ist, 

aufnehmend die Schleifen, jede ihr Geschwister.  

Mache fünfzig goldne Spangen 

und hefte die Teppiche jeden an sein Geschwister mit den Spangen.  

So sei die Wohnung eins.  

Mache auch Teppiche von Ziegenhaar zu einem Zelt über der Wohnung, 

elf Teppiche mache sie. 

Die Länge des einzelnen Teppichs dreißig nach der Elle, 

die Breite vier nach der Elle, 

des einzelnen Teppichs, 

Ein Maß sei für die elf Teppiche. 

Verhefte fünf der Teppiche besonders 

und sechs der Teppiche besonders, 

den sechsten Teppich aber dopple ein, dem Angesicht des Zeltes zu. 

Mache fünfzig Schleifen im Saum des einen Teppichs, des endenden, an der Heftung, 

und fünfzig Schleifen im Saum des anderen Heftungsteppichs. 

Mache eherne Spangen, fünfzig, 

bringe die Spangen in die Schleifen und verhefte das Zelt: 

Es werde Eines. […] 

Mache Gewänder der Heiligung für Aharon deinen Bruder 

zu Ehrenschein und zu Zier. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


POETOLOGISCHES VORSPIEL | 41 

Rede also du zu allen Herzens Weisen, 

wen ich mit Geist der Weisheit füllte, 

dass sie die Gewänder Aharons machen, 

ihn zu heiligen, dass er mir priestere. 

Dies sind die Gewänder, die sie machen sollen: 

Gewappen und Umschurz, und Mantel, 

Leibrock in Flechtmusterwerk, 

und Kopfgewind und Schärpe. 

So sollen sie machen Gewänder der Heiligung 

für Aharon deinen Bruder und seine Söhne, 

dass er mir priestere. 

Sie also sollen nehmen das Gold, den Hyazinth und Purpur, Karmesin und gezwirnten 

Byssus, 

in Planwirkers Machweise. 

Ein Paar anheftbarer Achseln habe er nach seinen beiden Seitenenden hin 

und es soll angeheftet werden. 

Das Gewirk seiner Umschürzung, das an ihm ist, 

sei nach seiner Machweise, aus ihm, 

Gold, Hyazinth und Purpur, Karmesin und gezwirnter Byssus. 

Nimm die zwei Beryllsteine  

und stich auf sie die Namen der Söhne Jisraels, 

sechs von ihren Namen auf den einen Stein, 

und die Namen der sechs übrigen auf den andern Stein, 

nach ihren Zeugungen. 

In Steinschneiders Machweise, Siegelstich, 

sollst du die beiden Steine stechen, 

nach den Namen der Söhne Jisraels, 

in goldne Geflechte gefasst sollst du sie machen. 

Setze die beiden Steine auf die Achseln des Umschurzes, 

als Steine des Gedächtnisses für die Söhne Jisraels, 

Aharon trage ihre Namen vor IHM 

auf seinen beiden Achseln, 

zum Gedächtnis. 

Mache Geflechte von Gold 

und zwei Kettchen von reinem Gold, 

als Schnürungen mache sie, in seilartiger Machweise, 

und gib die Seilkettchen an die Geflechte.4 

                                                           

4  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 222f., 227f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Diese verflochtene poetologische Struktur versammelt sich zu einem dichten-
(den) Gedanken im Sinne eines vergegenwärtigenden Gedächtnisses. In der bin-
dend-verbindenden Dynamik lebendigen Wissens scheint sich in dieser Szene 
gleichzeitig der theoretische Ansatz der Intertextualität als Methodologie und 
Poetologie der Wiederholung zu verlebendigen, um ein spezifisches Denken zu 
bewohnen, welches Kierkegaard als Vorwärtserinnern umschreibt. Der bündeln-
de Brennpunkt dieser Verflechtung liegt gerade in den sich wiederholenden 
Ausdrücken -Mishbezot; Ge) משבצות .bzw (Tashbez; Flechtmusterwerk)  תשבץ

flecht), die mit dem Verb לשבץ (leshabez; gemäß einem Muster anordnen, um-

fassen) in Verbindung gebracht werden können. Diese poetologische Rahmung 
lässt sich auf semantisch-gedanklicher Ebene gleichzeitig mit dem Verb לקבץ 
(lekabez; sammeln, einsammeln, versammeln) assoziieren, was die verknüpfende 
und letztlich sinnstiftende Qualität eines Brennpunktes auf den Punkt bringt bzw. 
zur Pointe erhebt5. Mit Blick auf Jan Assmann kristallisiert sich in der Spannung 
im Bau eines Ganzen einerseits die Bedeutung im Zusammenspiel zwischen 
Schrift und persönlicher Existenz. Andererseits deutet sich eine Spannweite an, 
welche die Sphäre persönlicher Existenz sprengt und neben dem religionsphilo-
sophischen Muster der Transzendenz ein kulturelles Grundmuster prägt, das 
Assmann als kulturelles Gedächtnis bezeichnet: Persönliche Sinnstiftung ver-
webt sich mit Kulturstifung, wobei der Bau des Stiftszelt die architektonische 
Leitmetapher darstellt. Der entscheidende Spannungsbogen liegt dabei in der di-
alektischen Grundspannung, die das Geheimnis der Wiederholung aus dem 
brennenden Nullpunkt heraus entspinnt und spannt. Unsere Aufgabe wird sein, 
diesen Fäden nachzuspüren, um uns im Sinne Assmanns entlang den Spuren der 
konnektiven Struktur zu bewegen. Dabei steht aber keine Kulturtheorie6 im Vor-

                                                           

5  Die Metapher der Erhebung kulminiert liturgisch in der Schmone Essre im Abschnitt 

zur Sammlung der Zerstreuten. Da fließt die Vorwärtsbewegung der Erinnerung mes-

sianisch über, indem das Galut überwunden wird: לְקַבֵּץ  וְשָׂא נסֵ, תְקַע בְּשוֹפָר גָדוֹל לְחֵרותֵנו

מְקַבֵּץ נדְִחֵי עַמוֹ ישְִׂרָאֵל, בָּרו. אַתָה ה'. וְקַבְּצֵנו יחַַד מֵאַרְבַּע כַּנפְוֹת הָאָרֶץ ,גָלֻיוֹתֵנו  Blase in das grosse 

Horn zu unserer Befreiung, erhebe die Fahne, um unsere Zerstreuten zu sammeln, 

und sammle uns ein von den vier Enden der Erde. Gelobt seist Du, Ewiger, der die 

Verstossenen Seines Volkes Jisrael sammelt (Siddur Schma Kolenu, 152f.). 

6  Assmann unterscheidet zwischen ritueller und textueller Kohärenz; dabei wird ein 

Schriftverständnis umrissen, das den Raum einer Kultur fundamental rahmt: „Alle Ri-

ten haben diesen Doppelaspekt der Wiederholung und der Vergegenwärtigung. Je 

strenger sie einer festgelegten Ordnung folgen, desto mehr überwiegt der Aspekt der 

Wiederholung. Je größere Bedeutung sie der einzelnen Begehung einräumen, desto 

mehr steht der Aspekt der Vergegenwärtigung im Vordergrund. Mit diesen beiden Po-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


POETOLOGISCHES VORSPIEL | 43 

dergrund, sondern eine spezifische Denk- und Schreibweise, die sich aus der 
Bewegung der Wiederholung ergibt, wobei das existenzielle Spannungsverhält-
nis zwischen subjektiver Freiheit und objektivem Ordnungsgefüge in unter-
schiedlichen Konstellationen konstitutiv ist und mithin das Gelände(r) für den 
Schauplatz und Spielraum der Schrift bildet – um den brennenden Nullpunkt7 
herum, der die dialektische Feder leidenschaftlich spannt, und in den Sog eines 
schöpferischen Dispositivs des (kierkegaardschen) Sprungs gerät. Die dabei wir-
kende Anziehungskraft oder der vorhandene Magnetismus macht die entspre-
chende Erotik aus, welche nun die etwas zwielichtige Kapitelüberschrift als poe-
tologisches Vorspiel ins richtige Licht zu rücken vermag: Als durchwirkende 
Wirkung zwischen ästhetischen, ethischen und religiösen Spuren. Was hier an 
Bedeutung im Eingangsbereich durchgespielt und präfiguriert wurde, markiert 
gleichzeitig das Zwischen eines vorbereitenden Paratextes als Übergangszone8; 
sozusagen auf der Schwelle zu den Durchgängen stehend, in denen Kierekegaard 
jüdisches Denken passiert. Als Übergang vergegenwärtigen wir uns einen Tage-

                                                           

len ist der Spielraum einer Dynamik umrissen, innerhalb dessen die Schrift für die 

konnektive Struktur von Kulturen bedeutsam wird.“ (Assmann, Das kulturelle Ge-

dächtnis, 17f.) 

7  Dieser wunde Punkt oder Brennpunkt kann im Sinne von Roland Barthes mit dem 

punctum assoziiert werden. In Roland Barthes Schrift Die helle Kammer wird das 

punctum vom studium abgesetzt, um eine philosophische Theorie der Photographie zu 

umreißen. Während das studium benennbare Koordinaten von Kultur, Gesellschaft 

und Geschichte impliziert, verweist das punctum auf ein bestechendes Detail, das sich 

begrifflich nicht einfangen lässt, aber das Bild essenziell prägt. Der Punkt verletzt; er 

wird zum springenden und wunden Punkt. Dieses Muster lässt sich auch für eine 

Textbewegung fruchtbar machen, bei der es einen wunden Punkt gibt, der den Text 

antreibt und prägt, aber sich nie restlos in begrifflichen Koordinaten auflösen lässt: 

„Das zweite Element durchbricht (oder skandiert) das studium. Diesmal bin nicht ich 

es, der es aufsucht (wohingegen ich das Feld des studium mit meinem souveränen 

Bewußtsein ausstatte), sondern das Element selbst schießt wie ein Pfeil aus seinem 

Zusammenhang hervor, um mich zu durchbohren. Ein Wort gibt es im Lateinischen, 

um diese Verletzung, diesen Stich, dieses Mal zu bezeichnen, das ein spitzes Instru-

ment hinterläßt; dieses Wort entspricht meiner Vorstellung um so besser, als es auch 

die Idee der Punktierung reflektiert und die Photographien, von denen ich hier spre-

che, in der Tat wie punktiert, manchmal geradezu übersät sind von diesen empfindli-

chen Stellen; und genau genommen sind diese Male, diese Verletzungen Punkte.“ 

(Barthes, Die helle Kammer, 35f.) 

8  Vgl. Wirth, Paratext und Text als Übergangszone. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

bucheintrag Kierkegaards, der einerseits weiter am Geflecht dichtet und anderer-
seits den Zuhörer auf Entscheidendes für die Durchgänge einstimmt. Was dabei 
auf die Situation des Vortrags bezogen wird, lässt sich gleichzeitig auf unsere 
Arbeit der Durchgänge übertragen: 

 
Der Vortrag wird versuchen, alles so weit wie möglich gegenwärtig zu machen, Ihnen 

womöglich den Eindruck zu verschaffen, dass Sie zu gleicher Zeit die entgegengesetztes-

ten Gedanken haben. Er wird deshalb nicht die Gleichmäßigkeit des strengeren Katheder-

vortrags haben, der einen bestimmten Platz findet, an dem jedes einzelne abgehandelt 

wird, über welches dann weder vorher noch später wieder gesprochen wird. Nein[,] der 

Vortrag wird ständig, wenn ich so sagen darf, geplagt sein an eine Erinnerung an das, was 

an anderen Punkten gesagt worden ist; die Reflexionen werden ständig die Berechnung 

durchkreuzen, um an das Zurückgelegte und das Kommende zu erinnern, und womöglich 

den Eindruck aufrechtzuerhalten, dass alles zugleich gegenwärtig ist, was zwar in gewis-

sem Sinne mehr als der gewöhnliche Kathedervortrag dazu beitragen kann, den Zuhörer 

aufmerksam zu halten, was ihn auch stören und ermüden, zuweilen beinahe zornig ma-

chen kann. Ich habe natürlich nicht die Absicht, in einem fort dabeizubleiben, alle einzel-

nen Gedankenbestimmungen tumultuarisch oder kaleidoskopartig ineinander zu vermen-

gen, so daß nicht in der Abfolge die Stelle käme, wo jede einzelne Gedankenbestimmung 

ihre genauere und ausführlichere Entwicklung fände; meine Absicht ist lediglich, daß je-

der Punkt womöglich das Gepräge dessen trägt, was an den anderen Punkten gesagt wor-

den ist – alles, um womöglich unablässig die Gleichzeitigkeit des Gegenwärtigen zustande 

zu bringen.9 

 

                                                           

9  Kierkegaard, Die Tagebücher II, 119f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zweiter Teil: 
Durchgänge 
 
 

Abbildung 2: William Turner: Light and Colour (Goetheʼs Theory) – the 

Morning after the Deluge – Moses Writing the Book of Genesis (1843).  

Tate Britain 

©Creative Commons CC-BY-NC-ND 3.0 (Unported) licence 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Erster Gang:  

  Der Mensch versteckt sich vor Gott 

 Der Sündenfall – Aufbrechende Personalität bei  

Søren Kierkegaard und Joseph B. Soloveitchik 

 
„Die Kunst besteht darin, das Gesicht wiederzufinden.“ 

EMMANUEL LÉVINAS 

 
 
 

IRRLÄUFER I: HEGELS VERFEHLTE DIALEKTIK 
 
Hegel knüpft an die eleatische Philosophie an, indem er in der Einleitung zur 
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften das reziproke Verhältnis von 
Vernünftigkeit und Wirklichkeit zum Ausgangspunkt nimmt und dies zu einem 
wissenschaftlichen System ausbauen will. Nach Kant scheint dieser Ansatz ab-
surd zu sein, da das apperzeptive Selbstbewusstsein Möglichkeit als Wirklichkeit 
darstellt und nicht selbst wirklich werden kann. Der Begriff Möglichkeit gehört 
in die Sphäre der Logik, wo nur Denkgesetze im Sinne von analytischen Sätzen 
auffindbar sind. Synthetische Sätze beziehen sich jedoch auf anschauliche Erfah-
rung, auf Erscheinungen.  

Hegel versucht den kritischen Standpunkt zu überwinden, indem er die Logik 
in einem noch näher zu bestimmenden Sinne überwindet. Es handelt sich um ei-
ne höhere Logik, nämlich um Dialektik. Um die Polemik nachvollziehen zu 
können, die Hegels Verwirrung in den Kategorien der Wirklichkeit und der 
Möglichkeit betrifft, muss vorerst auf das Wesentliche seiner Methode einge-
gangen werden, die einen spezifischen Wirklichkeitsbegriff zur Voraussetzung 
hat. Zu Hegels Verteidigung muss erwähnt werden, dass er sich des starren 
Seinsmonismusʼ bewusst ist, der in der antiken Ontologie angelegt ist. Es ist ge-
rade sein Postulat, dass Metaphysik ein System sein muss, das lebendig ist und 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Bewegung nicht verneint. – Im Gegenteil, es muss eines sein, welches Bewegung 
zum fundamentalen Prinzip erklärt. Hegels Vorbestimmung der Logik lautet wie 
folgt: 

 
Die Logik ist die Wissenschaft der reinen Idee, das ist, der Idee im abstrakten Elemente 

des Denkens. [...] Die Idee ist das Denken nicht als formales, sondern als die sich entwi-

ckelnde Totalität seiner eigentümlichen Bestimmungen und Gesetze, die es sich selbst 

gibt, nicht schon hat und in sich vorfindet.1  

 
Logik ist das Denken, das die in sich angelegte Totalität entwickelt. Denken ist 
die höchste Innerlichkeit des Geistes, dessen Bestimmung es ist, zu sich selbst zu 
kommen. Totalität bedeutet einerseits, dass der Geist sich selbst erfasst, anderer-
seits liegt darin der Anspruch, Philosophie als wissenschaftliches System zu ent-
falten. Form und Inhalt durchdringen sich.  

Da das Moment der Entwicklung wesentlich ist, impliziert es, dass der Aus-
gangspunkt unvollkommen ist und gleichzeitig eines Instruments bedarf, dass 
die Unvollkommenheit überwindet.  

Hatte Kant die antinomische Struktur der Vernunft aufgezeigt, um das Schei-
tern am Ding-an-sich aufzuzeigen, nimmt Hegel gerade den Widerspruch auf, 
um seine Dialektik zu begründen: Im Begriff Sein spiegelt sich die Doppeldeu-
tigkeit der Unvollkommenheit, bzw. der Vollkommenheit wider, indem das Sein 
gleichzeitig das unmittelbare weltbezogene Bewusstsein des Subjekts in sich 
birgt und als absolutes Grundprinzip des Geistes und der Welt das Göttliche zum 
Ausdruck bringt: „Gott aber soll ausdrücklich das sein, das nur ‚als existierend 

gedacht‘ werden kann, wo der Begriff das Sein in sich schließt. Diese Einheit 
des Begriffs und des Seins ist es, die den Begriff Gottes ausmacht.“2 Dies bedeu-
tet, dass im Selbstdenken Subjekt und absoluter Geist koinzidieren. Die Philoso-
phie hebt den Glauben auf, indem sich Gott als Selbstbewusstsein offenbart bzw. 
indem der Geist von sich selber weiß. In der Phänomenologie des Geistes bringt 
Hegel die Versöhnung zwischen Philosophie und Religion folgendermaßen auf 
den Punkt:  

 
Dies daß der absolute Geist sich die Gestalt des Selbstbewußtseins an sich und damit auch 

für sein Bewußtsein gegeben, erscheint nun so, daß es der Glauben der Welt ist, daß der 

Geist als ein Selbstbewußtsein, d.h. als ein wirklicher Mensch da ist, daß er für die unmit-

telbare Gewißheit ist, daß das glaubende Bewußtsein diese Göttlichkeit sieht und fühlt und 

                                                           

1  Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, 53. 

2  Ebd., 78.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 49 

hört. [...] Das Bewußtsein geht dann nicht aus seinem Innern, von dem Gedanken aus, und 

schließt in sich den Gedanken des Gottes mit dem Dasein zusammen, sondern es geht von 

dem unmittelbaren gegenwärtigen Dasein aus, und erkennt den Gott in ihm. – Das Mo-

ment des unmittelbaren Seins ist in dem Inhalte des Begriffes so vorhanden, daß der reli-

giöse Geist in der Rückkehr aller Wesenheit in das Bewußtsein einfaches positives Selbst 

geworden ist, [...]. Diese Menschwerdung des göttlichen Wesens, oder daß es wesentlich 

und unmittelbar die Gestalt des Selbstbewußtseins hat, ist der einfache Inhalt der absolu-

ten Religion.3 

 
Das religiöse Bewusstsein bildet die höchste Wirklichkeit, indem Gott als Geist 
da ist. Dasein und Sein fallen im spekulativen Denken so zusammen, dass das 
Selbst gleichzeitig im reinen Denken als absolutes Wesen aufgeht. Die göttliche 
und menschliche Natur bilden eine Einheit, „die angeschaut wird.“4 Glauben be-
deutet in diesem Kontext ein noch nicht reines Bewusstsein, ein Bewusstsein, 
das noch nicht endgültig zu sich selbst gekommen ist. Hegel verwendet dafür 
den Begriff der Entfremdung, etwas bleibt dem reinen Bewusstsein noch fremd, 
ist von ihm noch nicht assimiliert worden. Die Überwindung der Entfremdung 
liegt in der Identität des Bewusstseins mit sich selbst. Hegel spricht von der „rei-
ne[n] Sichselbstgleichheit des zu sich zurückgekommnen Selbstbewußtseins“5. 
Das Auge wird dabei zur Leitmetapher eines Denkens, in dem die Transzendenz 
bzw. das Verhältnis des einzelnen Selbst zur Transzendenz zusammenbricht und 
im Prozess der Verinnerlichung zur inwendigen Immanenz wird. Transzendenz 
entspricht einem bloß glaubenden Bewusstsein, das noch selbstentfremdet ist 
bzw. durch das Andere gestört wird:  
 
Durch diese Bedeutung, welche die Unmittelbarkeit und Einfachheit des reinen Denkens 

im Bewußtsein erhält, ist es, daß das Wesen des Glaubens in die Vorstellung aus dem Den-

ken herabfällt, und zu einer übersinnlichen Welt wird, welche wesentlich ein Anders des 

Selbstbewußtseins sei. – In der reinen Einsicht hingegen hat der Übergang des reinen Den-

kens ins Bewußtsein die entgegengesetzte Bestimmung; [...].6 

 
In der reinen Einsicht soll das entfremdende Übersinnliche bzw. die Transzen-
denz in die Immanenz des reinen Denkens übergehen. Hegel versucht durch die 
Aufhebung des Glaubens in Wissen die formale Ich-Struktur von Kant und 

                                                           

3  Hegel, Phänomenologie des Geistes, 528f. 

4  Ebd., 530. 

5  Ebd., 374. 

6  Ebd., 377. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Descartes zu überwinden, indem das transzendentale Bewusstsein bzw. das Co-
gito insofern inhaltlich und wirklich werden, als der Geist in seiner höchsten 
Form da ist. Indem das Partikulare am Ich im Absoluten aufgeht, werden Person 
und Subjekt identisch. Durch die aktualisierte „Sichselbstgleichheit“ wird die 
griechische Einheit von Denken und Sein durch ein Bewusstsein belebt, das 
nicht bloß als Bedingung der Möglichkeit für das Erkennen fungiert. Die philo-
sophische Konstruktion des Subjekts ist durch Hegel in einem wesentlichen Sin-
ne Individuum geworden: eine unteilbare Identität. Dadurch ist die Geschichte 
des logos, die sich als Metaphysik versubjektiviert hat, zu einem Höhepunkt ge-
langt. Dies bildet gleichzeitig den springenden Punkt für Kierkegaards Kritik an 
Hegel: Die Gleichsetzung von Subjekt und Personalität vermag aufgrund der 
Dominanz der Logik kein adäquates Verständnis vom Person-Sein zu schaffen. 
Das Individuum bekommt zwar eine philosophische Relevanz, aber dieses bleibt 
für Kierkegaard in seiner Reduziertheit auf den Aspekt unteilbarer Identität 
letztendlich abstrakt. Seine Kritik versucht aufzuzeigen, wie das Individuum in 
seiner Wirklichkeit verstanden werden kann. Die Bruchstelle könnte kaum deut-
licher hervortreten, wenn wir uns Hegels Interpretation des Sündenfalls verge-
genwärtigen, welche dieses Narrativ logisch begreift bzw. das Grundmuster der 
Dialektik dann zu begründen versucht. Der Zustand im Paradies entspricht einem 
naiven Bewusstseinszustand: 

 
[...]; der daseiende Geist, der das einzelne Selbst ist, welches das Bewußtsein hat, und sich 

als Andres oder als Welt von sich unterscheidet. – Wie dieses einzelne Selbst so unmittel-

bar erst gesetzt ist, ist es doch nicht Geist für sich; es ist also nicht als Geist, es kann un-

schuldig, aber nicht wohl gut genannt werden.7  

 
Dialektik bedeutet den Weg nach innen so abzuschreiten, dass der Geist an sich 
zu sich selbst kommt. Voraussetzung dieser Bewegung liegt in der Differenz, um 
sich das Eigene bewusst anzueignen. In diesem Sinne wird der Baum der Er-
kenntnis über Gut und Böse zur logischen Grundoperation der Differenz und 
Identität, so „dass er die Form der Sichselbstgleichheit durch das Pflücken vom 
Baume des Erkenntnisses [sic] des Guten und Bösen verlor […].“8  

Durch die ausgelöste Bewegung soll der Geist für sich werden. Das Narrativ 
des Sündenfalls begründet ein logisches Menschenbild, welches vom Paradigma 
des geistigen Auges bzw. der reinen Einsicht strukturiert wird. Gut und Böse tre-
ten als Gedanken auseinander und begründen den „Gedanke[n] des Unterschie-

                                                           

7  Ebd., 538. 

8  Ebd., 539.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 51 

des“9. Gut und Böse werden in diesem Narrativ rationalisiert und in die Koordi-
naten des Logisch-Dialektischen überführt: „Nach diesem Momente geschieht 
also, daß, wie das Böse nichts anderes ist als das In-sich-gehen des natürlichen 
Daseins des Geistes, umgekehrt das Gute in die Wirklichkeit tritt und als ein da-
seiendes Selbstbewußtsein erscheint.“10 Das Böse entspricht einem entfremden-
den Zustande des Geistes, der dadurch in Bewegung gerät. Durch diese bewegt 
sich gleichzeitig das Gute in Richtung des Unbewegten bzw. einem Ruhepunkt 
entgegen, wo sich die Bewegung aufhebt, zu sich kommt und das Böse im Guten 
verschwindet. Das Gute wird letztendlich von der Identität zwischen Denken und 
Sein verbürgt.  

Das Verhältnis von Religion und Philosophie kann nun so definiert werden, 
dass Religion als Glauben eine untergeordnete Stelle im philosophischen System 
hat, das auf einem sich selbst wissenden Geiste beruht. Dieser Geistbegriff leitet 
sich jedoch aus einem Verständnis des Sündenfalls ab, die das Wesen der Sünde 
verdrängt bzw. rationalisiert. In den nächsten Kapiteln gilt es sichtbar zu ma-
chen, inwiefern Kierkegaard und Soloveitchik über ihre Zugänge zum Sünden-
fall entscheidende Schichten frei legen, um zu einem existenziellen Verständnis 
des Geistes zu gelangen.  

 
 

3.1  SØREN KIERKEGAARD: EXISTENZIELLE DIALEKTIK 
 

3.1.1  Sich vorwärts bewegen, nicht rückwärts erinnern 
 
Im Denken eines lebendigen Subjekts spielt Bewegung als Begriff und als 
Grundstoff der Lebendigkeit eine tragende Rolle, um das Denken existenziell zu 
grundieren. Der Vorgang des Grundierens unterscheidet sich vom Begründen. 
Diesen Unterschied entwickelt Kierkegaard in der Auseinandersetzung mit He-
gel, bei dem die Bewegung ebenfalls Dreh- und Angelpunkt des Denkens ist. 
Der springende Punkt der Unterscheidung liegt jedoch darin, dass sich Hegel in 
seiner reinen Denkbewegung nach griechischem Muster rückwärts bewegt, um 
mit dem Möglichkeitssinn des Geistes die höchste Seinswirklichkeit zu wieder-
holen bzw. wieder zu holen. So hätten wir sogar eine Präzisierung der Bewe-
gung, die sich als Wiederholung fassen lässt. Hegel holt etwas wieder hervor, in-
dem er sich mnemotechnisch in den Geist versenkt, um das Gesunkene mittels 
der Begriffsbewegung als dialektisches Hin und Her aufzuheben. Der ausgerollte 

                                                           

9  Ebd., 540. 

10  Ebd., 541. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Faden im Labyrinth des Seins wird zum mit sich identischen Bewusstsein zurück 
gespult. Der absolute Grund bzw. das absolute Axiom für diese Bewegung liegt 
in einer Art von Marionettentheater begründet, wo die Wirklichkeit am Faden 
des Denkens festgehalten wird. Dieser Halt entspricht einer Seinsfixierung, ge-
gen welche das kierkegaardsche Pseudonym11 Vigilus Haufniensis in der Einlei-
tung zum Begriff Angst wie folgt polemisiert:  

 
„Man verwendet in der Logik das Negative als jene vorwärtstreibende Macht, die alles in 

Bewegung setzt. [...] In der Logik darf keine Bewegung werden, denn die Logik ist, und 

alles Logische ist nur, und diese Ohnmacht des Logischen bedeutet den Übergang der Lo-

gik zum Werden, wo Dasein und Wirklichkeit hervortreten.“12  

 
Kierkegaard entlarvt das ontologisierende Denken als bloße abstrahierende 
Denkbewegung, die an der konkreten Bewegung der Wirklichkeit scheitert, da es 
sich in diesem Theater nur um eine (Denk)Konstruktion mit dem Werkzeug der 
Negativität handelt: Der Übergang vom Sinnlichen zum abstrakten Denken im-
pliziert, dass die sinnliche Welt einerseits im Verstande gesetzt und andererseits 
in der Vernunft negiert wird, was zur Entzweiung in Subjekt und Objekt führt. 
Durch die Negativität vermittelt sich das Sein, als die genannte reine Idee, mit 
sich selbst, indem der Begriff gleichzeitig a (These) und a (Antithese) ist, wo-
durch die scheinbaren Gegensätze zu einer höheren Einheit (Synthese) hin „be-
wegt“ werden. Der transzendentalen Einheit des Selbstbewusstseins kommt da-
bei die Rolle des „Bewegungsmeister[s]“13 zu, wo im dialektischen Prozess das 
reine Ich zum Inhalt des Bewusstseins wird. Möglichkeit und Wirklichkeit ste-
hen sozusagen am Nullpunkt, dem Anfangs- und Endpunkt der reinen Idee, in 
der sich das Subjekt absolut vollendet – oder systematisch verendet: Denn inwie-
fern kann von wirklicher Subjektivität die Rede sein, wenn die Bestimmung der 
Innerlichkeit in der Einheit des Subjekt-Objekts liegt bzw. zum Erliegen kommt?  

                                                           

11  Kierkegaard kultiviert in sokratischer Tradition eine Maieutik, welche sich rhetorisch 

und gedanklich dem System als Denkgebäude widersetzt. Als ästhetisches Stilmittel 

und Schreibverfahren setzt Kierkegaard Pseudonyme ein, um nicht direkt dem Leser 

eine Lehre oder Wahrheit zu vermitteln. Dieser Bruch führt zur indirekten Mitteilung, 

was für das existenzielle Denken eine adäquate Ausdrucksform ist. Denn Existenz 

lässt sich nicht objektiv begreifen und lehren. 

12  Kierkegaard, Der Begriff Angst, 16f. 

13  Ebd., 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 53 

Diese Fragestellung wird von einem weiteren Pseudonym, Johannes Climacus, 
in der Unwissenschaftlichen Nachschrift14 hermeneutisch-lebensweltlich aufge-
laden, indem das Subjekt im Lichte von Personalität existenziell gedacht wird:  
 
In der Sprache der Abstraktion kommt das, was die Schwierigkeit der Existenz und des 

Existierenden ausmacht, eigentlich nie zum Vorschein, geschweige denn daß die Schwie-

rigkeit erklärt wird. Eben weil das abstrakte Denken vom Standpunkt der Ewigkeit (sub 

specie aetemi) betrachtet, sieht es ab von dem Konkreten, von der Zeitlichkeit, vom Wer-

den der Existenz, von der Not des Existierenden: daß dieser nämlich aus dem Ewigen und 

dem Zeitlichen, hineingestellt in die Existenz, zusammengesetzt ist.15  

 
Climacus dringt in eine Schicht ein, die der Reflexion voraus geht und deshalb 
auch von dieser übergangen wird: die Zeitlichkeit der werdenden Existenz, die 
sich vorwärts bewegt. Aus dieser präreflexiven Schicht geht die Geschichte des 
Menschen hervor. Hegel springt aus der Zeit heraus, um im Geiste eine zeitlose 
Bewegung zu vollziehen. Die Existenz unterliegt jedoch einer conditio humana, 

die wesentlich durch Zeitlichkeit geprägt ist, in die der Existierende „hineinge-
stellt“ ist. Das existenzielle Moment wird akzentuiert, indem der Existierende 
aus Zeitlichkeit und Ewigkeit „zusammengesetzt“ ist. Diese Zusammensetzung 
lebt aus einem Widerspruch heraus, der nicht rein denkend versöhnt werden 
könnte. Das Unversöhnliche bezieht seine Energie aus der Ewigkeit, die als ein-
brechende Transzendenz in die Zeitlichkeit dem Menschen die Dimension der 
Existenz als Einzelner verleiht.  

Der Begriff der Existenz gewinnt zusätzlich an Kontur, indem Climacus die 
interesselose Abstraktion und das unendliche Interesse des Existierenden an der 
eigenen Existenz einander gegenüberstellt. Das Interesse resultiert aus der Syn-
these, die den Menschen bedroht, ihn in Not versetzt. Das objektive Wissen des 
Hegelschen Systems kann sich darum nicht sorgen, denn es ist dem platonischen 
Ideal der interesselosen Erkenntnis verpflichtet, „Während ein wirklicher 
Mensch, aus Unendlichkeit und Endlichkeit zusammengesetzt, gerade darin sei-
ne Wirklichkeit hat, diese zusammenzuhalten, unendlich interessiert am Existie-
ren […]“.16

 

                                                           

14  Dieser Titel ist Bestandteil der kierkegaardschen Ironie, indem er sich betont unaka-

demisch gegen Hegels Anspruch auf Wissenschaftlichkeit wendet, was in dessen Titel 

Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften zum Ausdruck kommt.  

15  Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift, 1. 

16  Ebd., 2f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Nun lässt sich die Polemik gegen Hegel so interpretieren, dass der Möglich-
keitsbereich jenen der Wirklichkeit nicht absorbieren kann, weil zwischen Den-
ken und Existenz eine unendliche Kluft besteht. Die Unvereinbarkeit dieser 
Sphären bedeutet, dass die logische Rückwärtsbewegung dialektischen Denkens 
von einer leidenschaftlichen ethischen Vorwärtsbewegung in Frage gestellt wird: 

 
Der subjektive Denker ist Dialektiker in Richtung auf das Existentielle; er besitzt Gedan-

kenleidenschaft, um die qualitative Disjunktion festzuhalten. [...] Alle Existenzprobleme 

sind leidenschaftlich, denn Existenz, wenn man sich ihrer bewußt wird, gibt Leidenschaft. 

[...] Der subjektive Denker ist kein Wissenschaftler, er ist Künstler. Existieren ist eine 

Kunst.17 

 
Die existenzielle Richtung bzw. Ausrichtung des Denkens lässt sich nicht im 
Gedanken aufheben. Der Bewusstseinsprozess entzündet sich an der Brechung 
der Transzendenz (Unendlichkeit und Ewigkeit) in den Bereich des Sinnlichen, 
sprich der aisthesis, wodurch das Existieren als Kunst und nicht als Wissenschaft 
aufgefasst wird. In diesem Sinne lässt sich nun die These formulieren: Durch die 
existenzielle Gegen- bzw. Vorwärtsbewegung bricht das logische Subjekt zu ei-
nem personalen geistigen Sein auf, um eine existenzielle Dialektik zu begrün-
den. Dieser liegt ein Geist-Begriff zu Grunde, der durch Transzendenz definiert 
wird. Anti-Climacus bestimmt den Menschen als Geist: „Aber was ist Geist? 
Geist ist das Selbst. Aber was ist das Selbst? Das Selbst ist ein Verhältnis, das 
sich zu sich selbst verhält; das Selbst ist nicht das Verhältnis, sondern dass das 
Verhältnis sich zu sich selbst verhält.“18 Dem Selbstverhältnis ist ein dialogi-
sches Moment eingeschrieben, welches durch die das Selbst überschreitende In-
stanz verbürgt wird und den Begriff des Anderen aufscheinen lässt. Anti-

Climacus nimmt entsprechend folgende Präzisierung vor: „Ein derart abgeleite-
tes, gesetztes Verhältnis ist das Selbst des Menschen, ein Verhältnis, das sich zu 
sich selbst verhält und, indem es sich zu sich selbst verhält, sich zu einem ande-
ren verhält.“19  

Diesem Selbstverhältnis geht jedoch als Bedingung ein Selbst voraus, das 
sich seiner selbst bewusst wird, um aus diesem Bewusstsein heraus das trans-
zendente Verhältnis anzustreben. Dies erinnert an Hegels Geist, der sich zuerst 
entfremdet, indem er sich seiner im Ansatz bzw. im Unterschieden-Sein bewusst 
wird. Bei Kierkegaard wird die logische Kategorie des Unterschiedes durch eine 

                                                           

17  Ebd., 54f. 

18  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 13. 

19  Ebd., 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 55 

existenzielle Tiefenstruktur ersetzt, die es nun durch seine Interpretation des 
Sündenfalls zu beleuchten gilt.  
 

3.1.2  Das ambivalente Selbst zwischen Dämon und Person  
 
Trotz der polemischen Geste Kierkegaards, mit der er sich von Hegel absetzt, 
gibt es gleichzeitig eine gemeinsame Bewegungszündung, die auf Negativität 
beruht. Bei Kierkegaard „gründet“ die Negativität jedoch auf einem Nichts, das 
sich nicht in einer logischen Operation erschöpft, sondern in die Erlebnisstruktur 
des Subjekts dringt: Denn das Nichts schafft Innerlichkeit, wodurch Hegels Ge-
dankenbewegung in eine existenzielle Bewegung überführt wird. Die entschei-
dende Dimension des sich konkretisierenden Selbst liegt in der Prä-, bzw. Trans-
reflexivität, was zu einem neuen Verständnis von Selbstbewusstsein führt, indem 
dieses durch sich und über sich aufzubrechen versucht, um dialogisch zu werden. 
Die Angst bildet dabei die wesentliche Chiffre der Menschwerdung im Sinne 
personalen Seins, um die existenzielle Tiefenebene frei zu legen. Folgen wir nun 
dem pseudonymen Verfasser Vigillus Haufniensis, der sich im fünften Paragra-
phen20 dem Begriff Angst im Kontext der Paradiesgeschichte in der Genesis an-
nähert:  
 
Angst ist eine Bestimmung des träumenden Geistes [...]. Man findet den Begriff Angst 

kaum jemals in der Psychologie behandelt, ich muß deshalb darauf aufmerksam machen, 

daß er gänzlich verschieden ist von Furcht und ähnlichen Begriffen, die sich auf etwas Be-

stimmtes beziehen, während Angst die Wirklichkeit der Freiheit als Möglichkeit für die 

Möglichkeit ist.21
 

 
Im Unterschied zur Furcht bezieht sich die Angst auf keinen bestimmten Gegen-
stand. Sie hat eine unbestimmte oder schwer bestimmbare Natur. Als Möglich-
keit für die Möglichkeit fundiert sie den Geist. Worin liegt nun die Verbindung 
zum Sündenfall?  

Der naive Bewohner des biblischen Gartens, der sich einerseits seiner Nackt-
heit nicht bewusst ist, andererseits kein Medium zur Verfügung hat, um zwi-

                                                           

20  Ironischerweise kleidet Vigilius Haufniensis diese Schrift in Paragraphen ein, um die 

Form der wissenschaftlichen Abhandlung schlussendlich ad absurdum zu führen. 

Dass ironische Brechung mit im Spiel ist, bezeugt der Untertitel: Eine einfache psy-

chologisch-hinweisende Überlegung in bezug auf das dogmatische Problem der Erb-

sünde. 

21  Kierkegaard, Der Begriff Angst, 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

schen Gut und Böse zu unterscheiden, verkörpert das vermeintlich unmittelbare 
unreflektierte Glück. Er befindet sich im Zustand der Unschuld und lebt in un-
mittelbarer Seligkeit in seiner Natürlichkeit, als Einheit von Seele und Leib – 
und einem träumenden Geist. Da die Bestimmung des Menschen der Geist ist, 
kann in dieser geistlosen Seligkeit eigentlich noch nicht vom Menschen die Rede 
sein. Erst durch den Sündenfall vergewissert sich der Mensch seiner selbst. Der 
verheerende Griff zum Baum der Erkenntnis führt in die Schuld bzw. in die Er-
kenntnis. Vigilius Haufniensis ist sich der Problematik bewusst, die theologisch-
dogmatische Frage nach der Erbsünde psychologisch auszuloten. Es gibt keine 
Erklärung für die Entstehung der Sünde. Der qualitative Unterschied zwischen 
der glücklichen Naivität und dem Erwachen des Bewusstseins ist ein unlösbares 
Rätsel, das mit dem Begriff des Sprunges umschrieben wird. Die psychologische 
Deutung gibt schemenhaft die Umrisse der Menschwerdung an, wobei das Prob-
lem der Sünde nicht erklärt wird. Dies ist der Punkt, wo die philosophische Be-
griffswelt in sich zusammenbricht und sich die Dimension von Barthes punctum 
aufdrängt:  

 
lm selben Moment ist alles verändert, und wenn sich die Freiheit wieder erhebt, sieht sie, 

dass sie schuldig ist. Zwischen diesen beiden Augenblicken liegt der Sprung, den keine 

Wissenschaft erklärt hat noch erklären kann. Derjenige, der in Angst schuldig wird, der 

wird so zweideutig schuldig wie möglich.22  

 
Die Bewegung des sich konkretisierenden Geistes ist nicht begrifflich-dialekti-
scher Natur, sondern quillt aus der präreflexiven Tiefe der Existenz, jenseits der 
zeitlichen Logik von Ursache und Wirkung, wobei der qualitative Sprung von 
der Unwissenheit zum Wissen das blinde Geheimnis bleibt. Diese Ambivalenz 
entzieht sich der Lichtmetaphorik bzw. Hegels reiner Einsicht, weil eine Lebens-
schicht in Bewegung geraten ist, die nicht logischer Natur ist. Der Sprung ist ein 
unüberwindbarer Denkeinwand, was darin zum Ausdruck kommt, dass im selben 
Moment alles verändert ist. Logisch betrachtet unterliegt Veränderung der Kau-
salität, welche linear vom Zustand A zu Zustand B führt. Das Kriterium des 
Sprunges ist jedoch die Gleichzeitigkeit.  

Gemäß der dogmatischen Lehre der Erbsünde ist der Mensch a priori in der 
Sünde. Man kann sich fragen, wieso es dann das unmittelbare Glück der natürli-
chen Einheit gibt? In der außergewöhnlichen psychologischen Deutung von 
Haufniensis wird deutlich, dass dieses paradiesische Glück von einem Nichts an-
gefressen ist, aus dem der unerklärbare Sprung resultiert:  

                                                           

22  Ebd., 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 57 

Der Geist ist träumend im Menschen. [...] In diesem Zustand gibt es Frieden und Ruhe, 

doch gleichzeitig noch etwas anderes, was nicht Unfriede und Streit ist, denn es gibt ja 

nichts, womit sich streiten ließe. Was ist es dann? Nichts. Doch welche Wirkung hat 

Nichts? Es gebiert Angst. Das tiefe Geheimnis der Unschuld besteht darin, daß sie gleich-

zeitig Angst ist. Träumend projektiert der Geist seine eigene Wirklichkeit, diese Wirklich-

keit aber ist Nichts, und dieses Nichts sieht die Unschuld ständig vor sich.23  

 
Das apriorische Moment der Sünde korreliert mit dem träumenden Geist. Er ist 
gleichzeitig abwesend und anwesend. Es gibt keine logische Bewegung von der 
Möglichkeit des Geistes zu seiner Wirklichkeit, denn es gibt etwas, das der Ne-
gation vorausgeht: das Nichts. Es ist der Schwindel erregende Untergrund, der 
bereits in der Unschuld verborgen anwesend ist und die Harmonie der Naivität 
aus dem dämmrigen Halbdunkel züngelnd belauert – und ängstigt, und dies mit 
der Ambivalenz „eine[r] sympatethische[n] Antipathie und eine[r] antipatethi-

sche[n] Sympathie“24. Der Geist, der als bloß angedeutete Möglichkeit träumend 
anwesend ist, befindet sich außerhalb seiner selbst. Dies bedeutet, dass es außer-
halb seiner Macht liegt, sich selbst zu ergreifen, dass es aber gleichzeitig in seine 
Macht gegeben ist, das vegetative Glück in Gärung zu bringen. Darin ist ein 
anthropologisches Schema vorgezeichnet, das den Menschen qualitativ vom Tier 
unterscheidet:  
 
Daß die Angst zum Vorschein kommt, das ist der Kernpunkt des Ganzen. Der Mensch ist 

eine Synthese aus Seelischem und Körperlichem. Doch eine Synthese ist undenkbar, wenn 

sich die beiden Teile nicht in einem dritten vereinen. Dieses Dritte ist der Geist. Im Zu-

stand der Unschuld ist der Mensch nicht ausschließlich Tier – denn wenn er auch nur ei-

nen Augenblick seines Lebens ausschließlich Tier wäre, würde er überhaupt nie ein 

Mensch.25 

 
Das Hegelʼsche Nichts wird an diesem Punkt aus den Angeln gehoben, da es in 
seiner Identitätslogik mit dem Sein gleichgesetzt wird, um den Begriff des Wer-
dens zu begründen. Wirkliche Bewegung entspringt jedoch einem Widerstand, 
der im aschfahlen Seinsneutrum nicht gegeben ist. Die Hegelʼsche Negation kor-
rigiert die Scheinhaftigkeit des unmittelbar Sinnlichen, bis der Schein vom geis-
tigen Sein restlos verschluckt wird. Der optimistische Geist Hegels, der nach ob-
jektivem Selbstgewinn strebt, ist für Haufniensis zu einer Fata Morgana ver-

                                                           

23  Ebd., 50. 

24  Ebd., 51.  

25  Ebd., 52.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

kommen, nicht durch Luft-, sondern durch Geistspiegelung verursacht. Bei 
Kierkegaard liegt indessen eine pessimistische Grundierung vor, indem der Geist 
mit seiner ambivalenten Dialektik in die Verbindung von Seele und Körper ein-
bricht, was sich im verheerenden Biss in den Apfel folgendermaßen manifestiert:  
 
Wenn es in der Genesis heißt, daß Gott zu Adam sagte: ‚Aber von dem Baum des Guten 

und Bösen sollst du nicht essen‘, dann ist doch klar, daß Adam eigentlich dieses Wort 

nicht verstehen konnte – denn wie sollte er den Unterschied zwischen Gutem und Bösem 

verstehen, wo der sich doch erst mit dem Genuß herausstellte. [...] Das Verbot ängstigt ihn 

[Adam], weil es in ihm die Möglichkeit der Freiheit weckt. Was als das Nichts der Angst 

an der Unschuld vorüberging, ist jetzt in ihn eingedrungen und ist nun wiederum ein 

Nichts, eine ängstigende Möglichkeit zu können.26  

 
Die Möglichkeit der Freiheit wird von Haufniensis kommentiert, um das Miss-
verständnis zu beseitigen, dass es sich um eine Art Wahlfreiheit gehandelt hätte. 
Adam hat nicht zwischen Gut oder Böse gewählt. Die Möglichkeit selbst verur-
sachte den Schwindel. Die schwindelerregende Freiheit bedeutet das Auftauchen 
des Geistes aus dem Nichts und der gleichzeitigen Selbstverwirklichung. Im sel-
ben Moment, wenn die Sünde gesetzt ist, wird die Verbindung zur Transzendenz 
getrennt und damit ein problematisches Bewusstsein über dieses Verhältnis ge-
neriert. Dieses erhaben-gespenstische Schauspiel lebt von der Übernatürlichkeit 
eines Geistes, der in die seelisch-leibliche Natürlichkeit eingebrochen ist und 
damit das Drama eines verzweifelten Schuldbewusstseins begründet. Schauplatz 
dieses Dramas ist ein Geist, der sich zwischen daimon (im griechischen Sinne 
handelt es sich um eine Zone der Unschärfe zwischen innerer Stimme, einer im-
materieller belebenden Substanz und dem Schicksal) und Dämon (im christli-
chen Sinne handelt es sich um eine Form von Besessenheit durch das Böse) be-
wegt. Kierkegaard verbindet damit eine problematisch gewordene Persönlich-
keitsstruktur, die das angesprochene Verhältnis wieder setzen muss, es zu wie-
derholen versucht. Das Problem liegt im Dämonischen; eine existenzielle Kate-
gorie, die Kierkegaard als Geist versteht, der durch seine Setzung sich verend-
licht und mit sich eingeschlossen ist. Die Verschlossenheit ist das Dämonische, 
was es aufzubrechen gilt. Indem der Geist sich an sich selbst klammert, ergreift 
ihn durch das Eingeschlossensein Angst bzw. die Angst verursacht die Beklem-
mung – als Angst vor dem Guten oder als Angst vor der Freiheit, die aus der 
Transzendenz kommt. Aus dieser Verflechtung heraus definiert Kierkegaard das 
Dämonische wie folgt:  

                                                           

26  Ebd., 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 59 

Das Dämonische ist die Unfreiheit, die sich verschließen will. [...] Das Dämonische ist das 

Verschlossene und das unfreiwillig Offenbare. Beide Bestimmungen bezeichnen, was sie 

auch sollen, dasselbe; denn das Verschlossene ist gerade das Stumme, und wenn dies sich 

äußern soll, dann muss das gegen seinen Willen geschehen, und zwar so, dass die der Un-

freiheit zugrunde liegende Freiheit, wenn sie in Kommunikation mit der Freiheit draußen 

kommt, revoltiert und nun die Unfreiheit in einer Weise verrät, daß es das Individuum ist, 

das sich gegen seinen Willen in der Angst selbst verrät.27 

 
Daraus leitet Kierkegaard ab, dass das Böse weniger aus der Negation oder aus 
der Verneinung des Willens entsteht, als vielmehr dadurch, dass sich das Dämo-
nische mit sich selbst einschließt und die Kommunikation abbricht. Existenziel-
les Äquivalent dazu bildet das Schweigen oder das Stumme, das durch das Wort 
– im Sinne des Anderen – aufgebrochen werden kann. So erlöst das Wort „von 
der leeren Abstraktion des Verschlossenen“28. Kierkegaard präzisiert das erlö-
sende Element als Offenbarung, die jedoch nicht theologisch-biblisch verengt 
wird, sondern eine existenzielle Kategorie meint, welche Durchsichtigkeit be-
wirkt: dass das Selbst in der Bezogenheit auf Transzendenz sich selber durch-
sichtig und dadurch zu einem wahren personalen Selbst wird. Der oszillierende 
Wille, der nach Kierkegaard in verschiedene Richtungen ausschlagen kann, im-
pliziert eine Ambivalenz, die sich in einem möglichen Maskenspiel bekundet, 
wo dem etymologischen Bezug zwischen Persona und Maske eine erschrecken-
de Evidenz widerfährt: In der Identität zwischen Person und Maske verbirgt sich 
Entsetzen, das seinen Höhepunkt in einer dämonischen Verschlossenheit hat, die 
zu Wahnsinn führt. Der mit sich selbst streitende und sich verstrickende Wille 
bildet den existenziellen gordischen Knoten, der nur glaubend, im Sprung, auf-
gebrochen und nicht logisch gelöst werden kann.  

Damit überwindet Kierkegaard die traditionelle theologisch-christliche Sicht-
weise auf den Sündenfall, welche einerseits von der Wahlfreiheit zwischen Gut 
und Böse ausgeht; andererseits wird diese durch die apriorische Schlechtigkeit 
des Fleisches bedroht, was zur Sünde motiviert. Der Pfahl im Fleisch wird quasi 
durch den existenziellen Kreuzpunkt oder durch schwindelerregende Freiheit er-
setzt. Auf der Ebene des „Fleisches“ bzw. der Lust wird der existenzielle Zugang 
insofern deutlich, als Kierkegaard den Topos des sündigen Fleisches als böse 
Begierde, der Konkupiszenz, in Richtung einer Konzeption von (beklemmender) 
Sexualität andeutet, die den (modernen) Menschen wesentlich prägt:  

 

                                                           

27  Ebd., 144. 

28  Ebd., 145.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Im gleichen Moment, da sich der Geist selbst setzt, setzt er die Synthese, doch um sie set-

zen zu können, muß er sie erst trennend durchdringen, und das Äußerste des Sinnlichen ist 

eben das Sexuelle. Dieses Äußerste kann der Mensch erst in dem Augenblick erreichen, da 

der Geist wirklich wird. [...] Erst im Sexuellen ist die Synthese als Widerspruch, gleichzei-

tig aber, wie jeder Widerspruch, als Aufgabe gesetzt, deren Geschichte im selben Augen-

blick beginnt.29 

 
Der einbrechende Geist lässt ein konkretes Bewusstsein auftauchen, welches 
sich offensichtlich nicht als reflexive Selbstvergewisserung versteht, sondern als 
lebendigen Widerspruch; dies im Gegensatz zur antithetischen Denkoperation. 
Der Widerspruch äußert sich im Schuldbewusstsein und in der Sexualität. Da-
durch wird Wissen existenzialisiert. Kierkegaard verdeutlicht dies in der Ver-
schränkung der Sexualität mit der Scham: „Das Sexuelle ist der Ausdruck jenes 
ungeheuren Widerspruchs, daß der unsterbliche Geist als Genus bestimmt ist. 
Dieser Widerspruch äußert sich als tiefe Scham, die sich schützend darüber brei-
tet und es nicht zu verstehen wagt.“30 Ein letzter entscheidender Bereich im Kon-
text des Sündenfalls betrifft das Bewusstsein über den Tod bzw. über die eigene 
Endlichkeit im Verhältnis zur Ewigkeit. Kierkegaard leitet daraus einen existen-
ziellen Zeitbegriff ab, dessen Spannung und Denkwiderständigkeit, in Anleh-
nung an die Angst, durch Dämonisches und Transzendenz fundiert wird. In der 
Verschränkung des Angst-Motivs mit Zeit gelangt Kierkegaard in Absetzung zu 
Hegel zur existenzdialektischen Kreisbewegung, die ebenfalls das Signum der 
Ambivalenz in sich trägt: Einerseits kreist der Mensch in sich selbst und ver-
zweifelt, andererseits impliziert das Kreisen eine Innerlichkeit, die durch Trans-
zendenz verbürgt wird. Dieses Kreisen widersetzt sich der Vermittlung. Der 
Glaube kann nicht wissend aufgehoben werden. Analog zum Sündenfall lässt 
sich dieser nicht erklären, sondern nur andeuten. Kierkegaard deutet die entspre-
chende Unschärfe mit dem Begriff des Sprunges an. Ein Riss geht durch das 
Bewusstsein. Kamera obscura; als Gegen-Trope zu Hegels Licht reiner Einsicht. 
Im Kreisen deutet sich der Sprung an, als stimmende Wiederholung an der 
Schwelle zum Glauben, repräsentiert in der kreisend verschlungenen Bewegung 
einer mäandrierenden Fußnote. Im Sinne Derridas – am Rand des präsenten Tex-
tes:  

 
[...], diese Idealität bricht hervor im dialektischen Sprung und in der positiven Stimmung: 

Siehe, alles ist neu!, sowie in der negativen Stimmung, welche die Leidenschaft des Ab-

                                                           

29  Ebd., 58f. 

30  Ebd., 82. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 61 

surden ist, und dem entspricht der Begriff Die ‚Wiederholung‘. Entweder ist in der Forde-

rung nach Ethik das gesamte Dasein zu Ende, oder die Bedingung wird beigebracht, und 

das ganze Leben und Dasein beginnt von vorn – nicht durch eine immanente Kontinuität 

mit dem Vorhergehenden, was ein Widerspruch ist, sondern durch eine Transzendenz, 

welche die Wiederholung durch eine Kluft vom ersten Dasein trennt [...].31  

 
Als negative Kehrseite der angestrebten Wiederholung bohrt sich das Dämoni-
sche in einem Punkt fest und führt zu einer aushöhlenden Kontinuität, bei der die 
Zeit leer und nichtig wird und die Erfahrung der Langeweile bewirkt. Das gezei-
tigte Nichts steht in einem dialektischen Verhältnis zur Verschlossenheit. Das je 
konkrete Selbst-Bewusstsein gebiert Formen des Dämonischen, weil der Geist 
sich vor der Freiheit ängstigt. Hier korrespondiert der Geist mit einem Zeitbe-
griff der unendlichen Folge von Momenten im Sinne einer unendlich inhaltslo-
sen Gegenwart. Dies bedeutet, dass sich der sich vorwärts bewegende Geist als 
Angst verhält und im Hervorbringen einer dämonischen Persönlichkeit eine ent-
sprechende Zeit entstehen lässt. Die wahre Person bzw. das konkreteste je eigene 
Bewusstsein bricht unberechenbar im Glauben hervor, was in Bezug zur Zeitdi-
mension bedeutet, dass die Ewigkeit sich in der Zeit spiegelt. Die entsprechend 
existenziell-ambivalente Kategorie bildet der Begriff des Augenblicks als Reflex 
der Ewigkeit: „Der Augenblick ist jenes Zweideutige, in dem sich die Zeit und 
die Ewigkeit berühren, und damit ist der Begriff Zeitlichkeit gesetzt, wo die Zeit 
ständig die Ewigkeit abschneidet und die Ewigkeit ständig die Zeit durch-
dringt.“32 Hegel bewegt sich mit den Griechen rückwärts, um mit und durch den 
Geist hinter die Zeit zur Ewigkeit zu gelangen. Ewigkeit stellt sich für Kier-
kegaard in der existenziellen Vorwärtsbewegung in Hinblick auf Zukünftigkeit 
ein. In der Angst des Geistes vor der Freiheit, die auf der zeitlichen Ebene von 
der Zukunft ausgeht, verschließt sich dieser in der genannten Dämonie. In der 
Öffnung berührt die Ewigkeit die Zeit und schafft den Augenblick, in dem Zu-
kunft aufgehoben ist. In der zitierten Definition der Ewigkeit ist die Rede von 
„ständig“, was auf die Qualität einer ursprünglichen Wiederholung hinweist. 
Fehlt die Ursprünglichkeit, so stellt sich Gewohnheit ein. Oder: Die Wiederho-
lung wird zum Schwindel. Oder: die Person zur Maske. Die ursprüngliche Wie-
derholung ist der Nullpunkt – das punctum – des Glaubens. Existenziell gespro-
chen ist die Wiederholung das Kriterium der Personalität schlechthin: dies im 
Sinne des absurden Kreisens in der Immanenz des Geistes, welches sich durch 
die Transzendenz in etwas Inneres verwandeln kann: als Geburt der Person. Der 

                                                           

31  Ebd., 22.  

32  Ebd., 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Nullpunkt ist für Kierkegaard gleichzeitig Ur-Sprung bzw. Quellepunkt des 
Ernstes: „[...] denn die Innerlichkeit ist eben jene Quelle, die zum ewigen Leben 
sprudelt, und was aus dieser Quelle kommt, das eben ist Ernst.“33 Hierin sieht 
Kierkegaard „die Vorstellung einer konkreten Persönlichkeit“34 im Sinne einer 
erworbenen Ursprünglichkeit, wo das Attribut „ständig“ als wirksame Freiheit in 
der Vorwärtsbewegung Personalität aufbrechen lässt. Eine Bewegung an der 
Schwindel erregenden Grenze zwischen Daimon, Dämon, Maske – und Gesicht.  

Die im biblischen Narrativ angelegten Konsequenzen des Sündenfalls, die 
menschliche Disposition des Freiheits-, Scham- und Todesbewusstseins, werden 
bei Kierkegaard zu Parametern existenziellen Denkens übersetzt: Der Einzelne 
wird durch Angst, Sexualität und Zeitlichkeit in die Enge getrieben. Als Einzel-
ner gilt es diese Beklemmung oder dämonischen Motive zu durchbrechen, indem 
er sich zur Transzendenz verhält. Telos bildet dabei das personale Selbst, das 
sich existenzdialektisch zu wiederholen versucht: „Indem es sich zu sich selbst 
verhält und indem es selbst sein will, gründet das Selbst durchsichtig in der 
Macht, die es setzte.“35 Transzendenz bedeutet das Sichtbarmachen des Gesichts. 
Dies bildet die Schaltstelle und den Übergang zu Soloveitchik. Gleichzeitig sol-
len entscheidende Differenzen zwischen Kierkegaard und Soloveitchik vorberei-
tet werden, die sich aus Kierkegaards Annäherung an das Judentum in Entweder 

– Oder ergeben.  
 

3.1.3  Übergang: Das Gesicht nicht verlieren 

 
In Entweder – Oder sind im zweiten Teil Papiere des Ethikers B enthalten, die 
an den Ästhetiker A gerichtet sind. Ein Kapitel trägt die Überschrift: Das 

Gleichgewicht zwischen dem Ästhetischen und dem Ethischen in der Herausar-

beitung der Persönlichkeit. Der Übergang zu Rabbi B. Soloveitchik drängt sich 
in Hinblick auf seine Schrift The Emergence of Ethical Man förmlich auf. Bei 
beiden steht die Begründung des Menschen in seiner Personalität im Zentrum. 
Die Grundierung ist dabei eine ethische, bei der der Begriff des Gesichts als 
Leitmetapher, Gedanken- und Übergangsfigur zum Dialogischen vertieft werden 
soll.  

Die Herausarbeitung der Persönlichkeit wird durch die Kategorie der Wahl 
begründet, um die ethische Lebensweise von der ästhetischen zu unterscheiden. 
Der Ästhetiker ist ein Spieler, der das Leben als unerschöpfliche Stoffquelle des 

                                                           

33  Ebd., 171. 

34  Ebd., 173. 

35  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 14.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 63 

Experimentierens sieht und so zu einer spasshaften Maskerade wird: „[...] denn 
jede Offenbarung ist immer eine Täuschung, so nur kannst du atmen und verhin-
dern, dass die Leute auf Dich eindringen und die Respiration beeinträchtigen. 
Darin hast du deine Tätigkeit, Dein Versteck zu bewahren, und das gelingt Dir, 
denn Deine Maske ist die rätselhafteste von allen [...].“36 Auf dem Spiel steht 
dabei das Selbst, das verspielt wird. Kierkegaard charakterisiert diesen Verlust 
als die Auflösung einer fundamentalen Form der Intimität, bei der sich das In-
nerste als „bindende Macht der Persönlichkeit“37 zu einem dissoziativen Ich ver-
flüchtigt. Das bindende Element ist in einem schillernden Sinne der springend-
ambivalente Punkt: Denn diese Macht bindet einen so an das eigene Selbst, dass 
bei jedem etwas ist, dass den Menschen gleichzeitig daran zu hindern droht, sich 
selbst völlig durchsichtig zu werden. Denn diese Bindung entspricht einem An-
gekettetsein, wobei sich diese Kette durch die Wahl in ein heiliges Band ver-
wandeln soll, in der Rückbindung an die Transzendenz Gottes bzw. an „die 
Wurzel, durch die er mit dem Ganzen zusammenhängt.“38 Diesen Vorgang des 
Selbst-Erwerbes wird als existenzieller Kampf beschrieben, der sich als Reue 
ausdrückt: „Er bereut sich in sich selbst zurück, zurück in die Familie, zurück in 
das Geschlecht, bis er sich selbst findet in Gott.“39 Diese Reue versteht das 
Pseudonym als Liebe zu Gott, welche an die absolute Wahl subjektiver Schuld 
gebunden ist. Reue ist gleichzeitig Liebe zu Gott und „Ausdruck dafür, dass das 
Böse mir wesentlich zugehört, und zugleich der Ausdruck dafür, dass es mir 
nicht wesentlich zugehört.“40 Die Ambivalenz liegt jener Freiheit zugrunde, die 
einerseits zum Sündenfall führt und nun andererseits durch die Verbindung zwi-
schen Selbstwahl und Reue zu ihrem wahren Wesen kommen will – zur Befrei-
ung von der Sünde. Die dabei wirksame Reue geht mit einem Wahrheitsan-
spruch der Innerlichkeit einher, mittels dem sich Victor Eremita dezidiert vom 
Judentum abgrenzt:  

 
Nur möchte ich das Vorhergehende durch die Bemerkung zu beleuchten suchen, daß erst 

im Christentum die Reue ihren wahren Ausdruck gefunden hat. Der fromme Jude fühlte 

die Schuld der Väter auf sich ruhen, und doch fühlte er bei weitem nicht so tief wie der 

Christ; denn der fromme Jude konnte es nicht bereuen, weil er nicht absolut sich selbst 

wählen konnte. Die Schuld der Vorväter lastete auf ihm, brütete über ihm, er sank zusam-

                                                           

36  Kierkegaard, Entweder – Oder, 707.  

37  Ebd., 708. 

38  Ebd., 774.  

39  Ebd., 774. 

40  Ebd., 784. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

men unter dieser Last, er seufzte, aber er konnte sich nicht aufheben; das kann nur, wer 

sich selbst absolut wählt, mit Hilfe der Reue. Je größer die Freiheit, desto größer die 

Schuld, und das ist das Geheimnis der Seligkeit; es ist, wenn nicht Feigheit, so doch ein 

Kleinmut der Seele, die Schuld der Vorväter nicht bereuen zu wollen; es ist wenn nicht 

Erbärmlichkeit, so doch Kleinlichkeit und Mangel an Großmut.41  

 
Die Abgrenzung beruht auf einer Herabsetzung der jüdischen Reue, welcher der 
„wahre Ausdruck“ christlicher Reue entgegengesetzt wird. Das disqualifizieren-
de Kriterium besteht in der nicht vorhandenen Selbstwahl, welche in ihrem Ab-
solutheitsanspruch den inneren Wert des Menschen als Person kennzeichnen 
soll. Tiefentheologisch betrachtet, handelt es sich um die Dynamik des Geistes, 
der sich einerseits verschließt, andererseits in seinen tiefsten Tiefen „immerfort 
durchbrechen [will]“42, um zu einer höheren Daseinsform43 zu gelangen. Mit die-
ser Brechung sind wir nun bei einer existenziellen Bewegung angelangt, wo der 
Logos durchbrechen will, um sich dialogisch auszurichten bzw. um in der trans-

                                                           

41  Ebd., 777. 

42  Ebd., 739. 

43  Da der Fokus dieser Arbeit bei den pseudonymen Schriften Kierkegaards liegt, soll an 

dieser Stelle auf die Studie Kierkegaards deiktische Theologie von Michael O. Bjerg-

sø verwiesen werden, um das verkürze Bild eines unerlösten Gottesverhältnis zu er-

gänzen. Darin untersucht er das Gottesverhältnis und Religiosität in den erbaulichen 

Reden, die in Kierkegaards eigenen Namen verfasst wurden. Im Rahmen einer christ-

lichen Schöpfungstheologie beleuchtet Bjergsø die Reue in Hinblick auf Freimut, der 

den Horizont in Richtung einer erbaulichen Religiosität eröffnet, was wiederum mit 

einer höheren Daseinsform korreliert: „Was fürchtet der Mensch? Und: Womit tröstet 

sich der Mensch? Beide Fragen werden ja im Verhältnis zu Gott gestellt – aus der 

Sicht des Menschen, der sich vor Gottes Mitwissen schämt. Der Mensch jedoch, der 

auf die letzte Frage Gewicht legt, d.h. Trost in Gott findet, sieht im Grunde am klars-

ten. Denn er sieht durch den Zorn Gottes hindurch und erkennt immer mehr Gottes 

tiefgründige Liebe. Die Reue dieses Menschen ist fortdauernd, aber es ist nicht die 

verzweifelte Reue, denn indem er durch Gottes Blick ein immer klareres Bild von sich 

selbst bekommt, hat der Bereuende im Glauben daran, dass der nächste Augenblick 

offen für die Liebe ist, Freimut gewonnen.“ (Bjergsø, Kierkegaards deiktische Theo-

logie, 156) Die dynamisierte Reue entfaltet sich im Spannungsfeld zwischen Schöp-

fung und Offenbarung, wobei mit der zweiten Kategorie das Dazwischentreten Christi 

gemeint ist – zwischen Mensch und Gott. Die Personwerdung durch das Gottesver-

hältnis bildet die dabei die schöpfungstheologische Verklammerung zwischen Kier-

kegaard und Soloveitchik. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 65 

zendenten Macht Gottes den eigenen Daseins-Grund zu finden. Die innere Span-
nung sprengt dabei das logisch-systematische Verstehen; dies in Hinblick auf ei-
nen existenziellen Begriff leidenschaftlichen Denkens und auf eine nicht zu 
vermittelnde Bewegung in den Glauben. Dabei ist der lebensformende Anspruch 
des subjektiven Denkers zentral, der das Existieren als eine Kunst versteht. 

Diese Bruchstelle bildet gleichzeitig die Schwelle zum jüdischen Denken, 
welches vorerst vereinfachend als dialogisches Denken bezeichnet wird. Bei die-
sem Übergang soll einerseits die wahlverwandte Ausrichtung dialogischen Den-
kens beleuchtet werden. Andererseits gilt es jedoch auch, Kierkegaards subjekti-
ves Denken, das die Innerlichkeit als christlich akzentuiert, in Hinblick auf die 
Exteriorität des Jüdischen kritisch zu befragen. Folgende Stelle verdeutlicht die 
aufgeworfene Problematik: 
 
Ich wähle das Absolute, und was ist das Absolute? Das bin ich selbst in meiner ewigen 

Gültigkeit. Etwas anderes als mich selbst kann ich niemals als das Absolute wählen, denn 

wähle ich etwas anderes, so wähle ich es als eine Endlichkeit und wähle es also nicht ab-

solut. Selbst der Jude, der Gott wählte, wählte nicht absolut, denn zwar wählte er das Ab-

solute, aber er wählte es nicht absolut, und damit hörte es auf, das Absolute zu sein und 

wurde eine Endlichkeit.44  

 
Kierkegaard verabsolutiert das Selbst in der unendlichen Wahl. Der metaphysi-
sche Seinsbegriff hat sich nun absolut existenzialisiert. Aus dieser Verabsolutie-
rung der existenziellen Dimension bzw. der Innerlichkeit heraus entwickelt Kier-
kegaard die entsprechende Argumentationsfigur, dass im Judentum aufgrund ei-
nes äußerlichen Verständnisses Gottes das Absolute verendlicht wird. Problema-
tisch daran ist, dass das Unendliche in der Grundausrichtung verinnerlicht wird. 
Dies entspricht dem Pseudonym Victor Eremita, der sich durch Abgeschieden-
heit und Zurückgezogenheit auszeichnet. Mit Blick auf Kierkegaard scheint mir 
Tilman Beyrichs Einschätzung zuzutreffen, dass das jüdische Denken zwar nicht 
im Gesichtskreis Kierkegaards lag, „[...] vielleicht hat sich dieses Idiom der Er-
zählung Kierkegaard aber doch mehr aufgedrängt, als er sich eingestehen wür-
de!“45  

Sehr passend zu dieser Einschätzung gestaltet sich Kierkegaards Gedanken-
verbindung zwischen der Ethik und dem Begriff der Pflicht, um das sich auf-
drängende Judentum zurückzudrängen: „Der Fehler ist der, daß das Individuum 
in ein äußerliches Verhältnis zur Pflicht gesetzt wird. Das Ethische wird als 

                                                           

44  Kierkegaard, Entweder – Oder, 771f. 

45  Beyrich, „Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham?“, 20f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Pflicht bestimmt und die Pflicht wiederum als eine Vielfalt einzelner Sätze, In-
dividuum und Pflicht aber stehen außerhalb voneinander.“46 Die Pflicht im ei-
gentlichen Sinne begründet für Kierkegaard ein inneres Verhältnis, welche keine 
Auflage von außen sein darf, sondern die Pflicht in sich hat. Aufgrund dieser 
Unterscheidung wendet er sich reflexartig gegen das Judentum, um das Christen-
tum im existenziellen Lichte auszuleuchten:  
 
Das Ethische ist das Allgemeine und somit das Abstrakte. In seiner vollkommenen Abs-

traktion ist daher das Ethische immer verbietend. Dergestalt zeigt das Ethische sich als 

Gesetz. Sobald das Ethische befehlend ist, hat es bereits etwas vom Ästhetischen an sich. 

Die Juden waren das Volk des Gesetzes. Sie haben daher die meisten Gebote des mosai-

schen Gesetzes ausgezeichnet verstanden; das Gebot aber, das sie anscheinend nicht ver-

standen haben, war jenes, an welches das Christentum in erster Linie anknüpfte: Du sollst 

Gott lieben von ganzem Herzen. Dieses Gebot ist auch nicht negativ, ist auch nicht abs-

trakt, es ist im höchsten Maße positiv und im höchsten Maße konkret. Wenn das Ethische 

konkreter wird, so geht es über in die Bestimmung von Sitten. Die Realität des in dieser 

Hinsicht Ethischen aber liegt in der Realität einer volklichen Individualität, und hier hat 

also das Ethische bereits ein ästhetisches Moment in sich aufgenommen.47 

 
Im Übergang zu Soloveitchik ist es nun angebracht, den sogenannten Begriff der 
Pflicht im Rahmen hebräischer Etymologie zu klären und erhellend zu analysie-
ren: מצווה (Mizvah) lässt sich oberflächlich mit einem verpflichtenden Gebot  
oder Verbot übersetzen, was Gott im eingeschränkten Rahmen universal der 
ganzen Menschheit und im erweiterten Rahmen den Juden auferlegt. Aus der 
Wurzel ה.ו.צ  lassen sich wesensverwandte Wörter bilden, die den tieferen Cha-
rakter freilegen: So bedeutet das Nomen צוות (Zevet) Verbindung und Bezie-
hung. In diesem Sinne schaffen die מצות (Mizvot; Gebote) eine Bindung zu Gott 
und wirken bindend. Zudem übersieht Kierkegaard, dass die Gebote einerseits in 
negative מצוות לא תעשה (Mizvot lo taase) und positive עשה מצוות  (Mizvot ase) un-
terteilt werden und nicht grundsätzlich verbietende sind. Andererseits ist beden-
kenswert, dass gerade jenes Gebot, welches er als Ausnahme für das Christen-
tum fruchtbar machen will, für das Judentum absolut fundamental ist: Es be-
gründet das zentrale Höre-Israel-Gebet, das שמע (Shma; höre), welches als Aus-
gangspunkt das monotheistische Bekenntnis enthält bzw. die göttliche Souverä-
nität als absolute anerkennt:  ְדחָ אֶ  'קנו הלוֵ אֱ  'ל האֵ רָ שְׂ ע יִ מַ ש  (Höre Jisrael, der Ewige 

ist unser Gott, der Ewige ist einzig). 

                                                           

46  Kierkegaard, Entweder – Oder, 820. 

47  Ebd., 821. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 67 

Gerade in Anschluss daran folgt Kierkegaards Schlüsselstelle im ersten Ab-
schnitt des genannten Gebets:  ְמ ֹ .�דֶ א לכָ , ובְ �שְ פְ ל נַ כָ , ובְ �בְ בָ ל לְ כָ יך בְּ הֶ לוֹאֱ  'ת האֵ  תָ בְ הַ אָוְ    
(Du sollst den Ewigen, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen, deiner 

ganzen Seele und deiner ganzen Kraft).48 Die erwähnte Ausnahme bildet das 
Grundmotiv, welche durchaus Innerlichkeit beinhaltet, aber der Kierkegaard-
ʼschen Interpretation insofern widersteht, als die Schlüsselstelle innerhalb des 
Glaubensbekenntnisses auf Gott als der Andere schlechthin verweist. Die An-
dersheit ist eine Einheit und Einzigkeit, die sich in der Essenz nicht mit-teilen 
lässt. Israel ist aufgefordert, die Stimme, die von außen kommt zu hören und zu 
verinnerlichen. Dies in einer ständigen Dialektik, in einem ständigen Hin und 
Her, so dass das Hören nach außen zu einem inneren Verstehen wird. Das äußere 
Hören bezieht sich auf eine Stimme, die als Text-Spur (Thora und Halacha) hör-
bar wird. Nimmt man nun das Ohr als Leitmetapher des Erkennens, so wird das 
Erkennen zu einer suchenden Bewegung, in (Gehör)Gängen bzw. in den Spu-
rungen des Textes grabend. Diese Veräußerungstendenz kritisiert Kierkegaard 
als ästhetisch, weil das Selbst sich auf etwas außerhalb seiner Selbst bezieht, was 
den Ästhetiker auszeichnet. Diese Kritik basiert jedoch auf der Verdrängung 
bzw. Dekontextualisierung des Gebots, Gott mit ganzem Herzen zu lieben, in 
Richtung einer verabsolutierenden Innerlichkeit. Im zweiten Teil dieses Durch-
gangs soll nun auf Soloveitchik eingegangen werden, der die Konstituierung von 
Personalität in der genannten Dialektik auslotet.  

 
 

3.2  JOSEPH BER SOLOVEITCHIK: DIALEKTIK ZWISCHEN 

EXISTENZ UND HALACHA 
 

3.2.1  Die Identität Adams 
 
Bevor in diesem Teil Differenzen zwischen Kierkegaard und Soloveitchik her-
ausgearbeitet werden sollen, gilt es nochmals die gemeinsame existenzielle 
Schnittstelle49 aufbrechender Personalität sichtbar zu machen, die von der Ge-

                                                           

48  Siddur Shma Kolenu, 344f. 

49  Vgl. dazu den Aufsatz von Michael Oppenheim Kierkegaard and Soloveitvchik, wo er 

sich insbesondere auf Soloveitchiks Essay The Lonely Man of Faith bezieht, um die 

gemeinsame Schnittstelle des modernen Menschen auszuloten, der wesentlich ästhe-

tisch geprägt ist und die existenzielle Dimension der Begegnung zwischen Mensch 

und Gott verloren hat. Auch Rutishauser verweist mehrfach auf die Interferenzen zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

dankenfigur des Bruches lebt. Folgende Stelle aus Soloveitchiks Halakhic Man 
liest sich wie eine Paraphrase auf Kierkegaards Dialektik:  

 
Even though Kierkegaard disagreed with Hegelʼs philosophy from beginning to end and 

made it the object of his fierce, stinging attacks, he, nevertheless, accepted from him the 

dialectical principle (with many significant changes, to be sure). [...] The religious experi-

ence, from beginning to end, is antinomic and antithetic. [...] The ideas of temporality and 

eternity, knowledge and choice (necessity and freedom), love and fear (the yearning for 

God and the flight from His glorious splendor), incredible, overbold daring, and an ex-

treme sense of humility, transcendence and Godʼs closeness, the profane and the holy, 

etc., etc., struggle within his religious consciousness, wrestle and grapple with each other. 

This one ascends and this descends, this falls and this rises.50  

 
In der Umschreibung liegt aber gleichzeitig der Akt des Umschreibens. Diesem 
Prozess gilt dieser zweite Teil. Ausgangspunkt dieser Betrachtung aufbrechender 
Personalität bildet die Auslegung des Sündenfalls. Beide Denker beanspruchen 
das Attribut „existenziell“, welches sie aus der Geschichte über den Sündenfall 
über eine christliche und jüdische Leseart ableiten. Es soll nun die jüdische Le-
seart herausgearbeitet werden und damit gleichzeitig eine befruchtende dialogi-
sche Situation zwischen den Denkern entstehen. Der entsprechende Erkenntnis-
gehalt soll sich also aus einer synthetisierenden Reibung ergeben, die von 
Schnitt- und Bruchstellen lebt, welche sich entweder thematisch-motivisch im-
plizit aufdrängen oder explizit benannt werden. Ich beziehe mich in meinen Aus-
führungen hauptsächlich auf Soloveitchiks Schrift The Emergence of Ethical 

Man. Als Vertiefung und Ergänzung werden ebenfalls The Lonely Man of Faith 

und Halakhic Man in die Überlegungen einbezogen. Wir folgen dabei mit Solo-
veitchik einer Spur in Bereschit, welche die Emergenz des Menschen von der 
Schöpfung her zu verstehen versucht, um eine jüdische Anthropologie zu be-
gründen. Entscheidend ist dabei eine behutsame Annäherung an den biblischen 
Text51, der in der jüdischen Tradition seine Wurzeln hat: 

                                                           

schen Kierkegaard und Soloveitchik (vgl. dazu: Rutishauser, Joseph Dov Soloveit-

chik). 

50  Soloveitchik, Halakhic Man, 139-142. 

51  Im Vorwort zu The Lonely Man of Faith charakterisiert David Schatz das Denken von 

Soloveitchik als religiöse Phänomenologie. Soloveitchik wendet sich dezidiert gegen 

eine historisierende Bibelkritik und begründet einen phänomenologischen Zugang: 

„Of course, since we do unreservedly accept the unity and integrity of the Scriptures 

and their divine character, we reject this hypothesis which is based, like much Biblical 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 69 

If, however, man is in his essence a spiritual personality, a bearer of a transcendental cha-

risma, be it a universal logos, a free will or a heroic modus existentiae, our value judge-

ments revolve about this mysterious ultimate selfreality. [...] I have always felt that due to 

some erroneous conception, we have actually misunderstood the Judaic anthropology and 

read into the Biblical texts ideas which stem from an alien source. This feeling becomes 

more pronounced when we try to read the Bible not as an isolated text but as a manifesta-

tion of a grand tradition rooted in the very essence of our God-consciousness that trans-

cends the bounds of the standardized and fixed text and fans out into every aspect of our 

existential experience. The sooner Biblical texts are placed in their proper setting – name-

ly, the Oral Tradition with its almost endless religious awareness – the clearer and more 

certain I am that Judaism does not accent unreservedly the theory of manʼs isolationism 

and separatism within the natural order of things.52  

 
Dieses ausführliche Zitat verdeutlicht Soloveitchiks Abgrenzung gegenüber ei-
nem griechischen Logozentrismus, welcher in verschiedenen Varianten das Ra-
tionale am animal metaphysisch überhöht, um die Essenz des Menschen durch 
seine Übernatürlichkeit zu begründen. Diese wird durch nous (Geist) erkannt 
und hergestellt, indem der mikrokosmische Mensch den Vernunftsteil abspaltet, 

                                                           

criticism, on literary categories invented by modern man, ignoring completely the ei-

detic-noetic content of the Biblical story.“ (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 9) 

Der eidetisch-noetische Gehalt deutet im Sinne von Husserls Phänomenologie auf ei-

nen Bewusstseinsakt hin. Dies im Sinne einer Aktualisierung, bei der das intentionale 

Bewusstsein den Text grundlegend aktualisiert. Der Begriff Text verweist dabei auf 

ein Gewebe, welches aus Thora und Halacha zusammengesetzt ist. Diese Zusammen-

setzung verweist ihrerseits auf eine Kommentarkultur, die den Text potenziert bzw. 

verunendlicht und dadurch enthistorisiert. Das Bewusstsein richtet sich auf einen geis-

tigen Gehalt und schafft dadurch eine halachische Noesis, ein göttliches Bewusstsein 

(vgl. zudem Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 19). Der phänomenologi-

sche Ansatz beschränkt sich jedoch nicht nur auf eine hermeneutische Methode. Er 

birgt gleichzeitig ein Verstehenszugang in Bezug auf Personalität, indem diese von 

den Tiefenstrukturen der Intentionalität geprägt ist. Diese Thematik soll an späterer 

Stelle eingehend erörtert werden. Hier soll bloß der phänomenologische Zugang Solo-

veitchiks verdeutlicht werden, der sich auch sprachlich in einer phänomenologischen 

Begrifflichkeit zeigt: „The budding of freedom is at the same time the dawn of manʼs 

noesis, of his mental perception or intelligence, which is synonymous with encounter 

with nature, with the experience of otherness that is basic in him. In other words: the 

ethical experience must be accompanied by the noetic gesture.“ 

52  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

um sich mit dem Makrokosmos so zu verbinden, dass die (ewige) Ordnung 
(Kosmos) erkannt wird. Mit diesem Ansatz scheint Soloveitchik in die Nähe von 
Kierkegaard zu rücken, der sich gegen den universalen abstrakten Logos wendet, 
um diesen mit der konkreten Existenz aufbrechen zu lassen. Gleichzeitig grenzt 
sich Soloveitchik aber auch von einer existenziellen Modalität ab, die auf der 
Letztbegründung eines mysteriösen Selbst beruht. Soloveitchik warnt vor Relig-
iosität, die auf Subjektivität beruht, wo die begrenzende und ordnende Dimen-
sion objektiver Norm fehlt: „Experience has shown that the whole religious ide-
ology which bases itself on the subjective nature of religion – from Schleierma-
cher and Kierkegaard to Natorp – can have dangerous, destructive consequences 
that far outweigh any putative gains.“53 Bei Kierkegaard hängt die Subjektivität 
über dem Ab-Grund der Erbsünde und besetzt einen außernatürlichen Status. Die 
Sonderstellung oder sonderbare Stellung des Menschen beruht hier auf einer Ab-
sonderung von der Natürlichkeit, was für Soloveitchik suspekt ist.  

Im ersten Teil dieser Arbeit sahen wir, dass die Unschuld bei Kierkegaard als 
natürliche Einheit zwischen Leib und Seele charakterisiert wird, die durch den 
träumenden Geist aufbricht, der in seiner Möglichkeit zu sich kommen will und 
eine existenziell-anthropologische Sonderstellung qua Geist begründet. Solovei-
tchik fordert eine jüdische Leseart, welche dem phänomenologisch-eidetischen 
(Zeichen)Sinn, insbesondere der mündlichen Thora, aufspürt, um gerade die Na-
türlichkeit des Menschen zum existenziellen Ausgangspunkt zu machen, welche 
eine jüdische Anthropologie begründen soll. Um diese zu entfalten, konzentriert 
sich Soloveitchik nicht bloß den Sündenfall, sondern behandelt diesen im Kon-
text der Schöpfung.  

Die grundlegenden Lebensformen Pflanze, Tier und Mensch haben ihren Ur-
sprung in der Erde und werden in der Schöpfungsgeschichte entsprechend darge-
stellt. In diesem Sinne besetzt der Mensch keine außerordentliche Stelle im 
Kosmos. Dies verdeutlicht Soloveitchik, indem er bei der Schöpfungsgeschichte 
auf das Detail verweist, dass in der Art und Weise wie Gott durch seine Sprech-
akte das Kreatürliche in die Welt bringt, sichtbar wird, dass dem Menschen kei-
ne Sonderstellung eingeräumt wird, wenn es um das Auftauchen von Leben und 
Lebendigkeit geht.54 Halachisch betrachtet bildet die organische Lebendigkeit 
einen einheitlichen Zusammenhang, der als Zusammenhang der Schöpfung, 

יאהבר  (briah) aus dem heraus das jeweils Individuelle differenziert wird:  

                                                           

53  Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 59. Vgl. dazu auch den Aufsatz von David D. 

Possen, „J.B. Soloveitchik: Between Neo-Kantianism and Kierkegaardian Existentia-

lism“. 

54  Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 71 

„It implies the full uniqueness and individuality of each structured entity that renders the 

additive performance of ours to be absurd. [...] No arithmetic operation could combine two 

individualistic entities into one quantity (shi’ur); the term biryah denotes aboriginal crea-

ture, in contradistinction with artificial synthetic combination. This is synonymous with an 

organic entity.“55  

 
Wenn die schöpferische einheitlich (ausdifferenzierte) Ordnung in ihrer morpho-
logischen Struktur verletzt wird, gilt das entsprechend organische Sein als תרפה 
(terefah; unrein). Soloveitchik bringt dies etymologisch mit -in Ver (nitraf) נתרף 
bindung, was Chaos und Verwirrung bedeutet. Dadurch wird evident, dass sich 

 nicht bloß auf unkoscheres Essen anwenden lässt, sondern seinen (terefah) תרפה
noetischen Gehalt aus der göttlichen Schöpfung bezieht.  

Das Auftauchen von Personalität wird durch die organisch-dynamische Le-
bendigkeit anthropologisch grundiert, mehr: fundiert. Dies veranschaulicht Solo-
veitchik zusätzlich durch den halachischen Zugang zur Definition einer juridi-
schen Person. Bei den Grenzpunkten menschlichen Seins – beim Embryo und 
beim sterbenden Menschen – wird eine entsprechende Begriffsbestimmung von 
Personalität besonders virulent. Die Halacha schafft eine ethische Urspur, die 
das Leben in seiner Kreatürlichkeit achtet. Würde die Halacha Personalität mit 
Bewusstsein, Logos oder generell einem mentalen Vorgang identifizieren, so 
würden die genannten Grenzwerte nicht personal aufgefasst werden: „Halakhah 
considers this purely vegetated form of life, projected upon an anthropic back-
ground, as a manifestation of a personality.“56 Gott als lebendiger Gott verbürgt 
dieses Urethos. In diesem Verbürgen liegt selbst wieder ein juristisches Moment, 
welches das Verhältnis zwischen Gott und Mensch definiert. Dies wird bei-
spielsweise über die Konzepte von בכור (Bekhor; Erstgeborener) und ביכורים 
(Bikurim; Erstlingsfrüchte) veranschaulicht: Im Bereich des kreatürlich-
natürlichen Lebens wird der Mensch aufgefordert, die erste Ernte oder den Erst-
geborenen Gott zu widmen, um sich die Besitzverhältnisse und die Quelle allen 
Lebens bewusst zu machen. So verbietet die Halacha gemäß den Bestimmungen 
zu Orlah den Konsum von Baumfrüchten in den ersten drei Jahren.57 In diesem 
Kontext ist es bemerkenswert, dass das Judentum eine äußerst differenzierte 
Ordnung in Bezug auf Segenssprüche entwickelt hat, die in Verbindung mit 
Nahrung stehen. Die genannten Bereiche deuten an, dass Transzendenz ein diffe-
renziertes Bezogensein des Menschen auf ein Außen impliziert, welche vom 

                                                           

55  Ebd., 20f. 

56  Ebd., 29. 

57  Ebd., 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Menschen durch die Aufforderung in einem noch zu spezifizierenden Sinne eine 
Antwort erwartet und ihn über eine grundlegende Ethik der Ver-Antwortung 
prägt. Soloveitchik vertieft den grundlegend natürlichen Schöpfungszusammen-
hang zwischen Pflanze, Tier und Mensch, indem er die gemeinsame ontische 
Wurzel in Bereschit freilegt. Durch die identischen Sprechakte58 Gottes entsteht 
die Welt schrittweise aus dem Nichts. Die Sphären der Natur, der Tierwelt und 
des Menschen tauchen durch die identischen Sprechakte auf. Die gemeinsame 
ontische Wurzel wird durch die Segnungen der geschaffenen Sphären bestätigt, 
die als „gut“ gelten. Diese vordergründig banale Qualifizierung meint einen 
Seinszustand der קדושה (Kedushah), da der gesamte Bereich der Sphären mit 
Heiligkeit ausgezeichnet wird: „Va-yevarekh (He blessed) denotes the embed-
ding into the organic frame of existence [...]“.59 

Hier soll beigefügt werden, dass dieser lebendige Schöpfungszusammenhang 
vertiefend sichtbar wird, indem die Erde ebenfalls mit der Metapher des Gesichts 
aufgefasst wird: „Da gebe ich euch alles samensäende Kraut, das auf dem Antlitz 
der Erde all ist“.60 Dieselbe Metapher erscheint in dem Achtzehngebet bei der 
Danksagung für die Fruchtbarkeit der Erde: על פני האדמה (al pnei haʼadama; zum 

Gesicht der Erde). Es könnte hier auch der synonyme Ausdruck ארץ (Erez; 
Land, Erde) stehen. Dies wäre aber ein neutraler Ausdruck ohne innere Verbin-
dung zum Menschen. Die innere Verbindung scheint förmlich auf, wenn man 
sich die etymologische Struktur des hebräischen Begriffs Mensch vergegenwär-
tigt: אדם (Adam; Mensch) setzt sich aus den Wörtern אדמה (Adamah; Erde) und 
 zusammen und besteht offensichtlich aus (Dam; Blut) דם .bzw (Adom; rot) אדום
der gemeinsamen Wurzel א.ד.ם. Aus dieser einheitlichen ontischen Wurzel her-
aus entwickelt Soloveitchik eine differenzierte Ontologie, indem er in den unter-
schiedlichen Sphären die Elemente aus dem Text ableitet, um eine jüdische 
Anthropologie zu begründen. Bei der Erschaffung der Pflanzen- und Tierwelt 
steht jeweils oseh peri le-mino61: Das organische Sein entfaltet sich gemäß der 
spezifischen Gattung62. Während allen Gattungen und Bereichen eine grundie-

                                                           

58  Vgl. ebd., 10f. 

59  Ebd., 74. 

60  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 11.  

61  Ebd., 25f.  

62  In Bezug auf den Menschen fällt hier auf, dass nicht von oseh pen le-mino die Rede 

ist, sondern von נעשה אדם בצלמנו Machen wir den Menschen in unserem Bild mit der 

darauf folgenden Präzisierung  Gott schuf den . האדם בצלמו בצלם אלוקים-את ויברא אלוקים

Menschen in seinem Bilde, im Bilde Gottes schuf er ihn (Buber/Rosenzweig, Die fünf 

Bücher der Weisung, 11). Der Mensch entfaltet sich nicht bloß gemäß seiner Gattung 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 73 

rende lebendige Heiligkeit einwohnt, gibt es in Bezug auf die Reproduktion zwi-
schen Pflanzen und Tieren insofern einen Unterschied, als die Pflanze sich selber 
befruchtet, während das Tier mit einem Instinkt ausgestattet wird und die Fort-
pflanzung performativ umsetzen muss. Letztere Eigenschaft teilt das Tier mit 
dem Menschen in Absetzung zur Pflanzenwelt: „[…] we notice both similarities 
and discrepancies. Both species are commanded peru u-revu – ‚be fruitful and 
multiply.‘ We must understand this blessing of multiplication, uttered at the 
creation of animal and man but absent at the creation of vegetative life, to be the 
instinctive drive that finds expression in a directed act.“63  

Instinktives Verhalten auf der Ebene von Biologie und Psychologie teilen 
sich Mensch und Tier durch die performative Aktualisierung ihrer Fruchtbarkeit, 
welche im Dienste der jeweiligen Gattung steht. Diese Gemeinsamkeit wird auch 
in der grundlegenden Motivationsstruktur in den Bereichen der Sexualität und 
des Hungers erkennbar, die einem biologischen Trieb unterliegt. Soloveitchik 
präzisiert, dass durch die sich wiederholende Erfahrung ein Prozess der Selekti-
vität und der Individualisierung stattfindet. Auf dieser höheren Stufe dient die 
triebliche Befriedigung der Gattung und dem Individuum. Auch diese höhere 
Stufe teilen sich Mensch und Tier64, wobei gerade hier die Natur des Menschen 
durch die Dialektik gesteigerter hedonistischer Momente und der Individualisie-
rung gefährdet wird: Er verliert die Verbindung zu seinen natürlich-ontischen 
Wurzeln, da die Lust eine Entkoppelung initiiert. Dieses Moment der Entkoppe-
lung wird an späterer Stelle im Kontext des Sündenfalls eingehend vertieft wer-
den.  

Um den Sündenfall vorbereitend zu erhellen, müssen die angelegten Struktu-
ren möglicher Entkoppelung von der Natur frei gelegt werden. Soloveitchik leis-
tet dies über eine wiederholte Lektüre, wie der Mensch in die Schöpfung eintritt. 
Diese Bewegung ist sehr komplex, da sie schillernd und oszillierend ist. Sie be-
wegt sich in einem ganz fundamentalen Sinne tatsächlich hin und her und sorgt 
für eine dialektische Verwirrung: In Bereschit erscheint der Mensch in zwei un-
terschiedlichen Versionen bzw. Narrativen, die sich an der Oberfläche zu wider-
sprechen scheinen. Diesen Widerspruch lotet Soloveitchik aus, um eine Funda-
mentalanthropologie mit jüdischem Antlitz zu entwickeln. So erstaunt es nicht, 
dass dieser Brennpunkt alle Texte von Soloveitchik bündelt, die eingangs des 

                                                           

(adam), sondern wird im Ebenbild Gottes geformt. Im Ausdruck אלוקים צלם  (Zelem 

Elokim; Schatten Gottes) wird die Gattung Mensch in Richtung Personalität aufge-

brochen, indem jeder Einzelne nach der Singularität Gottes geformt wurde.  

63  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 70. 

64  Vgl. ebd., 68f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

zweiten Teils dieser Arbeit erwähnt wurden. Gerade The Emergence of Ethical 

Man kreist um dieses punctum indem die Narrative immer wieder hin und her 
gewendet werden. Bevor die angesprochene Tendenz der Entkoppelung weiter 
verfolgt wird, sollen nun hier die beiden Narrative mit ihren grundlegenden Im-
plikationen vorgestellt werden. Im Essay The Lonely Man of Faith macht Solo-
veitchik diese Unterscheidung zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen:  

 
In Genesis 1 we read: ‚So God created man in His own image, in the image of God created 

He him, male and female created He them. And God blessed them and God said unto 

them, be fruitful and multiply, and fill the earth and subdue it, and have dominion over the 

fish, of the sea, over the fowl of the heaven, and over the beasts, and all over the earth.‘  

In Genesis 2, the account differs substantially from the one we just read: ,And the eternal 

God formed the man of the dust of the ground and breathed into his nostrils the breath of 

life and man became a living soul. And the eternal God planted a garden eastward in 

Eden... And the eternal God took the man and placed him in the Garden of Eden to serve it 

and to keep it.‘65  

 
Den Adam des ersten Narratives bezeichnet Soloveitchik als Adam der Erste, 
den des zweiten entsprechend als Adam den Zweiten66 und leitet daraus vier we-
sentliche Unterschiede ab: 1. Adam der Erste wird im Angesicht Gottes erschaf-
fen, ohne zu beschreiben, wie der Körper geformt wurde. Adam der Zweite wird 
aus dem Staub der Erde geformt und über den Atem Gottes belebt. 2. Während 
Adam der Erste ermächtigt wird, die Erde zu seinen Diensten zu unterwerfen, 
wird Adam dem Zweiten die Pflicht auferlegt, den Garten zu kultivieren und zu 
bearbeiten. 3. Mit Adam dem Ersten erscheint gleichzeitig Eva. Adam der Zwei-
te taucht alleine auf. Eva wird erst zu einem späteren Zeitpunkt aus seiner Rippe 
geschaffen, damit er nicht mehr alleine ist. 4. Im Kontext des ersten Narrativs er-
scheint der Name Gottes E-lokim alleine. Im zweiten Narrativ erscheint der Na-
me in Verbindung mit dem unaussprechbaren Namen, der als Tetragrammaton 
wiedergegeben wird67.  

                                                           

65  Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 10.  

66  In Halakhic Man nimmt Soloveitchik den kognitiven Menschen und den homo religi-

osus zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen, wobei der kognitive Mensch Adam 

dem Ersten und der homo religiosus Adam dem Zweiten entspricht. Eine synthetisie-

rende Auflösung dieses Dualismus entwickelt Soloveitchik in der Idee des halachi-

schen Menschen.  

67  Vgl. Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 11.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 75 

Für Soloveitchik ist entscheidend, dass diese beiden Narrative eine wider-
sprüchliche Grundstruktur des Menschen widerspiegeln, dies im Sinne einer 
dualen Existenz. Diese Verdoppelung ist insofern das punctum, als sie bewegend 
dialektisch ist. Es handelt sich um einen Widerspruch und gleichzeitig ist es auf 
einer Tiefstebene kein Widerspruch, da die beiden Grundtypen grundsätzlich 
dem Willen Gottes unterliegen und die perfekte Einheit des Menschen ausma-
chen. Es handelt sich jedoch um eine Vollkommenheit, die gleichzeitig brüchig 
ist. Die Brüchigkeit basiert auf der Zusammensetzung der Grundtypen: Der ers-
ten Grundtyp ist eine Art Homo faber, der die Welt kognitiv und kreativ er-
schließt und in der Verbindung von Technik und Kultur die Kontrolle über die 
Natur in der schöpferischen Ebenbildlichkeit Gottes gewinnt. Der zweite Grund-
typ ist weniger in die Schöpfungsprozesse involviert, sondern steht eher in einer 
Mischung aus Staunen, Faszination und Angst den Kräften der Schöpfung ge-
genüber und erschauert angesichts des Metaphysisch-Erhabenen.  

Es soll nun wieder jener Faden aufgenommen werden, wo der Mensch inner-
halb des einheitlichen Schöpfungszusammenhangs die Tendenz zur Entkoppe-
lung von der Natur aufzeigt, da das hedonistische Motiv zu einer problemati-
schen Form der Eigenmächtigkeit antreibt und den Menschen zur fundamentalen 
Bruchstelle bewegen lässt: zum Sündenfall. Die Komplexität der eingeführten 
Unterscheidung soll dabei in den nächsten Kapiteln das Auftauchen des ethi-
schen Menschen beleuchten; genauer: Im Lichte dieser Komplexität kann der 
Mensch überhaupt erst hermeneutisch auftauchen.  
 

3.2.2  Adam und die Differenz 
 
Neben den entwickelten Kriterien der Heiligkeit und Fruchtbarkeit, welche die 
Schöpfung durchziehen, hat der Mensch also nicht nur die Aufgabe die Gattung 
zu erhalten, sondern Herrschaft über die Natur zu erlangen. Aufgrund der (tech-
nischen) Intelligenz bzw. der Fähigkeit biologische Antriebe in technische Intel-
ligenz umzuwandeln, verknüpft die Thora den Aspekt der Fruchtbarkeit mit dem 
Streben nach Macht68. Auf den ersten Blick scheint hier eine gewisse Entfrem-
dung der Natur gegenüber vorzuliegen. Dies trifft jedoch für den Menschen vor 
dem Sündenfall nicht zu, da in Genesis 1 zusätzlich ausgeführt wird, dass sich 
der Mensch von den Gaben der Erde ernähren soll. Soloveitchik verdeutlicht 
hiermit, dass die Geste des Unterwerfens ein Machtverhältnis andeutet, welche 
aber in eine Koexistenz zwischen Mensch und Natur mündet, da es dem Men-
schen ursprünglich (vor dem Sündenfall) verboten war, Fleisch zu essen bzw. 

                                                           

68  Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 72.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Tiere zu töten. Die Ganzheit der lebendigen Schöpfung wird also beachtet. Einen 
weiteren interessanten Aspekt ergibt sich im Kontext mit Genesis 2, wo Adam 
(der Zweite) aufgefordert wird, den Garten zu bearbeiten. Soloveitchik weist auf 
die Mehrdeutigkeit von עבודה (avodah, Arbeit) hin, welche geistig und materiell 
sein kann. Daraus ergibt sich das Wortfeld von arbeiten, dienen, Dienst und Got-
tesdienst. In Hinblick auf Adam den Ersten und den Zweiten wird die Erde be-
herrscht und es wird ihr in einem göttlichen Sinne gedient, da der Mensch eine 
gewisse göttliche Macht besitzt, biologische Triebhaftigkeit in Kultur umzuwan-
deln und gleichzeitig ein Wesen aus Erde ist. Die genannte Macht des Menschen 
begründet jedoch noch nicht ausreichend seine Sonderstellung. Diese steht und 
fällt (wörtlich) mit dem Selbstbewusstsein des Menschen. Soloveitchik führt die-
ses auf ein letztes Detail von Genesis 1 zurück. Neben dem Sprechakt Gottes, 
welcher die Gattungen aus dem Nichts schöpft, spricht er die geschaffenen Ge-
schlechter an: „va-yomer lahem (He said to them) [...] The automatic push and 
blind, forced movement of vay evarekh turn into a conscious drive and intelli-
gent movement of va-yomer.“69 Im Angesprochenwerden verweben sich Biolo-
gie, Macht und Intelligenz beim Menschen. Aus dieser Perspektive heraus 
kommt Soloveitchik zum Schluss, dass der Mensch eine gute bzw. eine voll-
kommene Natur besitzt, die in die Natürlichkeit der Schöpfung integriert ist. Das 
Selbstbewusstsein lässt sich jedoch nicht auf eine logisch-kognitive Form der In-
telligenz reduzieren, sondern fundiert sich über eine ethische Urspur: Durch das 
Angesprochenwerden durch das absolut Andere (Gott) wird sich der Mensch qua 
Differenz seiner Selbst bewusst; durch das Bezogensein auf das Andere. In die-
sem Sinne formiert sich das Selbstbewusstsein gleichzeitig mit dem schemenhaf-
ten ersten Auftauchen von Personalität. Genauer: Das Prinzip der Personalität 
begründet das Selbstbewusstsein. Hier wird ein entscheidender Unterschied zu 
Kierkegaard und der christlichen Sichtweise sichtbar. Bei Kierkegaard besteht 
der Mensch vor dem Sündenfall aus einer synthetischen Einheit von Leib und 
Seele – und sonst nichts. Durch diese Einheit hat er jedoch eine unschuldige 
animalische Natur. Die Menschwerdung setzt erst mit der Emergenz des Geistes 
ein, der den Frieden stört bzw. das Nichts in Bewegung setzt und zu „nichten“ 
beginnt, um das Gesetzte (These) antithetisch aufzubrechen. Mit diesem Ansatz 
wendet sich Kierkegaard zwar gegen die traditionelle Vorstellung der Erbsünde, 
bei welcher der Mensch aufgrund seiner Leibgebundenheit als grundsätzlich kor-
rumpierbar gilt: Das Fleisch ist an sich sündig und initiiert den Sündenfall, in-
dem es sich von Natur aus gegen den Geist richtet. Kierkegaard entlarvt diese 
oberflächliche Sichtweise einer grundlegenden Verführbarkeit des Fleisches, in-

                                                           

69  Ebd., 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 77 

dem er auf die existenzielle Freiheit verweist, die durch die Ambivalenz des 
Geistes in die Tiefe geht: Als eine selbstmächtige abstoßend-anziehende Gewalt, 
die den Menschen in die Klemme treibt bzw. zum argumentativen Grenzwert des 
Sprunges in die (Erb)Sünde bewegt. Diese Setzung des zerrissenen Menschen 
begründet das Gottesverhältnis, das aber durch die Selbstergreifung des Geistes 
als fundamental gestörtes gilt.  

Kehren wir zu Soloveitchik zurück, der mit den Elementen der Herrschaft 
über die Natur und dem Angesprochenwerden, die Grundlinien des Menschen 
freilegt. Wir haben jedoch gesagt, dass die Personalität erst schemenhaft vorhan-
den ist. Dies steht in Verbindung mit einer ethischen Urspur, die sich über die 
Andersheit Gottes begründet. Diese Urspur verdichtet sich jedoch erst dann zu 
einer wirklichen Ethik, wenn sie das Selbstbewusstsein mit Freiheit sättigt: „The 
budding of freedom is at the same time the dawn of manʼs noesis, of his mental 
perception or intelligence, which is synonymous with encounter with nature, 
with the experience of otherness that is basic in him. In other words: the ethical 
experience must be accompanied by the noetic gesture.“70 Durch Differenzierung 
erwacht die Personalität innerhalb einer phänomenologischen Tiefenschicht: im 
Sinne eines Bewusstseins, welches sich qua Differenz aktualisiert. Diese Aktua-
lisierung impliziert ein intentionales Bewusstsein, das phänomenologisch gedeu-
tet immer Bewusstsein von etwas ist und dadurch der Natur begegnen kann, ihr 
gegenüber steht, sich auf sie beziehen kann, Beziehung schafft: Durch eine ur-
sprunghaftes Bewusstsein, das in seiner Bewegung Freiheit erschafft.  

Um den Grad der ethischen Sättigung nachvollziehen zu können, müssen wir 
erneut zu Genesis 2 zurückkehren. Ein bereits in The Lonely Man of Faith ge-
nannter Aspekt dieses Narrativs betraf den Gottesnamen, der zu Genesis 1 vari-
iert: Es erscheint der Doppelname Havayah E-lokim71. In der Verdoppelung ist 
eine Brechung im Sinne eines Aufbruchs Gottes in Richtung des Menschen an-
gelegt. Einerseits stellt Gott das höchste Prinzip des „Kosmos“ dar, da er dieses 
aus dem Nichts erschaffen hat. Die Anführungszeichen sollen ein Verhältnis 
zum griechischen Denken andeuten, das gleichzeitig aufgebrochen wird: Denn 
Gott ist gerade keine abstrakte – abgeleitete – philosophische Idee (Arche), son-
dern höchster Ausdruck von heiliger Lebendigkeit. Zudem unterliegt er nicht der 
ewigen Ordnung (Cosmos) des Universums, sondern begründet diese in der Ei-
genschaft E-lokim. In dieser apersonalen Eigenschaft informiert er auch den 
Menschen über seine Dominanz gegenüber der Natur (vgl. Genesis 1). Gleich-
zeitig setzt nun die Bewegung der Zu-Wendung ein: Er wendet sich dem Men-

                                                           

70  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 93. 

71  Vgl. ebd., 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

schen zu und offenbart sich in seiner Personalität. Diese Zuwendung impliziert 
in Genesis 2 die Aufforderung vom Baum des Wissens nicht zu essen. Somit 
wird der Mensch nun unter einem ethisch-normativen Gesichtspunkt angespro-
chen: „The first ethical norm is disclosed to man. Instead of va-yomer, ‚He said‘, 
the Torah uses the verb va-yetzav, ‚He commanded‘.“72 

Durch die verpflichtende Ver-Antwortung, bei der Gott eine Antwort durch 
entsprechendes menschliches Handeln erwartet, erwacht die ethische Personali-
tät. Ein weiterer Unterschied zwischen den Narrativen besteht in der Art und 
Weise, wie Eva eingeführt wird. In Genesis 1 treten sie gemeinsam auf, um ne-
beneinander innerhalb einer sozialen utilitaristisch ausgerichteten Bindung zu 
agieren. In Genesis 2 ist Adam für sich alleine. Um das Prinzip der Personalität 
als anthropologische Tiefenschicht zu grundieren, erscheint Eva als fundamenta-
les Gegenüber. Soloveitchik lotet dieses Gegenüber aus, indem er die sprachli-
che Unregelmäßigkeit des Ausdrucks ezer ke-negdo ausdifferenziert: ezer (Hilfe) 
wird normalerweise mit dem Dativ lo verbunden (ihm helfen). Das ke deutet auf 
einen Gegner und auf ein Gegenüber hin und führt zur unsinnigen Übersetzung 
gegen jemanden helfen. Hinter dieser grammatikalischen Unsinnigkeit verbirgt 
sich jedoch eine ethische Wirklichkeit, deren dialogischen Charakter Soloveit-
chik freilegt:  

 
The ezer will be both helper and adversary, fellow-man and mysterious stranger. The I 

will find in the thou both fellowship and strangeness. Grammatically, the thou always fac-

es the I into his face; the negdo (opposite him) denotes in Hebrew not only presence of the 

second person but the actual physical confrontation face to face. When I address some-

body in second person, I must perform the basic movement of turning my face to him.73 

 
Das Nebeneinander zwischen Adam und Eva wird durch ein wesentliches Zu- 
und Miteinander existenziell ergänzt. Erst aus dieser existenziellen Zugewandt-
heit wird der Mensch als Ganzes – wesenhaft eidetisch – erschlossen: Als eine 
Einheit zwischen Homo religiosus und cognitive man bzw. zwischen Adam I 
und II, welche nicht nur zwei Grundmuster des Menschseins repräsentieren, 
sondern auch zwei Gemeinschaftsformen, die Soloveitchik in The Lonely Man of 

Faith als „majestic community“ und „covenantal community“74 bezeichnet. Die 
erste Gemeinschaft begründet eine kulturell-technische utilitaristisch ausgerich-
tete Gesellschaft, die ihr Grundmuster im gleichzeitigen Nebeneinander von 

                                                           

72  Ebd., 86. 

73  Ebd., 91. 

74  Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 79 

Adam und Eva hat. Diese Schicht wird nicht negiert. Sie gehört zum Menschen 
in seinem schöpferischen und selbstzentrierten Charakter. In diesem Kontext 
überwindet Soloveitchik auch den traditionellen Dualismus zwischen Säkularität 
und Spiritualität75. Die Zugewandtheit zur Welt – das Säkulare – ist selbst Aus-
druck göttlicher Macht. Diese Schicht benötigt jedoch die Verbindung zur zwei-
ten Gemeinschaft, die sich wesentlich aus der Bindung des Bundes zwischen 
Mensch und Gott speist und Personalität entstehen lässt76. Dieser Bund findet 
sein Grundmuster in Genesis 2, bei dem Adam zuerst Gott alleine gegenüber ist, 
gefolgt von Eva, die ihm zu einem irdischen Gegenüber wird. Die Struktur des 
Gegenüber-Seins ist derart fundamental, dass sie die Verbindung von Personali-
tät und Religiosität im Rahmen eines gemeinschaftlichen Miteinanders bzw. im 
Rahmen eines Bundes – eines Gebundenseins – legitimiert. Auf halachischer 
Ebene bedeutet dies beispielsweise, dass ein Mann nach Möglichkeit in einem 
Minjan beten sollte und nicht alleine. Durch Adam II wird eine existenzielle 
Grundierung des Subjekts sichtbar, das seinen gelebten Ausdruck jedoch nur im 
Gegenübersein des Mit-Menschen findet. Für Soloveitchik steht und fällt der 
Wert des Menschen in der Anerkennung des Anderen, der den Wert im Aufbre-
chen des egologischen Ichs konstituiert: „The individual self loses its loneliness, 
the I breaks through to the thou; the I which was insanely shut up within itself 
has been forced to admit the thou.“77  

Dieses erste Kapitel zu Soloveitchik lässt sich nun auf folgende Pointe hin 
bündeln: Der Mensch ist vor dem Sündenfall in jeder Hinsicht gut, da er inner-
halb der Schöpfungsordnung seinen Platz einnimmt, der einerseits durch eine 
wesenhafte Verbindung mit der Erde bzw. der Natur charakterisiert werden 
kann. Andererseits tritt der Mensch in ein intentionales Verhältnis zur Natur, in-

                                                           

75  Vgl. auch Reuven Ziegler, der dazu den passenden Ausdruck perpetual dialectic 

prägt, um die grundlegende Ambivalenz freizulegen: „Thus, according to Rav Solove-

itchik, each of us is fated to live in a perpetual dialectic, constantly oscillating be-

tween two modes of existence and between two types of community.“ (Ziegler, Maj-

esty and Humility, 147) 

76  Ähnlich wie in The Emergence of Ethical Man legt Soloveitchik in The Lonely Man of 

Faith Personalität im Kontext von Adam I und II frei: „The change from a technical 

utilitarian relationship to a covenantal existential one occurs in the following manner. 

When God joins the community of man the miracle of relevation takes place in two 

dimensions: in the transcendental – Deus absconditus emerges suddenly as Deus reve-

latus – and in the human – homo absconditus sheds his mask and turns into homo rev-

elatus.“ (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 51) 

77  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 93.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

dem er durch Gott die Fähigkeit zur Bewegung der Zuwendung besitzt, die ihrer-
seits kognitiv und vor allem ethisch gesättigt ist. Der Mensch ist ganz und gut78. 
– Und doch ist er nicht ganz gut, denn sonst hätte er sich nicht seines Kapital-
verbrechens schuldig gemacht: Vom verbotenen Baum in der Mitte des Gartens 
zu essen. Dieser Einbruch ist Thema des nächsten Kapitels, um jene Bewegung 
existenzieller Freiheit zu vertiefen, die Kierkegaard in ihrer Ambivalenz vorbe-
reitet hat. 

 

3.2.3  Ein Riss geht durch die Schöpfung 
 
Mit dem sich anbahnenden Sündenfall erscheint die Stimme der Schlange, um 
die ethische Norm Gottes zu unterwandern. Wenn der Mensch nicht hinhören 
würde, so könnte er absolut sehen. Die Brechung zwischen Ohr79 und Auge bil-
det den entscheidenden Ausgangspunkt, um das Drama zu verstehen. Der auf 
Gott hörende Adam ist von einem ethos geprägt und wird durch die Stimme des 
logos zu einer verbotenen Handlung motiviert. Soloveitchik charakterisiert die 
Schlange als dämonische Personalität. Das Dämonische resultiert aus Merkma-
len, die Persönlichkeit ausmachen (Stimme, Wissen, Macht), aber keine trans-
zendente Fundierung hat80. Von dieser dämonischen einflüsternden Persönlich-
keit geht nun eine Wirkung aus, wo Unerhö-h/r-tes zur Begebenheit kommt und 
sichtbare Neuigkeiten wirksam werden lässt:  

 
‚And the woman saw that the tree was good for food and that it was pleasant to the eyes 

and a tree to be desired to make one wise (3:6).‘ […] This irrepressible esthetic attraction 

                                                           

78  Folgende Stelle verdeutlicht diesen ontisch-ontologischen Zustand: „God created two 

Adams and sanctioned both. Rejection of either aspect of humanity would be tanta-

mount to an act of disapproval of the divine scheme of creation which was approved 

by God as being very good.“ (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 81) 

79  In diesem Kontext ist es bedenkenswert sich wiederholt die monotheistische Grund-

idee des Judentums zu vergegenwärtigen, die im Shema (שמע) täglich rezitiert wird. 

Im Höre Israel wird der Mensch in seinem ethischen Wesen aufgefordert auf die 

Stimme Gottes zu hören, hinzuhören, um sie beherzigend zu verstehen (בכל לבבך; be-

khol lewawkha) um nicht der dämonischen Stimme des Auges zu verfallen ( חריאו  

  .(we’aharei einehem ;עיניכם

80  Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 101: Die Begegnung zwischen 

Adam und der Schlange bedeutet für Soloveitchik eine Konfrontation zwischen der 

ethischen und dämonischen Persönlichkeit. Diese Reibung bildet gleichzeitig die Folie 

für den biblischen Bund zwischen den Israeliten und Gott.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 81 

is none other than the turning point of the entire episode, the linchpin for the Jewish un-

derstanding of manʼs fall, for everything that follows flows from that physical infatua-

tion.81  

 
Der Höhe- und Wendepunkt dieser Novelle steht und fällt mit einem wachsen-
den Begehren, das über das Auge gesteuert wird. Durch das Bild, das eindringt 
bzw. durch die Einbildung als Kraft des Imaginären wird Lust erzeugt, die Solo-
veitchik mit Selbstgenügsamkeit, orgiastischer Überfülle und hypnotischer Wir-
kung attribuiert. Diese Merkmale begründen ein fundamentales Erlebnis, das in 
doppelter Hinsicht ästhetischer Natur ist: Der Baum war schön für das Auge, al-
so wird die Schönheit selbst zu einem Grund. Zudem weist der Begriff der Äs-
thetik auf das griechische aisthesis, was wir mit (sinnlicher) Wahrnehmung 
übersetzen können. Die Schönheit des Baumes wird als solche gesehen bzw. 
wahrgenommen. Für Soloveitchik ist die Ambivalenz des Baumes entscheidend: 
tov und ra sind Qualitäten des Baumes, die gleichzeitig ästhetisch und ethisch 
aufgeladen sind. Ersteres beinhaltet das ethisch Gute wie das ästhetisch Schöne, 
während ra das ethisch Böse wie ästhetisch Hässliche impliziert. In der Formu-
lierung taʼavah la-einayin82 wird die Qualität tov mit dem Auge assoziiert (und 
nicht mit dem Ohr), so dass der Brennpunkt bzw. das punctum auf der ästhe-
tisch-imaginären Ebene liegt. Chava wird durch die bündelnde Wirkung (vgl. lat. 
Fasces = Bündel) geblendet bzw. fasziniert und blendet die ethische Komponente 
des tov gänzlich aus:  
 
„Eve ate of the tree for a single reason: the tree was beautiful. Eve became fascinated, en-

chanted by the miraculous fruit; all her faculties of resistance melted and the omnipotent 

drive for lust overwhelmed and made her sin. Adam and Eve turned into hedonic beings; 

pleasure as a motif became central in their lives.“83 

 
Für Soloveitchik bedeutet das Moment der Übertretung eine Verletzung der Be-
sitzverhältnisse, was er als hamas bezeichnet, als ein Überhandnehmen eines Be-
reiches, der einem nicht zusteht. Im Moment der beschriebenen Sünde entsteht in 
der Schöpfung ein Riss, da diese gewaltsam verletzt wurde. Die Gewalt ist im 
hypnotischen Rausch der begehrten Schönheit eingeschrieben. Aus dieser Per-
spektive hat der Mensch nicht aus freiem Willen heraus das Böse gewählt, son-
dern die dämonische Persönlichkeit (Schlange) hat ihn dazu getrieben: „[...] the 

                                                           

81  Ebd., 102. 

82  Ebd., 118. 

83  Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 120.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

human ethical personality was captivated by the demonic personality.“84 In An-
lehnung an Adam I und II lässt sich der Sündenfall als Entfremdungsprozess 
verstehen, bei dem Adam I überhandnimmt und sich im dämonischen Verlangen 
nach Macht85 als Gesamtpersönlichkeit setzt – und dies in Absonderung bzw. 
Verdrängung von Adam II.  

In dem Moment, wo sich Adam I sozusagen mit sich selbst verschließt, 
ergibt sich eine frappante Nähe zu Kierkegaards Begriff einer verschlossenen 
Persönlichkeit, die aufgrund der Abkapselung gegenüber der Transzendenz dä-
monisch wird bzw. vom Ethischen abgeschnitten ist und seine Existenz ästhe-
tisch begründet. Diese Nähe scheint gar in einem gemeinsamen Grenzwert in 
Bezug auf die Qualität des Dämonischen zu verschmelzen, wenn man die Ver-
haltensweise des homo religiosus aus Halakhic Man vergegenwärtigt, der mit 
Adam II korrespondiert:  

 
He is frightended – nay terrified – by the mystery. He hides his face, for he is afraid to 

look upon it. He flees from it, but at the same time, against his will, he draws near to it; 

enchanted, he finds himself irresistibly pulled toward it, pines for it, and longs to merge 

with it. Homo religiosus is suspended between two giant magnets, between love and fear, 

between desire and dread, between longing and anxiety. He is caught between two oppos-

ing forces – the right hand of existence embraces him, the left thrusts him aside. Indeed, 

there is a great deal of truth in the view of Otto that fascination and repulsion constitute 

the fundamental experience of homo religiosus.86  

 
Dieses Zitat liest sich unbestritten wie eine Paraphrase auf Kierkegaards Begriff 

Angst. Bei dieser Paraphrase wird jedoch die Stelle des Nichts verschoben bzw. 
umgeschrieben. Das Schwindel erregende Nichts fasziniert und ängstigt den 
Geist zugleich, der sich in einer unerklärbaren Bewegung setzt und absetzt. 
Übersetzt bedeutet dies, dass die dämonische Dimension des Geistes den Men-
schen wesenhaft macht (vgl. das griech. Daimon), indem der Mensch zum Men-
schen wird. Gleichzeitig bedeutet dieses anthropologische Grundmuster, dass der 
Mensch aufgrund der Eigen-Mächtigkeit des Geistes dämonisch-unwesenhaft 
seinen Kern des Personseins verfehlt und aufgrund der Verzweiflung bzw. der 
Kategorie des Absurden in aufbrechende Richtung zur Transzendenz bewegt 
wird. Bei Soloveitchik ist a priori ein Konzept von Personalität vorhanden, dem 
ebenfalls a priori eine dämonische Seite einwohnt und den Sündenfall so moti-

                                                           

84  Ebd., 123.  

85  Vgl. ebd., 100. 

86  Soloveitchik, Halakhic Man, 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 83 

viert: Adam II klammert sich in der beschriebenen oszillierend-dämonischen 
Bewegung an Adam I oder wird von diesem mit dämonischer Mächtigkeit ver-
drängt. In der beschriebenen Genese des Bewusstseins, welche dialektisch auf 
Freiheit bezogen ist, liegt neben der ethischen Verbindlichkeit des va-yetzav die 
neutralere Form des va-yomer. Diese neutralere Form bildet schemenhaft die 
Bruchstelle vor, die den Menschen selbstbezogen ins Unverbindliche aufbrechen 
lässt, um als Spieler der Macht sein Maskenspiel zu treiben und sich entspre-
chend vor Gott bzw. vor dem Selbst zu verbergen. Soloveitchiks Existenzbegriff 
ist wie jener von Kierkegaard: brüchig. Die ambivalente Bewegung deutet genau 
auf jene Disposition hin, die ins zauberhafte Reich des Unverbindlichen weist: 
Zum begehrten Baum. In Halakhic Man wird die Brüchigkeit zwischen dem 
Homo religiosus und cognitive man als ein ontisch-ontologisches Schillern auf-
gefasst:  

 
Reality possesses two faces. On the one hand, she presents us with a bright, happy, smil-

ing face; she greets us with a cheerful countenance and reveals to us something of her es-

sence. [...] On the other hand […] at times she conceals herself in her innermost chamber 

and disappears from the view of the the scholar and investigator. [...] Existence plays a 

mischievous game with us, as though to tease and provoke us. [...] As emphasized above, 

the ontic dualism is transformed into an ontological dualism. The duality in the attitudes of 

Cognitive man and homo religious is rooted in existence itself.87  

 
In der Existenz selbst wurzelt also etwas Bodenloses, das den Menschen zwi-
schen den Erkenntniszentren von Ohr und Auge treiben lasst. Nun kann diese 
Bodenlosigkeit mit der dämonischen Dimension identifiziert werden bzw. mit 
dem (bodenlosen) Trieb des Auges, welches das Selbst an sich selbst bindet, ge-
nauer entbindend kettet und zur Vertreibung bewegt. Soloveitchiks Lesart des 
Sündenfalls impliziert eine lebendig-bewegliche Freiheit als Wesen des Be-
wusstseins, welche gleichzeitig die Differenz von Auge und Ohr spurenhaft in 
sich birgt und das Dämonische hervorspringen lässt: „Existential consciousness 
was split into conscience and esthetic self-consciousness. [...] However, with the 
tragic event of the original sin and identification of the ontic experience with the 
esthetic-hedonic surrender, a schism has arisen in human personality.“88 Die 
schemenhafte Brüchigkeit, welche in die Existenz eingeschrieben ist, führt zum 
Bruch selbst. Die englische Sprache verdeutlicht diese Schemenhaftigkeit in der 
Latenz der Differenz von Bewusstsein und Gewissen. Der Mensch ist Identität 

                                                           

87  Soloveitchik, Halakhic Man, 8f. 

88  Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 134f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

und Differenz. Er ist ethisch und dämonisch. Pikantes Detail ist dabei, dass der 
schuldige Mensch nach dem Sündenfall zur Lüge greift, um die entstandene Dif-
ferenz zu verbergen. Diese grundlegende Form von Uneigentlichkeit ist wiede-
rum eine Schnittstelle zwischen Kierkegaard und Soloveitchik, da in der (ästhe-
tisch gesättigten) Lebenslüge Freiheit bzw. wahre Existenz verfehlt wird. Für 
beide gilt, dass sich das ethische Selbst von der dämonischen Pseudo-Persona-
lität89 in der Rück-Bindung an Gott befreien kann. Das wieder-verbindende Ele-
ment in Bezug auf Transzendenz ist bei Kierkegaard und Soloveitchik gegeben. 
Durch Re-ligio: Kierkegaards Grundmotiv haben wir in Entweder – Oder als 
Reue kennengelernt, die den Menschen mit der Transzendenz Gottes verbindet, 
was als das Geheimnis der Wiederholung geltend gemacht werden kann. Als je-
ne Verwandlung in Die Krankheit zum Tode, „[…], in der das Bewußtsein des 
Ewigen im Selbst durchbricht, so daß der Kampf beginnen könnte, der entweder 
die Verzweiflung zu einer noch höheren Form potenziert oder zum Glauben 
führt.“90 Soloveitchik seinerseits bezieht sich auf die Halacha als jene bindende 
Instanz, die ethische Persönlichkeit im Durchbrechen Gottes entstehen lässt, um 
im tov das Gute wieder mit dem Schönen zu verschmelzen. Diese Rückbindung 
vollzieht sich bei Soloveitchik im Rahmen eines halachischen Judentums, dessen 
Essenz darin besteht, dass der Mensch auf eine an ihn gestellte Forderung ant-
wortet. Religion wird dabei zur fundamentalen Antwort, wofür es den Ausdruck 
bzw. das Konzept der תשובה (Teshuva; Antwort) gibt. Diesen Antwortcharakter 
gilt es nun zu vertiefen. 

 

3.2.4  Der Mensch antwortet oder:  

Das Wesen der Verantwortung 
 
Oberflächlich betrachtet lässt sich also der oben erwähnte Begriff Teshuva mit 
Reue wiedergeben, ein Begriff, der bei Kierkegaard in seiner bindenden Bedeut-
samkeit beleuchtet wurde. Soloveitchik setzt die Reue in den Kontext des Sün-
denfalls, um einen Ausgangspunkt zu schaffen, der sich vom Christentum in 
Hinblick auf das Menschenbild abgrenzt:  

 
Whenever he sins, only a part of his personality enjoys the corrupt deed; the ethical one 

rebels against it. Otherwise, the voice of the conscience would never be heard. The inner 

core of human personality remains pure and aloof. Exactly for that reason Jewish thinkers 

never considered the outcry of the conscience as the voice of God the way Christian theo-

                                                           

89  Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 137. 

90  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 85 

logians used to. [...] God speaks not through the mysterious conscience. It is not the angry 

God who meets men via the conscience; man meets himself there. The idea of repentance 

is based upon this realization. Only a part of the personality was contaminated by sin; the 

full, original self has not been affected.91  

 
Die Sünde im jüdischen Verständnis hat den Menschen nicht korrumpiert, aber 
dämonisiert. Die Wirkung der Reue als Teshuva besteht in der Befreiung von der 
dämonischen Persönlichkeit durch die Freilegung schöpferischer Kräfte, die im 
Innersten des Menschen aktiviert werden müssen. Kräfte, die ethischer Natur 
sind bzw. welche die Differenz zwischen Ethik und Ästhetik aufzuheben vermö-
gen, indem der Mensch zur Transzendenz aufbricht bzw. zurückkehrt. Die ety-
mologische Bedeutung der Rückkehr als Teshuva entfaltet sich dabei in Zwi-
schentönen, die etwas vom Geheimnis der Wiederholung hörbar machen92. So-
loveitchik hat den harmonischen Zustand vor dem Sündenfall vor Augen. Er 
charakterisiert diesen rekreativen Akt als Hauptmerkmal der charismatischen 
Persönlichkeit, in deren Macht es steht, diesen Zustand aktiv herbeiführen zu 
können, im Unterschied zu Kierkegaards Reue. Das charismatische Element 
steht mit einer Ursprünglichkeit in Verbindung, die am Verhalten der Patriarchen 
und an jenem von Moses für Soloveitchik deutbar wird. So wird in Gottes Auf-
forderung an Abraham sichtbar, wie dieser seine vertraute Umgebung hinter sich 
lassen soll, um aufzubrechen: lech lecha. In der eigenartigen Verdoppelung 
steckt Methode im wortwörtlichen, aber nicht im griechischen Sinne. Es handelt 
sich weniger um einen hinführenden als vielmehr um einen wegführenden Weg, 
der beschritten werden soll, um äußerlich-räumlich das versprochene Land zu 
erwerben und innerlich durch die Bindung an Gott Heiligkeit im Sinne des pro-

                                                           

91  Ebd., 136.  

92  In der Spannung zwischen Aufbruch und Rückkehr zur Transzendenz bündeln sich 

entscheidende Facetten der Wiederholung im hebräischen Ausdruck תשובה (Teshuva; 

Antwort, Rückkehr); dies in Verbindung mit dem schillernden Bedeutungsspektrum 

des Verbs שוב (shuv; zurückkehren, kommen, nochmals tun, wieder werden, sich ver-

wandeln, wiederherstellen, wiederholen). Sich gegenüber der Transzendenz zu verhal-

ten geht mit einer Bewegung der Passage und des Passierens einher, bei der sich Per-

sonalität ereignet. Die Verflechtung mit der Transzendenz Gottes im Sinne des gegen-

seitigen Einwirkens kommt bei folgender liturgischen Stelle eindrücklich zum Aus-

druck: חדש ימינו כְּקֶדֶם, הַשִיבֵנו ה' אלי� וְנשַובָה  Bring und zurück, Ewiger, denn wir wollen 

umkehren, erneuere unsere Tage wie einst (Siddur Schma Kolenu, 404f.). Im dritten 

Durchgang wird dieser Aspekt im Rahmen einer Theologie des göttlichen Pathos eine 

zusätzliche Vertiefung erfahren. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

phetischen Bewusstseins zu erlangen. So beinhaltet Teshuva die Rückkehr zu 
Gott. Diese existenzielle Bewegung kultureller Entbindung entspricht Adam II. 
Der Weg führt zum Ursprung, zum springenden Quellpunkt (der Schöpfung), in 
die Wildnis – oder in Anlehnung an Barthes – über das zähmende Studium logi-
scher Koordinaten hinaus: In den Glauben. Sinnbild dafür ist der Weg Abrahams 
(nicht Methode) zum Berg Morija hinauf, wo er von Gott auf die Probe gestellt 
wird. Dabei wird die Erkenntnismatrix des Auges radikal in Frage gestellt. Ge-
nauer: Das griechische Leuchten des Logos wird gebrochen, um eine neue Licht-
Metaphorik in der Akedah aufscheinen zu lassen. Die vernünftige Stimme Abra-
hams wird dabei durch die göttliche Stimme herausgefordert. Die genannte Bre-
chung kann als Bruch der dämonischen Persönlichkeit gedeutet werden, um eine 
tiefere Schicht der Persönlichkeit auftauchen zu lassen, in der hörend-verstehen-
den Annäherung zu Gott. Die Stimme der Vernunft impliziert die Dimension 
reiner Immanenz, einhergehend mit einem Willen, der sich – vernunftgesättigt – 
mit sich selbst einschließt und die Signatur des Dämonischen in sich trägt. Die-
sem Zustand steht der existenzielle Aufbruch in Richtung des Wort Gottes ge-
genüber, das sich sinnbildlich in der existenziellen Örtlichkeit der Wüste ereig-
net: Abraham sowie auch Moses befinden sich במדבר (Bamidbar; in der Wüste). 
Etymologisch steht dieses Wort mit -in Verbindung, dem Wort. Ent (Davar)  דבר
scheidend ist die Nähe zum Angesprochen werden, zum gesprochenen Wort, 
zum Wort an sich. Teshuva lässt sich nun als Antwort des Menschen auf das ge-
sprochene Wort deuten. Soloveitchik bezieht dieses gesprochene Wort insbeson-
dere auf jenen Teil der Thora, welcher Moses in Form von mündlichen Erklä-
rungen von Gott erhalten hat: Die mündliche Thora bzw. die Halacha. Durch 
diese lotet Soloveitchik das schöpferische Potenzial in der Annäherung zwischen 
Mensch und Gott aus. Ein Potenzial, das den Menschen im Angesichte Gottes 
(tzelem elokhim) verbindet, indem er sich in Sorgfalt an die Gesetze bindet und 
sich auf diese bezieht.  

 

3.2.5  Das Gesicht der Halacha 
 
Soloveitchik befreit die Halacha vom Vorurteil äusserlicher Satzung, indem er 
den schöpferischen Gedanken der Erneuerung ins Zentrum stellt: „The dream of 
creation is the central idea in the halakhic consciousness – the idea of the im-
portance of man as a partner of the Almighty in the act of creation and the re-
newal of the cosmos is embodied in all of Judaismʼs goals.“93 Der Aspekt der 
Erneuerung – oder im Sinne Kierkegaards der Wiederholung – beruht auf einem 

                                                           

93  Soloveitchik, Halakhic Man, 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 87 

prozesshaften Verständnis der Schöpfung, wo der Mensch aufgefordert wird 
mitzuwirken, um diese zu vervollkommnen94. In diesem grundlegenden Konzept 
des Judentums verbindet sich gleichzeitig ein messianischer und kabbalistischer 
Gedanke: Der Schöpfungsprozess beruht auf einem geistigen Prozess. Geist und 
Schöpfung korrespondieren in einem besonderen Sinne. Die Potenzierung des 
Geistes, nicht in einem romantischen Sinne der Bewusstseinssteigerung, sondern 
als Annäherung an seinen eigenen Nullpunkt oder Ursprung, beinhaltet eine hei-
ligende Dimension. Heiligung bedeutet in diesem Kontext das Streben nach 
Ganzheit, dies im Sinne der ästhetisch-ethischen Einheit. In der mystischen Tra-
dition der Kabbala wird dieser Prozess als Tikkun bezeichnet. Diese Bewegung 
verschränkt sich mit einer messianischen Erwartung, da die Erneuerung der Welt 
diese vollendet und eine neue Zeit erschafft. Für Soloveitchik ist jedoch ent-
scheidend, dass die Bewegung des Geistes gerade durch die begrenzende bzw. 
normative Kraft der Halacha die Welt erhebt und heiligt, als aktives Wirken der 
Halacha in der Welt – über die Welt hinaus. Entsprechend definiert er das Ideal 
des halachischen Menschen wie folgt:  

 
The ideal of halakhic man is the redemption of the world not via a higher world but via the 

world itself, via the adaptation of empirical reality to the ideal patterns of Halakhah (end a 

life in accordance with the Halakhah means, first, the comprehension of the Halakhah per 

se and, second, comparing the ideal Halakhah and the real world – the act of realization of 

the Halakhah), then he shall find redemption. A lowly world is elevated through the Hala-

khah to the level of a divine world.95 

 
Es wird deutlich, dass Soloveitchik die Rolle des Menschen insofern hervorhebt, 
als seine Initiative zum entscheidenden Motor wird: Seine Taten wirken und 
schaffen Wirklichkeit, indem die Halacha ihren Raum bekommt. Dieser mag auf 
der einen Seite legalistisch geprägt sein und Kierkegaard dazu verleiten, das Ju-
dentum als äußerlich und ästhetisch zu kritisieren; Soloveitchik erweitert jedoch 
die religionsgesetzliche Schicht durch eine existenzielle Ebene, auf welcher der 

                                                           

94  Dass die Schöpfung im jüdischen Denken nicht als ein in sich abgeschlossenes Ereig-

nis betrachtet wird, kommt in der Liturgie wie folgt zur Geltung: המחדש בטובו בכל יום

 der in Seiner Güte jeden Tag das Schöpfungswerk erneuert ,[…] תמיד מעשה בראשית

(Siddur Schma Kolenu, 342f.). Gott wirkt beständig auf die Schöpfung ein; wäre dies 

nicht der Fall, würde diese wieder in den Zustand des Nichts fallen. 

95  Soloveitchik, Halakhic Man, 37f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Einzelne aufgefordert wird, anzufangen und den Anfang96 in einer Form zu er-
greifen, die als Annäherung an den Null- bzw. Anfangspunkt der Schöpfung gilt. 
Dieses punctum ist vom Paradox einer unendlichen Transzendenz geprägt, die 
sich in der Immanenz verendlicht. Das hängt mit einer schöpferischen Dynamik 
zusammen, die Soloveitchik mit folgendem Midrasch aus Exodus Rabbah an-
führt:  

 
God replied: ‚I am not of the same opinion as you. But twenty boards in the north and 

twenty in the south and eight in the west [will suffice]. And more than that, I will contract 

My divine presence [so that it may dwell] in one square cubit‘ [Exod. Rabbah 34:1]. Mo-

ses wondered: How is it possible to bring down infinity into the midst of finitude?97  

 
Das Geheimnis liegt im kabbalistischen Konzept des צמצום (Zimzum) der Bün-
delung des Unendlichen in das Endliche, indem Gott sich so zusammenzieht, 
dass er im Stiftszelt Platz findet. Die Nähe zum vergleichbaren punctum drängt 
sich förmlich auf, um die nicht verortbare Bewegung des unendlichen Geistes 
Gottes produktiv nachzuahmen, als Imitatio Dei. Soloveitchik verfolgt bei die-
sem Konzept keine kabbalistische Spekulation, sondern eine ethische Spur, die 
als das radikal Andere den Ursprung in der Transzendenz hat, um sich limitie-
rend dem Menschen anzunähern98, damit dieser in der Welt Gott antworten bzw. 
diese Verantwortung auf sich nehmen kann. Nähe bildet dabei das ethische und 
geistige Telos im Schnittpunkt des Dialogischen, dessen Geheimnis in der 

                                                           

96  Dieses Element ist auch im Denken Hannah Arendts bedeutsam, indem sie das initii-

um als fundamentale Freiheit des Einzelnen versteht, aktiv anfangen zu können. Dies 

setzt sie der passiven Todesverfallenheit Heideggers entgegen. 

97  Soloveitchik, Halakhic Man, 47. 

98  Die Selbstbegrenzung Gottes im Kontext einer jüdischen Schöpfungstheologie lässt 

sich insofern mit kenotischer Christologie in Verbindung bringen, als die Inkarnation 

Christi mit einer Verendlichung des Göttlich-Ewigen einhergeht. David R. Law zeigt 

die spekulativen Implikationen des griechischen Begriffs auf, um selber die elastische 

Bedeutung der Begrenzung zu akzentuieren. In Hinblick auf Kierkegaard geht es Law 

darum, die existenzielle Dimension aufzuzeigen, die in der Nachfolge Christi den 

Menschen im Akt der Begrenzung humanisiert und personalisiert: „Kierkegaard thus 

shifts the problem of kenosis from the intellectual problem of working out how divini-

ty and humanity can be united in Christ’s Person to the existential problem of discip-

leship. This results in the extension of kenosis to the follower and imitator of Christ 

The individual disciple him/herself undergoes a ‚kenosis‘.“ (Law, Kierkegaard’s Ke-

notic Christology, 287) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 89 

Selbstbegrenzung als Selbstbeschränkung wirkt. Gleichzeitig liegt im zimzum die 
Initialzündung schöpferischer Freiheit inne. Die Schöpfung aus dem Nichts lässt 
sich als Resultat der Selbstkontraktion Gottes verstehen: Im Anfang wird die 
Welt erschaffen. Bei dem sich daraus ausdifferenzierenden Ordnungsprozess 
bleiben die nichtenden chaotischen Kräfte gefährdend bestehen, werden aber 
durch die Macht der Begrenzung überwunden. Jene Kräfte, die sich als mögliche 
Grenzüberschreitung im Narrativ des Sündenfalls wieder aufdrängen. Soloveit-
chik verdeutlicht über die etymologische Verbindung des Gesetzes חוק (Hok) als 
Vorgang des Grabens und Ausformens לחקק (lahkok) die Bedeutung der Grenze 
bzw. des Maßes, was mit dem Bereich des geheiligten Lebens bzw. mit dem 
Baum des Lebens korrespondiert. Das Gesetz impliziert einen Einschnitt, indem 
ein Seinsbereich abgesondert und begrenzt wird. Die schaffende Differenz wird 
so zum Schöpfungs- und gleichzeitig zum ethischen Grundprinzip des Men-
schen. Schöpfung und Selbstschöpfung des Menschen verschränken sich in die-
sem initiium. Entscheidend dabei ist die göttliche Präsenz als eine wirkende und 
Wirklichkeit schaffende Kraft, jenseits metaphysischer Spekulation. Der Mensch 
in dessen Ebenbild schreibt sich – bzw. gräbt sich – in diesen Prozess ein, wobei 
die Halacha die ethische Grundlage bildet. Der antwortende Mensch als aktiver 
Partner der Schöpfung wird im Kontext des Sabbats deutlich:  

 
When a Jew on the Sabbath eve recites the Kiddush, the sanctification over the vine, he 

testifies not only to the existence of a Creator but also to manʼs obligation to become a 

partner with the Almighty in the continuation and perfection of His creation. Just as the 

Almighty constantly refined and improved the realm of existence during the six days of 

creation, so must man complete that creation and transform the domain of chaos and void 

into a perfect and beautiful reality.99 

 
Diese schöpferische Dimension vollzieht sich in der Annäherung des Menschen 
zu Gott, welche ethisch ausgerichtet ist. Der halachische Mensch aktualisiert die 
begrenzende Bedeutung des Gesetzes, indem er diese vergegenwärtigt. Dieses 
Vergegenwärtigen beinhaltet göttliche Präsenz, indem sich diese zusammenzieht 
bzw. konzentriert. Das Geheimnis des Zusammenziehens bzw. des punctums 

liegt im Schaffen von Nähe, die durch nahende Zuwendung entsteht. Diese Qua-
lität erlaubt es uns, insofern die tiefere Schicht der Teshuva freizugraben, als sich 
darin eine schöpferische Antwort des Menschen in Richtung Gottes zeigt:  

 

                                                           

99  Ebd., 105f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Repetence, according to the halakhic view, is an act of creation – self-creation. The sever-

ing of oneʼs psycic identity with oneʼs previous „I“, and the creation of a new „I“, posses-

sor of a new conscious, a new heart and spirit, different desires, longings, goals – this is 

the meaning of that repentance compounded of regret over the past and resolve for the fu-

ture.100  

 
In der Tiefenstruktur bedeutet Wiederholung Erneuerung und beinhaltet die un-
glaubliche Möglichkeit Geschehenes ungeschehen zu machen, indem das Ver-
gangene bereut wird, um sich frei nach vorne – in die Zukunft – bewegen zu 
können. Das setzt ein Konzept von Zeit voraus, welches den kausal-physikali-
schen Rahmen eines linienartigen Zeitkontinuums sprengt, bei dem der Zeit-
punkt a den nachfolgenden b verursacht und kausal strukturiert. Dies lässt sich 
mit Kierkegaards existenzieller Kategorie des Augenblicks in Verbindung brin-
gen, der das genannte Kontinuum überschreitet: indem die Unendlichkeit in die 
Endlichkeit einbricht, diese durchkreuzt und in diesem Kreuzpunkt eine Art zeit-
liches punctum entstehen lässt. In dieser schöpferischen Dimension spiegelt sich 
die Ewigkeit. Soloveitchiks Einbruch der Ewigkeit in die Zeitlichkeit verbindet 
sich mit einem jüdischen kollektiven Gedächtnis, in dem Geschichtliches in ei-
ner Ordnung der Gleichzeitigkeit aufgehoben erscheint. Diese Erscheinungswei-
se akzentuiert eine Gleichzeitigkeit, bei der die Schöpfung diese bindend-
bündelnde Wirkung erzeugt – und die Unvereinbarkeit zwischen Kausalität und 
Schöpfung bezeugt:  

 
Now causality and creation are two irreconcilable antagonists. […] The experience of ha-

lakhic man is not circumscribed by his own individual past but transcends this limited 

realm and enters the domain of eternity. The Jewish peopleʼs allembracing collective con-

sciousness of time – the sages of the tradition, the Second Temple era, the age of classical 

prophecy, the revelation on Mount Sinai, the Exodus from Egypt, the lives of the patri-

archs, the creation itself – is an integral part of the „I“ awareness of halakhic man.101 

 
Erinnern als Gebot wird zu einem Akt der annähernden Rückkehr zu Gott und 
Aktualisierung dieser Nähe, indem der halachische Mensch durch sein aktives 
Handeln ein entsprechendes Bewusstsein ausbildet bzw. im Angesicht Gottes 
schöpft. Kreativität und aktives Handeln werden so zu den Grundpfeilern eines 
Ethikbegriffs, den Soloveitchik auf der Folie der jüdischen Tradition extrapo-
liert. Diese ethische Leidenschaft für den Einzelnen verweist dabei gleichzeitig 

                                                           

100  Ebd., 110. 

101  Ebd., 116f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTER GANG | 91 

auf eine entscheidende wahlverwandte Schnittstelle zwischen Soloveitchik und 
Kierkegaard. Der Mensch wählt sich, indem er die universale Bestimmung als 
biologisches Gattungswesen überschreitet und sich existenziell gesprochen über 
etwas (Sündhaftes) bewusst wird, das in seiner Denkwiderständigkeit reflexiv 
nicht aufgehoben werden kann und nun das Individuum entsprechend bewegt. 
Während bei Kierkegaard die existenzielle Dialektik als Hin-und-her-Bewegung 
die Emergenz von Personalität verbürgt, bildet Soloveitchik den Begriff der Ha-
lacha als das wortwörtlich bewegende Kriterium des Individuums aus. הלכה (Ha-
lakha) entspringt der Wurzel  ,כ.ל.ה was der Wortfamilie der Bedeutung von ללכת 
(lalekhet; gehen) entspricht und das wesentliche Element der Bewegung sichtbar 
macht. Entscheidend ist dabei der gemeinsame Horizont der Wiederholung als 
religiöses Zeitbewusstsein: 

 
Yet, the religious time awareness is so paradoxical as to register both becoming and re-

versibility. […] Nevertheless, the reversibility of time and the causal order is fundamental 

in religion, for otherwise the principle of conversion would be sheer nonsense. The act of 

reconstructing past psychical life, of changing the arrow of time from a forward to a retro-

spective direction, is the main premise of penitence. One must admit with Kierkegaard 

that repetition is a basic religious category.102 

 
Die Wiederholung als grundlegend religiöse Kategorie wird gleichzeitig zum 
philosophischen movens, indem sie die Philosophie insofern überschreitet, als sie 
sich von der logischen Kette der Kausalität befreit, um sich am springenden 
Punkt dem ethischen Primaten des Schöpferischen zuzuwenden – der Stimme, 
die den tiefen Zusammenhang zwischen antworten und Verantwortung neu hör-
bar bzw. verstehbar macht: In der Bewegung zur Transzendenz und als transzen-
dente Bewegung, was uns zum zweiten Durchgang führt – von Adam zu Abra-
ham, mithin zum wahlverandten Verhältnis zwischen Søren Kierkegaard und 
Max Brod. 

                                                           

102  Soloveitchik, The Halakhic Mind, 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zweiter Gang:  

 Der Mensch sucht Gott 

 Abrahams Schweigen – Das Paradox  

bei Søren Kierkegaard und Max Brod 

 
„Das ‚Heilige‘… ist nicht zu erforschen, nur zu umschreiben, zu 

erzählen, umschreibend zu erzählen (lerne das Umschreiben).“ 

PETER HANDKE, PHANTASIEN DER WIEDERHOLUNG 

 
 
 

IRRLÄUFER II: HEGEL UND DIE AUFHEBUNG  
(DES JUDENTUMS) 
 

Der Geist des Judentums bildet das erste Kapitel von Hegels Jugendschrift Der 

Geist des Christentums und sein Schicksal. Hegels Betrachtungen setzen bei 
Noach ein, der die Spur zum Stammvater weist. Hegel deutet diese Spur als Ent-
zweiung zwischen Mensch und Natur. Bei Abraham scheint sich dieser dialekti-
sche Anfangspunkt fortzusetzen, indem dieser durch einen Akt der Trennung ein 
neues Vaterland aufsucht, indem er „die Bande des Zusammenlebens und der 
Liebe zerreißt, das Ganze der Beziehungen, in denen er mit Menschen und Natur 
bisher gelebt hatte; die schönen Beziehungen seiner Jugend stiess er von sich.“1 
Hegel deutet Abrahams Geist als Bestreben, der feindseligen Natur eine Einheit 
eines spezifischen Geistes entgegenzusetzen. Mit kritischer Abneigung sieht He-
gel weder Liebe noch Versöhnung, sondern er sieht in Abraham ein Fremdling, 
der sich außerhalb der Ordnung bewegt. Das eigene Denken voraus projizierend, 
bewegt sich Abraham außerhalb des Systems, was gerade Kierkegaard zum exis-

                                                           

1  Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal, 245f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

tenziellen Kriterium erhebt. Die Absonderung wird sein Merkmal oder Stigma, 
welches er sich durch die Beschneidung besonders deutlich macht. Die Absonde-
rung impliziert für Hegel ein Gottesbild, bei dem Gott keine Verbindung zur Na-
tur hat, sondern ihr absolut entgegengesetzt ist. Aufgrund dieser fundamentalen 
Verbindungslosigkeit unterstellt Hegel Abraham, dass er nichts lieben konnte, 
was sich darin kund tut, dass er sogar bereit ist, seinen Sohn Isaak zu opfern. Die 
Einzigartigkeit und Einzigkeit Gottes, die Abraham als Begründer des Monothe-
ismus auszeichnet, stellt der junge Hegel in ein kritisches Licht. Die Kritik nährt 
sich aus einer Apologie griechischer Kultur, bei der Hegel ein freiheitliches Ver-
hältnis zwischen Mensch und Göttern sieht, während im Christentum (und Ju-
dentum) der Blick des Menschen demütig zur Autorität des Himmels gerichtet 
ist. Die vermeintliche Menschlichkeit oder Ansätze eines Humanismus, bei dem 
der Mensch sich auf ideale Weise an sein Menschsein und an die Natur bindet, 
entspringt einer selbsttätigen Phantasie, deren Einbildungskraft sich von den 
klassischen Idealen von Harmonie, Schönheit und Freiheit leiten lässt; dies im 
Rahmen der entscheidenden Referenz der Natürlichkeit. Die Apologie griechi-
scher Kultur gipfelt in der lebensbejahenden Deutung des Todes, im Gegensatz 
zur christlichen Sichtweise, die Hegel als lebensverneinend entgegensetzt: „Wie 
verschieden die Bilder, die von dem Tode in die Phantasien unseres Volks und 
der Griechen übergegangen sind – bei diesen ein schöner Genius, der Bruder des 
Schlafs, verewigt in Monumenten über den Gräbern, bei uns der Knochenmann, 
dessen grauer Schädel über allen Särgen paradiert.“2 Das Unsichtbare bildet für 
Hegel das Ärgernis, da für ihn Religiosität in einer sinnlichen Verbindung stehen 
muss, im Sinne anschauender Liebe und im Genuss der Schönheit. Das Ärgernis 
beruht auf einem implizierten Paradigma des Sehens bzw. der Evidenz, die sich 
im Unsichtbaren entzieht. In einem fundamentalen Missverstehen sieht Hegel in 
der Institution des Stiftszelts und des Tempels einen Ansatz des Räumlich-
Anschaulichen, was aber durch folgende Bemerkung wieder fraglich wird:  

 
Pompejus mag sich wohl sehr verwundert haben, als er sich dem Innersten des Tempels 

genähert, dem Mittelpunkte der Anbetung, und in ihm die Wurzel des National-Geistes, 

wohl die belebende Seele dieses ausgezeichneten Volkes in einem Mittelpunkte zu erken-

nen, auch ein Wesen für seine Andacht, etwas Sinnvolles für seine Ehrfurcht zu erblicken 

gehofft hatte und bei dem Eintritt in das Geheimnis in Ansehung des letzteren getäuscht 

und jenes in einem leeren Raume fand.3  

 

                                                           

2  Hegel, Volksreligion und Christentum, 47. 

3  Ebd., 250f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 95 

Die Erwartung etwas Sinnvolles zu erblicken korreliert mit einer Sinnstiftung 
der Vernunft, welche durch die Beleuchtung Erkenntnis und Sinn schafft, wobei 
die Metapher des Auges leitend ist. In Ansehung dessen, dass nichts zu sehen ist, 
kommt es zu einer logischen Entwertung bzw. zu einem wortwörtlich vernich-
tenden Urteil, da der leere Raum nichts ist. Die ontologische Seinserwartung 
wird letztlich getäuscht. Kein Sein wird evident. Die voyeuristische Lust des 
geistigen Auges war hier in Erwartung, nichts als der nackten Wahrheit ansichtig 
zu werden – beim Eintreten4 in das Geheimnis.  

                                                           

4  Dieses philosophische Szenario unter dem herrschaftlichen Paradigma eines sehenden 

Geistes kulminiert in der (männlichen) pornografischen Gewaltphantasie eines Geis-

tes, der in das Geheimnis eintritt – es penetriert und pervertiert somit die ursprüngli-

che Idee eines Eros in der Philosophie als nackte Warhrheit. Jüdisches Denken wider-

setzt sich dieser Offenbarungs-Logik, indem auf vielfältige Art und Weise ein Denken 

aufgesucht wird, welches von der Spannung lebt, die gerade von der Undurchdring-

barkeit des Anderen geprägt ist. Damit verbindet sich gleichzeitig ein Primat der Ethik 

gegenüber der Logik, die das Objekt dem erkennenden Subjekt unterwirft. So entwi-

ckelt Levinas eine Gedankenfigur zum Eros, die sich der Potenz des Könnens funda-

mental entzieht, um das Geheimnis als Philosophem zu etablieren, bei dem Wissen 

vor der Intimität befruchtet: „Das andere als anderes ist hier nicht ein Objekt, das das 

unsrige wird oder das wir sind; es zieht sich im Gegenteil in sein Geheimnis zurück. 

[…] Wenn man den anderen besitzen, ergreifen und erkennen könnte, wäre er nicht 

der andere. Besitzen, Erkennen, Ergreifen sind Synonyme des Könnens.“ (Lévinas, 

Die Zeit und der Andere, 57, 61) Auch George Steiner verweist auf den tiefen ethi-

schen Gehalt, der im intimen Wissen unsere Zugangsweise als Handlung des Denkens 

prägt: „Wir sind uns völlig darüber im klaren, daß unser Verstehen, selbst wenn es 

sich zur Intimität vertieft, ganz besonders, wo es sich zur Intimität vertieft, ein partiel-

les, fragmentarisches bleiben wird, immer für Irrtum und Neubewertung anfällig. 

Doch dieses Wissen verleitet uns nicht zu der Annahme, daß die Gegenwart unseres 

Gegenübers eine gespenstischer Leere und Unwahrheit ist. Ebensowenig, und das ist 

von äußerster Wichtigkeit, veranlaßt es uns dazu sie nackt auszuziehen, sie zu zerle-

gen in irgendeiner brutalen Rhetorik oder Hermeneutik totaler Penetration und Unter-

werfung.“ (Steiner, Von realer Gegenwart, 232f.) Steiner entwirft eine Ethik der An-

näherung – auch Texten gegenüber – im spezifischen Sinne der Höflichkeit, wobei die 

distanzhafte Qualität der cortesia entscheidend ist. Eine weitere Form der Nähe, wel-

che die intime Wissensform in ihrer heiligen Dimension des Glaubens prägt, finden 

wir bei Heschel vor, dessen Denken im dritten Durchgang dieser Arbeit im Zentrum 

stehen wird: „The realm toward which faith is directed can be approached but not pe-

netrated; approximated but not entered; aspired to but not grasped; sensed but not ex-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Die Pointe an Pompejus Gang in das Innerste besteht aus jüdischer Sicht ge-
rade darin, dass die Ehrfurcht mit dem heiligen Geheimnis des Unsichtbaren so 
zusammenhängt, dass das vorrangige Paradigma der Augen-Logik jenem des 
Ohrs weicht, bei der die Unsichtbarkeit der Stimme konstitutiv ist. Dieser The-
menkomplex wird in der Annäherung an das Narrativ zu Abraham und Isaak ei-
ne wesentliche Rolle spielen. Für Hegel bleibt das Heilige bei den Israeliten 
„ungesehen“5. Höhepunkt von Hegels beharrlichem Missverstehen bildet seine 
fundamentale Fehleinschätzung des Sabbats6. Da zeigt sich die fatale Parmeni-
desʼsche Axiomatik, die Denken und Sein so miteinander identifiziert, dass das 
Nicht-Evidente ausgeschlossen und so vernichtend stigmatisiert wird, dass es in 
seiner Nichtigkeit auch keine Existenzberechtigung hat. In diesem Sinne liefert 
Hegels (Un)Verständnis eine bedenkliche Anschauung einer vermeintlich aufge-
klärten Philosophie, die im Keim antijüdisch ist:  

 
[…]; aber sehr charakteristisch ist die Feier jedes siebenten Tages; Sklaven muß dies Aus-

ruhen von der Arbeit willkommen sein, ein Tag des Nichtstuns nach sechs mühevollen 

Tagen; aber für sonst freie, lebendige Menschen sich einen Tag in einer bloßen Leerheit, 

in einer untätigen Einheit des Geistes zu halten, und die Zeit, die sie Gott weihten, zu einer 

leeren Zeit zu machen, und diese Leerheit so oft wiederkehren zu lassen, konnte nur dem 

Gesetzgeber eines Volkes einfallen, dem die traurige ungefühlte Einheit das höchste „ist“, 

das das sechstägige Herausgehen seines Gottes im neuen Leben einer Welt seinem Gotte 

entgegensetzt, es als ein fremdes herausgehen aus sich betrachtet und ihn darauf ausruhen 

läßt.7 

 
Dieses vernichtende Urteil geht von der Annahme aus, dass das Gute, Wahre 
und Schöne sich in der Religion wie im Menschen spiegeln muss. Die griechi-
sche Trinität garantiert Freiheit, während der befehlende Gott der Israeliten für 
menschenverachtende Unfreiheit steht. Diesen Schatten sieht Hegel bis auf seine 
Gegenwart fallen und kommt zur geistreichen Konklusion, – seine Dialektik prä-
figurierend – dass es das Schicksal der Juden ist, misshandelt zu werden. Dieses 
Schicksal wird nur durch die versöhnende Kraft des Geistes der Schönheit auf-

                                                           

aminated. For to have faith is to abide rationally outside, while spiritually within, the 

mystery.“ (Heschel, Man is not alone, 94) 

5  Hegel, Volksreligion und Christentum, 252. 

6  Heschel zeigt in seiner Schrift Der Schabbat eindringlich auf, inwiefern eine Verabso-

lutierung des Raumes als zivilisatorische Errungenschaft problematisch ist und einer 

Dimension bedarf, die in der Heiligung der Zeit besteht. 

7  Ebd., 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 97 

gehoben. Dieses Ideal der Autonomie orientiert sich an Griechenland mit der so-
genannten „Phantasiereligion“8, die für freie Menschen erschaffen wurde. Das 
Imaginär-Unsichtbare wird dabei als politische Ordnungsstruktur des Öffentli-
chen offenbar. Darin verdichtet sich die Teleologie des Ethischen, welche Kier-
kegaard in Furcht und Zittern mit der teleologischen Suspension des Ethischen 

zum Dreh- und Angelpunkt seiner Überlegungen macht:  
 
Die Idee seines Vaterlandes, seines Staates war das Unsichtbare, das höhere, wofür er ar-

beitete, das ihn trieb, dies „war“ sein Endzweck der Welt, oder der Endzweck seiner Welt 

– den er in der Wirklichkeit dargestellt fand, oder selbst darzustellen und zu erhalten mit-

half.9  

 
Kulturgeschichtlich bezieht der junge Hegel das Aufkommen des Christentums 
einerseits auf den Verfall des griechischen Reiches, andererseits setzt er es vom 
Judentum ab10: Jesus überwindet die sklavische Abhängigkeit der Juden vom 
Gesetz, das als fremdes, objektives und äußerliches Gebot waltet. Dieses wird 
durch ein subjektives Sollen ersetzt, wodurch die Legalität in Moralität verwan-
delt wird. Aber letzterer Ausdruck der Sittlichkeit wird nicht aus einem auto-
nom-philosophischen Begriff der Pflicht abgeleitet, sondern er bezieht sich hete-
ronom auf Gott und schafft eine „positive Religion“ im Sinne der Satzung, wel-
che die Freiheit verdrängt.  

Diese Freiheitsproblematik bildet ebenfalls den Ausgangspunkt von Hans 
Liebeschütz11, der Hegels Zeitkritik in den aufklärerisch-deistischen Rahmen 
stellt. Da gilt das Alte Testament als hemmender Faktor der Kulturgeschichte, 
weil darin ein Menschenbild gesehen wird, das Unfreiheit repräsentiert. Die hu-

                                                           

8  Hegel, Die Positivität der christlichen Religion, 221. 

9  Ebd., 222. 

10  Vgl. dazu Bergman, Der junge Hegel und das Judentum. 269-271. Bergman unter-

scheidet innerhalb der Jugendschriften zwischen der Abhandlung von 1795/96 Die 

Positivität der christlichen Religion und der 1799 entstandenen Schrift Der Geist des 

Christentums und sein Schicksal. Im früheren Text stehen Judentum und Christentum 

auf derselben Ebene einer Religion des Jenseits, in der der Mensch sich selbst ent-

fremdet ist, während die griechische Kultur das humanistische Ideal verkörpert. In der 

späteren Schrift verschieben sich die Akzente. Während das Christentum aufgrund der 

Tendenz zur Innerlichkeit aufgewertet wird, erfährt das Judentum eine verschärfte 

Abwertung.  

11  Vgl. Liebeschütz, Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max We-

ber, 24-42. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

manisierende Vernunft wird als wahrer Weg zur Religion und zur Freiheit be-
trachtet. Aus der deistischen Kritik resultiert also einerseits die Ablehnung der 
mosaischen Offenbarung12, andererseits soll das Christentum im Sinne der Ver-
nunftreligion ein Korrektiv erfahren. Der junge Hegel des Tübinger Stifts über-
windet diese antithetischen Auffassungen, die mit Vorurteilen dem Judentum ge-
genüber behaftet sind und verabschiedet sich auch von der antikisierenden Ten-
denz der Klassik. Der jugendliche Übermut seiner Frühschriften, die er selber 
nicht veröffentlichte, weicht der Reife des spekulativen Systems. In der systema-
tischen Entfaltung einer Philosophie der Weltgeschichte schafft Hegel insofern 
Distanz gegenüber der heiklen Verflechtung zwischen Juden- und Christentum, 
als das Judentum im Kontext des Orients erörtert wird, während das Christentum 
zum Untergang der antiken und zum Aufbau der germanischen Welt gehört. Die 
differenziertere Betrachtung des Judentums hat nun zwar seinen Platz im System 
der Universalgeschichte, aber Hegels Charakterisierung des jüdischen Glaubens 
ist in Bezug auf den Aspekt der Freiheit unverändert geblieben. Der jüdische 
Glaube gilt nun als Religion der Erhabenheit, bei der Gott in seiner reinen Geis-
tigkeit der Natur absolut entgegengesetzt wird: Gott ist als Schöpfer über die er-
schaffene Natur erhaben. In der Absonderung des Geistes sieht Hegel einerseits 
eine Gottesidee, welche der Sittlichkeit einen zentralen Platz einräumt. Anderer-
seits ist diese Sittlichkeit auf einen abstrakten und autoritären Gott bezogen, bei 
der der Mensch in seinem subjektiven Selbstbewusstsein keine Selbständigkeit 
erlangt. Das (jüdische) Subjekt bleibt durch den von außen auferlegten Kultus 
und durch die Gebote bei einer abstrakten Freiheit stehen. Es anerkennt Gott, 
ohne ihn zu erkennen. Im Christentum sieht Hegel eine Konkretion des Geistes 
angelegt, indem der göttliche Geist auf der gedanklichen Matrix der Bewegung 
gedeutet wird, was seiner Dialektik den entscheidenden Boden gibt: „Die Israeli-
ten haben Gott im Geiste und in der Wahrheit angebetet, aber noch im abstrakten 

                                                           

12  Emil Fackenheim sieht dieses Problem in einen größeren historischen Rahmen, der 

über den Deismus hinausgeht. Er konstatiert eine tief verwurzelte reflexartige Ableh-

nung der christlichen Kultur Deutschlands gegenüber dem Alten Testament, die mit 

dem Vorurteil einher geht, das Judentum auf den Legalismus zu reduzieren. Diese 

Abwehr beherrscht ebenfalls den philosophischen Diskurs, bei dem Kant und Hegel 

als die grossen Repräsentanten deutscher Philosophie eine tragende Rolle spielen. 

Beide betonen die Unvereinbarkeit zwischen der Heteronomie eines legalistischen 

Gottes und dem Ideal einer autonomen Sittlichkeit (vgl. Fackenheim, Samuel Hirsch 

and Hegel, 175). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 99 

Sinne, nicht im konkreten Geiste der Erkenntnis eines dreieinigen Gottes; es 
herrscht hier der reine abstrakte, noch nicht der konkrete Gedanke.“13  

Die Selbstkonkretisierung des Geistes bedeutet für Hegel in philosophischer 
Terminologie ein Selbstbewusstsein, das das Absolute selbst weiß. Die Kursivie-
rung soll die Freiheit des Subjekts betonen, das durch den Bewusstseinsakt der 
Selbstbestimmung eine Identität zwischen Bewusstsein und Absolutem schafft. 
Der Mensch wird dabei zum Schöpfer eines Telos, das in der genannten Identität 
angelegt ist. Dies ist die entscheidende Stelle der (Unter)Scheidung zwischen 
Identität und Differenz bzw. zwischen Christentum und Judentum. Das entschei-
dende Kriterium der Aufhebung der Differenz entwickelt Hegel in seinen Vorle-

sungen über die Philosophie der Religion:  

 

Die Weisheit Gottes, das Selbstbestimmen hat noch nicht seine Entwicklung. Diese Ent-

wicklung in der Idee Gottes ist erst in der Religion, wo die Natur Gottes offenbar ist. Der 

Mangel dieser Idee ist hier, dass Gott wohl der Eine ist, aber so in sich selbst auch nur in 

der Bestimmtheit dieser Einheit, nicht das in sich selbst ewig sich Entwickelnde ist.14 

 
Die Weisheit Gottes wird mit der Selbstbestimmung gleichgesetzt, wobei die 
Selbstbestimmung von der Kraft der Evidenz abhängig gemacht wird. Das 
Schöpferische wird in die innere Bewegung des Geistes verlegt und spiegelt sich 
als Projektion eines Geistes, der das (innere) Auge zum entscheidenden Kriteri-
um im entsprechenden Prozess der Offenbarung macht. Das Gottesbild setzt sich 
aus einer Projektion zusammen, bei der das Moment der Entwicklung auf Gott 
übertragen wird: als entwickelte Bestimmung. In dieser Setzung des Selbst ver-
schiebt sich der Ursprung. Das Selbstbestimmen hat nun seine Entwicklung, in-
dem der Mensch zum Ausgangspunkt wird, um das Ideal vermeintlicher Freiheit 
zu repräsentieren. Das wäre sozusagen die teleologische Suspension Gottes – 
genauer: des jüdischen Gottes, der das absolute Initium einer schöpferischen Be-
wegung darstellt, die in ihrer Einheit anders und fremd bleibt und gerade da-
durch als Essenz einer komplexen jüdischen Theologie gilt: Gott ist der Andere, 
der aufgrund dieser Qualität wirklich ist. Die Unmöglichkeit, das Andere einzu-
verleiben, ergibt sich aus einer Widerständigkeit, die der Schöpfung eingeschrie-
ben ist, was für Hegel aber insofern ein Ärgernis darstellt, als diese nicht ins dia-
lektische System passt, das teleologisch strukturiert ist und vom Menschen aus-
geht:  

 

                                                           

13  Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, 455. 

14  Ebd., 574. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Die Subjektivität ist aber hier das absolut Anfangende, aber sie ist auch nur das Anfan-

gende, und es ist nicht so, daß diese Subjektivität auch als Resultat bestimmt wäre. Gott ist 

das Erste; seine Schöpfung ist ewige Schöpfung; aber er ist darin nicht das Resultat, son-

dern das Anfangende. Wäre die göttliche Subjektivität als Resultat, als sich selbst erschaf-

fend bestimmt, so wäre sie als konkreter Geist gefaßt. Wäre das vom absoluten Subjekt 

Geschaffene dieses selbst, so wäre in diesem Unterschied der Unterschied ebenso aufge-

hoben, das letzte Subjekt das aus sich resultierende.15 

 
Die Selbsttätigkeit bedeutet hier eine Immanenz, deren Notwendigkeit so stark 
ist, dass sogar Gott sich unter diese Gesetzmäßigkeit des absoluten Selbstbe-
wusstseins stellen muss, so dass die schöpferische Transzendenz des Anderen 
vom Selbst in der Immanenz bis zur Unterschiedslosigkeit aufgehoben wird. 
Theologisch bedeutet die Aufhebung die Einverleibung im Sinne der Fleischwer-
dung Gottes: Der heilige Geist konkretisiert sich im Sohn Gottes16. Die theologi-
sche Gedankenfigur wird jedoch instrumentalisiert, um auf das Offenbarungs-
moment des sich selbst bewusst werdenden Geistes hinzuweisen. Oder: Der 
Geist verkörpert sich als absolute Hegelianische Philosophie, bei der die Religi-
on gut aufgehoben ist – oder eben verschwindet. Dass die Transformation von 
der Theologie zur Philosophie nicht nur eine Frage der Form ist, verdeutlicht 
Fackenheim. Er betont das Beziehungsmoment zwischen Mensch und Gott, wel-
ches verschwindet und dekonstruiert dementsprechend Hegels Identitäts-Philo-
sophie:  

 
This transfiguration achieves many things. Primordially, however, it achieves one thing. It 

transforms what for religious immediacy is a relationship between man and a god other 

than man, into a single, dynamic, self-explicating reality from which all appearance of 

radical otherness has vanished.17 

 

                                                           

15  Ebd., 565. 

16  Liebeschütz zeigt auf, wie Hegel sich vom Johannesevangelium inspirieren liess, um 

eine Logoslehre zu entwickeln, welche als Präfiguration seiner Dialektik gelten konn-

te und sich wesentlich vom Judentum unterschied: „Der strenge Monotheismus der 

hebräischen Bibel bot keinen Ausgangspunkt für jene Dialektik des Geistes, in der 

Hegel sein System entwickelt hat. Dagegen die christliche Trinität bietet ein einpräg-

sames Bild des göttlichen Geistes, der in voller Freiheit das von ihm Unterschiedene 

und doch letztlich Identische schafft.“ (Liebeschütz, Das Judentum im deutschen Ge-

schichtsbild, 40) 

17  Fackenheim, Samuel Hirsch and Hegel, 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 101 

Diese Verabsolutierung beruht jedoch auf einer Fiktionalisierung – oder Imagi-
nisierung – Gottes, dessen wirkliche Andersheit und Transzendenz verwässert 
und in letzter Konsequenz negiert wird.  

Die Ideengeschichte verschränkt sich hier unheilvoll mit der gesellschaftlich-
politischen Dynamik des 19. Jahrhunderts, das im Soge der Aufklärung bestrebt 
war, die Juden als Bürger mit entsprechenden Rechten und Pflichten in die Ge-
sellschaft zu integrieren bzw. der Gesellschaft so anzugleichen, dass das Stigma 
des Anderen und Fremden verschwindet. Die Schlagworte dazu sind bekannt: 
Assimilation und Akkulturation, indem der partikularistische Gott der eigenen 
Tradition, Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, verneint wurde.  

Dieser spezifische Rahmen des intellektuellen 19. Jahrhunderts impliziert ei-
ne grundlegende Herausforderung an das Christentum und an das Judentum18, da 
beide Glaubensweisen durch die religionsphilosophische Deutung Hegels in ih-
ren jeweiligen Essenzen zersetzt werden. Genau aus diesem Kontext heraus gilt 
es die Ansätze Kierkegaards und der jüdischen Denker zu entwickeln, die das je 
Eigene verlebendigen wollen. Der fundamental gemeinsame Ansatz lässt sich zu 
folgender These verdichten: In der existenziellen Ausrichtung des Denkens wird 
eine spezifische Reflexion in Gang gebracht, die zwischen Wissen und Glauben 
so übersetzt, dass einerseits eine existenzielle Selbstvergewisserung der Glau-
bensweisen aufscheinen, andererseits als philosophischer Diskurs eine Neu-
schreibung der Metaphysik beobachtet werden kann.  

Im Folgenden soll diese These so entwickelt werden, dass dieser gemeinsa-
me Ausgangspunkt deutlich wird, dass aber gleichzeitig auch entscheidende Dif-
ferenzen zwischen den Glaubens- und Denkweisen sichtbar werden. 

In Abraham verkörpert sich die existenzielle Figur des Glaubens schlechthin, 
der nun eine vorsichtig reflexive Annäherung gilt. Eine Figur, die für Hegel ein 
potenziertes Ärgernis und eine Reizfigur darstellte, da sie nicht in sein System 
passte. Denn Abraham ist die Verkörperung der Differenz: Indem er das Identi-

                                                           

18  Dies bildet für Hugo Bergman den entscheidenden gemeinsamen Ausgangspunkt für 

Judentum und Christentum, sich auf einer Ebene gegen Hegel zu stellen: „In einem 

Punkte werden sich Judentum und Christentum zusammen gegen Hegel zur Wehr set-

zen. Hegel sieht die Religion als ein Produkt des Menschen, ob dieser nun Noah oder 

Nimrod oder Moses oder Jesus hieß. Nicht einen Augenblick nimmt er an, daß Gott 

eine wirkliche Macht ist, die einen wirklichen Bund mit einem Volke oder einer Kir-

che geschlossen hat, sondern Gott ist die Projektion der Juden, sie haben sich diese 

unendliche Macht gegenübergesetzt, und es liegt an ihnen, ihrer Sonderstellung ein 

Ende zu machen, ihr Schicksal, die Transzendenz Gottes aufzuheben.“ (Bergman, Der 

junge Hegel und das Judentum, 273) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sche seiner Heimat aufbricht. Indem er die identische Ordnung des Kosmos auf-
bricht. Indem er zu Gott aufbricht, um einen Bund zu begründen. Und: indem er 
zum Berg Morija aufbricht, um seinen einzigen geliebten Sohn Gott zu opfern 
und um die unendliche Differenz zwischen Mensch und Gott anzudeuten, indem 
er auf eine Stimme hörte, die in ihrer Unsichtbarkeit in aller echten Evidenz 
nicht evident werden kann. Auf der Folie dieser fundamentalen Nicht-Evidenz 
wollen wir uns nun im ersten Teil insbesondere Kierkegaards Text Furcht und 

Zittern widmen, der die angesprochene Differenz existenzphilosophisch gegen 
Hegel wendet, indem er sich (an) der alttestamentarischen Figur Abrahams in je-
dem Sinne ein- und verschreibt bzw. indem das Pseudonym Johannes de Silentio 
mit gebrochener Stimme über etwas spricht, worüber man in Anlehnung an den 
berühmten Schlusssatz aus Wittgensteins Tractatus eigentlich schweigen soll-
te… 

 
 

4.1  SØREN KIERKEGAARD: DIE VERANTWORTUNG 

HÄNGT AN EINEM DÜNNEN FADEN 
 

4.1.1  Eine gebrochene Annäherung an Abraham 
 
Im Vorwort von Furcht und Zittern positioniert sich das vielsagende Pseudonym 
Johannes de Silentio19 im philosophischen Kontext seiner Zeit, indem er sich als 
Nichtphilosophen bezeichnet, der das System nicht verstanden habe. Mit dem 
System ist einerseits Hegel mit seiner Begriffsdialektik gemeint, die dem Parti-
kularen keinen Platz lässt. Andererseits ist das griechische Denken gemeint, das 
Philosophie als Wissenschaft durch die Evidenz des Begriffs zu begründen ver-
suchte. Sokrates bildet dabei eine skeptische Ausnahme. Der entscheidende Gra-
ben eröffnet sich im Spannungsfeld zwischen Glauben und Wissen. Der poeti-
sche Extra-Schreiber setzt sich außerhalb des Systems, bei dem der Glaube bloß 

                                                           

19  Bei der pseudonymen Namensgebung scheint das Märchen Der treue Johannes der 

Gebrüder Grimm als eine entscheidene Referenz auf: Der alte König kann nur sterben, 

wenn der treue Diener Johannes den Königssohn in allem unterrichtet und in das 

Schlossleben einführt, wobei er ihm die letzte Kammer nicht zeigen soll. Die soll für 

ihn unsichtbar bleiben. Das Innerste muss sich der menschlichen Intentionalität, dem 

(metaphysischen) Begehren des Auges entziehen, um das tiefe Geheimnis des Geistes 

entfalten zu können. Im Märchen entfaltet sich dieses Geheimnis über Umwege, bzw. 

über Wege, die eine übermenschliche Form der Treue beweisen, die nicht auf viele 

Worte angewiesen ist oder: im Schweigen die adequate Ausdrucksform findet. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 103 

eine Durchgangsstation bildet, um im absoluten Wissen auf- bzw. weiterzuge-
hen. Dass er aber den Glauben nicht einfach dem Wissen gegenübergesetzt se-
hen will, wird im Untertitel seiner Schrift deutlich: Dialektische Lyrik. So wie 
Abraham in Furcht und Zittern sich mit sich widersprechenden Gefühlen der 
Opferstätte annähert und sich als Ritter des Glaubens außerhalb der logischen 
Ordnung stellt, so agiert Johannes de Silentio als Außenseiter, vom Rand her 
bzw. von der Grenze der Vernunft her, um das Paradox als bewegende Kraft des 
Denkens und des Schreibens zu setzen bzw. um so dem Schweigen Abrahams 
mittels dialektischer Lyrik Ausdruck zu verleihen – mit dem Risiko, nicht ver-
standen zu werden20. Der Glaube bildet dabei das undenkbar Tiefe, das Parado-
xe: Das Partikulare des einzelnen Menschen vor Gott. Weil sich dieses Partikula-
re nicht einfach begrifflich systematisieren und direkt mitteilen lässt, erscheint 
Johannes de Silentio als Pseudonym Kierkegaards, um der existenziellen Rand-
zone des Nicht-Mitteilbaren gerecht zu werden und sich deshalb indirekt – ge-
brochen – mitzuteilen. Dieser Bruch potenziert sich, indem das Pseudonym im 
Stimmungsbild von einem einfachen Mann berichtet, dessen einziges Verlangen 
darin besteht, die Dreitagesreise Abrahams mitzumachen bzw. existenziell zu 
vergegenwärtigen, nachdem er als Kind von dieser Erzählung tief beeindruckt 
war. In dieser existenziellen Ausrichtung greift Kierkegaard einerseits auf eine 
alttestamentarische Figur zurück, andererseits deutet er eine Abgrenzung zum 
(gelehrten) Judentum an: „Jener Mann war kein gelehrter Exeget, er konnte nicht 
Hebräisch; hätte er Hebräisch gekonnt, dann hätte er vielleicht die Erzählung 
und auch Abraham leicht verstanden.“21 

Es geht Kierkegaard nicht um Theologie, sondern um das Wesen des Glau-
bens. Deshalb distanziert er sich ironisch von der Möglichkeit der Belehrung. 
Wie später noch zu entwickeln sein wird, impliziert diese Verkürzung, dass We-
sentliches der Akedah (Bindung Isaaks in der jüdischen Tradition) übergangen 

                                                           

20  Liessmann weist in seiner Einleitung zu Kierkegaard darauf hin, welche Verbiegun-

gen im vermeintlichen Verstehensprozess der Rezeptionsgeschichte den Texten den 

entscheidenden Stachel stutzten, um ideologische Glätte zu erzeugen: Kierkegaard als 

Vorläufer des Existenzialismus oder Kierkegaard als Kritiker eines degenerierten 

Christentums oder Kierkegaard in anderen Varianten schubladisieren sein Denken, um 

ihn innerhalb einer nachvollziehbaren ideengeschichtlichen Entwicklung verorten zu 

können. Im Sinne Liessmanns will diese Arbeit den Text Kierkegaards ins Zentrum 

rücken, um den verstörenden Stachel des denkwiderständigen Paradox spürbar zu ma-

chen und zu aktualisieren. Denn Kierkegaard verdient es, in seiner Aktualität gelesen 

zu werden. (Vgl. Liessmann, Sören Kierkegaard zur Einführung, 7f.) 

21  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

wird, um Existenzielles an der Opferung zu akzentuieren. Nehmen wir also an, 
dass sich der ungelehrte Mann an einem Standardtext im Sinne der Einheitsüber-
setzung orientierte und sich ihm die Geschichte Abrahams in den neunzehn Ver-
sen der Gen 22 wie folgt präsentiert haben mag: 

 
Nach diesen Ereignissen stellte Gott Abraham auf die Probe. Er sprach zu ihm: Abraham! 

Er antwortete: Hier bin ich. Gott sprach: Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du 

liebst, Isaak, geh in das Land Morija und bring ihn dort auf einem der Berge, den ich dir 

nenne, als Brandopfer dar. Frühmorgens stand Abraham auf, sattelte seinen Esel, holte 

seine beiden Jungknechte und seinen Sohn Isaak, spaltete Holz zum Opfer und machte 

sich auf den Weg zu dem Ort, den ihm Gott genannt hatte. Als Abraham am dritten Tag 

aufblickte, sah er den Ort von weitem. Da sagte Abraham zu seinen Jungknechten: Bleibt 

mit dem Esel hier! Ich will mit dem Knaben hingehen und anbeten; dann kommen wir zu 

euch zurück. Abraham nahm das Holz für das Brandopfer und lud es seinem Sohn Isaak 

auf. Er selbst nahm das Feuer und das Messer in die Hand. So gingen beide miteinander. 

Nach einer Weile sagte Isaak zu seinem Vater Abraham: Vater! Er antwortete: Ja, mein 

Sohn! Dann sagte Isaak: Hier ist Feuer und Holz. Wo aber ist das Lamm für das Brandop-

fer? Abraham entgegnete: Gott wird sich das Opferlamm aussuchen, mein Sohn. Und bei-

de gingen miteinander weiter. Als sie an den Ort kamen, den ihm Gott genannt hatte, bau-

te Abraham den Altar, schichtete das Holz auf, fesselte seinen Sohn Isaak und legte ihn 

auf den Altar, oben auf das Holz. Schon streckte Abraham seine Hand aus und nahm das 

Messer, um seinen Sohn zu schlachten. Da rief ihm der Engel des Herrn vom Himmel her 

zu: Abraham, Abraham! Er antwortete: Hier bin ich. Jener sprach: Streck deine Hand nicht 

gegen den Knaben aus und tu ihm nichts zuleide! Denn jetzt weiß ich, dass du Gott fürch-

test; du hast mir deinen einzigen Sohn nicht vorenthalten. Als Abraham aufschaute, sah er: 

Ein Widder hatte sich hinter ihm mit seinen Hörnern im Gestrüpp verfangen. Abraham 

ging hin, nahm den Widder und brachte ihn statt seines Sohnes als Brandopfer dar. Abra-

ham nannte jenen Ort Jahwe-Jire (Der Herr sieht), wie man noch heute sagt: Auf dem 

Berg lässt sich der Herr sehen. Der Engel des Herrn rief Abraham zum zweiten Mal vom 

Himmel her zu und sprach: Ich habe bei mir geschworen – Spruch des Herrn: Weil du das 

getan hast und deinen einzigen Sohn mir nicht vorenthalten hast, will ich dir Segen schen-

ken in Fülle und deine Nachkommen zahlreich machen wie die Sterne am Himmel und 

den Sand am Meeresstrand. Deine Nachkommen sollen das Tor ihrer Feinde einnehmen. 

Segnen sollen sich mit deinen Nachkommen alle Völker der Erde, weil du auf meine 

Stimme gehört hast. Darauf kehrte Abraham zu seinen Jungknechten zurück. Sie machten 

sich auf und gingen miteinander nach Beerscheba. Abraham blieb in Beerscheba woh-

nen.22 

                                                           

22  Genesis 22, 1-19, Einheitsübersetzung. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 105 

Vorerst gilt es, dem Lyrisch-Dialektischen sorgfältig Raum zu geben, um der 
Annäherung an Abraham gerecht zu werden, um nicht vorschnell dieses Narrativ 
als Affront gegen die Aufklärung oder als Zeugnis unbedingten Glaubens zu ka-
tegorisieren oder zu systematisieren. So setzt Johannes de Silentio mit vier 
stimmungsvollen poetischen Skizzen ein, deren Striche dem Leser noch ver-
schwommen andeuten, was Abraham auf seinem Weg zum Berg Morija inwen-
dig durchmacht. Dabei bilden diese imaginierten Skizzen den Startpunkt für ei-
nen Weg, den wir als Leser mit Johannes de Silentio vor uns haben. Der Titel 
Stimmung bedeutet so eine Einstimmung des Lesers, der sofort imaginativ in ein 
Geschehen involviert und auf Glauben hingewiesen wird. Das Hindeuten ist 
noch keine Deutung, aber ein stimmungsvoller Verweis zwischen Subjekten. Der 
Leser sieht noch nichts evident, aber horcht auf und wird hellhörig23. Ein su-
chender Verstehensprozess wird so eingeleitet, indem die Geschichte Abrahams 
mit variierenden Narrativen umkreist wird, wobei diese den Glauben Abrahams 
durch die vage Erinnerung des von Silentio imaginierten Mannes verfehlen. Es 
geht um die Bindung zwischen Abraham und Isaak bzw. um die Entbindung, um 
Isaak an eine höhere Quelle anzubinden. Gleichzeitig soll die Beziehung zwi-
schen Abraham und Isaak aufrecht erhalten bleiben. Silentio variiert dafür das 
Bild der stillenden Mutter, die ihr Kind entwöhnt. In dieser Einstimmung geht es 
also um die Freiheit einer Beziehung, die durch Bindung und Gehorsam – also 
Unfreiheit – charakterisiert wird.  

Abraham und Isaak ritten schweigend drei Tage und am vierten Tage began-
nen sie gemeinsam den Berg Morija aufzusteigen. Isaak scheitert am Paradox, 
dass Abraham ihn zur Opferstätte führt und doch voll väterlicher Liebe ist. Dass 
Isaak ihn nicht verstehen konnte, wird drei Mal intensivierend erwähnt. Durch 
die Unfähigkeit, am Paradox zu einer tieferen und freieren Beziehung zu gelan-
gen, spielt Abraham Theater, indem er sich verstellt und einen Wahnsinnigen 
mimt, um wenigstens Isaaks Bindung zu Gott aufrecht zu erhalten: „Aber Abra-
ham sagte leise bei sich selbst: „Herr im Himmel, ich danke dir; es ist doch bes-

                                                           

23  Vgl. dazu Edward F. Mooneys Ausführung: „In the sketches of the journey to Mt. 

Moriah, each less than a page in length, Johannes de Silentio warms up – and warms 

up – and warms us – for his imminent and extended lyrical performance. This sets an 

interpretative atmosphere for reading. I follow Hannay in calling this second preface 

‚Attunement‘. Others have offered ‚Prelude‘ or ‚Exordium‘. But in my view the musi-

cal resonances of attunement are especially apt, for they suggest tuning an instrument 

and ear for what is to follow.“ (Mooney, Knights of faith and resignation, 25) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ser, daß er glaubt, ich sei ein Unmensch, als daß er den Glauben an dich verlö-
re.“24  

Die Angewiesenheit25 zwischen Sohn und Vater, Schüler und Lehrer und 
zwischen Mensch und Gott wird angedeutet, bleibt aber noch schemenhaft. Das 
zweite Stimmungsbild zeigt einen überaus schweigsamen Abraham, der allzu 
mechanisch und abgelöscht Gott gehorcht und sein Opfer Isaak vorbereitet, bis 
der Widder erscheint, den er opfert und wieder mit Isaak heimwärts zieht. Die 
drei Gedankenstriche deuten eine ungeheure Leerstelle an, die den Glauben bre-
chen lässt bzw. in keiner Art und Weise diese Leere füllen könnte. Es bleibt ein 
höchst resignativer Nachgeschmack hängen: „Von dem Tage an wurde Abraham 
alt, er konnte nicht vergessen, dass Gott solches von ihm gefordert hatte, er sah 
keine Freude mehr.“26 Der Wirklichkeitsstatus wird durch ein narratives Netz ins 
Wanken gebracht. Das verschwiegene Pseudonym erfindet eine schweigsame 
Geschichte und kommentiert diese durch eine Allegorie, in der die Mutter ihr 
Kind entwöhnt, indem sie ihren Busen verdeckt. Im dritten Bild resigniert ein 
gedankenvoller Abraham, der aufgrund eines eigenen ethischen Standpunkts vor 
Gott bereut, dass er bereit gewesen wäre, seinen Sohn zu opfern. Er kann das Pa-
radox weder aushalten, noch begreifen. Im vierten Bild resigniert Isaak, da er 
Abrahams Zittern am ganzen Körper bemerkt, als dieser das Messer zieht. Isaak 
behält dieses Geheimnis verschwiegen in sich und verliert darüber den Glauben.  

Die vier Bilder irritieren durch beherrschende resignative Momente stiller 
Verzweiflung, die einerseits den existenziellen Grundton anklingen lassen, ande-
rerseits einem Unglauben Raum geben. Dialektisch an diesem lyrischen Einstieg 
wäre die Setzung einer Negativität, die aber nicht logischer, sondern stimmungs-

                                                           

24  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 12. 

25  Joachim Boldt verfolgt den Ansatz einer Angewiesenheitsethik, bei der es Ziel ist, ei-

ne Beziehung zu etablieren, die kein Abhängigkeitsverhältnis, sondern ein freiheitli-

ches Verhältnis sein soll, bei dem die Involvierten Wahrheit suchend erfragen, die im 

gemeinsamen Horizont zwischen Erkennen und Handeln aufscheint. Dieses Modell 

steht in Abgrenzung zu einem Denken, das sich allzu objektivistisch und im Ansatz 

epistemologisch-konstatierend ausrichtet: „Diese Beschreibung legt nahe, Erkennen 

als ein Fragen zu verstehen, denn Fragen ist erstens eine Tätigkeit, die anders als Be-

obachtung Handeln schon in der Durchführung nötig macht, unabhängig davon, ob die 

gesuchte Einsicht dann Handlungen beeinflussen kann oder nicht. Zweitens ist Fragen 

diejenige Tätigkeit, die Wissen nicht voraussetzt, sondern es zum Ziel hat, weil man 

im Fragen gerade zugibt, etwas nicht zu kennen, es aber kennen zu wollen.“ (Boldt, 

Kierkegaards „Furcht und Zittern“, 34f.) 

26  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 107 

bedingter Natur ist. Dadurch wird vor der „Lobrede auf Abraham“ ein Aus-
gangspunkt geschaffen, der die Schwierigkeit eines Glaubensvollzugs aufschei-
nen lässt: Das Initium bildet gerade in Bezug auf den Akt des Glaubens die 
Mauer und lässt uns (Leser) vorerst alleine und im Leeren. 

Dialektisch steigend wird das Wesen des Glaubens in der „Lobrede auf Ab-
raham“ schrittweise mit Pathos und Enthusiasmus herausgeschält. Als negative 
Folie verwendet Johannes de Silentio ein Schopenhauerʼsches Szenario, wo die 
Welt Ausdruck eines chaotischen blinden Willens ist, der als geistlose Essenz 
der Natur den Menschen in den Horizont eines dunklen Schicksals stellt und die 
fundamentale Leere – Nietzsches Nihilismus vorwegnehmend – des Lebens Re-
sultat wäre. Der abschließende Rahmen der Lobrede bezieht sich erneut pole-
misch auf Hegel und auf die bürgerliche Leere der dänischen Gesellschaft, in-
dem das Pseudonym sarkastisch moniert, dass Abraham in 130 Jahren nicht wei-
ter gekommen sei als bis zum Glauben – in einer Zeit, die sich angewöhnt hat, 
weiter zu gehen. Durch diesen das 19. Jahrhundert rahmenden Kontext distan-
ziert sich letztlich Kierkegaard einerseits von einer nivellierenden Instrumentali-
sierung des Rationalen, andererseits grenzt er sich auch von vernunftfeindlichen 
Tendenzen ab. Abraham soll ein existenzielles Denken leiten, das durch Glauben 
in Bewegung gebracht wird, ohne vorschnell als Irrationalismus zu gelten. So er-
staunt es nicht, dass Johannes de Silentio in dialektischer Manier Thesen, Anti-
thesen und Synthesen bildet, um jedoch kein System zu begründen, sondern um 
die Einzigartigkeit Abrahams herauszukristallisieren:  

 
Denn der, der sich selbst liebte, wurde groß durch sich selbst, und der, der andere Men-

schen liebte, wurde groß durch seine Hingabe, aber der, der Gott liebte, wurde größer 

denn alle. Jeder soll in der Erinnerung bleiben, aber jeder wurde groß im Verhältnis zu 

seiner Erwartung. Einer wurde dadurch groß, daß er das Mögliche erwartete; ein anderer 

dadurch, daß er das Ewige erwartete; aber der, der das Unmögliche erwartete, wurde grö-

ßer denn alle.27  

 
Etwas versetzt folgt eine Art Typologisierung, die noch insofern dialektisch ge-
deutet werden kann, als die Weisheit (Philosophie/Ethik) der sinnlichen Kraft 
(Ästhetik) entgegengesetzt wird, um in Liebe und Hoffnung (Religion) den Hö-
hepunkt zu finden. Bei diesem vermeintlich dialektischen Umschlag besteht je-
doch das Risiko, dass man den religiösen Bereich formelartig mit „Glaube, Lie-

                                                           

27  Ebd., 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

be, Hoffnung“ assoziieren würde: „[…] aber Abraham war größer denn alle, 
groß durch die Kraft, deren Stärke Ohnmacht ist […].“28 

In dieser Stärke liegt die Kraft des bewegenden Paradoxes im wortwörtlichen 
Sinne: Als Kraft gegen die konventionelle Meinung und gegen die vorherr-
schende Kultur. So bricht Abraham durch Glauben aus seinem Heimatort auf – 
den irdischen Verstand zurücklassend. Indem er sich außerhalb der (logischen) 
Ordnung stellt, ist er Gott gegenüber empfänglich, so dass er mit Sara sogar noch 
ein Kind empfangen kann. Doch genau dieses empfangene Wunder wird durch 
die letzte Prüfung, der Opferung Isaaks, auf radikalste Art und Weise in Frage 
gestellt. „Aber Abraham glaubte und zweifelte nicht, er glaubte das Widersinni-
ge.“29 

Problematisch an dieser lyrischen Dialektik oder dialektischen Lyrik ist, dass 
Abraham vordergründig wesensmäßig erfasst wird, im Bestreben, das Wesen des 
Glaubens im Allgemeinen und existenziell zu umkreisen. Dass Abraham durch 
den Glauben aus dem Land der Väter auswanderte und dass Abraham durch den 
Glauben die Verheißung empfing, speist sich in der Lobrede nicht aus alttesta-
mentlich-jüdischen Quellen, sondern aus dem Neuen Testament: aus dem Heb-
räer-Brief und aus dem Galater-Brief. Da der existenzielle Zugang im Vorder-
grund steht, werden diese Quellen nur gestreift. Trotzdem schwingt bei beiden 
Quellen ein christlicher Subtext mit, der gerade bei der Interpretation der Opfe-
rung Isaaks einen entscheidenden Boden legt. Die Hebräer-Stelle steht im Kon-
text des Opferdienstes des Alten Bundes, welcher durch Christus erneuert wird 
und die Rede von der Verheißung problematisch macht30, da das Judentum nur 

                                                           

28  Ebd., 16.  

29  Ebd., 20. 

30  Folgende Stelle aus dem Hebräer-Brief soll dies unterstreichen: „Der erste Bund hatte 

gottesdienstliche Vorschriften und ein irdisches Heiligtum. […] In das erste Zelt ge-

hen die Priester das ganze Jahr hinein, um die heiligen Dienste zu verrichten. In das 

zweite Zelt aber geht nur einmal im Jahr der Hohepriester allein hinein, und zwar mit 

dem Blut, das er für sich und die Vergehen des Volkes darbringt. Dadurch deutet der 

Heilige Geist an, dass der Weg in das Heiligtum noch nicht sichtbar geworden ist, so-

lange das erste Zelt Bestand hat. Das ist ein Sinnbild, das auf die gegenwärtige Zeit 

hinweist; denn es werden Gaben und Opfer dargebracht, die das Gewissen des Op-

fernden nicht zur Vollkommenheit führen können; es handelt sich nur um Speisen und 

Getränke und allerlei Waschungen, äusserliche Vorschriften, die bis zu der Zeit einer 

besseren Ordnung auferlegt worden sind. Christus aber ist gekommen als Hoherpries-

ter der künftigen Güter; und durch das erhabenere und vollkommenere Zelt, das nicht 

von Menschenhand gemacht, das heisst nicht von dieser Welt ist, ist er ein für allemal 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 109 

schemenhaft in Bezug auf die „eigentliche“ Verheißung gedeutet wird31. Der Ga-
later-Brief unterstreicht diese Tendenz. Abraham wird zwar Glaube attestiert, der 
von Gott als Gerechtigkeit angerechnet wird. Gleichzeitig werden die gesetzes-
treuen Juden diffamiert, indem ausgeführt wird, dass alle, die nach dem Gesetz 
leben, unter dem Fluch stehen:  

 
Weil wir erkannt haben, dass der Mensch nicht durch Werke des Gesetzes gerecht wird, 

sondern durch den Glauben an Jesus Christus, sind auch wir dazu gekommen, an Christus 

Jesus zu glauben, damit wir gerecht werden durch den Glauben an Christus, und nicht 

durch Werke des Gesetzes; denn durch Werke des Gesetzes wird niemand gerecht.32  

 
In diesem Lichte ist der „eigentliche“ Nachkomme bzw. die „eigentliche“ Ver-
heißung Jesus. Als Subtexte prägen diese die existenzielle Sicht auf das Paradox, 
welches sich durch einen spezifischen Glaubensakt auszeichnet, den es noch ge-
nauer zu ergründen gilt. Im zweiten Teil soll diese Problematik durch die jüdi-
sche Lesart kritisch aufgenommen werden.  

 

4.1.2  Die unendliche Resignation 
 
Aus ethischer Sicht wollte Abraham Isaak ermorden; aus religiöser Sicht war er 
bereit, ihn zu opfern. Im Dazwischen verortet Johannes de Silentio die Angst, 
welche Abraham existenziell auszeichnet. Wird der Aspekt der Angst übergan-
gen, so lässt sich die Erzählung mitteilen, womit sie konsumierbar wird. Für 
Silentio bildet jedoch gerade die durch das Paradox ausgelöste Angst den denk-

                                                           

in das Heiligtum hineingegangen, nicht mit dem Blut von Böcken und jungen Stieren, 

sondern mit seinem eigenen Blut, und so hat er eine ewige Erlösung bewirkt.“ (Hebrä-

er 9:1-13; Einheitsübersetzung) 

31  Die Tagebucheinträge Kierkegaards scheinen diese problematische Perspektive zu be-

stätigen: „Dies ist das Verhältnis zwischen Judentum und Christentum. Christlich 

wird Isaak wirklich geopfert – aber dann die Ewigkeit; im Judentum war es nur eine 

Prüfung, Abraham behält Isaak, aber so bleibt denn das Ganze doch wesentlich inner-

halb dieses Lebens.“ Noch schärfer bzw. hierarchischer fällt die Wertung in folgender 

Stelle aus: „Aber anstatt dies zu sehen, besteht in der ganzen Geschichte der Christen-

heit eine ständige Neigung, das Judentum wieder hervorzuholen, als stünde es auf 

gleicher Linie mit dem Christentum, anstatt daß das Christentum es als Abstoß be-

nutzt, oder als das, was verlassen werden soll, während Entsagung verkündigt wird, 

unbedingte Entsagung.“ (Kierkegaard, Die Tagebücher, Bd. 5, 169, 195) 

32  Galater 2:16 -17; Einheitsübersetzung. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

widerständigen Stachel des interpretierenden Verstehens. Da setzt eine kreisende 
Bewegung ein, die sich um das Paradox zentriert, ohne weiter gehen zu können: 
 
Jeden Augenblick habe ich dann jenes ungeheure Paradox vor Augen, welches der Inhalt 

von Abrahams Leben ist, jeden Augenblick werde ich zurückgestoßen, und mein Gedanke 

kann, trotz all seiner Leidenschaft, nicht in das Paradox eindringen, nicht um eine Haares-

breite weiterkommen.33  

 
Der Glaube speist sich aus dem Undenkbaren des Paradox: aus dem Absurden. 
Johannes de Silentio kann diese Bewegung nicht vollziehen, sondern nur be-
schreiben. Aus religiöser Sicht bildet das Paradox des Glaubens insofern ein 
Wunder, als die logische Unvereinbarkeit zwischen der Endlichkeit der Welt und 
der Unendlichkeit Gottes in ihrer Spannung verinnerlicht werden: Abraham ist 
bereit, Isaak zu opfern und gleichzeitig bereit, Isaak zurück zu empfangen, weil 
er absolut gleichmütig ist. In der Unmöglichkeit diese existenzielle Bewegung 
selber zu aktualisieren, verortet sich Johannes de Silentio außerhalb. Durch den 
Außenblick nimmt er eine Mittel- und Mittlerstellung ein, da von Außen der 
Glaubende eine verendlichende Bodenhaftung aufweist, die ihn kaum von einem 
Bürger unterscheidet. Dies impliziert Zweifaches: Einerseits entwirft das Pseu-
donym eine Glaubensvorstellung, die sich nicht vorschnell mit offensichtlich 
überweltlichen oder spirituellen Ausdrucksformen wie Askese oder Mystik iden-
tifizieren ließe. Andererseits wird die existenzielle Gratwanderung deutlich zwi-
schen einer verflachenden bürgerlichen Lebensführung, die sich im Endlichen 
erschöpft und einer glaubenden Lebensführung, der das Endliche gleich gültig ist 
wie das Unendliche. Das Endliche kann sich somit erschöpfen oder durch das 
Unendliche neu geschöpft werden, was der Dimension des Wunders am Parado-
xen entspricht: Das Sublime verwandelt sich ins Bodenständige34. Entscheidend 
ist dabei die leidenschaftliche Bewegung, die durch den Stachel des Absurden 
initiiert wird. Das entsprechende Initium zielt auf ein schöpferisches Anfangen 
ab im Sinne der unendlichen Bewegung, die sich in einem Punkt konzentriert: 

 
Der Ritter wird da für das erste die Kraft besitzen, den ganzen Inhalt des Lebens und die 

Bedeutung der Wirklichkeit in einem einzigen Wunsche zu konzentrieren. […] Sodann 

wird der Ritter die Kraft besitzen, das gesamte Resultat einer Gedankenoperation in einem 

Bewußtseinsakt zu konzentrieren.35 

                                                           

33  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 29. 

34  Vgl. ebd., 37. 

35  Ebd., 38f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 111 

Das diskursive Denken wird in seiner fortschreitenden Entfaltung – in seinem 
Weitergehen – mit einer Gedankenfigur kontrastiert, die sich am Schöpferischen 
orientiert, was im Moment des zündenden Initiierens angelegt ist. Dies impliziert 
ein je unterschiedliches Selbstverständnis des Geistes. Die unendliche Reflexion 
des wissenden Begreifens spiegelt eine Bewegung, die Johannes de Silentio als 
hegelianisches Trugbild disqualifiziert und mit der existenziellen Bewegung ge-
nannter Leidenschaft kontrastiert. Der Kontrast resultiert aus der Verschränkung 
sokratischen Nichtwissens mit dem Ur-Sprung des Schöpferischen. Das Unver-
mittelte und gleichzeitig nicht Vermittelbare führt uns zurück zur Verwandlung 
des Unendlichen im Endlichen: Die schöpferische Konzentration spannt die ver-
meintlichen Gegensätze zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit zusammen oh-
ne diese logisch aufzuheben.  

Den Glauben präfigurierend erzählt das Pseudonym von einem Ritter der 
Liebe, dessen Leidenschaft durch den Schmerz des Liebeskummers angestachelt 
wird. Das äußerliche Scheitern im Bereich der Endlichkeit wird verinnerlicht 
bzw. so verdichtet und konzentriert, dass das äußere Opfer im Sinne des Verlusts 
mit einem Gewinn korreliert. Der existenzielle Verlust wird so durch die geistige 
Spannkraft oder Elastizität aufgehoben. Der Geist beinhaltet also einen Mög-
lichkeitssinn, der die endliche Wirklichkeit aufbricht und in diesem Bruch die 
kausale Struktur von Unmöglichkeiten im Endlichen durchbricht. Diese konzent-
rierende Bewegung, die als Vorstufe des Glaubens betrachtet werden kann, wird 
mit dem Ausdruck der „unendlichen Resignation“ versehen. Der Bruch in der 
Wirklichkeit lenkt unser weltliches Bezogen sein, unseren Willen, nach innen 
und führt eigentlich zu einer inadaequatio rei ad intellectum. Die existenziell-
ironische Unangemessenheit36 verdichtet sich in der Resignation. Das in der Re-
signation angelegte Opfer und die damit verbundene Verzichtsleistung versöhnt 
einerseits existenzialdialektisch mit dem Dasein, andererseits verweist diese in 
einen verklärenden Bereich des Leidens, der seinen Ausdruck in einer Theologie 
des Kleides37 findet:  
 

                                                           

36  Auf S. 47 wird dieses Motiv von Silentio dahingehend vertieft, dass Ironie und Humor 

als zwei Leidenschaften gelten, die auf sich selbst reflektieren und in den Bereich der 

unendlichen Resignation gehören. Im Kontext von Kierkegaards Stadienlehre bilden 

diese Kategorien Übergangsformen: Die Ironie bezeichnet den Übergang vom ästheti-

schen zum ethischen Stadium, während der Humor vom ethischen zum religiösen Sta-

dium überleitet. Die Bewegung des Glaubens selbst ist ausserhalb meiner selbst und 

impliziert die Transzendenz Gottes, die in die Immanenz des Menschen einbricht.  

37  Vgl. Peterson, Marginalien zur Theologie, 41-55. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Die unendliche Resignation ist jenes Hemd, von welchem in einer alten Volkssage erzählt 

wird. Der Faden wird unter Tränen gesponnen, mit Tränen gebleicht, das Hemd in Tränen 

genäht, aber dann schützt es auch besser als Stahl und Eisen. Das Unvollkommene in die-

ser Volkssage ist, daß ein Dritter dieses Leinen verarbeiten kann. Das Geheimnis im Le-

ben ist, daß jeder sich das Hemd selbst nähen muß, und das Merkwürdige ist, daß ein 

Mann es ebensogut wie eine Frau nähen kann.38  

 
Das existenzielle Leiden stellt die leidenschaftliche Bewegung dar, die den Ein-
zelnen nackt und schutzlos dem Leben aussetzt. Diese Nacktheit scheint sich nun 
mit einem Konzept der Gnade zu bedecken, indem das Hemd schützt. Theolo-
gisch gesprochen: indem es den Menschen umhüllt. Mit diesem narrativ-
lyrischen Einsprengsel vollzieht Johannes de Silentio gleichzeitig den fließenden 
Übergang vom Ritter der Liebe zum Ritter des Glaubens, der angesichts des Ab-
surden nicht bloß resigniert, sondern an das Absurde glaubt. Während ich die 
Unmöglichkeit in der Endlichkeit erkenne und einsehe, glaube ich unendlich an 
die Möglichkeit, „daß bei Gott alles möglich ist“39. Diesen Umschlag scheint 
Silentio selbst an eine Grenze zu treiben und wirft ein zusätzliches Licht auf das 
Pseudonym: Da Kierkegaard selbst nicht in der Lage war, diesen Umbruch in-
nerlich zu aktualisieren, projizierte er diesen in seine fiktive Figur hinein. Diese 
biografische Lesart drängt sich natürlich auf, da Kierkegaard in Bezug auf sein 
gebrochenes Verlöbnis mit Regine Olsen Ritter der Liebe und des Glaubens war. 
Dies soll an späterer Stelle im Kontext von Max Brod näher untersucht werden.  

Der fließende Übergang deutet gleichzeitig auf das prekäre Verhältnis zwi-
schen Philosophie (Wissen) und Religion (Glauben) hin, zwischen ewigem Be-
wusstsein und der Liebe zu Gott. Die Resignation korrespondiert dabei mit der 
Philosophie, indem ich die entsprechende Bewegung „durch mich selbst“40 voll-
ziehe und durch Verzicht zu mir selbst komme, während ich durch Glauben über 
mich selbst gelange, indem auf das Endliche nicht verzichtet wird, sondern glau-
bend erwartet wird. Auf Abraham bezogen, bedeutet dies folgendes: „Abraham 
verzichtete nicht durch den Glauben auf Isaak, sondern durch den Glauben be-
kam er Isaak.“41 

Durch eigene Kraft kann ich mich von der Endlichkeit oder von meiner Lie-
be abwenden, aber nur durch den Glauben kann ich sie (die Endlichkeit und oder 
die Liebe) wieder bekommen. Die Wiederholung wird dabei zur schöpferischen 

                                                           

38  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 41. 

39  Ebd., 42. 

40  Ebd., 44. 

41  Ebd., 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 113 

Kategorie des Glaubens, zum Denkwiderstand, wobei Denken und Glaube anta-
gonistisch verstanden werden: „[…], weil der Glaube gerade da beginnt, wo das 
Denken aufhört.“42 Das ethische Stadium bewegt sich zwar auf das religiöse zu, 
aber erfährt doch einen Bruch, welcher die beiden Stadien in einen unversöhnli-
chen Widerspruch zueinander setzt. Abraham muss die Kategorie und Kriterien 
des Ethischen ausschalten, um das Religiöse existenziell auszuhalten. Dieses 
Problem bildet das Zentrum der Schrift Furcht und Zittern und fällt unter den 
stehenden Begriff der teleologischen Suspension des Ethischen. 

 

4.1.3  Die teleologische Suspension des Ethischen 
 
Die teleologische Ausrichtung des Ethischen haben wir im Hegel-Teil als Grun-
dierung dieser Arbeit kennengelernt. Abraham erschien darin als partikularisti-
sche Reizfigur. Johannes de Silentio setzt bei der hegelschen Auffassung des 
Ethischen an, bei der das Einzelne sich in den Dienst des Allgemeinen stellt. 
Diese metaphysische Geste der Unterwerfung, die in der Subjektphilosophie ih-
ren Höhepunkt hat, steckt das Feld griechischer Denktopographie ab:  

 
Denn wenn das Ethische, d. h. das Sittliche, das Höchste ist und somit nichts Inkommen-

surables im Menschen auf eine andere Weise übrigbleibt, als daß dieses Inkommensurable 

das Böse ist, d.h. das Einzelne, welches doch in dem Allgemeinen ausgedrückt werden 

soll, dann bedarf man keiner anderen Kategorien als der, welche die griechische Philoso-

phie besaß oder welche sich durch ein konsequentes Denken aus diesen ableiten lassen.43 

 
Diese Form der Metaphysik wird verneint und gleichzeitig so in eine existenziel-
le transformiert, indem die gedankliche Bewegung der Dialektik existenzdialek-
tisch umgedeutet wird: Durch das Allgemeine hindurch wird der Einzelne abso-
lut sich selbst, so dass er in einem absoluten Verhältnis zum Absoluten steht. 
Dieser Absolutheitscharakter – oder eben metaphysische Charakter – resultiert 
aus der Nichtvermittelbarkeit des Glaubens, welcher in seiner Inkommensurabi-
lität keinen adäquaten logischen Ausdruck findet. Johannes de Silentio kann des-
halb logischerweise darüber nicht sprechen bzw. keine entsprechend fortschrei-
tende dialektische Gedankenbewegung vollziehen. Sein sprechender Name kann 
nur das Unaussprechliche des Glaubens als ein verborgenes Geheimnis umkrei-
sen, was sich in einer entsprechenden Textbewegung der Wiederholung spiegelt:  

                                                           

42  Ebd., 49. 

43  Ebd., 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Der Glaube ist nämlich dieses Paradox, dass der Einzelne höher steht als das Allgemeine, 

doch wohlbemerkt so, daß die Bewegung sich wiederholt, daß er also, nachdem er in dem 

Allgemeinen gewesen ist, nun als der Einzelne sich isoliert als höher als das Allgemeine.44  

 

Wenige Zeilen später:  
 

Der Glaube ist eben dieses Paradox, daß der Einzelne als der Einzelne größer ist als das 

Allgemeine, daß er diesem berechtigt gegenübersteht, nicht subordiniert, sondern überge-

ordnet, doch wohlgemerkt so, daß der Einzelne nachdem er als der Einzelne dem Allge-

meinen untergeordnet wurde, nun durch das Allgemeine der Einzelne wird, der als der 

Einzelne übergeordnet ist; daß der Einzelne als der Einzelne in einem absoluten Verhältnis 

zum Absoluten steht.45 

 
Das vermeintlich Irrationale eines potenziellen Mörders wird zu etwas Transrati-
onalem umgedeutet, indem die Bewegung durch das Rationale hindurch geht, 
um sozusagen Dialogos zu werden. Dadurch scheint eine neue Form der Ver-
nunft auf, die sich aus dem Paradox heraus neu erschafft. Die darin enthaltene 
schöpferische Dimension bedeutet eine Erweiterung des Rationalen und nicht 
der Umschlag ins Irrationale. Das schöpferische Moment zeigt sich gleichzeitig 
in einem ästhetisch-rhetorischen Verfahren, welches die Textualität prägt. Jo-
hannes de Silentio steht nicht per se für das Schweigen, sondern für leise Töne, 
was nicht mit einer absoluten Leerstelle als Stille im Sinne Gomringers zu ver-
stehen ist: 
 
schweigen schweigen schweigen 

schweigen schweigen schweigen 

schweigen     schweigen 

schweigen schweigen schweigen 

schweigen schweigen schweigen46 

 
Der Text bewegt sich, aber eigenartig: Das Paradox beruht auf einer ästhetischen 
Inszenierung, bei der sich nicht der Gedanke bewegt, sondern der Einzelne, in-
dem das Wort der einzigartigen Singularität zu einem Rhythmus der Syntax oder 
einem syntaktischen Rhythmus wird: der Einzelne. Als existenzieller Gegenbe-
griff zum allgemeinen Sein bekommt dieser nahtlos wieder Name und Gesicht, 

                                                           

44  Ebd., 50. 

45  Ebd., 51. 

46  Gomringer, konstellationen, ideogramme, stundenbuch, 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 115 

indem die Gedankenfigur der Wiederholung wieder mit dem Narrativ von Abra-
ham verknüpft wird, der das Paradox in dialektischer Lyrik verkörpert. 

Dass Abraham den Rahmen des Denk- und Vorstellbaren sprengt, zeigt sich 
auch darin, dass er nicht als tragischer Held gilt, da er seinen Sohn nicht zuguns-
ten einer höheren sittlichen Idee opfern muss, sondern im Kontext einer „Idee“, 
die keinen sittlichen Bezug hat. Das Ethische wird hier selbst zur Versuchung, 
indem es Abraham auffordert, seinen eigenen (ethischen) Standpunkt aufzuge-
ben, indem das Ethische mit dem Göttlichen identifiziert wird. Diese Identifizie-
rung beruht auf einem Prinzip der Personalität, welches von einer Beziehung 
zwischen Mensch und Gott ausgeht. Diese Beziehung impliziert ein absichtsvol-
les und willentliches Verhältnis zur Transzendenz. Diese bildet den substantiel-
len Unterschied zu Hegel, wo sich das Moment der Beziehung in der Immanenz 
des Selbstbewusstseins auflöste, was letztendlich dem Kulminationspunkt einer 
griechischen Metaphysik entspricht, die sich auf Folie einer apersonalen Gottes-
vorstellung entwickelt hat. So bewegt sich das Pseudonym durch ein Narrativ, 
um in Abraham eine glaubende Existenzform mit dem Prinzip der Personalität 
verschränkend anzudeuten: 

 
Auf welche Weise existierte dann Abraham? Er glaubte. Dies ist das Paradox, durch wel-

ches er an der Spitze bleibt, welches er nicht deutlich machen konnte für irgendeinen an-

deren; denn das Paradox ist, daß er sich als der Einzelne in ein absolutes Verhältnis zum 

Absoluten setzt.47 

 
In dem Maße wie Abraham sich nicht deutlich machen konnte für irgend einen 
anderen und bei der Andeutung bleibt, so deutet Johannes de Silentio auf das 
Geheimnis des Religiösen hin: Indem er wiederholt, was auf der Ebene des Geis-
tes einer grabenden Bewegung entspricht, die durch die Möglichkeit einer Un-
möglichkeit motiviert wird, dass der Einzelne sich zum Absoluten in ein Ver-
hältnis setzen kann. Und dies ist keine Idee, sondern betrifft ein konkretes Ver-
halten.  

Der Begriff des Paradoxes48 entzündet sich an Abraham bzw. an der teleolo-
gischen Suspension des Ethischen, die den existenziellen Zugriff auf den Begriff 

                                                           

47  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 57. 

48  Vgl. dazu folgende Ausführung von Olesen Larsen: „Dieser Glaube ist paradox, weil 

er sich nicht aus dem menschlichen Bewußtsein ableiten lässt, oder besser, weil er in 

etwas gründet, das sich nicht aus dem im Bewußtsein Gegebenen ableiten läßt. […] 

Als erklärende Anmerkung will ich hinzufügen: sein Gegenstand ist nicht ohne weite-

res etwas Objektives, sondern das, was den Glauben qualifiziert, was ihn zum Glau-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

des Glaubens ermöglicht. Die Subjektivität des Einzelnen steht in einem Ver-
hältnis zum Prinzip der Subjektivität: zu Gott, der jenseits aller Vergegenständli-
chung bzw. der Objektivierung liegt. In diesem Sinne wird das Paradigma des 
Bewusstseins durch jenes der Existenz ersetzt, um den gewonnenen Begriff des 
Paradoxes in einem zweiten Schritt auf das Christentum bzw. auf Jesus zu bezie-
hen: 

 
Man wird gerührt, man sehnt sich in jene schönen Zeiten zurück, süß schmeichelnde 

Sehnsucht führt einen hin zum Ziel des Wunsches, Christus in dem verheißenen Lande 

umherwandeln zu sehen. Man vergißt die Angst, die Not, das Paradox. […] War es nicht 

entsetzlich, daß dieser Mensch, der zwischen den anderen einherging, Gott war, war es 

nicht entsetzlich mit ihm zu Tisch zu sitzen?49  

 
Olesen Larsen nimmt diesen Faden auf und geht genauer auf das Verhältnis zwi-
schen Christentum und Existenzphilosophie bei Kierkegaard ein. Kierkegaard 
setzt die Existenz als Forderung des Christentums. Der christliche Glaube soll 
vom Paradox her seine Bestimmung finden und gleichzeitig Parameter einer 
humanen Existenz angeben: „Kierkegaard hat vom Christentum aus die Existenz 
als den Ort entdeckt, wo sich dies vollzieht; und er hat von der humanen Exis-
tenz aus das Christliche als das Wunder bestimmt.“50  

Die Kategorie des Wunders ist die entscheidende, bei der Gott sich in der 
Zeit bzw. historisch offenbart und ereignet51 und sich nicht zu einer philosophi-
schen Idee ausdünnt, bei welcher das grammatikalische Geschlecht des Seins zu 
einem verräterischen Indikator eines Neutrums und einer Neutralität wird. Der 
Wechsel vom Neutrum in das spezifische Paradox des Christentums ereignet 
sich im Sprung in den Glauben. In die Sprache der Theologie und der christli-
chen Dogmatik übersetzt, bedeutet dies, dass der Heilige Geist es dem Menschen 
ermöglicht, seine Existenz zu erneuern, indem der Glaube an die Sündenverge-
bung durch Jesus lebendig wird. Der existenzielle Charakter geht also nicht aus 
dem Gedanken hervor, sondern aus dem Paradox, dass Gott sich verkörpert und 
das Wort Fleisch wurde. Der Glaube wird dabei zum Glauben an das Paradox, an 
welches sich die unterschiedlichen Pseudonyme in Kierkegaards Werk immer 

                                                           

ben macht und also nur für den Glauben da ist, wenn er kraft dessen glaubt. In all den 

Ausdrücken, die wir nannten: das Paradox, das Absurde, die Möglichkeit usw., 

kommt nichts speziell Christliches vor.“ (Olesen Larsen, Søren Kierkegaard, 28) 

49  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 61. 

50  Olesen Larsen, Søren Kierkegaard, 61. 

51  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 117 

wieder annähern, um im Subtext Kierkegaards gesuchte Authentizität anzudeu-
ten: um als Mensch – als Kierkegaard – im Glauben an die Versöhnung zu exis-
tieren. Auch im Glauben, dass es eine Versöhnung bzw. Wiederholung mit Re-
gine gibt, von der er sich entlobt hat.  

Als Bedingung dieser Möglichkeit gilt es ein so genannter Glaubensritter zu 
sein, der Abraham durch die Suspension des Ethischen für Kierkegaard verkör-
pert. Im Problem II wird die Suspension des Ethischen als absolute Pflicht ge-
genüber Gott in Richtung einer neuen Ethik geleitet, die sich aus dem Akt des 
Glaubens herleitet. Abraham hält das „Martyrium der Unverständlichkeit“52 aus, 
indem er durch die Bereitschaft seiner Tat das Verhältnis zum Absoluten be-
zeugt. Dieses Bezeugen ersetzt die Verabsolutierung der Pflicht als ein Allge-
meines im Sinne Kants. Da wird Religion in die Immanenz menschlichen Be-
wusstseins übersetzt, so dass moralische Ideen der menschlichen Vernunft zu-
gänglich werden. Diese (kantische) Sichtweise geht von der Autonomie des Wil-
lens aus, der sich freiwillig der Vernunft unterordnet. Gott dünnt sich dabei zu 
einer moralischen Idee aus53. Jenseits dieses Autonomieverständnisses der Ver-
nunft liegt dann notwendigerweise der Irrationalismus. Genanntes Zeugnis rela-
tiviert den ethischen Standpunkt (der Pflicht), aber genau genommen opfert er 
ihn nicht, sondern überhöht und verschiebt ihn. Diese neue – verrückte – Ethik 
bringt die spezifische Qualität des Opfers wie folgt zum Ausdruck:  

 

                                                           

52  Ebd., 75. 

53  Vgl. dazu C. Stephan Evans Ausführung: „The main point of Fear and Trembling, on 

my reading, is not that faith is opposed to morality, but that genuine religious faith 

cannot be reduced to a life of moral striving, or completely understood using only the 

categories of a rationalistic morality.“ (Evans, Faith as the Telos of Morality, 10) 

Glaube und Moral müssen nicht als unversöhnlicher Gegensatz aufgefasst werden. 

Denn das Dilemma selbst birgt einen verschränkenden Charakter, der den Konflikt 

keineswegs auflöst, aber ein neues Gefüge der Orientierung bietet. Mooney deutet 

dies wie folgt an: „The most satisfactory and complete reading takes the teleological 

suspension to describe a moment of transitional conflict. There is unsettling confusion 

in the shift from an ethics identified exclusively with ,the universal‘ to a more com-

plex ethicoreligious orientation. Experiences from within by someone caught in this 

transition, there will be crisis that seems like a suspension of ethics. But only a com-

monplace morality that absolutizes the claims of community, communication, and rea-

son is set aside. Later, this conventional morality will be integrated within a broader 

ethicoreligious perspective.“ (Mooney, Knights of Faith and Resignation, 79f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Er muß Isaak lieben von ganzer Seele; indem Gott ihn fordert, muß er ihn womöglich 

noch stärker lieben, und nur dann kann er ihn opfern; denn diese Liebe zu Isaak ist es ja, 

die durch ihren paradoxen Gegensatz zu seiner Liebe zu Gott seine Tat zu einem Opfer 

macht. Aber dies ist die Not und die Angst im Paradox, daß er sich, menschlich gespro-

chen, in keiner Weise verständlich machen kann.54 

 
Essenz dieser Not ist das Fürchten und Zittern, was letztlich jedoch einen Glau-
ben existenziell bezeugt, bei dem der Einzelne sich absolut zum Absoluten ver-
hält; als wirkliche Beziehung zur Transzendenz. Chiffre dieser Wirklichkeit ist 
der schöpferische Augenblick, bei dessen Spannung die Wirklichkeit des Geistes 
aufzuscheinen vermag. Bei Abraham geschieht dies mit einer Bewegung, „durch 
die er seine Seele zurückversammelt auf das Wunder.“55 Im Wunder wird das 
Ethische gebündelt bzw. neu erschaffen. Oder: Das Paradox stellt den Einzelnen 
über das Allgemeine, was zum Kriterium echter Religiosität erhoben wird. Mit 
den Ausführungen in Problem III wird die schöpferische Dimension mit der Pro-
blematik des Schweigens verwoben. Der entscheidende Faden bildet dabei das 
Motiv der Verborgenheit. In diesem Motiv verbirgt sich gleichzeitig die Nähe 
zum jüdischen Denken. Folgender berühmte Tagebucheintrag aus Gilleleie vom 
1. August 1835 unterstreicht die Problematik zwischen Ver- und Entbergung:  

 
Es kommt darauf an, meine Bestimmung zu verstehen, zu sehen, was Gott eigentlich will, 

daß ich tun soll; es gilt eine Wahrheit zu finden; die Wahrheit ist für mich, die Idee zu fin-

den, für die ich leben und sterben will. […] Was nützte es mir, daß die Wahrheit vor mir 

dastände kalt und nackt, gleichgültig, ob ich sie anerkennte oder nicht, eher ein ängstliches 

Schaudern bewirkend als eine vertrauensvolle Hingabe? […] Es ist dieses innere Handeln 

des Menschen, diese Gottesseite des Menschen, worauf es ankommt, nicht eine Masse von 

Erkenntnissen; denn die werden wohl folgen und werden sich dann zeigen nicht als zufäl-

lige Aggregate oder als eine Reihe von Einzelheiten, eine neben der anderen, ohne ein 

System, ohne einen Brennpunkt, in welchem alle Radien sich sammeln. Einen solchen 

Brennpunkt habe ich wohl auch gesucht.“56 

 
Die Metapher der nackten Wahrheit stellt für Hans Blumenberg „die Indifferenz 
des Objektiven“57 dar, welche zum Selbstbewusstsein der aufklärerischen Ver-
nunft gehört und sich mit der Metapher des Lichts verschränkt. Kälte und Nackt-

                                                           

54  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 68. 

55  Ebd., 72.  

56  Kierkegaard, Die Tagebücher 1834-1855, 43-46. 

57  Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 119 

heit charakterisieren die objektive Wahrheit, die über das Paradigma der Evidenz 
gesteuert wird. Das Licht der Vernunft beleuchtet den Gegenstand, so dass der 
Gegenstand und das Denken in Übereinstimmung sind. Gerade vor dieser Stim-
migkeit schreckt Kierkegaard zurück. Darin zeichnet sich für ihn ein horror va-

cui der Bedeutungslosigkeit ab. Bedeutung lehnt sich an eine vertrauensvolle 
Hingabe an, wo der Mensch in Wahrheit leben kann und nicht bloß von außen 
Wahrheit methodisch konstatiert. Die subjektive Wahrheit erfordert einen Brenn-
punkt, wo die Fäden der eigenen Existenz gebündelt werden. Gerade dieser von 
Kierkegaard gesuchte Brennpunkt konstituiert die Verborgenheit und das Ge-
heimnis des (heiligen) Geistes. Flucht- oder eben Brennpunkt bildet Abraham, 
dessen Handeln gerade nicht evident ist. Seine Wahrheit ist eine um- und ver-
hüllte. Wobei die Verhüllung nicht bloß das Gegenteil der nackten Wahrheit 
meint, sondern in einer schöpferischen Dimension der Freiheit liegt. 

An dieser Stelle wird auch nochmals die Diskrepanz zu Hegel deutlich, bei 
dem das Ethische das Allgemeine ist, welches es zu offenbaren gilt. Sich als 
Einzelner zu verbergen, impliziert eine Systemverweigerung und ist unethisch 
bzw. Sünde. In diesem Kontext bedeutet die Pseudonymie neben der Skizze ei-
nes möglichen Existenzentwurfs die Verbergung der Innerlichkeit (Kierke-
gaards). Damit soll das Geheimnis der Persönlichkeit bewahrt werden, die sich 
per se nicht vermitteln lässt. Johannes de Silentio steht paradigmatisch für diese 
Verschränkung. Die Verborgenheit wird letztlich zum Movens des Textes, der in 
der Bewegung die Spannung zwischen Zeigen und Verstecken erzeugt: „Der 
Weg, den ich zu gehen habe, ist, die Verborgenheit dialektisch durch die Ästhe-
tik und die Ethik durchzuführen; denn es geht darum, daß die ästhetische Ver-
borgenheit und das Paradox sich in ihrer absoluten Verschiedenheit zeigen.“58 

Dem Ästhetiker bieten die Verborgenheit bzw. die Verschwiegenheit subjek-
tive Spielformen an, indem er im erotischen Sinne Verstecken spielen kann. Die 
Verwicklung bedeutet Reiz. Indem der Ästhetiker jedoch in letzter Konsequenz 
mit seinem eigenen Selbst Verstecken spielt, droht ihm, dass er sein eigenes Ich 
verspielt. Dem wird der ethische Drang entgegengesetzt, der Offenbarung und 
Objektivierung zum Ziel hat. Weil jedoch die Verschwiegenheit zur Grundbe-
stimmung der Innerlichkeit gehört, ist die Subjektivität des Einzelnen unabding-
bar, dies aber im Sinne einer Transparenz gegenüber Transzendenz. Gerade hier 
liegt aber gleichzeitig das Problem des Geheimnisses undurchschaubarer Perso-
nalität, da das Schweigen des Einzelnen nicht eindeutig auf den Bereich der Äs-
thetik oder der Religion verweist: „Gehe ich weiter, dann stoße ich beständig an 
das Paradox an, das göttliche und das dämonische, denn Schweigen sind beide. 

                                                           

58  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Schweigen ist Bezauberung des Dämons; und je mehr da geschwiegen wird, des-
to furchtbarer wird der Dämon, aber Schweigen ist auch der Gottheit Einver-
ständnis mit dem Einzelnen.“59 So bildet das Schweigen die Spitze einer Ambi-
valenz, die letztendlich als dieses unberechenbare Paradox Furcht und Zittern 
auslöst. Dies deutet wiederum auf Kierkegaards ureigene Situation hin, bei dem 
die Melancholie sein innerstes Geheimnis bildet, das ihn glaubend und dämo-
nisch macht: „Solche Naturen sind vom Grund auf im Paradox, und sie sind kei-
neswegs unvollkommener als andere Menschen, nur daß sie entweder verloren 
sind im dämonischen Paradox oder erlöst werden im göttlichen.“60 

Um die verschiedenen Nuancen der Verborgenheit auszuloten, greift Silentio 
unterschiedliche literarische Skizzen auf. Ein besonderes Gewicht bekommt da-
bei die Sage von Agnete und dem Meermann: Der Meermann ist ein Verführer, 
der durch sein Spiel das Verborgene der Agnete hervorlockt. Durch ihre absolute 
Unschuld findet im Meermann eine Transformation statt, so dass er Agnete nicht 
mehr verführen kann. Das einsetzende Sündenbewusstsein lässt ihn die Bewe-
gung der Reue machen, wodurch er sich zum Einzelnen wandelt. Es braucht je-
doch zusätzlich die Bewegung des Absurden als eine glaubende Bewegung. Die 
Bewegung des Glaubens steht jedoch außerhalb seiner Macht. Die entscheidend 
schöpferische Konzentration liegt im Glauben, der jedoch nicht in der Bewegung 
des Absurden liegt, sondern im Sprung selbst. Existenzphilosophisch bleiben wir 
hier bei einem dämonisch gesättigten Denkwiderstand stehen, der den entschei-
denden Punkt des Durchbruchs vor Augen hat: „Aus eigener Kraft kann er nur 
die Bewegung der Reue machen, aber er braucht auch absolut seine ganze Kraft 
dazu, und deshalb kann er unmöglich wieder durch eigene Kraft zurückkommen 
und die Wirklichkeit ergreifen.“61 Durch eigene Kraft zurückkommen, um die 
Wirklichkeit zu ergreifen, impliziert Transparenz und Evidenz, wodurch das Ob-
jektiv-Ethische offenbar werden kann. Dies wäre jedoch eine Denkbewegung der 
Bemächtigung, welche die Wirklichkeit begreifen und entsprechend benennen 
kann.  

Abraham nimmt sich da heraus und bildet deshalb die Ausnahme, weil sein 
Schweigen mit einem fundamentalen Unvermögen, nicht sprechen zu können 

verbunden ist. Dieses Unvermögen verweist auf das Wesentliche der Verber-
gung, durch das spannungsvolle Hindeuten auf die göttliche Instanz, die sich 
über das Ethische hinaus verbirgt. Wir Leser, Johannes de Silentio und vor allem 
Kierkegaard können Abraham entsprechend nicht verstehen. Als Ritter des Glau-

                                                           

59  Ebd., 81f. 

60  Ebd., 99. 

61  Ebd., 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 121 

bens verkörpert er den Sprung, durch den er glaubend die Wirklichkeit wieder 
empfängt, bzw. Isaak zurückbekommt. Seine Leidenschaft als Existierender ist 
gleichzeitig durchbrechender Glaube, während dem Pseudonym seinerseits die-
ser Mut und diese Radikalität versagt bleiben. Ein existenzieller Mut, der darauf 
beruht, dass Gott das religiöse Geheimnis ist, wahrt und – sieht: „denn er sieht in 
das Verborgene [Matth. 6,6] und kennt die Not und zählt die Tränen und vergißt 
nichts.“62 Unsere Sehgewohnheit beruht auf der Sichtbarmachung der Welt, sie 
beruht auf Evidenz und der sich entsprechend legitimierenden Ethik, die per se 
lichtvoll und vernünftig ist. So gesehen speist sich das existenzielle Moment des 
Glaubens aus der Spannung, die aus der Verbergung resultiert, aber ins Verbor-
gene sehen kann. Das Verborgene konstituiert als Geheimnis die spannungsvolle 
Verschränkung zwischen Glauben und Wissen und verleiht dieser Spannung eine 
existenzielle Prägung. Der faszinierende Brennpunkt liegt letztendlich bei der 
Denkstruktur in Bezug auf die Unsichtbarkeit, die jedoch aus der Perspektive des 
Sichtbaren „angeschaut“ wird. Der existenzielle Blick erkennt den Widerstand 
und bildet dazu die existenziellen Leitbegriffe des Absurden und des Paradoxes. 

In dieser religionsphilosophischen Selbstvergewisserung entsteht zwischen 
Christentum und Judentum eine Wahlverwandtschaft, dies in Absetzung zum 
Griechentum. Wobei es gleichzeitig entscheidende Differenzen zwischen Chris-
tentum und Judentum herauszuarbeiten gilt, die sich im Phänomen der Annähe-
rung an die Kategorie des Geheimnisses deuten lassen. In einem Übergangskapi-
tel ziehen wir darum herum die Kreise. 
 

4.1.4  Übergang: Geheimnis und Verantwortung bei Derrida 
 

„Ich zittere vor dem, was über mein Sehen (voir) und mein Wis-

sen (savoir) hinausgeht, wiewohl es mich bis ins tiefste Innere, 

bis in die Seele und in die Knochen, wie man sagt, betrifft.“ 

JACQUES DERRIDA, DEN TOD GEBEN 

 
Im Übergang zu Max Brod lohnt es sich, unser Augenmerk auf Derrida zu rich-
ten, der sich in Den Tod geben mit dem Begriff des Geheimnisses so auseinan-
dersetzt, dass er sich religionsphilosophisch fruchtbar machen lässt:  

 
Die Religion ist Verantwortung oder sie ist nicht. Ihre Geschichte hat Sinn nur in einem 

Übergang zur Verantwortung. Ein solcher Übergang durchläuft oder erduldet die Prüfung, 

die das ethische Bewußtsein schließlich vom Dämonischen, von der Mystagogie und vom 

                                                           

62  Ebd., 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Enthusiasmus, vom Initiatischen und Esoterischen befreien wird. Religion im echten Sin-

ne des Wortes könnte es in dem Moment geben, wo die Erfahrung der Verantwortung sich 

dieser Form des Geheimnisses entzieht, welches das dämonische Mysterium genannt 

wird.63 

 
Mit genealogischem Blick folgt Derrida der Geschichte des Geheimnisses in ih-
ren Brüchen und Umbrüchen bzw. den tektonischen Verschiebungen, die sich in 
diesem Narrativ zeigen oder verbergen. Eine nicht unsichtbare, doch eher dialek-
tische Hand scheint da am Werk zu sein, so dass das orgiastische Mysterium im 
heidnischen Kult im Platonismus gezähmt bzw. aufgehoben wurde. Man kann 
darunter auch den Topos des Übergangs vom Mythos zum Logos verstehen, bei 
dem das Orgiastische kontrolliert oder: der Vernunft unterworfen wird. So be-
trachtet kann bereits bei Platon von einer Subjektphilosophie gesprochen wer-
den, bei der die Etymologie mit der Geste der entsprechenden Unterwerfung ein-
hergeht. Platons Übergang zur Verantwortung bedeutet einerseits die Loskettung 
aus dem orgiastisch-dunklen Höhlenraum als elementarer, archaisch-körperhaf-
ter Raum, der als verborgener Erdinnenraum einen Nachhall unterirdischer Mys-
terienorte darstellt. Platons Umkehr wendet sich andererseits einem neuen Mys-
terium zu, das sich aus der Absonderung vom Körperlichen ergibt: der unsterbli-
chen Seele. Dieses Sich-Ergeben bildet eine Präfiguration dessen, was Derrida 
mit seinem Titel aufscheinen lässt: Den Tod geben bezieht sich hier auf Platons 
berühmtes Diktum: Philosophie als Sterben lernen. Dies im Sinne einer Wegan-
leitung – will heißen: einer Methode, die sich als Dialektik versteht und als Telos 
die Idee des Guten vor Augen hat. Diese Redewendung ist bereits wiederum ver-
fänglich, handelt es sich doch bei dieser Idee um etwas Unkörperliches und Un-
sichtbares. Gleichwohl versteht sich die Idee als Überhöhung des wahrgenom-
menen Weltbereichs, einem Bereich, der sich durch die Lichtverhältnisse ent-
decken ließ. So impliziert der Prozess des Aufdeckens ein rein geistiges Entde-
cken, indem das sinnlich wahrnehmbare Licht überwunden – genauer: verinner-
licht wird. Die subjektivierende Interiorisierung etabliert das neue Geheimnis, 
indem die Seele sich auf sich selber konzentriert, als Versammlung der Seele auf 
sich selbst. Das Mysterium ist zugleich philosophische Methode, indem das Sub-
jekt prozessiv dem Grenzwert absoluter Unsichtbarkeit zusteuert, und dabei zu-
nehmend in die ordnende Kraft der Idee des Guten eingeht. Den Tod bzw. die 
Unsterblichkeit vor Augen habend. Als imaginäres erotisches Begehren, das sich 
nach der Koinzidenz zwischen Tod und Leben sehnt. Durch Teilhabe an dieser 
vermeintlichen Transzendenz lernt das Subjekt sterben, wird lichtvoll und gar er-

                                                           

63  Derrida, Den Tod geben, 332.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 123 

leuchtet, sozusagen als tödliche Selbsterweckung. Als eine Reflexivität, deren 
Licht auf das Selbst bricht und in deren Brechung der Ruf nach dem Erkenne 

Dich selbst erklingt. Das Geheimnis beruht auf der sich absondernden Teilhabe 
an einer Transzendenz, die sich durch Teilhabe in Immanenz verwandelt. Diese 
Verwandlung könnte sodann als Zauber des Logos gelten, der den Mythos in 
sich so wahrt, aber neu definiert: Als ein Spannungsverhältnis zwischen Sicht-
barkeit und Unsichtbarkeit, geprägt durch eine Metaphorik des Lichts. Die Ab-
sonderung des dunklen Körpers und die Unsichtbarkeit werden konstitutiv für 
ein geheimnisvolles Licht. 

Die zweite paradigmatische Verschiebung des Geheimnisses ortet Derrida im 
Christentum, das das Geheimnis als mysterium tremendum versteht. In das Ge-
heimnis, das Zittern macht, hat sich eben auch Kierkegaard mit Furcht und Zit-

tern eingeschrieben. Entscheidend wird dabei die Schnittstelle für einen jüdisch-
christlichen Dialog, bei der Transzendenz gesetzt wird, die nicht als immanentes 
Wissen im Subjekt eingehen kann, sondern ein unergründbares Geheimnis 
bleibt. Dieses Geheimnis der Transzendenz lebt oder besser bebt aufgrund eines 
Verdrängungsprozesses, bei dem einerseits die Subjektivität durch Personalität 
ersetzt wird und andererseits die apersonale Idee des Guten durch ein personales 
Gottesverständnis aufgebrochen wird, bei dem das Gut-sein der Ordnung durch 
die willentliche Gabe Gottes in Form der Güte ersetzt wird. Die zitierte Verant-
wortung ist nun insofern übergegangen oder weiter gegangen, als sie sich auf 
konstitutiv Anderes bezieht und sich als Antwort auf eine personale Instanz ver-
steht, welche die Seele durchdringt, aber selber außer Reichweite des Blicks der 
Seele bleibt. Dieser Umbruch bedeutet eine erhöhte Spannung zwischen der be-
reits bei Platon genannten Polarität zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, 
wobei nun die existenzielle Dimension des Paradoxes einbricht: Denn es geht 
nicht mehr um die Selbsterkenntnis, die von einem erotisch-imaginären Grenz-
wert – sprich von Eros – motiviert wird, sondern um das Verhältnis zu einer 
Transzendenz, die sich prinzipiell hinter dem Grenzwert verbirgt und sich der 
philosophischen Metaphorik des Lichts und Horizonts entzieht, um den Begriff 
der Verantwortung zu extrapolieren, bei dem Wirklichkeit dialogisch verstanden 
wird. 

In Anlehnung an den tschechischen Philosophen Jan Patocka verweist Derri-
da auf diesen strukturellen Paradigmenwechsel, wobei die Frage nach dem We-
sen der Person ungenügend bzw. nicht adäquat thematisiert wird. Eine entspre-
chende Herausforderung eines Dialogs zwischen Christentum und Judentum 
drängt sich förmlich auf, auch wenn Patocka aus einem christlichen Selbstver-
ständnis heraus argumentiert. Folgende Ausgangslage verdeutlicht diese Lücke:  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Das Unzureichende dieser Thematisierung bleibt also auf der Schwelle der Verantwor-

tung. Sie thematisiert nicht, was eine verantwortliche Person ist, das heißt was sie sein 

soll, nämlich dieses die Seele dem Blick der anderen Person Aussetzen, der Person als 

transzendentem Anderen, als Anderen, der mich anblickt und angeht (regarde), aber der 

mich anblickt und angeht, ohne daß ich, das Ich/ich (le moi-je), ihn erreichen, ihn sehen 

oder ihn in Reichweite meines Blickes halten könnte. Vergessen wir niemals, daß eine un-

genügende Thematisierung dessen, was die Verantwortung ist, das heißt, was sie sein soll, 

auch eine unverantwortliche Thematisierung ist: Nicht zu wissen, kein ausreichendes Wis-

sen noch Bewußtsein davon zu haben, was verantwortlich sein heißt, ist an sich schon ein 

Verfehlen der Verantwortung.64 

 
Mit dem Begriff der Verantwortung verbindet sich einerseits ein ethischer An-
spruch, der sich intersubjektiv und vernünftig auszuweisen vermag. Darüber hin-
aus birgt er Schichten, die diesen Bereich transzendieren, um zu ihm zurückzu-
kehren, indem der Begriff des ganz Anderen so gesetzt wird, dass eine nur ver-
nünftige Vereinnahmung prinzipiell nicht möglich, ist. Denn: Das ganz Andere 
entzieht sich dem Licht der Intentionalität. In dieser Unbegreiflichkeit kündigt 
sich eine jüdische Ethik an, die das Ethische nicht suspendiert, sondern insofern 
erweitert, als der Andere eine konzeptuelle Erweiterung erfährt, was paradigma-
tisch auf die Philosophie des Antlitzes bei Emmanuel Lévinas zutrifft. Da deutet 
sich eine Verschränkung zwischen dem Narrativ um Abrahams Schweigen an 
und der Art und Weise, wie der Begriff der Verantwortung in die Verantwortung 
genommen wird. Mit Blumenberg gesprochen ist eine Theorie der Unbegriff-
lichkeit von Nöten, um innerhalb der Sprache auf eine Grenze aufmerksam zu 
machen, an der der Begriff der Verantwortung nicht zu einem Thema oder zu ei-
ner These gerinnen könnte. Der Begriff gibt sich nicht zu sehen im Sinne einer 
Repräsentation. Der Begriff der Verantwortung vergegenwärtigt nichts, was es 
darin zu sehen gäbe. Mit der indirekten Mitteilung und der damit zusammenhän-
genden Pseudonymie versucht Kierkegaard dieses Topos griechischen Denkens 
zu verlassen.  

Als solch ein unbegriffener Begriff wird er zu einem paradoxen oder existen-
ziellen Begriff, der von der Struktur eines gewissen Geheimnisses lebt oder für 
Patocka und Kierkegaard als mysterium tremendum bebt: Als Blick Gottes, der 
sich in seiner furchterregenden Erhabenheit entzieht und doch verpflichtet: Bis 
zur Opferung des eigenen Sohnes! Während bei Kierkegaard das Motiv der Op-

ferung im Vordergrund steht, spricht die jüdische Auslegetradition von der Ake-

dah, der Bindung an eine Form der Verantwortlichkeit gegenüber Gott, was es 

                                                           

64  Ebd., 354. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 125 

noch genauer zu beleuchten gilt. Kierkegaards Interpretation des Opfers hängt 
mit einer Opferhaltung zusammen, die historisch bedingt ist. Er möchte eine 
vernünftelnde Maske des Christentums opfern, um den wahren Charakter des 
Religiösen wieder zu holen oder zu wiederholen… Da zeigt sich nochmals die 
gemeinsame Schnittstelle zwischen jüdischer Ethik und dem existenziellen An-
satz Kierkegaards: In der Aufforderung Gottes an Abraham spiegelt sich ein 
Konzept von Personalität, das unvertretbar ist und von einer geheimnisvollen 
Einzigartigkeit lebt. Abrahams Situation kann weder nivelliert noch neutralisiert 
werden. Derrida unterscheidet ganz im Sinne Kierkegaards zwischen Rolle und 
Person und trifft damit einen zeitlosen Nerv der Zeit, die Einzigartigkeit in ver-
schiedensten Masken simuliert und das Geheimnis variantenreich ästhetisiert, 
indem Mechanismen der Entschleierung, des Zur-Schau-Stellens und der Neu-
gierde spielen. Bezieht man dies auf Kierkegaards Lebensstadien, so verbleiben 
der Ästhetiker und der Ethiker in Rollen, während es nur dem religiösen Men-
schen gelingt, Person zu werden. Konstitutiv für das religiöse Geheimnis ist die 
Unantastbarkeit, was notwendigerweise mit Heiligkeit in Verbindung steht und 
im zweiten Teil näher unter dem Begriff von Kiddusch Haschem (Heiligung des 
göttlichen Namens) beleuchtet werden soll: „Das echte Mysterium muß mysteri-
ös bleiben, und wir dürfen uns ihm nur annähern, wenn wir es sein lassen, was es 
ist: verschleiert, entzogen, mysteriös.“65  

Die Geste der Sorgfalt und Behutsamkeit gegenüber dem ganz Anderen be-
deutet als Denkfigur, dass es darum geht, sich dem Geheimnis anzunähern, ohne 
es identifizieren zu wollen. Der Ausdruck Korban unterstreicht diese Geste, 
durch die in ihm angelegte hebräische Bedeutung der Annäherung. Das Geheim-
nis fordert den Menschen auf, sich dem Heiligen anzunähern, ohne es er- und 
begreifen zu wollen, was es zerstören würde. Die unendliche Verantwortung 
bindet Abraham an das Geheimnis, das mit Schweigen einher geht oder mindes-
tens mit einer gewissen Lakonik. Gerade darin liegt die jüdische Erfahrung des 
verborgenen und geheimen Gottes, der nur als Spur der Schrift lesbar, aber nicht 
leibhaftig fassbar ist. In diesem Kontext vergegenwärtigen wir uns nochmals He-
gels Ausführung zu Pompejus, der ins Innerste des Tempels vordrang und ent-
täuscht war, nichts zu sehen, was sich ihm da (re)präsentiert – und offenbart hät-
te. Die Offenbarung folgt dabei einer Identitätslogik, die sich mit Geist identifi-
zieren lässt. Dieser Voyeurismus, der die Wahrheit nackt sehen will, was sogar 
das erotische Element dem platonischen Eros austreibt, wird durch einen Satz 
Derridas aufgedeckt, der sich als Tautologie verkleidet, um aber insgeheim eine 

                                                           

65  Ebd., 365. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Art Schibboleth zu sein: „Tout autre est tout autre“66 lautet die Formel, die so 
deutsch und idealistisch anklingt wie Fichtes Ich = Ich, sich aber vermeintlich 
tautologisch auf den Anderen beziehend. Der Identität wird ein Spiel der Diffe-
renz entgegengesetzt, bei dem jeder andere nicht nur jeder andere ist, sondern: 
ganz anders. So verschiebt sich insgeheim die Logik zum Primaten der Ethik, die 
im ausgeführten Sinne unendlicher Verantwortung gleichzeitig das Wesen der 
Religion ausmacht, indem der Mensch sich nicht nur dem ganz Anderem, Gott 
gegenüber, zu verantworten hat, sondern jedem anderen, insbesondere den Men-
schen gegenüber. Ethik wird dabei als eine Beziehung zum Anderen hin fundiert, 
ohne der Vernunft eine absolute Autonomie einzuräumen. 

Doch genau diese Verschiebung gilt es in der Gegenüberstellung zwischen 
Kierkegaard und jüdischem Denken im Auge zu behalten, um bei genannten 
Schnittstellen entscheidende Differenzen herauszuarbeiten, welche die Begriffe 
der Ethik und Religion betreffen. Die entscheidende Schlüsselstelle liegt in 
Kierkegaards Schlusszeilen von Furcht und Zittern, in denen er in Anlehnung an 
Matthäus 6,6 eine evangelische Sichtweise Gottes vertritt, der in das Verborgene 
des Menschen sieht. Eine entscheidende Spur wird dabei von Derrida gewiesen, 
indem er Kierkegaards Kategorie des Geheimnisses und der damit verbundenen 
Verantwortung an einem Denken lokalisiert, das seinen Ort im Visuellen hat:  

 
Ins Verborgene sehen. Was kann das heißen? Noch bevor wir darin ein Zitat aus dem 

Evangelium des Matthäus erkennen (videre in abscondito, en tō kryptō blepein), stellen 

wir fest, daß das Eindringen ins Geheimnis, ins Verborgene dem Blick, dem Sehen, der 

Beobachtung anvertraut wird – eher als dem Hören, dem Riechen oder dem Tasten. Man 

könnte sich ein verborgenes Geheimnis vorstellen, das sich weder verfestigen noch durch-

queren läßt, sich also als Verborgenes oder Geheimnis allein dem Hören freigibt oder sich 

öffnet oder, indem es sich berühren, fühlen läßt, und zwar gerade, weil es dem Blick sich 

entzieht oder weil es unsichtbar ist – oder noch, weil das, was in ihm sichtbar ist, das Ver-

borgene, das nicht sichtbar ist, verborgen hält.67 

 
Gott als das ganz Andere überschreitet einerseits das Sehen und begründet das 
mysterium tremendum, andererseits sieht er ins Verborgene, was einen Begriff 
der Unsichtbarkeit generiert, der in der Ordnung des Blickes bleibt und die Per-
son in Unruhe versetzt bzw. sie fürchten und zittern lässt, was das dialektische 
Umschlagen einer rationalen in eine irrationale Ordnung erahnen lässt. Wird die-
ser dialektische Umschlag als Polarität zwischen Natürlich- und Übernatürlich-

                                                           

66  Ebd., 408. 

67  Ebd., 414f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 127 

keit gedacht, haftet dem Übernatürlichen ein metaphysisch-entweltlichter Ge-
schmack an, der existenziell und aber auch irrationalistisch geprägt ist. Als prob-
lematische Ableitung daraus ergibt sich der existenzielle Brennpunkt bei Kier-
kegaard: Die Innerlichkeit, die mit dem Blick nach innen sich um das Innerste 
sorgt und in dieser ängstlichen Selbstsorge Wahrheit als subjektive Wahrheit 
proklamiert. Als ein beredtes – paradoxes – Schweigen68, das wagemutig alles 
auf eine Karte setzt, dass Gott ins Verborgene sieht und ein entsprechendes Ver-
hältnis in Kierkegaards Schlusssatz begründet: „Entweder gibt es ein Paradox, 
daß der Einzelne als der Einzelne in einem absoluten Verhältnis zum Absoluten 
steht, oder Abraham ist verloren.“69 Dass der Mensch in das Innerste seiner 
Selbst nicht sieht, hängt mit einem christlich geprägten Sündenverständnis zu-
sammen: Mit einer Sünde, die den Menschen a priori – oder vererbt – in einer 
ungewissen Intransparenz belässt, die es glaubend bzw. in den Glauben sprin-
gend aufzulösen gilt. Der existenzielle Drang nach Freiheit als Überwindung des 
oder Befreiung vom Paradox verbindet sich mit der schweigend-verinnerlichen-
den Erwartung nach Erlösung durch die Gnade Gottes. In dieser Selbstverket-
tung klingt die dämonische Qualität als eine Art irrationaler Selbstbefangenheit 
an, die das paradoxe Schweigen gleichsam zu einem dämonischen Schweigen 
macht, in welchem der Mensch fundamental von Furcht und Zittern gezeichnet 
ist, in einer verengten Selbstsorge bzw. in einer Überfokussierung auf die Got-
tesbeziehung70, bei der jede innere Regung zwischen Gnade und Freiheit bedeut-
sam sein könnte. Dabei droht die Welt zu verschwinden oder zur Innenwelt zu 
schrumpfen. – Bei dieser Schrumpfung wird Isaak so verinnerlicht, dass das Op-
fer präfigurativ auf den Opfertod von Jesus hinzuweisen scheint. Das Thema der 
Freiheit ist dem Judentum entlehnt, um es im entscheidenden Moment als ein 

                                                           

68  Diese verinnerlichende religiös-existenzielle Dimension greift Guardini ebenfalls auf 

und erscheint wie ein Kommentar zu Johannes de Silentio: „Das echte Schweigen be-

deutet nicht das bloße Negativum, daß nicht gesprochen werde, sondern ein lebendi-

ges Verhalten; eine in sich schwingende Bewegtheit des inneren Lebens, in welcher 

dieses seiner selbst mächtig wird. Erst aus dieser bewegten Ruhe kommt dem Wort 

jene stille Kraft, die es voll macht. Darüber hinaus ist das Schweigen ein Offenwerden 

vor der Sinngestalt, die sich dem inneren [Hervorhebungen von R. B.] Blick darbie-

tet.“ (Guardini, Religiöse Erfahrung und Glaube, 80f.) 

69  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 112. 

70  Vgl. dazu Beyrich, Ist Glauben wiederholbar?, 165: „Denn Derridas Interpretation der 

Verantwortung läuft daraus hinaus, daß er das Verhältnis zu jedem und jeder ‚ande-

ren‘ in den Kategorien beschreibt, die Kierkegaard allein der Gottesbeziehung, d.h. 

der Beziehung zu dem ‚ganz Anderen‘ vorbehalten hatte.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Christentum zu scheiden, das den Zugang zur Überwelt Gottes nur durch Gnade 
vorsieht. – Dies vollzieht sich durch die Vor-Sehung einer göttlichen Instanz, die 
ins Verborgene sieht. Mit Max Brod ist dieser Begriff der Unsichtbarkeit in den 
Rahmen der jüdischen Tradition zu übersetzen. Es gilt nun die Bewegung des 
Über-Setzens so zu vollziehen, dass eine Ordnung des verstehenden Hörens hör-
bar wird, bei der sich die Verantwortung an ein jüdisches Konzept der Personali-
tät bindet, ohne dass die Vernunft Gefahr läuft, sich zu opfern bzw. dialektisch 
umzuschlagen. Diese Übersetzung hat seinen Ausgangspunkt in der Existenzphi-
losophie Kierkegaards, die sich mit einer hier entwickelten antiphilosophischen 
Denkbewegung und Rhetorik von der traditionellen Philosophie verabschiedet. 
Dieser Abschied birgt einen Aufbruch in Richtung Gottes, der im Sinne Derridas 
als A-dieu gedeutet werden kann: Zu Gott sich hinwendend. Dies bedeutet, dass 
der existenzielle Ausgangspunkt in Richtung einer dialogischen Philosophie71 
aufbricht, bei welcher der Mensch Gott sucht. 

 
 

                                                           

71  Vgl. dazu Bergman, Dialogical Philosophy: From Kierkegaard to Buber, 2: „The phi-

losophy of dialogue which we will discuss in this lectures is not the same as ‚existen-

tialism,‘ since not every existential philosophy stresses the dialogical factor; however, 

the two schools are identical with respect to the position of the individual within the 

philosophical system.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 129 

4.2  MAX BROD: BINDUNG DER VERANTWORTUNG 
 

„Es gibt aber eine große Gemeinschaft der Geister, die aus sich 

selbst heraus, ohne dogmatische Brücke, ohne Wissen um den 

Sachverhalt und ganz ferne jeder Absicht, ja vielleicht diese 

Nachbarschaft aus vollem Herzen verabscheuend, – dem innern 

Wesen des Judentums nahekommen. Das sind die großen Lie-

benden. – Denn das Wesen der großen Liebe ist ,Diesseits-

wunder‘ in seiner kühnsten reinsten Form. Zwei große Liebende, 

Christen allerersten Ranges, sind in ihrem Erlebnis der jüdischen 

Einstellung zur Welt benachbart, […]: Dante und Kierkegaard.“ 
MAX BROD, HEIDENTUM, CHRISTENTUM, JUDENTUM 

 

4.2.1  Der dialogische Umbruch oder: Das edle Unglück 
 
Das Augenmerk dieses Durchgangs gilt dem akustisch geprägten Paradox bered-
ten Schweigens, welches religiös motiviert – durch Gen. 22 – sich bei Kier-
kegaard durch Johannes de Silentio indirekt mitteilt. In dieser Gebrochenheit 
wird ein wahlverwandtes Verhältnis zu Kierkegaard angedeutet. Dabei spielt das 
entfaltete Motiv beredten Schweigens insofern eine Rolle, als es bei Brod in sei-
ner Paradoxie einerseits wie ein Zauber wirkt und andererseits sein Philosophie-
verständnis als ein existenzielles ausweist, indem der Reibung eine zentrale Rol-
le zukommt. Die Reibung impliziert einen Denkwiderstand, der das Denken mo-
tiviert. Aus dieser Perspektive kann Brods Nachdenken als ein hochambivalentes 
Einschreibeverfahren verstanden werden, bei dem Brod gleichzeitig gehemmt 
und inspiriert wird, indem er auf der biographischen Ebene gleichzeitig seine ei-
genen verschütteten jüdischen Wurzeln wieder entdeckt und dabei sein neu ent-
decktes Judentum behaupten muss. Insofern verbindet sich die Wahlverwandt-
schaft mit einer Selbstbehauptung, bei der Kierkegaard in seiner Nähe zum Ju-
dentum erkannt, aber gleichzeitig auf Distanz gehalten wird. Nichtsdestotrotz 
oder besser: gerade deshalb ergibt sich eine spannungsvolle dialogische Situati-
on, deren Zwischenräume als dialogische Philosophie nun ausgelotet werden. 

Brod setzt mit einer elementaren Unterscheidung zwischen Heiden-, Chris-
ten- und Judentum ein, um grundlegende Verhaltensweisen auszudifferenzieren, 
die das Verhältnis zwischen sichtbarer Welt und göttlicher Überwelt betreffen: 
Während das Heidentum von der Idee der Diesseitsfortsetzung lebt, steht das 
Christentum unter der Idee der Diesseitsverneinung. Dies bedeutet, dass im 
Griechentum die natürlichen Kräfte, Werke und Triebe überhöht, während diese 
im Christentum verneint werden, da die Triebe zur apriorisch sündhaften Natur 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

des Menschen gehören. Der Zugang zur göttlichen Überwelt geschieht durch ei-
ne Erhöhung, die ausschließlich in der Gnade Gottes liegt, die sich in der protes-
tantischen Variante mit dem ausschließlichen Glauben an den Opfertod Christus 
verbindet. Beim Katholizismus gesellen sich die Sakramente dazu. Dem Juden-
tum kommt eine komplexe Zwischenstellung zu, welche weder das Diesseits ra-
dikal bejaht noch verneint, sondern von einem Begriff von Welt ausgeht, der dy-
namisch mit der Dimension des Wunders verschränkt ist:  

 
Die sichtbare Welt ist dem Juden nicht Schauplatz eines einzig-einmaligen Wunders, einer 

vor zwei Jahrtausenden ein für allemal vollbrachten Heilstat, – sie bietet sich vielmehr 

immer und in gar nicht vorhersehbaren Richtungen dem Wunder an, wiewohl solche Be-

gegnungen natürlich nur als äußerst seltene Ausnahmefälle (die „36 Gerechten“ jedes 

Zeitalters!), nicht in pantheistischem Dusel als Lauf der Alltagswelt zu denken sind. […] 

Überall schlummern „Funken der Gottheit“, nicht nur in „sakramentalen“ Handlungen, 

sondern auch in unsern ganz vernunftmäßigen oder rein vitalen Funktionen, im Studium, 

im Händewaschen, im Essen usf. (der Möglichkeit nach!), selbst in der Sünde, wie ein tie-

fer Satz des Rabbi Akiba lehrt.72 

 
Diese Ausführung verdeutlicht, dass der Weg zum Unsichtbaren nicht mittels der 
Methode der Diesseitsverneinung bzw. Weltabsonderung beschritten wird, son-
dern sich als Empfänglichkeit der Dimension des Wunders versteht, das in die 
Welt einbrechen kann, so dass Sein nicht bloß ist, sondern geschieht. Um diesen 
Dynamismus hervorzuheben, greift Brod auf Versatzstücke jüdischer Tradition 
zurück. Dabei spielt einerseits die Kabbala eine zentrale Rolle, die von einer 
nicht abgeschlossenen Schöpfung ausgeht, da sich beim Akt der Schöpfung Gott 
selbst so entäußert hat, dass sich ein Teil von ihm im Exil befindet. Diese Teile 
bezeichnet Brod als Funken der Gottheit. Im kabbalistischen Weltverständnis ar-
beitet der Mensch als Partner der Schöpfung mit am Ein- und Versammeln die-
ser Teile, was als Tikkun Olam bezeichnet wird: Die Schöpfung soll wieder ganz 
werden. Anteil daran haben sakrale und vermeintlich säkulare Handlungen, weil 
in ihnen die Welt geheiligt wird. Durch die Heiligung werden die Funken ge-
weckt oder eben versammelt. Der zweite gewichtige Teil jüdischer Tradition, auf 
den Brod zurückgreift, bildet der Talmud, der in seiner Kodifikation alle Le-
bensbereiche durchdringt und die logisch-polare Ordnungsstruktur zwischen Sä-
kularität und Heiligkeit unterwandert, indem jeder weltliche Bereich geheiligt 

                                                           

72  Ebd., 18f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 131 

wird73. Um auf die Wegmetaphorik zurückzukommen, ist Subversion die Me-
thode, um sich auf den Weg zum Unsichtbaren zu machen, das in die Welt ein-
brechen kann und das existenzielle Paradigma mit dem dialogischen Element ei-
ner Begegnung verbindet, die selten geschieht, aber in jedem Augenblick mög-
lich ist. Dies geschieht im Diesseitswunder. In dieser Art der Subversion bekun-
det sich das beredte Schweigen als ein Überschreiten der logischen Grenzen, in-
dem diese verwischt werden. Die Grenzverwischung ist jedoch nicht in einem 
diffusen Sinne zu verstehen, sondern beruht auf einer Dynamik der Welt, die 
durch eine sich ständig aktualisierende Schöpfung existiert und die einen dyna-
mischen Freiheitsbegriff begründet. Diese Denk- und Sprachbewegung spiegelt 
sich auch als Bewegung des Textes, dessen Unschärfen sich spannungsvoll auf 
einen Brennpunkt zubewegen; auf den Punkt, in dem die Funken versammelt 
werden: 

 
Und nicht auf rationale Art sind diese beiden Welten, die der Zeitlichkeit und die des 

Wunders, nebeneinander- oder gar gegenübergestellt, – sondern aus dem innersten Her-

zen, aus der Struktur des Werkes quillt es dunkel herauf, was dem Judentum seine unver-

gleichliche Eigenart, seine noch durchaus unausgeschöpfte Bedeutung für die Menschheit 

gibt: diese zauberhaft undurchdringliche Verflechtung von weltentrückter Weisheit 

(Hagada) und weisester Weltlichkeit (Halacha), von Poesie und Tat, Mythe und Praxis, – 

Verflechtung von unvorstellbarer Dichtigkeit für den, der den Talmud nicht studiert, nicht 

gründlich studiert hat, – Verflechtung oft bis in denselben Satz, ja in dieselbe Silbe hin-

ein...74 

 
Brod schreibt um den unerschöpflichen Quellpunkt herum, wobei die Schöpfung 
umschrieben wird. Umschreibung: Ein schillernder Ausdruck, der in seiner 
Mehrdeutigkeit andeuten soll, dass die Schöpfung umkreist wird, um sich ihr 

                                                           

73  Dies zeigt sich darin, dass es sogar einen Segenspruch gibt, den man nach dem Gang 

auf die Toilette spricht, um diese Verrichtung zu heiligen: , אלוקנו מלך העולם 'ברוך אתה ה

שאם , גלוי וידעה לפני כסא כבודך .חלולים חלולים, וברא בו נקבים נקבים, אשר יצר את האדם בחכמה

 רופא כל בשר, ברוך אתה ה. אי אפשר להתקים ולעמד לפניך, או יסתם אחד מהם, יפתח אחד מהם
 Gelobt seist Du, Ewiger, unser Gott, König der Welt, der den Menschen  .ומפליא לעשות

mit Weisheit geformt und an ihm viele Öffnungen und viele Höhlungen erschaffen hat. 

Es ist vor dem Thron Deiner Herrlichkeit offenbar und bekannt, dass, wenn eine von 

ihnen sich öffnet oder eine von ihnen sich schliessen würde, es nicht möglich wäre zu 

existieren und vor Dir zu stehen. Gelobt seist Du, Ewiger, der alles Fleisch heilt und 

wunderbar wirkt (Siddur Schma Kolenu, 22f.). 
74  Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, 19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

durch Wiederholung anzunähern. Der Talmud als Quellentext wird zu einem 
quellenden Text, in dem Narration und Gesetz sich verflechten. Das Narrative 
der Hagada ist auf das Gesetz der Halacha bezogen. Sie suchen und durchdrin-
gen aneinander, so dass sie die Elemente gegenseitig einschreiben und sich um-
schreiben. Das sich wiederholende Leitmotiv bildet die Verflechtung, die die 
Elemente so versammelt, dass sie sich verdichten und ganz werden. – Die 
Schöpfung wird quasi umschrieben oder im beredten Schweigen paraphrasiert, 
so dass der Text in seiner spielenden poetologischen Bewegung dem Geheimnis 
eine Textur verleiht, indem das Heilige das Leben webt, als Ruach bewegter 
Geist ist und Geist bewegt. Dies bildet dann das Pendant zur dialektischen Lyrik 
Kierkegaards, indem Halacha und Hagada verschmelzen und die Welt in ihrer 
weltentrückten Weisheit und weisester Weltlichkeit geheiligt wird – durch ein 
Flechten bis in den Buchstaben hinein. Darin ist eine Poetologie angelegt, durch 
welche Glauben und Wissen miteinander im Geiste des poetologischen Vorspiels 
verflochten werden, was Brod in seinem späteren religionsphilosophischen Werk 
Diesseits und Jenseits wie folgt beschreibt: 
 
Selbstverständlich muß das Paradoxon des Glaubens immer ein Paradoxon und letzten 

Endes der Vernunft unfaßbar bleiben. Die Vernunft tastet sich gleichsam an einem Faden 

weiter; plötzlich merkt sie einen Knoten – das Paradoxon –, hier kann sie an den Faden di-

rekt nicht mehr heran – wohl aber kann sie verstehen, warum gerade an dieser Stelle und 

an keiner andern der Faden einen Knoten hat, ja ihn haben muß – und über das unzugäng-

liche Innere des Knotens wird sie sich in dem Grade reifere Vorstellungen machen, in dem 

sie die Struktur des Fadens selbst besser und besser erkennt. So etwa kann der lose, aber 

doch nicht völlig zu negierende Zusammenhang zwischen Glauben und Wissen verbild-

licht werden.75 

 
Diese Einschreibung verwebt sich mit der existenziellen Bewegung der Eingra-
bung im Sinne des willentlichen Strebens zum Unendlichen: Der Mensch sucht 
Gott. Dieses Streben liegt im Machtbereich des Menschen, nicht aber das 
Durchbrechen des göttlichen Geistes, das nun in einem sehr spezifischen Sinne 
als Dialogos verstanden werden kann: Die bewusstseinsmäßige fundierte Inten-
tionalität wird durch das Andere aufgebrochen, so dass sich das bloß Existenziel-
le zum dialogischen Ereignis verwandeln kann. Diese Verschränkung zwischen 
existenzieller Ausrichtung und dialogisch sich ereigneter Religiosität bezeichnet 
Brod als edles Unglück, welches er vom unedlen Unglück absetzt. Mit dieser 
Unterscheidung soll gleichzeitig die Wahlverwandtschaft zu Kierkegaard als ein 

                                                           

75  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd.2, 282f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 133 

sich anziehendes und abstoßendes Kräftefeld entwickelt werden. Ausgangspunkt 
von Brods Definition bildet der Zusammenprall zwischen Endlichkeit und Un-
endlichkeit: 

 
Der Mensch steht als ein körperliches, also durchaus endliches, und seelisches, also meist 

endliches, nur in ekstatischen Ausnahmeminuten unendliches Wesen dem Unendlichen 

gegenüber. Dies ist sein tiefster Schmerz, sein durchaus unabwendbares Unglück. Immer 

wieder seine Grenze fühlen, die Wandelbarkeit des Herzens, den Verfall des Leibes, die 

Abhängigkeit der höchsten Funktionen von den niedrigsten, das Ermatten im Auf-

schwung, die Lüge im aufrichtigen Versuch der Ehrlichkeit, – das ist der Orgelpunkt aller 

menschlichen Melodie.76 

 
Das Ekstatische bedeutet, dass der Mensch herausstehen kann. Das Herausstehen 
wird oft als ein entscheidendes Kriterium des Existenzialismus bewertet. In An-
lehnung an Brod würde ich den Bereich des Existenziellen als notwendige, aber 
nicht hinreichende Bedingung kennzeichnen, die durch die Leidenschaftlichkeit 
des Willens charakterisiert werden kann. Die zweite Bedingung ist in der Trans-
zendenz Gottes eingeschrieben, zu der sich der Mensch vorgräbt. Das Edle speist 
sich aus dem unmittelbaren Bewusstwerden des Unendlichen, wobei der Mensch 
aus dem natürlichen Geflecht seiner Existenz kurz heraustritt. Dieses Heraustre-
ten impliziert eine Überschreitung, bei der die kausale Struktur der Natur nicht 
verleugnet, aber kurzzeitig entscheidend auf eine Art und Weise erweitert wird77, 
wodurch die Natur (der Vernunft) als letzte Referenz in Frage gestellt, aber nicht 
suspendiert wird. Das Unglück weiß von der notwendigen conditio humana, der 
irdisch-kausalen Bedingtheit. Auf der anderen Seite lässt sich das damit verbun-
dene Glück nicht intendieren. In diesem Sinne wird Brods und Kierkegaards 

                                                           

76  Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, Bd. 1, 28. 

77  Eine starke Verbindung zu dieser Thematik findet sich in Diesseits, Jenseits, Bd. 2, 

170f.: „Die reine Vollkommenheit muss in etwas erscheinen – und als etwas. In et-

was: denn sie taucht ja inmitten der Ereignisse im Zeitablauf auf, aus denen sie sich 

allerdings heraushebt. Aber zunächst leuchtet sie in ihnen auf – als eine besondere Si-

tuation, die das Letzte unserer Existenz enthüllt – […]. Und kaum hat man die Voll-

kommenheit inmitten ihrer Hüllen und aus ihnen hervor erlugt, schlüpft sie schon 

wieder in neue Hüllen hinüber, in die der Deutung. Sie huscht nur eben vorbei – aus 

einem Kleid ins andere. Deshalb sagten wir, dass sie uns in etwas, ihr eigentlich 

Fremdem, Materiellem erscheint – und dann sofort als etwas, als etwas anderes, nicht 

als das, was sie ist. Es geht das alles so zu (und mit Recht), als könne unser Auge den 

nackten Glanz nicht ertragen.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Distanz zum griechisch-eudaimonistischen Ansatz deutlich, bei welchem der 
Geist zum Guten geformt werden kann, indem er sich in sein Element versenkt 
bzw. im Logos versinkt: Im ordnenden Wort, das die Ordnung der Welt als 
Kosmos erkennt und Wirklichkeit dabei ontologisch durch die Übereinstimmung 
zwischen Denken und Sein verbürgt. Das Schöpferische reduziert sich dabei auf 
das Ordnung schaffen. Dieses Projekt nennt sich traditionelle Metaphysik, bei 
dem der Geist das Gute formt, indem er es vor sein Auge projiziert. Dieses Bild-
nis nennt sich Idee78. Für Brod bildet das edle Unglück keine logische Kategorie, 
sondern entspringt aus der Verschränkung zwischen Endlichkeit und Unendlich-
keit, in die der Mensch existenziell und nicht logisch involviert ist, um dia-
logisch zu werden, was nur in der Annäherung als Aufbruch zu Gott möglich ist 
und sich so auch auf Kierkegaard beziehen lässt: „Kierkegaard, der fühlt, dass er 
nur durch Leiden, durch einsam in sich verschlossenes Leiden, durch ‚Furcht 
und Zittern‘ der Gottheit nahekommen kann“.79 Der Mensch schafft Wirklichkeit 
im Bezogensein auf Gott, das in der Gottesnähe kulminiert; in jener brüchigen 
Dimension, die wir mit Soloveitchik als Zelem Elokim charakterisiert haben.  

Die Gedankenfigur des Bruchs bildet letztendlich das entscheidende Leitmo-
tiv in Brods Denken, das von einer Doppelbewegung geprägt ist: Der Aufbruch 
des Menschen ist auf geheimnisvolle Art und Weise auf den Einbruch Gottes be-
zogen. An den Bruchlinien steht einerseits die Notwendigkeit der Natur, die von 
Kausalität geprägt wird. Andererseits kann der Mensch aus dieser Kausalität (das 
Unglück) durch schöpferische Freiheit (edel) ausbrechen. In Diesseits und Jen-

seits hat Brod den Bruch des edlen Unglücks auf der Folie der Schöpfung noch 
akzentuiert:  

 
Im Menschen ist, so weit uns bekannt, zum erstenmal auf der Stufenordnung der Wesen 

innerhalb der Schöpfung, innerhalb all der Millionen von Jahresepochen und Lichtjahrent-

fernungen, die unsere Wissenschaft erschließt, ein ganz anderes, sittliches Gesetz verkör-

pert, das Gesetz, dem zufolge der Stärkere zugunsten des Schwächeren verzichten kann. 

                                                           

78  Im Psalm 115 wird dieses Motiv in Abgrenzung zum Polytheismus ausgedrückt, um 

vor dessen anthropomorphen Projektionsstruktur zu warnen:  םיעיני, פה להם ולא ידברו 
לא , יהלכו רגלהם ולא, ידיהם ולא ימישון .אף להם ולא יריחון, ם להם ולא ישמעויאזני .להם ולא יראו

.כל אשר בטח בהם, כמוהם יהיו עשיהם. יהגו בגרונם  Einen Mund haben sie und reden nicht, 

Augen und sehen nicht. Ohren und hören nicht, eine Nase und riechen nicht; Haben 

Hände und tasten nicht, Füssen und gehen nicht. Sie geben keinen Laut mit ihrer Keh-

le. Ihnen gleich werden ihre Verfertiger, Jeglicher, der ihnen vertraut (Siddur Schma 

Kolenu, 558f.). 

79  Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, Bd. 1, 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 135 

Dieses Gesetz ist es, das ich das „Lichtlein“ oder das „geistige Prinzip“ nenne. Nach dem 

Textwort in einer Sinfonie von Gustav Mahler, die das „Lichtlein“, das „Urlicht“ besingt. 

[…] Wir wollen die manchmal, heute noch in sehr isolierten Fällen, im Menschen auftre-

tende Durchbrechung der Kausalitätsstruktur (da wir dieses Grundprinzip sehr häufig an-

rufen werden) mit der Abkürzung DSC (diruptio structurae causarum) bezeichnen.80 

 
Die Durchbrechung der Kausalstruktur überschreitet die Notwendigkeit als ein 
ethisch motiviertes Anfangen. Dieses zündende Initium schreitet fort, indem Gott 
auf der höchsten Stufe einschreitet, was als Gottesgnade bezeichnet werden 
kann. Oder: Als Abrahams Erlebnis der Transzendenz im Sinne der diruptio 

structurae causarum. 

 

4.2.2  Zwischen Freiheit und Gnade 
 
Bei dieser Brechung ist ein übernatürlicher Gnadenakt Gottes wirksam und 
Wirklichkeit stiftend. Der Akt der Gnade ist bei Kierkegaard und Brod zentral, 
da dadurch – griechisch ausgedrückt – Metaphysik im Sinne einer Neuschrei-
bung vorliegt, indem Gott als echte Transzendenz wirkt. Unecht würde in diesem 
Kontext eine bloße Projektion des Geistes meinen, der sich platonisch gedeutet, 
einer Idee, nicht aber Gott annähert. Der entscheidende Unterschied besteht da-
rin, dass Platon die Idee mit dem geistigen Auge identifiziert, bei dem das Ideal 
einer Angleichung vorliegt, während bei Brod und Kierkegaard der Prozess der 
Annäherung an das Andere im Vordergrund ist. Zwischen Brod und Kierkegaard 
gilt es den unterschiedlichen Stellenwert der Gnade zu beleuchten. Kierkegaards 
Annäherung ist von Furcht und Zittern geprägt, einer Haltung, die ausschliess-
lich auf die Gnade Gottes setzt, und so die Beziehung zwischen Gott und 
Mensch als einseitig betrachtet werden kann, weil Gott als das ganz Andere gilt. 
Gott als ganz Anderer verbürgt zwar die Echtheit des Begriffs der Transzendenz, 
gibt aber dem Menschen in der Immanenz wenig Spielraum, was sich in Kier-
kegaards Paradigma des Absurden bestätigt: Der existenziell am Paradox leiden-
de Mensch – exemplarisch der Glaubensritter Abraham – wird erlöst bzw. von 
der Immanenz befreit. Bei Brod hingegen wirkt der Mensch in der Immanenz 
durch seine Freiheit, Funken zu sammeln und zu schlagen. Der Mensch ist als 
Partner der Schöpfung in Freiheit tätig und gleichzeitig empfänglich für die 
Gnade Gottes. Das edle Unglück reibt sich an der Immanenz, was sich als ein-
grabende Bewegung in Richtung Transzendenz versteht und zum wirklichen 
Fundament des Dialogs zwischen Mensch und Gott gehört.  

                                                           

80  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 18, 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Diese Reibung bildet ebenfalls das Leitmotiv im Denken vom Felix Weltsch, 
der dem engeren Prager Kreis angehörte und im regen Austausch mit Brod stand. 
Ein zentrales Werk besitzt den programmatischen Titel Gnade und Freiheit. 

Weltsch gelingt es dabei, das Wesen des Geistes so zu akzentuieren, dass sich 
sein Wehen in der von Brod beschriebenen oszillierenden Verschränkung in er-
hellenden Worten bekundet und zum Entwickelten als Kommentar fruchtbar 
gemacht werden soll: 

 
Der Mensch kann nur durch Ungewöhnliches erlöst werden. Dieses Übernatürliche findet 

aber im menschlichen geistigen Ich statt. Die freien sittlichen Entscheidungen des Men-

schen haben diese übernatürliche Wirkung, die wir aus diesem Grunde magisch nennen. 

Diese sittlichen Taten des Menschen sind nicht selbst absolut, aber sie bedeuten etwas für 

das Absolute; sie sind nicht selbst Gott, aber sie bedeuten etwas für Gott; sie haben auch 

vor Gott Wert und sind auch für Gott unersetzbar. Neben dem fertigen Gott der Gnadenre-

ligion steht hier der werdende, sich entwickelnde Gott.81 

 
Hier liegt der Akzent auf der Freiheit des Menschen, welche die verflechtend-
schöpferische Qualität hervorhebt, die mit einem Aspekt des Göttlichen korre-
liert: Mit der Schöpfung, bei welcher Gott selbst als mit der Welt verflochten 
aufgefasst wird. Die Ethik steht dabei nicht für eine selbstreferenzielle Autono-
mie der Vernunft, sondern sie selbst ist mit dem Religiösen so verflochten, dass 
sie im Weltlichen wirkt und gleichzeitig und sich dabei auf Überweltliches bin-
dend bezieht und dabei etwas für Gott bedeutet. In diesem bindenden Bezug liegt 
das Magische, das dem Profanen nicht entgegengesetzt ist, sondern hinüberglei-
tet. Das Natürliche gleitet sich verwandelnd ins Übernatürliche, welches in rei-
ner Form in seiner Einheit und Einzigkeit unnahbar und nicht verstehbar, bzw. 
absolut vollkommen ist82. Dieser Aspekt des Göttlichen weist über die Schöp-

                                                           

81  Weltsch, Gnade und Freiheit, 44. 

82  Vgl. dazu auch Friedrich Thieberger, bei dem die beschriebene Magie von Weltsch 

mit einer Denkbewegung und Poetologie in Verbindung gebracht werden kann, die 

sich durch den schwebenden Charakter umschreiben lässt: „Das ‚Wort‘, auch das 

menschliche, galt in der antiken Zeit (und gilt in gewissem Sinne noch heute) als eine 

schöpferische Kraft, die dem Stofflichen enthoben ist, weil sie aus dem Geist stammt, 

und dennoch sich mit dem Stofflichen verbindet und in die stoffliche Welt hinein-

wirkt. […] Auch hier haben wir es mit einem schwebenden Begriff zu tun, der Gott in 

seiner unerfaßbaren Vollkommenheit und Ferne beläßt und ihn zugleich in eine fühl-

bare gnädige Nähe zur Welt bringt.“ (Thieberger, Die Glaubensstufen des Judentums, 

176) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 137 

fung hinaus, wobei er als Gnade einbrechen kann – als Momentum edlen Un-
glücks auf der Spur des Diesseitswunders, als „zauberhaft undurchdringliche 
Verflechtung“. 

Die negative Kehrseite besteht in der Gefahr des unedlen Unglücks, was in-
sofern einer (Kierkegaardʼschen) Existenzverfehlung gleichkommt, als der 
Mensch die Dimension der Transzendenz ausblendet und sich in der Immanenz 
verabsolutierend verendlicht. Entsprechende Mechanismen beleuchtet Kierke-
gaard in Die Krankheit zum Tode, indem verschiede Ausformungen der Ver-
zweiflung hergeleitet werden. Verzweiflung gilt dabei als Krankheit des Geistes, 
der sich selber nicht bewusst ist, wobei Verzweiflung untergründig am Werk ist. 
Vordergründiger und nagender sind die Formen der Verzweiflung, bei denen der 
Geist sich selbst verzweifelt abschütteln will, oder sich verzweifelt selbst sein 
will. Die Verzweiflung resultiert aus der Negation der den Geist setzenden In-
stanz, der Transzendenz:  

 
Je geistiger aber die Verzweiflung wird, je mehr die Innerlichkeit eine eigene Welt für 

sich in der Verschlossenheit wird, desto gleichgültiger ist es mit dem Äußerlichen, worun-

ter die Verzweiflung sich verbirgt. […] Diese Verborgenheit ist gerade etwas Geistiges 

und eine von den Sicherheitsvorkehrungen, um sich zu sichern, gleichsam hinter der 

Wirklichkeit ein Eingeschlossenes zu haben, eine Welt ausschließlich für sich selbst, eine 

Welt, in der das verzweifelte Selbst rastlos und tantalisch ist, sich selber zu wollen.83 

 
Unedles und edles Unglück repräsentieren keine logischen Kategorien, sondern 
trennungscharfe Dimensionen der Verendlichung und Verunendlichung, in deren 
Dynamiken der Mensch als Triebgeflecht so verflochten ist, dass er sich darin 
verstricken kann und verzweifelt oder dass er seine Aufgabe als Partner der 
Schöpfung begreift, um sich dem schöpferischen Brennpunkt anzunähern. Dabei 
spielen Gnade und Freiheit eine wesentliche Rolle. Einerseits verfügt der 
Mensch über eine durch sittliche Freiheit verbürgte Wirkungskraft im Bereich 
des Weltlichen, andererseits ist er auf die überweltliche Gnade Gottes angewie-
sen, welche das Wunder initiiert, die sich widersprechenden Dimensionen zu ei-
nen. In der Koinzidenz des Unvereinbaren geschieht das Diesseitswunder, wel-
ches Abraham exemplarisch verkörpert. So widersetzt sich Brod einer klischier-
ten Sichtweise, welche das Judentum auf eine bloß humanistisch-sittliche Idee 
reduziert. 
 

                                                           

83  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

4.2.3  Das Geheimnis der Gottesfurcht 
 

„Alles liegt in der Gewalt des Himmels, nur nicht die Ehrfurcht 

vor dem Himmel.“ 

TALMUD BERACHOT 33B 

 
Für Brod ergibt sich die wahlverwandte Nähe zu Kierkegaard da, wo es um die 
Freilegung des Glaubens-an-sich geht, im Sinne des Diesseitswunders:  

 
Hier stehen nun die Stellen, die für das Wesen des Judentums so unendlich aufschlußreich 

sind und die, wie ich noch darlegen will, im Werk Kierkegaards selbst eigentlich ohne 

richtige Folge bleiben, – denn er wandte sich ja später dem radikalsten Christentum im 

Sinne der Diesseitsverneinung zu. Hier dagegen lebt er ganz im Banne des von Abraham 

herüberstrahlenden „Diesseitswunders“, das wohl keiner so treu erkannt hat wie er.84 

 
Die Ambivalenz beruht darauf, dass Abraham einerseits durch seinen Glauben 
die Endlichkeit zurückgewinnt, worin sich das Diesseitswunder bekundet. Der 
tragische Held der unendlichen Resignation verwandelt sich dabei in den Ritter 
des Glaubens, der durch das Paradox die Endlichkeit zurückgewinnt. Das in die 
Unendlichkeit gesteigerte resignative Moment geht jedoch mit einer Diesseits-
verneinung und Leidensbejahung einher, die das Anderseits beleuchtet: Kier-
kegaard christianisiert Abraham, indem er gleichzeitig seine eigene Leidensge-
schichte auf eine noch zu präzisierende Art und Weise auf ihn projiziert, indem 
er den Bruch mit der anverlobten Regine in den Kontext eines notwendigen Op-
fers stellt, bei dem er selber unendlich resigniert, leidet und von niemandem ver-
standen wird. Und dabei von einer diffusen Hoffnung getrieben, dass eine Wie-
derholung möglich wäre, so dass er mit Regine noch zusammenkommen könnte.  

Auch wenn bei dieser biographistischen Lesart Einwände geltend gemacht 
werden können, ist die Verbindung zu den existenzialistischen Topoi – insbe-
sondere der Kategorie des Einzelnen – unübersehbar. In diesem Kontext könnte 
die Pseudonymie insbesondere in Furcht und Zittern und der Wiederholung so 
gedeutet werden, dass Kierkegaard sein persönliches Erleben maskiert, um die 
darin enthaltene subjektive Bedeutung zu verallgemeinern und entsprechend als 
Paradigma eines spezifischen Denkens auszuweisen. Brod nimmt die Verschrän-
kung zwischen Abraham und Kierkegaards Leben wie folgt vor: 

 

                                                           

84  Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 1, 290. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 139 

Abraham empfängt einen göttlichen Auftrag, der ihn, menschlich gesprochen, zum Mör-

der an seinem Kinde macht. Auch Kierkegaard hörte eine göttliche Stimme in seiner 

Brust; sie sagt ihm, daß er Gott nur in einsamer Schwermut, in Verschlossenheit dienen 

könne, daß es ihm unerlaubt, ja unmöglich sei, auf seinem Wege eine Gefährtin neben sich 

zu dulden. […] Als Stachel bleibt fortan in seinem Denken: daß der göttliche Auftrag, der 

an den einzelnen ergeht, etwas direkt gegen die Pflicht, gegen die Allgemeinheit mensch-

lichen Seins Verstoßendes, ein Verbrechen verlangen kann.85 

 
Ins Existenziell-Dialektische übersetzt bedeutet dies, dass die Subjektivität des 
Ästhetikers durch die allgemeine Pflicht des Ethikers (Ehe) überwunden wird, 
um dieses Allgemeine erneut durch eine höhere Subjektivität aufbrechen zu las-
sen. Der Trieb bricht sich an der Pflicht und diese bricht sich an der Gnade, aus 
der die Kategorie des Einzelnen im Sinne eines sokratisch-maieutischen Existen-
zials hervorgeht. Die Gnade entsteht somit nicht mehr aus der Verflechtung mit 
der Realität, sondern mit der Entflechtung, bei der sie antithetisch dem Trieb ge-
genübersteht: „So wurde für Kierkegaard die Kluft zwischen Gott und dem na-
türlichen Sein immer gewaltiger.“86 Die damit verbundene Gnade ist für Brod in-
sofern suspekt, als die subjektive Gewissheit des göttlichen Auftrags auf Trieb-
verneinung basiert.  

Kierkegaard wagt das Wagnis des Nichtwissbaren, das zur notwendigen Vo-
raussetzung schöpferischer Glaubensinnerlichkeit wird. Ein Glaube, der nur als 
Paradox möglich, motiviert durch den leidenschaftlichen Versuch an diesem 
Glauben festzuhalten, um dadurch in der eigenen Subjektivität erhöht – oder: ge-
rade im privaten Falle Kierkegaard – begnadet zu werden. Es stellt sich nur die 
Frage, ob diese Struktur des Paradoxes, an der es auf einer Art und Weise fest-
zuhalten gilt, dass der von Brod dargelegte Aspekt der Freiheit schrumpft, eine 
Beziehung zu Gott erschaffen oder schöpfen kann. Das Paradox birgt eine 
Denkwiderständigkeit, die zweifelsohne Glauben aktualisiert oder mindestens zu 
einer glaubenden Empfänglichkeit motiviert, was sich im Diesseitswunder kris-
tallisiert. Das Diesseitswunder enthält das paradoxe denkwiderständige Moment, 
das in seiner Gewiss- und Gewusstheit den Halt in der glaubenden Haltung ver-
leiht und die lichtvoll philosophische Begrifflichkeit dämpft bzw. zum Schwei-
gen bringt. Brod kritisiert jedoch zu Recht an Kierkegaards Paradox, dass die da-
rin enthaltene Selbstbehauptung des Diesseits durch die Resignation überlagert 
wird und das Paradox als solches eine (sinnlose) Überbewertung erfährt, die sich 
in der Unwissenschaftlichen Nachschrift noch zuspitzt. Kierkegaard oder genau-

                                                           

85  Ebd., 301f. 

86  Ebd., 314. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

er: Climacus unterscheidet da zwischen zwei Formen der Religiosität A und B, 
wobei sich das Paradox auf problematische Art und Weise potenziert, indem es 
sich von der Immanenz zur Transzendenz klimaxartig verlagert: 

 
Zur Paradoxie aber genügt, wie man bei einiger Nachprüfung erkennt, das, was Kier-

kegaard Religiosität A nennt, – allgemein menschliche, nicht spezifisch christliche Religi-

osität. Natürlich kann man von „genügen“ nur in ganz uneigentlichem Sinne sprechen. 

Denn wenn man in bezug auf Paradoxie sehr anspruchsvoll ist, dann genügt Religiosität A 

nicht und man muß zur spezifisch christlichen Religiosität B (Gott als Mensch in der Zeit) 

übergehen. Dann aber entsteht sofort die Frage, ob dem noch Anspruchsvolleren die Reli-

giosität B unter allen Umständen genügen muß. Im Paradoxen gibt es ja keine Grenze und 

wenn man seine Stärke darin erproben will, daß man nur ja etwas glaubt, was dem Ver-

stand völlig wider den Strich geht, – dann hat die Erfindung freie Bahn.87 

 
Für Brod liegt das Diesseitswunder in der Religiosität A angelegt, die sich im 
Judentum durch eine Verflechtung mit der Weltlichkeit auszeichnet, um in ihr 
und durch sie in den Kontakt zum Unendlichen zu gelangen. Kierkegaards Ver-
lagerung zur Religiosität B bedeutet eine Verschiebung vom reinen Glaubensakt 
zum Glauben an. Die energetisch geladene Denkwiderständigkeit einer endli-
chen Subjektivität, die sich vor dem Unendlichen behauptet, weicht einem 
verobjektivierten Paradox an welches geglaubt wird. In diesem Übergang von A 
nach B unterscheiden sich Judentum und Christentum insofern voneinander, als 
in dem sich distanzierenden an die Herausbildung einer Theologie aufscheint, 
indem das Paradox nun leibhaftig „verstanden“ werden will, indem sich das Pa-
radox wortwörtlich verkörpert hat. Auch wenn Jesus mit den Prädikaten der Un-
sterblichkeit und der Menschlichkeit der syllogistischen Logik von Prämissen 
und Schlussfolgerung widerspricht, so impliziert der Widerspruch eine Distanz 
nehmende Satzung, die zu einem Glaubenssatz zu gerinnen droht88. Dadurch 

                                                           

87  Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 2, 247. 

88  Hier sei nochmals auf die Studie von Bjergsø verwiesen, der diese Einschätzung ei-

nerseits mit Bezug auf Climacus teilt, ihr andererseits aber auch ein Korrektiv unter-

legt: „Aber trotz dieses exlizit christlichen Gottesbegriffs fehlt hier der Gedanke des 

lebendigen dreieinigen Gottes. Es bleibt bei einem minimalistischen Gottesbegriff: 

Christus ist der Gott in der Zeit, ein Paradox, das sich nicht denken lässt.“ (Bjergsø, 

Kierkegaards deiktische Theologie, 266) Der Paradoxbegriff ist christologisch unter-

bestimmt, solange er im Rahmen einer Relgionstheorie (Climacus) verhaftet bleibt. 

Entscheidend ist eine Religiosität C der Erbaulichkeit, die trinitarisch strukturiert ist: 

Gott ist Schöpfer, tritt als Erlöser Jesus Christus in der Auferstehung dazwischen, um 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 141 

kommt es zu einem Wegsehen von der Religiosität A bzw. zu einer Abstraktion 
von der Immanenz. In Anlehnung an Brod: etwas zu glauben, das sich gegen den 
Verstand richtet, führt den Glauben ad absurdum. Die Diesseitigkeit verliert da-
bei seine referenzielle Kraft – absurderweise – durch das sichtbar gewordene Pa-
radox. Die Religiosität B hat sozusagen unfreiwillig hegelianisch die Religiosität 
A aufgehoben – durch die unendliche Resignation vermittelt. Die Entwertung 
der Diesseitswelt korreliert mit dem Christusglauben und einer Verengung der 
Gnade. Doch genau darin liegt das Geheimnis am Geheimnis (des Judentums): 
dass es seine Unsichtbarkeit wahrt bzw. sich als Spur des Diesseitswunders ak-
tualisiert und sich Glauben ereignet. Die dabei entscheidend wirkende Gnade 
lässt sich im Kierkegaardschen Sinne weder objektivieren noch direkt mitteilen, 
aber durch eine Heiligung in der Immanenz erfahren.  

Die ambivalente Wahlverwandtschaft zwischen Kierkegaard und Brod lässt 
sich nun dahingehend zusammenfassen, dass sich Brod durch die Kierkegaard-
Lektüre von Furcht und Zittern einerseits zur jüdischen Konzeption der religi-
onsphilosophisch geprägten Gedankenfigur des Diesseitswunders inspirieren 
liess. Andererseits problematisiert Brod Kierkegaards Lektüre von Gen. 22, in-
dem Abraham zum Ritter des Glaubens89 durch den Kristallisationspunkt der pa-
radoxal geprägten Resignation geschlagen wird. In Diesseits und Jenseits spitzt 
Brod jedoch die Kritik etwas zu einseitig zu, so dass das Einschreibeverfahren 
eine etwas forcierte Abgrenzung erfährt: 

 
Was bleibt also von Kierkegaard? Der Schritt ins Individuelle – zum existentiellen Philo-

sophieren. Der Einzelne, der Religiöse als Gegensatz nicht bloß zum Romantiker, sondern 

sogar zu dem vom besten Willen erfüllten Ethiker. Das Paradoxale als Grundsatz der 

menschlichen Existenz. – Nun aber kommt der Fehlschluss. Nicht Aufhebung der Ethik, 

                                                           

in der Himmelfahrt dem unsichtbaren allgegenwärtig liebenden Gott Platz zu machen. 

Es gilt den entsprechenden Raum in der Nachfolge Christus zu besetzen. Diese erbau-

liche Perspektive wertet die Diesseitswelt wieder auf. 

89  Dass dieser Glaubensritter je nach Perspektive auch eine komische Figur macht, be-

leuchtet Benjamin Fondane – ein leider kaum bekannter rumänischer Philosoph und 

Essayist – in folgender polemischen Andeutung: „[…] c’est Kierkegaard qui, maigre 

et hâve, à cheval sur sa dialectique, fait figure de Don Quichotte. Son rêve n’était-il 

pas d’être un ‚chevalier de la foi‘? Ne se battait-il pas avec les moulins de l’absurde? 

N’exigeait-il pas l’impossible? Et peut-il se tenir décemment en selle, celui qui a ‚sus-

pendu l’éthique‘ et nié le principe de contradiction? Que le chevalier danois de la 

triste figure ait voulu rire de Hegel – n’est-ce pas là ce qui est au plus haute degré co-

mique?“ (Fondane, La conscience malheureuse, 210). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Unmöglichkeit des Allgemeinen ist das Letzte, was sich dem Blick bietet – sondern die 

durch ein Wunder, durch das Paradoxon dennoch mögliche Vereinigung des Individuellen 

mit dem Allgemeinen. […] Und gerade dies ist das eigentliche Paradoxon.90 

 

4.2.4  Das Diesseitswunder als Gottesfurcht 
 
Von hier aus soll eine abschliessende Betrachtung zum hebräischen Narrativ an-
setzen, um den dialogisch virulenten Kristallisationspunkt aus jüdischer Sicht 
bzw. in Anlehnung an die jüdische Auslegetradition herzuleiten. Es soll dabei 
nochmals bei Kierkegaards Werktitel angesetzt werden: Furcht und Zittern. Das 
absolut entscheidende – aber auch scheidende – Kriterium klingt im verdichten-
den Ausdruck der Gottesfurcht, der auf den ersten Blick identisch mit Kier-
kegaards Titel zu sein scheint. Die Differenz soll nun hörbar werden, indem die 
Gottesfurcht umkreist wird, um sich dem Narrativ in weiteren Kreisen fruchtbar 
anzunähern ohne dessen Bedeutung zu identifizieren, gerade weil diese Textur 
im Sinne Brods bis in die letzten Silben verflochten91 ist. Eine bedeutende Spur 
legt Brod durch die Unterscheidung zwischen Furcht und Ehrfurcht:  

                                                           

90  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 2, 328f.  

91  Die hermeneutische Bedeutung dieser Verflechtung lässt sich auf folgende Ausfüh-

rung von Lévinas beziehen: „Erst im Rückgriff auf den hebräischen Text von den 

Übersetzungen aus enthüllt die seltsame oder geheimnisvolle Mehrdeutigkeit oder Po-

lysemie, wie sie die hebräische Syntax erlaubt. Die Wörter stehen nebeneinander an-

statt sich gleich beizuordnen oder sogleich einander unterzuordnen, wie es in den so-

genannten entwickelten oder funktionalen Sprachen vornehmlich der Fall ist. Der 

Rückgriff auf den hebräischen Text gestaltet die Entscheidung über die endgültige In-

tention eines Verses oder gar eines Buches des Alten Testamentes mit Sicherheit und 

mit Recht sehr viel schwieriger. Das Herausarbeiten der Unterscheidung zwischen 

dem wörtlichen und dem zu entschlüsselnden Sinn, die Suche nach diesem vergrabe-

nen Sinn und nach einem noch tieferen, in diesem enthaltenen Sinn verleiht der spezi-

fisch jüdischen Exegese der Schrift ihren Rhythmus. Es gibt keinen Vers, kein Wort 

im Alten Testament, der oder das – liest man religiös, liest man in Hinblick auf die 

Offenbarung – sich nicht zu einer größeren – zunächst unvermuteten – Welt hin öff-

nen lässt, die das zu Lesende umfasst. […] Diese Schriftkundigen, diese Gelehrten, 

die man so gerne als buchstabenhörig bezeichnet, versuchten den Buchstaben, als sei-

en diese gefaltete Flügel des Geistes, alle Horizonte abzugewinnen, die der Geist in 

seinem Flug umfassen kann, alle Bedeutungen, die diese Buchstaben haben oder zu 

denen sie uns erwecken können.“ (Lévinas, Anspruchsvolles Judentum. Talmudische 

Diskurse, 71) Um diesen Sinnebenen im Rahmen eines hermeneutischen Grabens in 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 143 

Zum Thema der „Ehrfurcht“ bemerken wir, dass Furcht im Sinne von einfacher Angst vor 

dem Unendlichen, Unbegreiflichen sich von selbst aufdrängt, also durchaus noch ins Ge-

biet des Natürlichen, Kausierten gehört. – Anders steht es um die Ehrfurcht. Denn in ihr 

liegt schon die Anerkennung eines unendlichen Zusammenhangs, sei er auch unbegreif-

lich. Während Angst vor den unverständlichen Mächten des Kosmos etwas Naturgegebe-

nes ist, hat Ehrfurcht schon eine Art von Vertrauen gefaßt, die ein Plus gegenüber dem 

Naturbedingten darstellt. […] Zur Angst wird man geboren, zur Ehrfurcht vor dem All 

kann man sich erziehen. […] Wo wir fürchten, werden wir gerade auf unser Ich zurück-

geworfen, mit tausend Ketten an die Kausalität geschmiedet. Und erst da, wo diese Ketten 

gebrochen werden, beginnt wahre Religion.92 

 
Wahre Religion definiert sich somit in einem fundamentalen Sinne als dialo-
gisch, indem der natürliche Bereich der Furcht gesprengt wird, um sich auf die 
Einheit des unendlichen Zusammenhangs als einen göttlichen auszurichten. Von 
der Furcht zur Ehrfurcht beinhaltet das Überschreiten über das Naturgegebene, 
was gleichzeitig als diruptio structurae causarum (DSC) verstanden wird: „Die 
Ehrfurcht vor Gott kann man als den eigentlichen Grenzübergang zwischen dem 
Natürlichen und Übernatürlichen im Menschen ansehen.“93 Der Mehrwert be-
deutet gleichzeitig ein Überschreiten des Existenziellen zum Dialogischen. Die-
ser Aufbruch entspringt einer existenziellen Leidenschaft im Sinne einer Denk-
widerständigkeit, welche die Kausalität aufbricht94, um zum Anderen zu gelan-

                                                           

Richtung eines umfassenden Sinnes – eines unendlich offenen Kontexts – gerecht zu 

werden, soll Gen. 22 nochmals umkreist werden, wobei dem rabbinischen Kommentar 

von Samson Raphael Hirsch eine zentrale Rolle zukommt, um den genannten Bedeu-

tungshorizonten Leben einzuhauchen. 

92  Brod: Diesseits und Jenseits, Bd. 2, 179-181. 

93  Ebd., 183. 

94  Dieser Aufbruch ist mit einer fundamentalen Freiheit verknüpft, welche den wesentli-

chen Unterschied zwischen Furcht und Ehrfurcht markiert. In Heidentum, Christen-

tum, Judentum bildet die Verschränkung zwischen Freiheit und Ehrfurcht das ent-

scheidende Zentrum im Sinne des Geheimnisses des edlen Unglücks. Die Freiheit 

Gott zu fürchten, bringt den Menschen zu einer Begegnung mit der Transzendenz. 

Brod bezieht sich auf ein Wort von R. Chanina, das in den Pirke Avoth (Sprüche der 

Väter) zu finden ist: „Es lautet: ‚Alles liegt in den Händen Gottes, nur die Gottesfurcht 

nicht.‘ – Heute weiß ich, daß man diesen Satz nicht extensiv interpretieren, daß man 

‚Gottesfurcht‘ nicht im Sinne ‚allgemeiner sittlicher Freiheit‘ verstehen darf. Auch 

nicht im Sinne einer ‚Liebe zu Gott‘ oder gar einer ‚Einung mit Gott‘, die dann (nach 

diesem Satze) in den Händen des Menschen, nicht in Himmelsgewalt läge. Sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

gen. Diese alogisch bedingte Trennungschärfe fordert nichtsdestotrotz den schar-
fen Blick in Bezug auf eine diffuse Existenzialität, die Brod bei Heidegger er-
kennt: „Heidegger folgt Kierkegaard in allen Punkten – nur gerade in dem wich-
tigsten Punkt nicht: in der Verherrlichung des Absoluten.“95 Kierkegaards Ein-
zelner opfert das Allgemeine, um sich nackt der Gnade Gottes auszuliefern, wäh-
rend bei Heidegger der Mensch in seiner Geworfenheit aufgefordert ist, seine 
nackte Existenz zu ergreifen. Das, was Brod als unendlichen Zusammenhang 
begreift, verabsolutiert Heidegger zur Stimmung der Angst als das Seiende-im-
Ganzen96, in der der Mensch an seine Existenz gekettet ist.  

Im biblischen Narrativ als Gestus des Erzählens verortet Brod Ausdruck und 
Denkform, die den Bruch umschreiben und im Nacherzählen aktualisieren: 

 

                                                           

ganz knapp an den Wortlaut mußt du dich halten. Die ‚Furcht vor Gott‘, – nur sie ist 

es, von der R. Chanina sagt, daß sie nicht in den Händen Gottes, sondern in menschli-

che Macht gegeben sei. Wenig? – O etwas Ungeheures, eine blendende Erkenntnis, 

nirgends sonst enthalten als hier.“ (Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 1, 

86) 

95  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 234. 

96  Peterson entlarvt diese begriffliche Transformation im politischen Kontext: „Man be-

gann – in erster Linie unter dem Einfluss Heideggers –, die christliche und theologi-

sche Basis des Kierkegaardschen Denkens zu vernachlässigen und seine theologisch 

gemeinten Begriffe in Begriffe von der menschlichen Existenz überhaupt aufzulösen, 

mit dem Effekt, dass die theologischen Begriffe nicht nur entstellt, sondern jedes kon-

kreten Sinnes beraubt wurden. Inhaltslos geworden, schmeichelten sie nur den nihilis-

tischen Instinkten der Generationen, die zwischen den beiden Kriegen lebte.“ (Peter-

son, Marginalien zur Theologie, 13f.) Bei Derrida steht die existenziale Analytik Hei-

deggers im Kontext der Sorge als Sein zum Tode bzw. als Selbstsorge. Dieses Sein, 

bei Brod als Verkettet sein charakterisiert, entspringt nicht der gebenden Güte Gottes, 

sondern der Unverbindlichkeit und Unverantwortlichkeit des dämonischen Mysteri-

ums, welches das religiöse Geheimnis pervertiert: „Das Heideggersche Denken ist 

nicht nur eine beständige Bewegung gewesen, sich vom Christentum loszureißen (eine 

Geste, die man unablässig in Beziehung setzen muss, so komplex diese Beziehung 

auch sein mag, mit der unerhörten Entfesselung antichristlicher Gewalt, die – man 

vergisst das heute oft – die höchst offizielle und erklärte Ideologie des Nazismus ge-

wesen ist). Dasselbe Heideggersche Denken besteht häufig, vor allem in einigen be-

stimmten Motiven von Sein und Zeit, darin, auf einer ontologischen Ebene christliche 

Themen und Texte entchristianisiert zu wiederholen.“ (Derrida, Den Tod geben, 

351f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 145 

Von Anfang, von den ersten Erzählungen und Sagen an, wird in diesem Schrifttum nicht 

überall, aber immer wieder die DSC betont. Nicht schönes Bett und wohlgebautes Haus 

werden hier rühmend besungen, sondern gerade das, was gegen den Lauf des Naturge-

schehens und der allgemeinen Erwartung ist. Das Weggehen vom Vater, das Opfern des 

Sohnes.97 

 
Das „Gegen“98 markiert den Denkwiderstand als Paradox, welches nun im abge-
steckten Rahmen vom Weggehen des Vaters bis zum Opfern des Sohnes ver-
knüpft mit der Idee der Ehrfurcht zum Leuchten gebracht werden soll. Als Aus-
gangspunkt beziehe ich mich nun auf die kommentierte Thora-Ausgabe des 
Rabbiners Samson Raphael Hirsch. 

Kap. 22:1 in Bereschit setzt mit den Worten ein: ם וַיהְִי אַחַר הַדְּבָרִים הָאֵלֶה וְהָאֱלוֹקִי
 Da war es, nach diesen Ereignissen, hat נסִָּה אֶת אַבְרָהָם וַיוֹאמֶר אֵלָיו אַבְרָהָם וַיאֹמֶר הִננַיִ

Gott Awraham geprüft und sprach zu ihm: Awraham! Und er sprach: Hier bin 

ich. דברים (Dvarim) weist im Hebräischen auf eine Doppelstruktur hin. Zum ei-
nen bedeutet es „Sache“ oder „Ereignis“, zum anderen hat es die Bedeutung des 
„Wortes“99. Zum Zeitpunkt des Einsatzes von Kap. 22 hat Abraham bereits neun 

                                                           

97   Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 293. 

98   Das gegenläufige bzw. subversive Moment gegen die Natur hebt ebenfalls Isaac Ka-

limi hervor, wenn er sich seinerseits in seiner Untersuchung zur Akedah auf Blu-

menbergs Matthäuspassion bezieht: „Was die Philosophen an diesem Gott nicht er-

tragen konnten, war der Gehorsam wider alle Natur, den er von Abraham forderte, 

als er ihm das Opfer des einzigen Sohnes auferlegte und erst im letzten Augenblick 

durch eine Botenstimme vom Himmel verhinderte.“ (Kalimi, Perspektiven zur Bin-

dung Isaaks in rabbinischer Literatur und rabbinischem Denken, 66) 

99   Der berühmte mittelalterliche Bibelexeget Raschi nimmt das Wort הַדְּבָרִים beim 

Wort und verweist auf zwei Auslegungen die sich im Talmud (Sanhedrin 89b) und 

im Midrasch Targum vorfinden: Die talmudische Interpretation legt die Worte Satan 

in den Mund, der die Glaubwürdigkeit Abrahams bezweifelt und Gott mit der Be-

hauptung reizt, dass Abraham beim Festmahl, das für die Geburt Isaaks veranstaltet 

wurde, Gott keine Opfer darbot. Gott entgegnet dem Widersacher, dass Abraham 

sogar bereit wäre, seinen Sohn zu opfern, was im Toratext seine entsprechende Fort-

setzung findet, dass Gott Abraham prüfte. Dass die Prüfung sich stärker am binden-

den als am opfernden Element orientiert, kann im Kontext dieser talmudischen Deu-

tung erschlossen werden. Satan ist im Judentum kein Teufel oder absolutes Gegen-

prinzip zum Guten, sondern verweist auf eine Neigung des Menschen, die als Jezer 

Hara bezeichnet wird: Als natürlicher Trieb, der bloß den Bereich der menschlichen 

Natur gelten lässt und den eigenen Standpunkt – in sinnlicher und intellektueller 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Prüfungen hinter sich, die seinen Weg und Werdegang entscheidend prägten, in-
dem er gleichzeitig Dinge erlebte und Worte Gottes an ihn ergingen, wodurch 
das Existenzielle dialogisch überhöht erscheint. Das direkt vorangegangene Er-
eignis100 findet sich im Kap. 21: 33: עוֹלָם אֵל 'וַיטִַע אֵשֶל בִּבְאֵר שָבַע וַיקְִרָא שָם בְּשֵם ה  
Da pflanzte er einen Baum in Beer Schewa, und er verkündete dort im Namen 

Gottes, des Gottes der Zukunft. Hirschs Übersetzung Gottes als Gott der Zukunft 
beinhaltet für unseren religionsphilosophischen Kontext des Geheimnisses eine 
äußerst wertvolle Interpretation, welche die neutralere Übersetzung Gottes als 
Gott des Universums oder der Welt entscheidend akzentuiert. Mit dem Namen 
 kommt es zu einer entscheidenden Vertiefung (El Olam; Gott der Welt) אֵל עוֹלָם
und Erweiterung in der Dialogizität zwischen Abraham und Gott. Der Weltbe-
griff erfährt dabei eine metaphysische Verweisstruktur, welche Hirsch wie folgt 
freilegt: 

                                                           

Hinsicht – verabsolutiert. Genau in diesem Sinne lässt sich die entsprechende pro-

vokative Behauptung Satans verstehen, dass sich das von Abraham veranstaltete 

Festmahl nur auf den natürlichen Bereich seiner Vaterfreude bezieht. Aus dieser 

Perspektive vergegenwärtigt die Akedah die Überwindung des Jezer Haras. Die 

zweite Interpretation des Midrasch bezieht die „die Worte“ auf den Halbbruder 

Ishmael, der sich als eigentlicher Erbe Abrahams versteht, da er vor Isaak geboren 

wurde und mit dreizehn Jahren beschnitten wurde, ohne einen Einwand dagegen 

vorzunehmen, während Isaak am achten Tag seiner Beschneidung jegliches Be-

wusstsein darüber fehlte. Isaak entgegnet, dass, wenn er mit seinen 37 Jahren sich 

Gott opfern müsste, er auf der Stelle bereit wäre. Dieser Midrasch mündet so zurück 

in den Text der Tora:  ֹ ינִ נמֶר הִ אאַבְרָהָם וַי . Isaaks bekundete Bereitschaft wird geprüft, 

wobei Abraham zu einem Rad in dieser Versuchsanlage wird. Obwohl das Motiv 

des Opfers eine Rolle spielt, ist bei dieser Interpretation erwähnenswert, dass Isaak 

alles andere als nur ein passives Opfer darstellt. Denn bei seiner Antwort gegenüber 

Ishmael rekurriert er auf ein Erwachsenenalter, welches ihm eine äusserst aktive 

Rolle in diesem Narrativ zukommen lässt, war erneut das Motiv der Bindung akzen-

tuiert. (Vgl. dazu: Rashi, Commentary on the Torah, Bereshit, 230-232) 

100  Dass sich der Einsatz in Gen. 22:1 auch aus dem vorausgegangen Kontext deutend 

vertiefen lässt, verdeutlicht Kalimis Erklärung zu  ַיהְִי אַחַר הַדְּבָרִים הָאֵלֶהו  (Wajehi ahar 

hadvarim haele) was er als festen biblischen Ausdruck ausweist, der mit einige Zeit 

danach widergegeben werden kann, um Geschichten miteinander zu verbinden. 

(Vgl. Kalimi, Perspektiven zur Bindung Isaaks, 67f.) Neben diesem technischen As-

pekt leuchten gleichzeitig poetologische, sprachphilosophische und gar sprachmagi-

sche Konzeptionen auf, bei denen im Buberschen Sinne Sprache als das sich ereig-

nende Wort geschieht und sich als selbstreferentielle Textur bindend verwebt.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 147 

[…] hier nun mit einem Male, bei diesem אֵשֶׁל [eshel; Baumart, Anmerkung von R.B.], 

lehrt Awraham einen Namen, der augenscheinlich über den sichtbaren Horizont der Ge-

genwart hinausweist, und Gott als den Gott der dem Menschenblick verhüllten Zeit ver-

kündet. Denn das heisst ja  ָםעוֹל  von „עלם“ verborgen sein, verwandt mit לםא : mechanisch 

oder organisch gebunden sein.101 

 
Diese spannungsvolle Verflechtung von Natürlichem und Übernatürlichem lässt 
sich im engen Zusammenhang mit Max Brods Weltbegriff der ausgeführten dis-

ruptio structurae causarum lesen. Als Auf- und Ausbruch aus dem natürlichen 
Triebgeflecht der kausalen Welt und der darin vorzufindenden natürlichen Zeit, 
die als physikalisch-mechanisch aufgefasst wird. In עוֹלָם (Olam) versteckt und 
zeigt sich eine ambivalente Doppelbewegung, welche die konkrete wirkliche 
Welt in ihrer Gegenwärtigkeit und eine zukünftige Dimension der Ewigkeit 
meint, die in Anspielung an das messianische Motiv als prinzipiell unseren Au-
gen Verborgenes und Unsichtbares aufgefasst wird: Als Geheimnis, dem sich 
Abraham annähert. In dieser Annäherung steht jetzt die entscheidende zehnte 
Prüfung an, bei der in geistig-spiritueller wie auch historischer Hinsicht alles auf 
dem Spiel steht bzw. alles an einem Faden zu hängen scheint. Auch hier liefert 
Hirsch entscheidende etymologische Hinweise zur „Prüfung“, um einerseits die 
aufgenommene Bewegung zusätzlich zu veranschaulichen, um andererseits den 
genannten Faden nicht im Sinne Kierkegaards zu suspendieren, sondern um die-
sen elastischer zu machen. In diesem Sinne bewegen wir uns nahe bei Kier-
kegaard, gerade wenn es darum geht, eine entscheidende Volte in der Elastizität 
des Geistes aufzuzeigen102.  

                                                           

101  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 378. 

102  Vgl dazu den passenden Kommentar von Hirsch: „נסִָּה verwandt mit ‚נסח‚ ,‘נשא‘, 

 fortrücken, ganz fortschleudern, in die Höhe heben, alle drei somit: etwas auf ‘נסע‚

einen weiteren oder höheren Standpunkt bringen. Ebenso נסִָּע hinsichtlich physischer 

oder sittlicher Kräfte: versuchen, d.h. ja eben nichts anderes als: ihnen solche Aufga-

ben zur Lösung geben, in deren Lösung sie sich bis jetzt noch nicht bewährt. Jeder 

Versuch ist daher ein Fortschritt, ist eine Kräftigung und Stärkung der bereits vor-

handenen, aber in dieser weiteren oder höheren Aufgabe noch nicht erprobten Kräf-

te. Ein Seil, das bereits fünfzig Pfund getragen, wird versucht, sobald ihm das 

einundfünfzigste Pfund zu tragen gegeben wird, sittliche und geistige Kräfte werden 

aber also gestärkt und gehoben“ (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 381). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

4.2.5  Abrahams Aufbruch hat Methode 
 
Der 2. Vers des Kapitels 22 lautet: ֹ וַ  ק חָ צְ ת יִ אֶ  תָ בְ הַ ר אָשֶ אֲ  �ידְ חִ ת יְ אֶ  �נְ ת בִּ א אֱ ח נָ ר קַ אמֶ י

ֹ ץ הַ רֶ ל אֶ אֶ  �לְ  .לֶ וְ  ֹ ם לְ הו שָ לֵ עֲ הַ ה וְ יָ רִ מ ֹ שֶ ים אֲ רִ הָ ד הֶ חַ ל אַה עַ לָ ע .י�לֶ ר אֵ מַ ר א  Da sprach Er: 

Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak, und gehe 

dir zum Land Morija, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem der Berge, den 

ich dir sagen werde. 
Ein Wort besitzt in diesem Vers wortwörtlich eine herausragende Bedeutung: 

 Hirsch macht auf die verklammernde Bedeutung des .(lekh lekha; gehe dir) לך לך
Ausdrucks aufmerksam, wo in dem entsprechenden Wochenabschnitt (Gen. Kap. 
12:2) Gott Awram auffordert, seinen Geburtsort und das Vaterhaus zu verlassen, 
um zu einem Land aufzubrechen, welches Gott ihm weisen wird. Dies markiert 
einen entscheidenden Anfang, der in 22:2 eine abschliessende Wiederholung 
findet, dies im Sinne eines dialogischen Gottesbewusstseins, das sich in der Be-
wegung des Aufbruchs entsprechend potenziert hat. Raschi verweist in Anbin-
dung an den Midrasch Tanchuma auf die grammatikalische Überflüssigkeit der 
Verdoppelung, um einen semantischen Mehrwert zu gewinnen, der durch die 
Person und Persönlichkeit Abrahams verbürgt wird (zu sich/für sich). Hirsch ak-
zentuiert diese Spur insofern, als er in der Verdoppelung eine zusätzliche Di-
mension neben dem Aufbruch im räumlichen Sinne entdeckt: Die existenzielle 
Dimension eines Bruches, der den Bereich des natürlich gegebenen Lebensge-
flechts hinter sich lässt, um sich fürs Erste auf den Weg der Isolation zu bege-
ben. Diese Wegbeschreitung kann tatsächlich als existenzielle Methodik ver-
standen werden, wenn neben der bereits aufgeführten Verbindung zwischen 
Wort und Ereignis – oder Wort als Ereignis – das Wort davar in den Zusam-
menhang mit midbar gebracht wird, das Wüste bedeutet. Das lekh lekha existen-
zialisiert das Subjekt, welches nun in 22:1 in potenzialisierter Form zu sich 
selbst kommen soll. Bevor wir jedoch den Berg Morija besteigen, sollen noch 
zwei entscheidende Zwischenhalte innerhalb der genannten Verklammerung 
eingelegt werden. Beim ersten Zwischenhalt heißt der Protagonist noch Awram: 
Awram war neunundneunzig Jahre alt, da ward Gott Awram sichtbar und sagte 

zu ihm: Ich bin אל שדיי , führe dich vor Meinem Angesicht und werde vollendet! 
Gott wendet sich an Awram unmittelbar vor der Begründung des Bundes und 

deutet eine Potenzierung der Beziehung an, indem er sich in der spezifischen 
Qualität von El Shaddai offenbart. Hirsch bezieht diese Qualität auf den Schöp-
fergott. Dieser Name steht in etymologischer Verbindung mit der Eigenschaft 
des Vermehrens, des voll Genügenden. Der neunundneunzig Jahre alte Awram 
steht am Ende seines Lebens an einem Punkt des absoluten Anfangens. In dieses 
Paradox schreibt sich die Wiederholung als schöpferische Bewegung des Per-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 149 

sonseins ein, indem das Attribut der Genügsamkeit Grenze und Bestimmung im 
Sinne der Vollendung festlegt. Die Methode schmiegt sich hier an die Wegmeta-
phorik, bei welcher Hirsch zwischen -unter (hithalekh) התהלך und (halach)  הלך
scheidet: Das äusserliche Gehen bzw. Fortschreiten wird beim reflexiven Ge-
brauch zur inneren Ganzwerdung – im Angesichte Gottes: „führe dich vor Mei-

nem Angesicht und werde vollendet!“. Dies bedeutet, dass der Mensch im Bezug 
zur Transzendenz verstehend fortschreitet, ohne sich zu überschreiten. Denn im 
Kontext von El Shaddai bedingen sich Schöpfung und Begrenzung im Genugs-
ein. Für Hirsch bildet deshalb das Moment der Vollendung tamim das Korrelat 
zu Schadai. Als innere Verbindung des einander Genügens wird so gleichzeitig 
ein Gegenmodell zur griechischen Autarkie als Selbstgenügsamkeit geschaffen. 
Gott und Mensch sind sich im gegenseitigen dialogischen Bezug genug. Awram 
verkörpert den Gang an diese Grenze, bei welcher das existenzielle Moment des 
Schweigens im etymologischen Sinne Hirschs fruchtbar gemacht werden kann: 

 
Im Grundbegriff ‚תמם‘ ist allerdings die negative Bedeutung vorherrschend: bis hierher 

und nicht weiter. Verwandt damit ‚דמם‘: schweigen, sich bescheiden zurückziehen und 

harren; auch ‚טמם‘: unzulänglich, verschlossen sein. Es erscheint somit תמם als derjenige, 

der in allen seinen Beziehungen bis an die Grenze des Gestatteten und Gebotenen geht 

und dort stille steht, somit positiv und negativ Selbstbeherrschung übt. Das תמם füllt die 

Grenzen, den Kreis, das Gebiet, das ihm Gott angewiesen, völlig aus und hört in ihm 

auf.103 

 
Genau an dieser Grenze scheint das Hegelʼsche Motiv der Aufhebung auf, wel-
che jedoch existenziell gebrochen wird. Transzendenz wird nicht von der be-
grifflichen Immanenz absorbiert, sondern bleibt im echten – paradoxalen – Sinne 
absolut: Vom menschlichen Zugriff des Bewusstseins losgelöst, aber schöpfend 
auf ihn innig bezogen. Die oben aufgegriffene Bewegung des hithalekh unter-
streicht dabei die Innerlichkeit des Einzelnen als das entscheidende Kriterium, 
welches Kierkegaard gegen Hegel wendet. Nun lässt sich die spezifische Span-
nung zwischen hithalekh und lekh lekha in dialogischer Hinsicht verdeutlichen, 
um gleichzeitig die entscheidende Differenz gegenüber Kierkegaard sichtbar zu 
machen. Auf Awrams Weg für und zu sich selbst findet eine Doppelbewegung 
äusserer und innerer Natur statt, wodurch die gleichzeitige Inner- und Überwelt-
lichkeit Gottes angedeutet wird. Gott erscheint Awram als lebendiger Schöpfer, 

                                                           

103  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 305. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

um im Dialog Awram prozessiv Dia-Logos werden zu lassen: Vollkommen zu 
werden im Aufbrechen des Geistes104.  

 

4.2.6  Die Gottesfurcht im Kontext des Bundes 
 
Dieser Aufbruch – am Ende zum Berg Morija – mündet zunächst in die ausge-
sprochene Begründung des Bundes zwischen Gott und Awram, der das Schöpfe-
rische mit dem Dialogischen im vorausgehenden Kapitel 17:2 verdichtet: ה נָ תְ אֶ וְ 

ֹ מְ בִּ  �תְ ה אוֹבֶּ רְ אַוְ  �ינֶ ובְּ  יינִ י בֵּ יתִ רִ בּ ֹ ד מְ א דא  Ich möchte meinen Bund zwischen Mich und 

dich geben und dich im äussersten Mass vermehren. Diese Vermehrung bzw. 
Potenzierung zeigt sich in der damit verschränkten Namenserweiterung im Kapi-
tel 17:5:  und nicht mehr soll man dich  םהֳ רֳ בְ אַ �מְ ה שִ יָ הָ ם וְ רָ אבְ  �מְ ת שִ ד אֶ א עוֹרֵ קָ א יִ 6וְ 

Awram nennen, sondern Awraham soll dein Name sein. Diese Erweiterung lässt 
sich nahtlos auf Brods Hinübergleiten vom Natürlichen zum Übernatürlichen 
einfügen. Awram bricht das natürliche Geflecht seiner sozialen und geografi-
schen Herkunft auf, um durch die erweiterte Persönlichkeit105 für die übernatür-
liche Beziehung zur Transzendenz Gottes empfänglich zu sein. 

Die schöpferische Dimension dieses Bundes bedarf der Sorgfalt und Behut-
samkeit, was sich im erinnernd-aktualisierenden Zeichen der Beschneidung in 
17:10 widerspiegelt:  ֹ ל ם כָּ כֶ ל לָ מוֹהִ  י�רֶ חֲ אַ �עֲ רְ ין זַ ם ובֵ יכֶ ינֵ י ובֵ ינִ רו בֵּ מְ שְ ר תִ שֶ י אֲ יתִ רִ את בְּ ז

                                                           

104  Die ausgeführte Wegmetaphorik lässt sich in Anbindung an Martin Buber fruchtbar 

vertiefen. Folgende Textstelle nimmt den Charakter eines Kommentars zur dialogi-

schen und wiederholenden Ausrichtung des התהלך an; dies in Verschränkung mit des 

spezifischen Qualität Gottes als אל שדי: „Es ist letzter Ernst, wenn die Schrift den 

Menschen anweist, auf Gottes Weg, in seinen Fußstapfen zu treten. Der Mensch 

kann aus eigner Kraft keinen Weg, kein Wegstück vollbringen, aber er kann den 

Weg betreten, kann diesen ersten, immer wieder diesen ersten Schritt tun. Der 

Mensch kann nicht ,wie Gott sein‘, aber in aller Unzulänglichkeit einer jeden seiner 

Stunden kann er in jeder, mit dem Vermögen dieser Stunde, Gott nachfolgen, – und 

wenn er dem Vermögen dieser Stunde genug tut, hat er genug getan. Das ist nicht 

ein bloßer Glaubensakt, es ist ein Eingehen in das in dieser Stunde zu Lebende mit 

der ganzen Tätigkeitsfülle der geschöpflichen Person.“ (Buber, Einsichten, 13) 

105  Vgl. dazu auch Soloveitchik, der die Namenserweiterung auch in den Kontext einer 

elterlichen Erziehung stellt, um der Idee des Bundes gerecht zu werden: „The letter 

hei added to Abraham’s and Sarah’s names symbolized the exalted idea of covenan-

tal fatherhood and motherhood, one which is realized not through natural but 

through spiritual-educational media which transcend the boundaries of a clan and 

extend into the open spaces of universality.“ (Soloveitchik, Family Redeemed, 109) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 151 

רכָ זָ   Dies ist mein Bund, den ihr hüten sollt zwischen Mir und euch und deinem 

Samen nach dir: Beschnitten soll euch jeder Männliche werden. Dieser aktuali-
sierende Vollzug akzentuiert weiter das dialogische Moment, was in Hirschs 
aufschlussreichen etymologischen Erklärung zur Beschneidung deutlich wird: 
 heisst aber durchaus nicht allgemein schneiden, beschneiden, kommt ‘מול‚„
vielmehr in diesem Sinne nur in Beziehung zur Mila vor. מול heisst: gegen-

über,  entgegentreten, es (Tehillim 118,10) אמילם ;(Bamidbar 22,5)  יושב ממולי והוא
ist im Namen Gottes, dass ich ihnen entgegentrete‘.“106  

Dieser aktualisierend-schöpferische Einschnitt spiegelt sich in der Textur der 
Tora als umschreibende Wiederholung; das Einschneiden als kreisendes Ein-
schreiben existenzieller Dialogik. Bei Kierkegaard konzentriert sich die Wieder-
holung auf das paradoxe bzw. suspendierende Momentum der Ethik; auf einen 
existenziellen Augenblick, in dem Abraham in Furcht und Zittern seinen Sohn 
opfern muss und nur auf die Wiederholung – Isaak wieder zu bekommen – glau-
bend hoffen kann. Der hier entwickelte Kontext zur Wiederholung als dialogi-
sches Ereignis fehlt. Ein Kontext, der insbesondere die verantwortungsvolle ethi-
sche Ausrichtung des Bundes hervorhebt, der durch sorgfältiges Handeln gehei-
ligt wird.  

Dies deutet sich im Kapitel 17:11-13 an, wobei der wortwörtliche Einschnitt 
hervorgehoben werden soll:  ְםיכֶ ינֵ ית ובֵ רִ ת בְּ אוֹה לְ יָ הָ ם וְ כֶ תְ לַ רְ ר עָ שַׂ ת בְּ אֵ  םתֶּ לְ מַ ונ  so dass 

ihr beschnitten werdet an dem Fleisch eurer Vorhaut und dies zum Bundeszei-

chen werde zwischen Mir und euch.  ֶן שְ וב ֹ ֹ כֶ ל לָ מוֹים יִ מִ ת יָ נַ מ ֹ ר לְ כָ ל זָ ם כ ֹ ד םיכֶ תֵ ר . Und 

zwar acht Tage alt soll euch jedes Männliche beschnitten werden für eure Ge-

schlechter, ָ הָ וְ  �פֶּ סְ כַּ  תנָ קְ ומִ  �יתְ יד בֶּ לִ ל יְ מוֹל יִ מוֹהִ  -Beschnit . םלָ ית עוֹרִ בְּ ם לְ כֶ רְ שַׂ בְ י בִּ יתִ רִ ה בּתָ יְ

ten, beschnitten werde deines Hauses Geborener und deines Hauses Geldes Er-

kaufter, und es werde mein Bund an eurem Fleisch zum ewigen Bund. 
Das Beschneiden der ערלה (Arlah; Vorhaut) birgt ein zusätzliches interessan-

tes Detail, das im Sinne der etymologischen Einbettung Hirschs philosophisch 
fruchtbar gemacht werden kann. Arlah bezeichnet nicht bloß die Vorhaut, son-
dern bezieht sich auf die Natur, so zum Beispiel auf Baumfrüchte, die in den ers-
ten drei Jahren nicht geerntet werden dürfen, um zum rein Naturhaften und 
Triebhaften eine Bruchstelle zu markieren. Der entsprechende Einbruch bzw. 
Einschnitt initiiert eine heiligende Bewegung (der Wiederholung), indem in und 
durch die Natur Transzendenz in Brods Sinne der sogenannten diruptio struc-

turae causarum (DSC, vgl. Anmerkung 80) einbricht und das Natürliche erhebt 
und heiligt. Arlah bildet dazu eine verabolutierende Gegendimension, die den 
Menschen von der Transzendenz abschirmt: „ערל לב: der die Herrschaft über die 

                                                           

106  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 311. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Neigungen und Triebe seines Herzens nicht hat. הערל: der Zustand völliger Be-
täubung, in welcher die ganze Herrschaft über sich selbst eingebüsst ist.“107 

Metaphorisch gesprochen besitzt das Herz eine Vorhaut, die es zu beschnei-
den gilt108, um in den Dialog mit Gott zu treten. Die Betäubung resultiert aus der 
Verabsolutierung des Eigenen als die eigene Natur verstanden: eigener natürli-
cher Gefühle, eigener natürlicher Gedanken, eines eigenen natürlichen logischen 
Standpunkts. Arlah impliziert ein Selbst-Denken, welches taub dem aufgezeigten 
Gegenüber ist, welches die Stimme der Transzendenz nicht hört und so die ethi-
sche Bewegung zum Anderen hin abblockt oder: mit Logik109 betäubt. 

                                                           

107  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 311. 

108  Passend dazu der Vers im Wochenabschnitt Nitzavim (Deuteronomium 30,6):  'ה לומָ 

ֹ בְּ  י�הֶ 6אֱ  'ת הה אֶ בָ הֲ אַלְ  �עֶ רְ ב זַ בַ ת לְ אֶ וְ  �בְ בָ ת לְ אֶ  י�הֶ 6אֱ  ֹ ובְ  �בְ בָ ל לְ כ ֶ ן חַ עַ מַ לְ  �שְ פְ נַ ל כ .י�י  Es wird 

Gott, dein Gott, dein Herz und das Herz deiner Nachkommen beschneiden, Gott, 

deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen und deiner ganzen Seele zu lieben, um dei-

nes Lebens willen (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Dewarim, 563). Die Be-

schneidung des Herzens steht im Kontext einer Gottesnähe, die hier die identischen 

Zeilen formuliert wie sie im absoluten Glaubensbekenntnis des Monotheismus vor-

kommen, dem שמע (Sh’ma; Höre). Darin wird die absolute Einheit und Einzigkeit 

Gottes ausgesprochen, zu der sich Abraham grabend, hinhörend und verstehend hin-

bewegt.  

109  In diesem Zusammenhang ergibt sich ein interessanter Quervergleich zu Hans Jonas, 

der in The Phenomenon Of Life die Sphäre menschlicher Freiheit aus den präreflexi-

ven Spurungen organischen Lebens herleitet. Die menschliche Kapazität der Dis-

tanznahme gegenüber der Natur sollte ihn für den Gesamtzusammenhang des Seins 

als eine schöpferische Ordnung sensibilisieren. Ethik bedeutet dabei zur Natur in ein 

Verhältnis zu treten, um eine anthropozentrische Sichtweise zu durchbrechen. Der 

Wirklichkeitsbegriff hat sich ironischerweise an einer epistemologischen Linie ent-

lang entwickelt, die eine betäubend solipsistische Logik etabliert: „In its ontological 

version, the problem of relation revolves around the classical concept of self-

contained, inactive substance –‚ that which requires nothing but itself in order to 

,exist‘ (Descartes) – which is by no means an historical freak, but the coceptual 

framing of perceptual truth: ‚substance‘ conceived on that model admits of external 

relations only an by definition excludes all self-transitiveness.“ (Jonas, The Pheno-

menon Of Life, 32) Das abschirmende und blockierende Moment von Orlah kulmi-

niert in einer Natürlichkeit des Menschen, der theoretisierend das ursprünglichste 

Triebgeflecht überwindet, um vom Vernunftshybrid umgarnt zu werden. Die Ver-

nunft als vermeintliche Natur des Menschen findet sich in einem Kokon vor, aus 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 153 

4.2.7  Das Lachen und die Transzendenz 
 
Die dialektische Spannung zwischen hithalech (führe dich) und lekh lekha (gehe 
für dich selbst) lässt sich nun im ethischen Sinne akzentuieren, dass Awram bzw. 
Awraham in seinem Aufbrechen die Stimme der Transzendenz hört und auf dem 
einschneidenden Weg ist, vor dem Angesicht Gottes ganz zu werden:  לפני התהלך 
(hithalech lefanai; führe dich vor Meinem Angesicht). Im hebräischen Ausdruck 
für Angesicht ist bekanntermassen das Verb לפנות (lifnot; wenden) enthalten. 
Diesem spezifischen Unterwegssein ist so die Hinwendung zu Gott inhärent. 
Diese Bewegung nähert sich Gott behutsam-hörend an, im Wissen um das ge-
heimnisvolle Paradox, dass in der Hinwendung Gottes Angesicht nicht sichtbar 
wird. Nähe tritt anstelle evidenter Identifikation eines Logos, der durch die Me-
taphorik des Auges gesteuert wird110. Dass Awraham entsprechend unterwegs 
ist, aber noch nicht תמים (tamim; vollendet) ist, deutet sich beim zweiten Zwi-
schenhalt im Vers 17:17 an, wo Gott Awraham verkündet, dass er die unfrucht-
bare Sara mit Nachkommen segnen wird: ֹ יִ וַ  ֹ ק וַ חָ צְ יִ יו וַ נָ ל פָּ ם עַ הָ רָ בְ ל אַפ ֹ לִ ר בְּ אמֶ י ן בֶ לְ ו הַ בּ

דלֵ ה תֵ נָ ים שָ עִ שְ ת תִ בַ ה הֲ רָ ם שָׂ אִ וְ ד לֵ וָ יִ  הנָ שָ  האָמֵ   Da fiel Awraham auf sein Angesicht und 

lachte, und sagte sich in seinem Herzen: Sollte einem Hundertjährigen noch ge-

boren werden, oder Sara, eine Neunzigjährige, gebären? 

Abraham wird in der dialogischen Situation mit einem Paradox konfrontiert, 
dessen Inadäquatheit er vernünftig nicht fassen kann und entsprechend reagiert. 
Einerseits lösen die Worte Gottes eine Erschütterung aus, die ihn ehrfurchtsvoll 
zu Boden sinken lässt. Andererseits führt das erschütternde Paradox zu Geläch-
ter. Der gemeinsame Schnittpunkt dieser ambivalenten Strebungen liegt im Zu-
rücknehmen der Worte und der existenziellen Gestik des Körpers: Awraham fällt 
auf sein Angesicht und lacht. Die entstehende Komik und der mitschwingende 
Humor entspringen dem Denkwiderstand und gehören zur dialogisch-grabenden 
Bewegung des Geistes, der gleichzeitig zu sich spricht und monologisierend 
Kausalität und Natur bedenkt. Der Kontrast zum Übernatürlichen ist in diesem 

                                                           

dem heraus Bezüge zur Welt als logische Relationen getätigt werden. Dieses Einge-

schlossensein schliesst jedoch das transitive Moment der Beziehung als Dialog aus. 

110  Hannah Arendt setzt der metaphysischen Sehtradition die jüdische Tradition des Hö-

rens gegenüber: „Die jüdische Tradition zeigt, was mit der Wahrheit geschieht, 

wenn die Leitmetapher nicht mehr das Sehen, sondern das Hören ist (das dem Den-

ken in vieler Beziehung näher steht als das Sehen, weil es Abfolgen nachvollziehen 

kann). Den jüdischen Gott kann man hören, aber nicht sehen, und die Wahrheit wird 

damit unsichtbar: ‚Du sollst dir kein Bild noch Gleichnis machen von irgend etwas 

im Himmel oder auf Erden‘.“ (Arendt, Vom Leben des Geistes, 123) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Augenblick zu groß, bricht zu unvermittelt ein und ist entsprechend vernünftig 
nicht zu vermitteln111. Die Arlah im figurativen Sinne impliziert hier eine punk-

                                                           

111  Dazu passt folgende Ausführung von Friedemann Richert in seiner Auseinanderset-

zung mit dem Lachen in der Bibel: „Die gedankliche Wanderung durch die Bibel hat 

uns gezeigt: Auch hier begegnet uns die menschlich-begrenzte Selbstwahrnehmung, 

die immer wieder durch die göttlich gewährte Fremdwahrnehmung aufgebrochen 

und dem Lachen zugeführt wird. Das Alte Testament redet freimütig vom lachenden 

Gott. Sein befreiendes, erlösendes Lachen ist nämlich Attribut seiner göttlichen Le-

bendigkeit, die den Gläubigen als zeitenthobene wirksame Lebenskraft in das erlö-

sende Lachen stellen will.“ (Richert, Kleine Geistesgeschichte des Lachens, 76) Der 

paradoxe lebendige Sinngehalt der einbrechenden Transzendenz löst ein ambivalen-

tes Lachen der und über die Vernunft aus, was das transitiv-dialogische Moment 

hervorhebt. Das Lachen ist Element des Prozesses der Bindung an die Transzendenz. 

Der Glaube (Abrahams) entsteht aus der Lebendigkeit der eigenen Existenz. Der 

Glaube wird erschaffen und aktualisiert. Ein ergänzender Bezug zu dieser Thematik 

findet sich bei Benjamin Fondane, der über Bergson hinausgehend ebenfalls die 

Verbindung der existenziellen mit der metaphysischen Dimension des Lachens her-

vorhebt: „Mais le rire est ici le signe et la clef d’un univers nouveau, qui déborde de 

toutes parts l’univers mécanique de la nécessité. Il est le signe d’une vie intérieure 

plus profonde, d’une pléthore de vitalité, d’une inapplication étrange au réel, d’une 

inadaptation au social. […] Il nous fait pénétrer, à sa suite, dans le royaume d’une 

existence qui transcende à tel point notre monde logique, qu’il emprunte les appa-

rences du paradoxe, du scandale, voire du comique et du ridicule.“ (Fondane, La 

conscience malheureuse, 211) Zudem lassen sich von dieser Stelle aus poetologische 

Fäden spinnen, wobei ein Gewebe von Existenz und Ironie virulent werden. Folgen-

de Ausführung von Paul de Man verdeutlicht dies: „Es wird nun deutlich, daß die 

Disjunktion keinesfalls ein beruhigender und heiterer Prozeß ist, trotz des damit ver-

bundenen Lachens. […] Für Baudelaire ist die Bewegung des ironischen Bewußt-

seins jedenfalls alles andere als beruhigend. Das Moment der Unschuld oder der Au-

thentizität unseres Weltgefühls wird in Frage gestellt, und damit wird ein Prozeß in 

Gang gesetzt, der ganz und gar nicht harmlos ist. Er mag als beiläufiges Spiel mit 

einem losen Faden des Stoffes beginnen, aber schon nach kurzer Zeit wird das ganze 

Gewebe des Ichs aufgetrennt sein und auseinanderfallen. Der ganze Prozeß läuft mit 

einer beunruhigenden Geschwindigkeit ab. Die Ironie besitzt eine ihr innewohnende 

Tendenz, ihre Bewegung zu beschleunigen und nicht anzuhalten, bis sie ihren Weg 

vollendet hat; […].“ (de Man, Die Ideologie des Ästhetischen, 112) Das beiläufige 

Spiel ließe sich durchaus auch auf Kierkegaards Suspension des Ethischen beziehen. 

Der Faden der Ethik löst sich und das Gewebe des Ichs fällt auseinander, um nackt 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 155 

tuelle Betäubung, die sich als (ungläubiges) Lachen entlädt. Hirschs Verweis auf 
die hebräische Wurzel von לצחוק (lizhok; lachen) nimmt diesen Faden wie folgt 
auf: „‚צחק‘ ist aber ausnahmslos ein ironisches Lachen, ein Lachen, das eine ge-
wisse Negierung, Verurteilung des das Lachen hervorrufenden Gegenstandes in 
sich trägt.“112 Die hier vorhandene existenzielle Ironie113 erinnert an Sokrates 
Maieutik, durch welche Wissen als Nichtwissen – als eine Negation – geschaffen 
wird. Auch Sara reagiert mit Lachen, als ihr jene Begebenheit zu Ohren kommt. 
Entsprechend führt die Tora in Kap. 18:13-14 aus: ֹ וַ  ה קָ חֲ ה צָ ה זֶ מָּ ם לָ הָ רָ בְ ל אַאֶ ה' ר אמֶ י

ֹ ה לֵ רָ שָׂ  יתִּ נְ קַ י זָ נִ אֲ ד וְ לֵ ם אֵ נָ מְ אֻ  ףאַר הַ אמ  Da sprach Gott zu Awraham: Warum hat Sara 

denn gelacht in dem Sinn: Sollte ich denn auch in Wahrheit gebären, da ich so 

alt geworden?! .ןה בֵ רָ שָׂ ה ולְ יָּ ת חַ עֵ כָּ  י�לֶ אֵ  שובד אַעֵ וֹמּר לַ בָ דָּ  'הא מֵ לֵ פֳּ יִ הֲ   Ist denn Gott etwas 

zu wunderbar? Zur bestimmten Zeit kehre ich zu dir wie diese lebendige Zeit zu-

rück, und dann hat Sara einen Sohn.  
Auch diese Stelle ist dialogisch insofern gesättigt, als Gottes Kehre (אשוב; 

ashuv) mit jenem Begriff der תשובה (Teshuvah; Antwort) insofern wiederkehrend 
in Verbindung steht, als dieser bereits bei Soloveitchik sehr zentral war. Dieser 
dialogische Antwortcharakter erschafft nicht bloß einen Gedanken, sondern Le-
ben. Jizchak bezeugt mit seiner Existenz und seinem sprechenden Namen den 
schöpferischen Einbruch der Transzendenz und erschafft dadurch eine Bindung 
im Sinne eines wissenden Glaubens. Ein Wissen, das die reine Vernunft ver-
lacht. 

 

                                                           

vor Gott zu sein, was den Sprung aus der Sprache in den Glauben impliziert. Aus jü-

discher Sicht führt diese existenzielle Ironie ebenfalls zu einem Schweigen, aber 

nicht als Sprung aus der Sprache, sondern als Möglichkeit eines geheimnisvollen 

Gewebes, das in der ehrfurchtsvollen Annäherung zu Gott entsteht. 

112  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 317. 

113  Vgl. dazu auch Kierkegaards Auffassung der Ironie als Existenzbestimmung, die 

Ironie als bloße rhetorische Figur überschreitet: „Ironie ist eine Existenzbestimmung 

und nichts ist somit lächerlicher, als wenn man glaubt, es sei eine Redeform, oder als 

wenn ein Verfasser sich deswegen glücklich preist, daß er sich dann und wann aus-

drücken kann. Wer wesentlich Ironie hat, hat sie den ganzen Tag lang und ist an kei-

ne Form gebunden, weil sie die Unendlichkeit in ihm ist.“ (Kierkegaard, Abschlies-

sende unwissenschaftliche Nachschrift, 213) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

4.2.8  Die Bindung Isaaks als absolute Verbindung  
zur Transzendenz 

 
Nach diesen zwei Zwischenhalten wenden wir uns nun wiederholt der Aus-
gangssituation in Kapitel 22:2 zu, die nun im Lichte des bindenden Charakters 
erscheint, als Akedat Jizchak, der Bindung Isaaks: וַיאֹמֶר קַח נאָ אֶת בִּנְ� אֶת יחְִידְ� אֲשֶר

.אָהַבְתָּ אֶת יצְִחָק וְלֶ. לְ� אֶל אֶרֶץ הַמרִֹיהָ וְהַעֲלֵהוּ שָׁם לְעלָֹה עַל אַחַד הֶהָרִים אֲשֶר אמַֹר אֵלֶי�  Da 

sprach Er: Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak, 

und gehe dir zum Land Morija, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem de 

Berge, den ich dir sagen werde. 

Die nun kontextualisierte Spannung zwischen hithalech und lech lecha zielt 
auf eine Ganzwerdung Abrahams ab und nicht auf eine Suspension des Ethi-
schen, was bei Kierkegaard mit Zittern einher geht, mit der nach Brod aus der 
Natur heraus verursachten Furcht vor dem Unbegreiflichen. Kierkegaards Abra-
ham verkörpert dieses Paradox. In der jüdischen Tradition nähert sich Abraham 
Gott im dialogischen Geschehen an und vergegenwärtigt einen Glauben im Sin-
ne des wissenden Vertrauens114. Dieses Wissen nimmt Brods Faden nun vertieft 

                                                           

114  Im wissenden Vertrauen ist im Hebräischen ein Glaubensbegriff angelegt, der diffe-

renziert das bindende Wissen herausschält. Der Terminus אמונה (emunah) wird mit 

Glaube übersetzt. Das Verb מיןאלה  (leha’amin) bedeutet anvertrauen und steht in in-

nerer Verbindung mit dem Ausdruck אמן (Amen), der das Besiegelnde bindender 

Treue spiegelt. Folgende Thorastelle in Beha’alotcha (Numeri, 12,7-8) zeigt dies 

auf: ֹ בְּ   in meinem ganzen  פֶּה אֶל פֶּה אֲדָבֶּר בּוֹ ומַרְאֶה ו6ְא בְחִידתֹ ותְמֻנתַ ה' יבִַּיט .הוא ןמָ אֱ נֶ י יתִ ל בֵּ כ

Haus ist er betraut. Mund zu Mund rede ich an ihn, und Gesehenes und nicht in Rät-

seln, und Gestaltung Gottes schaut er (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Bamid-

bar, 193f.). In diesem Kontext muss selbstverständlich auch auf Martin Buber ver-

wiesen werden, der in Zwei Glaubensweisen zwischen jüdischer Emunah und christ-

licher Pistis unterscheidet. Die Pistis ist mit der Forderung verknüpft, an einen ge-

kreuzigten Menschen zu glauben, der die Funktion des Erlösers inne hat. Die bin-

dende Emuna glaubt nicht an etwas, sondern steht existenziell darin, im Sinne der 

Standhaftigkeit, bei der sich eine aktive und passive Haltung des Menschen Gott ge-

genüber durchdringen: „Nur wenn ihr, so sagt der Prophet, in unsere Begriffssprache 

übertragen, in eurer wesentlichen Lebensbeziehung standhaltet, habt ihr wesentli-

chen Bestand. Die wahre Beständigkeit der Grundlagen eines menschlichen Daseins 

von der wahren Beständigkeit im Grundverhältnis dieses Menschen zu der sein Sein 

stiftenden Macht. Dieser ,existenzielle‘ Charakter der Emuna wird in der Ueberset-

zung ,Glaube‘ ungenügend erfasst, wiewohl das Verb oft genug glauben (jemandem 

glauben, eine Sache glauben) bedeutet. Man muß des weitern beachten, daß der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 157 

auf, mit welchem der geheimnisvolle Übergang von der Furcht zur Ehrfurcht ge-
sponnen wurde. Damit verbindet sich die Anerkennung eines unendlichen Zu-
sammenhangs in der zunehmenden Wirkung und Wirklichkeit der DSC, dem 
öffnenden Einbruch in die natürliche Welt der Kausalität, die den Menschen an 
sich selbst kettet. 

Dass Abraham auf dem Weg nach Vollkommenheit ist, bedeutet gleichzeitig 
die wachsende Anerkennung eines unendlichen Zusammenhangs. Dies wird auf 
seiner letzten und entscheidenden Wegstrecke mit dem Ziel Morija unterstri-
chen: In Anlehnung an dem Midrasch Bereschit Rabbah bestimmt Raschi Morija 
als Jerusalem, als Ort, von dem die Tora ausgeht – bzw. ausgehen wird, wenn 
Abraham die nötige Ganzheit er- und bezeugen kann. Die Stadt fungiert dabei 
als sprechender Name: ירושלים enthält im Wort die Ganzheit (שלם, schalem). Die 

                                                           

griff die beiden Seiten einer Reziprozität der Beständigkeit umfaßt: die aktive, die 

‚Treue‘, und die rezeptive, das ,Vertrauen‘.“ (Buber, Zwei Glaubensweisen, 27) Be-

merkenswert ist zudem eine zentrale Stelle aus der Liturgie des jüdischen Morgen-

gebets, bei der Glaube und Wissen eine innige spannungsvolle Verbindung einge-

hen: ָ וְ  המונָ אֱ י בֶּ לִ  י תִּ שְׂ רַ אֵ וְ . יםמִ חֲ רַ ד ובְ סֶ חֶ ובְ ט פָּ שְׁ מִ ק ובְ דֶ צֶ י בְּ יך לִ תִ שְׂ רַ אֵ וְ  .םלָ י לעוֹיך לִ תִּ שְׂ רַ אֵ וְ    תְּ עַ דַ י

.'ת האֶ   Ich verlobe dich Mir in Ewigkeit, Ich verlobe dich Mir durch Gerechtigkeit 

und Recht, mit Liebe und Barmherzigkeit. Ich verlobe dich Mir durch Treue, damit 

du den Ewigen erkennst. (Siddur Schma Kolenu, 18.) Diese Zeilen werden täglich 

beim Binden der תפילין (Tefillin; Gebetsriemen) gesprochen und zeugen von einer 

Bindung, bei welcher der Glaube אמונה (Emunah) auf das Wissen ידעתו  (vaiadat) so 

bezogen ist, dass dieser von Gott weiss und eine Gewissheit bezeugt. Vgl. dazu auch 

Samuel Hugo Bergman. In Anlehnung an einen Midrasch könnte die Aufforderung 

an Abraham die (Gegen)Stimme Satans sein, welche den ethischen Standpunkt ver-

bürgt. Den Unterschied zwischen Kierkegaard und der jüdischen Auslegung entwi-

ckelt Bergman in der unterschiedlichen Beantwortung der entsprechenden Frage und 

legt dabei zwei Glaubensweisen frei, die an Buber erinnern: „How can you take this 

lovely child, given to you when you were a hundred years old, and offer him up as a 

sacrifice? […] But the answer that Satan receives in the midrash is entirely different 

from the one he receives in Kierkegaard’s exposition. And this difference reveals the 

enormous opposition between the midrash and the modern thinker in their grasp of 

what faith is. Kierkegaard discourses on belief and draws a philosophic conclusion 

from the story of the sacrifice of Isaac: ‚that there is a teleological suspension of the 

ethical.‘ In the midrash Abraham answers Satan very simply ‚yes, yes.‘ The devil’s 

attempt encounters an iron wall of unphilosophising faith.“ (Bergman, The Qualitiy 

of Faith, 26f.) Bergman sucht dabei eine synthetisierende Bewegung, die dem indi-

viduellen Prozess im Spannungsfeld dieser Pole Raum gibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

aufsteigende sich Gott nähernde Bewegung deutet sich im vermeintlichen Opfer 
an. Wird bei Kierkegaard dieses Opfer schlechthin mit dem Paradox identifiziert, 
so betont auch hier die jüdische Auslegetradition das bindende Element. Der 
Ausdruck für Opfer lautet עלה (olah), was mit dem Verb לעלות (laʼalot; hinauf-

bringen, aufsteigen) in Verbindung steht. Entsprechend führt Raschi aus: „ והעלהו

שחטהולא אמר לו  . And bring him up. He did not say to him, ‚Slaughter him‘.“115 
Die Betonung des Hinaufbringens verdeutlicht Raschi am lapidar wirkenden Mi-
drasch, dass Abraham Isaak auf den Berg brachte und Gott ihm darauf sagte, er 
könne ihn wieder hinunter bringen. Hirsch betont das spirituelle Moment der 
geistigen Erhebung116, die in Brods Hinübergleiten vom Natürlichen zum Über-
natürlichen angelegt ist. 

Ein Motiv, in welches Abraham und Isaak in ihrem gemeinsamen schweig-
samen Gang gleichermassen involviert sind. Die vermeintliche Dichotomie zwi-
schen dem aktiven Täter Abraham und dem passiven Opfer Isaak117 wird durch 
den Midrasch in Genesis Rabbah 56:8 insofern durchbrochen, als dieser die 
Meinung vertritt, dass Isaak zum gegebenen Zeitpunkt 37 Jahre alt war. Isaak ist 
aktiv mit verwoben in den Prozess der Vervollkommnung, der im Lichte dieses 
Motivs den Aspekt der Bindung als Einung und Vereinigung betont, was in den 
Versen 22:6 und 22:8 repetitiv aufgenommen wird. Als Textbewegung, welche 
bis in die feinsten Verästelungen das Geheimnis der Wiederholung umschreibt: 

ודָּ חְ יַ  םיהֶ נֵ שְ  כולְ יֵּ וַ   und so gingen sie beide zusammen. Der Ausdruck יחדו (jachdav; 

                                                           

115  Rashi, Commentary on the Torah, Bereshit, 231. 

116  Zu diesem Kontext passt eine weitere Stelle aus dem Wochenabschnitt Beha’alotcha 

(Numeri 8:2): „ ֹ הֲ ל אַר אֶ בֵּ דַּ  ֹ נֵ הַ  אֶת �תְ 6עֲ הַ יו בְּ לָ אֵ  תָּ רְ מַ אָן וְ ר ָ רָ נוֹמְּ הַ  ינֵ מול פְּ ל ת אֶ ר ת עַ בְ ירו שִ אִ ה י

.תרוֹנֵּ הַ   Sprich zu Aharon und sage ihm: Wenn du die Lampen aufleuchten lässest, sol-

len der Richtung des Leuchters zu die sieben Lampen leuchten“ (Hirsch, Die Fünf 

Bücher der Tora. Bamidbar, 131.). Die Kerzen werden nicht bloß technisch korrekt 

angezündet, sondern erhebend zum Leuchten gebracht, indem sich das Licht verei-

nigt. Das Verb lehaʼalot ist im Ausdruck behaʼalotkha wirkend gegenwärtig. 

117  Vgl. dazu folgende Ausführung von Verena Lenzen, die diese Dichotomie mit kriti-

schem Blick beleuchtet und u.a. an der Bildenden Kunst veranschaulicht: „In der 

Malerei kreisen die meisten Darstellungen zu Genesis 22 wie Rembrandts spätere 

Bilder um den Höhepunkt des Geschehens: die auf dem Berg Morijah lokalisierte 

Opferhandlung. Die Rollenverteilung scheint ebenso eindeutig wie festgelegt: Abra-

ham ist das Subjekt, Isaak das Objekt der Handlung. […] Die rabbinische Literatur 

entwickelt verschiedene Lesarten des Kapitels, welche die Dialektik des Opferge-

schehens verdeutlichen und aus einem Schwarzweiß-Kontrast von Handlungssubjekt 

und -objekt lösen.“ (Lenzen, Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes, 60f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 159 

zusammen) lässt sich auf יחוד (ichud; Vereinigung/Verschmelzung) beziehen und 
weist eine Lautverwandtschaft mit אחד (echad; Eins) auf. Auf dem Weg zu sich – 
vor Gott – wiederholt der Mensch die tiefsten Schichten der Seele, um in Anleh-
nung an das poetologische Vorspiel im Ganzen zu wohnen. Der schöpferische 
Quellpunkt der Einheit wird letztendlich in der Differenzierung eines Seelenbe-
griffs sichtbar, wie er in der Kabbala und im Midrasch vorliegt, als Unterschei-
dung unterschiedlicher Ausformungen des Seelenlebens: נפש (Nefesch), רוח (Ru-
ah), נשמה (Neschama), חיה (Chaja) und יחידה (Jechida). Jechida bildet dabei jene 
Innerlichkeit, die sich am stärksten an Gott bindet und in der Verbindung eine 
Einheit erschafft. Nicht zuletzt als Bindung zwischen Abraham und Isaak, denn 
die Prüfung gilt Abraham und Isaak118. Diese Interpretation verdeutlicht erneut 
und zusätzlich die Bedeutung der bindenden Kräfte und der Bindung im Gegen-
satz zum Opfer. So heisst es in 22,9 unmittelbar vor dem dramatischen Höhe-
punkt:   ַעֲ יַ ו ֹ בְּנו קחָ צְ יִ  תאֶ  דק band Jizchak seinen Sohn, um in 22,10 zur unerhörten 
Begebenheit119 zu schreiten: seinen einen und einzigen Sohn mit erhobenem 

                                                           

118  Die kabbalistische Auslegung der Tora nimmt im Zohar insbesondere den Aspekt 

Verschmelzung auf, wobei der Prozess der Vervollkommnung mit der Sefiroth-

Lehre verknüpft wird. Abraham und Isaak verkörpern unterschiedliche Kräfte, die 

miteinander befruchtend verfließen müssen, um Vollkommenheit zu erreichen. Ab-

raham wird in Verbindung mit Wasser und Barmherzigkeit (Chesed) gebracht, wäh-

rend Isaak das Feuer und strenge Kraft des Gerichts (Gevurah) vertritt. Deshalb be-

wirkt im kabbalistischen Verständnis die Bindung Isaaks die entsprechend ver-

schmelzende Vervollkommnung.  
119  Es sei an dieser Stelle nochmals an Slavoj Žižek erinnert; ein Ereignis ist ein Wen-

depunkt, bei dem sich der Rahmen verändert, durch den wir die Welt wahrnehmen 

und uns in ihr bewegen (vgl. Anmerkung 4). Der einschreitende Engel markiert das 

transzendente Ereignis als Passage. Auf derselben Folie, aber unter absolut verkehr-

ten Vorzeichen liest sich das Ende von Kafkas Prozess: Die grenzenlose Verunsi-

cherung wie Joseph K. durch und aus der Stadt geführt wird lässt sich in Verbindung 

setzen mit den ungewissen drei Tagen, die Abraham und Isaak vorbereitend unter-

wegs sind. Nur: Das Bild der Dreieinigkeit täuscht auf die brutalste Art und Weise. 

Anstelle der Bindung wird K. am Ort des Grauens – einem Steinbruch – in eine ge-

quälte Liegelage versetzt, die konjunktivisch mit dem Opfer assoziiert wird. Nur: Es 

gibt keinen Wendepunkt, an dem sich das Transzendente ereignen würde. Das Grau-

en nimmt seinen Lauf, und entsprechend verläuft hier die unerhörte Begebenheit: 

„Dann öffnete der eine Herr seinen Gehrock und nahm aus einer Scheide, die an ei-

nem um die Weste gespannten Gürtel hing, ein langes, dünnes, beiderseitig ge-

schärftes Fleischermesser, hielt es hoch und prüfte die Schärfe im Licht. Wieder be-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Messer zu – schlachten120. Da ruft ihn ein Engel Gottes zwei Mal bei seinem 
Namen und hält ihn mit folgender Begründung von seinem Unterfangen in 22:12 
ab:  ִּיםהִ 6אֱ  ארֵ יְ  יכִּ  יתִּ עְ דַ יָ  התָּ עַ  יכ  denn jetzt habe Ich erkannt, dass du gottesfürchtig 

bist. Der Ausdruck ירא (iereh; fürchtest) umschreibt insofern das Geheimnis der 
Wiederholung, als Abraham im äussersten Respekt vor Gott Isaak wieder holt 
und darüber hinaus von Gott das Versprechen erhält, ein großes Volk121 zu be-

                                                           

gannen die widerlichen Höflichkeiten, einer reichte über K. hinweg das Messer dem 

anderen, dieser reicht es wieder über K. zurück. K wußte jetzt genau, daß es seine 

Pflicht gewesen wäre, das Messer, als es von Hand zu Hand über ihm schwebte, 

selbst zu fassen und sich einzubohren. Aber er tat es nicht, sondern drehte den noch 

freien Hals und sah umher.“ Nur: Er sieht weder einen Widder, der sich im Gestrüpp 

verfangen hätte noch hört er eine Engelstimme. Er sieht nur einen Menschen aus der 

Ferne, der sich schemenhaft aus einem Fenster mit Licht zu beugen scheint. Unend-

lich schwer wiegen die Fragen, die der Erzähler in den unüberbrückbaren Zwischen-

raum stellt und eine davon in der düsteren Dunkelheit als die Frage Kierkegaards er-

zittert: „War es ein einzelner?“ (Kafka, Der Prozess, 193f.) 

120  Louis A. Berman unternimmt einen Vergleich von Genesis 22 in jiddischer und dä-

nischer Sprache. Deutsch bildet dabei eine gemeinsame Referenz zwischen den 

Sprachen und doch lassen sich entscheidende Unterschiede aufzeigen. Dass Kier-

kegaard das schockartige Fürchten und Zittern in den Vordergrund stellt, liegt für 

Berman wesentlich an der vorgefundenen Übersetzung: „A critical verse (22:10) has 

been rendered above in italic: ‚Un Avraham hot oysgeshtrekt zeyn hand, un hot gen-

umen dem shlacht-messer tsu shechten zayn zun.‘ In Yiddish translation, this sen-

tence uses a cognate of the Hebrew li-sh’hot, to perform a ritual slaughter or to make 

a sacrifice. The reader oft he Hebrew (or Yiddish) is reminded Abraham is not simp-

ly slaying or killing his son; he is performing a religious ritual. […] Kierkegaard no 

doubt read the standard Danish translation of the Bible: ‚Og Abraham rakte sin 

Haand ud og greb kniven for at slagte sin Søn.‘ The reader will recognize slagte as a 

cognate of slaughter. A Danish-English dictionary translates slagte as ‚kill, slaugh-

ter, butcher, massacre.‘ Perhaps this helps explain, in part at least, why a reading oft 

he story in Danish reduced Kierkegaard (and many others) to fear and trembling.“ 

(Berman, The Akedah, 24) 

121  Diese Art der Wiederholung gelingt Kierkegaard nicht, sie ist ihm gar ein Ärgernis, 

was ein Blick in sein Tagebuch hervorhebt: „Das Judentum ist: Ehe, Ehe, seid 

fruchtbar und mehret euch, die Segnungen über das Geschlecht usw. – gerade des-

halb wird hier das Christentum angebracht, das Christentum, welches die Jungfräu-

lichkeit ist; aber es soll den Abstoß des Ärgernisses haben und den bekommt es am 

sichersten hier.“ (Kierkegaard, Tagebücher, Bd. 5, 202) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 161 

gründen. Im äussersten Hinhören wird ihm Gott im Wesen der Furcht gleichzei-
tig sichtbar. Die Bindung an die Stimme der Transzendenz gebiert Wahrheit und 
öffnet Abraham in 22:13 auf der wörtlichen und figurativen Ebene die Au-
gen:  ליִ אַהָ  תאֶ  חקַ יִ וַ  םהָ רָ בְ אַ .לֶ יִ וַ  יונָ רְ קַ בְּ  .בַ סְ בַּ  זחַ אֱ נֶ  רחַ אַ ליִ אַ הנֵּ הִ וְ  ארְ יַ וַ  יוינָ עֵ  תאֶ  םהָ רָ בְ אַ אשָׂ יִ וַ 

ֹ לְ  הולֵ עֲ יַ וַ  נוֹבְּ  תחַ תַ  הלָ ע  Da hob Awraham seine Augen auf und sah, da war ein Wid-

der; darauf wurde er durch das Gehege an seinen Hörnern festgehalten. Da ging 

Awraham und nahm den Widder und brachte ihn zum Opfer an seines Sohnes 

Stelle. Es wird nun deutlich, dass der Ausdruck ירא das Fürchten und das Sehen 
beinhaltet und eine geheimnisvolle Dialektik122 zwischen Fürchten und Sehen 
begründet: Die Ehrfurcht vor dem Unsichtbaren eröffnet eine Evidenz. Bestand-
teil dieser Evidenz ist der Widder, der nicht einfach transitiv gesehen wird, son-
dern im Modus des genannten Sehens zur Gegebenheit kommt123. In 22:14 wird 
diese Dialektik eindrücklich verdichtet und bildet den schrittweise entwickelten 
Höhepunkt gegenüber Kierkegaards Furcht und Zittern:  םקוֹמָ הַ  םשֵ  םהָ רָ בְ אַ ארָ קְ יִ וַ  

 Da nannte Awraham den Namen dieses  האֶ רָ יֵ  ה' רהַ בְּ  םיוֹהַ  רמֵ אָיֵ  רשֶ אֲ  האֶ רְ יִ  יהיה הואהַ 

Ortes: Gott schaut! Welches heute also auszusprechen ist: Auf Gottes Berg wird 

man geschaut. 

Die göttliche Präsenz als gehörte Stimme öffnet Abraham gleichzeitig die 
Augen und begründet eine Weisheitskultur, bei der Ethik, Wissen und Glaube in 
einem schöpferischen Freiheitsakt einen Sammelpunkt bilden. Dies wird veran-
schaulicht, wenn wir in der Morgenliturgie den zweiten Satz betrachten, der nach 
dem Aufstehen rezitiert wird: ֹ  לכָ לְ  בטוֹ לכֶ שֵׂ  'ה תאַרְ יִ  המָ כְ חָ  יתאשִׁ רֵ  ֹ  תוֹלָ הִ תְ  םיהֶ שֵׂ ע  לעד תדֶ מֶ ע
 The beginning of wisdom is the fear of Hashem – good understanding to all 

                                                           

122  Diese Dialektik wird auch in der Art und Weise göttlicher Präsenz beim Stiftszelt 

(etymologisch) sichtbar, bei welcher Verhüllung und Zeigen zentral sind: ים קִ הָ  םיוֹובְּ 

ֹ ן לְ כָּ שְ מִ ת הַ ן אֶ נָ עָ ה הֶ סָ ן כִּ כָּ שְ מִ ת הַ אֶ  ִ רֶ עֶ ת ובָ דֻ עֵ ל הָ הֶ א ֶ ב י ֹ עַ  שׁה אֵ אֵ רְ מַ כְּ  כָּןשְ מִ ל הַ ה עַ הי  Und am  .רקֶ ד בּ

Tag der Aufrichtung der Wohnung bedeckte die Wolke die Wohnung, dem Zelt des 

Zeugnisses zu, und am Abend war über der Wohnung wie ein Feuerschein bis Mor-

gens (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bamidbar, 153). 

123  Dieses erschaffende Sehen steht im Kontext der Welterschaffung, worauf Verena 

Lenzen hinweist: „Aufgrund des Gerichts- und Sühnegedankens gilt das jüdische 

Neujahrsfest, Rosch HaSchana, auch Jom HaDin (Tag des Gerichts) oder Jom 

HaZikkaron (Tag des Gedenkens) genannt, als Datum und Gedenktag der Akedah, 

an dem das Widderhorn, der Schofar, geblasen wird nach dem Babylonischen Tal-

mud, Rosch HaSchana 16a: ,Es sprach der Heilige, gepr. sei er: stoßt vor mir in das 

Widderhorn, damit ich für euch der Bindung Isaaks, des Sohnes Abrahams, gedenke 

und es euch anrechne, als ob ihr euch selbst vor mir gebunden hättet‘.“ (Lenzen, Jü-

disches Leben und Sterben im Namen Gottes, 71) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

their practioners; His praise endures forever. Blessed is the Name of His glori-

ous kingdom for all eternity.124 Der Anfang bzw. die Schöpfung von Weisheit ist 
innigst auf die Gottesfurcht bezogen. Dieser Furcht ist zutiefst eine ethische Spur 
eingeschrieben, die nun als äusserster Respekt vor dem Anderen125 verstanden 
werden kann – als Heiligung des Namens des Anderen und des eigenen: dem Ei-
gennamen126 . Indem Abraham Gott fürchtet, erkennt er ihn und wird erkannt. 
Diese Bewegung setzt den Primaten der Ethik vor die Logik, was in den Sprü-

chen der Weisheit, pointiert zugespitzt wird:  ִ .הוָ נָ עֲ  דבוֹכָּ  ינֵ פְ ולִ  המָ כְ חָ  רמוסַ  'ה תאַרְ י  
The fear of HA-SHEM is the moral instruction of wisdom, and before honor goes 

humility127. Die Ethik fließt dabei nahtlos in die Hermeneutik über, indem das 
Weisende wählen erhellend und bedeutsam wird. Diese Perspektive wird zusätz-
lich durch die gemeinsame Wurzel von לראות (lirot; fürchten/sehen) und להראות 
(leharot; zeigen) vertieft und im Psalm 25 seinen Ausdruck findet:  ישאִ הַ  הזֶ  ימִ  

 ְ ִ  בְּדֶרֶ. נורֶ יוֹ 'ה ארֵ י  Wo ist ein Mann, der  יעָ דִ הוֹלְ  יתוֹרִ ובְ  יואָירֵ לִ  'ה דסוֹ[...]  רחָ בְ י

den Ewigen fürchtet? Dem zeigt er den Weg, den er soll. […] Der Rat des Ewi-

gen ist für die, so ihn fürchten, und Sein Bund – sie ihn wissen zu lassen.128 סוד 

                                                           

124  The complete Artscroll Siddur, 2. 

125  Der Gottesfurcht ist gleichzeitig der Respekt vor dem Mitmenschen förmlich einge-

schrieben bzw. kontextualisiert, was folgender Vers aus Wajikra Kap. 25:36 ver-

deutlicht: ָ ית וְ בִּ רְ תַ וְ  .שֶ נֶ  תוֹאִ ח מֵ קַ ל תִ אַ .ךמָ עִ  י�חִ י אָחֵ וְ  י�הֶ 6אֱ מֵ  אתָ רֵ י  Von ihm jedoch darfst du 

keine Einbusse und Vermehrung nehmen und hast dich vor deinem Gott zu fürchten; 

und deines Bruders Leben sei mit dir verbunden. (Hirsch: Die Fünf Bücher der Tora. 

Wajikra, 733). Der Respekt spiegelt sich auch im kurz darauf folgenden Ausdruck 

אוירָ י תִ שִ דָ קְ ומִ   Und mein Heiligtum fürchtet (Kap.26:2). Beachte hier die englische 

Übersetzung My Sanctuary shall you revere (The Stone Edition, The Chumash). 

126  Die verschlungene Dialektik zwischen Ethik und Evidenz verkörpert sich im Namen 

Awram, der prozessiv im entsprechenden Unterwegssein seinen ihm eigenen Namen 

Awraham erwarb und sich vor Gott erschuf. Für Rabbi Joseph B. Soloveitchik bildet 

dies das Kriterium für das prophetische Bewusstsein, was gleichzeitig der DSC von 

Brod sehr nahe kommt: „[…] the new principle which Judaism brought to light – 

namely, prophecy as a binding ethical ideal, prophecy as an act of self-creation and 

self-renewal. The concept of creation sheds a clear light on the fundamental princi-

ple of choice and free will. This principle expresses itself on two levels: (1) man is 

free to create himself as a man of God; he has the ability to shatter the iron bars of 

universality and strict causality that imprison him qua man as a random example of 

the species; […]“ (Soloveitchik, Halakhic Man, 134).  

127  Malbim, On Mischley, Kap. 15,33. 

128  Die Psalmen, 14f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 163 

wird hier mit Rat übersetzt, bedeutet aber wortwörtlich Geheimnis. Das Geheim-
nis liegt in der Gottesfurcht (verborgen), die nicht in der Gewalt des Himmels 
liegt, sondern in der Freiheit des Menschen oder: im Geheimnis der Wiederho-
lung. 

Kehren wir nun zu Abraham zurück und wiederholen sein heiliges Geheim-
nis: Er ist ganz geworden, indem er neben der ihn von Anfang auszeichnenden 
Liebe zu Gott auch die Furcht vor Gott bezeugt und so zum Quellpunkt des Mo-
notheismus wird, was sich in der hinführung zum jüdischen Gottesbekenntnis, 
dem שמע (Shma) spiegelt, in dem der göttliche Namen geheiligt wird: אֶת שֵׂם האל  

ֹ  םיהֶ לֵ עֲ  יםלִ בְּ קַ מְ  םלָ כֻ וְ  הוא שׂדוֹקָ  ארָ נוֹהַ וְ  רוֹבּגִהַ  לדוֹגָהַ  .לֶ מֶ הַ   שותרְ  יםנִ תְ נוֹוְ  הזֶ מִ  הזֶ  םיִ מַ שָ  כותלְ מַ  לע
ֹ לְ  ישדִ קְ הַ לְ  הזֶ לָ  הזֶ  ֹ  דחָ אֶ כְּ  םלָ כֻּ  השָׂ דֻ קְ . הימָ עִ נְ ובִ  הרורָ בְ  הפָ שָׂ בְּ  חרו תחַ נַ בְּ  םרָ צְ י : האָרְ יִ בְּ  יםרִ מְ אוֹוְ  יםנִ ע

שדוֹקָ  שדוֹקָ  שדוֹקָ   […] den Namen des grossen, starken und ehrfurchterregenden 

Königs, heilig ist Er. Und alle nehmen das Joch der himmlischen Herrschaft auf 

sich, einer vom andern, erteilen einander Erlaubnis, ihren Schöpfer zu heiligen 

in gelassener Ruhe, mit klarer lieblicher Sprache stimmen sie alle zusammen 

Heiligung an und sprechen in Ehrfurcht: Heilig, heilig, heilig […]. Einige Zeilen 
danach wechselt die Perspektive von der Engelsordnung zur menschlichen, die 
sich aufgrund der sie charakterisierende Körperlichkeit eine grundsätzliche Dif-
ferenz zur engelhaft-göttlichen aufweist, die aber paradoxerweise durch das 
lichtvoll sehend-fürchtende Element aufgehoben werden kann: , �תֶ רָ תוֹבְּ  ינוינֵ עֵ  ראֵ הָ וְ 

 Erleuchte unsere Augen durch .�מֶ שְ  תאֶ  האָרְ יִ ולְ  הבָ הֲ אַלְ  נובֵ בָ לְ  דחֵ יַ וְ , י�תֶ וֹצְ מִ בְּ  נובֵּ לִ  קבֵּ דַ וְ  

Deine Tora, hefte unser Herz an Deine Gebote, präge unser Herz129 zur Liebe 

                                                           

129  Gellman greift eine chassidische Interpretation auf, die auf den Gerrer Rebbe Judah 

Aryeh Leib Alter (1847-1905) zurückgeht, der den berühmten Torakommentar Sefat 

Emet verfasst hat. In Bezug auf die Akedah spielt die Unterscheidung zwischen der 

Liebe zu und der Furcht vor Gott die entscheidende Rolle. Vertieft wird diese Unter-

scheidung durch unterschiedliche Gottesnamen, die den zwei Qualitäten zugeordnet 

werden können und mit der geforderten bzw. geprüften Ganzheit und Einheit des 

Herzens korrespondieren „In addition, Rabbi Alter draws attention to the use of 

‚Elohim‘ for the Divine rather than the name ‚YHVH‘. It is the latter name that is 

associated with the love of God, whereas the former, ‚Elohim‘, is associated with 

fear of God. One loves YHVH. On fears Elohim.We would have expected Abraham, 

the lover of God, to have been described by his relationship to YHVH, rather than 

Elohim.In answer, Rabbi Alter begins by reminding the reader that in the past Abra-

ham had more than proven his love for God, including his willingness to be killed 

(according to a Midrashic story) by being thrown into an oven for his faith. It was 

therefore now not a significant test of Abraham’s love of God to ask him to sacrifice 

his son. Instead, the trial was designed so as to test Abraham’s fear of God. That fear 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

und zur Ehrfurcht Deines Namens130, […]. Die gestiftete Einheit kulminiert wie-
derholt und wiederholend im Glaubensbekenntnis:  ְׁדחָ אֶ  'ה, ינוהֵ 6אֱ  'ה, לאֵ רָ שׂיִ  עמַ ש  
Höre Jisrael, der Ewige ist unser Gott, der Ewige ist einzig131. Mit der Annähe-
rung und Hinwendung Abrahams zu Gott wird Gott nicht identifiziert, weil er als 

                                                           

is put to the test by God so placing Abraham that Abraham must act in conflict with 

the very love he has nurtured toward his Creator all his life. Abraham is placed into 

a conflict between acting out of love and acting out of fear. And he passes the test 

when he responds to God in the mode of fear. The angel then praises Abraham for 

having shown himself to be a fearer of God.“ (Gellman, The Fear, the Trembling, 

and the Fire, 88) Aus der konfliktbeladenen Differenz zwischen Gottesliebe und 

Gottesfurcht wird die Wiederholung im tiefsten Sinne angetrieben und belebt. 

130  Diese Herzensangelegenheit führt nochmals auf Derridas Diskurs zum Geheimnis 

zurück, der nun in seiner Terminologie als Kardiotopologie bezeichnet werden kann 

und gleichzeitig als zu kommentierenden Kommentar zu diesem Durchgang Abra-

hams Schweigen: Oder das Paradox bei Søren Kierkegaard und Max Brod verstan-

den werden, dies vom Gottesnamen ausgehend: „Gott ist der Name der Möglichkeit 

für mich, ein Verborgenes, ein Geheimnis zu wahren, das im Innern sichtbar ist, aber 

nicht im Äußeren. Sobald es diese Struktur eines Bewußtseins, eines Mit-Sich-Seins, 

eines Sprechens, das heißt einer Hervorbringung unsichtbaren Sinns gibt, sobald ich, 

dank dem unsichtbaren Sprechen als solchem, einen Zeugen in mir habe, den die 

andern nicht sehen, und der folglich zugleich anders ist als ich und mir innerlich nä-

her als ich selbst, sobald ich eine geheime Beziehung mit mir bewahren und nicht 

alles sagen kann, sobald es Geheimnis und einen geheimen Zeugen in mir gibt, gibt 

es das, was ich Gott nenne, (gibt es) was ich Gott in mir nenne, (gibt es, daß) ich 

mich Gott nenne, ein Satz der schwer von ,Gott nennt mich, ruft mich‘ zu unter-

scheiden ist, denn unter dieser Bedingung rufe ich mich oder werde ich gerufen im 

Geheimen/im Vertrauen (en secret). Gott ist in mir, er ist absolutes ,ich‘, er ist diese 

Struktur der unsichtbaren Innerlichkeit, die man im Kierkegaardschen Sinne die 

Subjektivität nennt.“ (Derrida, Den Tod geben, 434) Mit einer eindrücklichen 

sprachlich-gedanklich verschlungenen Wiederholungsbewegung deckt hier Derrida 

ab, was im Sh’ma-Gebet mit der Liebe zu Gott ausgedrückt wird und in aller Inner-

lichkeit sowohl auf Kierkegaard als auch auf Pascal bezogen werden kann, dessen 

Herz Vernunftgründe hat, die die Vernunft nicht kennt. Was hier fehlt, um eine ent-

scheidende erweiternde Dimension des Geheimnisses anzudeuten, liegt im entwi-

ckelten Verständnis der Gottesfurcht, einer Dynamik, die wieder aus dem Herzen – 

in die Exteriorität – führt, ohne das Geheimnis preiszugeben. In diesem Sinne schla-

ge ich eine Kardiophobotopologie vor… 

131  Vgl. Siddur Schma Kolenu, 340-345. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 165 

absolute Einheit nicht identifizierbar ist, aber es entsteht ein Band, eine Bindung, 
welche Abraham im Aktualisieren seiner letzten Prüfung etabliert hat. Nochmals 
im Sinne Brods: Durch Ehrfurcht als Anerkennung eines unendlichen Zusam-
menhangs ereignet sich das paradoxe Wunder, dass ein Band zwischen dem Ein-
zelnen und dem Allgemeinen in schöpferischer Freiheit erschaffen wird. Im 
Durchbruch des natürlichen Geflechts durch die disruptio structurae causarum, 
um eine Art der Unschärferelation zwischen Glauben und Wissen zu begründen. 
Als eine Textur, die sich um eine paradox aufgeladene Leerstelle dreht, um sie 
herum schreibt: sie umschreibend umkreist132. Die Poetologie des Umschreibens 
wird vom Geist der Wiederholung durchweht – von der dialektischen Lyrik 
Kierkegaards zur verflochtenen Textur eines unendlichen Zusammenhangs, zu 
den dichten und dunklen Knoten Brods, zu denen sich das midraschartige Den-
ken vorgräbt, um Bedeutungen zum Schillern zu bringen. Die damit zusammen-
hängende Sogwirkung fordert die behutsame Geste einer Narration, deren schüt-
zende Schatten die Antithese zu Hegels grellem Licht bilden, das jegliches Ge-
heimnis der Wiederholung zerstört und Peter Handkes Phantasie zur Wiederho-
lung ignoriert, welche das Motto dieses zweiten Durchgangs darstellt: „Das 
‚Heilige‘… ist nicht zu erforschen, nur zu umschreiben, zu erzählen, umschrei-
bend zu erzählen (lerne das Umschreiben)“133. So bleibt nichts mehr anderes üb-
rig, als sich nochmals dem Text in Gen. 22 zu nähern, ihn umschreibend zu er-
zählen. In diesem Sinne hören wir erneut die Stimme des Textes aus Bereschit, 
die durch die Verdeutschung von Martin Buber und Franz Rosenzweig neu hör-
bar wird und gleichzeitig den Kontrapunkt zur Einheitsübersetzung des unge-
lehrten Exegeten bildet: 
 
Gott prüfte Abraham 

und sprach zu ihm: 

Abraham! 

                                                           

132  Schumacher setzt sich mit einer entsprechenden Textbewegung auseinander, die 

Wiederholung aus einer Differenz heraus versteht: „An die Stelle einer festlegenden 

Verortung von Zentrum, Präsenz und Ursprung treten Vervielfältigungsbewegungen, 

die [...] aus der Logik der Repräsentation ausscheren, sie ebenso supplementierend 

durchbrechen wie die Vorstellung von feststellbaren Identitäten und Begriffen. Auch 

wenn sie auf Konzepte wie Zentrum und Ursprung bezogen bleibt und sie mehrfach 

umkreist, statuiert diese exorbitante Bewegung, die auch eine Geste der Dekonstruk-

tion beschreibt, keinen neuen Fixpunkt. Sie eröffnet vielmehr die Möglichkeit ab-

gründiger Vervielfältigung.“ (Ders., Die Ironie der Unverständlichkeit, 314) 

133  Handke, Phantasien der Wiederholung, 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Er sprach: 

Da bin ich. 

Er aber sprach: 

Nimm doch deinen Sohn, deinen Einzigen, den du liebst, Jizchak, 

und geh vor dich hin in das Land Morija, 

und höhe ihn dort zur Darhöhung auf einem der Berge, 

den ich dir zusprechen werde. 

Abraham stand frühmorgens auf, 

er sattelte seinen Esel, 

er nahm seine beiden Knaben mit sich und Jizchak seinen Sohn, 

er spaltete Hölzer für die Darhöhung 

und machte sich auf und ging nach dem Ort, von dem Gott 

ihm gesprochen hatte. 

Am dritten Tag erhob Abraham seine Augen 

und sah den Ort von fern. 

Abraham sprach zu seinen Knaben: 

Bleibt ihr hier mit dem Esel, 

ich aber und der Knabe wollen bis drüben hin gehen, 

niederwerfen wollen wir uns und dann zu euch kehren. 

Abraham nahm die Hölzer zur Darhöhung, 

er legte sie Jizchak seinem Sohn auf, 

in seine Hand nahm er das Feuer und das Messer. 

So gingen die beiden mitsammen. 

Jizchak sprach zu Abraham seinem Vater, er sprach: 

Vater! 

Er sprach 

Da bin ich, mein Sohn. 

Er sprach: 

Da ist nun das Feuer und die Hölzer, 

aber wo ist das Lamm zur Darhöhung? 

Abraham sprach: 

Gott ersieht sich das Lamm zur Darhöhung, mein Sohn. 

So gingen die beiden mitsammen. 

Sie kamen an den Ort, den Gott ihm zugesprochen hatte.  

Dort baute Abraham die Schlachtstatt 

und schichtete die Hölzer 

und fesselte Jizchak seinen Sohn 

und legte ihn auf die Schlachtstatt zuoberst der Hölzer. 

Abraham schickte seine Hand aus, 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 167 

er nahm das Messer, seinen Sohn hinzumetzen. 

Aber Sein Bote rief ihm vom Himmel her zu 

und sprach: 

Abraham, Abraham! 

Er sprach:  

Da bin ich. 

Er sprach: 

Schicke nimmer deine Hand nach dem Knaben aus, 

tu ihm nimmer irgendetwas! 

Denn jetzt habe ich erkannt, 

dass du Gottes fürchtig bist, – 

nicht vorenthalten hast du mir deinen Sohn, deinen Einzigen. 

Abraham hob seine Augen und sah: 

Da, ein Widder hatte sich dahinter im Gestrüpp mit den 

Hörnern verfangen. 

Abraham ging hin, 

er nahm den Widder 

und höhte ihn zur Anhöhung anstatt seines Sohns. 

Abraham rief den Namen jenes Orts: ER ersieht. 

Wie man noch heute spricht: Auf seinem Berg wird ersehn. 

Sein Bote aber rief Abraham ein zweites Mal vom Himmel 

her zu 

Und sprach: 

Bei mir schwöre ich 

– Sein Erlauten – 

Ja, dieweil du dieses getan hast, hast deinen Sohn, deinen Einzigen,  

nicht vorenthalten,  

segne, ja segne ich dich, 

mehren will ich, mehren deinen Samen,  

wie die Sterne des Himmels und wie den Sand der am Ufer 

des Meeres ist, 

ererben soll dein Same das Hochtor seiner Feinde,  

segnen sollen einander mit deinem Samen alle Stämme der 

Erde,  

dem zu Folge dass du auf meine Stimme gehört hast. 

Abraham kehrte zu seinen Knaben zurück,  

sie machten sich auf und gingen mitsammen nach Ber-Scheba. […]134 

                                                           

134  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 57-60. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Dritter Gang:  

  Gott (ver)sucht den Menschen 

 Die Wunde(r) Hiobs – Pathos bei Søren Kierkegaard  

und Abraham J. Heschel 

 
„Hiob: Kosmische Klagen und Trauerweiden […] Offene Wun-

den der Natur und der Seele […] Und das menschliche Herz – of-

fene Wunde Gottes.“ 

EMIL M. CIORAN, VON TRÄNEN UND VON HEILIGEN 

 
 

 
Dieser Teil derArbeit verschreibt sich dem Themenkomplex, der im alttestamen-
tarischen Text Hiob mit dem gleichnamigen Protagonisten angelegt ist. Als Aus-
gangspunkt dient dazu Kierkegaards Schrift Die Wiederholung, die am selben 
Tag – 1843 – wie Furcht und Zittern ebenfalls unter einem pseudonymen Namen 
in Kopenhagen erschien: Constantin Constantius nennt sich der Verfasser und 
gibt der Schrift den Untertitel Ein Versuch in der experimentierenden Psycholo-

gie. Dass die beiden Schriften am selben Tag herauskommen, ist der Wiederho-
lung inhärent: Beide Werke kreisen um die biografisch erfahrene Wunde Kier-
kegaards, die in der Entlobung von Regine besteht. In der mehrfachen Perspekti-
vierung liegt bereits selber eine Versuchsanlage vor, um Erfahrung an distanzie-
rende Beobachtung zu koppeln. Bei diesem Experiment wird gleichzeitig eine 
neue Art des philosophischen Wissens versucht1, das dem Wortsinn nach als ein 

                                                           

1  Aus der kulturwissenschaftlichen Perspektive formiert sich ein Interesse an Poetolo-

gien des Experiments, um Wissensanordnungen und literarisierende Darstellungsfor-

men im gegenseitigen Verhältnis zu erhellen. Die Kategorie des Experiments steht 

dabei im Kontext des Übergangs, was Kierkegaards Text wesentlich auszeichnet: „Es 

markiert einen möglichen Ort des Übergangs zwischen den beiden Kulturen, indem 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

essayistisches bezeichnet werden kann. Insofern ließe sich der Untertitel auch als 
Versuch in der experimentierenden Philosophie umdeuten, bei der die Psycholo-
gie eine massgebende Rolle einnimmt: Der objektivierende Blick, der sich aus 
der subjektiven Wunde der Melancholie heraus ergibt, richtet sich auf die Per-
sönlichkeit eines jungen – stimmungsvollen – Menschen (Kierkegaard), um die 
Vielschichtigkeit der menschlichen Persönlichkeitsstruktur freizulegen, was im 
ersten Gang dieser Arbeit als Personalität umkreist wurde. Insofern graben sich 
die Gänge zueinander vor, wobei nicht die Schuld, sondern das Leiden im Zent-
rum steht. Die erwähnte Melancholie, die dem Leiden zugrunde liegt, motiviert 
in dieser Konstellation die Lektüre der Wiederholung. Konstellative Leitbegriffe 
beim Aufspüren der spezifischen Wiederholungsbewegung bilden Stimmung und 
Pathos, um mit und durch diese Begriffe die Philosophie zu einem Experiment 
zu machen. Die Begriffe werden dabei insofern wortwörlich erfahren, als sie me-
thodisch auf den Weg genommen und im Prozess der bewegenden Reise einen 
philosophischen Sinn versammeln werden. In dieser Bündelung wird gleichzeitig 
das wahlverwandte Verhältnis zu Abraham J. Heschel herausgearbeitet, wobei 
die Stimme in ihren philosophischen Transformationen die entscheidende tiefen-
theologische Schnittstelle zwischen Stimmung und Pathos bildet. Oder: Die 
Stimme wird zum Brennpunkt jener Wiederholung, deren Spuren zwischen 
Stimmung und Pathos kreisen. Den inhaltlichen Rahmen dieser Gedankenform 
lässt sich mit Heidegger folgendermassen exponieren: 

 
Das Erstaunen ist παϑος. Wir übersetzen παϑος gewöhnlich durch Passion, Leidenschaft, 

Gefühlswallung. Aber παϑος hängt zusammen mit ράσχειν, leiden, erdulden, ertragen, 

austragen, sich tragen lassen von, sich be-stimmen lassen durch. Es ist gewagt, wie immer 

in solchen Fällen, wenn wir παϑος durch Stimmung übersetzen, womit wir die Gestimmt-

heit und Be-stimmtheit meinen.2  

 
Dass Heidegger die Übersetzung von Pathos als Stimmung, als Wagnis bezeich-
net, unterstreicht den Charakter einer experimentierenden Philosophie, die sich 
letztendlich selber ausprobiert. Die philosophische Ausrichtung erfährt der Be-
griff durch das Staunen, jener philosophischen Urgeste, welcher die schauende 
Kontemplation – die theoria – eingewachsen ist. Mit Kierkegaard setzt ein Ent-

                                                           

die Literatur einerseits der aktuellen Erfahrung andere Möglichkeiten und andererseits 

der potentiellen, im Experiment vorgeblich immer wiederholbaren Erfahrung ihre je-

weilige Aktualität vor Augen zu halten vermag.“ (Krause/Pethes, Zwischen Erfahrung 

und Möglichkeit, 15) 

2  Heidegger, Was ist das – die Philosophie?, 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 171 

setzen ein, das dieser Tradition entwächst, indem das Moment vernünftiger Auf-
lösung fehlt. Diesen Verlust gilt es an der Schrift Kierkegaards in den Bereich 
der Existenz zu übersetzen, so dass die Vernunft als eine pathetisch dichtende 
verstanden werden kann, um gerade den Logos neu zu denken3. In einem letzten 
Schritt gilt es diese Bewegung ins jüdische Denken Heschels über zu setzen: als 
Übersetzen zwischen Philosophie, Theologie und Poesie. Der letzte Gang bein-
haltet jedoch weder eine grosse Synthese noch einen Abschluss. Wir begnügen 
uns damit, uns nochmals der Wiederholung anzunähern; dies im Sinne eines 
letzten Annäherungsversuchs und nicht als hegelianischer Dreischritt. Deshalb 
soll an dieser Stelle auch auf einen dritten Irrläufer Hegels verzichtet werden.  

 
 

5.1  SØREN KIERKEGAARD: DEN LOGOS VERSTIMMEN 
 

„Ich empfinde jetzt ein Bedürfnis, in tieferem Sinne zu mir selbst 

zu kommen, daher daß ich Gott näher komme im Verstehen mei-

ner Selbst. Ich muss an Ort und Stelle bleiben und inwendig er-

neuert werden.“ 

SØREN KIERKEGAARD, DIE TAGEBÜCHER 

 
Das Motto stellt einen Tagebucheintrag vor, den Kierkegaard am 16. August 
1843 verfasst hat, kurz vor der Veröffentlichung der Wiederholung (16. Okto-
ber). In diesen wenigen Zeilen wird umschrieben, worauf Kierkegaard mit dem 

                                                           

3  Dachselt führt aus, inwiefern die abendländische Philosophie von der Beherrschung 

des Pathos geprägt wurde, um die Herrschaft der Vernunft als Aktivität über die Pas-

sivität zu begründen: „Voraussetzung dieses Weges ist die Antithese von logos und 

pathos, das Modell einer zweigeteilten Seele mit einem aktiven, reflektierenden, ver-

nünftigen und einem passiven, instinktartigen, vernunftlosen Teil. Die Dichtung wird 

wegen ihres enthusiastischen Ursprungs, ihrer intensiven Darstellung von Affekten 

und ihrer starken emotionalen Wirkung, von den Philosophen seit Platon auf die Seite 

des Nicht-Vernünftigen gestellt daher argwöhnisch bertrachtet oder ganz abgelehnt.“ 

(Dachselt, Pathos. Tradition und Aktualität einer vergessenen Poetik, 111) Diese Hie-

rarchisierung bzw. Beherrschung durch die Vernunft spiegelt sich in einer etymologi-

schen Verengung, indem Pathos mit der tierähnlichen Passivität in Verbindung ge-

bracht wird: „παϑος mit der Fülle seiner Bedeutungsvarianten wird im Lateinischen 

vor allem mit ,passio‘ übersetzt. Die spezifisch seelischen Leidenszustände werden 

daneben als ,perturbationes animi‘, ,affectiones‘ bzw. ,affectus‘ bezeichnet“ (Histori-

sches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, 193). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

komplexen Begriff der Wiederholung anspielen will: Auf die Selbstaneignung. 
Die hermeneutische Schnittstelle zielt auf ein Innen ab, wo sich Selbst- und Got-
tesverständnis durchdringen bzw. dialektisch bedingen. Es handelt sich dabei 
nicht um eine dialektische Begriffsarbeit, sondern um ein fundamentales Hin und 
Her – zwischen Mensch und Gott. Diese existenzielle Bewegung, die gleichzei-
tig Methode ist, deutet die von Kierkegaard selbst kursivierte Bedeutung an: und 
inwendig erneuert werden. Mit der unscheinbaren Konjunktion wird nicht etwas 
additiv hinzugefügt, sondern gebunden. Das Bindewort bindet versammelnd ei-
nen Sinn, der sich aus einer zeitlichen Struktur der Gleichzeitigkeit ergibt, um 
den vergegenwärtigenden Charakter der Selbstpräsenz zu unterstreichen, die sich 
nicht logisch-kausal, sondern bindend ergibt. Als verbindend lebendige Kraft der 
Erneuerung oder: der Wiederholung. Da sich der Begriff nicht logisch definieren 
lässt, soll er in der Folge noch einmal anhand der Wiederholungsschrift freige-
legt werden, wobei der Tagebucheintrag als Folie dient. Im angesprochenen Hin 
und Her verbirgt sich nicht nur eine existenzdialektische Methode, sondern auch 
eine geforderte Lesehaltung, die einerseits zwischen den pseudonymen Texten – 
Furcht und Zittern und Die Wiederholung erscheinen am selben Tag –, anderer-
seits aber auch das Hin und Her zwischen den pseudonymen Texten und jenen 
Texten nicht ausser Acht lässt, die Kierkegaard im eigenen Namen verfasst hat, 
insbesondere die Erbaulichen Reden. So ist es kein Zufall, dass im Dezember 
1843 eine erbauliche Rede veröffentlicht wird, die folgenden Titel trägt: Der 

Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt 

(Hiob 1,20f.)4. Diese elastische Lesart ist selbst Bestandteil einer methodisch 
aufgeladenen Wiederholung, was an folgender Bemerkung Kierkegaards – im 
eigenen Namen – deutlich wird: 

 
Gesetzt, ein solcher Leser verstünde und beurteilte die einzelne ästhetische Schrift voll-

kommen richtig, so mißverstände er mich doch total, da er sie nicht in ihrer Abhängigkeit 

von der religiösen Einheit in meiner Schriftstellerei versteht. Sollte dagegen einer für die 

religiöse Einheit in der letzteren ein Verständnis haben, vielleicht aber nicht ebenso für die 

eine oder andere meiner ästhetischen Schriften, so wäre dieses Mißverstehen nur ein zufäl-

liges.5 

                                                           

4  Vgl. dazu: Dietz, Sören Kierkegaard. Existenz und Freiheit.  

5  Kierkegaard, Der Gesichtspunkt für meine Wirksamkeit als Schriftsteller, 4. Die Dia-

lektik zwischen ästhetischen und religiösen Schriften stehen gleichzeitig in einem 

spezifischen Spannungsverhältnis der Mitteilungsform und begründen letzlich einen 

inneren Zusammenhang im Geweben von Inhalt und Form: „In bezug besonders auf 

ethische, teilweise auch in bezug auf ethisch-religiöse Wahrheitsmitteilung ist die in-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 173 

Die Wiederholung im Akt des Lesens impliziert neben der wiederholten Lektüre 
eine Denkbewegung, die von einem Mittelpunkt aus motiviert wird, der in ver-
meintlicher Abhängigkeit von der religiösen Einheit steht. Im Innersten ist –  
oder besser: bewegt sich – die Innerlichkeit als eine Stimme, die durch die be-
hutsame vergegenwärtigende Lektüre hörbar werden soll. Dies im Durchdringen 
der reflexiven Elemente, um eine präreflexive Schicht freizulegen, die im Hin 
und Her zwischen Stimmungen und Stimme angelegt ist und Philosophie als eine 
Stimmungskunst ausweist. So schlage ich eine Lesart vor, die sich im Sinne von 
Stanley Cavell an einem absoluten Gehör orientiert, „denn mit Verständnis zu 
lesen erfordert wiedergeborene Sinneswahrnehmungen, zuallererst beim Hören; 
[…].“6 Dies korreliert mit einer Textur, die nach innen gewoben ist. Diesen Fä-
den entlang wollen wir uns nun bewegen, um Kierkegaards dialektischem An-
spruch gerecht zu werden: „Was mich meiner Tage Fleiss kostet, ungeheure An-
strengung, fast schlaflose dialektische Ausdauer; um die Fäden richtig zu führen 
in dieser feingesponnenen Anlage – dergleichen ist für andere überhaupt nicht 
da.“7 

So gilt es im dritten Gang dieser Arbeit, dieses feingesponnene Gespinnst in 
seiner Textur durchzuspielen, es zu vergegenwärtigen, indem Literatur und Phi-
losophie zu einer eigenen Poetologie verwoben werden. Dies entspricht dem An-
liegen des Pseudonyms Constantin Constantius, der von einer neuen Philosophie 
spricht, bei welcher der Begriff der Wiederholung zum zentralen Leitbegriff 
avanciert. Nur: Dieser Begriff lässt sich weder definieren noch begreifen, son-
dern im folgenden Sinne nur andeuten:  

 
Bei mir Zuhause war ich mit diesem Problem nahezu ins Stocken geraten. Man sage dar-

über, was man will, es wird eine sehr wichtige Rolle in der neueren Philosophie spielen; 

denn Wiederholung ist der entscheidende Ausdruck für das, was bei den Griechen 

,Erinnerung‘ war. So wie diese damals lehrten, daß alles Erkennen ein Erinnern ist, so will 

die neue Philosophie lehren, daß das ganze Leben eine Wiederholung ist. Der einzige neu-

                                                           

direkte Mitteilung die strengste Form. Doch kann eine unmittelbarere Mitteilung, die 

nebenher geht, auch notwendig sein, um zu unterstützen, wodurch sie selbst in einem 

andern Sinne unterstützt wird. Das habe ich verstanden gleich seit Beginn meiner 

schriftstellerischen Wirksamkeit. Die Pseudonyme wurden deshalb ständig von unmit-

telbarer Mitteilung in Gestalt von erbaulichen Reden begleitet, und in den letzen paar 

Jahren habe ich fast ausschließlich unmittelbare Mitteilung benutzt.“ (Kierkegaard, 

Die Tagebücher, Bd. 2, 122) 

6  Cavell, Die andere Stimme, 76.  

7  Kierkegaard, Tagebücher, Bd. 4, 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ere Philosoph, der hiervon eine Ahnung hatte, ist Leibniz. Wiederholung und Erinnerung 

sind dieselbe Bewegung, nur in entgegengesetzter Richtung. Denn was da erinnert wird, 

ist gewesen, wird nach rückwärts wiederholt, wohingegen die eigentliche Wiederholung 

nach vorwärts erinnert.8 

 
Die gemeinsame Schnittstelle zwischen der griechischen und der neueren Philo-
sophie bildet die Erinnerung als Essenz des Bewusstseins; das unterscheidende 
Kriterium liegt in der Richtung: Im griechischen Denken wird rückwärts erin-
nert, was als Bewusstseinsakt absolute Erkenntnis zum Inhalt hat. Im neueren 
Denken wird vorwärts erinnert und zielt auf das ganze Leben ab. Hiermit wird 
die Wiederholung als Kategorie gesetzt, was durch die Kursivierung unterstri-
chen wird. Sie erhebt einen ideengeschichtlichen Anspruch, indem sie sich in 
den Kontext griechischer Philosophie setzt, um sich gleichzeitig entschieden ab-
zusetzen. Die neuere Philosophie wird nicht genauer bezeichnet, um die theoreti-
sche Kategorienbildung zu vermeiden. Sie bildet das Andere zur griechischen 
Philosophie, bei welcher das Sein im Denken wiederholt wird, um dem Strudel 
der Sinnlichkeit zu entkommen. In der ausdünnenden Abstraktion soll das meta-
physische Bedürfnis nach Konstanz gestillt werden. Was in diesem (platoni-
schen) Anamnesisprojekt angelegt ist, radikalisiert Kierkegaards Antipode Hegel 
in seiner dialektischen Bewegung dahingehend, dass das Sein aus der Immanenz 
des Geistes heraus begrifflich rekonstruiert wird. Das Gemeinsame der Spekula-
tion Hegels und der griechischen Anamnesis liegt in der abstrahierenden Verwi-
schung zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit bzw. zwischen Ewigkeit und 
Zeit, indem das Sein zurück projiziert wird. Was diese Betrachtung jedoch igno-
riert, ist das Verhältnis des Einzelnen zur Zukunft, worin sich die existenzielle 
Dimension der vorwärts gerichteten Erinnerung andeutet9.  

                                                           

8  Kierkegaard, Die Wiederholung, 7. 

9  Bereits in der Fragment gebliebenen Schrift Johannes Climacus oder De omnibus du-

bitandum est beschäftigt sich Climacus mit der Wiederholungsproblematik. Im Banne 

Hegels – sprich: der dialektischen Klimax – erkennt er die Bedeutung der Wiederho-

lung als widersprüchliche Bewusstseinsstruktur: Nicht das Paradox des Begriffs ist 

das entscheidende Kriterium, sondern das Bewusstsein selbst, das in sich ein wider-

sprüchliches Verhältnis darstellt: „In dem Augenblick, da ich die Realität aussage, ist 

der Widerspruch da; denn was ich sage, ist die Idealität. Die Möglichkeit des Zweifels 

liegt also im Bewußtsein, dessen Wesen ein Widerspruch ist, welcher durch eine 

Zwiefältigkeit erzeugt wird und selber eine Zwiefältigkeit erzeugt. Eine solche Zwie-

fältigkeit hat notwendig zwei Ausdrücke. Die Zwiefältigkeit ist die Realität und die 

Idealität, das Bewußtsein ist das Verhältnis.“ (Kierkegaard, Johannes Climacus oder 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 175 

Für die poetologische Überlegung bedeutet dies, dass in der erwähnten Ausdün-
nung die Stimme des Einzelnen dünner und dünner wird, bis sie verstummt bzw. 
sich in der Stimme des Logos aufhebt – im ausgesprochenen Sinn. So stellt sich 
die Frage, wie sich eine einzelne Stimme textlich artikulieren und gleichzeitig 
einen philosophischen Anspruch erheben kann. Die Stimme des Einzelnen und 
das Anliegen der Wiederholung verschränken sich als unfassbare (Vorwärts)Be-
wegung, die eine bestimmte Körperlichkeit verlangt und voraussetzt. Während 
die Stimme des Logos sich entkörpert, verkörpert sich die Stimme des Einzelnen 
als eine sich konkretisierende Personalität, bei der das Subjekt nicht mehr macht, 
was in seinem Begriff sich in latinisierter Form eingeschrieben hat: sich einer 
allgemeinen Ordnung zu unterwerfen bzw. denjenigen philosophischen Bückling 
zu machen, die der metaphysischen Tradition entspringt. Kierkegaards antiphilo-
sophische Denkhaltung mündet in ein poetologisches Problem, das folgende pa-
radoxale Spannung aufweist: Das Anliegen des Selbst im Sinne der verkörperten 
Stimme muss sich innerhalb der Ordnung des Textes behaupten können. Inner-
halb einer Ordnung, die als Projektionsfläche – oder Spiegel – des Geistes visu-
ell geprägt ist und von der Positivität ihrer im Text erscheinenden Setzungen 
lebt. Die eigene Stimme muss die Ordnung stören und verletzen, wodurch für 
Wennerscheid die Wunde für das Subjekt konstitutiv wird:  
 
Der Begriff der Wunde bzw. des verwundeten Subjekts wird in Opposition gesetzt zu ei-

nem Macht- und Ordnungsbereich, der je nach Theorie als der Bereich der Identität, des 

Symbolischen, des Gesetzes oder des Systems bestimmt wird, und von dem hier wie dort 

gleichermaßen angenommen wird, dass er das Leben des Einzelnen durchdringt und 

formt. Der Einzelne als Wunde wird dabei als das Moment aufgewertet, das sich der voll-

ständigen Integration in diese Ordnung nicht nur entzieht, sondern als Entzogenes das Sys-

tem der Ordnung zugleich bedroht.10 

 
Das verwundete Subjekt rückt mithin in den Rahmen einer Poetologie, welche 
die Textordnung (auf)stört, an ihr rührt und den Text so in Bewegung oder ins 
Rotieren bringt. Indem der Textordnung eine (Ver)Störung widerfährt, stellt sich 

                                                           

de omnibus dubitandum est, 155) Das Bewusstsein lebt aus der Differenz zwischen 

der Idealität des Begriffs und der Realität der sinnlichen Erfahrung, was zu einer un-

aufhebbaren Differenz führt: Das Sein des Ausdrucks konfligiert mit dem Sein des Er-

lebnisses. Doch gerade durch diese Differenz existiert das Bewusstsein, um eine Be-

wegung im persönlichen Leben des Einzelnen nach vorwärts zu generieren: zu wie-

derholen. 

10  Wennerscheid, Das Begehren nach der Wunde, 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

die Frage nach der poetologischen und philosophischen Virulenz und Wirkmäch-
tigkeit des Pathos: Denn der wundenförmige Text entzündet, berührt und hält als 
wundes punctum eine schöpferische Dynamik bereit. Dies führt uns an den An-
fang der Wiederholungsschrift, deren Beginn gleichsam wunder Punkt und Initi-
alzündung ist: „Wie jeder weiß, trat Diogenes als Opponent auf, als die Eleaten 
die Bewegung leugneten. Er trat wirklich auf, denn er sagte nicht ein Wort, son-
dern ging nur ein paarmal hin und her, wodurch er jene ausreichend widerlegt zu 
haben glaubte.“11 

Diogenes Position ist selbstsprechend, indem er kein Wort sagte, aber durch 
seine performative Handlung des wiederholten Hin- und Hergehens eine Anti-
these zur Bewegungslosigkeit der Eleaten existenziell umsetzte und verkörperte. 
Bewegung ist nicht Gegenstand der Reflexion, sondern wird existenziell ver-
bürgt, indem er dem philosophischen Bückling wider-steht und eine widerlegen-
de Gegenpose inszeniert12. Insofern bedeutet das Hin und Her eine Bewegung, 
die das System der eleatischen – und natürlich hegelianischen – Seinsphiloso-
phie umkehrt, unterwandert und: sich dabei der Stimme des Logos nicht unter-
wirft. Damit bricht er jene ontologische Wirklichkeit auf, die durch den logi-
schen Begriff repräsentiert wird. Sein Schweigen verweigert die epistemologi-
sche Anerkennung jener Einheit zwischen Logos und Stimme. In diesem Sinne 
bedeutet die Initialzündung, dass die Stimme des Logos verstummt, um aus ei-
nem Nullpunkt heraus eine neue Stimme hörbar zu machen, um die Konturen ei-
ner „neueren Philosophie“ zu umreißen und ein entsprechendes Denken und 
Sprechen in Bewegung zu setzen. Das Schweigen lenkt den Blick auf die Moda-
lität vor dem ontologisch gesättigten Begriff, wo das Unsichtbare beginnt. Oder 
besser: Es schärft das Ohr für das Vorbegriffliche13. Das Schweigen ist also nicht 
bloß ex negativo als Fehlen von Sprache zu verstehen, sondern positiv: Als at-

                                                           

11  Kierkegaard, Die Wiederholung, 7. 

12  Vgl. dazu Elisabeth Strowicks Ansatz, bei dem Kierkegaards Textstrategie als eine 

theatralische Rhetorik verstanden wird: „Gegen Hegels Vermittlung inszeniert Kier-

kegaard die Wiederholung als Bewegung (‚Inszenierung‘ als Theatralisierung der 

Schrift/Performativität verstanden). Kierkegaards Schrift ist eine wirkliche Bewegung, 

ein wirklicher Auftritt. Auf diese Weise gerät Kierkegaard in der Wiederholung des 

Streits um die Bewegung gegen Hegel an den Platz des Diogenes.“ (Strowick, Passa-

gen der Wiederholung. Kierkegaard – Lacan – Freud, 11) 

13  G. Heath King untersucht den Zusammenhang zwischen präreflexiven Strukturen und 

dem Schreibstil bei Kierkegaard und führt entsprechend aus, „daß der Verstehenspro-

zeß sich bei Kierkegaard nach innen wendet und auf die Suche nach seinen präkogni-

tiven Vorbedingungen begibt“ (King, Existenz, Denken, Stil, 166). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 177 

mosphärischer Innenraum, bei welchem die Stimmung im Sinne neuerer Philo-
sophie einen vorbereitenden Erkenntniswert bahnt, indem die Stimme neu ge-
stimmt wird. Federführend bei dieser Neu(be)stimmung ist das Pseudonym Con-
stantin Constantius, dessen sprechender Name das Wiederholungs-Motiv empha-
tisch übertreibt bzw. ironisch überhöht. 
 

5.1.1  Constantin Constantius:  
Ein Reflexionsdichter und Stimmungsphilosoph 

 
Constantin Constantius nimmt diese sich wiederholende Bewegung assoziativ 
auf und setzt sie sprunghaft in einen autobiografischen Bezugsrahmen:  
 
Als ich mich, zumindest gelegentlich, längere Zeit mit dem Problem beschäftigt hatte, ob 

eine Wiederholung möglich sei und welche Bedeutung diese habe, ob etwas durch Wie-

derholung gewinne und verliere, fiel es mir plötzlich ein: Du kannst ja nach Berlin reisen, 

da bist du früher schon einmal gewesen, und nun überzeuge dich, ob eine Wiederholung 

möglich ist und was sie zu bedeuten hat.14 

 
Der zentrale Begriff der Wiederholung wird nicht eingeführt, sondern springt 
förmlich aus der mit Diogenes gelegten Folie heraus, um die Bewegung durch 
den Begriff der Wiederholung zu vertiefen. Dies vollzieht sich selbst wiederum 
performativ, indem sich der Begriff wiederholend in Szene bzw. die Schrift in 
Bewegung setzt. Diese Bewegung steht ihrerseits mit einem existenzialisierten 
Ich in Verbindung, das durch einen plötzlichen Einfall auf die Idee kommt, nach 
Berlin zu reisen und die Wiederholung zu einem Experiment zu machen: Die 
Wiederholung soll erfahren und erlebt werden, worin sich auch das essayistische 
Moment des Untertitels dieses Schrift spiegelt: Ein Versuch. Der Versuch ver-
schränkt sich mit dem Suchen einer neuen Stimme, die als konkrete Stimme den 
eigenen Ton, den Tonfall und Grundton finden muss. Der Faden wird weiter ge-
sponnen, indem Constantius einen lyrischen15 Rahmen schafft und die Wieder-
holung in den Kontext einer Kleid-Metaphorik übergehen lässt:  

 
Die Hoffnung ist ein neues Stück Kleidung, steif und glatt und glänzend, man hat es je-

doch nie angehabt und weiß daher nicht, wie es einen kleiden wird und wie es sitzt. Die 

                                                           

14  Kierkegaard, Die Wiederholung, 7. 

15  Wie in Furcht und Zittern schon mehrfach aufgezeigt wurde, spiegelt die dichtende 

Form den Gedankeninhalt und verweist so auf ein weiteres Kriterium der neueren Phi-

losophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Erinnerung ist ein abgelegtes Kleidungsstück, das, so schön es auch ist, doch nicht paßt, 

da man aus ihm herausgewachsen ist. Die Wiederholung ist ein unzerschleißbares Kleid, 

das fest und doch zart anschließt, weder drückt noch schlottert.16 

 
In dieser Bildsprache liegt etwas Schützendes, wobei die schützende Funktion 
dem Text-Kleid als Textur selbst so eingeschrieben ist, dass sie gleichzeitig 
Schutz vor einer kalten und nackten Wahrheit bietet, die unpersönlich und ano-
nym ist. Dieses unzerschleißbare Kleid hört sich wie eine zweite Haut an, die in 
ihrer Wesentlichkeit mit dem lebendigen Bewusstsein in Verbindung gebracht 
werden kann. Dieses ist so nahe beim Selbst, dass es sich notwendig vor der Re-
flexion einfindet und somit einer präreflexiven Befindlichkeit entspricht. Diese 
grundierende Gestimmtheit wird zusätzlich vertieft, indem Constantius von der 
Notwendigkeit des Mutes spricht, „die Wiederholung zu wollen.“17 Mut kann als 
Disposition eines gestimmten Gemüts übersetzt werden, welche die Wahl moti-
viert. Der durch den Mut bewegte Wille geht dem reflexiven Erkennen voraus 
und garantiert in seiner Ursprünglichkeit einen fundamentalen Wert, der gezielt 
verknappt in einer quasi-erbaulichen Sprache formuliert wird: „[…]; wer die 
Wiederholung wählte, der lebt.“18 

Der Übergang vom lyrischen zum ethischen Rahmen der Wahl kulminiert im 
religiösen Kontext, bei dem die schöpferische Dimension der Wiederholung ak-
zentuiert und die Kleid-Metapher theologisiert wird:  

 
Wenn Gott selbst nicht die Wiederholung gewollt hätte, dann wäre die Welt nie entstan-

den. Er wäre entweder den leichten Plänen der Hoffnung gefolgt, oder er hätte alles wie-

der zurückgerufen, um es in der Erinnerung zu bewahren. Dies tat er nicht, deshalb besteht 

die Welt und besteht dadurch, daß sie eine Wiederholung ist. Wiederholung, das ist die 

Wirklichkeit und der Ernst des Daseins. Wer die Wiederholung will, der ist im Ernst ge-

reift.19  

 
Die schöpferische Dimension der Wiederholung verschränkt sich mit der Genese 
des Selbst: Das Selbst wird nicht gedacht, sondern erschaffen. Dieser schöpferi-
sche Aspekt der Wiederholung ist die Wirklichkeit – fundiert durch eine Stim-
me, die als Grundstimmung paraphrasiert werden kann: Als Ernst des Daseins. 
In dem oszillierenden Hin und Her der göttlichen und der Selbstschöpfung wird 

                                                           

16  Kierkegaard, Die Wiederholung, 7. 

17  Ebd., 8. 

18  Ebd., 8. 

19  Ebd., 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 179 

gleichzeitig die statische Auffassung der Wirklichkeit im erkenntnistheoreti-
schen Rahmen der Subjekt-Objekt-Spaltung unterwandert und durch eine leben-
dige Person ersetzt, die sich über eine Daseins-Befindlichkeit konstituiert. Diese 
subversive Dynamisierung im Sinne der Umkehrung scheint als Variation des 
von Diogenes gelegten Grundtons auf. Diese entwickelten Fäden bilden nun ins-
gesamt die Folie, auf der Kierkegaard seine dunkle Mitte im Sinne eines punc-

tums poetisch umkreisen kann, um seine Stimme besser zu verstehen, welches an 
das Liebesdrama der Entlobung gebunden ist. Es sei dazu nochmals an Stanley 
Cavell erinnert, bei dem Stimme und Autobiographie einander bedingen, um den 
Tonfall einer neueren Philosophie zu finden, sich ihr zu verschreiben:  
 
[…]; und Schreiben unterscheidet sich vom Sprechen nicht durch seine mächtigere techni-

sche Übertragung über eine größere Distanz hinweg, sondern durch einen ,wohl zu beach-

tenden Zwischenraum‘, was in Thoreaus Jargon heißt, durch eine diskontinuierliche Her-

stellung dessen, was gesagt wurde, ein Wiedererzählen der Vergangenheit, ‚autobiogra-

phieren‘, Wörter aus sich selbst herleiten.20  

 
Autobiographieren scheint eine Poetologie der Wiederholung zu beschreiben, bei 
der nicht bloß im engen Bezirk der eigenen Biographie geschrieben wird, son-
dern bei der das Selbst sich der Schrift verschreibt bzw. sich im Schreiben – als 
Wörter aus sich selbst herleiten – wiederholt. Im „Fall“ Kierkegaard führt dies 
zu einem autobiografischen Schreiben, wobei die persönliche Wunde durch die 
Entlobung von Regine umkreist wird. Das Kreisen um diese Wunde herum wird 
zwangsläufig zu einer Umschreibung, da sie sich nicht begreifen lässt. Die Am-
bivalenz von begreifen wollen und nicht begreifen können führt zu einem Bruch, 
den Kierkegaard als ambivalente Bestimmung literarisch in Szene setzt, indem er 
zwei Stimmen sprechen lässt: Constantin Constantius verkörpert die Stimme iro-
nischer Elastizität, der experimentierend durch (Selbst)Beobachtung begreifen 
will. Die zweite Stimme gehört dem sogenannten jungen Menschen, der auf-
grund einer unheilbaren Liebes-Wunde vom Grundton der Melancholie be-
herrscht wird und in einem welterschließenden Sinne leidet. Die schwebende 
Ambivalenz dieses diskontinuierlichen Prozesses wird in der kaleidoskopartigen 
Brechung Kierkegaards im Sinne einer potenzierten Selbstreferentialität deut-
lich. Oder genauer: wird ironisch unscharf: 

 
Die Liebe der Erinnerung ist die allein glückliche, sagt ein Schriftsteller, der soweit ich 

ihn kenne, bisweilen etwas trügerisch ist, doch nicht so, daß er das eine sagt und etwas an-

                                                           

20  Cavell, Die andere Stimme, 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

deres meint, sondern wohl so, daß er den Gedanken so auf die Spitze treibt, daß dieser, 

wenn er nicht mit der gleichen Energie erfaßt wird, sich im nächsten Moment als etwas 

anderes zeigt. Jener Satz ist von ihm derart aufgestellt, daß man leicht versucht ist, ihm 

recht zu geben und dabei zu vergessen, daß der Satz selbst Ausdruck der tiefsten Melan-

cholie ist, so daß eine tiefe Schwermut, zu einem einzigen Ausspruch verdichtet, sich 

nicht leicht besser ausdrücken ließe.21 

 
Constantius verweist auf die Schriften des Ästhetikers in Entweder – Oder, um 
Stimmung und Schrift als einen Verdichtungsprozess zu begreifen, indem die 
Existenz sich hier der melancholischen Stimmung verschreibt, aus der heraus die 
romantische Satzung zur Liebe geschöpft wird. Movens bildet dabei eine exis-
tenzielle Ironie, die deutlich von der rhetorischen abgegrenzt wird. Entscheidend 
sind dabei die divergierenden Kräfte zwischen der leidenden melancholischen 

                                                           

21  Kierkegaard, Die Wiederholung, 8f. Folgender Tagebucheintrag soll die Ambivalenz 

des Autobiographierens im Zusammenhang mit der Grundstimmung der Melancholie 

noch zusätzlich unterstreichen: „Meine Schwermut hat viele Jahre lang bewirkt, daß 

ich nicht dahin kommen konnte, im tiefsten Sinne zu mir selbst du zu sagen. Zwischen 

meiner Schwermut und meinem Du lag eine ganze Phantasiewelt. Sie ist es, die ich in 

den Pseudonymen teilweise ausgeschöpft habe. Wie einer, der kein glückliches Zu-

hause hat, so viel wie möglich reist, und sein Zuhause am liebsten los wäre: ebenso 

hat meine Schwermut mich von mir selbst ferngehalten, während ich entdeckend und 

dichterisch erlebend eine ganze Phantasiewelt durchreist habe. Wie einer, der ein gro-

ßes Landgut übernommen hat, nicht damit fertig werden kann, es kennenzulernen – 

ebenso habe ich mich durch Schwermut zur Möglichkeit verhalten.“ (Kierkegaard, 

Die Tagebücher, Bd. 2, 84) Der durch die Schwermut entstandene Zwischenraum 

führt zur Genese einer Phantasiewelt, die mit dem Möglichkeitsinn und einer funda-

mentalen Freiheit korreliert. Die Unvertrautheit mit dem eigenen Selbst wird imaginär 

kompensiert bzw. dichterisch erlebt, wodurch im schöpferischen Prozess die Selbst-

findung mit der fiktionalisierenden Selbsterfindung ersetzt wird. Das entsprechende 

Schreibverfahren vollzieht sich über die Pseudonymie. Die oszillierend-dialektische 

Bewegung in diesem Zwischenraum der Selbst(er)findung erfährt an anderer Stelle als 

ästhetisches Verfahren eine eindeutige Aufwertung: „Wir sollen zur Persönlichkeit 

kommen! Und ich achte es deshalb als mein Verdienst, daß ich durch Anbringen ge-

dichteter Persönlichkeiten, die ‚Ich‘ sagen, mitten in der Wirklichkeit des Lebens 

(meine Pseudonyme) dazu beigetragen habe, die Zeitgenossen womöglich daran zu 

gewöhnen, wieder ein ‚Ich‘, ein persönliches Ich reden zu hören (und nicht jenes 

phantastische Ich und seine Bauchrednerei).“ (Kierkegaard, Die Tagebücher, Bd. 2, 

121) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 181 

Seele und dem geistigen Fassungsvermögen, dessen Gedanken durch die gegen-
seitige Durchdringung auf die Spitze getrieben wird; so kann die existenzielle 
Ironie als ambivalente Gestimmtheit gedeutet werden. Kierkegaards dialektische 
Ausdauer spiegelt sich in der Folge darin, dass er die ambivalente Gestimmtheit 
auf zwei Stimmen verteilt, um die Fäden in der feingesponnenen Anlage richtig 
zu führen. So richtet sich nun die Aufmerksamkeit auf den jungen Menschen, 
der zum bereits etwas gesetzten Pseudonym gleichzeitig eine Kontrast- und 
Komplementärfigur bildet: 

 
Es ist ungefähr ein Jahr her, daß ich recht im Ernst auf einen jungen Menschen aufmerk-

sam wurde, mit dem ich früher schon öfter in Berührung gekommen war, weil sein schö-

nes Äußeres, der seelenvolle Ausdruck seines Auges mich fast in Versuchung führten; ein 

gewisses Zurückwerfen des Kopfes, ein Mutwille in seinen Äußerungen vergewisserten 

mich, daß er eine tiefere Natur war, die mehr als einen Wesenszug hatte. Während eine 

gewisse Unsicherheit in der Modulation andeutete, daß er in dem verführerischen Alter 

war, wo sich die Reife des Geistes ankündigt, ebenso wie in einer viel früheren Zeit die 

des Körpers dadurch, daß die Stimme oft überkippt.22 

 
Der junge Mensch wird durch seine äußere und innere Bewegung als vielschich-
tiger seelenvoller Mensch charakterisiert, der die Stimmführung des leiden-
schaftlichen Denkers übernimmt, während Constantin Constantius die Stimme 
des zunehmend kühlen und distanzierten Beobachters besetzt23. Insofern ereignet 

                                                           

22  Kierkegaard, Die Wiederholung, 9. Eine bemerkenswerte Spur zum wahlverwandten 

Verhältnis zu Abraham Joshua Heschel ergibt sich bereits auf der Ebene dieser Äußer-

lichkeit, welche auf eine spannungsvolle Innerlichkeit verweist. Als sich der erst 18-

jährige Heschel an Ravitch wendet, um eine Plattform für seine ersten jiddischen Ge-

dichte zu erhalten, charakterisiert ihn Ravitch wie folgt: „[…] a tall and slender young 

lad, in Warsaw Hasidic attire. A severe face, though he looks at me very gently and 

guiltily, he also looks gruff. His eyes are black, deep, large; his skin brownish, with 

the first, young sprouts of a dark beard. His lips are full, passionate, deep red. Some-

what of a twitch and a thin grimace around the mouth, something like a whimsical re-

proach. His face is not too strongly Jewish, not so classically Semitic – but the twitch 

immediately makes him a Jew, a Hasid, even like a rabbi“ (zitiert in der Einführung 

von Edward K. Kaplan in: Heschel, The Ineffable Name of God. Man. Poems, 9). 

23  Eine bemerkenswerte Referenz ergibt sich mit Blick auf Kierkegaards Schrift Das 

Buch über Adler, welches er 1846 verfasste. Der Pfarrer Adler geriet mit der Staats-

kirche in Konflikt, da er 1843 Predigten veröffentlichte, in denen er sich auf ihm wi-

derfahrene Offenbarungen berief. Anhand dieses Falles verhandelt Kierkegaard die 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sich nun die Dialektik zwischen leidenschaftlichem Pathos und Ironie im Aufei-
nandertreffen der beiden Figuren, wodurch Kierkegaard sein Schreibverfahren 
verstärkt literarisiert, genauer genommen: dramatisiert, da die beiden Figuren 
nun wie Schauspieler und Zuschauer (Beobachter) in Szene gesetzt werden. Für 
den weiteren Verlauf der Wiederholung rückt der junge Mensch dementspre-
chend zunehmend ins (Bühnen)Zentrum und wird gleichzeitig als leidenschaft-
lich-pathetische Persönlichkeit eingeführt. Brennpunkt stellt dabei die musikali-
sche Metapher der Modulation dar, die den Blick – bzw. das Ohr – auf ein 
Changieren im physischen Bereich der Stimme lenkt. Dies mag auf der Oberflä-
che mit Pubertät assoziiert werden. Reizvoll an der Assoziation ist die Bewe-
gung bzw. das Selbst in einen Bezugsrahmen zu stellen, der als bewegte Lebens-
phase gilt. Die Latenz des Selbst ist an eine Emergenz geknüpft, die qua Stim-
mung – in der Modulation – reift. Das Selbst wird dabei nicht subjekttheoretisch 
gedacht und konstruiert, sondern: erschaffen. Der Mensch gleicht einem Instru-
ment, dem die Differenz verschiedener Saiten/Seiten inhärent ist. Der sich im 
entsprechenden Spiel selbst erprobt, um im Resonanzkörper die eigene Stimme 
zu finden. Poetologisch gedacht, bildet der Text den Echoraum für die wi/e/der-
hallende Frage Kierkegaards: Wo ist meine Stimme? In der Stimmung entsteht 
sie, aber qua Stimmung bleibt sie in der ambivalenten Schwebe: Zweideutigkeit 
als fundamentale Zweistimmigkeit, bei der sich das Motiv des jungen Menschen, 
auf seine innere Stimme zu hören mit dem Motiv von Constantius, die Stimmung 
verstehend zu beobachten, vermischt. Oder: Die leidend leidenschaftliche Stim-
me des jungen Menschen will sich Gehör verschaffen, aber gleichzeitig beobach-
tend verstanden werden. Die Ein- und Aufdringlichkeit dieser Stimme, die mit 
Pathos assoziiert werden kann, wird durch das beobachtende Auge reflektiert 
bzw. gebrochen. Das nach innen hinein verstehende Ohr und das von Außen be-

                                                           

Problematik zwischen dem Einzelnen und dem Allgemeinen im Zusammenhang mit 

der Frage nach der erneuernden Dimension einer Lehre und dem idealen Lehrer. Da-

bei spannt Kierkegaard eine Dialektik, die der Konstellation zwischen Constantin 

Constantius und dem jungen Menschen verblüffend ähnelt: „Wann soll ein Mann Leh-

rer sein? Wenn er der Jugend Kraft hat und des Greises Weisheit. Und wann steht er 

auf seinem höchsten Punkt? Wenn er einmal ein Greis ist an Jahren und Verstand, 

aber frisch im Herzen wie ein Jüngling. Denn was heißt wohl sich selbst bewahren, 

was wesentlich verstanden des Mannes höchste Aufgabe ist? Es heißt, wenn das Blut 

heiß ist und das Herz heftig klopft in den Tagen der Jugend, dann es kühlen können 

fast mit der Besonnenheit des Greises; und es heißt, wenn der Tag sinkt und es gegen 

den Abschied geht, es entflammen können mit dem Feuer der Jugend.“ (Kierkegaard, 

Das Buch über Adler, 51) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 183 

obachtende Auge eröffnen in ihrer Synergie einen neuartigen Raum des Erken-
nens, der aber auch neue Aporien oder besser: Unstimmigkeiten schafft. Zu-
sammenfassend handelt es sich dabei um das verschlungene Verhältnis zwischen 
Pathos (der junge Mensch) und Stimmung (Constantin Constantius im Verhältnis 
zum jungen Menschen). Stimme und Stimmung gehen dabei ein befruchtendes 
Verhältnis ein, wobei die Stimme in der Stimmung zwar ertönt, aber nicht sicht-
bar ist, weil durch die Stimmung verhüllt. 

Die Beweglichkeit des wirkenden Bewusstseins findet seinen Ausdruck in 
modulierenden Stimmungen. Aber gibt es eine begründende Stimmung – eine 
Grundstimmung? Innerlichkeit als Synonym für Stimmung bildet zwar eine Art 
Urgrund, aber im Sinne der offenen Wunde handelt es sich eher um einen Ab-
grund. Der Vergleich zwischen (junger) Mensch und Instrument qua Modulation 
führt also zu einer neueren Philosophie als eine Anthropologie, die den Men-
schen wesensmäßig über Stimmung versteht, die den gesamten Menschen in sei-
ner Existenz erfasst. So schwingen die Saiten – die menschlichen Seiten – nach 
Außen und nach innen, ins Körperhafte und Unkörperliche und prägen den 
Raum sowie die Zeit, die in Form des Augenblicks gestimmt wird. Die Unsi-
cherheit in der Modulation deutet auf das charakteristische Element eines tona-
len Hinübergleitens im Sinne des Schwebens hin, wobei der reifende Geist selbst 
als Kippphänomen gelten kann. Auf der Kippe pocht der erwachte Möglichkeits-
sinn des reifenden Geistes, dem die Freiheit auf eine Weise inhärent ist, wodurch 
das erkenntnistheoretisch gefestigte Verhältnis zwischen Bewusstsein und Welt 
auf der Kippe steht bzw. dynamisierend prekär24 wird. Das Bewusstsein, das auf 
den logisch-ontologischen Referenzen von Subjekt und Objekt beruht, ist kein 
schaffend erschaffendes. Darin erzeugt sich kein Selbst, da die bewegende 
Stimmung fehlt. Der dänische Begriff stemning unterstreicht dies, wie Müller-
Wille in seiner Stimmungstheorie zu Kierkegaard verdeutlicht:  

 

                                                           

24  Vgl. die aufschlussreiche Studie von Dorothea Glöckner, in der die Wiederholung in 

engster Verflechtung mit Kierkegaards Freiheitsverständnis entwickelt wird, das als 

prekär zusammengefasst werden kann und für die Hiob-Interpretation wegweisend 

sein wird: „Damit ist schon angedeutet, daß die Freiheit, im Wagnis der Ungesichert-

heit beginnend und in Leidenschaft bestehend, erst in der ihr zugehörigen Erfahrung 

des Leidens positiv erlebt wird. Kierkegaards dialektisches Prinzip, in dem das Positi-

ve und das Negative in ihrem aufrecht erhaltenen Gegensatz untrennbar aufeinander 

bezogen sind, wird am Verständnis der Wiederholung durchgeführt, und so ist zu-

gleich festgehalten, daß die Freiheit ihren Preis hat.“ (Glöckner, Kierkegaards Begriff 

der Wiederholung, 6) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Im Gegensatz zur vielzitierten These Leo Spitzers, dass der deutsche Begriff ,Stimmung‘ 

als solcher unübersetzbar sei, scheint der dänische Begriff ,stemning‘ tatsächlich ein 

Äquivalent zum deutschen Ausdruck ,Stimmung‘ darzustellen. Der Begriff lässt sich 

gleichermassen auf eine subjektbezogene emotionale Disposition wie auf einen objektbe-

zogenen atmosphärischen Zustand beziehen. Weiterhin vereinigt ,stemning‘ (etwa im Ge-

gensatz zum schwedischen Ausdruck ‚stämning‘) wichtige Anspielungen auf die Stimme, 

die Bestimmung und das Stimmen von Instrumenten.25 

 
Diese zwei Pole der Stimmung lassen sich nun an die Wiederholung rückbinden, 
die ihrerseits auf der Subjekt- wie auf der Objektseite wirksam ist. Unter wel-
chen Bedingungen sie jedoch tatsächlich gelingt, bedarf noch einer genauerer 
Klärung, bei welcher das Spannungsverhältnis zwischen Immanenz und Trans-
zendenz entscheidend sein wird. Auf den jungen Menschen bezogen lässt sich 
erkennen, dass seine emotionale Disposition eine außerordentliche ist: Er hat 
sich verliebt, auch Gegenliebe gefunden, aber ist nicht fähig, diese Liebe in die 
Realität umzusetzen – sich zu transzendieren – da er in seine Melancholie so 
verstrickt ist, dass er sich nach der Geliebten sehnt, sie aber nicht liebt. Der von 
Leidenschaft ergriffene junge Mensch übt in seiner schwermütigen Stimmung 
eine entwaffnende Wirkung aus, da er eine Wirklichkeit generiert, die Betrof-
fenheit schafft. So ist Constantin gezwungen, seinen Beobachterstatus zu hinter-
fragen: „Überhaupt entwaffnen alle tiefen humanen Regungen in einem Men-
schen den Beobachter. Nur wo an ihrer Stelle eine Leere ist, oder wo sie kokett 
versteckt werden, will man beobachten.“26 Mit dieser Einschätzung wird deut-
lich, dass man sich der Wiederholung nicht entziehen kann, da sie betroffen 
macht und im Sinne von Barthes uns existenziell besticht. Da brechen die ver-
meintlich objektiven Koordinaten einer Außen- oder Vogelperspektive ein. Ent-
sprechend setzt sich Constantius dieser Situation aus und lässt sich auf den jun-
gen Menschen ein. 

Kehren wir zum Schicksal des jungen Menschen zurück: Dieser geht an der 
Form seiner Verliebtheit zugrunde, da sie ihn in eine Stimmung versetzt, die sein 
poetisches Bewusstsein nährt, also das Imaginäre belebt, anstatt ihn derart auf 
den Boden der Realität zu holen, dass er seine Verlobte in den sicheren Hafen 
der Ehe führen könnte. Daher befindet er sich in einer Zerrissenheit, in der er 
zwar liebt, aber als Liebe der Erinnerung sich in die rückwärtsgewandte Rich-
tung der Immanenz bewegt, was sich in einem ästhetisierend schillernden Be-
wusstseinszustand spiegelt. Dieser korreliert seinerseits mit einer Stimmungs-

                                                           

25  Müller-Wille: Kierkegaards Stimmungen, 221. 

26  Kierkegaard, Die Wiederholung, 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 185 

kunst, die ganz im Atmosphärischen verfließt, wobei die Unbestimmbarkeit der 
Dämmerung wesentlich ist: „Hier trafen wir uns am frühen Morgen. Zu der 
Stunde, da der Tag mit der Nacht kämpft, da selbst im Mittsommer ein kalter 
Schauder durch die Natur geht, trafen wir uns dort unten in dem feuchten Mor-
gennebel und dem betauten Gras, und die Vögel flogen erschreckt empor bei 
seinem Schrei.“27 

Constantius möchte nun dem Leiden des jungen Menschen entgegenwirken, 
indem er ein Wiederholungsexperiment vorschlägt, dies als Ironiker jedoch unter 
theoretischen Voraussetzungen macht: Der junge Mensch soll den ästhetischen 
Zustand auf die Spitze treiben und der Dichterexistenz zum Durchbruch verhel-
fen. Dadurch sollte das ethische Stadium aufbrechen und der junge Mensch zur 
Ehe bereit sein. Dafür müsste dieser folgendes Doppelspiel mitmachen: Im Zeit-
raum eines Jahres soll er sich zum Schein mit einer für das Experiment engagier-
ten Näherin zeigen, um seiner Verlobten gegenüber als unwürdig zu erscheinen. 
Wenn sie ihn nach einem Jahr trotzdem noch liebt – und er in dieser Zeit mit 
sich selbst, bzw. seiner Schwermut ins Reine kommen könnte – so wäre eine 
Wiederholung auf der ethischen Ebene der Ehe möglich. Dahinter verbirgt sich 
jedoch ein theoretisches Konzept, das die existenzdialektische Bewegung inso-
fern steuern möchte, als das ästhetische Stadium ad absurdum getrieben wird, 
um das ethische Stadium hervorbrechen zu lassen. Das Experiment ist jedoch 
zum Scheitern verurteilt: 

 
Auf diese Weise war alles vorbereitet. Ich hielt bereits die Fäden in der Hand, und meine 

Seele war ungewöhnlich gespannt auf den Ausgang. Er blieb aus, ich sah ihn niemals 

mehr. Er hatte nicht die Kraft gehabt, den Plan durchzuführen. Seiner Seele fehlte die 

Elastizität der Ironie.28 

 
Auch diese Einschätzung ist falsch, denn: als der junge Mensch in der Zeitung 
liest, dass seine Geliebte einen anderen geheiratet hat, wird evident, dass seine 
Theorie a priori zum Scheitern verurteilt war. Dies ironischerweise durch die 
eingangs der Schrift angestellte Reflexion zur entscheidenden Vorwärtsbewe-
gung der Erinnerung, die sich auf die Offenheit und Unberechenbarkeit der Zu-
kunft hin bewegt – als ein Aufbruch zur Transzendenz. Constantins Experiment 
eröffnet die schlichte, aber umso gewichtigere Einsicht, dass sein Plan nicht bloß 
vom Bewusstsein (des jungen Menschen) abhängt, sondern auch von der Per-
spektive der Frau. Oder: Die wahre Wiederholung ist nur in der Bezogenheit auf 

                                                           

27  Ebd., 14.  

28  Ebd., 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Transzendenz möglich. Im Sinne der philosophischen Begriffsarbeit spitzt 
Constantius dies folgendermaßen zu: „[…] die Wiederholung ist das Interesse 

der Metaphysik und zugleich das Interesse, an dem die Metaphysik strandet; 
[…].29 Dieses Stranden der Wiederholung im subjektiven Pol des Bewusstseins 
veranlasst Constantius diese veräußernd zu objektivieren. Im Hin und Her seiner 
Dialektik steht er selbst am einen Ende mit seinem Berlin-Experiment: Die Er-
wartungen an diese Reise werden enttäuscht, da er nichts mehr so vorfindet wie 
bei der ersten Reise. Genauer: Dass damals ein gewisses Etwas die Luft mit Be-
deutsamkeit füllte und eine spezifische Atmosphäre schaffen konnte, lässt sich 
nicht wiederholen, da ein gestimmtes Bewusstsein mit der Außenwelt verknotet 
ist. Subjekt und Objekt durchdringen sich und erschaffen so atmosphärisch ge-
prägte Wirklichkeit, die in der zweiten Reise negativ gesättigt ist. Dies findet 
seinen anekdotisch-humoresken Ausdruck in seiner Reisebeschreibung bzw. bei 
seiner Wiederankunft in Berlin: 

 
Als ich den ersten Abend heimkam und die Kerzen angezündet hatte, dachte ich: Ach! 

Ach! Ach! Ist das die Wiederholung? Ich wurde ganz verstimmt oder, wenn man so will, 

gerade so gestimmt, wie der Tag es erforderte; denn das Geschick hatte es so sonderbar 

gefügt, daß ich am ,allgemeinen Buss- und Bettag‘ in Berlin ankam. Berlin war zer-

knirscht.30 

 
Das Äußere wiederholt sich im Bewusstsein und wirkt auf es ein, indem es hier 
entsprechend negativ affiziert wird. Constantius ist verstimmt, weil die Tonlage, 
die von außen kommt, nicht stimmig ist. Obwohl die Bedeutung des Gestimmt-
seins mehrfach aufscheint, ist die Wiederholung im Äußeren nicht möglich – ge-
rade wenn man sich das Motto vergegenwärtigt, dass es um eine inwendige Er-
neuerung geht31. Der Stimmungsdiskurs setzt sich in der Folge ganz subtil fort 

                                                           

29  Ebd., 23. 

30  Ebd., 26. 

31  Vgl. dazu folgende fragende Kommentierung von Glöckner: „Ist die Wiederholung als 

Resultat des Prozesses, in dem sich die Freiheit auf sich selbst hin entwickelt – und 

d.h. der objektiv höchste Wirklichkeitsgrad der Freiheit – in Frage gestellt? Oder wird 

nach der tatsächlichen Verwirklichung der Wiederholung als eines ständig zu realisie-

renden subjektiven Freiheitsaktes gefragt? Zwar sind beide Bestimmungen der Wie-

derholung untrennbar ineinander verschränkt, und nur, wenn beide Bestimmungen er-

füllt sind, gibt es eine Wiederholung. Zu klären also bleibt, ob die Frage danach, ob es 

eine Wiederholung gibt, auf beide Bestimmungen der Wiederholung oder gezielt auf 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 187 

und passt sich im Stil dem flanierenden Gestus des Stadtspaziergangs an, indem 
die lose vagabundierende Stimmung den Text stimmt. Die zentrale Tonlage wird 
dabei über die atmosphärische Essenz des Windes gelegt, was sich ganz beiläu-
fig aus dem Gedankenspaziergang – essayistisch – weiterspinnt: 

 
Wohl warf man sich nicht Sand in die Augen mit den Worten: Memento o homo! quod ci-

nis es in cinerem reverteris; aber desungeachtet stand die ganze Stadt in einer Staubwolke. 

Ich glaubte erst, es sei eine Regierungsveranstaltung; aber später überzeugte ich mich da-

von, dass es der Wind war, der sich dieser Mühe unterzog und ohne Ansehen der Person 

seiner Laune üblen Gewohnheit folgte; denn in Berlin ist mindestens jeder zweite Tag 

Aschermittwoch.32 

 
Der aufgelesene Wind ohne tiefere Bedeutung wird nun im musikalischen Sinne 
phrasiert, indem ein größerer Bogen geschlagen wird, bei dem der Wind stim-
mungsästhetisch als Subtext anklingt, um sich an späterer Stelle als tiefes Motiv 
hörbar zu vergegenwärtigen. Vorerst spiegelt sich der Wind als flüchtiges Ele-
ment, der den Gedanken von Constantius auf die Art und Weise des Reisens 
lenkt: Nicht die Fixpunkte im Sinne der Sehenswürdigkeiten charakterisieren das 
Reisen, sondern – auf Folie des Windes – das sich Herumtreiben lassen: „[…], 
so kann man den Dingen ihren Lauf lassen; bekommt zuweilen etwas zu sehen, 
was andere nicht sehen; übersieht das Wichtigste; bekommt einen zufälligen 
Eindruck, der nur für einen selbst Bedeutung hat.“33  

Die ironische Umkehrung zwischen Wichtigkeit und Zufälligkeit wird vom 
Wind inspiriert, indem die Dinge ihre Bestimmung vom Lauf des Windes erhal-
ten. In der assoziativen Metaphorisierung des Windes kann dieser letztendlich 
selbst als Metapher des Geistes aufgefasst werden, der als Wind das windige 
Spiel der Ironie betreibt, das durch das „nur“ seine sokratisch verstellende Wür-
ze des Kleinmachens erhält. In der verkleinernden Geste scheint jedoch gleich-
zeitig das große Thema der Wiederholung insofern auf, als der zufällige Ein-
druck „für einen selbst Bedeutung hat“. – Als Bedeutung für das einzelne Selbst 
in seiner Selbstaneignung.  

Verspielt spaziert der Gedanke weiter und widmet sich dem Berliner Theater, 
wobei die Gedankenbewegung wieder im Außen – bei den unterschiedlichen In-
stitutionen ansetzt – um reflexiv ins innere Wesen des Theaters zu dringen. Ana-

                                                           

eine dieser beiden Bestimmungen der Wiederholung gerichtet ist.“ (Glöckner, Kier-

kegaards Begriff der Wiederholung, 46) 

32  Kierkegaard, Die Wiederholung, 26. 

33  Ebd., 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

log zu den unbedeutenden Orten ist es das unbedeutende Königstädter Theater, 
welches die Aufmerksamkeit von Constantius auf sich zieht. Auch hier spielt die 
ironisierende Geste des Kleinmachens eine Rolle, da dieses Theater in hierarchi-
scher Absetzung zu den andern Institutionen nur der Belustigung dient und somit 
den aufklärerischen Zielen der Bildung und Belehrung nicht gerecht wird. Dass 
dort der ‚Talisman‘ – eine Posse von Nestroy – aufgeführt wird, bringt das Pseu-
donym „gleich wohlgestimmt“34 wieder auf den eigentlichen Berlinplan zurück, 
zu schauen, ob eine Wiederholung möglich ist, da es die Posse beim letzten Ber-
linaufenthalt bereits besucht hat. Die entsprechende Auswertung wird jedoch 
liegen gelassen, um eine philosophische Reflexion über das Theater jenseits des 
Aufklärungsdiskurses zu tätigen. Die darin verhandelte Schauspielkunst spiegelt 
gleichzeitig die lustvolle Machart dieser Wiederholungsschrift als eine äußerst 
theatralische wider, indem sich Kierkegaard in unterschiedliche Persönlichkeiten 
abspaltet:  

 
Es gibt wohl keinen jungen Menschen mit etwas Phantasie, der sich nicht einmal von dem 

Zauber des Theaters gefesselt gefühlt und sogar gewünscht hätte, selbst mit in jene künst-

liche Wirklichkeit hineingerissen zu sein, um als Doppelgänger sich selbst zu sehen und 

zu hören, sich selbst in seine größtmögliche Verschiedenheit von sich selbst abzuspalten 

und doch so, daß eine jede Verschiedenheit wiederum ein Selbst ist. Natürlich äußert sich 

eine solche Lust in einem sehr jungen Alter. Nur die Phantasie ist aufgewacht zu ihrem 

Traum von der Persönlichkeit, alles andere schläft noch fest. In einer solchen Selbstan-

schauung der Phantasie ist das Individuum nicht eine wirkliche Gestalt, sondern ein Schat-

ten, oder richtiger, die wirkliche Gestalt ist unsichtbar zugegen und begnügt sich daher 

nicht damit, nur einen Schatten zu werfen, sondern das Individuum hat eine Mannigfaltig-

keit von Schatten, die alle ihm gleichen und die augenblicksweise gleichberechtigt sind, es 

selbst zu sein. Die Persönlichkeit ist noch nicht entdeckt, ihre Energie kündigt sich nur an 

in der Leidenschaft der Möglichkeit.35 

 
Damit ist Kierkegaards ureigenstes Drama in Szene gesetzt, der sich in dieser 
Schrift selbst in die Persönlichkeiten des jungen Menschen und des Pseudonyms 
abspaltet, um den Traum von der Persönlichkeit zu spinnen und gleichzeitig den 
Traum der Wiederholung anzudeuten, der in diesem Schattenspiel mitdreht, um 
die Persönlichkeit zu entdecken36. Das Spannungsverhältnis zwischen der Ein-

                                                           

34  Ebd., 27. 

35  Ebd., 27f. 

36  Vgl. dazu auch den bedeutsamen Tagebucheintrag in Gilleleje, den 1. Aug. 1835, in 

dem Kierkegaard die Theater-Problematik im Spannungsfeld zwischen ästhetischer 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 189 

deutigkeit der wirklichen Person und der Mehrdeutigkeit möglicher Personen 
lässt sich nochmals ins erwähnte Verhältnis zwischen Pathos und Stimmung set-
zen. Die Dramatisierung des Selbst bedeutet, dass sich mögliche Stimmen ver-
körpern und sich auf die eine Stimme beziehen, die aber noch nicht entdeckt ist. 
Sie ist unsichtbar bzw. gestaltlos. Ihre unkörperliche Energie steht dabei in Rela-
tion zur Leidenschaft der verkörperten Möglichkeiten. 

Die prismatische Perspektivierung wird an der Idee des Theaters entwickelt, 
durch welche das Selbst dramatisiert wird. Die entsprechende Bühne wird dabei 
zum eigentlichen Ort des Experiments und des versuchenden Essays, der das 
Selbst sucht – und auf der Folie des Theaters zu wiederholen versucht. Prekär 
dabei ist der Status der künstlichen Wirklichkeit, in welcher Person und Maske 
(Persona) unheimlich-schattenhaft schillern, aber gleichzeitig vom Stachel einer 
ambivalenten Freiheit belebt werden. Die Zweideutigkeit dieser Freiheit nährt 
sich aus dem wirklichen Ernst der leidenschaftlichen Möglichkeit, der das Kön-
nen im wortwörtlichen Sinne der Posse eingeschrieben ist. Dass die Wiederho-
lung in dieser Spannung zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit angesiedelt ist, 
zeigt sich bei Plessners anthropologischen Konzeption des Menschen als Män-
gelwesen: „Daß ein jeder ist, aber sich nicht hat; […].“37 Diese Asymetrie ent-
springt bei Plessner der existenziellen Bedingung der Verkörperung, im Verhält-
nis zum eigenen Leib. Ein Verhältnis, bei dem sich die ambivalente Lücke im 
Sinne der Verkörperung folgendermaßen charakterisieren lässt: „Sie entzieht und 
verbindet von vornherein den Menschen mit sich als Leib – und nun müssen wir 
sagen: auch als denjenigen, welcher diesen Leib besitzt.“38 In der brüchigen 
Selbstreferentialität des „mit sich als Leib“ werden wir in der Imitation (Wieder-

                                                           

und religiöser Existenz vorwegnimmt: „Darum konnte ich wünschen, Anwalt zu wer-

den, damit ich, indem ich mich in die Rolle eines anderen versetzte sozusagen ein Sur-

rogat für mein eigenes Leben bekommen könnte und durch die äußere Abwechslung 

eine gewisse Zerstreuung fände. Was mir fehlte, war: ein vollkommen menschliches 

Leben zu führen, und nicht bloss eines der Erkenntnis, so daß ich dadurch dazu ge-

langte, meine Gedankenentwicklungen auf etwas zu gründen – ja auf etwas, das doch 

in jedem Fall nicht mein eigen ist, sondern auf etwas, das zusammenhängt mit den 

tiefsten Wurzeln meiner Existenz […], durch die ich sozusagen eingewachsen bin in 

das Göttliche, daran festhänge, wenn auch die ganze Welt zusammenstürzt. Siehe, das 

ist es, was mir fehlt, und dahin strebe ich.“ (Kierkegaard, Tagebücher 1834-1855, 45) 

Interessanterweise lässt sich dieses Streben als Koinzidenz zwischen Text und Exis-

tenz deuten, was durch das Wortfeld des Gewebes assoziativ entsteht. 

37  Plessner, Die Frage nach der Conditio humana, 195. 

38  Plessner, Der imitatorische Akt, 454. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

holung) als Verkörperung auf unseren Leib zurückgeworfen, was die Dichoto-
mie zwischen Schein und Sein transzendiert39. Oder: Ein guter Schauspieler 
weckt diesen Eindruck, indem er im existenziellen Sinne Persönlichkeit imitiert, 
so dass der Mangel im Medium der Kunst verschwimmt: „Er [der Darsteller] ist 
nur, wenn er sich hat.“40 Darin begründet sich die Schnittstelle der ambivalenten 
Selbstaneignung zwischen Kierkegaard und Plessner. Folgende Stelle bei Pless-
ner schreibt sich förmlich ein in den Theaterdiskurs zu Constantins Posse, um 
die hermeneutische Dimension der Selbstauslegung auf der Bühne der Möglich-
keiten zu inszenieren: 

 
Dieser Identifikation geht beim künstlerischen Darsteller ein besonderer Bildentwurf vo-

raus, dem er in seiner Verkörperung sich angleicht. Sein Spiel beruht auf der hierfür ge-

forderten Abspaltung eines Selbst, das er in der Rolle zu sein hat, einer Abspaltung, die 

ihm, wie die soeben kurz angedeuteten Stilformen beweisen, auf sehr verschiedene Weise 

möglich ist. […] Anders gefragt: wäre es dem Menschen möglich, in einer ihr vorgespiel-

ten Figur „sich“, eine Seite, eine Möglichkeit von sich, einen Menschen im Lichte einer 

Idee wiederzuerkennen, wäre es ihm möglich, die Figur auf die Beine zu stellen, wenn er 

nicht von Natur bereits „etwas vom“ Schauspieler in sich hätte? Muß er nicht in dieser 

Hinsicht das schon sein, zu dem er sich macht? Enthüllt der Schauspieler nicht, wenn sein 

Darstellungsbereich der Möglichkeit nach unbegrenzt ist, jedenfalls in einer besonderen 

Hinsicht die menschliche Konfiguration?“41 

 

                                                           

39  Vgl. dazu den Aufsatz Zur Philosophie des Schauspielers von Georg Simmel. Darin 

umkreist er diese Dichotomie, indem er im Schauspieler ein metaphysisches Paradox 

verkörpert sieht, welches die banale Logik von Sein und Schein wie folgt überschrei-

tet: „Indem der Schauspieler hier, was ihm sonst der Dichter vorzeichnet, selber schuf, 

indem also die Problematik der Kunst, die über eine schon fertige Kunst kommt, nicht 

bestand, war doch das Wesentliche und Spezifische des Schauspielertums genau das-

selbe, was es in den späteren Fällen war: die Erzeugung eines Bildes von Persönlich-

keit und Schicksal, die nicht Persönlichkeit, die nicht Persönlichkeit und Schicksal des 

vorzeigenden Individuums sind. Indem dies aber nicht Verstellung und Lüge ist (da es 

nicht Realität vortäuschen will), indem dieses Ein-Anderer-Sein vielmehr aus der 

tiefsten, eigensten Wesens- und Triebschicht des Individuums hervorgeht, erzeugt sich 

in dieser Paradoxe das spezifisch künstlerische Phänomen.“ (Simmel, Zur Philosophie 

des Schauspielers, 248) 

40  Plessner, Zur Anthropologie des Schauspielers, 409.  

41  Ebd., 410. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 191 

Diese Frage mitnehmend wollen wir uns wieder dem possentreibenden Wind 
widmen, der sich zur großen Metapher des Lebens und des Geistes konfiguriert. 
Gleichzeitig findet die musikalische Phrase einen Abschluss, indem die unter-
schiedlichen Wind-Motive zu einem einheitlichen Beweggrund zusammenflie-
ßen. In dieser Synthese bündeln sich nun wesentliche Stränge des Stimmungs- 
und Theaterdiskurses, um nun bildhaft den Traum der Wiederholung hörbar zu 
machen, indem der Wind personalisiert wird – sich verkörpert: 

 
Wenn man in einer Berggegend den Wind tagaus und tagein, unerschütterlich, unverändert 

dasselbe Thema vortragen hört, so ist man vielleicht für einen Augenblick versucht, von 

der Unvollkommenheit zu abstrahieren und dann sich zu freuen über dieses Bild der Kon-

sequenz und Sicherheit der menschlichen Freiheit. Man denkt vielleicht nicht daran, daß 

es einen Augenblick gab, da der Wind, der nun viele Jahre seine Wohnung zwischen die-

sen Bergen hat, als ein Unbekannter in diese Gegenden kam und sich verwildert und kopf-

los hineinstürzte zwischen die Klüfte, herab in die Berghöhlen, jetzt ein Heulen hervor-

brachte, über das er beinahe selbst stutzte, nun ein hohes Gebrüll, vor dem er selbst flüch-

tete, nun einen Klageton, bei dem er selbst nicht wußte, wo er herkam, nun einen Seufzer 

aus der Angst des Abgrundes, so tief, daß der Wind selbst bange wurde und einen Augen-

blick zweifelte, ob er in diesen Gegenden wohnen dürfte, jetzt ein lyrisch ausgelassenes 

Hosassa, bis er, nachdem er sein Instrument kennengelernt hatte, alles dies zusammenar-

beitete zu der Melodie, die er nun von Tag zu Tag unverändert vorträgt.42 

 
Sein Instrument zu kennen bedeutet, die eigene Bestimmung zu finden, die sich 
in einem nach vorwärts gerichteten, offenen Prozess ereignet, indem die unter-
schiedlichen menschlichen Saiten in Schwingung versetzt werden, um Stimmun-
gen zu erzeugen. Zwischen der Bestimmung und der Stimmung gilt es die eigene 
Stimme zu entdecken. Bestimmung, Stimmung, Stimme: Was hier etymologisch 
durchschimmert, entspricht der Wiederholung als jene Verkörperung der Stim-
me, die zur eigenen wird. Der Wind als personifizierter Geist scheint im Hören 
auf sich selbst durch die Stimmungen hindurch zu seiner Stimme im Sinne der 
Bestimmung gefunden zu haben. Nur: 

 
Aber des Individuums Möglichkeit will nicht bloß gehört werden, sie ist nicht wie die Luft 

bloß dahinbrausend, sie ist zugleich gestaltend, deshalb will sie zur gleichen Zeit gesehen 

werden. […] Um da nicht einen Eindruck seines wirklichen Selbst zu bekommen, ist für 

das verborgene Individuum eine Umgebung erforderlich, leicht und flüchtig wie die Er-

scheinungen es sind, wie das schäumende Brausen der Worte es ist, die ertönen ohne Wi-

                                                           

42  Kierkegaard, Die Wiederholung, 28f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

derhall. Eine solche Umgebung ist die szenische, die sich daher gerade eignet für das 

Schattenspiel des verborgenen Individuums. Unter den Schatten, in welchen er sich ent-

deckt, deren Stimme seine Stimme ist, ist vielleicht ein Räuberhauptmann.43 

 
Will heißen: So wie die Konstellation zwischen Constantin Constantius und dem 
jungen Menschen als eine belauernde aufgefasst werden kann, bei der sich der 
junge Mensch zunehmend versteckt und dann sogar flüchtet, so kann die Kons-
tellation zwischen Ohr und Auge aufgefasst werden: Die Stimme will gleichzei-
tig gesehen werden, was durch die Verkörperung geschieht. Der Körper nimmt 
die Schwingung auf und erschafft so den spezifischen Ton – als ein Resonanz-
körper, der gleichzeitig einer optischen Logik folgt und sich der Metapher des 
geistigen Auges fügt. Überträgt man diese physische Ebene zurück auf das Den-
ken, so wird deutlich, dass das Denken als ein jeweils spezifisch gestimmtes 
Denken aufzufassen ist. Die Stimmung gibt dem Denken seine Gestalt. Rückbli-
ckend lässt sich feststellen, dass der verstimmte Logos zu einer präkognitiven 
Stimme fand, die aber selber auch an das reflexive Bewusstsein gebunden ist. An 
eine Immanenz, die letztlich mit der Perspektive von Constantin Constantius 
steht und fällt, der bis jetzt ja auch den Text entsprechend bewegt hat – im Sinne 
einer reflexiven Dichtung. 

Noch einmal: Der Wind als Geist folgt seiner akustischen Matrix, indem er 
auf sich hört, seinen Grundton sucht und seine Stimme erprobt. Aber der Mensch 
ist nicht Geist allein, sondern eine Synthese aus Körper und Geist. Dies führt in 
der Summe zu einem doppelten Bruch in einem Gefüge, das der Vorstellung prä-
stabilisierter Harmonie Lügen straft: Der Körper durchbricht den Geist und die 
Reflexion bricht die lebendige Stimme der Innerlichkeit, den Strom des Lebens.  

Diese Brüchigkeit zwischen den widerhallenden Schatten akustischen und 
optischen Denkens lässt sich wiederholt poetologisch spiegeln, wobei wir die 
Schraube um eine Drehung weiter in den Text gebohrt haben: Die Energie der 
persönlichen Stimme bindet sich an die Gestalt gebende Dimension leidenschaft-
licher Möglichkeit an. Auf den Text bezogen bedeutet dies nun aus innigster 
Notwendigkeit, dass er von seiner Rhetorik lebt. Dies sind nicht im banalen Sin-
ne rhetorischer Figuren, die ornamental den Text schmücken könnten, sondern 
im basalen Sinne einer Stimme/Rede, die den Text durchweht, ihn durchströmt: 
die Rhetorizität des Textes. Constantin Constantius prägt bis anhin eine solche, 
bei der Stimme – Stimmung – Theatralität einen Dreiklang bilden: Die Stimme 
des Texts oder jene im Text oder durch den Text?! wird in seinem Körper – dem 
Textkörper – sichtbar. Der Text selbst wird zur szenischen Umgebung, zum 

                                                           

43  Ebd., 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 193 

Schattenspiel. Oder: Die Energie der existenziellen Wiederholung (ver)kleidet 
den Textkörper und kündigt im Durchscheinen von der hörbar akustischen Ge-
genordnung der darin angelegten Stimme. Als Denkwiderstand eines vorstellen-
den Bewusstseins, das die Stimme hinter oder über der Vorstellung zu hören ver-
sucht. 

Aus der Bewusstseinsperspektive von Constantius würde die Wiederholung 
im utopischen Ideal gelingen, wo Körper und Geist verschmelzen und ununter-
scheidbar werden, wo Ohr und Auge koinzidieren, und so der Beobachter nicht 
mehr zuerkennen wäre, weil keine störende Reflexivität den Lebensstrom bre-
chen könnte. Gelingende Wiederholung wäre da – jetzt – im absoluten Präsens 
als eine sich nach vorwärts bewegende Erinnerung: Die Wiederholung.  

Diese Gestaltung des Lebensstoffes sieht Constantius durch den Darsteller 
Beckmann ideal konfiguriert, der durch seine Performanz – gerade in der naiven 
Kunstform der Posse44 – die (Bühnen)Wirklichkeit erschafft: 
 
Das Personal am Königstädtischen Theater ist einigermaßen nach meinem Wunsche zu-

sammengesetzt; […]. Beckmann ist ein ausgesprochen komisches Genie, das rein lyrisch 

wie ein durchgehendes Pferd im Komischen davonstürmt, sich nicht durch Charakter-

zeichnung hervortut, sondern durch Übersprudeln in Stimmung. Er ist nicht groß in dem 

künstlerisch Kommensurablen, sondern bewundernswürdig in dem individuell Inkommen-

surablen. Er bedarf keiner Unterstützung durch das Zusammenspiel, durch Szenerie oder 

Arrangement, eben weil er in der Stimmung alles selbst mitbringt; zur gleichen Zeit, da er 

übersprudelt in Ausgelassenheit, malt er sich selbst seine Szene, jedem Theatermaler zum 

                                                           

44  Dass die Gattung der Komödie eine besondere Affinität zum anthropologischen An-

liegen aufweist, führt Rudolf Behrens erkenntnisreich aus: „Die Charaktere gelten der 

Komödie dabei als Schriftzüge, die nicht unbedingt die Natur oder Gott, sondern das 

Leben, die jedem vertraute, alltäglich erfahrbare soziale Mechanik, der Person einge-

zeichnet hat. Die Komödie ist deshalb schon von ihren elementaren poetischen Vo-

raussetzungen her eine anthropologische Veranstaltung. […] Wie keine andere Gat-

tung insistiert die Komödie nämlich darauf, daß das vorgeführte Spiel ein verkörpertes 

Spiel ist, eine Verpuppung von Menschenbildern in leibhaftigen Schauspielern. Die 

prekäre charakterliche Geformtheit des komischen Helden wird so in der stabilen, 

nach außen gekehrten Formung des Charakters durch den Schauspieler aufgefangen. 

Deshalb unterläuft jede Komödie tendenziell den illusionsbildenden Anspruch auf 

Mimesis, indem sie ihr eigenes Vorführen zur Schau stellt. Die Komödie tendiert ent-

sprechend auch im Gegensatz zu vielen anderen Gattungen von Natur aus zum Spiel 

im Spiel, zum Herausfallen des Schauspielers aus der Rolle, zum Bruch der Illusion.“ 

(Behrens, Goldoni und die Anthropologie des Schauspielers, 183f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Trotz. Was Baggesen von Sara Nickels sagt, daß sie auf die Bühne gestürzt komme, eine 

ländliche Gegend nach sich ziehend, das gilt von B. in einem guten Sinne, nur daß er ge-

gangen kommt. Auf einem eigentlichen Kunsttheater sieht man selten genug einen Schau-

spieler, der wirklich gehen und stehen kann. Ich habe wohl ganz vereinzelt einen solchen 

gesehen; aber was B. vermag, habe ich nie zuvor gesehen. Er kann nicht bloß gehen, er 

kann auch gegangen kommen. Dies Gegangenkommen ist etwas ganz anderes, und durch 

diese Genialität improvisiert er zugleich die ganze szenische Umgebung. Er kann einen 

wandernden Handwerksburschen nicht bloß darstellen, er kann gegangen kommen wie ein 

solcher, und zwar so, daß man alles erlebt, vom Staub der Landstraße aus die lächelnde 

Kleinstadt erblickt, ihren stillen Lärm hört, den Fuβsteig sieht, der dort unten um den 

Dorfteich läuft, wenn man da beim Schmied abbiegt – wo man B. kommen sieht mit sei-

nem kleinen Bündel auf dem Nacken, seinen Stock in der Hand, sorglos und unverdros-

sen.45 

 
So wie Diogenes durch seine wiederholte Bewegung den Diskurs über die Art 
und Weise der Repräsentation gegen die statischen Eleaten in Bewegung ge-
bracht hat, um Bewegung in das ontologischen Verhältnis zwischen Sein und 
Denken zu bringen, so kulminiert nun dieser Diskurs im Auftritt Beckmanns. 
Dieser Schauspieler radikalisiert die Frage nach der Repräsentation dahingehend, 
dass er im Akt der nachahmenden Verkörperung nicht bloß eine Figur im Sinne 
der Repräsentation darstellt, sondern – im metaphysischen Sinne Simmels – 
„durch Übersprudeln in Stimmung“ erschafft. Die Metapher der Quelle deutet 
an, dass ein Quellpunkt umkreist wird, aus dem das Selbst zu entströmen scheint, 
dessen Wertschöpfung im „individuell Inkommensurablen“ angelegt ist. Das 
Wesen des Nicht-Adäquaten quillt aus der Bewegung selbst hervor, so dass 
Beckmann in eigenwilliger Formulierung nicht bloß geht und eine Gangart re-
präsentiert, sondern gegangen kommt. Die Kursivierung hebt die Inkommensu-
rabilität förmlich hervor, deren eigenwillige Individualität sich gerade in den dä-
nischen Sprachstrukturen spiegelt46.  

                                                           

45  Kierkegaard, Die Wiederholung, 35f. 

46  Müller-Wille untersucht die Theatralität des philosophischen Textes, indem er diese 

an Kierkegaards Verhältnis zum zeitgenössischen Unterhaltungstheater bindet. 

Constantiusʼ Beobachtungen zu Beckmann vertieft Müller-Wille im Kontext des däni-

schen Idioms, wobei er der Spur von Samuel Weber folgt: „Im Gegensatz zu Risum 

geht er [Samuel Weber] dabei ausführlich auf die Verwendung des Partizip Präsens in 

der merkwürdig klingenden Formulierung ‚komme gaaende‘ (buchstäblich ‚gehend 

kommen‘) ein. Die Ästhetik der theatralen Repräsentation werde durch diese Formu-

lierung in sich gebrochen und ad absurdum geführt. Der Schauspieler Beckmann re-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 195 

Constantius betritt nun das Königstädter Theater, um bald feststellen zu müssen, 
dass die wiederholte Aufführung des Talisman zum Scheitern verurteilt ist. 
Constantius verlässt enttäuscht das Theater, mit dem Verdacht, dass es keine 
Wiederholung gibt. Der wiederholte Theaterbesuch lässt den Verdacht erhärten, 
dass es keine Wiederholung gibt: „Meine Entdeckung war nicht bedeutend, und 
doch war sie bemerkenswert; denn ich hatte entdeckt, daß es überhaupt keine 
Wiederholung gab, und dessen hatte ich mich vergewissert, indem ich dies auf 
alle möglichen Weisen wiederholte.“47 Die slapstickartige Lachnummer dieser 
Wiederholung wirft gleichzeitig ihren zwielichtigen Schatten auf die unmittelbar 
vorausgegangene reflexive Höhe der Gedanken über das Unterhaltungstheater, 
die der Einstimmung dienten und Erwartungen an die Aufführung weckten – 
bzw. Erwartungen an die Wiederholung: dass der Gedanke das Bewusstsein 
stimmt bzw. vorwärts bewegt und Emotionen entstehen lässt. Weil die Reflexion 
per se im Modus der Repräsentation steht, muss diese scheitern, da sie selber 
nicht gegangen kommen kann. Deshalb ist dieses Scheitern ernsthaft komisch 
aufgeladen, da der Gedanke sozusagen stets auf der Bananenschale reiner Exis-
tenz ausrutscht. Diese lächerliche Geste wiederholt dann auch jenen Ausgangs-
punkt romantischer Ironie, an dem Constantin Constantius vor der Bekanntschaft 
des jungen Menschen stand. Folgende längere Textpassage leitet im Zeichen der 
romantischen Ironie den Abschluss des ersten Teiles der Wiederholungschrift 
ein, der als lustvolles Scheitern einen Übergang zum zweiten Teil dieser Schrift 
bildet. Das lustvolle Scheitern spielt sich im Rahmen einer Eudaimonie48 ab, die 

                                                           

präsentiere kein Gehen mehr, sondern führe die Bewegung gehend, d.h. als einen noch 

im Vollzug befindlichen, unabgeschlossenen Akt, vor. Weber nutzt die Passage, um 

diese spezifische Form theatraler Performanz in einen Zusammenhang mit der unab-

geschlossenen und offenen Reflexionsform zu setzen, welche die Wiederholung vom 

Denken der erinnernden Repräsentation abgrenzt.“ (Müller-Wille, Kierkegaard, das 

Vaudeville und die Posse, 224f.) 

47  Kierkegaard, Die Wiederholung, 42. 

48  Dieser antikisierende Begriff lehnt sich an ein ethisches Konzept an, der die Lebens-

führung des Menschen ins Zentrum rückt und dabei der Verbindung zwischen Geist 

und Emotionen Bedeutung gibt. Die entsprechende Verwebung wird beim jungen 

Menschen im zweiten Teil der Wiederholungsschrift eine zentrale Rolle einnehmen 

und sie verweist bereits auf eine jüdische Lesart, die mit A. J. Heschel entwickelt 

wird. In diesem Kontext präzisiert Martha Nussbaum eine philosophisch-autobiografi-

sche ernst zu nehmende Subjektivität, die Emotionen als wesentlichen Bestandteil die-

ser Verwebung deutet, die hier Trauerarbeit bedeutet: „But so far we have left out, or 

so it seems, the most important thing of all, something that lies deep in ancient eudai-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

nach der Möglichkeit von Zufriedenheit fragt. Dabei soll der Geist als absolut 
richtig gestimmter zu seinem Glück finden, indem Emotionen stimmig bewegt 
werden. Nur: dass sich die Bewegung zwischen Existenz und Geist nicht stim-
men läßt, weil es dazwischen einen unversöhnlichen (Denk)Widerstand gibt. So 
läßt sich folgende Stelle als Ironisierung der progressiven Universalpoesie lesen, 
die trotz lebendiger Vorwärtsbewegung zum Scheitern verurteilt ist. Constantin 
Constantius scheint sich dem konjunktivischen Charakter dieses Nichtortes be-
wusst zu sein und nähert sich ironisch dem darin enthaltenen Problem romanti-
scher Ironie. Denn es klafft eine unheilbare Wunde zwischen der Wiederholung 
und dem Prinzip der Wiederholung, zwischen dem Leben und der Idee des Le-
bens:  
 
Ich stand eines Morgens auf und befand mich ganz ungewöhnlich wohl. Dies Wohlbefin-

den nahm gegen jede Analogie den Vormittag hindurch zu, präzis um ein Uhr war ich auf 

dem Höhepunkt und ahnte das schwindelnde Maximum, das auf keinem Gradmesser des 

Wohlseins angeführt ist, nicht einmal auf einem poetischen Thermometer. Der Körper hat-

te seine irdische Schwere verloren, es war, als hätte ich keinen Körper, gerade weil jede 

Funktion ihr ganzes Befriedigtsein genoß, jeder Nerv sich freute um seinet- und des Gan-

zen willen, während jeder Pulsschlag als des Organismus Unruhe nur an das Wohlgefühl 

des Augenblicks erinnerte. Mein Gang war schwebend, nicht wie des Vogels Flucht, der 

die Luft durchschneidet und die Erde verläßt, sondern wie des Windes Wogen über der 

Saat, wie des Meeres sehnsuchtseliges Wiegen, das träumende Dahingleiten der Wolke. 

Mein Wesen war durchsichtig wie des Meeres abgründige Tiefe, wie das selbstzufriedene 

Schweigen der Nacht, des Mittags monologische Stille. Jede Stimmung ruhte in meiner 

Seele mit melodischer Resonanz. Jeder Gedanke bot sich an mit der Festlichkeit des tiefen 

Glückes, der törichte Gedanke nicht weniger als die reichste Idee. Jeder Eindruck war ge-

ahnt, ehe er kam, und erwachte daher in mir selbst. Das ganze Dasein war wie verliebt in 

mich, und alles bebte in schicksalsschwangerer Entsprechung zu meinem Dasein, alles 

war in mir orakelhaft und alles Rätselhafte verklärt in meine mikrokosmische Seligkeit, 

                                                           

monism but that is never explicitly recognized. Emotions contain an ineliminable ref-

erence to me, to the fact that it is my scheme of goals and projects. They see the world 

from my point of view. The fact that it is my mother is not simply a fact like any other 

fact about the world: it is what structures the geography of the hole situation, and we 

can not capture the emotion without including that element. It’s not just the fact that 

Betty Craven has died. It’s the fact that Betty Craven is my mother. In short, the eval-

uations associated with emotions are evaluations from my perspective, not from some 

impartial perspective; they contain an ineliminable reference to the self.“ (Nussbaum, 

Upheavals of Thought, 52) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 197 

die alles in sich durchstrahlte, selbst das Unbehagliche, die langweiligste Bemerkung, den 

widerwärtigsten Anblick, den fatalsten Zusammenstoß. Wie gesagt, Punkt ein Uhr war ich 

auf dem Höhepunkt, wo ich das Allerhöchste ahnte, da beginnt plötzlich etwas in meinem 

einen Auge zu kratzen, ob es eine Augenwimper, eine Faser, ein Staubkorn war, ich weiß 

es nicht, aber das weiß ich, daß ich im selben Augenblick beinahe in den Abgrund der 

Verzweiflung stürzte, etwas, das jeder leicht verstehen wird, der doch so hoch oben 

schwebte wie ich und dabei an diesem Punkt zugleich mit der Prinzipienfrage beschäftigt 

war, wie weit überhaupt die absolute Zufriedenstellung zu erreichen ist.49 

 
Der stimmige Punkt innerhalb der Stimmungen wäre der mit sich identische 
Punkt, in dem das gefühlte Leben vom gedachten nicht zu unterscheiden ist. Die 
Ironie besteht dabei letztlich darin, dass der Gedanke – auch als ein gestimmter – 
an die Immanenz des sehenden Bewusstseins gekoppelt ist. Als Wunde des Be-
wusstseins, welches sich in der Stimmung nur immer zu sich selbst verhalten 
kann ohne dieses Selbst zu sein. Stimmung ist ein bewegtes Selbstverhältnis. 
Dass plötzlich etwas am Auge zu kratzen beginnt, ist ein ironischer Hinweis da-
rauf, wie die Transzendenz in ihrer kleinsten Form das vermeintlich große se-
hende Bewusstsein stört und die Perspektive und Textbewegung von Constantin 
Constantius ad absurdum führt: Er scheitert an der Wiederholung! Der sich am 
Auge kratzende Beobachter tritt nun in den Hintergrund und macht Platz für die 
Perspektive des jungen Menschen. Die Wiederholungschrift erhält hier – circa in 
der Mitte – seinen Zwischentitel: Die Wiederholung… 

Bei genauerer Betrachtung wird hier strukturell wiederholt, was Constantius 
in Bezug auf die anstehende Theateraufführung aufführt: Nachdem er das Kö-
nigstädter Theater vorgestellt hat, macht er auf den Talisman aufmerksam:  

 
„Als ich nach Stralsund kam und in der Zeitung las, daß der ,Talisman‘ in jenem Theater 

aufgeführt werden solle, wurde ich gleich wohlgestimmt. Die Erinnerung daran erwachte 

in meiner Seele, und als ich das erstemal dort war, war es, als ob dieser erste Eindruck nur 

eine Erinnerung in meine Seele hervorrief, welche weit zurück in die Vergangenheit 

wies.“50  

Danach schwingt er sich zu einer Theaterphilosophie auf, die in der Wiederho-
lung von Personalität gipfelt, um auf dem Höhepunkt daran zu erinnern, dass 
„[d]er ‚Talisman‘ im Königstädter Theater aufgeführt werden [sollte]; die Erin-
nerung daran erwachte in meiner Seele, alles stand so lebendig vor mir, als wäre 

                                                           

49  Kierkegaard, Die Wiederholung, 43f. 

50  Ebd., 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

es das erstemal.“51 Dies steht in Verbindung mit der Zeitangabe des Höhepunkts 
– präzis um ein Uhr – der im Duktus romantischer Unendlichkeitsrhetorik aus-
gemalt wird. Der Absturz erfolgt auf beiden Ebenen durch die Sphäre unkontrol-
lierbarer und possenhafter Realität, die nicht gestimmt werden kann, sondern die 
gegangen kommt und überraschend aus der Transzendenz einbricht. Interessant 
ist dabei, dass über diese Aporie nicht reflektiert wird, sondern dass diese aufge-
führt wird, indem die Stimme scheiternder Wiederholung ästhetischer Romantik 
imitiert wird. Constantius tritt hier – auf der Folie von Diogenes – als Stimmen-
imitator auf, indem er den fatalen Zusammenstoß zwischen Endlichkeit und Un-
endlichkeit inszeniert und dekonstruiert: Das Wesen der romantischen Ironie 
wird unterwandert, um die Schlegelʼsche Ironie der Ironie um eine weitere Volte 
zu drehen52 – und der Wiederholung einen neuen Raum53 zu eröffnen. In diesem 
Sinne klingt der erste Teil förmlich aus, indem sich Constantius nochmals in der 

                                                           

51  Ebd., 40. 

52  Vgl. dazu die Anm. 339 zu Rudolf Behrens: Es liegt in den poetischen Voraussetzun-

gen der Komödie, dass sie ihr eigenes Spiel zur Schau stellt und durch den Spielcha-

rakter zu einem Spiel im Spiel neigt. Diese Voraussetzungen lassen sich für eine Poe-

tologie fruchtbar machen, bei welcher die Textualität bzw. das Schreibverfahren im 

Zentrum steht. In diesem Sinne deutet Müller-Wille Kierkegaards Auseinandersetzung 

mit dem Unterhaltungstheater als eine Spielform, die den Leser nicht bloß zu einem 

Zuschauer degradiert, sondern diesen für das Inkommensurable an der Textstruktur 

sensibilisiert: „Schließlich regt er [Kierkegaard] den Leser in einer weiteren Reflexi-

onsstufe dazu an, kritisch über diese theatrale Art von philosophischem Sprachge-

brauch zu reflektieren. Insgesamt drängt sich der Verdacht auf, dass Kierkegaard den 

Umweg über das Unterhaltungstheater nutzt, um über die Theatralität und Performati-

vität seines eigenen Schreibens zu reflektieren, das sich in dieser Hinsicht an Konzep-

ten der romantischen Ironie und besonders an dem Schlegelschen Diktum der ‚trans-

zendentalen Buffonerie‘ zu orientieren scheint.“ (Müller-Wille, Kierkegaard. Das 

Vaudeville und die Posse, 229)  

53  Der neue Raum gilt einerseits dem jungen Menschen in seiner Identifikation mit Hiob. 

Andererseits gilt dieser Raum einer zunehmenden Literarisierung der Philosophie, ge-

rade aufgrund des vorausgegangenen reflexiven Scheiterns. Entsprechend interpretiert 

Sophie Wennerscheid den Übergang vom ersten zum zweiten Teil: „Als Ergebnis der 

Reise muss er verbuchen, dass eine Wiederholung nicht möglich ist. Das philosophi-

sche Konzept der Wiederholung wird so über die literarische Struktur des Textes ne-

giert, eröffnet damit aber die Möglichkeit, den Begriff der Wiederholung literarisch zu 

wiederholen, d.h. zu verschieben.“ (Wennerscheid, Das Begehren nach der Wunde, 

222) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 199 

Funktion des Stimmenimitators die Romantik weiter dekonstruiert: Das Posthorn 
als Inbegriff des Reisens und der romantischen Stimmung gerät in den Kontext 
des entwickelten Reise-Experiments der Wiederholung, was zur Folge hat, dass 
der Stimmungsdiskurs hier – an seinen (immanenten) Grenzen – abbricht, um 
das Scheitern der Wiederholung als Prinzipienfrage oder aus metaphysischem 
Interesse nochmals aufzuführen und weiter zu führen:  

 
Es lebe das Posthorn! Das ist mein Instrument, aus vielen Gründen und namentlich aus 

dem, daß man niemals mit Sicherheit diesem Instrument den gleichen Ton entlocken kann; 

denn es liegt eine unendliche Möglichkeit in einem Posthorn, und wer es an seinen Mund 

setzt und all seine Weisheit dahineinlegt, der wird sich niemals einer Wiederholung schul-

dig machen, und wer anstelle einer Antwort seinem Freunde ein Posthorn überreicht zu 

beliebiger Benutzung, der sagt nichts, aber erklärt alles. Gepriesen sei das Posthorn, es ist 

mein Symbol. […] Es lebe das Posthorn! Aber Reisen ist nicht der Mühe wert, denn man 

braucht sich nicht von der Stelle zu rühren, um überzeugt zu sein, daß es keine Wiederho-

lung gibt.54 

 
Im Sinne von Wennerscheid beginnt sich die Wiederholung autopoetisch zu be-
wegen, was sich in der zunehmenden Literarizität des Textes zeigt. Sie charakte-
risiert diese Bewegung als Verschiebung, deren Schubkraft aus der Negativität 
einer potenzierten Ironie resultiert, die sich ihrerseits in einem Instrument ver-
körpert, das sich nicht instrumentalisieren lässt. Darin ist eine fundamentale Dif-
ferenz eingeschrieben, die Derrida in seiner frühen Schrift Die Stimme und das 

Phänomen behandelt, um Husserls phänomenologischen Ansatz von der leben-
digen Selbstgegenwart des Bewusstseins, das an die Phoné gebunden ist, radikal 
in Frage zu stellen bzw. als metaphysisches Konstrukt zu dekonstruieren, welche 
Derrida als das metaphysische Konstrukt schlechthin entlarvt. 

Auch wenn Constantius das griechische Projekt eines erkennenden Bewusst-
seins kritisiert, das sich nach rückwärts erinnert, scheint er an der Differenz zu 
scheitern, die in der Vorwärtsbewegung angelegt ist. Anstatt die entstehende 
Differenz zu affirmieren, wird die scheiternde Wiederholung ironisch gebrochen 
und findet seinen Ausdruck in einer Hymne auf das Posthorn, die eigentlich eine 
Antihymne ist und gleichzeitig die „Verbindung zwischen Ausdruck und Pho-

né“55 avant la lettre in Frage stellt. Die Wiederholung als Stimmensuche über 
Stimmungen scheitert an der Zeitigung eines Bewusstseins, das seiner eigenen 
Punktualität – Punkt ein Uhr – absoluter Vergegenwärtigung in der Bewegung 

                                                           

54  Kierkegaard, Die Wiederholung, 45. 

55  Derrida, Die Stimme und das Phänomen, 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

hinterher hinkt. Entsprechend endet der erste Teil der Wiederholungsschrift mit 
einer Aporie des Zeitbewusstseins: 

 
Du reiche Hoffnung der Jugend, warum hast du’s so eilig; warum jagst du dem nach, was 

doch nicht da ist, du selbst ebensowenig! Fahr wohl! Du männliche Kraft! Warum 

stampfst du so stark auf die Erde, das worauf du trittst, ist eine Einbildung! Fahr wohl, du 

siegreicher Vorsatz, du erreichst gewiß das Ziel, denn du kannst ja die Tat nicht mit dir 

nehmen, ohne dich umzuwenden, und das kannst du nicht! Fahr wohl! Du Lieblichkeit des 

Waldes, als ich dich sehen wollte, warst du verwelkt! Fahr hin du flüchtiger Fluß, der ein-

zige, der recht weiß, was er will, denn du willst nur fließen, dich ins Meer verlieren, das 

niemals voll wird!56 

 
Constantius versucht die Einheit von Denken und Stimme im Logos zu spren-
gen, indem er die Stimme als Stimmung theatralisiert. Dadurch wird die Stimme 
zwar existenzialisiert, aber sie bleibt doch im Bann eines lebendigen Bewusst-
seins, welches schon nahe der phänomenologischen Metaphorik am liebsten nur 
(vorwärts) fließen würde. Dass diese Form der Innerlichkeit nicht repräsentierbar 
– wiederholbar – ist, charakterisiert Derrida wie folgt: 

 
Ohne den Abgrund zu verkleinern, der in der Tat die Retention von der Re-präsentation 

trennen kann, und ohne sich zu verhehlen, dass das Problem ihrer Bezüge kein anderes als 

das der Geschichte des „Lebens“ und des Bewußtwerdens des Lebens ist, muß man a pri-

ori behaupten können, daß ihre gemeinsame Wurzel die Möglichkeit der Wieder-holung in 

ihrer allgemeinsten Form, die Spur im universalsten Sinne, eine Möglichkeit ist, die nicht 

nur der reinen Aktualität des Jetzt innewohnen, sondern sie durch die Bewegung der dif-

férance selbst konstituieren muß, die sie darin einführt.57 

 
Die Spur wird so zum Schlüsselbegriff, um die Problematik der Selbstvergegen-
wärtigung zu chiffrieren bzw. mit dem synonym verwendbaren Begriff der Dif-
ferenz auszudifferenzieren. Eine Differenz, die grundsätzlich der Identität des 
Jetzt vorausgeht. Die Stimme wird im Da-Zwischen zur Spur. Im Sinne Kier-
kegaards führt die Spur in diesem Moment von Constantin Constantius zum jun-
gen Menschen, der nun den Stimmungsdiskurs mit Pathos aufbricht – mit dem 
Ziel: die Wiederholung… 

 

                                                           

56  Kierkegaard, Die Wiederholung, 46. 

57  Derrida: Die Stimme und das Phänomen, 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 201 

5.1.2  Der junge Mensch: Eine Philosophie mit Pathos bricht auf 
 

„Pathos als Energie heisst leidenschaftliche Bewussheit eines Zu-

stands, Pathos als Erscheinung das gefühlte Übermaßan Geste, 

und Pathos als Wirkung – Leid. Pathos ist der Grund der Kunst – 

und Sympathie der des Kunstgenusses.“ 

RUDOLF LEONHARD, VOM PATHOS 

 
Constantin Constantius hat seine Theorie aufgegeben und lässt sich treiben; im 
Wissen dass (ihm) die Wiederholung (zu) transzendent ist. Gleichzeitig äußert er 
seine Zufriedenheit darüber, dass der junge Mensch nicht Halt und Antwort in 
der akademisch anerkannten Philosophie – sprich bei Hegel – sucht, sondern 
sich am biblischen Hiob orientiert, der zum Typus des privatisierenden Denkers 
stilisiert wird. Dabei akzentuiert das Private nicht nur den Gegensatz zur Öffent-
lichkeit, sondern verweist gleichzeitig insofern auf seine begriffliche Herkunft, 
als der Privatdenker einer auktorialen Dimension beraubt wird. Die Orientierung 
an der biblischen Leidensfigur verunmöglicht den souveränen Blick aus der Vo-
gelperspektive, da es die lebensweltliche Situativität in einem radikalen Sinne 
nicht erlaubt. Diese Perspektivierung ist insgesamt für die Hiob-Rezeption bei 
Kierkegaard prägend. Der akademische Zugang zum Text und zur Hiobsfigur 
bricht weg und wird durch eine existenzialisierte Interpretation ersetzt, die Hiob 
in seiner Körperlichkeit und in seiner Situativität aufsucht: 

 
Glücklicherweise sucht mein Freund also keine Aufklärung bei irgendeinem weltberühm-

ten Philosophen oder bei irgendeinem Professor publicus ordinarius; er nimmt seine Zu-

flucht bei einem privatisierenden Denker, der einmal die Herrlichkeit der Welt besaß, aber 

sich später vom Leben zurückzog – mit andern Worten, er nimmt seine Zuflucht zu Hiob, 

der nicht auf einem Katheder Figur macht und mit beruhigenden Gesten einsteht für die 

Wahrheit seiner Sätze, sondern der an der Herdstelle sitzt und sich mit Topfscherben 

kratzt und, ohne diese Tätigkeit zu unterbrechen, flüchtige Winke und Bemerkungen hin-

wirft.58 

 
Dieses aus der Situation gestimmte Sprechen lässt uns vorerst nochmals den ent-
scheidenden Unterschied zwischen Constantin Constantius und dem jungen 
Menschen bedenken. Constantin Constantius Stimmungsgehäuse wird aufgebro-
chen, welches sich durch das bewegte Selbstverhältnis auszeichnete, aber es 
nicht zuließ, darüber hinauszukommen. In diesem Verhältnis liegt zwar die 

                                                           

58  Kierkegaard, Die Wiederholung, 53.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Struktur eines dynamisch-existenzialisierten Stimmungsbewusstseins, welches 
die statische Referenzialität des substanziellen Logos aufgebrochen hat, aber als 
Verhältnis an die Matrix des beobachtenden Auges gebunden bleibt. Deshalb ge-
lingt auch nicht der Durchbruch zur angestrebten Vorwärtsbewegung der Erinne-
rung. 

Hiob als Referenz des jungen Menschen steht mit seinem Aussatz außerhalb 
der genannten Ordnung. In seinem Leiden wird er derart auf sich zurückgewor-
fen und davon affiziert, dass er gar nicht die Möglichkeit hat, sich zu sich selbst 
zu verhalten, da das Selbst im Leiden radikal bewegt wird: Hiob kratzt sich ohne 
Unterbrechung mit Topfscherben. In dieser Form der Selbstbewegung deutet 
sich einerseits die verinnerlichende Intensivierung an, welche durch die Stim-
mung vorbereitet wurde. Andererseits zeichnet sich Pathos durch eine zuneh-
mende Komplexität aus: In der Selbst-Bewegung als ein sich bewegendes und 
gleichzeitig bewegtes Selbst vermischen sich Aktivität und Passivität auf eine 
Art und Weise, die es nicht mehr erlaubt, Pathos auf den passiven Charakter des 
Leidens und Erleidens zu reduzieren. Die spezifische Art berührt bzw. affiziert59 
zu werden, erzeugt vielmehr eine ausnehmende Wirklichkeit, die aktiv erprobt 
wird, indem man auf die Probe gestellt wird: sich aussetzt und ausgesetzt wird. 
Diese vertrackt-verschlungene Dynamik spielt beim jungen Menschen eine zent-
rale Rolle, da er als seine „Methode“ sich der Lektüre aussetzt, indem er den 
Text Hiob existenziell begeht, sich bewegen und im elementaren Sinne des Pa-
thos vom Text so berühren lässt, so dass dieser in seiner intensiven Relektüre zur 
philosophischen Herzensangelegenheit der Wiederholung wird. Als ein kreisen-
des Lesen, das sich dem Stachel des Nichtverstehens aussetzt, um sich letztend-
lich als entsprechende Textbewegung und Poetologie zu gebärden. Und: dem 
Lesen eine intime und private Stimme zu geben und sie vor allem hörbar zu ma-
chen: 

 

                                                           

59  Kathrin Busch plädiert für eine Ästhetik des Pathischen, bei welcher der Begriff der 

Ansteckung konstitutiv ist, um eine Form der bedeutsamen Übertragung jenseits kon-

ventioneller Mitteilung zu bedenken: „Ansteckung stellt daher eine Berührung durch 

Fremdes oder Anderes dar, die eine Transformation des Eigenen, ein Anderswerden 

zur Folge hat. Im Unterschied beispielsweise zur ästhetischen Einfühlung kann sich 

solche Transformation bis in körperliche Vorgänge hinein auswirken. Ansteckung 

vemag außerdem als Gegenbegriff zur hermeneutischen Ästhetik zu fungieren, inso-

fern nicht Verstehen oder Auslegen des Mitgeteilten ausschlaggebend ist, sondern An-

steckungsprozesse diesseits von Verständigung wirksam werden.“ (Busch, Ansteckung 

und Widerfahrnis, 54) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 203 

Wenn ich Hiob nicht hätte! Es ist unmöglich, zu beschreiben und zu nuancieren, welche 

Bedeutung und welche mannigfache Bedeutung er für mich hat. Ich lese ihn nicht, wie 

man ein anderes Buch mit den Augen liest, sondern ich lege dies Buch gleichsam auf mein 

Herz und lese es mit den Augen des Herzens, verstehe wie in clairvoyance das einzelne 

auf die verschiedenste Weise. Wie das Kind ein Lehrbuch unter seinen Kopf legt, um si-

cher zu sein, daß es seine Lektion nicht vergessen hat, wenn es am Morgen aufwacht, so 

nehme ich das Buch nachts mit mir ins Bett. Jedes Wort ist Nahrung, Kleidung und Heil-

mittel für meine kranke Seele. […] Das stehe ich auf und lese mit lauter Stimme, beinahe 

rufend, die eine oder andre Stelle aus ihm, oder ich öffne das Fenster und schreie seine 

Worte hinaus in die Welt. […] Obgleich ich das Buch immer wieder gelesen habe, bleibt 

jedes Wort mir neu. Jedesmal, wenn ich darankomme, wird es neu geboren oder wird ur-

sprünglich in meiner Seele. […] Ich kann nicht verstehen, was es ist, das die Ältern so lei-

denschaftlich macht. Ich kann nicht daraus klug werden, worum sie sich streiten, und doch 

kann ich es nicht lassen, zuzuhören. […] Dann wache ich auf und beginne wieder ihn zu 

lesen mit aller Kraft und meinem ganzen Herzen. Dann verstumme ich plötzlich, ich höre 

nichts mehr, sehe nichts, nur in dunklen Umrissen ahne ich Hiob, der am Herde sitzt, und 

seine Freunde; aber keiner sagt ein Wort, doch dieses Schweigen birgt alle Schrecken in 

sich, wie ein Geheimnis, das niemand zu nennen wagt.60 

 
Die Referenzen zwischen Leser und Text brechen – insbesondere als Nachhall 
auf die Wortlosigkeit – zusammen, da der junge Mensch den Text nicht bloß 
liest oder den Versuch unternimmt, den Sinn einzuordnen, was dem koordinati-
ven Wissen Roland Barthes entsprechen würde, sondern sich vom punctum des 
Texts bestechen, bzw. verwunden lässt61 und einen textuellen Aussatz erleidet. 
Das Textverständnis setzt aus, aber fährt ein. – Der junge Mensch erfährt dabei 
den Text mit Haut und Haar und wird mit ihm intim, weniger weil er diesen mit 
sich ins Bett nimmt, sondern aufgrund einer Wissensform, bei der Ciorans frag-
mentarisches Motto im zweiten Teilsatz geheimnisvoll anklingt und -schwingt: 
„Und das menschliche Herz – offene Wunde Gottes.“ Der Gedankenstrich trennt 
und verbindet gleichzeitig den Menschen mit Gott. Aus diesem oszillierenden 
Paradox ergeben sich „mannigfache Bedeutungen“, deren Vielfalt unabschließ-
bar ist. Die dabei entstehende Klarsicht rückt in die Nähe eines prophetischen 
Bewusstseins, das in der Leseerfahrung unerschöpflicher Bedeutung und nicht 

                                                           

60  Kierkegaard, Die Wiederholung, 66f. 

61  Die Lesewunde im Sinne des Pathos bringt Elisabeth Strowick auf den wunden Punkt: 

„Mit allen Sinnen das Buch berührend, findet er sich in einer Textaffektion bzw. –

affäre, die ihn erschüttert und in Bewegung versetzt.“ (Strowick, Passagen der Wie-

derholung, 122) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

eindeutiger Sinnzuweisung ein eben intimes Wissen „mit den Augen des Her-
zens“ erwirbt. Oder in der judaistischen Akzentuierung: in einem lauschenden 
Denken, das den Text erhört. Die Transzendenz ereignet sich als Text, der in 
seiner Nichtassimilierbarkeit offen bleibt und dessen Offenheit sich im Leiden 
vertieft. Hiobs Aussatz bedeutet, sich dieser Dimension auszusetzen, um ein ge-
heimes Band in Richtung Transzendenz zu setzen, sich ihr in letzter Konsequenz 
auszusetzen. 

 

5.1.3  Exkurs: Ein Versuch in der experimentierenden 

Philosophie von Michel Henry 
 
An dieser Stelle erlaube ich mir eine Art des kommentierenden Exkurses zu Mi-
chel Henry, nicht um vom Weg abzukommen, sondern weil die Um- und Ne-
benwege einen unvermeidlichen Bestandteil der Methode bilden, insbesondere in 
Bezug auf den vor uns hinschiebenden Begriff des Pathos. Im Sinne von Michel 
Henry wird Pathos zur Selbsterprobung. Dies in einer verschlungenen Dialektik 
zwischen erzeugen und bezeugen: im Brennpunkt schöpferischen Zeugens. 

Henry versucht in seinem sperrigen und tautologisch anmutenden Werk die 
Phänomenologie von Husserl zu erneuern. Dabei radikalisiert er jene präreflexi-
ven Elemente husserlscher Prägung, welche die Phänomenalität der Welt konsti-
tuieren und in den Tiefenschichten der Intentionalität verortet werden. Diese Ra-
dikalisierung „gründet“ letztlich in einer Entphänomenalisierung und Entontolo-
gisierung, um das entscheidende Momentum vor dem intentionalen Bewusstsein 
von etwas aufzuspüren: Im Offenbarungscharakter des Lebens selbst, die zu ei-
ner sogenannt radikalen Lebensphänomenologie entwickelt wird. Nicht das Be-
wusstsein, sondern das Leben hat transzendentalen Charakter. Bei der Arbeit am 
Begriff Pathos lässt sich auf dieser Folie eine markante Schnittstelle zum leiden-
den Kierkegaard-Hiob wie folgt umkreisen: 

 
Denn gerade im Leben und in ihm allein schlägt der Trieb seine Wurzeln, insoweit er ur-

sprünglich nichts anderes als die reine Subjektivität dieses Lebens ist, der Selbsterweis, 

den es erfährt, indem es sich selbst erträgt und sich sein eigenes Gewicht auflädt, bis die-

ses unerträglich wird. Sich von dieser schweren Last zu befreien, den Versuch zu unter-

nehmen, von seiner Malaise oder seinem Leiden erlöst zu werden, läßt eine Bewegung im 

Leben entstehen, die von seinem eigenen Wesen herrührt und in der Tat den Trieb aus-

macht. Weil das Leben sich ständig selbst affiziert, ohne sich irgendwie von sich distan-

zieren zu können, und es für sich selbst die größte Gefahr ist, versucht das Leben auf die 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 205 

eine oder andere Weise, indem es zum Trieb wird und sich darin einbindet, diesen zu len-

ken.62 

 
Was als irrationales Element einer Lebensphilosophie missverstanden werden 
könnte, liegt im Versuch, das Leben selbst zur Sprache zu bringen, das bei Hen-
ry eine Christologie im Sinne des Johannes-Evangelium impliziert: Das anfäng-
liche Wort wird mit göttlichem Leben identifiziert. Entscheidend ist dabei das 
gewonnene Verständnis der Selbstbewegung als Bewegung des sich selbst er-
zeugenden göttlichen Lebens. Der Wesenskern des Geistes liegt hiermit in der 
Selbstaffektion. Diese Eigentümlichkeit des Lebens bildet das vorontologische 
Band zwischen Gott und Mensch und relativiert ein zu enges Verständnis vom 
Affekt als ein Erleiden, Leiden oder sich verlieren in einer Leidenschaft, was ei-
nes vernünftigen Korrektivs bedürfte, wie es beispielsweise Aristoteles vorsah. 
Selbstaffektion ist für Henry geoffenbarte Wahrheit in ihrer vorontologischen 
Verfasstheit. Durch diese Umdeutung der Affektivität erhebt sich das Pathos zu 
einem Philosophem, wobei die oben erwähnte verschlungene Dialektik förmlich 
zur Poetologie tranformiert wird. Leitend ist dabei ein phänomenologisches 
Grundverständnis, das nach den Gegebenheitsweisen und den damit korrelieren-
den Bewusstseinsakten fragt. Oder eben radikaler – nach der Gegebenheit des 
Lebens selbst: 

 
Diese Selbstgebung, die eine Selbstoffenbarung ist, ist eine transzendentale Affektivität, 

ein Pathos, in dem jedes Sich-selbst-Erfahren eben als pathisches, als affektives, im tiefs-

ten Grund seines Seins möglich ist. So passiv diese Erfahrung auch sein mag, die das Le-

ben ständig mit sich selbst in seiner pathischen Umschlingung macht, so wird sie dennoch 

nicht weniger vom Leben selbst hervorgebracht, und es ist diese Zeugung durch sich sei-

tens des Lebens, die der starke Begriff der Selbstaffektion anzeigt. […] Dieser starke Be-

griff der Selbstaffektion ist der des absolut phänomenologischen Lebens und ist nur ihm, 

das heißt Gott, angemessen.63 

 
Die Selbstgebung des Lebens als transzendentale Affektivität verweist einerseits 
darauf, dass das Ich in diesem Modus der Selbst-Gebung in einer Urgeste des 
Empfangens verstanden werden muss, das sich selber in diesem Geschehen emp-
fängt. So würde ich den mythisch anmutenden Begriff der Umschlingung über-
setzen, um den Charakter der Passivität weniger als ein Erleiden, sondern viel-
mehr als Konstituierung einer metaphysischen Erfahrung zu akzentuieren: Es ge-

                                                           

62  Henry, Radikale Lebensphänomenologie, 247f. 

63  Henry, „Ich bin die Wahrheit.“ Für eine Philosophie des Christentums, 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

schieht als Geschehen, wobei das Ich nicht mehr im subjekttheoretischen Sinne 
Herr im Haus ist. Andererseits beinhaltet diese Transzendentalität eine Möglich-
keitsform, die dem Stimmungsdiskurs bzw. dem Verhältnis zwischen Stimmung 
und Pathos – zwischen Constantin Constantius und dem jungen Menschen, zwi-
schen den Stimmen Kierkegaards – eine entscheidende Präzisierung generiert: 
Pathos liegt sozusagen hinter der Stimme; sie zu grundieren und zu bewegen im-
pliziert gleichzeitig einen Still-Stand, der uns wiederholt an das Schweigen Ab-
rahams erinnern lässt und uns Einlass zu Hiob gewährt; dies im Sinne des im af-
fektiven Leben angelegten Nullpunkts:  

 
Das Leid steigt aus der innersten Möglichkeit des Lebens selber empor; es gehört zu dem 

Prozeß, worin das Leben in jenem radikalen und unumgehbaren Sinne so in sich kommt, 

dass sich jedes „Sich-selbst-empfinden“ phänomenologisch in diesem uranfänglichen Lei-

den als „Sich-selbst-erleiden“ vollzieht. Das Leiden ist eine ursprünglich phänomenologi-

sche Befindlichkeit des Lebens. Nur von diesem allerersten Leiden aus ist jedes besondere 

Leid möglich. […] Aus diesem Grund haben wir, als wir beispielsweise in jedem Schmerz 

dem darin enthaltenen Element reinen Leids begegnet sind, diese radikale Passivität als 

Pathos erkannt; das heißt die Unmöglichkeit, jenes unzerstörbare Band zu zerreißen, wel-

ches jede affektive Befindlichkeit insofern an sie selbst bindet, als es sowohl für ihre Af-

fektivität wie für ihre Ipseität konstitutiv ist.64 

 
Dieser Umweg führt wieder zurück zum Leidensweg Hiobs, dessen Kratzen mit 
den Topfscherben nun auf Folie der Selbstaffektion gelesen werden kann und der 
Art und Weise, wie der Hiob-Text den jungen Menschen berührt und seinen Text 
in Bewegung setzt. 

 

5.1.4  Die Selbstbewegung des Textes als Wirbel 
 
In der existenziell gedachten Verschränkung – oder: nun Umschlingung – zwi-
schen Philosophie und Theologie nistet sich gleichzeitig eine Poetologie ein, da 
die Entphänomenalisierung der Welt im Sinne des Vorgegenständlichen mit ei-
ner Verlebendigung des Wortes einhergeht. Die Sprache sucht sich neu – sie ver-
sucht sich sozusagen zu wiederholen, indem ihr (erkenntistheoretischer) Refe-
renzcharakter zur Ordnung der Welt als Kosmos zusammenbricht und an dieser 
Bruchstelle eine akosmische Dimension freilegt, die im jüdischen Denken viru-
lent sein wird. Im entsprechenden Element des Pathos steht so nicht mehr das re-

                                                           

64  Henry, Affekt und Subjektivität, 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 207 

flexive Verhältnis65 zur Wiederholung im Raum, sondern die Wiederholung als 
Ereignis. In diesem Sinne impliziert Pathos eine spezifische Bewegung der Spra-
che und des Textes, jenseits von der aristotelischen Kategorie von der Wirksam-
keit rhetorischer Rede beim Zuhörer. Pathos bildet dabei den entsprechenden Of-
fenbarungsmodus in der Sprache. Bei Deleuze wird Pathos zum Merkmal einer 
Textbewegung, die sich der Repräsentation entzieht und mehr als Spur den Geist 
be- und erregt, indem die Metaphysik zur Bewegung des Überschreitens trans-
formiert wird:  

 
Sie wollen die Metaphysik in Bewegung, in Gang setzen. Sie wollen sie zur Tat, zu unmit-

telbaren Taten antreiben. Es genügt ihnen folglich nicht, bloß eine neue Repräsentation 

der Bewegung vorzulegen; die Repräsentation ist bereits Vermittlung. Es handelt sich im 

Gegenteil darum, im Werk eine Bewegung zu erzeugen, die den Geist außerhalb jeglicher 

Repräsentation zu erregen vermag; es handelt sich darum, aus der Bewegung selbst – und 

ohne Zwischenschritt – ein Werk zu machen; die mittelbaren Repräsentationen durch di-

rekte Zeichen zu ersetzen; Schwingungen, Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tänze 

oder Sprünge auszudenken, die den Geist direkt treffen.66 

 
Der junge Mensch, der nun in einer Serie von Briefen – an Werthers ungestüme 
Genieästhetik erinnernd – sein Innerstes nach außen kehrt, setzt sich der ordnen-
den Sprache aus, um auf poetologischer Ebene die Ordnung des Textes auszu-
setzen und sich dabei zu erproben. Der Satz setzt aus. Poetologischer Aus-Satz 
fließt zum Adressaten. Nicht an Wilhelm, sondern an den stummen Mitwisser. 
Diese intime Vertraulichkeit zeugt wiederholt von dem verschlungenen Verhält-
nis der beiden Figuren bzw. der Art und Weise, wie das Bewusstsein durch eine 
Verinnerlichung in Richtung Gewissen vertieft wird. Diese Vertiefung deutet 
sich in der latinisierten Form des Mit-Wissers an, der Con-Scientia als dem Ge-
wissen, als Suche nach der eigenen Stimme. Der junge Mensch bricht dabei das 
gestimmte Denken auf und gelangt zu einem Pathos des Denkens, indem er mit 
dem repräsentativen Charakter der Sprache ringt und in diesem Ringen im Sinne 
von Deleuze Rotationen erzeugt und seine subjektive Wahrheit bezeugt: 

 

                                                           

65  Vgl. dazu folgende Bemerkung Kierkegaards: „Denn das Problem besteht nicht darin, 

sich zur Wiederholung zu verhalten, sondern es geht darum, ob sie sich dem Interesse 

der Entwicklung des selbstbewussten freien Geistes gemäß hervorbringen läßt.“ (Pap. 

IV B 111 in: Glöckner, Kierkegaards Begriff der Wiederholung, 14) 

66  Deleuze, Differenz und Wiederholung, 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Nein, nein, nein! Ich konnte nicht, ich kann nicht, ich will nicht, nicht um alles in der Welt 

will ich dies tun! Nein, nein, nein! Ich könnte verzweifeln über diese Schriftzeichen, die 

kalt und wie müßige Tagediebe nebeneinander stehen, und das eine Nein sagt nicht mehr 

als das andere. Sie sollten hören, wie die Leidenschaft in mir diese Nein-Worte nuanciert. 

Ich gäbe etwas drum, bei Ihnen zu stehen, ich gäbe was drum, daß ich mich mit meinem 

letzten Nein von Ihnen losreißen könnte wie Don Juan vom Komtur, dessen Hand nicht 

kälter ist als der Verstand, womit Sie mich unwiderstehlich hinreißen. Und doch, stände 

ich Ihnen gegenüber, sagte ich wohl kaum mehr als ein Nein; denn ehe ich weiterkäme, 

hätten Sie mich wohl unterbrochen mit der kalten Antwort: Ja! Ja!67 

 
Die Leidenschaft der Nein-Worte rühren von einem Pathos der Subjektivität, 
welches sich der Ordnung des Objektiven leidenschaftlich widersetzt. Die Kälte 
des Sprach- und Denksystems widerfährt dem jungen Menschen und weckt in 
ihm den Trieb zur Selbstbehauptung gegen die Welt objektiver Glätte. Hier ist 
der Aufschrei einer neuen Philosophie zu hören, die den Schrei selbst als ele-
mentare Verkörperung eines bedeutsamen Lebensvollzugs des Menschen ver-
standen wissen will68. Das Nein richtet sich gegen das kalte, abstrakt körperlose 

                                                           

67  Kierkegaard, Die Wiederholung, 58. 

68  Michela Marzano zeichnet kritisch die ideengeschichtliche Linie des Abendlandes 

nach, bei der das bedeutsame Wort den sinnlosen Laut kontrastiert, um den Menschen 

vom Tier gezielt abzugrenzen und -heben. Ihre Ausführungen lesen sich einerseits wie 

ein Kommentar zu Kierkegaards jungem Menschen, andererseits weisen sie in Rich-

tung jenes Pathos, welches Heschels Religionsphilosophie entscheidend prägt und als 

Folie einer entsprechenden Hiobrezeption dienen wird: „Daher die strikte Trennung 

zwischen dem Wort, dem lógos, und dem Laut, der phoné. Diese Unterscheidung 

stellt Aristoteles zwischen dem Menschen und anderen Lebewesen an, vor allem zu 

Beginn der Politik. Dort heißt es, der Mensch sei „das einzige Lebewesen, das Spra-

che besitzt“. In Über die Seele schreibt er, dass ein von Tieren hervorgebrachter Laut 

keine Sprache sei, denn als Sprache könne man nur Laute sehen, die Bedeutung trü-

gen. Diese Bedeutung nimmt später Augustinus auf: „Von zwei Dingen hier ist die 

Rede: vom Laut und vom Wort. […] Ein Wort, das keinerlei Sinn ergäbe, ist kein 

Wort (verbum). Ein Laut, der nur erklingt, ohne einen Sinn zu ergeben, der aus dem 

Mund eines Menschen dringt, der schreit statt zu sprechen, über den würde man sa-

gen: Das ist ein Laut. Und nicht: Das ist ein Wort. Ein Seufzer wiederum ist ein 

Laut… ein unbestimmter Ton, der ans Ohr dringt, doch dem Verstand nichts sagt, 

während das Wort, wenn es diese Bezeichnung tatsächlich verdient, einen Sinn haben 

muss.“ […] Und doch schreit auch der Mensch. Nicht nur, wenn er zur Welt kommt 

und sein Auftauchen aus dem Mutterleib mit einem Schrei kundtut, dessen er sich 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 209 

Ja, welches ganz hegelianisch mittels der logischen Antithese weitergehen will. 
Hier bedeutet das Nein diese Bewegung zu stören und der begrifflichen Glätte 
mit einer Widerborstigkeit entgegenzustehen und wie ein struppiger Esel stör-
risch stehen zu bleiben. Es ist dieser Stillstand69, der in der allgemeinen Strö-

                                                           

nicht bewusst ist. Nicht nur als Baby, wo er schreit, um seine Wünsche und Bedürf-

nisse, sein Behagen und seinen Kummer zu äußern. Auch später noch, wenn ihm die 

Worte fehlen, die Emotionen ihn überwältigen, die Sprache ihm seine Schwächen und 

Begrenzungen aufzeigt. Man kann um Hilfe schreien, Freuden- oder Schmerzens-

schreie ausstoßen. Man kann etwa herausschreien, schreien wie ein Verrückter. Mit-

unter schreit man, eben weil man Unrecht hat, will andere überschreien. Oder man 

schreit, weil einem keiner zuhört und man keine andere Möglichkeit mehr sieht, die 

eigene Verzweiflung auszudrücken und sich so Gehör zu verschaffen. Man kann nach 

etwas schreien. Nach Freiheit, nach Gerechtigkeit: ein Aufschrei!“ (Marzano, Philo-

sophie des Körpers, 71-73) 

69  Dieser Stillstand bildet das Grundelement von Kierkegaards verinnerlichender Exis-

tenzbewegung, wie sie als Motto den dritten Teil dieser Arbeit grundiert: „Ich muss an 

Ort und Stelle bleiben und inwendig erneuert werden.“ Oder: „Zu werden ist eine 

Bewegung von der Stelle, aber man selbst werden auf der Stelle.“ (Kierkegaard, Die 

Krankheit zum Tode, 34) Gleichzeitig markiert der Stillstand eine Gesellschaftskritik 

gegen ein flaches Christentum und gegen die Oberflächlichkeit des Denkens, das sich 

nicht aus der Tiefe bewegen lässt. Tiefes Denken schöpft aus einem Gedanken, der 

ständig umkreist bzw. wiederholt wird. Dieses entscheidende Kriterium eines Den-

kens, das sich selber erfährt, zeichnet das philosophische Pathos aus, im Zeichen eines 

verstockten eselhaften Philosophierens. Dieses ist für das pseudonyme Schreiben ge-

nauso gestaltbildend wie für jene Schriften, die im eigenen Namen verfasst werden 

wie vom Leben und Walten der Liebe: „Wer nur einen Gedanken denkt, muß nun er-

leben, daß die Stockung [Hervorh. R.B.] eintritt, wo es ihm ist, als würde alles von 

ihm genommen; er muß die Lebensgefahr durchmachen, in der es gilt, ‚das Leben zu 

verlieren, damit man es gewinne‘. Soll er etwas Tieferes zu Tage fördern, so muß er 

diesen Weg vorwärts gehen; springt er in dieser Schwierigkeit ab, so bleibt sein Den-

ken oberflächlich – wiewohl man freilich in unserer klugen Zeit, ohne sich bei Gott 

oder dem Ewigen Rats zu erholen, stillschweigend der Meinung ist und sie still-

schweigend bei andern voraussetzt, es bedürfe einer solchen Anstrengung nicht, ja sie 

sei ein überspanntes Wesen. Nun freilich, um in gedankenloser Gemächlichkeit hinzu-

leben, oder um seine Zeitgenossen durch die bewunderte Vollkommenheit zufrieden 

zu stellen, aufs Haar zu sein wie die andern auch: dazu ist jene Anstrengung nicht nö-

tig.“ (Kierkegaard, Leben und Walten der Liebe, 208) Das Moment der Stockung lässt 

sich weiter mit Melvilles eigentümlicher Figur Bartleby assoziieren, der durch seinen 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mung – im Mainstream – die Konfigurationen des Wirbels erzeugt. Dem Pathos 
wohnt hier die Passivität des Duldens inne, gepaart mit einer rebellischen Hal-
tung. Das Ja zu zerstören, es zu dekonstruieren: Nur ein Bindestrich – und es 
verwandelt sich zum Esellaut. J-a! J-a! In dieser eigentümlichen Mischung aus 
aktivem Protest und passiver Duldsamkeit sym-pathisiert der junge Mensch mit 
Hiob, um eine Gemeinschaft der Ausnahmen zu begründen. Der entsprechende 
Wirbel wird emphatisch figuriert: 

 
Hiob, Hiob, o Hiob! Sprachst du wirklich nichts anderes als diese schönen Worte: Der 

Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen – der Name des Herrn sei gelobt! [Hiob 1, 

21] Sagtest Du nicht mehr? Bliebst Du in all Deiner Not dabei, sie nur zu wiederholen? 

Warum schwiegst Du sieben Tage und Nächte, was ging da in Deiner Seele vor? Als das 

ganze Dasein über Dir zusammenstürzte und in Scherben um Dich lag, hattest Du da so-

gleich die übermenschliche Fassung, der Liebe Deutung, des Vertrauens und Glaubens 

Freimut? Ist auch Deine Tür für den Trauernden verschlossen, kann er bei Dir keine ande-

re Linderung erwarten, als die weltliche Weisheit kümmerlich anbietet, indem sie einen 

Paragraphen über des Lebens Vollkommenheit vorliest? Weißt Du nicht mehr zu sagen, 

als was die bestellten Tröster wortkarg dem Einzelnen zumessen, was die bestellten Trös-

ter als steife Zeremonienmeister dem Einzelnen vorschreiben, daß es in der Stunde der 

Not schicklich ist zu sagen: der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name 

des Herrn sei gelobt, weder mehr noch weniger, so wie man Prost sagt zu dem, der niest.70 

 

                                                           

verstockten Charakter von seinen Mitarbeitern als Esel beschimpft wird. In der hekti-

schen Betriebsamkeit einer einsetzenden modernen anonymisierten Arbeitswelt bleibt 

Bartleby im eigentlichsten Sinne stehen, indem er unerschütterlich auf der Stelle nega-

tiver Freiheit verharrt. Dieses Aussetzen ist an seine Wiederholungs-Formel gebun-

den, welche im vielschichtigen Sinne des Pathos die (Sprach)Ordnung stört und ver-

stört: ICH MÖCHTE LIEBER NICHT. Deleuze charakterisiert die Formel als soge-

nannten Ausdruckszug, um das Singuläre mit einer Poetologie zu verbinden: „Zu-

nächst widersetzt sich der informelle Ausdruckszug dem Bild oder der ausgedrückten 

Form. Es gibt zweitens kein Subjekt mehr, das, sei es erfolgreich oder scheiternd, sich 

zum Bild aufwirft. Man könnte besser sagen, daß sich eine Undeutlichkeits-, Ununter-

scheidbarkeits-, eine Ambiguitätszone zwischen zwei Termen bildet, so als hätten sie 

den Punkt erreicht, der unmittelbar ihrer wechselseitigen Differenzierung vorausliegt: 

keine Ähnlichkeit, sondern ein Gleiten, eine extreme Nähe; […].“ (Deleuze, Bartleby 

oder die Formel, 30f.) 

70  Kierkegaard, Die Wiederholung, 61.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 211 

In der Bewegung des Aussetzens gegenüber dem Allgemeinen im Sinne der ethi-
schen Ordnung und der gesellschaftlichen Konvention spiegelt sich Hiobs Situa-
tion mit jener des jungen Menschen. Beide halten an der eigenen Subjektivität 
fest und stehen leidenschaftlich für ihre Freiheit ein: „Darin liegt das Große bei 
Hiob, daß die Leidenschaft der Freiheit bei ihm nicht erstickt oder beruhigt wer-
den kann in einem verkehrten Ausdruck.“71 In den rhetorischen Fragen des jun-
gen Menschen ist die ganze Polemik gegen das Allgemeine enthalten. Als 
Kampfplatz gegen das Objektive, das als hohle Phrasendrescherei desavouiert 
wird: Sätze zu sagen, die in einer passenden Situation von dazu zuständigen 
Funktionären (Zeremonienmeister) gesprochen werden. Der Herr hat’s gegeben, 

der Herr hat’s genommen – der Name des Herrn sei gelobt! repräsentiert das 
allgemeine System theologisch-sprachlicher Plattitüden, die von der Möglichkeit 
eines souveränen Standpunkts ausgeht. – Von der Möglichkeit, von oben herab 
(Kanzel und Katheder) die Wahrheit der Theodizee zu lehren: Ein Paragraph 
über die Vollkommenheit des Lebens übergeht und übersieht den Einzelnen in 
seiner Situation und verfestigt nur die diskursive Herrschaft72 (zumessen und 
vorschreiben) einer arroganten Deutungsordnung, die über allem Leiden steht. 
Dermaßen über dem Leiden zu stehen, könnte kurz und knapp als a-pathische 
Lebensverfehlung diagnostiziert werden, da diesem Leben und Denken nichts 
widerfährt.  

 

                                                           

71  Ebd., 68. 

72  Kants Theodizee-Kritik richtet sich einerseits gegen den mächtigen Diskurs einer rati-

onalistischen Metaphysik im Sinne von Leibniz und Wolff, andererseits gegen den 

dogmatischen Machtdiskurs der Kirche: „Denn was die Möglichkeit betrifft: daß das 

Ende dieses Erdenlebens doch vielleicht nicht das Ende alles Lebens sein möge: so 

kann diese Möglichkeit nicht für Rechtfertigung der Vorsehung gelten, sondern ist 

bloß ein Machtspruch der moralisch-gläubigen Vernunft, wodurch der Zweifelnde zur 

Geduld verwiesen, aber nicht befriedigt wird.“ (Kant, Über das Misslingen aller phi-

losophischen Versuche in der Theodizee, 113) Dieser doktrinalen Auslegung setzt 

Kant die authetische Auslegung entgegen, wofür Hiob insofern repräsentativ ist, als er 

aus seiner Leidenssituation heraus nicht bereit ist, seine Erfahrung mit der Vernunft 

auszusöhnen. Diese Unversöhnlichkeit deutet Kant als essenzielle Aufrichtigkeit, was 

er aber gleichzeitig von der moralischen Weisheit abgrenzt. Denn: Für Kant erwächst 

Hiobs Glaube nicht aus der Einsicht in die sittliche Idee der praktischen Vernunft, 

sondern indem er von Gott in seiner Unwissenheit überführt wird. Diese Subjektivität 

wird so hierachisch unter das sittliche Gesetz gestellt, wodurch der existenzielle Ge-

halt entwertet wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

5.1.5  Pathos als Widerfahrnis: Ein Gewitter stimmt sich an 
 
Der Zusammenbruch gesicherter Lebensverhältnisse, welche Formen aphatischer 
Lebenshaltungen präfigurieren, wird zum Berührungspunkt zwischen Hiob und 
dem jungen Menschen, was sich mit den Zusammenbrüchen der allgemeinen 
Deutungsordnungen, vor allem im Kontext der Schuldfrage, verschränkt: 

 
Ist mir nicht einfach etwas passiert, ist das Ganze nicht eine Widerfahrnis? Konnte ich zu-

vor wissen, daß mein ganzes Wesen eine Veränderung durchmachen würde, daß ich ein 

anderer Mensch würde? Ist vielleicht das hervorgebrochen, was dunkel schon in meiner 

Seele lag? Aber lag es im Dunkeln, wie konnte ich es dann voraussehen? Konnte ich es 

aber nicht voraussehen, dann bin ich ja unschuldig.73 

 
Die Problematik der Voraussicht verdeutlicht eindrücklich den provisorischen 
Charakter des Lebens. Entscheidungen, die a priori getroffen werden und ver-
meintlich auf rationaler Einsicht beruhen, werden in der Handlung fragwürdig 
und verraten mehr den provisorischen als den vorausschauenden Charakter. Die 
Infragestellung der Autorenschaft über das Leben entlastet auf grundlegende Art 
und Weise von Schuld, da die Lebensfäden den Betroffenen verstricken, so dass 
der absolute Beobachterstandpunkt74 auf allen Seiten verschwindet. Das Wider-

                                                           

73  Kierkegaard, Die Wiederholung, 63. 

74  Max Planck entlarvt das wissenschaftliche Ideal eines objektiven Beobachters, vor al-

lem in Hinblick eigener Willenshandlungen. In Bezug auf die Vergangenheit sind wir 

zu einem bestimmten Grad fähig, unsere Handlungen kausal zu rekonstruieren und zu 

begreifen, indem sich das Ich in ein erkennendes und ein wollendes spaltet. Dies be-

deutet, dass es in der Reflexion auf die eigene Vergangenheit eine Art Souveränität im 

Sinne einer erkennenden Metaebene gibt. Diese Ebene bricht jedoch in dem Moment 

zusammen, wo die charakteristische existenzielle Vorwärtsbewegung einsetzt. In die-

ser Hinsicht ergibt sich zwischen Planck und Kierkegaard eine zu bedenkende 

Schnittstelle, um den verallgemeinernden Charakter normativer Ethik zu hinterfragen: 

„Ganz anders wird nun aber die Sache, wenn unsere Willenshandlung in der Zukunft 

liegt; denn dann ist es mit der Passivität des Beobachters vorbei. Vielmehr verschmel-

zen dann Beobachter und Beobachteter, das erkennende und das wollende Ich, mitei-

nander in unserem Selbstbewußtsein, und es kann keine Rede davon sein, dass der 

Beobachter sich jeder kausalen Einwirkung auf den Beobachteten enthält. Es ist eine 

gefährliche Selbsttäuschung, zu meinen, dass es möglich sei, seinen eigenen zukünfti-

gen Willenshandlungen gegenüber die Rolle des unbeteiligten, gewissermaßen von 

hoher Warte herabschauenden Beobachters zu spielen und sich auf sogenanntes reines 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 213 

fahrnis impliziert ein Lebensgeschehen, das dermaßen berührt, dass das Selbst 
und die damit zusammenhängende Wirklichkeit neu erschaffen werden. Aus die-
ser notwendigen situationsbezogenen Perspektive deutet die Wiederholung auf 
eine schöpferische Bewegung hin. Die Liebe, die dem jungen Menschen wider-
fahren ist, „läßt sich nicht in einer Ehe ausdrücken.“75 

Das Thema der Schöpfung verschränkt sich dabei mit der Liebe im Sinne des 
Eros – als erotische Macht –, welche die Grenzen einer ethisch definierten bür-
gerlichen Ehe sprengt. Die Sprengkraft waltet, schafft im Subjekt oder genauer: 
macht erst das Subjekt, welches sich selbst zum Experiment dieser Sprengung 

                                                           

Schauen zu beschränken. […] Denn die Willensfreiheit ist nicht unnahbar fern, sie ist 

in jedem von uns unmittelbar gegenwärtig und verbürgt durch das mit ihr aufs engste 

verknüpfte Bewußtsein der sittlichen Verantwortung, das uns bei allem unserem Tun 

und Lassen täglich und stündlich bedrängt.“ (Planck, Vom Wesen der Willensfreiheit, 

16-18) Planck stellt eine bemerkenswerte Dialektik her, bei welcher der Wert des 

Ethischen gerade mit dem Zusammenbruch des souveränen Subjekts verschränkt 

wird. Und: Indem die Verantwortung nicht aus einem rationalen Konstrukt abgeleitet 

wird, sondern sich aus der Präsenz eines Bewusstsein ergibt, das sich der Offenheit 

des Lebens aussetzt, lässt sich der Ansatz von Planck gleichzeitig in die Nähe von Mi-

chel Henry rücken. Das Bewusstsein der sittlichen Verantwortung bedrängt uns. Es 

handelt sich also um eine Dynamik, in der wir diese Qualität erfahren und erleiden. 

Sie wird zum wesentlichen Bestandteil des Pathos, welches in dieser Volte Abraham 

und Hiob in ein Spiegelverhältnis bringt: Beiden widerfährt der Zusammenbruch eines 

rationalen Ordnungsgefüge, wodurch sie in den Prozess einer sich selbst vergewis-

sernden Personaliät geraten. Dies entspricht der Wiederholung als Ereignis, gerade im 

Aufbrechen der Kausalität, was sich gleichzeitig mit der DSC bei Max Brod in Ver-

bindung bringen lässt und die untergründigen Korrespondenzen in ihrer zunehmenden 

Verdichtung aufscheinen lässt. Mit Sigmund Freud ließe sich diese Ereignishaftigkeit 

in seinem psychoanalytischen Verständnis des Unbewussten sogar auf die Vergan-

genheit eines nicht souveränen Subjekts übertragen, bei dem das Erinnern zu einem 

wirksamen Agieren wird und somit (unbewusst) in einen pathischen Sog der Wieder-

holung gerät: „[…], der Analysierte erinnere überhaupt nichts von dem Vergessenen 

und Verdrängten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung, son-

dern als Tat, er wiederholt es, ohne natürlich zu wissen, daß er es wiederholt“ (Freud, 

Erinnern, wiederholen und durcharbeiten, 129). Der blinde oder dunkle Fleck, der bei 

dieser Wiederholung konstitutiv zu sein scheint, korreliert mit der eben gestellten Fra-

ge des jungen Menschen: „Ist vielleicht das hervorgebrochen, was dunkel schon in 

meiner Seele lag? Aber lag es im Dunkeln, wie konnte ich es dann voraussehen?“ 

75  Kierkegaard, Die Wiederholung, 64.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

wird. Leo Schestow hat diese Konnotation einer Schicksalsmächtigkeit aufge-
spürt und als jenes „düstere Pathos“ charakterisiert, welches Kierkegaard und 
Nietzsche schicksalhaft aneinander schmiedet. In Anlehnung an Kierkegaards 
Schrift Leben und Walten der Liebe amalgamiert Schestow Kierkegaards Ent-
löbnis mit der Liebe Jesus, wodurch die (unglückliche) Liebe als Widerfahrnis 
eine religiöse Grundierung erhält: 

 
Wenn man sich aufmerksam in Kierkegaards Reden vertieft, entdeckt man in ihnen das 

gleiche… Sie enthalten alle ein indirektes, aber doch offenkundiges Geständnis der Un-

überwindlichkeit des Schicksals. ‚Christi Leben‘, erzählt er, ‚ist eine einzige unglückliche 

Liebe. Er war im göttlichen Sinne die Liebe; er liebte in Kraft der göttlichen Vorstellung 

von Liebe, und liebte das ganze Geschlecht… Christi Liebe war nicht aufopfernd in 

menschlichem Sinne, sich selbst unglücklich, um die Seinen glücklich zu machen. Nein er 

macht sich selbst und die Seinen so unglücklich, als es, menschlich geredet, möglich war 

… er opfert sich nur, um jene, die er liebt, ebenso unglücklich zu machen wie sich 

selbst‘.76 

 
Auch der damit verbundene Schmerz lässt sich nicht ausdrücken, da das Leben 
in seiner Gegen-Bewegung als Widerfahrnis die betroffene Person berührt und 
durch den entstanden Strudel verwirbelt. Die darin enthaltende Widerständigkeit 
bedeutet die herrschende ethische Ordnung zum Stillstand zu bringen, um einer 
neuen Bewegung Raum zu geben, welche die Ethik transzendiert. Teil dieses 
Überschreitens beinhaltet selbst ein ethisches Moment77, das sich dadurch aus-

                                                           

76  Schestow, Kierkegaard und die Existenzphilosophie, 157f.  

77  In Anlehnung an Adorno und Absetzung von Hegel erblickt Judith Butler in der Ethik 

ein Gewaltpotenzial, welches die Freiheit und Singulariät des Einzelnen in Form der 

Indifferenz erdrückt. Dieser Druck wird Teil des Pathos im Sinne des dabei entstehen-

den Leidensdruck, der passiv ertragen wird, aber auch eine neue Ethik aktiviert. Diese 

neue Ethik konstituiert sich nicht durch eine transzendentale souveräne Normierung, 

sondern durch ein Subjektverständnis, dem die Souveränität abhanden gekommen ist. 

Für Planck bildet genau die Eigenschaft das Kriterium für gelebte Verantwortung, 

welche Butler unter denselben Vorzeichen in Hinblick auf den Anderen vertieft und 

damit die Umrisse einer Ethik zeichnet, die in ihrer Ausrichtung als jüdische charakte-

risiert werden kann: „Folglich sollten wir uns vielleicht einer gewissen nach-

hegelianischen Auslegung der Anerkennungsszene zuwenden, in der eben meine ei-

gene Undurchsichtigkeit für mich selbst mir die Fähigkeit gibt, anderen eine gewisse 

Art von Anerkennung zu verleihen. Diese nach-hegelianische Auslegung wäre viel-

leicht eine Ethik, die auf unserer gemeinsamen und unabänderlichen Teilblindheit in 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 215 

zeichnet, stehen zu bleiben und der bestehenden Ordnung des Allgemeinen ent-
gegenzustehen: ihr zu widerstehen, indem der eigene Standpunkt sich von der 
Welt und den Menschen absondert. Der Einzelne nimmt sich heraus und stellt 
mithin die Ausnahme dar. In diesem Sinne verkörpert Hiob die religiöse Aus-
nahme, da er sein Recht vor Gott einfordert, ein Standpunkt, den er aus der Er-
fahrung des Widerfahrnisses existenziell verbürgt. Religiosität zeichnet sich spe-
zifisch dadurch aus, vor Gott als Einzelner zu stehen.  

Das Widerfahrnis der Liebe hat den jungen Menschen in ähnlicher Weise 
vereinzelt. Im Prozess der Wiederholung als existenzielle Verinnerlichung bildet 
Hiob für den jungen Menschen die Leit- und Leidfigur. Hiob wird so zu einer 
mehrschichtigen Projektionsfigur des Aussetzens – des Überschreitens, mit dem 
„Passierschein, durch welchen er die Menschen und die Welt verläßt“78. Diese 
Orientierung geht jedoch nicht in einer restlosen Identifikation auf, weil der jun-
ge Mensch sich über den Sinn dieser Vereinzelung bewusst werden muss, wel-
che ihn an die Randzonen zwischen Lebensekel und religiöser Leidenschaft ka-
tapultiert hat. Genauer: Er muss diesen lebendigen Sinn des Leidens verinnerli-
chen, dass er gar nicht mehr Bestandteil eines reflexiven Verhältnisses ist. Er 
müsste diesen Sinn so erinnern, als ob dieser in ihn übergegangen wäre. Mit die-
sem als ob berühren wir den wunden Punkt, in dem die Transzendenz die Imma-
nenz durchkreuzt79 – in sie einbricht. Die Unfähigkeit des jungen Menschen, die 

                                                           

Bezug auf uns selbst gründet. […] Die Aussetzung der Forderung nach Selbstidentität 

und insbesondere nach vollständiger Kohärenz stellt sich, so scheint mir, einer gewis-

sen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt, dass wir jederzeit unsere Selbstidentität 

vorführen und aufrechterhalten und von anderen dasselbe verlangen. […] Folglich 

kann man nur unter der Bedingung anerkennen und anerkannt werden, dass man durch 

etwas, was nicht man selbst ist, von sich selbst abgebracht wird – unter der Bedin-

gung, dass man dezentriert wird und beim Erwerb einer Selbstidentität ,scheitert‘.“ 

(Butler, Kritik der ethischen Gewalt, 58f.) 

78  Kierkegaard, Die Wiederholung, 69. 

79  Dieser wunde Kreuzpunkt gewinnt an zusätzlicher Bedeutung, wenn er in den Kontext 

der Erbaulichen Reden gestellt wird. Der religiös bedeutsame Trotz des jungen Men-

schen, der sich in der Hiob-Rezeption spiegelt, wird im eigenen Namen Kierkegaards 

durch einen duldsamen Hiob in ein dialektisches Spannungsverhältnis gebracht. Ironi-

scherweise nennt sich die entsprechende Schrift Der Herr hat’s gegeben, der Herr 

hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt! Tatsächlich kann darin eine ironi-

sche Textstrategie erkannt werden, welche die Position der Wiederholung unterwan-

dert. Die Form der Unterwanderung ist jedoch komplexer, als darin bloß die Negation 

zur Position zu erblicken. Beide Hiob-Bilder sind berechtigt. Zu einem stimmigen 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Liebe in einer Ehe auszudrücken, sprengt aus seiner Perspektive den ethischen 
Rahmen des Allgemeinen und führt durch das schicksalhafte Walten der Liebe 
an die Grenze zur Religiosität. Die Bewegung in Richtung des Religiösen be-
steht nun darin, das passive Walten dieser Schicksalsmächtigkeit in ein aktives 
Gottesverhältnis zu verwandeln und nicht bloß dabei stehen zu bleiben, Gott 
trotzig herauszufordern80. Der magisch-imaginäre Faden dieser Transformation 
liegt im Pathos, welches Hiob vor Gott existenziell verkörpert, um jene Folie zu 
bilden, auf der der junge Mensch sich vor (dem Text) Hiob in Szene setzt. 

Die Situation vor Gott zu stehen, differenziert das Pathos insofern weiter aus, 
als damit ein Recht eingefordert wird, sich auf Gott zu beziehen und: dass Gott 
sich auf den Einzelnen bezieht. Pathos bedeutet so über das Leiden hinaus, Gott 
zu berühren und von Gott berührt zu werden. Oder philosophischer: sich zur 
Transzendenz zu verhalten. Die Stimme rührt und berührt das Selbst und bewegt 
es vor Gott. Gerade diese Akzentuierung schafft ein wahlverwandtes Verhältnis 
zum jüdischen Denken, was es mit Heschel vertiefend herauszuarbeiten gilt: 
Mensch und Gott stehen in einem wirkungsvollen Wechselverhältnis. 

So erhebt das Pathos den Anspruch, dass die eigene Stimme nicht nur etwas 
bewirkt, sondern im Akt des Sprechens und Rufens eine dialogische Wirklich-
keit schafft. Der junge Mensch (Kierkegaard) versucht sich in dieses Verhältnis 
einzuschreiben, indem er in ein persönliches Verhältnis zu Hiob tritt, als ob er 

                                                           

Bild gelangt man jedoch nur durch die komplexe Dynamik zwischen Trotz und Ge-

duld. Die Gefahr zu einer Redewendung zu verkommen schimmert auch in dieser Er-

baulichen Rede durch. Kierkegaard unterstreicht den Vorrang der Tat: „Solch ein Leh-

rer und Führer der Menschheit ist Hiob, seine Bedeutung liegt keinerwege in dem was 

er gesagt, sondern in dem was er getan.“ (Kierkegaard, Erbauliche Reden 1843/44, 5) 

Das Bedeutungsspektrum des Pathos erweitert sich durch eine zusätzliche existenziel-

le Haltung des Erduldens. Das Leiden in dieser Form zuzulassen, rückt die religiöse 

Bedeutung in die Nähe mystischer Gelassenheit, dieses Sein über sich ergehen zu las-

sen, um in dieser Passitivität eine mystische Realität zu aktivieren. Auch hier gehen 

bilden Passivität und Aktivität ein Spannungsverhältnis. 

80  Vgl. auch den Ansatz von Bösch, der das religiöse Selbstverständnis des jungen Men-

schen in der Überschreitung des Schicksals deutet, um durch die erlebte immanente 

Liebe eine Transzendenz zu wiederholen: „Seine ethische Unfähigkeit zur Ehe wäre 

nicht mehr eine bloß schicksalhaft-natürliche, sondern eine religiöse, falls sie Teil ei-

nes persönlichen Gottesverhältnis würde. Dazu muß jedoch die Stufe der bloßen An-

klage überwunden sein, indem das Unglück eine Begründung erfährt.“ (Bösch, Søren 

Kierkegaard: Schicksal – Angst – Freiheit, 256) Diese Ausführung steht natürlich im 

Dialog mit der Erbaulichen Rede. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 217 

vor ihm stände. Pathos transformiert sich dabei zu einer textuellen Inkarnation, 
indem die eigene Stimme sich in den Schriftkörper eingräbt und eine Spannung 
erzeugt, die gleichzeitig dialektisch und dramatisch ist: 

 
Rede, erhebe Deine Stimme, sprich laut, Gott kann noch lauter sprechen, er hat ja den 

Donner – aber auch dieser ist eine Antwort, eine Erklärung, zuverlässig, treu, ursprüng-

lich, eine Antwort von Gott selbst, die, auch wenn sie einen Menschen zerbricht, herrli-

cher ist als Stadtgeschwätz und Gerüchte über die Gerechtigkeit der Führung, erfunden 

von menschlicher Weisheit, verbreitet von alten Vetteln und Halbmännern.81 

 
Die Selbstartikulation als Signum des Pathos scheint den magisch-imaginären 
Faden insofern aufzunehmen, als eine innere Verbindung zwischen dem Men-
schen und Gott durch die Stimme als Band verbürgt wird – „auch wenn sie einen 
Menschen zerbricht“. In diesem Leiden deutet sich ein transzendenter Sinn an, 
der hineinbricht und welcher als Antwort Gottes mit dem Donner chiffriert wird. 
Diese Selbstbewegung erschafft die Möglichkeit vor Gott zu stehen, wobei Mög-
lichkeit nicht als logische Kategorie zur Notwendigkeit gedacht wird. Denn diese 
Möglichkeit ereignet sich nicht innerhalb der allgemeinen Ordnung und Weis-
heit. Deshalb kommt es auch zur entsprechenden Auseinandersetzung mit den 
Freunden Eliphas, Bildad, Zophar und Elihu, welche die statische Ordnung theo-
logischer Allgemeinplätze und Notwendigkeiten repräsentieren82. Sie lassen sich 

                                                           

81  Kierkegaard, Die Wiederholung, 62. 

82  Für Ernst Bloch besteht die leidenschaftliche Freiheit Hiobs im radikalen Fragen – 

ohne Antwort. Die bildet gleichzeitig das herausragende Merkmal des leidenschaftli-

chen Denkens. Die vermeintlichen Freunde von Hiob repräsentieren das apahtisch lei-

denschaftlose Denken, das schnell eine Antwort parat hat: „Hiobs Frage ist die seit-

dem nicht mehr verstummte: wo bleibt da Gott? Das Leiden machte hier vielleicht 

weniger edel, doch es machte aufrecht und fragend. […] Die drei Freunde liefern die 

abgemachten, vorgeschriebenen, unwirklichen Klischees, halten Hiob die Tradition 

entgegen, doch sie bringen ihn nicht zum Schweigen. Weder der mild-gravitätische 

Eliphas, mit einer Fülle epigonaler Predigt, noch der hausbackene Bildad noch der 

grobe Zophar. Anfangs sind die Freunde nur zuredend, auch abwartend, dann jedoch, 

als Hiob beharrlich Jachwe bekriegt, werden sie selber feindselig, behandeln Hiob als 

verworfenen Sünder.“ (Bloch: Atheismus im Christentum, 148-150) Im Kontext radi-

kalen Fragens und nicht mehr antworten oder allgemeiner: sprechen zu können sei 

hier auch auf Jankélévitch verwiesen, der in Hinblick auf den Tod zwischen un-

ausprechlichem und unsäglichem Schweigen unterscheidet, was eine weitere Spur der 

Ambivalenz zu Hiob legt: „Im Gegensatz zum schweigenden Sternenhimmel be-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

nicht bewegen. Sie verharren in einer Apathie und argumentieren unpersönlich 
im Rahmen einer kausal prästabilierten Leidens-Ordnung der Theodizee. Das 
subjektive Leid Hiobs wird dabei verobjektiviert und in zynisch dümmlicher 
Manier als Züchtigung Gottes ausgelegt. In diesem Sinne gilt es, sich dezidiert 
von einer hermeneutischen Einseitigkeit zu verabschieden, welche die Hiob-
Rezeption bei Kierkegaard mit dem Problem der Theodizee zu einseitig verbin-
det83. Hiob wird zur pathischen Referenz einer Energie, welche die überschrei-
tende Bewegung versucht, und sich der pathischen Dialektik zwischen Proben 
und Erprobtwerden aussetzt. Dadurch wird die züchtigende Theodizee verab-
schiedet, um jener entscheidenden Kategorie Raum zu geben, mit der die Wie-
derholung Hiobs und des jungen Menschen steht und fällt: Die Koinzidenz der 
Prüfung. Diese ist der Inbegriff des Aussatzes und des Ausgesetztseins, indem 

                                                           

schwört das unsägliche Schweigen des Todes das furchterregende Schweigen der un-

endlichen Räume, das Pascal schaudern ließ; hier bleibt unsere Frage ohne Antwort; 

hier verhallt unsere Stimme in der Wüste: der Tod, stumm und taub, erwidert unseren 

Ruf nicht, und der Dialog fällt in die hoffnungslose Einsamkeit des Monologs zu-

rück.“ (Jankélévitch, Der Tod, 109) Das Frage-Motiv von Bloch aufnehmend würde 

ich in indirekter Anlehnung an Jankélévitch Hiobs Rebellion weniger gegen Gott ver-

stehen, sondern gegen das unsägliche Schweigen, bei dem Gott als radikal abwesend 

erlebt wird und der Dialog zusammenbricht. Hiobs Trotz richtet sich aus dieser Tie-

fenperspektive gegen die monologische Realität, um sein dialogisches Recht vor Gott 

einzufordern und seine Stimme aus diesem Nullpunkt heraus (in der Wüste) für Gott 

hörbar werden zu lassen. Gleichzeitig projiziert Kierkegaard ein Selbstbild des Aus-

nahme-Dichters, der keine Zuhörer bzw. Leser hat, dessen Stimme ungehört bleibt. 

83  Vgl. dazu auch den Ansatz von Heinrich Anz, der den Umstand kritisiert, dass die 

Hiob-Paraphrasen des jungen Mannes allzu oft auf der rezeptiven Folie der Theodizee 

gelesen werden und dabei aus dem poetologischen Kontext herausgelöst werden. Hiob 

bildet für ihn einen neuen Typus der dichterischen Selbstdarstellung als Poetologie 

des Dichters: „Unter der Perspektive der Dichtertypologie zeigt sich, daß das traditio-

nelle Bild vom inspirierten Dichter nach zwei Seiten aufgebrochen wird: in Richtung 

auf Constantin Constantius als den Reflexionsdichter, in Richtung auf den jungen 

Mann als, wie Kierkegaard das nennt, ‚berechtigte Ausnahme‘, deren Genese darge-

stellt und im Bilde Hiobs reflektiert wird.“ (Anz, „Hiobs Gemeinde“, 12) Den poeto-

logischen Ansatz würde ich dahingehend zuspitzen, als im Fokus auf den Text als 

Textbewegung ein neues Philosophieverständnis auftaucht, das sich an den etymolo-

gischen Elementen der Poetologie orientiert: poiesis und logos als schöpferischer Pro-

zess des Geistes, wobei sich das Ästhetische mit dem Logischen innigst verzahnt – 

oder im schöpferischen Sinn von Henry: umschlingt. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 219 

Satan zwischen Gott und Hiob Böses setzt und die Parameter des Kosmos zu-
sammenbrechen. Dieses erfahrende Erleiden ist die Kategorie der Prüfung, wel-
che nun als Pathos der Transzendenz oder als transzendente Wirkmächtigkeit 
umschrieben werden kann, die den Menschen vor Gott stellt: 

 
Diese Kategorie, Prüfung, ist weder ethisch, noch ästhetisch, noch dogmatisch, sie ist ganz 

und gar transzendent. Erst ein Wissen um die Prüfung, daß es nämlich eine Prüfung ist, 

kann Platz in einer Dogmatik finden. Aber sobald dieses Wissen eingetreten ist, ist die 

Elastizität der Prüfung geschwächt und die Kategorie eigentlich eine andere. Diese Kate-

gorie ist absolut transzendent und setzt den Menschen in ein rein persönliches Gegensatz-

verhältnis zu Gott, in ein solches Verhältnis, daß er sich nicht genügen lassen kann mit ir-

gendeiner Erklärung zweiter Hand.84 

 
Hiob wird durch die Prüfung in ein „Gegensatzverhältnis zu Gott“ gestellt, 
wodurch seine Persönlichkeit konstituiert wird. In Anlehnung an das Narrativ zu 
Hiob geschieht dies, indem Gott Hiob antwortet oder um in der aufgegriffenen 
Metaphorik zu bleiben: donnert. Diesem Donnern ist ein Pathos inhärent, wel-
ches Hiob im katharsischen Sinne reinigt und ihn nicht bloß vor Gott stellt, son-
dern zu Gott erhebt und in eine Beziehung setzt, „denn höher kann er nicht 
kommen als bis vor den Richterstuhl“85. Das Gewitter als Chiffre der Transzen-
denz hat als tiefste Ausgestaltung des Pathos Gottesnähe geschaffen, was als Ge-
schehen zum Äquivalent der Wiederholung wird und Hiob als religiöse Aus-
nahme qualifiziert. Der junge Mensch blendet jedoch das Gewitter im Sinne der 
genauen Antwort Gottes an Hiob aus: „Die Stürme haben ausgerast – das Un-
wetter ist vorbei – […]. Wie tut doch ein Gewitter so gut!“86 Dass sich der junge 
Mensch darauf nicht genauer einlässt, deutet seinen Grenzgang87 an. Er gerät an 
der Grenze vor dem Gewitter – genauer: vor der Wiederholung – ins Stocken. 
Um die entscheidende Absprung-Stelle in den Glauben schreibend zu umkreisen 
und eine weitere Konfiguration des Wirbels poetologisch zu bewegen: „Wenn 
alles ins Stocken geraten ist, wenn der Gedanke stillsteht, wenn die Sprache ver-

                                                           

84  Kierkegaard, Die Wiederholung, 70. 

85  Ebd., 71. 

86  Ebd., 71. 

87  Strowick unterstreicht die Verschränkung zwischen Denkbewegung und einem daraus 

ableitbaren philosophischen Pathos: „Das Paradox der Bewegung stößt das Denken 

zugleich an und läßt es anstoßen, daß es sich eine Beule holt oder schlimmer noch ei-

ne Wunde.“ (Strowick, Passagen der Wiederholung, 136) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

stummt, wenn die Sprache verzweifelt umkehrt – dann muß ein Gewitter her. 
Wer kann das verstehen? Und doch, wer kann etwas anderes ausdenken.“88 

Der Gedankenstrich zeugt einerseits vom abbrechenden Denken und gleich-
zeitig von einer Intentionalität, die Schiffbruch erleidet. Denn die Wenn-Dann-
Relation folgt immer noch einer Konditionalität, bei der sich erneut eine voraus-
schauende Logik89 eingeschlichen hat. Dass sich am Höhe- und Wendepunkt 
dramaturgisch schicksalhaft etwas Immanentes ereignet, mag das eine sein. 
Transzendenz ist das andere und: Koinzidenz ein Drittes. Niemand kann verste-
hen, wann ein Gewitter her muss. Der junge Mensch scheint in diesem Moment 
auf etwas von außen zu warten. Dabei spaltet sich das Pathos im Sinne der aris-
totelischen Poetik ab und droht zum Kern des tragischen Mythos – als Element 

                                                           

88  Kierkegaard, Die Wiederholung, 71. 

89  Der dialektische Spannungsbogen der Texte Kierkegaards beinhaltet wie besprochen 

die Pseudonymie so wie die Schriften im eigenen Namen. So gilt die Ausführung in 

der Erbaulichen Rede als christliches Glaubens-Korrektiv zur Wiederholung. Kier-

kegaard führt in seinen Papieren jedoch auch aus, dass das Pseudonym seiner späteren 

Schriften – Anti-Climacus – ein außerordentliches Chistentum repräsentiere, welches 

das Christentum im eigenen Namen Kierkegaards sogar transzendiert. Gleichzeitig 

verkörpert Anti-Climacus das andere Ende einer Dialektik, die von Climacus geprägt 

wurde: der Notwendigkeit, welcher der junge Mensch vor dem Gewitter selbst unter-

liegt. Das Gewitter als Chiffre der Transzendenz lässt sich gerade nicht unter die 

Notwendigkeit des Denkens zwingen. Diese Unmöglichkeit interpretiert Anti-Clima-

cus als Verzweiflung, was definitiv als Kommentar zum Stillstand des jungen Men-

schen gelesen werden kann; als Verhinderung des Übergangs von der Wunde zum 

Wunder: „Da bleibt er dann stehen, die Zeit geht hin – wenn es ihm nicht glückt, noch 

mehr verzweifelt, durch Vergessen dies zu heilen, so daß er, statt ein Bereuender zu 

werden, sein eigener Hehler wird. Wesentlich bleibt die Verzweiflung eines solchen 

Jünglings und eines solchen Älteren dieselbe, es kommt nicht zu irgendeiner Meta-

morphose, in der das Bewußtsein des Ewigen im Selbst durchbricht, so daß der Kampf 

beginnen könnte, der entweder die Verzweiflung zu einer noch höheren Form poten-

ziert oder zum Glauben führt.“ (Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 58) Claudia 

Welz relativiert das exklusive Verhältnis zwischen Verzweiflung und Metamorphose, 

indem der Selbstartikulation negativer Gefühle ein tranformativer Charakter zuge-

standen, indem die Selbstkontrolle aufgebrochen wird: „The articulation of negative 

feelings can help to distance oneself from them. Once those feelings can be communi-

cated, they can also be transformed. If they are voiced in a shared space of experience, 

they are taken beyond one’s own control (at least to a certain degree) and thus become 

open to change.“ (Welz, Trust and Lament, 123) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 221 

der Handlung – zurückzufallen, wodurch die sich die anthropologische Dimensi-
on des Pathos im Sinne des Erlebnisses vom Ereignis abspaltet. Dabei wird der 
Unterschied dieses Außen und der echten Transzendenz verwischt, die sich im 
pathischen Sinne drinnen abspielt und als Erlebnis aktualisiert. Hier landet und 
strandet der junge Mensch – Kierkegaard, der um sich selber schreibt, als Selbst-
Umschreibung in der scheiternden Wiederholung: 

 
Ich warte auf ein Gewitter – und auf die Wiederholung. Und doch, wenn bloß das Don-

nerwetter kommt, bereits damit würde ich froh und unbeschreiblich selig sein, selbst wenn 

mein Urteil wäre, daß keine Wiederholung möglich sei. Was soll dieses Gewitter bewir-

ken? Es soll mich zum Ehemann tauglich machen. […] Sie ist verheiratet; mit wem, weiß 

ich nicht; denn als ich das im Blatte las, wurde ich wie vom Schlage gerührt und verlor die 

Zeitung und habe seitdem nicht Geduld zu näherer Nachforschung gehabt. Ich bin wieder 

ich selbst; hier habe ich die Wiederholung; ich verstehe alles und das Dasein kommt mir 

schöner vor als jemals. Es kam ja auch wie ein Gewitter, wenngleich ich es ihrer Großmut 

verdanke, daß es geschah.90 

 
Das „Scheitern“ an der Grenze verdeutlicht bis ins autobiografische Mark Kier-
kegaards, inwiefern die Wirklichkeit sich dem intentionalen Zugriff verweigert. 
Hiob bleibt ein Vorbild jenseits der Grenze. Der junge Mensch wird an der 
Grenze auf sich selbst zurückgeworfen und seine Gemeinschaft mit Hiob scheint 
hier eine Abspaltung zu erleiden, denn der junge Mensch hat vergebens auf ein 
Gewitter gewartet bzw. wird er von einem Schicksalsschlag erfasst – „wie vom 
Schlage gerührt“ – und nicht von der Transzendenz erhoben. In diesem Lichte 
stellt die abschließende Ode an die Wiederholung eher eine Parodie gegen die 
Wiederholung dar. In diesem Gegengesang fungiert Hiob letztlich als Projekti-
onsfigur des Dichtens und Denkens, um sich (in) einem dichtenden Denken zu 
verschreiben. Das Gewitter wird in seiner Wortwörtlichkeit bewegt und wieder-
holt.  

Constantin Constantius, der sich als Verfasser der Wiederholungschrift am 
Schluss nochmals einschaltet, richtet sich persönlich an den Leser, der selbst im 
Soge dieser Lektüre abgesondert wurde und als Einzelner – ratlos – vor dieser 
Lektüre steht. Es scheint sich ein eigenartiges Band gebildet zu haben zwischen 

der Hiobsfigur, die vor Gott steht, zwischen dem jungen Menschen, der vor Hiob 
steht und zwischen dem Leser, der vor dieser Lektüre steht. Die verbindende 
Denk-Figur liegt im Einzelnen, bzw. im Prozess der Vereinzelung, welcher Teil 
der Prüfung ist. In dieser Bewegung wird der Dichter von der beschriebenen 

                                                           

90  Kierkegaard, Die Wiederholung, 72, 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Grenze angezogen und durch das damit wirkende Pathos zur Ausnahme-Existenz 
erhoben. Zugegeben: Da droht Pathos ins Pathetische zu kippen – oder gar ins 
Pathologische abzustürzen. Nichtsdestotrotz hat uns der Text schon längst affi-
ziert, so dass wir Leser selbst in den Sog eines Textes geraten sind, den man ab-
schließend im Sinne von Constantin Constantius als Bühne eines poetologischen 
Ringkampfes bezeichnen kann, bei dem die Ausnahme und das Allgemeine sich 
bis in die Sprache hinein ineinander verkeilen: 

 
Das Ganze ist ein Ringen, in welchem das Allgemeine mit der Ausnahme sich mißt, mit 

ihr kämpft im Streite und zugleich sie durch dieses Ringen stärkt. Kann die Ausnahme die 

Not nicht aushalten, so hilft das Allgemeine ihr nicht, ebensowenig wie der Himmel einem 

Sünder hilft, der den Schmerz der Reue nicht aushalten kann. Die energische und ent-

schlossene Ausnahme, die, obgleich im Streit mit dem Allgemeinen, doch dessen Wurzel-

schoß ist, die bewährt sich. Das Verhältnis ist dies: Die Ausnahme denkt zugleich das All-

gemeine, indem sie sich selbst durchdenkt, sie arbeitet für das Allgemeine, indem sie sich 

selbst durcharbeitet, sie erklärt das Allgemeine, indem sie sich selbst erklärt. Die Aus-

nahme erklärt also das Allgemeine und sich selbst, und wenn man das Allgemeine recht 

studieren will, muß man sich bloß nach einer berechtigten Ausnahme umsehen; diese zeigt 

alles weit deutlicher als das Allgemeine selbst.91 

 
In diesem Ringkampf ist mit dem jungen Menschen etwas geschehen. Er ist ein 
Anderer geworden, indem er im Wirbel zwischen Pathos und Stimmung seine 
eigene Stimme gesucht hat. Auch wenn er die in der Verkleidung des Textes 
nicht ganz findet, scheitert er in Anführungszeichen an dieser Grenze, denn er 
hat mindestens die Luft der Wiederholung geatmet92, was den Text atmen lässt 
und ihm eine eigene Atmosphäre verleiht: 

                                                           

91  Ebd., 80. 

92  Anti-Climacus nimmt als ausserordentlicher Christ, über Kierkegaard hinausgehend, 

das Element der Luft auf, um Stimmung an ein religiöses Pathos mit einer entspre-

chenden Persönlichkeit zu binden. Entscheidend ist dabei die Dimension der Mög-

lichkeit im dialektischen Gegensatz zur Notwendigkeit. Interessanterweise scheint 

sich dabei genau jene Lücke zu schließen, die der junge Mensch bei seinem Gewitter-

Kurzschluss aufgerissen hat – als eine Wunde, die stumm machte. Anti-Climacus legt 

dabei eine Spur zu Heschel, der es nachzugehen gilt: „Die Persönlichkeit ist eine Syn-

these von Möglichkeit und Notwendigkeit. Es geht deshalb mit ihrem Bestehen wie 

mit der Atmung (Respiration), die Ein- und Ausatmen ist. Das Selbst des Determinis-

ten kann nicht atmen, denn es ist unmöglich, einzig und allein das Notwendige zu at-

men, welches bloß und alleine das Selbst des Menschen erstickt. […] Die Gottesver-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 223 

Seine Seele gewinnt nun einen religiösen Ton. Es ist dieser, der ihn eigentlich trägt, ob-

gleich er niemals zum Durchbruch kommt. Seine dithyrambische Freude im letzten Brief 

ist ein Beispiel dafür; denn diese Freude ist unzweifelhaft fundiert in einer religiösen 

Stimmung, welche doch Innerlichkeit bleibt.93 

 
Der junge Mensch findet also insofern zu seiner Stimme, als sie einen religiösen 
Ton gewinnt, will heißen, dass er sich diesen Ton innerlich erwirbt, was Teil der 
Wiederholung darstellt. Erinnern wir uns an das gescheiterte Wiederholungs-
Experiment von Constantins Berlinreise, so stand dieses Scheitern unter der Sig-
natur des Auges im Sinne der äußeren und sichtbaren Wirklichkeit, unter wel-
cher Stimmungen verinnerlichend moduliert wurden. In der Verrückung der be-
stimmbaren determinierenden Größen von Subjekt und Objekt bedeutet Stim-
mung, dass sich das Selbst vorwärts bewegt – bzw. bewegt wird – wodurch im 
unbestimmten Selbst ein Möglichkeits- und Ausdrucksraum in der Emergenz ei-
ner vorvernünftigen und vortheoretischen Dimension entsteht. Das weitere Fort-
schreiten führt zunehmend vom Bereich des Sichtbaren weg zum Unsichtbaren 

                                                           

ehrung des Fatalisten ist deshalb als Maximum eine Interjektion, und wesentlich ist sie 

Stummsein, stumme Unterwerfung, er kann nicht beten. Beten ist auch atmen, und die 

Möglichkeit ist für das Selbst, was der Sauerstoff für das Atemholen ist. Aber sowenig 

wie ein Mensch bloßen Sauerstoff oder bloßen Stickstoff atmen kann, sowenig kann 

Möglichkeit allein oder Notwendigkeit allein den Atemzug des Gebets bedingen. Soll 

man beten, so muß es einen Gott geben, ein Selbst – und Möglichkeit, oder ein Selbst 

und Möglichkeit im prägnanten Sinne, denn Gott ist dies, daß alles möglich ist, oder 

daß alles möglich ist, ist Gott; und nur der, dessen Wesen so erschüttert wurde, daß er 

Geist wurde im Verstehen, daß alles möglich ist, nur er hat sich mit Gott eingelassen. 

Dies, dass Gottes Wille das Mögliche ist, macht, daß ich beten kann; ist er bloß das 

Notwendige, so ist der Mensch wesentlich ebenso ohne Sprache wie das Tier.“ (Kier-

kegaard, Die Krankheit zum Tode, 38f.) Pathos wird hier als Erschütterung des Men-

schen durch den Möglichkeitssinn Gottes verstanden, wodurch das Verhältnis zwi-

schen Mensch und Gott als ein dramatisches charakterisiert wird. Gott ist dabei nicht 

eine neutrale definitorische Grösse, sondern findet Einlass im Menschen. Sein Mög-

lichkeitssinn führt beim Menschen zu einer Transformation. Indem Anti-Climacus 

Kierkegaards eigenen christlichen Standpunkt insofern transzendiert, als das Pseuso-

nym über ihn selbst hinausgeht, wird für Kierkegaard selbst ein Möglichkeitssinn er-

öffnet. Darüber hinaus eröffnet sich in diesem Überschreiten ein Möglichkeitsinn in 

Richtung eines jüdischen Denkens, das mit dem Pathos bei Heschel hier definitiv sei-

ne Schnittstelle vorfindet, um von der Wunde zum Wunder fortzuschreiten. 

93  Kierkegaard, Die Wiederholung, 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

hin, indem das Pathos als Selbstaffektion sich unter der Signatur des Ohres zur 
eigenen Stimme vorgräbt. Diese Bewegung versucht das Selbst zum Grund der 
Stimmung zu bringen und es neu zu bestimmen: Als religiöse Stimmung, die 
sich durch die je eigene Stimme vor Gott konstituiert. So hat sich das Pathos als 
flüchtiger Kern der Stimmung herauskristallisiert, um das Selbst vorwärts zu 
bewegen: vor Gott. Das lyrische Fließen der Stimmung und die dramatische 
Spannung des Pathos94 bilden die schöpferische ästhetische Grundierung eines 
Textes, der sich zunehmend als Wirbel inszeniert. Als Fluss und Stockung und 
der damit zusammenhängenden dialektischen Spannung. Kategorien der Dich-
tung, Philosophie und Theologie werden in der religiösen Stimmung wirbelnd 
synthetisiert, indem sich das Selbst als Einzelner amalgamiert.  

Das Selbst, welches sich im Durchgang durch die präreflexiven Elemente 
erweitert und dadurch im existenziellen Sinne an Freiheit gewonnen hat, bleibt 
in der religiösen Stimmung als Selbstverhältnis jedoch an sein Selbst gekettet, so 
dass der religiöse Ton nicht zum Durchbruch kommt, aber einen eigenen Sound 
erzeugt. Hier bedeutet die Stockung Selbstbefangenheit, so dass der magisch-
imaginäre Faden zur Transzendenz eine Fiktionalisierung erfährt, indem die 
Wiederholung zur „zweite[n] Potenz seines Bewußtseins“95 wird. Als potenzier-
tes Bewusstsein gilt es nun einen Ringkampf auszutragen, welcher aus der ro-

                                                           

94  Emil Staiger unterscheidet die literarischen Gattungsformen, um diese als grundle-

gend anthropologische Ausdrucks- und Verhaltensformen zu deuten, was im Kontext 

der Gedankenfigur des Wirbels die erzeugte Spannung zwischen Stimmung und Pa-

thos veranschaulicht: „Das Lyrische, wurde gesagt, erweicht. Es war die Rede vom ly-

rischen Schmelz. Das Schmelzende wird uns eingeflösst als eine flüssige Substanz, 

die alles Feste löst und unser Dasein in seinem Fluss mitträgt. Die Wirkung ist un-

merklich, innig. Sie setzt das Einverständnis einer gleichgestimmten Seele voraus. Wo 

dies Einverständnis fehlt, geht sie vorüber und ist nichts. Das Pathos wirkt nicht so 

diskret. Es setzt einen Widerstand voraus, offene Feindschaft oder auch Trägheit, und 

versucht, ihn mit Nachdruck zu brechen. Aus dieser ganz anderen Situation sind alle 

Stilmerkmale verständlich. Das Pathos wird nicht eingeflösst, sondern eingeprägt oder 

eingehämmert. Der Satzzusammenhang löst sich nicht, wie in lyrischer Dichtung, 

träumerisch auf.“ (Staiger, Grundbegriffe der Poetik, 105f.) 

95  Kierkegaard, Die Wiederholung, 82. Bedenkenswert scheint mir, dass sogar Anti-

Climacus in seiner Apologie für das Gebet in einer Luft schreibt, die Reflexion aus-

strömt. Das Beten wird zu einem Gegenargument zum Denken von Climacus. Inso-

fern turnt auch Anti-Climacus auf einer Leiter herum: „Soll man beten, so muss es ei-

nen Gott geben“ bildet selbst wieder eine Sprosse der Denknotwendigkeit als unge-

wollt potenzierte Ironie… 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 225 

mantischen Ironie zweiter Ordnung führt. In Frage steht dabei, was im Soge der 
Präreflexivität mit dem Aspekt des Vorethischen geschieht: Wie transformiert 
sich die Selbst-Bewegung im fundamentalen Sinne als Ethik, bei der die grund-
legende Haltung des Einzelnen gegenüber dem Anderen als Selbstüberschreitung 
in Frage steht? Diese fragende Stelle markiert den Übergang zu Abraham Joshua 
Heschel. Zu einem jüdischen Denken hin, welches in der Wahlverwandtschaft 
mit Kierkegaard weitere Wirbel dreht und die Spannungsverhältnisse zwischen 
Ohr und Auge bzw. zwischen Stimmung und Pathos so verschiebt, dass die ent-
scheidenden Differenzen durchbrechen: Als Stimme des Anderen im Rahmen 
einer Theologie des Pathos. Bei diesem Übergang – von der religiösen Stim-
mung zur Stimme des Anderen – schlage ich vor, das wir uns nun endlich durch 
das Leitbild winden, welches die Durchgänge präfigurierte: William Turners 
Light and Colour (Goetheʼs Theory) – the Morning after the Deluge – Moses 

Writing the Book of Genesis. Was in diesem Bild des Übergangs anklingt, sind 
nochmals die Seiten des Personseins, welches über die Saiten der Stimmung und 
des Pathos wiederholt wurde und eine Tiefe erahnen lässt, worauf George Stei-
ner – passend zum schimmernden Bild Turner – anspielt. Als ein Anspielen auf 
die verwundbare Etymologie, die zwischen Wunde und Wunder durchschim-
mert, nachhallt und die große Verklammerung des unscharfen Begriffs des Pa-
thos bildet: 

 
Immer wissen die Künstler und der Rezipient mit Sir Thomas Browne, „daß wir Men-

schen sind und wissen nicht wie; es gibt etwas in uns, das kann ohne uns sein, und wir 

können nicht sagen, wie es in uns gelangt ist“. Der Künstler und der Dichter und der Mu-

siker übersetzen diese Erkenntnis in lebendige und gelebte Form. Sie erheben das Postulat 

auf Metaphysik, wobei sich das Metaphysische auch auf das Religiöse ausdehnt. „Die Ve-

rifikationstranszendenz“, die das zur Folge hat, ist eine Disziplin des Nichtwissens. Sei es 

in spezifisch religiösem, für uns jüdisch-christlichem Sinne oder in der allgemeineren pla-

tonisch-mythologischen Gestalt, die Ästhetik ist formgewordene Epiphanie. Es „schim-

mert etwas durch“. Im Paradiso spricht Dante von einem Pfeil, der sein Ziel erreicht, ehe 

die Musik der Bogensehne verklungen ist. Das Vibrato dauert nach dem Klang noch in 

uns fort. In diesem Verharren liegt vielleicht die für uns dichteste Annäherung an die spe-

kulative Ahnung, daß es Werte und Energien in der menschlichen Person gibt – und per-

sonare bedeutet ganz genau „hindurchklingen“, „hindurchsagen“ –, die den Tod transzen-

dieren.96 

 

 

                                                           

96  Steiner, Von realer Gegenwart, 294f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

5.2  ABRAHAM J. HESCHEL: VON DER RELIGIÖSEN 

STIMMUNG ZUR STIMME DES ANDEREN 
 

„K’hob gebeten vunder inshtot glik, un du host zay mir gege-

ben.“ 

ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, THE IEFFABLE NAME OF GOD 

 

5.2.1  Tiefentheologisches Präludium auf den Zwischenraum  
des Religiösen 

 
Es eignet sich wohl keiner besser für die Übersetzung dieser bewegenden Er-
kenntnis als Abraham Joshua Heschel, der – wie im jiddischen Epitaph zum 
Ausdruck kommt – die Dimension des Wunders über jene des Glücks stellt, um 
aus dem Bereich der Eudaimonie auszubrechen. Den (griechischen) Geist zum 
Guten zu formen, ist gerade etwas in uns, das von uns abhängig ist, während das 
Wunder etwas in uns ist, das ohne uns sein kann, ohne sagen zu können, „wie es 
in uns gelangt ist“.  

Heschels Denken, das wir nicht voreilig als Theologie, Philosophie oder Re-
ligionsphilosophie einordnen wollen, umkreist dieses Wunder, das nicht aussa-
gend zu identifizieren ist. Diese Kreise stören die logische Ordnung und schrei-
ben so Kierkegaards Verstörung fort, die in Anlehnung an Turner auch als jene 
Perturbationen97 aufgefasst werden können, die im schöpferischen Chaos vor 

                                                           

97  Die semiotischen Spuren führen in die lateinische Etymologie, wobei es zu einem in-

teressanten Kreuzpunkt mit dem Begriff Pathos kommt. Perturbatio als Störung geht 

auf die störende Bewegung perturbare zurück: durcheinanderwirbeln, beunruhigen, 

verwirren. Erweiternd dazu turbulentus als bewegt, stürmisch, wirr und ungeordnet. In 

der negativen Konnotierung dieses semantischen Fächers gilt Perturbatio auch als la-

teinische Übersetzung des griechischen Pathos: als verwirrende Störung der Seele. 

Bei diesem kritischen Zuschnitt handelt es sich um die Bewegung der Leidenschaft, 

was einem vewirrten Geist entspricht und Pathos ins Pathologische wendet. Daraus 

resultiert eine philosophische Affektenlehre, die gleichzeitig eine Ethik etabliert, die 

in der in sich ruhenden (stoischen) Vernunft gründet. Die Bewegungslosigkeit wird 

zum Argument schlechthin. Gerade mit der vertieften Beschäftigung mit Hiob wird 

das Element der Störung konstitutiv für das Denken Heschels sein, das er im selbst-

sprechenden Werktitel A Passion for Truth leidenschaftlich an Kierkegaard ausrichtet 

und mit dem Rebben Mendl von Kotzk in Verbindung bringt: „Both men leaped to-

ward an extravagant level of spiritual being, where most people could not follow. 

Kierkegaard ascended to a Christianity conceived as absurd paradox. The Kotzker 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 227 

der Ordnung angelegt sind: In der Schöpfung. Heschel sucht diesen Punkt des 
Anfangens auf – das punctum als wunder Punkt des Wunders. Als das, was mich 
im Anfang besticht, berührt und so bewegt, dass ich nicht verstehen kann, wie es 
in mich gelangt ist. Würde ich es verstehen, so hätte es sich bloß um jenes grie-
chische Staunen gehandelt, das zwar auch den Anfang von Wissen bildet, um 
das Staunen aber als theoria zum Verschwinden zu bringen. Die Beseitigung von 
der bewegenden Dimension des Pathos wird zum Signum der Erkenntnis. Oder: 
Der Verlust des schöpferischen Moments wird durch eine geordnete Erkenntnis 
kompensiert. Mit diesem Verlust verschwindet aber auch die Wiederholung, die 
ein eigenes schöpferisches Denken schafft. In der Differenz zwischen theoreti-
scher Neugierde und der tiefentheologischen Dimension des Wunders zeigt sich 
der Unterschied zwischen dem statischen Wirklichkeitsverständnis der abend-
ländischen Philosophie und der sogenannten Verifikationstranszendenz bibli-
schen Denkens, bei dem die Wirklichkeit Gottes durchschimmert, sich durch die 
Stimmung neu schafft. Dieses transitive Element der Bewegung – des Durchge-
hens – prägt im Sinne Heschel ein Pathos-Denken als bewegender Durchblick in 
Kontrast zum statischen Überblick. Mit Blick auf Turner: 
 
To the Western man, it is a thing in itself; to the biblical man, it is a thing through God. 

Looking at a thing his eyes see not so much form, color, force, and motion as an act of 

God. It is a way of seeing which has fortunately not vanished from the world. „I assert, for 

myself, that I do not behold the outward creation, and to me it is hindrance and not action. 

‚What!‘ it will be questioned. ‚When the sun rises, do you not see a round disc of fire 

                                                           

rose to perpetual self-transcendence combined with utter abnegation. What is their 

pertinence today? Their common impact is to challenge our delusions, our certitude 

and complacency, to overwhelm us and leave us disturbed.“ [Hervorhebung R.B.] 

(Heschel, A Passion for Truth, 88) In Anlehung an den Kotzker Rebben baut Heschel 

eine dialektische Spannung zum Baal Schem Tov auf; dies im Wissen um die Gefahr, 

dass seine chassidische Lehre einer mystisch-ekstatischen Frömmigkeit selber zu einer 

Gewohnheit abflachen könnte. Das Bewusstsein über diese Gefahr bildet eben den 

Stachel – bzw. das tiefentheologische punctum – zwischen Heschel, dem Kotzker 

Rebben und Kierkegaard. Bei Heschel handelt es sich dabei gleichzeitig um eine Ver-

gegewärtigung seiner eigenen chassidischen Wurzeln, die er im behandelten Sinne 

von Stanley Cavell autobiografierend umgräbt. Eindrücklich dabei ist, dass es sich um 

Heschels letztes Werk handelt, welches er in jiddischer Sprache verfasst. Der Orginal-

titel akzentuiert noch das leidenschaftliche Moment des Pathos: Kotzk: In gerangl far 

emesdikeit. (Vgl. dazu auch folgenden Aufsatz: Mulder, Abraham Joshua Heschel: 

Heschel’s Use of Kierkegaard as Cohort in Depth Theology). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

somewhat like a guinea?‘ Oh, no, no! I see an innumerable company of the heavenly host, 

crying, ‚holy, holy, holy is the Lord God Almighty!‘ I question not my corporeal eye any 

more than I would question a window concerning a sight. I look through it, and now with 

it.98 

 
Der Morgen nach der Sintflut. – Die Werte und Energien vibrieren noch fort. 
Moses schreibt die Genesis auf. Was steht dazwischen? Ein Gedankenstrich, 
welcher den chronologisch nacherzählbaren Zwischenraum überspringt, um in 
das anachronistische Element wirbelnder Schöpfung einzubrechen: In die Wun-
de[r]. Moses schreibt den Schöpfungsbericht auf – Bereschit: Das Anfangenkön-
nen als Bewegung und Essenz der Schöpfung, aus dem Nichts und nach der Ka-
tastrophe. An und aus einem Nullpunkt heraus, welcher das Menschsein über-
schreitet und es gleichzeitig durchwebt. Aus dieser ambivalenten Spannung her-
aus haben wir ein Wissen von unserem Menschsein ohne zu wissen, wie wir zu 
Menschen werden. Denn es gibt keine Klimax. Es gibt keine Leiter, auf der wir 
uns vervollkommnen könnten, weil die Vollkommenheit selbst ein Prozess der 
Schöpfung ist, welche die Scheinreferenzen unserer Sprossen in ihren Wirbel 
nimmt. Auch nicht um eine Anti-Klimax zu statuieren, um die Leiter herunterzu-
steigen, sondern um die Leiter zu zerstören. In der dichtesten Annäherung an 
Steiners spekulative Ahnung dringt im Gemisch von Klang und Farbe etwas 
durch – durch den scheinbaren Gang einer Muschelform, vielleicht einer Ohrmu-
schel. Im Sinne Kafkas höre ich die talmudische Melodie, die sich in meine 
Richtung schraubt: 

 
Die talmudische Melodie genauer Fragen, Beschwörungen oder Erklärungen: In einer 

Röhre fährt die Luft und nimmt die Röhre mit, dafür dreht sich dem Befragten aus kleinen 

fernen Anfängen eine große, im ganzen stolze, in ihren Biegungen demütige Schraube 

entgegen.99 

                                                           

98   Heschel, Moral Grandeur and Spiritual Audacity, 362. 

99   Kafka, Tagebücher 1910-1923, 62. Die komplex-verschlungenen Bilder, die im Sog 

von Röhre und Luft zwischen Latenz und Emergenz aufsteigen, erinnern auch an die 

ebenso vielschichtige Rosch Haschana-Liturgie. Assoziationen zur Mitzva die 

Stimme des Schofars mit den entsprechenden Tonsequenzen zu vernehmen, drängen 

sich auf und scheinen eine untergründige Verbindung zu Kafka einzugehen. Folgen-

de Stellen aus der Liturgie mögen dies andeuten: „Es sei dein Wille, dass aus dem 

Schofarblasen von Tekia-Schewarim-Terua-Tekia, das wir heute ertönen lassen, eine 

Krone gemacht werde durch den dafür bestimmten Engel, dass sie emporsteige und 

auf Deinem Haupt, mein Gott, ruhe; mache uns ein Zeichen der Güte und möge sich 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 229 

Im assoziativen Gestrüpp entdecke ich Moses – schreibend – am Sinai. Rauch, 
Donner, Wolke, Schofarton und: die Stimme Gottes, die in ihrer Präsenz das pa-
radoxe Geschehen begründet: hör- und sichtbar zu werden in der Koinzidenz als 
Punkt schöpferischen Ein- und Zusammenfallens: Als antwortendes Entgegen-
drehen auf die fahrende Luft in der Röhre, die als komplexe Paraphrase der 
Stimme des Menschen, als Luft-Röhre, interpretiert werden kann, wobei sich das 
Ohr in der Röhre birgt. Das transzendente Geheimnis ist da, im Schutz der Im-
manenz der Muschel. In der Tiefe des Ganges schraubt sich die Transzendenz 
durch als Stimme des Anderen, ohne sagen zu können, wie diese Stimme sich in 
uns windet und durch uns hindurchklingt. Die demütige Schraube kann dabei als 
Chiffre für die Stimme des Anderen gedeutet werden. Röhre und Schraube er-
zeugen in ihrem Zueinander einen Wirbel, in den sich Heschel auf seine Art ein-
schreibt. Mithin findet Heschel gleichzeitig zu einem leidenschaftlichen Denken, 
welches den akademischen Rahmen der Philosophie und Theologie sprengt und 
das wahlverwandte Denken zu Kierkegaard deutlich werden lässt. Ganz im Sin-
ne von Constantin Constantius suchte Heschel wie der junge Mensch „keine 
Aufklärung bei irgendeinem weltberühmten Philosophen oder bei irgendeinem 
Professor publicus ordinarius“. Analog zu Kierkegaard zieht es Heschel in Rich-
tung eines tiefentheologischen Ausgangspunkts. Dabei bricht er aus dem Korsett 
abendländischer Philosophie aus, um in einem präreflexiven Element, vor den 
Kategorien, zu beginnen: 

 
Doch trotz der geistigen Kraft und Aufrichtigkeit, von der Zeuge zu sein ich den Vorzug 

hatte, wurde ich zunehmend des Abgrundes gewahr, der meine Anschauungen von denen 

trennte, die an der Universität vertreten wurden. Ich war mit einem dringenden Bedürfnis 

gekommen: Wie kann ich rational den Weg zu einem letzten Sinn finden, den Weg zu ei-

ner Lebensweise, die nie eine letzte Verbindlichkeit vermissen ließe? Warum bin ich 

überhaupt da, und was ist der Sinn meines Lebens? Ich war nicht einmal in der Lage, mein 

Anliegen in Worte zu fassen. Für meine Lehrer aber waren das Fragen, die keiner philoso-

phischen Analyse wert waren. Mir wurde bewußt, daß meine Lehrer Gefangene einer 

griechisch-deutschen Art zu denken waren. Sie waren an Kategorien gebunden, die be-

stimmte metaphysische Voraussetzungen hatten, die nicht bewiesen werden konnten. Die 

Fragen, von denen ich umgetrieben wurde, konnten in den Kategorien ihres Denkens nicht 

einmal angemessen formuliert werden.100 

                                                           

Erbarmen über uns erfüllen. Gelobt seist Du, Herr des Erbarmens. […] Gott stieg 

empor bei den Terua-Tönen, der Ewige beim Ton des Schofars.“ (Machsor Schma 

Kolenu Rosch Haschana, 425, 461) 

100  Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Bei Heschel in die Tiefe zu gehen, bedeutet zu den existenziellen Fragen abzu-
tauchen, die ihn umtreiben, von denen er ge- und bedrängt wird. Das existenziel-
le Moment der Frage, die ihn aufsucht, präpariert bereits den Boden eines Pa-
thos, auf dem sich die Aktivität eines Subjekts, das Fragen stellen kann, mit ei-
ner Passivität vermischt, bei der die Frage dem Subjekt nicht mehr unterworfen 
ist, sondern selbst auftaucht, es überfällt. Die Frage sucht den Menschen auf, der 
durch sie versucht wird: Er probiert sie. Sie hat einen Geschmack. Das Fragen in 
der Tiefe umspannt im Sinne Kafkas gleichzeitig Beschwörungen und Erklärun-
gen, die in der talmudischen Melodie angelegt sind – außerhalb der akademi-
schen Philosophie griechisch-deutschen Denkens. Der hebräische Ausdruck טעם 
(taʼam) vertieft in seiner Doppeldeutigkeit die Dialektik zwischen Suchen und 
Finden, die im Pathos des Versuchens angelegt ist: Der Ausdruck vereinigt Ge-

schmack und Grund. Das Erproben wird selbst Teil des Grundes, lässt den Bo-
den einer Argumentation erschließen, die selbst die Rationalität begründet. Bei 
Heschel ist die talmudische Melodie Chiffre für einen grundlegenden Ge-
schmack, der die chassidische Luft seiner Heimat101 verströmt. In die Tiefe zu 
gehen, bedeutet, seine Wurzeln auszugraben, die zum Motiv der Melodie pas-
send, poetische Wurzeln seiner jiddischen Dichtung sind. 1933 erscheint sein 
erster Gedichtband Der Schem-Hamforasch: Mentsch. Lider, den er seinem früh 
verstorbenen Vater und Rebben widmet. In diesem Andenken vergegenwärtigt 
Heschel seine chassidischen Wurzeln, um diese im Element des individuellen 
Ausdrucks zu gestalten, um eine Tiefentheologie des Pathos poetisch zu präfigu-
rieren. Der Titel deutet jenes verschlungene Spannungsverhältnis zwischen Gott 
und Mensch an, welches das spezifische Pathos entscheidend prägt: Der unaus-
sprechbare und unauslöschliche heilige Name Gottes steht trennend und verbin-

                                                           

101  Vgl. dazu folgende Ausführung, in welcher die Verbundenheit zu seiner chassidi-

schen Heimat zum Ausdruck kommt. Eine Luft, die er in seinem letzten Werk 

nochmals zu atmen versucht, indem er sich gleichzeitig auf seine jiddische Mutter-

sprache rückbesinnt. Hier in englischer Übersetzung: „I was born in Warsaw, Po-

land, but my cradle stood in Mezbizh (a small town in the province of Podolia, 

Ukraine), where the Baal Shem Tov, founder of the Hasidic movement, lived during 

the last twenty years of his life. That is where my father came from, and he contin-

ued to regard it as his home. […] I was named after my grandfather, Reb Abraham 

Joshua Heschel – ‚the Apter Rav‘, and last great rebbe of Mezbizh. He was marvel-

ous in all his ways, and it was if the Baal Shem Tov had come to life in him. When 

he died in 1825, he was buried next tot he holy Baal Shem. The Apter Rav claimed 

that his soul had lived in several incarnations, and for his descendants it was as if he 

had never died.“ (Heschel, A Passion for Truth, xiii) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 231 

dend vor dem Menschen, um die Bedeutsamkeit des Menschen durch diese 
Spannungsanlage zu exponieren, in der sich Gott auf den Menschen bezieht102 
oder allgemeiner: in der etwas von der Dimension des Wunders aufscheint bzw. 
durchschimmert. Und mit diesem Durch einen Durchgang ins Innere des Men-
schen schafft, um im Innersten die Person selbst, seinen Personenkern zu verän-
dern, – indem der Einzelne diese Bewegung als Wiederholung mitgestaltet. Ge-
rade diese dramatische Bewegung der unsystematischen und unkontrollierbaren 
Verflechtung gilt es theologisch, philosophisch und poetologisch bei Heschel 
herauszuarbeiten, als Gewebe, das selbst vom Pathos Gottes in Richtung des 
Einzelnen – Kierkegaards – seine Fäden spinnt. Dies weniger im symmetrisch 
dialogischen Verständnis von Buber, sondern in einer asymmetrischen Bewe-
gung. Der Weg dieser mit Kierkegaard gemeinsam begangenen Bewegung kann 
mit der Methode der erwähnten Tiefentheologie umschrieben werden. Die Um-
schreibung hängt selbst mit der Nichtidentifizierbarkeit bzw. Unausprechlichkeit 
des heiligen Namens Gottes zusammen. Sich der lebendigen Heiligkeit anzunä-
hern, bedeutet, nicht beim Glauben, sondern beim Glaubensakt des Einzelnen 
einzusetzen, wodurch die Nähe zur Heiligkeit aktualisiert wird. Dieser Einsatz 
impliziert die gemeinsame Schnittstelle zwischen Heschel und Kierkegaard, um 
der existenziellen Dimension des Präreflexiven und der Innerlichkeit des Einzel-
nen gerecht zu werden. Dies geschieht im Sinne Henrys in der Selbsterprobung 
des Lebens in seiner Tiefenstruktur: 

 
Die Urfrage der Theologie ist vor-theologisch; es geht um die gesamte Situation des Men-

schen und seine Verhaltensweisen gegenüber dem Leben und der Welt. […] Wir befassen 

uns nicht gern mit Tiefentheologie, weil ihr Gegenstand sich nicht leicht in Worte fassen 

                                                           

102  Edward K. Kaplan hebt das damit verbundene Pathos in seiner Einführung zu 

diesem Gedichtsband ebenfalls hervor: „The very title – The Ineffable Name of God: 

Man – proclaims an activist theology of the person as God’s living symbol. The He-

brew term Shem Hameforash refers to YHVH, the ‚name of God‘, the Tetragramma-

ton, which is ‚ineffable‘, pronounced only by the high priest at the Temple in Jerusa-

lem during the Day of Atonement. The Book of Genesis depicts all human beings as 

created in God’s image. Heschel’s Poetry dramatizes the intertwining [Hervorhe-

bung R.B.] of human and divine.“ (Heschel, The Ineffable Name of God, 8) Vgl. 

zusätzlich Hillel Goldberg: „The title of his first collection of poetry is emblematic 

of all that would occupy Heschel philosophically until the end of his days, particu-

larly in it’s implied interpenetration [Hervorhebung R.B.] of two ontologically dis-

tinct, but not disjunct, foci: God’s Ineffable Name: Man.“ (Goldberg, Between Berlin 

and Slobodka, 120) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

läßt und wir die Unklarheit fürchten. Es gibt keine Kasuistik der Innerlichkeit, keine Kodi-

fizierung der inneren Erfahrungen. Doch ein Leben, in dem alles erklärt, eine Seele, die 

völlig durchorganisiert wäre, hätte keine Lebenskraft mehr. Theologie spricht für alle, Tie-

fentheologie nur für den einzelnen. Theologie strebt nach Kommunikation, nach Universa-

lität; Tiefentheologie strebt nach Einsicht, nach Einzigartigkeit.103 

 
Der vortheologische Gegenstand, der wegen seiner Unklarheit gefürchtet wird, 
ist ein schwebender: Es ist die Heiligkeit Gottes, die da und gleichzeitig nicht da 
ist. Die Anwesenheit Gottes in der Weltimmanenz bildet einer der zentralen Ge-
dankenfiguren des Chassidismus, bei welcher die göttliche Anwesenheit als 
Schechina bezeichnet wird: Als Einwohnung Gottes in der Welt. Die etymologi-
sche Bewandnis mit dem Nachbarn und der damit zusammenhängenden Nähe 
unterstreicht das undefinierbare Moment des Zwischenraums, das sich mit Hei-
ligkeit füllt. Die Parameter zwischen Subjekt und Objekt geraten dabei als er-
kenntnistheoretische Ordnung in die Schwebe, indem das Objekt durch die Sen-
sitivität für das Unauslöschliche in die Erfahrung104 grundlegender Nachbar-
schaftlichkeit gerät. Die ontologische Lücke des logisch gegenstehenden Objekts 
füllt sich durch das Einbrechen der Dimension des Unauslöschlichen und schafft 
durch den Widerstand gegenüber dem Onto-Logischen ein kreatives Denken: 

 
The essence of things is ineffable and thus incompatible with the human mind, and it is 

precisely this incompatibility that is the source of all creative thinking in art religion, and 

moral living. We may, therefore, suggest that just as the discovery of reality’s compatibil-

ity with the human mind is the root science, so the discovery of the world’s incompatibil-

ity with the human mind is the root of artistic and religious insight. It is the realm of the 

ineffable, where the mystery is within reach of all thoughts, in which the ultimate prob-

lems of religion are born.105 

 
Die adequatio rei et intellectus als Garant für die Erkenntnis weicht einem inti-
men und gleichzeitig kreativen Wissen, in dem das singuläre Ich umgarnt wird. 

                                                           

103  Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 98, 100. 

104  Das präreflexive Element der Erfahrung gilt es gleichzeitig in einen methodologi-

schen Kontext einer Phänomenologie zu stellen, welche sich spezifischen Bewusst-

seinsakten religiösen Inhalts annähert. Entsprechend verfolgt Milan Lyčka einen re-

ligionsphänomenologischen Ansatz, um bei Heschel die Qualität der Erfahrung von 

einem theoretisierenden theologischen Zugang abzugrenzen (vgl. dazu: Lyčka, Ab-

raham Heschel’s Philosophy of Judaism as a Phenomenology of Religion). 

105  Heschel, God in search of man, 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 233 

Nicht von Schicksalsfäden, sondern von der unsichtbaren Präsenz des Kreatürli-
chen, die uns jenseits der Notwendigkeit und Kausalität umfängt und empfängt. 
Die statische Erkenntnisordnung mit ihrer logisch-notwendigen Bestimmungen 
löst sich wie bei Constantin Constantius auf, jedoch nicht um einer Stimmungs-
philosophie nachzuspüren, sondern um eine Tiefenstruktur des Heiligen freizu-
legen. Bei beiden spielt die Inkompatibilität des Unbestimmbaren eine wesentli-
che Rolle, um den Möglichkeitssinn in Hinblick auf eine höhere Wirklichkeit zu 
lenken. Kierkegaards Wiederholung lässt sich mit der Gedankenfigur einer Spi-
rale umschreiben, bei der das spiralförmige Denken in die präreflexive Tiefe der 
Innerlichkeit hinabstieg. In die sich versammelnde Stimmung als Mut der Seele: 
als Gemüt bzw. Innerlichkeit. Die dabei entstehende Unschärfe formte eine Elas-
tizität, um sich dem Unendlichen zuzuwenden. Das existenzielle punctum an der 
Grenze zwischen Immanenz und Transzendenz bewegte sich qua Spirale am 
Tiefpunkt des Leidens: Am abgründigen Pathos der eigenen Stimme als Grund 
der Stimmungen, um den Sprung in den Glauben zu schaffen, zu erschaffen. Die 
Spirale ist eindimensional auf das Selbst als eigene Existenz ausgerichtet, um die 
andere Dimension der Ewigkeit und Unendlichkeit dialektisch durch den exis-
tenziellen Widerstand hervorbrechen zu lassen. Die Bewegung ist von einem lei-
denschaftlichen Graben zu sich selbst geprägt, um Gott gegenüber als ganze Per-
son durchsichtig zu werden, wobei das Leiden als religiöser Wert überhöht wird. 
Zusammenfassend handelt es sich um eine einfache dialektische Bewegung, die 
mittels der Bewegung, das Selbst erprobend verändert, es in Richtung Freiheit zu 
bewegen versucht, um ein konkretes Selbst zu werden106. 

                                                           

106  In Die Krankheit zum Tode wird eine Doppelbewegung in Umrissen angedeutet, 

wobei das konkrete Selbst brennpunkthaft als Ausgangs- und Endpunkt fungiert: 

„Aber man selbst werden heißt konkret werden. Aber konkret werden ist weder end-

lich werden noch unendlich werden, denn das, was konkret werden soll, ist ja eine 

Synthese. Die Entwicklung muß also darin bestehen, unendlich von sich selbst fort-

zukommen in einer Unendlichmachung des Selbst und unendlich zurückzukommen 

zu sich selbst in einer Endlichmachung.“ (Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 28) 

Eine bemerkenswerte Verbindung ergibt sich zu Lévinas, der von der Konkretheit 

des Anderen ausgeht, um den Brennpunkt zu verschieben: „Das Antlitz stellt die 

Selbstgenügsamkeit meiner Identität als Ich in Frage, es zwingt zu einer unendlichen 

Verantwortlichkeit gegenüber dem Anderen. Ursprüngliche Transzendenz, die im 

Konkreten, im von vornherein Ethischen des Antlitzes bedeutet.“ (Lévinas, Wenn 

Gott ins Denken einfällt, 193) Auch Soloveitchik macht die existenzielle Vorwärts-

bewegung vom Anderen fundamental abhängig: „Only people who recognize them-

selves as created in God’s image, people who transcend themselves, who are capable 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Heschels Wiederholung lässt sich mit der Gedankenfigur der Ellipse107 um-
schreiben, welche a priori von zwei Ausgangspunkten ausgeht: Vom Selbst und 
der Heiligkeit Gottes als die Stimme des Anderen, die mir nahe ist, – die Nähe 
erzeugt. Die Stimme im Sinne von Steiner durchklingen zu lassen, bildet die eine 
Seite der Transformation zur Person: per-sonare. Die andere Seite kann im Sin-
ne von Heschel als jene Resonanz aufgefasst werden, bei welcher der Mensch 
auf diese Stimme antwortet: re-sonare als klingende Wiederholung. Es handelt 

                                                           

of thinking in terms of others, in terms of an existence above and beyond their natu-

ral one – only they are able to perform the forward movement, to surge toward an-

other person, extend their concerns, and create a covenantal community. The slave is 

in fear of his life and always ready to flee – and that fright extinguishes every moral 

feeling within his person. He cannot give of himself to others; he does not care for 

them and considers everyone his enemy.“ (Soloveitchik, Festival of Freedom. Es-

says on Pesah and the Haggadah, 43) 

107  Vgl. dazu Heschels Verständnis der Religionsphilosophie, welche ihre Erkenntnisse 

in der Spannung der Pole zwischen Religion und Philosophie generiert. Dabei stehen 

sich die beiden Polaritäten nicht antagonistisch gegenüber, sondern sie sind in einer 

elliptischen Bewegung aufeinander bezogen, um nicht zuletzt ein Denken zu wie-

derholen, welches die Philosophie erneuert: „Philosophy of religion is involved in a 

polarity; like an ellipse it revolves around two foci: philosophy and religion. Except 

for two points on the curve that stand in equal distance to both foci, the more closely 

its thought comes to one. The failure to sense the profound tension of philosophical 

and religious categories has been the cause of much confusion. This unique situation 

of being exposed to two different powers, to two competing sources of understand-

ing, is one that must not be abandoned. It is precisely that tension, that elliptic think-

ing which is a source of enrichment to both philosophy and religion.“ (Heschel, God 

in search of man, 13) Der fruchtbare Dialog zwischen Philosophie und Religion 

entspringt dabei einer vortheologischen und vorrationalen Schicht, was sich auf den 

Verlust der auktorialen Lebensperspektive Hiobs beziehen lässt: „The issue which 

philosophy of religion has to discuss first is not belief, ritual or the religious experi-

ence, but the source of all these phenomena: the total situation of man; not what or 

how he experiences the supernatural, but why he experiences and accepts it. […] For 

religion is more than a creed or an ideology and cannot be understood when de-

tached from actual living. It comes to light in moments in which one’s soul is shaken 

with unmitigated concern about the meaning of all meaning, about one’s ultimate 

commitment which is part of his very existence, in moments, in which all foregone 

conclusions, all life-stifling trivialities are suspended; […].“ (Heschel, Man is not 

alone, 55f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 235 

sich dabei um eine komplex verschlungene Dialektik, die gleichzeitig eine Dop-
pelbewegung nach innen und außen vollzieht. Innerhalb der ähnlich musikali-
schen Metaphorik und Gestimmtheit wie bei Kierkegaard wird der antwortende 
Mensch zu einem Resonanzkörper. Stimmung ist jedoch dabei auf entscheidende 
Art und Weise nicht auf die eigene Existenz fokussiert. Natürlich spielt die eige-
ne Existenz im tiefentheologischen Sinne eine zentrale Rolle, um aber sensitiv 
zu werden, auf die andere Stimme, welche die Luft, die wir atmen, so bewegt, 
dass eine heilige Atmosphäre entsteht. Eine Dimension, die das Existieren als 
solches durchwebt, durchweht und als ontologische Qualität zum Schweben 
bringt: 

 
Those to whom awareness of the ineffable is a constant state of mind know that the mys-

tery is not an exception but an air that lies about all being, a spiritual setting of reality; not 

something apart but a dimension of all existence. They learn to sense that all existence is 

embraced by a spiritual presence; […]. It is His otherness, ineffable and immediate as the 

air we breathe and do not see, which enables us to sense His distant nearness.108  

 
Da sich dieser flüchtige Gegenstand der Tiefentheologie nicht leicht in Worte 
fassen lässt, sich dem rationalen Zugriff entzieht und mit philosophischen Be-
griffen nicht zu identifizieren ist, taucht die talmudische Melodie auf, wobei das 
Entgegenschrauben als elliptische Kreisbewegung Gottes assoziiert werden 
kann, womit der Mensch umgeben wird: „Everywhere we are surrounded by the 
ineffable“109. 

Dieses Umkreistwerden nehmen wir nun noch einmal zum Ausgangspunkt, 
um Hiob im Kontext des biblischen Narrativs mit dem Denken Heschels zu um-
kreisen. Hiob als Leid- und Leitfigur dieses dritten Themenkomplexes wird da-
bei aus dem existenziellen Rahmen eines unglücklichen Bewusstseins in einen 
größeren Kontext hinausgeführt. Hiob verkörpert sozusagen den Gedankenstrich 
zwischen der Sintflut und der Offenbarung und schraubt sich einen Übergang 
und Durchgang in Richtung Erlösung. Als Wert und Energie jener Stimme –  
oder Luftröhre – welche die Wunde mit dem Wunder verbindet und mit dem 
damit spezifisch verbundenen Pathos den ganzen Menschen in seiner Heiligkeit 
entstehen lässt. Der Gedankenstrich ist eben kein Argument, sondern ein energe-
tischer Wert, welcher letztendlich auf jene Stelle verweist, die den Tod transzen-
diert: Auf die Schnittstelle der eigenen Stimme mit der Stimme Gottes. Als 

                                                           

108  Heschel, Man is not alone, 64, 122. 

109  Ebd., 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Bruchstelle von der religiösen Stimmung zur Stimme110 des Anderen, wodurch 
Luft freigesetzt wird für den dramatischen Zwischenraum: zwischen: Gott und 
Mensch. Die konventionellere Ausdrucksweise „Mensch und Gott“ wird hier 
gewendet. Denn Gott windet sich zum Menschen – Hiob – und schraubt sich in 
ihn hinein, indem er ihn sucht: heimsucht und versucht. Folgendes Gedicht aus 
Der Schem-Hamforasch: Mentsch. Lider rundet das Präludium ab, um gleichzei-
tig den allusiven Geschmack Hiobs zu begründen, der in einem dramatischen 
Geschehen von Gott aufgesucht wird. 

 
God Follows Me Everywhere111 

God follows me everywhere – 

spins a net of glances around me, 

shines upon my sightless back like a sun. 

 

God follows me like a forest everywhere. 

My lips, always amazed, are truly numb, dumb, 

like a child who blunders upon an ancient holy place. 

God follows me like a shiver everywhere. 

My desire is for rest; the demand within me is: Rise up, 

See how prophetic visions are scattered in the streets. 

 

I go with my reveries as with a secret 

in a long corridor through the world – 

and sometimes I glimpse high above me, the faceless face of God. 

 

… 

God follows me in tramways, in cafes. 

                                                           

110  Der hebräische Ausdruck קול (Kol) lässt sich mit Stimme, Geräusch und Sound 

übersetzen, was die Bedeutung religiöser Atmosphäre unterstreicht, wobei sich der 

Akzent von der Stimmung der Innerlichkeit zu einer Stimmung der Exteriorität ver-

schiebt. Das Moment dieses Sounds kann als Präludium Heschels verstanden wer-

den.  

111  Heschel, The Ineffable Name of God, 56f. Dieses Gedicht widmet Heschel David 

Koigan, der für Heschel zum Vorbild jüdischen Denkens wird. Heschel hört von ihm 

eine Vorlesung an der Hochschule in Berlin und schliesst sich seinem privatisieren-

den Philosophenkreis an. Koigan hat seine Wurzeln ebenfalls im Chassidismus und 

versucht aus diesen einen Neochassidisums zu entwickeln, um auf die Entfremdung 

der Moderne eine Antwort zu finden und um das Judentum zu erneuern. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 237 

Oh, it is only with the backs of the pupils of one’s eyes that 

One can see 

how secrets ripen, how visions come to be. 

 
Dass Gott mich zu jeden Ort hin begleitet oder verfolgt zeigt den schillernden 
Charakter einer religiösen Atmosphäre, die von einer existenziellen Dialektik im 
urprünglichsten Sinne eines spannungsvollen Hin und Hers geprägt ist, ohne zu 
beruhigen, sondern um geistige Wachheit zu erzeugen und auf das Möglichsein 
des Heiligen zu verweisen. Das Klima dieser Wachheit wird im Original mit 
dem jiddischen umetum akzentuiert. Gott umgibt den Menschen, in Cafés und 
Trambahnen. Indem er ihn einkreist, löst er ein andauerndes Staunen112 (always 

amazed) aus, was die Lippen verstummen lässt, um Visionen in den Straßen auf-
zulesen. Die Vision versammelt das Unsichtbare, welches in der Bündelung 
durchschimmert. Indem ich hineinhöre in den Tiefgang der Welt und der Ge-
genwart Gottes in seiner Unsichtbarkeit gewahr werde, brüchig und risikobehaf-
tet: ohne Gewähr. Dabei nochmals auf untergründige Weise auf Turner, Steiner 
und Kafka anspielend:  
 
I go with my reveries as with a secret 

in a long corridor through the world – 

and sometimes I glimpse high above me, the faceless face of God. 

 
In einem langen Gang durch die Welt zu gehen ist gleichzeitig Hiobs turbulenter 
Durch- und Übergang als ein existenzielles Gehen, wobei der ontologische Mög-
lichkeitssinn erweitert und strapaziert wird. Als passieren, welches ambivalent 
sich im intransitiven Sinne ereignet und im transitiven Sinne überquert. In dieser 
Doppelbewegung wird der Glaube zu einem Geschehen, in dem der Mensch sich 
in einem entsprechenden Akt neu formiert, indem sich der Geist durch das Ge-
wahrwerden des Heiligen bewegt. Ich gehe und werde gegangen: Im Durchgang 
vermischen sich Aktivität und Passivität insofern, als das nicht auktoriale Sub-
jekt im Durchgehen etwas Einlass gewährt. Diese Bewegung lässt sich erneut 
mit der Metaphorik des Theaters verknüpfen, welche nun den Geschmack des 
Pathos angenommen hat: Im Durchgang passiert etwas, das ich ausprobiere, kos-
te und erprobe. Die Passage wird zum Sinnbild eines sich selbst erprobenden 

                                                           

112  Das Staunen ist dabei nicht bloß ein Bestaunen, sondern ein Ereignis, welches einen 

existenziellen Zusammenhang ausbildet und das Denken in seiner Haltung prägt: 

„We do not wonder at things any more; we wonder with all things. We do not think 

about things; we think for all things.“ (Heschel, Man is not alone, 65) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Lebens: Ein Leben als Selbsterprobung zwischen Ordnung und Chaos. In Anleh-
nung an zentrale Denkspuren Heschels soll nun die entsprechende Dialektik der 
Existenz Hiobs als jenes mehrdeutige Pathos freigelegt werden, welches im pas-
siven Ereignen eine aktive Selbst-Überschreitung bewirkt113. Der Passivität 
wohnt dabei ein Nichtkönnen inne, das sich mit dem Können der Aktivität ver-
mischt. Bei diesem Zauber wird das Geheimnis der Wiederholung nicht gelüftet, 
aber wenigstens die geheimnisvolle Luft geatmet. Oder in der dynamischen ver-
balisierten Form der statischen Wahrheit ausgedrückt: um das Geheimnis zu be-
wahren. In einem Klima, dessen Luft mehr vom Geschmack der Möglichkeit des 
Wunders als vom Glück verströmt. Als eine unvorhersehbare Möglichkeit, die in 
die Wirklichkeit einbricht, um die Ordnung des Universums zu durchbrechen: 
„The soul is introduced to a reality which is not only other than itself, as it is the 
case in the ordinary acts of perception; it is introduced to a reality which is high-

er than the universe.“114 
Damit ist Hiobs Durchgang durch das Universum umrissen, um zu jener Di-

mension des Pathos zu gelangen, die akosmisch ist bzw. über dem Universum 
steht und: auf Hiobs Unvermögen verweist. 

 

5.2.2  Passagen zu Hiob oder: Die Philosophie als Posse 
 
Der Auftritt von Diogenes war theatralisch und Constantin Constantius war ein 
Theatergänger und -kritiker, insbesondere mit Bezug zur Posse. Die Briefe des 
jungen Menschen besaßen bei allem Ernst etwas Theatralisches. Das bindende 
Element zwischen den theatralischen Referenzen Kierkegaards kann im Improvi-

sieren gesehen werden, das semantische Spannungen birgt: Mit welcher Vorsicht 

                                                           

113  Die Wirkung erschafft im Sinne der Überquerung die Transzendenz. Im traditionel-

len Sinne der Philosophie bedeutet die Überquerung die ontologische Strukturierung 

der Seinsordnung als kategorialer Wechsel von der Möglichkeit zur Wirklichkeit. 

Aristoteles beschreibt diese Qualität des Pathos, wobei das undenkbare Moment des 

Übergangs in seiner Definition subkutan mitschwingt: „Aristoteles gibt die ontologi-

sche Entsprechung des Pathos im 4. Buch der Metaphysik mit einer Qualität an, die 

zu einer Veränderung fähig ist oder den Vollzug einer Veränderung anzeigt, also Po-

tenz oder Aktualität eines Wechsels einschliesst.“ (Ästhetische Grundbegriffe, 4. 

Bd., 724) Der anzeigende Charakter indiziert gleichzeitig den Ausschluss aus der 

deskriptiven Begrifflichkeit der Philosophie um das Pathos im weiten Sinne in die 

Kunst zu verbannen; als aisthesis, die Wahrnehmung innerhalb der Rhetorik und des 

Schauspiels berühren und bewegen will.  

114  Heschel, Man is not alone, 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 239 

kann ich dem Unvoraussehbaren begegnen? Oder einfacher und grundlegender 
gefragt: Wie begegne ich dem Unsichtbaren? Oder in Anlehnung an die Posse: 
Wie kann ich dem Unsichtbaren begegnen? 

Diogenes improvisiert, indem er den planvollen toten Begriffen ungeplante 
und unerwartete lebendige Schritte entgegensetzt. Das komische Genie Beck-
mann improvisiert, indem er in Stimmungen übersprudelt, in einem lebendigen 
Gehen, das gegangen kommt. Der junge Mensch improvisiert, indem er sich dem 
unkontrollierbaren Leiden hingibt, und in Lebendigkeit zum Ausdruck bringt. 
Und Kierkegaard: improvisiert, indem er nicht voraussehen konnte, wie das in 
der Entlobung dargebrachte Opfer ihm widerfahren würde. Die Improvisation 
kommt als Schrift gegangen, sprudelt als Schrift über, gibt dem Leiden als 
Schrift Ausdruck und bewegt sich gegen die logische Begriffsordnung: Als le-
bendiger Schriftkörper. Im Dilemma, ob diese theatralische Schrift religiös sein 
kann, im Sinne des religiösen Dichters. Kann der ästhetische Bogen ins Religiö-
se überspannt werden? Immerhin birgt die darin enthaltene dialektische Span-
nung das Moment des Humors, welches – analog zur Ironie – den Übergang von 
Ethik zu Religion ermöglichen soll, indem das Inkommensurable mit dem 
Kommensurablen auf potenzierter Stufe aufeinanderstößt: Die Ästhetik auf die 
Religion. Ins Chiastische gewendet: als schöpferische Möglichkeit auf die Mög-
lichkeit der Schöpfung. In der Zuspitzung der Möglichkeit als Emergenz der 
Wirklichkeit definiert Kierkegaard den Glauben:  

 
Das Entscheidende ist: Für Gott ist alles möglich. Dies ist ewig wahr und also wahr in je-

dem Augenblick. […] Dies ist der Kampf des Glaubens, der, wenn man so will, wahnsin-

nig für die Möglichkeit kämpft. Denn die Möglichkeit ist das einzig Erlösende. […]; denn 

ohne Möglichkeit kann der Mensch gleichsam keine Luft kriegen. Zuweilen kann dann die 

Erfindungskraft einer menschlichen Phantasie ausreichen, Möglichkeit zu schaffen, aber 

zum Schluß, d.h. wenn es gilt zu glauben, hilft nur dies, daß bei Gott alles möglich ist. 

[…] Gewöhnlich weiß ein Mensch nichts anderes, als daß dies und dies hoffentlich, ver-

mutlich usw. nicht passieren wird. Passiert es ihm dann, so geht er unter. Der Tollkühne 

stürzt in eine Gefahr, deren Möglichkeit auch die und die sein kann; und passiert sie ihm 

dann, dann verzweifelt er und geht unter.115 

 
Die Geschichte Hiobs ist aufgrund dessen, was ihm alles passiert, gewiss alles 
andere als lustig, obwohl Gott wie auch Satan durchaus als Possenreißer aufge-
fasst werden können, die es mit ihrer Wette ziemlich bunt treiben. Interessanter 
und genügend ernsthaft scheint mir jedoch die fundamentale – besser bodenlose 

                                                           

115  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 36f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

– Frage zu sein, wie die Posse reißt: Welches Vibrato erzeugt der Nerv des Le-
bens als essenzieller Sinn des Vermögens im Aufreißen seiner Möglichkeiten 
oder besser: Unmöglichkeiten? Dies gilt es im Spannungsfeld zum Nicht-
Können zu betrachten. Am anderen Ende der Möglichkeit: Bei der Notwendig-
keit. An jener Stelle, wo die Elastizität ein Ende hat. Bei der Enge der Not, die 
dialektisch das Weite sucht, um die Not zu wenden. Dieses gewundene Gesche-
hen spielt in das Leben Hiobs hinein – mit Satan als Gegenspieler und Gott: als 
Possen-Reißer116? Die Art und Weise wie Hiob in diesem Gang zwischen Mög-
lichkeit und Notwendigkeit durchgeht, soll nun in drei Text-Passagen durchge-
gangen werden, um Pathos auf entscheidende Weise auf der Folie des Hiob-
Narrativs auszudifferenzieren. Hiob repräsentiert dabei das mögliche Spektrum 
einer Gesamtpersönlichkeit, die sich im Wirbel der Ereignisse in die Tiefen der 
Freiheit windet, um: die Liebe zur Weisheit neu zu finden. Indem das Denken 
passiert und sich als Passagen-Denken formiert. In den Verhältnis schaffenden 
Wörter durch und über synthetisiert und verdichtet sich dabei jene Qualität als 
punctum verstanden, die Heschel der Leitfigur des Propheten zuschreibt. Die 
Durchgänge zu Hiob stehen deshalb im Interpretationshorizont eines propheti-
schen Bewusstseins, wobei die begriffliche Trias zwischen Stimmung – Stimme 
– Pathos wiederholt jenen konstellativ unscharfen Rahmen bilden, um die Wahl-
verwandtschaft zu Kierkegaard anzudeuten. Auf diesem Weg markieren die 
Passagen Differenzen im Sinne von Schwellen, die in je eigene Räume und At-
mosphären führen – an das Geheimnis der Wiederholung. 

 

5.2.3  Eingang: Die Vorsicht Hiobs und seine Integrität 
 
Ein Mann war im Lande Uz, Ijob sein Name.  

Schlicht und gerade war jener Mann, Gott fürchtend und vom 

Bösen weichend.  

Sieben Söhne und drei Töchter waren ihm geboren.  

Seines Herdenerwerbs war: siebentausend Kleinviehs, dreitausend Kamele, fünfhundert 

Joch Rinder und fünfhundert Eselinnen, dazu sehr vieles Gesind. 

Groß war jener Mann, über alle Söhne des Ostens.  

                                                           

116  Lévinas folgt in seiner Hiobinterpretation Ansätzen von Philippe Nemo, der die 

Spiel-Metaphorik ins Religiöse transponiert: „Der Begriff des ‚Spiels‘, der für unse-

ren Autor als Gegenbegriff zur Technik die Beziehung der Seele mit Gott bezeichnet 

[…].“ (Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 190) Das spielerische Element spielt 

auch bereits auf die Schlusspassage Hiobs an, in der Gott mit Leviathan spielt.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 241 

Reihumgehend machten seine Söhne ein Trinkgelag, in eines jeden Mannes Hause an sei-

nem Tage,  

sie sandten, ihre drei Schwestern zu rufen, mit ihnen zu essen und zu trinken. 

Waren aber die Tage des Gelags umgelaufen, sandte Ijob und hiess sie sich heiligen, 

er stand frühmorgens auf und höhte Darhöhungen nach ihrer Zahl,  

denn Ijob sprach: „Vielleicht haben meine Söhne gesündigt und Gotte in ihrem Herzen 

abgesegnet.“  

Solchermaßen pflegt Ijob all die Tage zu tun. 

(Hiob 1:1-6)117 

 
Hiob wird als Großgrundbesitzer einer stattlichen Familie im Lande Uz118 einge-
führt, der sich gleichzeitig durch seine Religiosität auszeichnet. Die Außenper-
spektive generiert ein Bild, das sich in seiner Harmonie und Vollkommenheit re-
präsentiert. Das Hauptmerkmal dieser Szenerie bildet Hiobs Integrität. Um diese 
zu wahren, bringt Hiob Opfer, um seine Söhne vor allfälligen Sünden zu schüt-
zen und die etablierte Ordnung aufrecht zu erhalten. Erste Risse werden jedoch 
bereits im hebräischen Ausdruck isch tam erkennbar: תם (tam) bezieht sich ei-
nerseits auf die heilige Dimension des Ganzen, Vollkommenen und Perfekten. 
Andererseits lässt sich dieser Ausdruck auch mit naiv übersetzen oder schließ-
lich mit dem neutraleren Mittelwert des gesunden Menschenverstands assoziie-
ren119, was den (groß)bürgerlichen Status Hiobs unterstreicht. Diese Mehrdeu-

                                                           

117  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 277. 

118  Im Talmudtraktat Baba Batra 15a, b wird der historische Kontext von Hiob erörtert. 

Aufgrund von verschiedenen Textstellen und aufscheinenden Wortverwandtschaften 

ergeben sich mehrere Ansichten, die sich nicht durch historische Analyse, sondern 

durch Assoziation auszeichnen. Insofern weicht die reale Verortung einer geistigen 

Landkarte, was Maimonides dazu veranlasst, Hiob als ein Gleichnis aufzufassen. 

Dieser Umstand kommt einer existenziellen Leseart entgegen, welche die grundle-

genden Persönlichkeitsstrukturen des Menschen interpretierend erproben möchte. 

Yeshayahu Leibowitz thematisiert auf Folie des Midraschs Tanhuma und Sotha 31b 

die verbindenden Elemente der Gottesfurcht und dem Schauplatz Uz zwischen den 

Narrativen um Abraham und Hiob, wodurch die Wiederholung akzentuiert wird: 

„The trial of Job is a duplicate of the trial of Abraham; both stories seek to teach the 

meaning of fear of God, which is attributed to Abraham after the Aqedah and is an-

nounced in the very first verse of the Book of Job.“ (Leibowitz, Judaism, Human 

Values, and the Jewish State, 49) 

119  In Anlehnung an Soloveitchik lässt sich dieses assoziative Begriffsnetz auf entschei-

dende Marker der Persönlichkeitsentwicklung beziehen, um ein vertieftes Verständ-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

tigkeit bildet der Ausgangspunkt, um im Sinne von Heschel das Wesen von In-
tegrität genauer zu untersuchen, um über Hiob hinaus den Glauben in einem ra-
dikalen Sinne zu befragen. In Hiobs Situation muss von der Außen- in die In-
nenperspekive gewechselt werden, um genau zu ergründen, welche Motive ihn 
zu einer religiösen Handlung antreiben. Es könnte sein, dass die Opfer bloß aus 
einer Angst120 entspringen und zu einer Vorsicht bewegen. Im Bedürfnis, den ge-
samten Ordnungszusammenhang – seine Integrität – zu wahren; dies im Sinne 
des status quo, des Standpunktes eines integren erwachsenen Mannes, der mit 
beiden Beinen auf dem Boden steht. Heschel rüttelt jedoch genau am stati-
schen121 Element des Status, das außerhalb der Bewegung elliptischen Denkens 

                                                           

nis von Hiobs Ausgangssituation zu gewinnen. Im Kontext des Passah-Festes inter-

pretiert Soloveitchik neben den halachischen Implikationen die philosophisch-

kabbalistische Dimension des ungesäuerten Brots, der Matzah, im Spannungsver-

hältnis zum gesäuerten Brot, dem Chametz. Dies lässt sich gedanklich auf die schil-

lernde Bedeutung von tam beziehen, um Integrität kritisch zu befragen. Die Schnitt-

stelle mit Heschel liegt im gemeinsamen Anliegen des Tiefentheologischen. Matzah, 

das auch als lechem oni – Armenbrot – bezeichnet wird, verbürgt durch die Einver-

leibung eine existenzielle Dimension, indem sich das Ich arm macht, sich in einem 

fundamentalen Sinne einfach macht: „In Hebrew semantics, matzah signifies the un-

finished, incomplete, immature, raw, underdeveloped, and instantaneous. It suggests 

to us the symbol of the naive child and his basic experiences, which must carry over 

into adulthood. On reaching ripeness of years, one must, in addition to being an in-

telligent adult, heroically identify oneself with the yeled sch’aschuim, the child of 

delight. (Jer. 31:19). Hametz, leavened bread, represents the finished, the perfect, the 

fully grown, the end of the prozess, the homo theoreticus in his full glory and majes-

ty. It can never bring man into the presence of God. Adult man is too practical-

minded, too rational to trust his feelings and his intuitive questing, too impersonal to 

feel the living experience of fellowship with God. He is too proud, and his pride 

consists in the fact that he is involved in the process of growth, ascent, and pro-

gress.“ (Soloveitchik, Festival of Freedom, 64f.) 

120  Im Talmudtraktat Sotah 27b wird erörtert, ob Hiob aus Liebe oder aus Furcht han-

delt. Zu Beginn scheint die Furcht dominant zu sein, was durch den Ausdruck ireh 

Elokim verstärkt wird. Dieser Gottesname repräsentiert die göttliche Strenge, sein 

Gesetz, wodurch die Welt gerichtet wird und wovor sich Hiob ängstigt. 

121  In Heschels Gegenüberstellung zwischen dem Kotzker Rebben und Kierkegaard bil-

det dieses statische Element der Persönlichkeit eine gemeinsame Schnittstelle, um 

Religiosität in ihrer Bewegungslosigkeit zu entlarven: „Human personality, the 

Kotzker and Kierkegaard insisted, was never to be interpreted as simple, static enti-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 243 

fest steht. Im Falle Hiobs: festsitzt. Um auf die geforderte Ellipse zu gelangen, 
gilt es das Possessive in Hinblick auf die Ichlichkeit radikal zu hinterfragen:  

 
Beyond my reach is the bottom of my own inner life. I am not even sure whether it is the 

voice of a definite personal unit that comes out of me. What in my voice has originated in 

me and what is the resonance of transsubjective reality? […] I am endowed with a will, 

but the will is not mine; I am endowed with freedom, but it is a freedom imposed on the 

will. Life is something that visits my body, a transcendent loan; I have neither initiated nor 

conceived its worth and meaning. The essence of what I am is not mine. I am what is not 

mine. I am that I am not. Upon the level of normal consciousness I find myself wrapt in 

self-consciousness and claim that my acts and states originate in and belong to myself. But 

in penetrating and exposing the self, I realize, that the self did not originate in itself, that 

the essence of the self is in its being a non-self, that ultimately man is not a subject but an 

object.122 

 
Hiobs Gottesfurcht wird von einem (Gottes)Dienst nach Vorschrift123 begleitet, 
bei dem die Sphären zwischen Mensch und Gott getrennt bleiben. Dass sich die 
Sphären nicht berühren, zeugt von der fehlenden Voraussetzung für die Dimen-
sion des Pathos. In diesem Kontext erfordert Pathos ein inneres Wissen in Form 
der Gewissheit über das Korn in meiner Stimme, was über mich hinausführt. 
Subjektivität als Durchgang bewirkt Transsubjektivität, wobei der sich zum Ob-
jekt Gottes verwandelt und dadurch im (vor)theologischen Sinne pathosfähig 
wird. Die Fähigkeit zum Pathos erfordert eine elliptische Bewegung, die selbst-

                                                           

ty. The self was always in motion. Because it lacked permanence, because it was in 

conflict with itself and passionately concerned with itself, the existence of the self 

was fraught with danger. The great task was to perpetuate one’s condition to chal-

lenge it.“ (Heschel, A Passion for Truth, 86f.) 

122  Heschel, Man is not alone, 46-48. 

123  Dieses Verhalten charakterisiert Heschel als religiösen Behaviorismus, bei dem die 

Innerlichkeit des Subjekts fehlt. Hiobs Vorsicht lässt sich unter dem Paradigma einer 

allzu verobjektivierenden Tradition deuten, bei welcher Spontaneität und Improvisa-

tion keinen Platz haben: „As a personal attitude religious behaviorism usually re-

flects a widely held theology in which the supreme article of faith is respect for tra-

dition. People are urged to observe the rituals or to attend services out of deference 

to what has come down to us from our ancestors. The theology of respect pleads for 

the maintenance of the inherited and transmitted customs and institutions and is 

characterized by a spirit of conformity, excessive moderation and disrespect of spon-

taneity.“ (Heschel, God in Search of Man, 320f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

vergewissernd die Innerlichkeit der eigenen Stimme sucht, um gleichzeitig aus 
dem Selbst auszubrechen. Selbstaufgabe bedeutet mit Blick auf Hiob, dass ich 
mich vom Selbstbild und der Selbstwahrnehmung löse, den Glauben als einen 
Teil von mir (selbst) zu betrachten. Der Mensch ist nicht im Besitz des Glau-
bens, weil dieser gerade nicht zum Selbst gehört. Diese ungewöhnliche Perspek-
tive des „uncommon sense“124 bedeutet, dass der Glaube nicht mit der Vorstel-
lung einer Wohnung besetzt werden kann, der durch Gewohnheit gewonnen 
werden könnte. Der Glaube entsteht aus der Bewegung der Brechung des Selbst-
bildes, worin eine Bedeutungsschicht des transsubjektiven Pathos liegt: 

 
Responsiveness to God cannot be copied; it must be original with every soul. Even the 

meaning of the divine is not grasped when imposed by a doctrine, when accepted by hear-

say. It only enters our vision when leaping like a spark from the anvil of the mind, ham-

mered and beaten upon by trembling awe.125 

 
Dass Hiob alle Tage die Opfer darbringt, deutet auf eine religiöse Routine hin, 
bei der die Wiederholung als Gewohnheit assoziiert werden kann. Das alltägli-
che Ritual täuscht eine Perfektion vor. Eine Perfektion, die im Verblendungszu-
sammenhang steht, dass sich die Einheit Gottes durch ebensolche Perfektion 
auszeichnet. Bewusst oder unbewusst wird Gott attribuiert und gerinnt zu einer 
konzeptuellen Idee, was der persönlichen Gottesbeziehung entgegensteht. Reli-
gion dünnt sich als religiöses Verhalten aus, welches eine Idee nachahmt, sie ko-
piert: In der gleichen Gültigkeit der täglich dargebrachten Opfer. Gott ist unper-
sönliches und gleichgültiges Objekt seiner Vorsicht. Das vorsichtige Denken ist 
strukturell an die Notwendigkeit geknüpft, sich in der Angst an Gott zu wenden, 
um eine allfällige Not – die Sünden der Söhne – abzuwenden. Das vorausschau-
ende Element126 klammert sich an eine subtile Form der Kontrolle, welche zwar 

                                                           

124  Vgl. Heschel, Man is not alone, 89.  

125  Ebd., 91. 

126  Rabbi Mosche Eisemann verbindet in seinem fundierten Hiob-Kommentar die Her-

kunft Hiobs mit einer gewissen Weisheitskultur, die in der Auslegungstradition den 

י קדםבנ  (bnei Kedem; Söhne des Ostens) attribuiert wird. Dabei spielt das relationale 

Denken in der Notwendigkeit zwischen Ursache und Wirkung eine zentrale Rolle, 

was in Anlehnung an Maimonides Deutung des Landes Uz noch akzentuiert wird: 

„If we combine this with Rambam’s assertion in Moreh Nevuchim that the name עוץ 

[Uz, Anmerkung R.B.] hints at the ideas of advice and conjecure, then these descrip-

tions are vital to the setting of the book: Iyov lived in a land in which wisdom was 

held in high esteem and among people who were the very epitome of wisdom. That 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 245 

auf den Überblick diese rationalen Subjekts verzichtet, aber innerhalb eines ver-
meintlichen Glaubens ein steuerndes Element induziert, dem ein instrumentelles 
und utilitaristisches Moment zukommt. Echte Integrität entspringt der Dynamik 
der Differenz, in einem Ausdifferenzierungsprozess Gott gegenüber, bei dem das 
statische Selbst verschoben wird. Einen Unterschied im Selbst zu vollziehen, be-
deutet in gedanklicher Vertiefung der entsprechenden etymologischen Wortdeu-
tung, dass im Selbst die Selbstbezüglichkeit auseinandergetragen wird, damit 
das Andere eintreten kann. In diesem Aufschieben liegt zugleich die integrieren-
de Bewegung der Freiheit: 
 
The great battle for integrity must be fought by aiming at the very heart of the ego and by 

enhancing the soul’s power of freedom. For integrity is the fruit of freedom. The slave will 

always ask: What will serve my interests? It is the free man who is able to transcend the 

causality of interest and deed, of act and desire for personal reward.127 

 
Hiob ist auf subtile Art im Netz kausaler Notwendigkeit verstrickt, da sein Han-
deln zwischen Interesse und Pflicht gefangen bleibt. Was Hiob auf dem Weg zur 
Integrität fehlt, ist Kavanah. Mit diesem Ausdruck verschiebt sich der Fokus in 
Richtung Innerlichkeit, indem sich das Bewusstsein sammelnd konzentriert und 
sich auf seinen Gegenstand ausrichtet. Heschel akzentuiert diese Begrifflichkeit 
in einem chassidischen Verständnis, bei dem der ganze Mensch in einer Haltung 
tiefer Wertschätzung sich auf Gott ausrichtet. Die Ausrichtung wird dabei selbst 
zu einer Erfahrung, wie das Leben im Sinne der Heiligung gestaltend geformt 
werden kann. Dadurch erschließt sich insofern ein fundamentaler Sinn des Im-
provisierens, als das Leben in seiner Unsichtbarkeit und Unvorhersehbarkeit ge-
formt und im jüdischen Sinne zu einer Lebenskunst wird. Die Performanz der 
Pflicht weicht dabei der Transformation der Seele, wodurch die Kavanah zur 
Wiederholung wird: „Kavanah is direction to God and requires the redirection of 
the whole person. It is the act of bringing together the scattered forces of the self; 

                                                           

land of wisdom supported the conventional wisdom that good acts must invariably 

be followed by good fortune – the theory which the three friends relentlessly press. 

Iyov, the major denizen of this land of wisdom, originally subscribes to these ideas 

and is torn loose from them only by his terrible experiences.“ (Eisemann, Job: A 

new Translation with Commentary anthologized form Talmudic, Midraschic, and 

Rabbinic Sources, 7) 

127  Heschel, Man is not alone, 141f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

the participation of heart and soul, not only of will and mind; the integration of 
the soul with the theme of the mitsvah.“128 

Hiobs Integrität wird im Kontext der Werteordnung zwischen Gut und Böse 
eingeführt. Vollkommenheit wird dadurch suggeriert, indem Hiob eindeutige 
Zuordnungen vornimmt. Er meidet das Böse und tut Gutes, um die allfälligen 
Sünden seiner Söhne abzuwenden. Seine Werteordnung bezieht sich auf ein 
kosmisches Gefüge, in dem er mit Wille und Verstand zu Hause ist. Heschel 
charakterisiert dieses Denk-Gehäuse als griechisch; die biblische Dimension be-
ruht jedoch nicht auf dem Wert des Guten und jenem der Ordnung, sondern auf 
der Heiligkeit Gottes. Heiligkeit transzendiert die Dichotomie zwischen Gut und 
Böse, um Transsubjektives in den Gang der Schöpfung zu bringen, indem die 
Denk- und Werteordnung des Subjekts gesprengt wird, indem die ganze Person 
auf Gott ausrichtet und die disparaten Kräfte amalgamiert. Diese Gottesbezie-
hung geht essenziell über das Selbst hinaus, welches per se an Eigeninteressen 
gebunden bleibt, sogar wenn es sich um ein religiöses Interesse handelt. Heschel 
veranschaulicht dies mit folgender Anekdote zum Kotzker Rebben: 

 
During a visit to Kotzk by Reb Yankev Arye of Rodzhimin, Reb Mendl asked him, 

„Yankl, why was man created on this earth?“ „He was created in order to purifiy his soul,“ 

Reb Yankl replied. The Kotzker Rebbe roared back at him, „Yankl, is that what we 

learned from the rebbe in Pshyshe? Surely man was created to exalt the Heavens!“ If man 

was created to seek the purity of his soul, then his entire worship was for his own benefit. 

And if serving God meant to serve the self, what happened to faith? Did not the Kotzker 

insist that the meaning of faith derived from disregard for the self? To do what was Holy 

in order to please oneself was an act of idol worship. Thus, the doctrine that man was born 

in order to strive for personal salvation would signify that he was intended to worship an 

idol … No, the supreme purpose could not be personal salvation.129 

 
Aus dieser radikalen Perspektive des Kotzker Rebben erscheint Hiobs Opfer 
nicht bloß dubios, sondern gar als Götzendienst130, da es ihm um die Erlösung 

                                                           

128  Heschel, God in Search of Man, 316. 

129  Heschel, A Passion for Truth, 264. 

130  Heschel bezieht sich auf den Rebben Schneur Salman aus Ladi, der mit dem Buch 

Tanja die chassidische Dynastie von Chabad begründet hat. In dieser Schrift geht er 

weit über das konventionelle zu platte Verständnis von Götzendienst. Heschel zitiert 

dabei in einer Anmerkung folgende Stelle: „Das Wesen des Götzendienstes besteht 

darin, daß man etwas als eigenständig betrachtet, unabhängig von der Heiligkeit 

Gottes. Mit anderen Worten: Einen Götzen verehren heißt nicht, Gott zu leugnen; es 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 247 

seiner Söhne geht, letztendlich um seine eigene persönliche Erlösung. Es scheint, 
dass die Natur des Bösen komplexer ist, als dass sich das Böse einfach nur mei-
den ließe… 
 

5.2.4  Durchgänge: Hiob passiert seinen Namen 
 
Eines Tages geschahs, 

die Gottessöhne kamen, vor IHN zu treten, 

auch der Hinderer kam mitten unter ihnen. 

Er sprach zum Hinderer: 

„Woher kommst du?“ 

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach: 

„Vom Schweifen über die Erde, 

vom Mich-ergehen auf ihr.“ 

Er sprach zum Hinderer: 

„Hast du dein Herz auf meinen Knecht Ijob gerichtet: 

dass keiner auf Erden ihm gleich ist, 

ein Mann schlicht und gerade, Gott fürchtend und vom Bösen weichend?“ 

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach: 

„Istʼs umsonst, dass Ijob Gott fürchtet? 

Bist nicht dus, der ihn und sein Haus und alles Seine rings umschirmt hat? 

Das Tun seiner Hände hast du gesegnet,  

und sein Erwerb hat sich im Erdland gebreitet. 

Hingegen schicke doch deine Hand aus 

und rühre an alles Seine, 

ob er nicht in dein Anlitz dir absegnet!“ 

Er sprach zum Hinderer: 

„Da, alles Seine ist in seiner Hand, 

nur gegen ihn schicke deine Hand nimmer aus!“ 

Der Hinderer fuhr aus, von seinem Antlitz hinweg. 

(Hiob 1:7-13)131 

 
Dieser berühmte Prolog, der Goethe zu seinem Faust inspirierte, bringt einiges 
in Bewegung, bzw. durcheinander. Die Textoberfläche suggeriert, dass mit Satan 
ein personifizierter Gegenspieler Gottes auftritt. Als eine Art Teufelsfigur fordert 

                                                           

bedeutet, das Selbst nicht zu leugnen. Darum ist Stolz Götzendienst.“ (Heschel, Die 

ungesicherte Freiheit, 116) 

131  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 277f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

er Gott heraus, Hiobs Glaube auf die Probe zu stellen. Dieses Bühnenlicht bildet 
das Setting einer höchst zweifelhaften Wette, in dessen Beleuchtung Gott als 
Zyniker erscheint, der quasi bereit ist über Leichen zu gehen, um einen Glau-
bensbeweis zu erbringen.  

Die subkutanen Läufe des Textuntergrunds führen jedoch in eine komplexe 
Verflechtung zwischen der Schöpfung Gottes und der Struktur menschlicher Per-
sönlichkeit. In der Breite der jüdischen Auslegetradition bildet Satan eine Form, 
um das Böse im Sinne des Widersachers zu benennen. Buber und Rosenzweig 
verwenden den Ausdruck Hinderer, worin die anthropologische Relevanz reflek-
tiert wird. Der geläufigere Ausdruck jezer hara (böser Trieb) verdeutlicht dies 
insofern, als im Menschen selbst ein Triebgeflecht vorliegt, das ihn daran hin-
dert, heilig zu werden. Die entsprechende Bewegung (der Wiederholung) wird 
verhindert. Das Motiv der Verhinderung akzentuiert sich zusätzlich mit Blick auf 
den sprechenden Namen Hiob, der sich in der hebräischen Schreibweise etymo-
logisch mit dem Feind assoziieren lässt: איוב (Ijov; als Eigenname) und אויב 
(Ojev; Feind). Zugespitzt formuliert ist es gerade Hiobs anfängliche religiöse In-
tegrität, die ihn daran hindert, eine eigene Stimme auf Gott so auszurichten, dass 
eine reziproke Bewegung entstehen würde. Das nicht aufbrechende Pathos lässt 
Hiob unversehrt bei sich selbst bleiben, jedoch abgeschnitten von der Dimension 
der Heiligkeit. Entscheidend ist dabei, dass der Hinderer kein unabhängiges Ge-
genprinzip darstellt, sondern analog zum genannten Triebgeflecht ein Bestandteil 
der Schöpfung selbst ist, was die konventionelle Vorstellung einer Dichotomie 
zwischen Gut und Böse durcheinanderwirbelt132. Der Hinderer mischt sich un-

                                                           

132  Dieser fundamentalanthropologische Wirbel bringt gleichzeitig jene christliche 

Denkordnung durcheinander, welche in dualistischer Tradition das Gute mit der See-

le in Verbindung bringt, während das Böse im Körper verortet wird. Van der Horst 

zeigt auf, inwiefern sich im Talmud eine rabbinische Anthropologie spiegelt, die von 

einer Mischform zwischen Gut und Böse ausgeht: „According to the rabbis, the 

good inclination induces humankind to keep God’s commandments, but the evil one 

is the source of rebellion against God. But it is important to add that the good one 

never resides solely in the soul and the evil one only in the body; the seat of both of 

them is thought to be in the heart (levav!).“ (Van der Horst, A Note on the Evil Incli-

nation and Sexual Desire in Talmudic Literature, 100f.) Die Durchdringung zwi-

schen Trieb und Schöpfung ergibt sich exemplarisch aus der kommentierenden Ver-

tiefung zu Gen 2:7. Der Versteil „Da bildete Gott den Menschen“ weist im Hebräi-

schen eine Anomalie bzw. Differenz auf. Das Verb bilden (jezer) wird üblicherweise 

mit einem Jud geschrieben. In diesem Versteil erscheinen jedoch zwei Jud:  'צר הייו

-Zur zusätzlichen Veranschauli .(vajizer Hashem Elokim et haʼadam) אלקים את האדם 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 249 

ter133 die Söhne Gottes. Satans Aufforderung, Gott soll seine Hand ausschicken 
und an alles Seine anrühren, zeugt ebenfalls von einer Vermischung, die der ent-

                                                           

chung folge ich dem Kommentar von Rabbiner Hirsch, der die anthropologische 

Ambivalenz eindrücklich hervorhebt: „Die Weisen machen noch aufmerksam auf 

die Schreibart des  וייצר (vajezer Anmerkung R.B.), mit doppeltem י (jud). Es ist dies 

das einzige Mal, in welchem das י der rad. hervortritt. Sie sind unerschöpflich in 

Deutung dieses doppelten י, in welchem ihnen die  'יצירותב , die Doppelbildung des 

Menschen bezeichnet liegt. Er vereinigt nämlich Ewiges und Vergängliches, Irdi-

sches und Himmlisches, vereinigt in sich יצר טובund יצר הרע, er ist für עולם הזה 

und  ist hörbar, das andere ,יצירה die eine ,י das eine – וייצר .geschaffen  עולם הבא

quiesziert – die Erscheinung des Menschen ist immer eine doppelte Erscheinung. 

Eine Bildung ist immer im Menschen vorherrschend; allein sie verdrängt die andere 

nicht, die andere ist immer durchschimmernd. Der höchste Mensch gehört noch der 

Erde an, in dem Gesunkesten schimmert noch das Menschliche hindurch. […] Nicht 

dem Satan ist diese sinnliche Welt und diese sinnliche Natur verfallen, wie sie nicht 

von einem Satan stammt. Es ist dies eine Missgeburt, die zum Fluche der Mensch-

heit ersonnen worden. Der jüdischen Lehre erscheint der Mensch in seiner Doppel-

bildung aus Gottes Händen; denn eben in dem Menschen soll sich das Himmlische 

mit dem Irdischen, das Ewige mit dem Vergänglichen vermählen.“ (Hirsch, Die 

Fünf Bücher der Tora. Bereschit, 68) Eine analoge Stelle findet sich in Deut. 6:5, 

welche die Grundlage für das monotheistische Glaubensbekenntnis Shma Israel bil-

det. Analog zur Anomalie des doppelten Jud erscheint hier beim Ausdruck לבבך (le-

vavha; in deinem Herz) ein doppeltes Vav:  ְבּבָ ל לְ כָ בְּ  י�הֶ 6אֱ  'ת האֵ  תָּ בְ הַ אָו� . Und liebe 

Gott, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen. In Anlehnung an Berachot 54a führt 

Hirsch an: „[…] denn es heisst: liebe Gott, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen, 

und mit deiner ganzen Seele, und deinem ganzen Vermögen. Mit deinem ganzen 

Herzen: mit deinen beiden Neigungen, mit der Neigung zum Guten und mit der Nei-

gung zum Bösen“ (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Dewarim, 99f.). 

133  Vgl. dazu auch die treffende Charakterisierung Satans bei Margarete Susman: „Er 

kann nicht wie etwa im Manichäismus und verwandten Lehren die bloße Gegen-

macht, der reine Widersacher Gottes sein; er muß zu ihm in einem sehr viel näherem 

und verwickelteren Verhältnis stehen. Eben in einem familiären Verhältnis, wenn 

wir die Familie als jenes tiefste und verwickeltste Lebensverhältnis fassen, in dem 

aus der sich spaltenden Wurzel der Identität letzte Zusammengehörigkeit und tödli-

che Feindschaft entspringen. Diese Ferne in der Nähe und Nähe in der Ferne kommt 

auch schon darin zum Ausdruck, daß Satan hier nicht in ein finsteres Reich des Ab-

grunds gebannt ist, sondern frei auf der Erde zwischen den Menschen hin und her 

wandert und dort nicht nur seine eigenen, sondern, wie wir gleich sehen, auch die 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sprechende Versteil andeutet: בכל אשר לו וגענא ידך  שלח  (shlakh na jadkha vega 
bekhol asher lo). In der Folge ist es Gott, der Satan freie Hand lässt, wobei die 
gerafften Hiobs-Botschaften von einem Boten Hiob verkündet werden. Der Bote 
wird mit dem hebräischen  (מלאך Malakh) umschrieben, was in Verbindung mit 
einem Engel steht, wobei unklar bleibt, wer den Engel geschickt hat und wer 
Hiob berührt. Diese fundamentale Diffusion im Sinne der Unklarheit und Un-
stimmigkeit geht den rationalen Zuordnungen voraus und bildet für Heschel das 
zentrale Motiv des menschlichen Lebens: Die Vermischung zwischen Gut und 
Böse. Als Phänomen radikaler Grenzverwischung drängt sich dieses Motiv 
gleichzeitig als Lebensgrund auf bzw. als Grundstimmung des Lebens, was mit 
der Begriffsbewegung des Pathos verbunden ist, der grundlegendsten Art und 
Weise, wie der Mensch vom Leben affiziert werden kann. Heschel exponiert 
dieses Thema, indem er selbst unterschiedliche Stränge jüdischer Texte und Tra-
ditionen zusammenflicht und vermischt, wie folgende längere Textpassage ein-
drücklich aufzeigt: 
 
In dieser Welt existiert das Heilige und das Unheilige anscheinend nicht voneinander ge-

trennt, sondern beide sind vermischt, aneinandergekoppelt, durcheinandergebracht; es ist 

eine Welt, in der die Götzen zu Hause sind und wo selbst der Gottesdienst mit Götzen-

dienst durchsetzt sein kann. In der jüdischen Mystik begegnet man häufig der Ansicht, daß 

in dieser Welt weder das Gute noch das Böse rein vorkommt und daß es nichts Gutes gibt, 

dem nichts Böses beigemischt wäre, und nichts Böses ohne eine Beimischung von Gutem. 

Die Vermischung von Gut und Böse ist das zentrale Problem der Geschichte und die letzte 

Frage der Erlösung. Die Vermischung geht zurück bis hinein in den Schöpfungsvorgang. 

„Als Gott begann, die Welt zu schaffen und zu enthüllen, was in den Tiefen verborgen 

war, und das Licht von der Finsternis zu trennen, war alles ineinander verwoben, und da-

rum kam Licht aus der Dunkelheit, und aus dem Undurchdringlichen trat die Tiefe hervor. 

So kommt auch aus Gutem Böses und aus der Gnade das Gericht, und alles ist verflochten, 

der gute Trieb und der böse Trieb.“ Ezechiel sah in seiner großen Vision, dass „ein 

Sturmwind aus dem Norden kam und eine große Wolke, umgeben von strahlendem Glanz 

(noga), aus der unaufhörlich Feuer hervorbrach“ (1,4). Zuerst sah er die unheiligen Mäch-

te. Eine große Wolke ist „die Macht der Zerstörung“; „sie heißt groß wegen ihrer Finster-

nis, die so stark ist, daß sie alle Quellen des Lichts verbirgt und unsichtbar macht und die 

                                                           

Geschäfte Gottes betreibt. Ja, fast sieht es nach dem Anfangsgespräch aus, als wären 

diese Geschäfte die gleichen. Und der unheimliche Eindruck einer nahen Verwandt-

schaft wird noch dadurch verstärkt, daß Satan wie Gott selbst seine Gestalt zu wan-

deln scheint.“ (Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes, 

34f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 251 

ganze Welt überschattet. Das Feuer, das hervorbricht, ist das Feuer des strengen Gerichts, 

das niemals von ihr weicht. Vom strahlenden Glanz umgeben… das bedeutet: Obwohl es 

der Bereich der Entweihung ist, wird er doch von einem gewissen Glanz umgeben…, er 

besitzt einen Aspekt von Heiligkeit und sollte daher nicht mit Verachtung behandelt wer-

den, sondern einen Platz an der Seite der Heiligkeit erhalten.“ Selbst in Satan ist noch eine 

Spur von Heiligkeit. Wenn er sein finsteres Werk als Verführer der Menschen tut, ist seine 

Bestimmung „um des Himmels willen“, denn zu diesem Zweck wurde er erschaffen. Rab-

bi Hirsch von Zydatschow, der große Heilige, bemerkte einmal zu seinem Schüler und 

Neffen: „Selbst nachdem ich das Alter von 40 Jahren – das Alter des Verstehens – erreicht 

hatte, war ich nicht sicher, ob mein Leben nicht in jenem Sumpf und der Vermischung von 

Gut und Böse (noga) versunken war… Mein Sohn, jeden Augenblick meines Lebens 

fürchte ich, in dieser Vermischung gefangen zu sein.“ In der ganzen Geschichte sind Gut 

und Böse miteinander vermengt. Die vorzügliche Aufgabe des Menschen, sein Anteil an 

der Erlösung der Schöpfung, besteht in dem Bemühen, Gut von Böse und Böse von Gut zu 

trennen. Da das Böse nur ein parasitäres Dasein auf dem Grund des Guten hat, wird es 

aufhören zu bestehen, wenn diese Trennung vollendet ist. Die Erlösung ist also abhängig 

von der Trennung von Gut und Böse.134 

 
Bei diesem Geflecht kommt der jüdischen Mystik ein besonders hoher Stellen-
wert zu, wobei der prozessive Charakter der Schöpfung die große Klammer bil-
det. Heschel greift einerseits die Verwirbelungen des Schöpfungsgeschehens auf, 
wie sie im Sohar beschrieben werden, andererseits bezieht er sich auf die luriani-
sche Kabbala, die von der Erlösungsbedürftigkeit der Schechina135 Gottes aus-

                                                           

134  Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 112f. 

135  Heschel vertieft die Beschäftigung mit dem Konzept der Schechina in seiner auf 

hebräisch verfassten Schrift Torah min Hashamayim, in der er sich profund mit dem 

rabbinischen Judentum auseinandersetzt. Brennpunkt bildet dabei die Spannung der 

zwei großen Traditionslinien zwischen den Schulen von Rabbi Ishmael und Rabbi 

Akiva. Rabbi Ishmael vertritt ein Judentum, welches von einem absolut transzenden-

ten Gott ausgeht, der sehr wohl in einem Verhältnis zu Israel steht, aber nicht in ei-

ner Beziehung, in der er sich mit den Leiden Israels identifizieren würde. Dem ent-

gegengesetzt setzt Rabbi Akiva das prophetische Verständnis vom Pathos Gottes 

fort, welches von der Immanenz ausgeht: Gott identifziert sich mit Israel und leidet 

selbst am Exil. Rabbi Akivas Schule prägte die midraschische Literatur ihrer Zeit 

und wurde zu einer Inspirationsquelle für die frühen Kabbalisten. Folgen wir dabei 

einer Ausführung Heschels, bei der er sich auf Rabbi Meir – einem Schüler Rabbi 

Akivas – bezieht, der sich seinerseits auf Midraschim aus Rabbah bezieht. Das 

Umgraben der Worte folgt der vokalisierenden Stimme, durch welche die Aktivität 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

geht. Ähnlich wie der gute und böse Trieb miteinander verflochten sind, ist Gott 
mit der materiellen Welt verflochten, die kabbalistisch als sitra achra (andere 

Seite) aufgefasst wird. Dadurch ergibt sich eine frappante Analogie und Bezo-
genheit zwischen der Galut Israels, dem Exil Gottes und der Situation Hiobs: Al-
le sind in ein kosmisches Drama verwickelt bzw. jenem Bösen ausgesetzt, das 
eine Mischform darstellt. Dieser Aussatz ist für Heschel jedoch nicht bloß meta-
physische Spekulation, sondern er bezieht dies auf eine Vorwärtsbewegung mes-
sianischer Erlösung, worin sich eine wahlverwandte Nähe zu Kierkegaards exis-
tenzieller Bewegung des Vorwärtserinnerns bekundet. Die sich ereignende 
Transzendenz nimmt bei Heschel jedoch eine spezifisch immanente Form an, die 
von der Präsenz Gottes – der Schechina – geprägt ist, welche sich dem Men-
schen zuwendet und innerhalb dieser immanenten Spannungsanlage auf den 
Menschen bezogen ist, ihn gar bedarf, was sich im Element des Pathos verleben-
digt und seinen Ausdruck findet. Die expressive Möglichkeit der Schechina darf 
dabei nicht mit einer Attribuierung Gottes verwechselt werden. Das Wesen Got-
tes ist absolut transzendent bzw. übersteigt die Schöpfung. Insofern resultiert die 
grundlegende Disposition zum Pathos in einer Bruchstelle, deren punctum mit 

                                                           

und Passivität Gottes durcheinander geraten: „Rabbi Akiva’s disciple Rabbi Meir 

followed his teacher in teaching this bold concept: „Thus the Lord delivered 

[vayyosha‘] Israel that day‘ (Exodus 14:30) – „[the hebrew consonants can be read 

as if it were] written thus the Lord was delivered [vayyivvasha‘] – when Israel is re-

deemed, God is, as is were, also redeemed.‘ In another context, Rabbi Meir ex-

pressed the same thought: „Redemption is mine and yours, and I, as it were, was re-

deemed with you, as it is said: ,whom you have redeemed for yourself from Egypt, a 

people and its God.‘ In the wake of this reversal there was effected a veritable revo-

lution in religious thought, one that exerted a profound influence through the course 

of the generations. From time immemorial the people had perceived the salvation of 

Israel as a human need, a national need, through which, to be sure, God’s name 

would be magnified in the world. But now Rabbi Akiva taught that Israel’s salvation 

is a divine need, and God’s needs take precedence over human needs. There is yet 

more: according to the classical theology, salvation was conditional on Israel’s mer-

it, but folded into Rabbi Akiva’s doctrine is the idea that salvation is the concern and 

need of the Holy and Blessed One, in all the divine Glory, and thus have to come 

even in the absence of merit.“ (Heschel, Heavenly Torah: as refracted through the 

generations, 107) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 253 

einer unsichtbaren Körperlichkeit
136

 einhergeht, die Pathos mit Stimme und 

Stimmung amalgamiert. 

Im Kontext der Schöpfung desavouiert Heschel mithin eine traditionelle 

Theologie, bei der Gott in seiner Allmächtigkeit als perfekt und unberührbar gilt. 

Seine Berührbarkeit bzw. die anthropologische Relevanz zwischen berühren und 

berührt werden rückt beim Verstehensprozess zu Hiob in den Vordergrund, wäh-

rend die Theodizee-Frage verblasst: Die Rechtfertigung Gottes angesichts des 

Bösen in der Welt verliert im dargelegten Kontext ihre Bedeutung, gar ihren 

Grund. Heschels Anliegen – auch in Hinblick auf Hiob – liegt im Wechsel der 

Perspektive: Die Suche Gottes nach dem Menschen versucht bzw. erprobt seine 

Integrität, die als Anthropodizee auf dem Spiel steht: als Rechtfertigung des 

Menschen vor Gott. 

Nicht grundlos, aber existenziell abgründig gestaltet sich Hiobs Schicksal, 

das wir nun im Kontext des Bösen als Mischform erneut aufgreifen, um den 

griechischen Begriff des Pathos von der hebräischen Seite aus zu vertiefen: Alles 

zu berühren, was Hiob gehört, wird mit dem Ausdruck גע (ga) wiedergegeben 

und führt ins Zentrum jenes religionsphilosophisch gesättigten Pathos Heschels, 

welches durch seine angedeuteten Mischformen nun zunehmend an begrifflicher 

Konturierung gewinnt, bei dem ein tiefentheologisches Konzept göttlichen Pa-

thos freigelegt wird: Dieses beruht gerade auf der schillernd-ambiguen Bedeu-

tungsvielfalt vom Verb לנגוע (lingoa; berühren) und dem Nomen נוגע (Noga; 

Leiden, Heimsuchung, Glanz). Die vermeintliche Einseitigkeit des (Er)Leidens-

zusammenhanges erweitert sich im Kontext der Schöpfung als schaffendes Kön-

nen, das gleichzeitig ein Nicht-Können enthält. Diese schwebende Potenz
137

 

                                                           

136  Die Spannung dieses Widerspruchs kann insofern als fundamentalste Schicht des 

göttlichen Pathos betrachtet werden, als sich darin und dadurch das der Schöpfung 

immanente Leben als schöpferisches und geschöpfliches Leben im grundlegensten 

Sinne bewegt wird und die Sphären des Kosmischen und Anthropologischen ver-

fliessen. Heschel extrapoliert diesen Zusammenhang als Polarität, welche ihrerseits 

Signum eines sich wiederholenden elliptischen Denkens ist: „Polarity is an essential 

trait of all things. Tension, contrast, and contradiction characterize all of reality. In 

the language of the Zohar, this world is called alma deperuda, ‚the world of sepera-

tion.‘ Discepancy, contention, ambiguity, ambivalence afflict all of life, including 

the study of the Torah; even the sages of the Talmud disagree on many details of the 

law.“ (Heschel, God in Search of Man, 341f.) 

137  Pathos liegt hiermit jenseits der Notwendigkeit zwischen Ursache und Wirkung bzw. 

transzendiert die Logik auf eine geschöpfliche Lebendigkeit hin, der eine grundle-

gende Passivität innewohnt. Diese entzieht sich einerseits logischer Eindeutigkeit, 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

webt selbst im Schöpfungsgeschehen und färbt sich stimmend auf Noga ab: der 

strahlende Glanz in Ezechiels Vision meint gleichzeitig ein Berühren und be-

rührt werden in jenem elementaren Sinne Heschels, dass sich die Elemente von 

Gut und Böse vermischen und die Vermischung selbst letztendlich unter diese 

Ausdrucksweise fällt.
138

 Die Möglichkeit der Schöpfung verbindet sich dabei mit 

                                                           

andererseits lässt sie keine verabsolutierende bzw. aktivistische Subjektkonstruktio-

nen zu, sei es auf Seite des Menschen oder jener Gottes. Die Depotenzialisierung des 

Absoluten führt in Anlehnung an Joseph Vogl an eine Schwelle, an einen Zwischen-

raum, der die Qualität des Zauderns auszeichnet. Diese Qualität lässt sich gleichzei-

tig auf jene Transformation übertragen, die Hiob passiert und letztlich ein Passagen-

Denken auszeichnet: „Aristotelisch formuliert, markiert das Zaudern dieses Augen-

blicks ein Vermögen oder eine Potenz, wenn Potenz – wie Giorgio Agamben am 

Beispiel von Aristotelesʼ Schriften Über die Seele und Metaphysik demonstrierte – 

ein Vermögen zum Unvermögen bedeutet, ein Vermögen, etwas nicht zu sein oder 

nicht zu tun. So impliziert etwa das Vermögen zur Sprache das Vermögen, nicht zu 

sprechen; so ist das Vermögen des Denkens ein Vermögen, nicht zu denken; das 

Vermögen des Gesichtsinns ein Vermögen zur Dunkelheit. Das Vermögen, dynamis, 

ist dabei nicht als bloßer Gegensatz zur Aktualität, zur energeia, zu verstehen. Es 

entzieht sich vielmehr der logischen Form von Bejahung und Verneinung und ruft – 

als Potentialität – einen Schwebezustand herbei, der in jeder Aktualität, in jeder Ak-

tualisierung weiterhin gegenwärtig bleibt.“ (Vogl, Über das Zaudern, 28f.) Weiter 

auf Agamben eingehend ist es die Impotenz, die zum schöpferischen Wesen des 

Menschen gehört und den Nährboden für die Wiederholung als innere Freiheit legt. 

Von dieser Dimension abgeschnitten zu sein, gefährdet den Menschen in seinem 

Personsein und führt zur Selbstentfremdung, indem er jene Widerständigkeit ver-

liert, die gerade Hiob auszeichnet: „Nichts macht so arm und so unfrei wie die Ent-

fremdung von der Impotenz. Derjenige, der von dem getrennt wird, was er kann, 

kann dennoch Widerstand leisten, hat noch die Möglichkeit zu unterlassen. Derjeni-

ge, der von seiner Impotenz getrennt wird, verliert hingegen vor allem die Fähigkeit 

zum Widerstand. Wie nur das verletzte Bewusstsein dessen, was wir nicht sein kön-

nen, die Wahrheit dessen, was wir sind, verbürgt, so ist es nur die strahlende Er-

scheinung dessen, was wir nicht tun oder unterlassen können, was unserem Handeln 

Konsistenz gibt.“ (Agamben, Nacktheiten, 80) 

138  Auf der Folie früher Kabbala exponiert Joseph Dan im Sefer Jezira, wie die Gesetze 

der Schöpfung und die Gesetze der Sprache ein Spiegelverhältnis eingehen und das 

Universum begründen. Die Vermischung von Gut und Böse dringt mithin in die 

sprachliche Struktur und deutet an, inwiefern der Ausdruck nogah mit der von He-

schel dargelegten Ambivalenz behaftet ist: „Er erklärte die Existenz des Guten und 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 255 

der Unmöglichkeit die Vermischung zu ver-hindern. Ein Zu- und Zusammenfall, 

welcher dem etymologischen Gespinst rund um die Berührung eine weitere ge-

dankliche Akzentuierung verleiht, finden wir inhaltlich und eben begrifflich in 

der Kontingenz vor, die Hiob heimsucht. Das Präfix con (mit) vermischt sich da-

bei mit dem Verb tangere (berühren), so dass die Erfahrung der Kontingenz als 

jene der Fundamentalberührung verstanden werden kann, von außen kommt und 

auf die Transzendenz als Geschehen hinweist. Die Kontingenz sprengt die zu 

einfache Intentionalität Hiobs, welche im Sinne der dargebrachten Opfer als Ak-

tivismus entlarvt wird, der sich durch die aktive Steuerung intentionaler Subjek-

tivität auszeichnet. Die Art und Weise wie Hiob berührt wird, impliziert ein Wi-

derfahrnis, welches im Sinne des Erleidens einer fundamentalen Passivität Raum 

gibt, um im Bruch eine neue Wirklichkeit zu aktivieren: jene der Betroffenheit. 

Dass Hiob berührt wird und die Art und Weise wie Hiob berührt wird, verweist 

auf das grundlegendste Moment des Pathos Gottes, dass Gott vom Leiden des 

Menschen betroffen ist, dass ihn dieses Leiden etwas angeht und berührt. Die 

Schnittstelle zwischen menschlichem und göttlichem Pathos liegt in der Sensiti-

vität begründet, sich dem Anderen hin zu öffnen, wodurch sich dem Pathos 

gleichzeitig Ethos im Sinne transitiver Sorge einschreibt: 

 

                                                           

Bösen im Universum als einen grammatischen Prozess: Wird der Buchstabe ajin der 

,Wurzel‘ ng als Präfix vorangestellt, so entsteht oneg (,Wonne‘); verwendet man ihn 

dagegen als Suffix, so bedeutet das daraus entstehende Wort ,Heimsuchung‘ oder 

,Leiden‘.“ (Dan, Die Kabbala, 35) Auf analoge Strukturen der Vermischung zwi-

sche Gut und Böse, welche die rabbinische Auslegung bis zu Maimonides prägten, 

macht auch Shalom Rosenberg aufmerksam: „Thus, when monotheism is confronted 

by the Persian religion, the prophet Isaiah says of god that He ist he one who ‚forms 

the light and creates darkness, makes peace and creates evil‘ (Isaiah 45:7). Our Sag-

es, when they formulated our Morning Prayers, changed ‚creates evil‘ into ‚creates 

all‘, to prevent us from reciting a blessing over the creation of evil. But there is no 

doubt that even when we say in our prayers that He ,creates all,‘ we imply that this 

,all‘ also includes, of course, evil. […] In Rabbi Meir’s Bible, the last words, ‚and it 

was very good‘ (ve – hineh tov me’od) appeared in the version ‚and death was good‘ 

(ve-hineh tov mavet). According to Maimonides, this marginal gloss of Rabbi Meir 

was meant to teach us, by a slight change of Hebrew consonants, that even death is 

the result of the overall good of creation. For it is a fact that we find ourselves here 

in a world of matter, which is, in its very nature, dynamic – that is, it is based on plu-

rality and on change.“ (Rosenberg, Good and Evil in Jewish Thought, 13f., 32) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

The only concern that may be ascribed to Him is a transitive concern, one which is im-

plied in the very concept of creation. For if creation is conceived as a voluntary activity of 

the Supreme Being, it implies a concern with that which is coming in to being. Since 

God’s existence is continuous, His concern or care for His creatures must be abiding. 

While man’s concern for others is often tainted with concern for his own self and charac-

terized as a lack of self-sufficiency and a requirement for the perpetuation of his own ex-

istence, God’s care for His creatures is a pure concern.139 

 
Die sorgende Betroffenheit wird gleichzeitig Signum des göttlichen Pathos so-
wie der Schöpfung. Im englischen Schlüsselwort concern spiegelt sich neben 
dem ethischen Bezugsmoment gleichzeitig die elementare Dimension der Bewe-
gung und Beunruhigung wider. Interessanterweise lassen sich das ethische und 
dynamische Element mit dem lateinischen Verb concernere verbinden, welches 
die die Bedeutungsaspekte des Prüfens und Vermischens beinhaltet, was als 
etymologisches Kreisen wieder zu Hiob zurückführt: Das Eingangsetting wie-
derholt sich annähernd identisch, wobei sich die Dimensionen des Vermischens 
und Prüfens um eine Volte verschärfen: 
 
Eines Tages geschahs, 

die Gottessöhne kamen, vor IHN zu treten, 

auch der Hinderer kam mitten unter ihnen, vor IHN zu treten. 

Er sprach zum Hinderer: 

„Von wannen kommst du?“ 

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach: 

„Vom Schweifen über die Erde, 

vom Mich-ergehen auf ihr.“ 

 

Er sprach zum Hinderer: 

„Hast du dein Herz auf meinen Knecht Ijob gerichtet: 

daß keiner auf Erden ihm gleich ist, 

ein Mann schlicht und gerade, Gott fürchtend und vom Bösen weichend? 

Und noch hält er an seiner Schlichtheit. 

Du aber hast mich gegen ihn gereizt, 

ihn umsonst zu verschlingen.“ 

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach: 

„Haut um Haut, 

alles, was eines Mannes ist, gibt er um sein Leben. 

                                                           

139  Heschel, Man is not alone, 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 257 

Hingegen schicke doch deine Hand aus 

und rühre an sein Gebein und an sein Fleisch, – 

ob er nicht in dein Antlitz dir absegnet!“ 

(Hiob 2: 1-5)140 

 
Nach den Hiobsbotschaften hält der davon betroffene Protagonist weiter an sei-
ner vermeintlich glaubenden Integrität fest und akzeptiert gottergeben sein ihm 
zugesandtes Los, ohne sich jedoch auf die dargelegte schwebende Ambivalenz 
jener Mischverhältnisse einzulassen, die der Schöpfung inne wohnen und im 
Gange sind. Er hält an den getrennten Kategorien zwischen Gut und Böse fest, 
obwohl die feindliche Mischung in seinem eigenen Namen im Gange – ihm und 
ihn passiert. Die leidvolle Berührung betrifft nun nicht mehr nur Hiobs Besitz, 
sondern sein Fleisch. Pathos bezieht sich auf Hiob als inkarniertes Wesen, der 
seine Geschwüre mit Scherben kratzt. Gleichzeitig scheint141 ein Pathos Gottes 

                                                           

140  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 279. 

141  Im Wochenabschnitt Tasria (Lev 12,1-13,59) stehen die Kriterien für das Feststellen 

des Aussatzes im Zentrum, wodurch die betroffene Person unrein wird und sich für 

eine bestimmte Zeit absondern muss. Die Bezeichnung des Geschwürs lässt Rück-

schlüsse auf Hiob zu: Der Aussatz wird צרעת (zara’at) genannt; dem geht meistens 

der Ausdruck נגע (nega) voraus, was Hirsch mit Schaden wiedergibt, woraus sich 

das Kompositum Aussatzschaden herleiten lässt. Nega weist dieselbe Etymologie 

wie נגע (Noga) auf und kann im entsprechenden Kontext als Widerfahrnis übersetzt 

werden: Der Schaden verkörpert eine Bewegung, welche in die Haut übergeht. Bei 

diesem Übergang ist beachtenswert, dass Haut עור (or) sich mit Licht רוא  (or) klang-

lich assoziieren lässt, was einerseits dem genannten Aufscheinen göttlichen Pathos 

eine zusätzliche Note verleiht, andererseits an jenes Durchschimmern Steiners erin-

nert, das die Person im Hindurchklingen und Hindurchsagen konstituiert. Und ab-

schliessend: Das Motiv des Übergangs lässt sich an dieser Stelle insofern als Passa-

ge verdichten, zuspitzen und: verengen, als zara’at einerseits mit  ,zarah; Leiden)  הצר

Not) in Verbindung steht, andererseits den Wortteil zar enthält, was eng bedeutet. – 

Nega zara’at kann mit diesen Fäden über die Hautkrankheit hinaus als pleonastisch 

gewendetes leidendes Widerfahrnis gedeutet werden, wobei das Leiden in seiner 

Enge passiert und eine Passage bildet. In Hiob 7:11 fällt entsprechend der Ausdruck 

 womit die leidende Enge des Geistes zur Sprache kommt, was ,(bezar ruhi) בצר רוחי

in der existenziellen Befindlichkeit der Enge als Angst (vgl. franz. angoisse) zu ei-

ner Vermischung zwischen Körperlichkeit und Bewusstsein führt, wobei das Passie-

ren der Enge im dialektischen Sinne die Weite impliziert, was die Passage zu einem 

spannungsvollen Paradox macht. Im historisch-spirituellen Kontext lässt sich dies 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

auf, welches insofern mit der schwebenden Potenzialität zusammenhängt, als 
Gott selber nicht den absolut übergeordneten Standpunkt inne hat, sondern in-
volviert ist: Das wirbelnde Drehmoment betrifft den Umstand, dass Satan Gott 
gegen Hiob gereizt142 hat, und zwar םחנ  (hinam; umsonst) – für nichts: grund-
los!? Diese pathisch strukturierte Szenerie scheint im Sinne des Pathischen auf 
Hiob einzuwirken, ihn förmlich über die Gründe und Begründbarkeit hinaus an-

                                                           

zweifach mit dem Auszug aus Ägypten verbinden: Zum einen enthält das Land der 

Versklavung die Enge im Namen Mizraim, um in der Überschreitung auf das Offen-

barungsereignis am Berge Sinai zuzugehen. Zum Anderen bezieht sich der Ausdruck 

Passach auf das Passah-Opfer, welches seinerseits an jenes Vorübergehen an den 

Häusern der Israeliten erinnert, deren Türpfosten mit dem Blut des Opferlammes 

gekennzeichnet waren. Die Passage der zehnten Plage geht in die Erlösung Israels 

über. Die Dialektik zwischen bedrückender Enge und raumgebender Weite steht 

gleichzeitig im Zusammenhang mit der Schöpfung selbst, wobei die Erschaffung des 

Wassers in dem mittelalterlichen Midrasch Konen eine virtuose Deutung erfährt, bei 

der das Wasser innigst auf die Träne bezogen wird. Heschel gibt diese folgender-

massen wieder: „Regarding the waters: On the second day of creation, the Holy and 

Blessed One said: „Let there be an expanse (raki’a) in the midst of the water, that it 

may separate water from water. God made the expanse from the water which was 

above the expanse“ (Genesis 1:6-7). „God said to the waters: divide yourselves into 

two halfes; one half shall go up, and the other half shall go down; but the waters pre-

sumptuously all went upward, and all of you went upward?! Said the waters: We 

shall not descend! Thus did they brazenly confront their Creator…. What did the 

Holy and Blessed One do? God extended his little finger, and they tore into two 

parts, and God took half of them down against their will. Thus it is written: ,God 

said, let there be an expanse (raki’a)‘ (Genesis 1:6) – do not read ,expanse‘ (raki’a), 

but ,tear‘ (Keri’a).“ (Heschel, Heavenly Torah, 124) Diesselbe Dialektik bündelt 

sich an Rosch Haschana zu einem Satz; dies beim Taschlich-Gebet, dem symboli-

schen Wegwerfen der Sünden in ein Gewässer: אתִ רָ ר קָ צַ מֵ ן הַ מִ  יה ָ בחָ רְ מֶ י בַ נִ נָ עָ , הי י  Aus 

der Bedrängnis habe ich gerufen, Er antwortete und gab mir unbegrenzte Weite 

(Machsor Schma Kolenu Rosch Haschana, 682f.). 

142  Dieser Reiz trifft im eigentlichsten Sinne Heschels ins Herz göttlichen Pathos, in der 

Leid erzeugenden Wut Gottes: „There are two aspects of the divine anger: how it af-

fects God and how it may affect man. Its historical significance is the desaster that 

may ensue; its intrinsic significance is pain in the heart of God. To man, the anger of 

God incites the fear of pain; to God, the anger is pain.“ (Heschel, The Prophets, 

312f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 259 

zustecken, indem das Absurde auf ihn wirkt und an den Abgrund143 bringt: Er 
verflucht den Tag seiner Geburt, nachdem seine Freunde zu ihm kommen und 
mit ihm sieben Tage trauern.  

Es sei an dieser Stelle nochmals an Constantin Constantius erinnert, welcher 
den Daseinsekel extrapolierte, um den existenzialisierten Hiob in ein absolutes 
Gegensatzverhältnis gegenüber Gott zu stellen, was aber gleichzeitig – trotz 
existenzieller Ausrichtung – eine trennscharfe Kategorisierung zwischen Imma-
nenz144 und Transzendenz schaffte: 

 
Mein Leben ist zum Äußersten gebracht, ich ekle mich am Dasein, es ist geschmacklos, 

ohne Salz und Sinn. Wenn ich auch hungriger wäre als Pierrot, möchte ich doch nicht die 

Erklärung essen, die die Menschen bieten. Man steckt den Finger in die Erde, um zu rie-

chen, in welchem Land man ist, ich stecke den Finger ins Dasein – es riecht nach – Nichts. 

Wo bin ich? Was will das sagen: die Welt? Was bedeutet dieses Wort? Wer hat mich in 

dieses Ganze hineingenarrt und läßt mich nun da stehen? Wer bin ich? Wie kam ich in die 

Welt hinein, warum wurde ich nicht befragt, warum nicht bekannt gemacht mit Sitten und 

Herkommen, sondern einfach in Reih und Glied gesteckt, als sei ich von einem Seelenver-

käufer gekauft? Wieso wurde ich Teilhaber in der großen Unternehmung, die man Wirk-

lichkeit nennt? Warum soll ich Teilhaber sein? Ist das keine freiwillige Sache? Und falls 

                                                           

143  Vgl. dazu auch den hermeneutischen Zugang von Hermann Spieckermann, der den 

Hiob-Text im Rahmen der begrifflichen Trias Wunden – Wunder – Weisheit zu deu-

ten versucht: „Deshalb wird im Folgenden nicht von der Krise der Weisheit oder 

vom Tun-Ergehen-Zusammenhang die Rede sein, auch nicht vom Leiden des Un-

schuldigen oder von der Theodizeefrage. Solche Charakterisierungen werden nicht 

generell abgelehnt, wohl aber mit Skepsis gegenüber ihrer hermeneutischen Er-

schließungskraft und ihrer theologischen Angemessenheit im Blick auf das Hiob-

problem bedacht. Vielmehr werde ich von gelebter Gottesbeziehung sprechen, die 

Gott an den Abgrund stellt – in beiderlei Sinn: Wie deutet der exemplarische 

Mensch Hiob in der Binnenperspektive des Buches die erlittene Bodenlosigkeit des 

Abgrunds, wie die Freunde, wie Gott selbst?“ (Spickermann, Wunden – Wunder – 

Weisheit: Aspekte des Hiobproblems, 12) 

144  Agamben entwickelt in Anlehnung an Deleuzes Text Die Immanenz: ein Leben… 

eine gegenläufige Lesart des Überganges, welche die Dichotomie zwischen Trans-

zendenz und Immanenz sprengt bzw. vermischt: „Die Immanenzebene funktioniert 

also als ein Prinzip virtueller Unbestimmtheit, aufgrund dessen sich Vegetabiles und 

Animalisches, Innen und Aussen, ja selbst Organisches und Anorganisches gegen-

seitig aufheben und ineinanderübergehen.“ (Agamben, Die absolute Immanenz, 111) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ich genötigt werden soll, es zu sein, wo ist da der Dirigent, ich habe eine Bemerkung zu 

machen. Gibt es keinen Dirigenten?145 

 
Diese existenzielle Grundbefindlichkeit ist jedoch Teil des göttlichen Pathos, 
welches zum transformativen Prozess Hiobs gehört, die logische Ebene zu ver-
lassen: um den Zwischenraum herzustellen, der ein elementares Zwischen er-
möglicht, ein Da-Zwischen, welches es mit Heschel als zentrale Kategorie pro-
phetischer Theologie bzw. prophetischen Bewusstseins aufzuzeigen gilt. Auch 
wenn Hiob nicht zu den prophetischen Schriften zählt, lässt sich über Heschels 
Verständnis göttlichen Pathos eine hermeneutische Spur zur Figur Hiobs graben; 
um den transformativen Prozess prophetischen Bewusstseins am Leiden Hiobs 
zugänglich zu machen, das mit dem Involviert sein Gottes zusammenhängt und –
fällt. Diese Bewegung als wesentliche Berührung – Kontingenz – bildet den 
Grundton prophetischen Bewusstseins: 

 
As we have seen, the divine pathos is the ground-tone of all these attitudes. A central cat-

egory of the prophetic understanding for God, it is echoed in almost every prophetic 

statement. To the prophet, we have noted, God does not reveal himself in an abstract abso-

luteness, but in a personal and intimate relation to the world. He does not simply com-

mand and expect obedience; He is also moved and affected what happens in the world, 

and reacts accordingly. Events and human actions arouse in Him joy or sorrow, pleasure 

or wrath. He is not conceived as judging the world in detachment. He reacts in an intimate 

and subjective manner, and thus determines the value of events. Quite obviously in the 

biblical view, man’s deeds may move Him, affect Him, grieve Him or, on the other hand, 

gladden Him and please Him. This notion that God can be intimately affected, that He 

possesses not merely intelligence and will, but also pathos, basically defines the prophetic 

conciousness oft God. […] The divine Pathos is like a bridge over the abyss that separates 

man from God. It implies that the relationship between God and man is not dialectic, char-

acterized by opposition and tension. Man in his essence is not the antithesis of the divine, 

although in his actual existence he may be rebellious and defiant.146 

 
Der leidende Hiob scheint an der Oberfläche des Narrativs und an jener seines 
Bewusstseins sich gegen Gott zu wenden, was einerseits zur identifikatorischen 
Projektionsfläche des jungen Menschen wurde, andererseits zu einem existenzi-
ellen Verständnis des Subjekts führte, welches als Einzelner aktiv vor Gott steht. 
Auch wenn diese existenzielle Referenz durchaus eine ihr innewohnende dialek-

                                                           

145  Kierkegaard, Die Wiederholung, 62f.  

146  Heschel, The Prophets, 223f., 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 261 

tische Spannung aufweist, so versuche ich in Anlehnung an Heschel einen theo-
logischen Schritt tiefer zu gehen, um die tiefentheologische Schicht jenes Pathos 
zu berühren, das den Sprung – ohne Hegels Hilfe – überbrückt. Kierkegaard 
bleibt bei Gott stehen, der in den Eigenschaften der Intelligenz und des Willens 
für Hiob undurchschaubar und unberechenbar ist, was zwar zu einem begrifflich 
nicht vermittelbaren Denkwiderstand führt und die Figur des leidenschaftlichen 
Denkers begründen mag, aber nicht auf die Dimension des göttlichen Pathos 
eingeht. Jene Dimension, die gegen Hiobs Wissen in ihn übergeht und den Text- 
bzw. den damit verbundenen Zeitfluss untergründig aufmischt. In dem Sinne ist 
Hiob sein eigener Feind, passiert er seinen eigenen Namen, bis diese Tiefe zu 
seinem Bewusstsein wird, welches als prophetisches gilt.  

Eliphazʼ erste Antwort gegenüber Hiob impliziert eine Kommunikation des 
common sense, welche neben den theologischen Allgemeinplätzen einen Aus-
tausch verfolgt, der an sich austauschbar ist, weil er zum Einen das Ungewöhnli-
che der existenziell subjektiven Situation ausblendet und zum Anderen keine 
Regungen auf der Ebene des Pathos zeigt und entsprechend weit davon entfernt 
ist, eine eigene Stimme zu erzeugen bzw. sich auf eine Stimme einzulassen147. 

                                                           

147  Ich werde innerhalb dieser Arbeit nicht näher auf die Gegenreden der Freunde ein-

gehen, in denen neben Eliphas Bildad und Tzophar sich einschalten. Obwohl es na-

türlich zwischen diesen Reden zu unterscheidende Nuancen gibt, lassen sich diese 

als objektivierende theologische Positionen subsumieren, welche die entsprechende 

Logik des Tun-Ergehens-Zusamenhang über die individuelle Befindlichkeit Hiobs 

als Person stellen. Dadurch wird der Status der Freundschaft in Frage gestellt, wel-

che ihrerseits durch die Begriffe Stimmung und Pathos strukturiert ist. Im Sinne von 

Karl Löwith sind die vermeintlichen Freunde auf die Inhalte von Hiobs Worten fi-

xiert ohne über jenes unscharfe Sensorium zu verfügen, welches für eine Freund-

schaft konstitutiv ist – auf die Stimme zu hören und den Boden des logischen Grun-

des aufzuwühlen: „Eine Stimmung ist aber keine ‚noch nicht‘ zum Selbstbewußtsein 

gekommene Seinsverfassung des Menschen, sondern hat ihre ganz bestimmte eigen-

artige Deutlichkeit, und der eine ,versteht. die Stimmung des anderen unmittelbar, 

auf dem gleichsam unterirdischen Wege eines unverständlichen, aber doch deutlich 

fühlbaren ,Beeinflußtwerdens‘. Die genuine Interpretation dieser unlogischen 

Grundlage des Daseins kann daher nicht denselben Weg beschreiten wie die des 

,geistigen‘ Lebens. […] Im Sprechen kommt die Stimmung in der natürlichen 

Sprech-Stimme zum unwillkürlichen Ausdruck. Ein jeder hat seine je eigenartige 

Sprechstimme, an der man ihn erkennt, auch wenn man ihn gar nicht sieht und ver-

steht, was er spricht. Diese seine Stimme wechselt mit dem Wechsel der Stimmun-

gen und ist in ihrer Bedeutung so unmißverständlich wie die Sprache alles dessen, 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Diese stimmlosen Worte reizen Hiob, der seinerseits persönlicher wird, indem 
sich sein Gottesverhältnis zu verändern beginnt. Er spricht nicht mehr von oder 
über Gott, sondern gleichzeig zu Gott, was sich im changierenden hebräischen 
Gebrauch Eloha und Shadai (Hiob 3,3/6,4) widerspiegelt. Diese changierende 
Bewegung geht mit einem auf- bzw. einbrechenden Pathos Gottes einher, indem 
der aussätzige Hiob durch das Motiv der Vermischung berührt wird. Der Vers 
Schon will mein Fleisch sich mit Maden bekleiden, meine Haut mit Staubklum-

pen, ein Nu noch, und es zerfliesst! (Hiob 7:5)148 bringt folgende Eigenheit mit 
sich: Rabbi Moshe Eisemann übersetzt  als my (Ori raga veʼimaes)  וימאס עורי רגע

skin is wrinkled and repulsive und vertieft die Stelle in Anlehnung an die mittel-
alterlichen Kommentatoren Raschi und Ramban: 

 
„Rashi, who renders wrinkled here, must be understood in terms of Rashi to Jeremiah 

31:34. There, to רגע הים, he writes: He breaks up the sea, moves it around and causes its 

waters to seethe so that it appears wrinkled. […] We have rendered וימאס from מאס, to re-

ject or despise. Ramban believes that the word may derive from נמס, to flow, or from מסס, 

to melt.“149 

 
In der Verknüpfung mit dem Aussatz als jenes Widerfahrnis, welches der Haut 
geschieht – צרעת נגע – scheint sich das Pathische am Pathos insofern verstärkt zu 
haben, als Hiob in seiner Gesamtexistenz150 wie ein aufbrechendes Meer ange-

                                                           

was ,von selbst‘ und ohne Worte spricht. Von diesem unausgesprochenen, aber 

durchaus deutlichen Ausdruck der menschlichen Rede macht jedes persönliche Ver-

ständnis einen ständigen Gebrauch, indem man darauf hört, wie einer spricht, noch 

bevor man darauf eingeht, was einer sagt.“ (Löwith, Das Individuum in der Rolle 

des Mitmenschen, 172-174) 

148  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 286. 

149  Eisemann, Job, 72. 

150  Vgl. dazu Soloveitchik, der eine Theorie der Emotionen entwickelt, welche für die 

religiöse Erfahrung konstitutiv ist, wenn diese die gesamte Existenz erfassen. Dies 

trifft aus Hiobs Leiden zu, die ihm auf den Leib geschrieben sind. Das Moment des 

Fliessens steht dabei in Kontrast zur aristotelischen Mesotes-Lehre: „Such a theory, 

which is sound from a practical viewpoint insofar as it promotes sanity and equilib-

rium and protects the individual from fits and crisis, tends nevertheless to dampen 

the emotional expressiveness of man and to dull the richness and iridescent beauty 

of our affective life. An emotion is beautiful and great when it is all-consuming and 

all-enveloping, when its depth is unfathomable and its sweep unpredictable. The 

creative emotion from which the religious or even the aesthetic experience flows 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 263 

steckt bzw. affiziert wird, als ob er zerfließe. Buber und Rosenzweig lassen of-
fensichtlich die midraschmäßige Bedeutungsebene potenziert einfließen, indem 
sie sogar die Kombination aus wrinkled and repulsive fließen und schmelzen las-
sen, was einerseits die Bewegung der Falten miteinschließt und andererseits die 
wortwörtliche Ebene des Abscheulichen und Abstoßenden übersteigt. Auch wenn 
Hiob rebelliert, geschieht ihm Transzendenz in der Eigenart der einsetzenden 
Mischverhältnisse, was sich in seiner Frage an Gott spiegelt: Warum hast du 

mich dir zum Anstoß gemacht, daß ich mir selber zur Last bin? (Hiob 7:20)151 

Die pathische Ansteckung dringt bis in die grammatischen Strukturen ein, 
wobei der verwendete Ausdruck des Anstoßes jenes Pathos birgt, welches He-
schel programmatisch als Gottes Suche nach dem Menschen versteht. Aus Hiobs 
Perspektive erscheint diese Passage als Heimsuche und Last152, welche aber be-
reits dialogisch geformt ist und nicht als blindes Schicksal wütet. Gott geht Hiob 
an, indem er ihn etwas angeht, worin nochmals die mehrgestaltige Etymologie 
von concern aufscheint. Eisemann übersetzt מפגע (Mifga) mit target als Zielob-
jekt, um die Intentionalität Gottes zu akzentuieren. In der Absicht des Treffens: 
-assoziieren, was auf die grund (paga; treffen) פגע lässt sich mit dem Verb מפגע
sätzliche Möglichkeit der Verbindung zwischen Mensch und Gott hindeutet.  

Um dem Gang der verschlungenen Verhältnisse des sich Spur suchenden Di-
alogs zwischen Gott und Mensch nachzugehen, soll die Intentionalität Gottes mit 
der entsprechenden Gerichtetheit und Ausrichtung erweitert werden, um Hiobs 

                                                           

must possess a boundless energy and dynamic qualities; it must be overpowering, 

shattering all artificial hedges and fences which convention erects around it, and 

must possess the impetus of the infinite and unmanageable.“ (Soloveitchik, Out of 

the Whirlwind, 195f.) 

151  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 287. 

152  Im Zusammenhang mit der Eigenlast des Selbst sei nochmals an das Pathos bei Hen-

ry erinnert, wobei sich die Last im fundamentalanthropologischen Sinne als feindli-

ches Triebgeflecht verstehen lässt, das nach Entflechtung strebt. Diese Deutung des 

Leidens als Selbstlast steht jedoch Kierkegaard einiges näher als Heschel: „Der 

Trieb ist die unablässige Anstrengung des selbstaffizierten Lebens, das heißt: ständig 

von sich selbst bestürmt, unter seinem eigenen Gewicht erdrückt, um sich diesem zu 

entziehen, sich von sich selbst zu lösen. Angesichts der Unmöglichkeit, in der das 

Leben sich befindet, um dieses Band zu zerreißen, das es unbezwingbar an es selbst 

bindet, versucht es folglich, sich selbst zu verändern, sein Leiden in Freude zu ver-

wandeln – was das Prinzip seines Handelns, einer jeden denkbaren Handlung hierbei 

ausmacht.“ (Henry, „Ich bin die Wahrheit.“ Für eine Philosophie des Christentums, 

153) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Gang besser zu verstehen. Erdrückt von der eigenen Last des Selbst wirkt zwar 
Gottes Ausrichtung in Richtung Hiob, doch ist das entsprechende Pathos bei ihm 
noch nicht aufgebrochen, so dass das Motiv des Treffens immer noch mit dem 
stärkeren Geschmack des absurd Grundlosen vermischt ist. Auf Bildads Ein-
wände entgegnet Hiob: Riefe ich und er entgegnete mir, ich glaubte nicht, daß 

meiner Stimme er lauschte. Der im Sturm nach mir schnappt und mehrt umsonst 

meine Wunden. (Hiob 9:16-17).153 Die Wunde betäubt die Sensitivität, das göttli-
che Pathos als seine Stimme im Rufen154 zu vernehmen. In der Passage des eige-

                                                           

153  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 289f. 

154  Dazu gibt es einen sehr aufschlussreichen Midrasch in Schemot Rabba: „Once the 

Children of Israel saw that they were surrounded on three sides – the implacable sea, 

the advancing enemy and the wild animals of the desert – they raised their eyes to 

their Father in Heaven and cried out to the Holy One, Blessed is He, as the verse 

states, ,the Children of Israel cried to Hashem‘ (Shemos 14:10). Why did Hashem do 

this to them? Because He desired their prayers. Said R’ Yehoshua ben Levi: What is 

this comparable to? To a king who was traveling on the road, and a princess cried 

out to him, ,I implore you, save me from this bandits!‘ The king responded to her cry 

and saved her. After some time, he asked her to marry him. He desired to speak with 

her but she was unwilling. What did the king do? He incited bandits against her so 

that she would cry out to him and he could respond. Once the bandits descended up-

on her, she began to cry out to the king. He said to her, ,This is what I wanted, to 

hear your voice!‘ Similary, when [the Children of] Israel were in Egypt and they 

were enslaved the began to cry out and raise their eyes to the Holy One, Blessed is 

He, as it says, ,And it happened during those many days…and they cried out.‘ Im-

mediately afterwards it says, ,Hashem saw [the pain of] the Children of Israel‘ 

(Shemos 2:23-25). After Hashem delivered them from Egypt with a strong hand and 

an outstretched arm, He asked to hear their voice again but they were unwilling. 

What did He do? He incited Pharao to chase after them, as it says, ,Pharao closed 

in.‘ Immediately afterwards, ‚the Children of Israel cried out to Hashem.‘ At that 

moment the Holy One, Blessed is He, said, ‚This is what I wanted, to hear your 

voices!‘ as the verse says, ‚My dove is in the clefts of the rock, let me hear your 

voice‘ (Shir HaShirim 2:14). It does not say, ‚Let me hear a voice‘; rather, ‚Let me 

hear your voice‘, referring to the voice that was already heard in Egypt.“ (Zit. in: 

Leuchter, Tefilla: Creating Dialogue with Hashem, 18f.) Die Dialektik zwischen 

Rufen und Gottesnähe deutet sich ebenfalls im Psalm 145:18 an: Nahe ist der Ewige 

allen, die Ihn rufen, allen, die Ihn anrufen mit Wahrheit. Durch die klangliche Nähe 

der hebräischen Ausdrücke קרוב (karov; nahe) und קראיו (korav; rufen) verdichtet 

sich der besprochene Zusammenhang gerade im Hören. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 265 

nen Namens kulminiert die Betäubung jener Last, die als eigene Feindlichkeit 
das Durchbrechen des Pathos – satanisch – verhindert: Warum versteckst du dein 

Antlitz und erachtest für deinen Feind mich? (Hiob 13:24)155 In einem tiefenpsy-
chologischen Sinne projiziert Hiob mit seiner Frage die verwirrende Problematik 
der Vermischung zwischen Gut und Böse nach außen. Erst im Durcharbeiten 
wird ihm jene Durchsicht gewährt werden und zur wahren Integrität transformie-
ren. Für Heschel ist dieses Durcharbeiten ein Graben in Richtung Gottes, wobei 
dem Ausdruck Antlitz eine besondere Bedeutung zukommt. Die darin enthalte-
nen Fäden von wenden, vor und innen spuren das dialogische Geschehen, wel-
ches sich im Element der Stimme ereignet und Personalität im Horizont des 
Durchklingenden versteht; als Stimme Gottes, die den Einzelnen bestimmt: 

 
The voice of God is incongruous with the ear of man. Symbolically, it is not said of the 

people at Sinai, the whole people heard the voice, but rather, the whole people saw the 

voice (Exodus 20:18). […]‚The voice went forth – coming to each person with a force ad-

justed to his individual receptivity – to the old according to their strength, and to the 

young according to theirs […] and even to Moses according to his strength, as it is said: 

Moses spoke, and God answered him by a voice (Exodus 19:19), that is, with a voice 

which he could endure. Similarly it says: The voice of the Lord is with power (Psalms 

29:4), namely with the power of each individual. This is why the Decalogue begins I am 

the Lord thy God, in the second person singular, rather than in the second person plural: 

God addressed every inividual according to his particular power of comprehension.‘ This 

does not imply subjectivism. It is precisely the power of the voice of God to speak to man 

according to his capacity. It is the marvel of the voice to split up into seventy voices, into 

seventy languages, so that all the nations should understand.156 

 
Ein großer Teil dieses Zitats bildet selbst ein grabender Kommentar bzw. ein 
Midrasch aus Exodus Rabba, der sich auf Hiob anwenden lässt. Hiob sieht so 
viel von der Stimme Gottes, wie ihm persönlich verstehbar ist. Da er immer noch 
vorwiegend mehrfach veräußert – in seinem körperlichen Gebrechen, im Disput 

                                                           

155  Buber/Rosenzweig: Die Schriftwerke, S. 296. Im Kontext der verwirbelnden Schöp-

fung und den dargelegten Mischverhältnissen ist Rabbi Eisemanns Verweis auf fol-

gende Talmudstelle höchst interessant: „At Bava Basra 16a the Sages have Iyov 

complaining to God about his suffering, in the following words: O Master of the 

world! Is it possible that a hurricane passed in front of You causing You to become 

confused between [my name] ביוא , and [the term] בויא  [Hervorhebung R.B.] 

[enemy].“ (Eisemann, Job, 139). 

156  Heschel, God in Search of Man, 249, 261. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mit den Freunden und: Gott gegenüber, fehlt ihm noch die durcharbeitende Ver-
innerlichung als wahres Innen der (vorwärts gerichteten) Erinnerung, welche das 
prophetische Bewusstsein auszeichnet. Doch Hiob erlebt Gott als Panim nistar, 
als versteckter Gott; genauer: als abgewendeter Gott. Versteht man den weiteren 
Verlauf des Hiob-Narrativs als ein sich ereignender Offenbarungsvorgang, bei 
dem Hiob als Zielobjekt Gottes leidet und agiert, indem die Stimme Gottes näher 
rückt, indem diese jene Stimme Hiobs begehrt und passieren will, die sich in der 
Enge der Passage zu einer eigenen Stimme als Last formierte. In diesem Prozess 
der Offenbarung ergänzt Heschel die Kategorie des Pathos mit jener des soge-
nannten Tropos, das er als Synthese zwischen Wendung und Richtung versteht. 
Auf der Folie dieses Begriffspaars soll Hiobs Integrität der schließenden Wie-
derholung zugänglich werden, um uns im tiefentheologischen Sinne dem Wesen 
religiöser Existenz anzunähern, wie sie sich in Hiob verkörpert. Heschel entfaltet 
die entsprechende Begrifflichkeit bereits in seiner Dissertation157, welche sein 
Gesamtwerk grundiert: 

 
Dem Verhältnis der beiden Grundbestandteile, der Wendung und Richtung zueinander 

entsprechend gestalten sich wesenhaft alle religiösen Höhen- und Tiefenerlebnisse. Bei 

der Anwendung dieser Strukturkategorien auf die religiösen Phänomene lassen sich indes-

sen hauptsächlich zwei Ordnungstypen feststellen. Das religiöse Erlebnis wird erlebt ent-

weder als eine Wendung des Transzendenten in der Richtung auf den Menschen oder als 

eine Wendung des Menschen in Richtung des Transzendenten. Je nach dem Wendungsur-

sprung und Richtungsziel sind die religiösen Ereignisse in anthropotropische und theotro-

pische einzuteilen. Weder ist das eine begreifbarer noch das andere unwirklicher. Im 

Grunde geschieht für das religiöse Bewußtsein in beiden Ereignisformen dasselbe, näm-

lich: eine Fühlungsnahme, ein Verkehr zwischen Schöpfer und dem Geschöpf.158 

                                                           

157  1933 sollte Heschel an der Universität Berlin die Doktorwürde erhalten, doch einen 

Monat nach der Machtübernahme Hitlers wird ihm eine Publikation massiv er-

schwert. Seine jüdischen Philosophieprofessoren Max Dessoir und Eugen Mittwoch 

(bei letzterem studierte Heschel semitische Philologie) werden abgesetzt. Mit Hilfe 

des Verlegers Erich Reiss wird Heschels Dissertation an der polnischen Akademie 

der Wissenschaften in Krakau 1935 veröffentlicht, worauf Heschel endlich die Dok-

torwürde erlangt. Es erscheinen im Reiss Verlag bedeutende Schriften in deutscher 

Sprache zur jüdischen Philosophie des Mittelalters, Studien zu Maimonides und zu 

Abravanel. Erwähnenswert ist die Bedeutung des Professors Max Dessoir – ein Prü-

fer seiner Dissertation – für Heschel, indem eine unakademische Fülle sein eigenwil-

liges und vor allem mehrdimensionales Denken ebnet. 

158  Heschel, Die Prophetie, 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 267 

Hiermit wird das religiöse punctum schlechthin umschrieben, um „die biblische 
Geistigkeit als Ganzheit“159 zu verstehen. Der Text Hiob lässt sich als jenes Ge-
webe begreifen, bei dem gleichzeitig in beide Richtungen gewebt wird und sich 
das Tropische als lebendige Wendigkeit und Wendung des Textes gebärdet und 
sich als spezifisch poetologische Qualität auch auf Heschels Textur abfärbt. Auf 
der figürlichen Ebene wenden wir uns mithin dem Aspekt der Integrität Hiobs 
wieder zu. In der Geistigkeit als Ganzheit fließt und wirkt die Mischung aus dem 
Anthropotropischen und Theotropischen. Der Mensch sucht Gott und wird 
gleichzeitig von Gott gesucht, wobei und nicht additiv dazukommend oder fol-
gernd zu verstehen ist, sondern absolut bindend verbindend. Diese Dialogik lebt 
von der Vermischung der Ausrichtungen, von der Fühlungsnahme, die das bloße 
Verhältnis zwischen Gott und Mensch überschreitet und zum Verkehr zwischen 
Schöpfer und Geschöpf führt. In dieser Intensivierung wird die symmetrische 
Ich-Du-Beziehung im dialogischen Sinne Bubers gesprengt. Die spezifische 
Qualität des Verkehrs beruht auf der Vermischung zwischen Aktivität und Pas-
sivität, was das zu statische Verhältnis Bubers dynamisiert. In der Wendung er-
eignet sich Transzendenz und verdichtet sich zu jenem metaphyischen Gesche-
hen, das Hiob in den behandelten Passagen gerade erlebt. Bemerkenswert ist da-
zu, dass Hiob in diesem Gang Gott mit dem Namen שדי Shaddai bezeichnet, 
womit der Akzent auf Gott als Schöpfer liegt. Buber/Rosenzweig verwenden den 
Ausdruck Gewaltiger, worin sich die Bewegung des Waltens spiegelt, die sich 
auf Hiob abfärbt. In dieser Dichte fehlt Hiob der Durchblick, da ihm die sich er-
eignende Überführung160 vom Verhältnis zum Verkehr noch nicht wirklich be-

                                                           

159  Ebd., 119. 

160  Die sich ereignende Überführung bewegt sich im Zusammenhang einer präreflexi-

ven Fühlungsnahme, bei welcher sich der dekonstruktiv aufgenommene Begriff der 

Spur mit dem Spüren semantisch sättigt. Auch diese Perspektivierung verweist auf 

ein aufbrechendes und dabei intransparentes – nicht durchblickendes, leibliches – 

Subjekt mit transzendenter Ausrichtung, wie Julia Koll in Anlehnung an Gernot 

Böhme in aufzeigt. Dabei kommt der Stimmung eine bündelnde Ausdrucksfunktion 

zu: „Schließlich wird Spüren auch verwandt im Blick auf intuitiv-atmosphärische 

Vorgänge: wenn ich ein Gespür habe für anderer Leute Stimmung, wenn ich spüre, 

dass etwas in der Luft liegt. Ein etymologischer Seitenblick bestätigt diese Weite 

und zeigt einen graduellen, doch charakteristischen Bedeutungswandel des Begrif-

fes. Spüren stammt von mhd. Spur mit der Bedeutung ,Tritt‘, ,Fußabdruck‘ und dem 

Verb spürn, ,einer Spur folgen‘. Dieser konkret äußere Wahrnehmungsvorgang führt 

seit dem 13. Jahrhundert zu der breiteren Bedeutung ,wahrnehmen‘. Seit dem 18. 

Jahrhundert ist jedoch eine semantische Verinnerlichung zu konstatieren: Spüren 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

wusst ist, da er diese Stelle – oder besser: diesen Punkt – gerade passiert. Im 
Verkehr verkehren sich ihm die Ordnungen, so dass er – im Soge des genialen 
Kommentars – Gott unterstellt, dass er im Wirbel des Sturms seinen Namen 
Hiob mit der verwandten Etymologie des Feindes verkehrt hat. Gleichzeitig prä-
figuriert diese Kehre die Schlusspassage bzw. den Ausgang des Narrativs, wo 
Gott aus dem Sturmwind zu Hiob sprechen wird. Im Modus der Offenbarung ge-
schieht „[e]in Durchbruch des Zwangsläufigen“161, was die Sphäre des additiven 
Und repräsentiert, in der ein Punkt den nächsten so verursacht, dass ein kausales 
Kontinuum entsteht bzw. der Zwang seinen Lauf nimmt. Dieses kontinuierliche 
Strömen – auch der Zeit162 – erfährt das Gegenläufige als Wider-Fahrnis und er-

                                                           

wird jetzt vor allem im Sinn von ,empfinden‘, ,fühlen‘ gebraucht (vgl. Duden, Ety-

mologie 1989, S. 697). Folgt man dem Darmstädter Philosophen Gernot Böhme, so 

ist es durchaus sachgemäß, dass Spüren changiert zwischen Innen und Außen, Ge-

genstand und Subjekt. […] Das Subjekt ist sich selbst nicht verfügbar und nicht 

transparent. Es spürt – und ist darin gleichermaßen und ununterscheidbar aktiv und 

passiv, vor allem aber leiblich.“ (Koll, Gott spüren? Eine Spurensuche zum Zusam-

menhang von Körpererfahrung und Religiosität, 253, 255) 

161  Heschel, Die Prophetie, 104. 

162  Der Mediziner und Philosoph Viktor von Weizsäcker entfaltet in seiner Pathosophie 

die grundlegenden menschlichen Strebungen, die untereinander verflochten sind, als 

die pathischen Kategorien des Wollens, Könnens, Dürfens, Sollens und Müssens, 

um daraus eine sogenannt pathische Anthropologie zu umreissen. Anhand der Zeit-

lichkeit deutet er an, inwiefern das fundamentale Wirkungsfeld des Pathischen jen-

seits einer kausal geprägten Topographie liegt und logische Polaritäten in Ambiva-

lenz überführt: „Die Zeitlichkeit des Daseins kann den Widerspruch, dass das pa-

thisch Erstrebte nicht ist, das Erstreben aber selbst doch ist, also das gleiche Ge-

meinte sowohl nicht ist und ist, nicht auflösen. Der Beweis dieser ablehnenden Be-

hauptung läuft daraus hinaus, zu zeigen, dass die pathische Situation nicht aus der 

Zeitlichkeit des Daseins stammt, sondern umgekehrt, dass die pathische Situation 

des Menschen auch in seiner zeitlichen Struktur zum Ausdruck kommt, aber längst 

nicht nur in ihr. Die zeitliche Struktur wäre eine Lösung, wenn die Folge der Ereig-

nisse so geordnet werden könnte, dass jede zu einer Zeit vorhandene Realität die ihr 

nachfolgende eindeutig und notwendig nach sich zieht. Das deterministisch-kausale 

Weltbild stellt sich die Natur so vor.“ (Weizsäcker, Pathosophie, 95) Auch bei Mar-

garete Susman konstituiert dieser Wirbel erzeugende Bruch des zeitlichen Kontinu-

ums fundamentalen Sinn. Über den existenziellen Bereich hinaus entwickelt sie auf 

Folie von Hiob die Auffassung von Geschichte als Heilsgeschichte Israels. Die Ka-

tegorie des Tropos fungiert dabei als Umkehr: „Denn die Zeit als leeres Verfließen 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 269 

zeugt den Wirbel als Sog sich offenbarender Schöpfung. In diesem Prozess 
bricht Hiobs Kontinuum auf, das seine vermeintliche Integrität prägte. In diesem 
Prozess bricht grundsätzlich jegliche Form von Integrität auf, um in der Schöp-
fung die Identität mit der Differenz zu sprengen. Letztlich mit der Differenz der 
sich ausdifferenzierenden Stimme Gottes, die im Kulminationspunkt vom Tro-
pos im Pathos gipfelt, bei dem der Mensch von Gott persönlich angesprochen 
wird – bei dem das Wort sich durchklingend ereignet. Der aufbrechende Hiob 
wendet sich Gott zu, der selbst sich „wesentlich“ als Differenz bekundet und 
keine Identität darstellt, sondern qua Stimmung zugänglich ist: 

 
Das Pathos wird daher nicht als eine für sich bestehende Gegebenheit empfunden, als eine 

Wesenheit, die dem Menschen wie ein letztes Gegenüber gegenwärtig wäre, sondern als 

Äusserung des Willens; als funktionelle, nicht als substantielle Wirklichkeit. Es wird nicht 

als ein „Ich“, als ein seelisches Zentrum, als Omnipotenz schlechthin, sondern als bloßer 

Ausdruck erkannt. […] Es wird nicht als das Ganze, sondern als ein Modus erlebt; es re-

präsentiert nicht den Gesamtwillen, sondern nur die Stimmung. Darin, daß Pathos, etwa 

Zorn, kein notwendiges Attribut, sondern eine veränderliche Stimmung ist, liegt sinnge-

mäss der Zweck der Prophetie begründet.163 

 
Hiob glaubt nicht, dass Gott seine Stimme hört. In der theotropischen Ausrich-
tung erlebt er Gott als verstecktes Antlitz, der grundlos seine Wunden mehrt. Mit 
derselben Grundlosigkeit reizte Satan Gott gegen Hiob, mit der Begründung, 
Hiob fürchte nicht ohne Grund, sondern aufgrund des mit dem Glauben einher-
gehenden Status, in dessen Genuss Hiob in der Exposition kam. Das Absurde 
bildet dabei selbst Teil des Wendungsgeschehens, bei dem gerade die Verket-
tung der Gründe gerissen wird. Dieser Riss geht durch das omnipotente Zentrum 

                                                           

wird durch den Anruf von oben gestaut, aus ihrer blind vorwärtsdrängenden Rich-

tung aufgestört, im Wirbel eines lebendigen Zentrums aufgehalten, gegen sich selbst 

herumgewendet und zur Umkehrung gezwungen: zu der Umkehr aus dem Vielen 

zum Einen, in der sie sich sammelt zum Sinn. Die Zeit, als vorwärtsdrängender, alles 

mit sich reissender Strom schwerste Gefährdung alles Sinnes, wird so selbst zum 

Gefäss des Sinnes: des zentral gesammelten Sinnes: des Heils. Gegen das raumhafte 

Ziel der Vollendung steht das in der Zeit zu gewinnende Ziel der Erlösung. Es ist 

dieser in der Zeit selbst erweckte Widerstand gegen die Zeit als leeres Verfließen, 

der in der vorwärtsgerichteten Geschichte immer wieder zum Scheitern verurteilt ist 

und, indem er sich immer neu in ihr erhebt, Geschichte im eigentlichen Sinne erst 

erschafft.“ (Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes, 27) 

163  Heschel, Die Prophetie, 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

hindurch und eröffnet mit dem damit verbundenen Nicht-Können einen passiven 
Zwischenraum, in dem sich Pathos als Stimmung im Sinne der erwähnten Füh-
lungnahme gibt.  

Die Reden der Freunde und die Gegenreden Hiobs bilden dabei den Rahmen 
eines narrativen Kontinuums, welches jedoch selber zu einem Ende kommt bzw. 
sich in der Zwangsläufigkeit der statischen Debatte ad absurdum führt: Die theo-
logische Logik des Tun-Ergehens-Zusammenhang verfehlt die damit verflochte-
nen Kategorien des Aktiven und Passiven, die jenseits von Logik und Ontologie 
akosmisch gefärbt sind und sich nicht zwangsläufig der kausalen Naturordnung 
unterwerfen müssen. Nach der dritten Rede Bildads sagt sich Hiob von seinen 
Freunden los, da der kommunikative common sense zusammenbricht. Hiobs Po-
sition bleibt unverstanden, seine Stimme ungehört. Das freundschaftliche Ver-
hältnis verwandelt sich nicht in den Verkehr des Gebens und Nehmens, was den 
Austausch austauschbar macht. In dieser Beliebigkeit wird Hiob verstärkt auf 
sich selbst zurückgeworfen, was ihn gleichzeitig an eine weitere Schwelle, die 
nun in den inneren Raum der Erinnerung führt. Dabei spurt sich die Offenbarung 
zur Bruchstelle vor, wobei der Text selbst, der bisher vom narrativen Kontinuum 
geprägt war, für den Einbruch empfänglich wird. – Hiob antwortet nicht mehr 
den „Freunden“, sondern wendet sich nach innen: 

 
Ijob hob weiter sein Gleichwort an, er sprach:  

„Beim lebendigen Gottherrn, der mein Recht hieß entweichen, 

dem Gewaltigen, der mir die Seele verbittert, 

– denn noch ist all mein Atem in mir, 

der Gotteshauch in meiner Nase –: 

Reden meine Lippen Falschheit, 

murmelt meine Zunge Täuschung, …! 

Weitab mir, daß ich euch bewahrheite! 

bis ich verscheide, lasse ich meine Schlichtheit nicht weichen.  

An meiner Bewährtheit halte ich und lockere nicht, 

[…] 

Fürs Silber gibts ja einen Fundort, 

einen Platz fürs Gold, wo mans seigert, 

Eisen holt man aus dem Staub, 

das Gestein, das zu Kupfer man schmilzt. 

Man hat der Finsternis ein Ende gesetzt, 

alles Letzte durchforscht ebender. 

Durchs Gestein von Dunkel und Todesschatten  

bricht der Schacht von der Kalkschicht weg; 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 271 

die des Fusstapfs Vergessnen, 

sie hangen abseits der Menschenwelt, schweben.  

Die Erde, draus das Brotkorn hervorkommen wird, 

ihr Untres ist wie von Feuer umwühlt.  

[…] 

so kommt das Heimliche ans Licht hervor.  

Aber die Weisheit, woher läßt sie sich finden, 

welches ist der Ort der Merksamkeit? […]“ 

(Hiob, 27:1 – 28:28)164 

 
Pathos als Philosophie der Wiederholung steht bzw. bewegt sich an der genann-
ten Schwelle, auf der Hiob durch die Debatte erhitzt ist und im Sinne von Buber/ 
Rosenzweig weiter zu seinem Gleichwort anhebt. Das Weiter markiert mehr die 
Erweiterung in der Passage und weniger die Fortsetzung der beschriebenen Kon-
tinuität. Weiter anheben signalisiert dabei eine leidenschaftliche Verinnerlichung 
der Denkbewegung, in der Hiob das Recht nach Integrität weiter behauptet, in-
dem er dieses Leitmotiv gleichzeitig von der statisch-ontischen zur pathischen 
Ebene verschiebt: Er ist nicht integer, sondern strebt danach. Die spezifische 
Dynamik dieses Triebs lässt sich in Anlehnung an den hebräischen Text vertie-
fen. Eisemann übersetzt  שאת משלוויסף איוב  (vajosef ijov seʼet meshalo) mit Iyov 

then continued to take up his cogitations. Der Buchstabe ו (Vav) bei יסףו  
(Vajosef; einsammeln) verkörpert das Und der Schwelle, indem es mit der Tä-
tigkeit des Sammelns im wörtlichsten Sinne verbindet, um die Gedanken משלו 
(meshalo) zu bündeln165. In der grabenden Verbindung zwischen den lateinisch 
geprägten cogitations und dem hebräischen משל (mashal) nistet sich die Figur 
des leidenschaftlichen Denkers166 ein: Das cogitare als denken ist mit agitare 

                                                           

164  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 313-316. 

165  Interpretiert man das Sammeln als Vorgang des Auflesens, sollte die damit verbun-

dene Wirkung auf den Leser nicht übersehen werden. 

166  Für Heschel ist die Figur des leidenschaftlichen Denkers biblisch fundiert. Der bibli-

schen Anthropologie würde es widersprechen, den Geist vom emotionalen Leben 

trennen zu wollen, da sich im Geist Aktivität und Passivität auf fundamentale Art 

und Weise mischen: „It is as nonbiblical to separate emotion or passion from the spi-

rit as it is to disparage emotion or passion. The disparagement of emotion was made 

possible by ascribing to the rational faculty a power of sovereignty over the objects 

of its comprehension, thought being the active, moving principle, and the objects of 

knowledge the passive, inert material of comprehension. However, the act of think-

ing of an object is in itself an act of being moved by the object. In thinking we do 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sinnverwandt, wobei letzteres Verb treiben und überlegen bedeuten kann und als 
Verbindung zu jenem exagitare verschmilzt, dem die Übertreibung innewohnt, 
was sich auf das Weiter anheben rückbeziehen lässt. Auf der hebräischen Seite 
wohnt dem Gleichwort im Sinne des Gleichnisses das treibende Element inne. 
Eisemann erläutert den hebräischen Ausdruck dahingehend, dass ihm die Eigen-
heiten des Befehlens und Regierens, um auf ein gedankliches Sollen zuzustre-
ben, das nicht ist167. Dem gilt anzufügen, dass die dabei konstitutive Lücke sich 
nicht durch reflexiv-begriffliches Denken schließt, sondern durch die schöpferi-
sche Dynamik der existenziellen Wendung. Dies wird dadurch unterstrichen, 
dass Hiob in seinen treibenden Gedanken Gott in dieser Passage mehrfach als 
jener Gewaltiger anspricht, der als Schöpfergott gilt. Die Wendung zur Schöp-
fung akzentuiert sich im Gleichnis im Aufsuchen der unauffindbaren Weisheit, 
durch welches er sich selber existenziell durcharbeitet, indem er den argumenta-
tiven Boden umwühlt und auf jene untergründigen Elemente stößt oder Anstoß 
nimmt, die der Schöpfung inhärent sind – und den Stein des Anstoßes bilden: 
Durchs Gestein von Dunkel und Todesschatten bricht der Schacht von der Kalk-

schicht weg. אבן (even; Stein) steht im Kontext einer Schöpfung, die von Gott be-
grenzt wird und durch diese Grenze selbst hindernd limitiert wird: durch den 
Limes als Grenzstein, der den Fluss der Schöpfung aufstört und Dunkelheit ein-
fließen lässt. Hiermit stehen wir wieder bei Heschels elementarem Ausgangs-
punkt der Vermischung zwischen Gut und Böse – wobei das Untergründige den 
Grund nicht birgt, aber von einer Zugänglichkeit im Sinne der Wendung in Rich-
tung der Offenbarung zeugt: so kommt das Heimliche ans Licht hervor. Im Ge-
heimen geschieht die Wiederholung: als Geheimnis der Wiederholung, als heim-
liches Suchen oder: als Heimsuchung. 

Hiobs Gedankenbewegung dreht sich um eine weitere Volte, indem die iden-
tische Redewendung Ijob hub weiter sein Gleichwort an, er sprach: wiederholt 
wird und er sich seines alten Lebens erinnert, es durchgeht. Hiermit enden die 
Reden Hiobs – in der Gegenwart der drei Freunde, die inzwischen neutral168 als 

                                                           

not create an object; we are challenged by it. Thus, thought is part of emotion. We 

think because we are moved, a fact of which we are not always conscious. Emotion 

may be defined as the consciousness of being moved. Emotion is inseparable from 

being filled with the spirit, which is above all a state of being moved.“ (Heschel, The 

Prophets, 316) 

167  Vgl. Eisemann, Job, 237. 

168  In Kontrast zum Verhalten der Freunde im biblischen Narrativ gestaltet Joseph Roth 

in seinem Roman Hiob das Thema der Freundschaft dahingehend, dass sich die 

Freunde nicht neutralisieren. Menkes, Skowronnek, Rottenberg und Groschel sind 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 273 

Männer bezeichnet werden und nicht mehr antworten. Im Sinne der Kontinuität 
wäre Tzophars dritte Rede zu erwarten gewesen. In das zu Erwartende bricht nun 
förmlich das Unerwartete ein, um einen weiteren Übergang im Sinne der über-
gehenden Bewegung zu schaffen: Wie aus dem Nichts taucht Elihu auf, dessen 
Name innigst mit dem Göttlichen verwoben ist: Er (hu) ist mir (li) Gott (El). 
Dieses Auftreten fungiert als Emergenz eines persönlichen Verkehrens mit Gott, 
eines sich potenzierenden Geschehens der Wendung, die sich in der letzten Pas-
sage bei Hiob als Inwendigkeit gestaltete und im wiederholten Anheben seiner 
Stimme das Aufbrechen des Zwangsläufigen im Durchbrechen der Offenbarung 
erwirkte, als „etwas was neu in den Gang der Zeit einschlägt“169. Mit diesem 
Einschlagen Elihus geht ein Treffen einher, das einerseits betroffen macht, ande-
rerseits das philosophische Pathos insofern auf entscheidende Weise präfiguriert, 
als seine Leidenschaft auf die bewegt-bewegende Präsenz des Geistes als sich 
wendendes Ereignis abzielt: 

 
Nun aber entflammte der Zorn Elihus Sohns Berachels Sohns 

Busis, von der Ramsippe, 

wider Ijob entflammte sein Zorn, daß der seine Seele eher als  

Gott bewahrheitet meinte, 

und wider die drei Genossen entflammte sein Zorn, daß sie eine 

Entgegnung nicht fanden, Ijob zu schuldigen.  

Elihu hatte aber mit Rede Ijob zugewartet, 

denn älter als er waren sie an Tagen. 

Nun sah Elihu, daß keine Entgegnung im Mund der drei Männer 

war, und sein Zorn entflammte. 

Elihu Sohn Berachels entgegnete, er sprach: 

„Jung bin ich an Tagen 

Und ihr seid Greise, 

darum habe ich mich verkrochen, 

ich fürchte, mein Wissen euch anzusagen, 

ich sprach zu mir: die Tage sollen reden, 

die Vielheit der Jahre Weisheit kundtun. 

Jedoch, der Geist ists im Menschlein, 

                                                           

zwar überfordert mit Mendels Hadern gegenüber Gott und verstummen entspre-

chend, aber sie füllen den entstehenden Raum des Schweigens mit ihrer reinen und 

schlichten Anwesenheit: „Aber die vier Freunde blieben die ganze Nacht.“ (Roth, 

Hiob, 169) 

169  Heschel, Die Prophetie, 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

der Odem des Gewaltigen, der sie merken heißt, 

nicht eben die Vielzeitigen sind weise 

und eben die Alten merken das Recht! 

Deshalb spreche ich: Höre mich an! 

Ansagen will auch ich mein Gewußtes. […]“ 

(Hiob 32: 2-10)170 

 
Das Einschlagen in den Gang der Zeit verwundet den gewohnten Lauf der Zeit 
und der Kausalität, was im Narrativ die gesetzte Weisheit der Alten verwirbelt. 
Über das Narrativ hinaus wird der alte philosophische Bodensatz der transzen-
dentalen Kategorien von Raum und Zeit aufgerührt, um das selbstgefällige er-
kenntnistheoretische Paradigma in sich ruhender Theorie aufzustören. Diese 
Apathie wird durch das Pathos des Geistes in Bewegung versetzt, der im Hebräi-
schen mit רוח (ruach; Wind) und dem Atem Gottes assoziiert wird. Die entspre-
chende Verbindung kumuliert im Sinne der anhäufenden Versammlung im pro-
phetischen Bewusstsein, was der Vers im Hebräischen andeutet: אכן רוח היא באנוש

-Buber/Ro .(ahen ruʼah hi be’enosh venishmat shadai tevinem) ונשמת שדי תבינם
senzweig übersetzen diese Passage: Jedoch, der Geist ists im Menschlein, der 

Odem des Gewaltigen, der sie merken heißt. Eisemann akzentuiert den Geist als 
prophecy, wodurch das Wissen zu einem göttlich inspirierten Verstehen ausge-
richtet wird. Der Verstehensakt steht dabei insofern im Kontext einer ethisch 
fundierten Aufmerksamkeitsökonomie, als diese an ein Sollen gebunden wird: 
der sie merken heißt. Noch genauer: Die Aufmerksamkeit wird auf ein punctum 

hin gebündelt, die im Kontext einer sich vorwärts bewegenden Ethik des Erin-
nerns steht. Der Ausdruck תבינם (tevinem; verstehen) bezeichnet grammatika-
lisch eine Futurform, was inhaltlich mit der etymologischen Verwandtschaft mit 
dem נבי (Navi; Prophet) die entsprechende Akzentuierung erfährt. Einerseits 
zeigt sich hier wiederholt das wahlverwandte Verhältnis zu Kierkegaards Bewe-
gung des Vorwärtserinnerns; dies mit Bezug auf einen Geist, der performativ auf 
Folie der Wind-Metaphorik durch den Text weht und sich der Evidenz des 
Lichts entzieht. Andererseits wird aber auch deutlich, dass diese Bewegung als 
spezifische Bewegung des prophetischen Bewusstseins eine entscheidende Dif-
ferenzierung erfährt. 

Das Einschlagen in den Gang der Zeit verwundet das Kontinuum, aber eröff-
net in diesem Bruch einen weiteren Raum, an dessen Schwelle sich Hiob befin-
det. Anknüpfungspunkt zwischen Elihu und Hiob bildet dabei das Motiv der he-
benden Bewegung, welche das Wunder so vorbereitet, dass die begrifflichen Fä-

                                                           

170  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 322. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 275 

den zwischen Wunde und Wunder ein verwickelt pathisches Verhältnis171 einge-
hen: Das wiederholte Anheben von Hiobs Stimme koinzidiert mit Elihus auf-
flammend leidenschaftlichen Aufruf, ihn anzuhören, um Wesentliches zu verste-
hen. Eine zusätzliche Koinzidenz bildet dabei seine Herkunft: Die Ramsippe 
verweist auf das Erhabene, da bedeutet und sich mit der (ram; erhoben) רם   תרומה
(Trumah) in Verbindung bringen lässt: Dabei handelt sich um eine Abgabe, die 
dem Bau des Stiftszelts dient, was als sogenannte Hebe bezeichnet wird. – Elihu 
hebt zu vier Reden an; er, der mit seinem Namen persönlich für und vor Gott 
steht, stimmt Hiob ein, indem er ihn in einem metaphysischen Sinne überstimmt 
– ihn mit seiner Stimme über jene Schwelle führt, auf welcher der leidende Hiob 
zwar mit Pathos172 das Anliegen seiner Unschuld vor Gott vortrug, aber ohne je-

                                                           

171  Das verschlungene Verhältnis markiert für Soloveitchik den Durch- und Übergang, 

bzw. die Bruchstelle zwischen der kosmischen und der prophetischen Ordnung. O-

der pointierter: Vom Logos zum Wort Gottes. Dieser Wirbel präfiguriert dabei Got-

tes Sprechen aus dem Wirbelwind, indem die Schöpfung bewegt wird, um nicht als 

rein logische Ordnung der Natur identifiziert und fixiert zu werden. Soloveitchik un-

terscheidet zwei anthropologische Grunderfahrungen: „The image of man in Juda-

ism is reflected in two experiences: the cosmic and the covenantal. At first, man 

emerges in the Bible out of the depths of nature; he belongs to the cosmic continu-

um; he is involved in the great drama which follows an unalterable order and se-

quence. His methods of thinking and experiencing were born out of these patterns in 

the unfolding of the cosmic process. […] Man, in his encounter with God who ad-

dresses Himself to him not from within but from without the cosmic continuum, is 

exposed to an experience wholly other from the cosmic encounter. This apocalyptic 

dialogue which takes place between man and God consists of entirely different cate-

gories and a singular vocabulary. A new awareness dawns upon man, one that is not 

rooted in the cosmic logic and regularities.“ (Soloveitchik, Out of the Whirlwind, 

116) 

172  Der begriffliche Konnex zwischen Pathos und dem Erhabenen geht auf Longinus 

zurück, der den kulturgeschichtlichen Verlauf einer Ästhetik des Erhabenen wesent-

lich prägte, indem er den Rahmen der Rhetorik sprengte. Dies zeigt sich insbesonde-

re in der Rezeption der Genieästhetik und der Romantik. Im Zusammenhang mit der 

behandelten Hiobstelle ist folgende Ausführung von poetologischem Interesse; dies 

vor allem in Hinblick auf den Text, der auf Folie der Stimme rezipiert wird: „Meinte 

aber Caecilius andererseits, Pathos trage gar nichts zum Erhabenen bei, und hielt er 

es deswegen nicht für erwähnenswert, täuscht er sich völlig; denn ich wage getrost 

zu behaupten, daß nichts so sehr wie echtes Pathos am rechten Ort einen erhabenen 

Eindruck macht, daß es wie aus Entzückung und Eingebung einen Hauch von Be-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ne wendende Hebung vor Gott vollzogen und erlitten zu haben, bei welcher sich 
das Theotropische ins Anthrotropische verwandelt hätte: von Gott persönlich ge-
sucht zu werden.  

Hiob, der nicht glaubte, dass Gott seiner Stimme lauschte, wenn er ihm rief, 
wird im Sinne der Präfiguration des göttlichen Pathos von Elihu gehört und: ver-
standen! Elihu, welcher im Setting der Freunde nicht sichtbar war, repräsentiert 
bzw. verkörpert die Stimme des nicht Sichtbaren, aber Verstehbaren, indem je-
nes Kontinuum verwundet wird, das durch die visuelle Logik geprägt ist. Die 
Stimme Elihus verkörpert das aufmerkende Verstehen und verweist untergründig 
in der Eigenschaft aufmerksamer Präsenz auf die Schechina Gottes: als wirkende 
Dimension der Nähe – des Anderen im Sinne des Nachbars. Hiob unterbricht ihn 
nicht, er setzt zu keiner Gegenrede an, weil er nicht mehr debattiert, weil er den 
Diskurs des argumentativen Hin und Hers hinter sich gelassen hat. Er hört jene 
Stimme, die ihn über-setzt173, von der Topographie des Sehens zu jener des Ver-
stehens. Oder mit erneutem Bezug zu Heschels Ellipse des Denkens: Von der 
Selbstbedürftigkeit zum Begehren des Anderen. Die Übersetzung passiert das 
Wort, welches sich wirkend ereignet, um die Wirklichkeit als Offenbarung sicht- 
– nein hörbar zu machen. Elihu führt Hiob in diesem Ereignis an die Schwelle 
des prophetischen Bewusstseins, indem er bei Hiob ein echtes Verständnis für 

                                                           

geisterung verströmt und die Rede gleichsam mit prophetischer Macht erfüllt.“ 

(Longinus, Vom Erhabenen, 21) 

173  Die übersetzenden Bewegung Elihus durchbricht das Kontinuum aus Logik und On-

tologie. Im Sinne von Friedrich Weinreb geht es letztlich darum, die Wurzeln des 

Menschen als aus dem Jenseits kommend zu verstehen, was auch auf Hiobs Situati-

on zutrifft: „Es gibt die bösen Geister, die das Leben immer weiter fortsetzen, konti-

nuieren wollen. Während uns die guten Geister darauf hinweisen wollen, dass die 

Reihenfolge, die wir erleben, ein Früher hat, jenseits des Kontinuums, jenseits des 

Anfangs, und ein Ende jenseits des Endes. Es gibt ein Anderes ausserhalb der Reihe. 

Während der Reihenfolge herrscht das Entweder-oder, besteht die Gefahr des Rech-

nens und Berechnens. […] So glaube ich auch hier, bei Hiob, zu sehen: Die Antwort 

wird nie kommen, wenn man die Wurzel nicht in einem Jenseits erkennt, einem un-

sichtbaren Gegenüber, das alles, was man hier kennt, in Frage stellt.“ (Weinreb, Die 

Freuden Hiobs, 476-478) In diesem Zusammenhang könnte die Bruchstelle auch so 

umschrieben werden, dass die Zahl in Richtung des Erzählens aufgebrochen wird. In 

diese Konstellation passt eine kurze Stellenlese von Viktor von Weizsäcker, um das 

Grundthema Stimmung – Stimme anzuspielen: „Es gibt äußerlichen und innerlichen 

Umgang, und damit tritt an Stelle des numerischen das sphärische Element der Be-

gegnung.“ (Weizsäcker, Pathosophie, 68) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 277 

Transzendenz entstehen lässt, indem sich diese auf ihn zubewegt, berührt und 
entsprechend stimmt; jenseits von Hiobs Bewusstsein und von seiner Weisheit, 
einen Grund oder Ursprung intendieren zu können. Elihu chiffriert eine Spur 
bzw. eine Differenz, welche sich dieser Verortung widersetzt: So wie er auf-
tauchte, verschwindet er, im erneuten Bruch mit dem Kontinuum. Das punctum 

des Abbruchs wiederholt Abrahams Motivik des Sehens, das aufgrund der ety-
mologischen Verwandtschaft mit der Furcht zu einem hörenden Verstehen führ-
te:לכן יראוהו אנשים לא יראה כל חכמי לב (lahen ireuhu anashim lo ireh kol hahmei 
lev). Buber/Rosenzweig übersetzen: Darum fürchten die Menschen ihn, der auch 

alle Herzensweisen nicht ansieht.174 Der Ausdruck Herzensweisen bildet dabei 
bereits eine interpretative Akzentuierung von den wortwörtlichen חכמי לב Weis-

heiten des Herzens, welche im Dienste des Paradigmas erkennender Intentionali-
tät stehen. Im Bannkreis eines Logozentrismus, den wir mit Diogenes verab-
schiedeten, um in Richtung des Pathos aufzubrechen: Zu Heschels Fühlungnah-
me zwischen Schöpfer und Geschöpf. Die offenbarende Furcht bildet diese 
Schwelle, die Hiob nun in ein persönliches Verhältnis zu Gott erhebt, indem 
Gott im Sinne Steiners hindurchsagt, hindurchklingt und die Dimension des 
Wunders durchschimmern175 lässt. In und durch die sich drehenden Windungen 
der Schöpfung ereignet sich die Wiederholung, indem Gott und Hiob im Wen-
dungsgeschehen aufeinandertreffen, sich finden. Das Pathos Gottes bewegt Hiob 
durch die Amalgamierung von Stimme und Stimmung als jene Spur des Ande-
ren, die aus dem Sturmwind des Wirbelsturms zu ihm spricht. Die entsprechende 
Geistmetaphorik bezieht sich auf ein wesentliches Zwischen und gestaltet einen 
Zwischenraum, der im Sinne Heschels das göttliche Pathos charakterisiert. Mit-
hin markiert dieser Zwischenraum eine entscheidende Differenz zu Kierkegaards 
Wiederholung, die als Existenzdialektik diesen Zwischenraum nicht kennt, des-
halb ihn überspringt bzw. den Sprung als die religiöse Kategorie schlechthin 
setzt. In Anlehnung an Heschels Verständnis gilt es Hiobs Widerständigkeit aus 
dem zu engen existenziellen Rahmen herauszulösen, um in eine Religionsphilo-
sophie jüdischen Kontexts zu übersetzen. Auch bei dieser Übersetzung bleibt die 
Bewegung das Leitmotiv: 

 
The divine pathos is like a bridge over the abyss that separates man from God. It implies 

that the relationship between God and man is not dialectic, characterized by opposition 

                                                           

174  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 331. 

175  Das oszillierende Schimmern zwischen Wunde und Wunder ereignet sich auch auf 

der semantischen Ebene der schillernden Bedeutung des Ausdrucks נס (nes): Er be-

zeichnet gleichzeitig Prüfung, Erhebung und Wunder. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

and tension. Man in his essence is not the antithesis of the divine, although in his actual 

existence he may be rebellious and defiant. The fact that the attitudes of man may affect 

the life of God, that God stands in a intimate relationship to the world, implies a certain 

analogy between Creator and creature. The prophets stress not only the discrepancy of 

God and man, but also the relationship of reciprocity, consisting of God’s engagement to 

man, not only of man’s commitment to God. The disparity between God and the world is 

overcome in God, not in man. Confronted with an unconditional and absolute will of God, 

with eternity and perfection, man in his brittleness appears as a complete antithesis. But 

the prophets face a God of compassion, a God of concern and involvement, and it is in 

such concern that the divine and the human meet. Pathos is the focal point for eternity and 

history, the epitome of all relationships between God and man. Just because it is not a fi-

nal reality, but a dynamic modality, does pathos make possible a living encounter between 

God and his people.176 

 
Die dynamische Modalität kommt gleichzeitig im Changieren der Gottesnamen 
zum Ausdruck. Während Shaddai und Elokim auf Gott als Schöpfer und Richter 
über die Schöpfung verweist, transzendiert der als Tetragramm unaussprechliche 
Gottesname die Schöpfung und die damit richtende Dimension, um durch die 
Schöpfung barmherzig und gnadenvoll zu wirken. Insofern ist es bemerkenswert, 
dass Gott Hiob aus dem Sturmwind mit dem Namen des Tetragramms anspricht. 
Als metaphysische Erfahrung erfährt Hiob die Stimme Gottes aus dem Sturm-
wind kommend, um ihn entsprechend zu bewegen und die Spur der Offenbarung 
erlebbar zu machen. Es ist nur die Textoberfläche, die den Eindruck wecken 
könnte, dass Gott durch die dargelegten Kräfteverhältnisse der Schöpfung Hiob 
einschüchternd zurechtweist, indem er ihn in die Schranken weist – indem er die 
anmaßende und maßlose Theodizee bloß stellt und die richtigen Verhältnisse 
herstellt. In Anlehnung an Heschel gilt es diese zu oberflächliche Lesart geord-
neter Verhältnisse dahingehend zu bewegen, wo die Stimme Gottes im Verkeh-
ren der Verhältnisse mit dem Menschen verkehrt, indem er ihn berührt. Bereits 
Elihu hat in seinen Reden Hiob mit den Größenverhältnissen der Schöpfung kon-
frontiert und die Legitimität seiner Rebellion in Frage gestellt, aber nicht aus ob-
jektiven theologischen Gründen, sondern aus der inneren Perspektive des Sub-
jekts heraus: Nicht kontinuierlich von sich auszugehen, um im geordneten Raum 
des Kontinuums nach Beständigkeit – Integrität – zu streben, sondern sich der 
Transzendenz des Diskontinuierlichen hin zu öffnen, wodurch ein wirklicher 
Austausch sich ereignen kann und es Integrität innerhalb eines neuen Horizonts 
zu denken gilt: Im Verkehr von Geben und (auf)nehmen. Es ist das vermeintlich 

                                                           

176  Heschel, The Prophets, 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 279 

passive Moment von Hiobs angeeigneter Empfänglichkeit, welches sein prophe-
tisches Bewusstsein aktiviert. Die (auf)gebrochene Subjektivität bricht mit dem 
eudaimonischen Paradigma nach Glück, um – gemäß dem Epitaph Heschels – 
Wunder zu erhalten. Indem Gott sich gibt, durch seine Gabe zur Gegebenheit 
wird: zur Eingebung. Gott gibt sich Hiob hin, indem er ihn in schöpferischer 
Hingabe anspricht. Konstitutiv für diese dynamische Modalität ist die Stimme 
durch die Stimmung – die Worte aus dem Sturmwind. Das dabei wirkende Pa-
thos Gottes verfeinert sich insofern, als die waltende Gewaltigkeit der Stimmung 
sich in Richtung Stimme verschiebt. Eisemann zeigt diese entscheidende Ak-
zentverschiebung an folgendem Detail auf, welches Ramban kommentierte: In 
der ersten Rede Gottes: מן הסערה (min haseʼarah; aus dem Sturmwind) ist mit 
dem bestimmten Artikel geschrieben, um den Sturmwind zu betonen. Die zweite 
Rede aus dem Sturmwind (Hiob, 40,6) spricht Gott ןמ סערה . Der fehlende be-
stimmte Artikel (ה) geht für Ramban mit einer höheren Stufe des prophetischen 
Bewusstseins einher, da der Wirbelwind nicht mehr im Zentrum steht. Will hei-
ßen: Die metaphysische Erfahrung einer Stimme, die als gestaltlose Stimmung 
hör- und sichtbar ist, verdichtet sich auf das Hören der Stimme, die im Sinne des 
Tetragramms die stille Stimme der gebenden Hingabe ist: als Kraft der Selbst-
aufgabe. Dass Hiob auf dem Höhepunkt dieses Narrativs von dieser Kraft affi-
ziert wird, bedeutet nicht, dass seine Individualität in einem Ganzen sich aufge-
löst hätte, sondern: dass er durch das aufbrechende Selbst zur Person geworden 
ist, bei der Gott durchklingt: Aufs Hörensagen des Ohrs habe ich dich gehört, 

jetzt aber hat dich mein Auge gesehen. Drum verwerfe ich und es gereut mich 

hier in dem Staub und der Asche.177 Die persönliche Berührung durch die Bewe-
gung der Transzendenz führt zu einer existenziellen Erfahrung, die folgende 
Schnittstellen zu Kierkegaard beinhaltet: Zum einen bewegt sich die menschli-
che Existenz in der Polarität zwischen der Endlichkeit des Staubes und der Un-
endlichkeit Gottes. Zum anderen kann sich Existenz nur als eine religiöse trans-
formieren, indem es zu einem Ausbruch des Einzelnen aus der Tradition kommt, 
in der Gott nur gerüchteweise – vom Hören sagen – bekannt ist. Gott als Gerücht 
bildet traditionellerweise einen Glauben aus, der in Opposition zum Wissen 
steht, dass man eben nur an Gott glauben kann. Dass Hiob Gott gesehen hat, be-
deutet im erarbeiteten Kontext, dass er im Sinne einer metaphysischen Erfahrung 
Zeuge eines zeugenden Vorgangs geworden ist: Er hat das Geheimnis der Wie-
derholung nicht erkannt, aber verstanden. Gott hat Hiobs Stimme gehört und 
Hiob hat die Stimme Gottes gehört. Das Inwendige wendet sich dabei nach au-
ßen. 

                                                           

177  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, Bd.4, 339. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

5.2.5  Ausgang: Vom Pathos zur Sympathie 
 
Kierkegaards junger Mensch verinnerlicht sein Leiden und existenzialisiert die-
ses im philosophischen Sinne, indem er es als Inwendigkeit zu einer religiösen 
Geisteshaltung erklärt, die sich so in ein Gottesverhältnis setzt. Er identifiziert 
sich mit Hiob, indem er mit ihm sympathisiert, indem sich seine Innerlichkeit je-
ner Hiobs angleicht. In der existenziellen Subjektivierung sieht er sich zusätzlich 
dadurch bestärkt, indem Gott am Ende des Narrativs Hiob verteidigt, während 
die drei Freunde für ihre Art und Weise der Gottesverteidigung verurteilt wer-
den. Hiob hat angemessener von Gott gesprochen als die drei Freunde. Insofern 
bildet die existenzialisierte Subjektivität die adäquate Grundlage für die Dyna-
mik des Pathos, nur: der junge Mensch bleibt in seinem Gottesverhältnis ichbe-
fangen; die Stimme Elihus entsprechend ungehört. Es fehlt das transitive Mo-
ment, um sich der gebenden Transzendenz hinzuwenden, hinzugeben. Diese 
Hingabe wiederholt die Philosophie als Liebe zur Weisheit, aber nicht als eide-
tisch geprägtes Schauen mit dem geistigen Auge, sondern als ein sehend ma-
chendes Lauschen bzw. Verstehen des Anderen. Die darin enthaltene Intimität 
umkreist Heschel in Anlehnung an den Propheten Hosea, bei dem der Ausdruck 
'ה  oft vorkommt. Die oberflächliche Bedeutung kann mit (da’at Hashem) דעת 
Gott wissen, kennen wiedergegeben werden. Über Hosea hinaus entwickelt He-
schel auf der Folie des Pathos eine Idee der Sympathie: 

 
Wir treffen wohl den ursprünglichen Sinn, wenn wir diese bezeichnende Wendung in 

„Verkehren mit Gott“ übersetzen; eine Übertragung, die der Mentalität des Propheten 

durchaus entspricht. Der einzige Sinn einer derartigen Idee kann nicht gottesgefällige 

Handlungen und Gesinnungen gemeint haben, sondern ein unmittelbares Fühlungnehmen 

mit Gott, ein emotionales Verkehren mit dem göttlichen Pathos, die Symphatie. Nach 

Analogie der geschlechtlichen Vereinigung, auf welche dieses Verbum hinweist, muss 

man diese Sympathie als „Miteinanderfühlen“ auffassen. Ebenso wie im geschlechtlichen 

Miteinanderfühlen, wo das Gefühl der einen Person der anderen in keiner Weise gegen-

ständlich wird, wo vielmehr beide Personen den gleichen Verhalt fühlen, ist die Form der 

Sympathie, die in dem hoseanischen Postulat gemeint ist, nicht ein Bemitleiden, sondern 

ein Miteinanderleiden.178 

 
Diese Innerlichkeit, die sich nach außen wendet, kennzeichnet einerseits die 
höchste Begabung des Propheten, Gott zu antworten. Das Potenzial dieser Ver-

                                                           

178  Heschel, Die Prophetie, 83f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 281 

antwortung179 geht andererseits über das prophetische Bewusstsein hinaus und 
richtet den Menschen in seiner ethischen Grundhaltung als Geisteshaltung in 
Richtung des anderen aus, worin das Motiv echter Integrität – nicht nur jener 
Hiobs – liegt: 

 
Sympathy is a stage in which a person is open to the presence of another person. It is a 

feeling which feels the feeling to which it reacts – the opposite of emotional solitariness. 

In prophetic sympathy, man is open to the presence and emotion of the transcendent Sub-

ject. He carries within himself the awareness of what is happening to God. […] This, per-

haps, is the reward and distinction of prophetic existence: to be attuned to God. No one 

knows the measure of such intensity, the degree of such accord. It is more than a feeling. 

It is a whole way of being. In contrast to ecstasy, with its momentary transports, sympathy 

with God is a constant attitude.180 

 
In diesem Sinne erfährt das Narrativ um Hiob eine Abrundung, bei der das Pa-
thos Gottes und die Sympathie des Menschen ineinanderwirken. Gott weist die 
drei Freunde an, Opfer darzubringen, welche eine reinigende Wirkung erzielen 
sollen, weil Hiob gleichzeitig für seine Freunde beten wird. Gott, der nicht mehr 
im Sinne des ekstatischen Ereignisses zu Hiob aus dem Sturmwind spricht, hat 
bei ihm die beschriebene Sympathie geweckt, so dass Hiob aus dieser konstanten 
Innerlichkeit heraus sich im Gebet nach außen wendet. Die Wiederholung wird 
im Sinne Kierkegaards – und über ihn hinaus – zur neuen Kategorie der Philoso-
phie und führt zur Rückkehr als Ausdruck der Kehre und des Verkehrs: שב את  'וה

 veHashem shaw et shwit ijov behitpalelo beʼad) שבית איוב בהתפללו בעד רעהו
re’ehu). Buber/Rosenzweig pointieren den vermeintlichen Pleonasmus: Er ließ 

Ijob Wiederkehr kehren, als er betete für seine Genossen.181 

                                                           

179  Christian Wiese thematisiert diese grundlegende Verantwortung des Menschen im 

Kontext einer theologischen und philosphischen Perspektivierung nach Auschwitz. 

Er lotet dabei die gemeinsame Schnittstelle zwischen Hans Jonas und Heschel aus, 

die darin besteht, keine Post-Holocaust-Theologie im Sinne von Fackenheim zu 

formulieren, sondern die Aufgabe des Menschen im kreatürlichen Rahmen einer 

Schöpfung aufzusuchen, die sich durch göttliches Pathos auszeichnet. Dabei wird 

die Frage der Theodizee von der Anthropodizee verdrängt und der Mensch erlangt 

eine fundamentale Verantwortung im Prozess der Schöpfung (vgl. dazu: Wiese, 

God’s Passion for Humankind and Human Responsibility for the Divine, 220-223). 

180  Heschel, The Prophets, 309, 311. 

181  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 340. Vgl. dazu auch die Anm. 143 zum Aus-

druck der תשובה (teshuva). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Hiobs feindliche Passagen haben zu einem erweiterten Lebensverständnis 
geführt, die es ihm ermöglichten, an das andere Ende der Ellipse zu gelangen, 
indem er sein Selbst aufbrach und gleichzeitig aufgebrochen wurde, um die 
Existenz im Sinne von Heschel nicht bloß zu kontinuieren, sondern zu exaltieren 
– es zu kehren. Das darin springende Moment überspringt das Selbst, um das 
Leben als Existenz zu heiligen; es ganz zu machen, indem zwischen Mensch und 
Gott jene Saite stimmender Bestimmung schwingt, die in der Tiefenstruktur des 
Pathos angelegt ist: Die wechselseitige Gabe. Über die Dimension des propheti-
schen Bewusstseins hinaus, zeichnet sich Hiob durch eine Grundstimmung aus, 
die am Schluss ihren Ausdruck im gebenden Gebet findet. Das Gebet als Gabe 
ist Ausdruck der Sympathie, bei welcher Gott nicht bloß ein Gerücht ist, sondern 
ein metaphysisches Erfahren der Spuren der Transzendenz. Spuren, welche die 
kosmisch ontologische Ordnung des kontinuierenden Universums überschreitet, 
um in der Diskontinuität zu verkehren. Hiobs Ausbruch aus dieser Ordnung be-
misst sich daran, dass er nicht mehr Gerechtigkeit für sein Selbst im Verhältnis 
zu Gott einfordert. Diese Selbstgerechtigkeit nährte sich aus dem Wirklichkeits-
verständnis einer ontologischen Ordnung, in der Hiob als Subjekt sein Recht ge-
genüber Gott als Objekt behauptete. Im Akt des Betens182 התפלל (hitpalel) erhebt 
sich das Selbst-Urteil über sich hinaus, um die Wiederholung passieren zu lassen 
– ohne kierkegaardisch an dieser Möglichkeit zu verzweifeln. Bei Heschel 
schimmert diese Sinndimension durch, indem er den semantischen Gehalt des 
hebräischen Verbs mit der Sympathie als Fühlungnahme Gottes verbindet, wobei 
die Integrität als messianisches Wirken am Ganzen aufgefasst werden kann: 

 

                                                           

182  Hirsch verweist auf die interessante hebräische Etymologie des Gebets bzw. des Be-

tens: „Hitpallel, wovon Tefilla gebildet ist, heisst ursprünglich: über sich urteilen, 

über sich richten, oder wie die Form Hitpa’el häufig ein inneres Streben bezeichnet: 

ein Urteil, und zwar ein wahres Urteil über sich erstreben, gewinnen. Es bezeichnet 

also: Hinaustreten aus dem tätigen Leben und sich ein Urteil der Wahrheit über sich, 

über sein Ich, d.h. über all seine Beziehungen zu Gott und zur Welt und Gottes und 

der Welt zu sich erstreben, und mit der Kraft eines solchen Urteils Geist und Herz 

durchdringen, wodurch beide geläutert und gehoben und gestärkt, neu dem tätigen 

Leben wiedergegeben werden. Die Handlung einer solchen Selbsturteilserringung 

heisst ,Tefilla‘. Tefilla nennen wir deutsch: ,Gebet‘; doch drückt dieses Wort den 

Begriff Tefilla nur unvollkommen aus, da es an eine Bitte erinnert, die nur eine Un-

terabteilung der Tefilla ist, oder an die alte Bedeutung des Wortes beten, die, wenn 

ich mich nicht irre, ein bloßes Hersagen ist.“ (Hirsch, Chorew: Versuche über Jisra-

els Pflichten in der Zerstreuung, 491) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 283 

Beten ist mehr als ein geistiger Prozess und mehr als eine Bewegung der Lippen. Es ist ein 

Akt, der zwischen Mensch und Gott geschieht, in Gottes Gegenwart. Einen Gebetstext le-

sen oder studieren ist nicht das gleiche wie beten. Was das Beten kennzeichnet, ist der 

Entschluss, sich in die Gegenwart Gottes zu begeben und sich ihr auszusetzen. Beten be-

deutet, sich ihm, Seinem Urteil auszuliefern. Wenn „Gebet der Ausdruck des Bewusst-

seins ist, im Universum beheimatet zu sein“, dann war der Psalmendichter, der ausrief 

„Ich bin ein Fremder auf Erden, verbirg nicht deine Gebote vor mir“ (Ps 119,19), jemand, 

der die Natur des Gebetes gründlich missverstand. Viele Jahrhunderte jüdischer Geschich-

te hindurch war die eigentliche Motivation für das Gebet nicht „das Bewusstsein, im Uni-

versum daheim zu sein“, sondern umgekehrt das Bewusstsein, im Universum nicht behei-

matet zu sein. Angesichts so vieler Leiden und all des Bösen, angesichts der zahllosen 

Beispiele des Scheiterns aller Versuche, nach dem Willen Gottes zu leben, können wir nur 

Angst und geistige Heimatlosigkeit erfahren. Diese Erfahrung gewann an Intensität durch 

die erregende Erkenntnis, dass Gott selbst nicht daheim ist in einem Universum, wo sein 

Wille verhöhnt, wo sein Königtum geleugnet wird. Die Schechina ist im Exil, die Welt ist 

verdorben, das Universum selbst ist nicht daheim… Beten heißt folglich, Gott in die Welt 

zurückzubringen, Sein Königtum aufzurichten, Seinen Ruhm herrschen zu lassen.183 

 
Sowie die Stimme bzw. das Wort Gottes den Menschen berührt, so berührt die 
Stimme bzw. das betende Wort des Menschen Gott. Die Wechselwirkung der pa-
thisch wirkenden Kraft des Wortes kulminiert in Sympathie, dem Mitfühlen mit 
der Schechina, jener göttlichen Dimension, die wohnt und weilt. Nichts repräsen-
tiert, sondern Gegenwart schafft. Eine Gegenwart, die auf das Gegenüber wartet, 
es erwartet. Denn das Gegenüber ist Nachbar und שכן (shakhen): benachbart und 
nahe. Der Dreiklang zwischen Pathos – Stimme – Stimmung eint sich zum einen 
Grundton und zum einen Element, welches Wort und Existenz geheimnisvoll 
verknotet: die Nähe. In welcher Hiob alles doppelt empfängt, nachdem seine 
Freunde ihm die Opfer bringen, damit er diese Gott darbringt und für die Freun-
de betet. Zwischen dem Opfer und dem Gebet gibt es im mehrfachen Sinne eine 
innigste Beziehung. Zwei Aspekte sollen bei Hiobs Ausgang aufgegriffen wer-
den. Zum einen hat seit der Zerstörung des Tempels das Gebet das Opfer ersetzt. 
Nicht das Opfer wird gegeben, sondern das Selbst, wobei in dieser Selbsthingabe 
die messianische Hoffnung mitschwingt, dass durch das Gebet der Tempel wie-
dererrichtet wird. Zum anderen verweist der Begriff des Opfers auf die Nähe: 
Der Ausdruck קרבן (Korban) lässt sich auf das Wortfeld קרב (karov; nahe) und 
dessen abgeleitete Verbform להתקרב (lehitkarev; sich annähern) beziehen, was 
die geheimnisvolle Verknotung wiederholt. Die Nähe zwischen Gott und 

                                                           

183  Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, 41f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Mensch ereignet sich im und mit dem sich gebendem Wort. Dieser Ausgang 
Hiobs unterscheidet sich wesentlich von der Eingangssituation, wo Hiob Opfer 
im Rahmen eines traditionellen Verständnisses brachte, bei dem er Gott nur vom 
Hören her gerüchteweise kannte. Die erworbene Gabe zur Nähe wird zum ent-
scheidenden Signum seiner Integrität. – In dessen Zeichen sich die Philosophie 
wiederholt: Nicht als sterben lernen, sondern als den Tod geben. Heschel um-
schreibt diese Gabe als die tiefste – elliptische – Weisheit, wobei seine Worte 
selbst wie eine (prophetische) Stimme im Sinne des Pathos wirken. Dabei schei-
nen sie einen Nachhall auf Hiobs Leben und Tod zu bilden; dies im Sinne von 
Steiners Vibrato, das nach dem Klang (der Nähe) noch in uns fortdauert: 

 
The deepest wisdom man can attain is to know that his destiny is to aid, to serve. We have 

to conquer in order to succumb; we have to acquire in order to give away; we have to tri-

umph in order to be overwhelmed. Man has to understand in order to believe, to know in 

order to accept. The aspiration is to optain; the perfection is to dispense. This is the mean-

ing of death: the self-dedication to the divine. Death so understood will not be distorted by 

the craving for immortality, for this act of giving away is reciprocity on man’s part for 

God’s gift of life. For the pious man it is a privilege to die.184 

 
Hiobs Ausgang ist ein letzter Durchgang, ein letztes Passieren, ein letzter Akt 
Pathos: indem er seinen Tod gibt – und zu Staub wird. Diese wahre Integrität be-
zeugt eine elliptische Wahrheit. Eine Wahrheit, die sich nur elliptisch zeugen 
lässt. Es sind gleichzeitig die letzten Zeilen Heschels seiner religionsphilosophi-
schen Schrift Man is Not Alone. A Philosophy of Religion, dessen letztes Kapitel 
sich dem frommen Menschen widmet, dem חסיד (Hasid), der חסד (Hesed) Gunst, 

Gnade und Güte lebt und diese Dimension selbst von Gott erfährt. Und für den 
es ein Privileg ist, sein Leben zu geben. Jenseits eines vermeintlich angestaubten 
Begriffs durchwebt die Frömmigkeit als Nähe zum Anderen die gesamte Le-
benstextur, welche die Interpretation des narrativen Texts Hiob steuerte, denn: 
„Gott ist in das Leben der Menschen hineinverwoben.“185  

Heschel sympathisiert nicht direkt mit Hiob, wie wir es beim jungen Dichter 
kennen gelernt haben. Doch im Kontext des prophetischen Bewusstseins und des 
Gebets würde ich von einer fundamental untergründigen Sympathie zwischen 
Hiob und Heschel sprechen, die im Motiv der Frömmigkeit wurzelt, wobei sich 
die Wiederholung als Durchdringung von Existenz und Schrift ereignet: als Nä-
he zum sich gebenden Wort. Heschel schreibt sein Selbst in diese Textur ein, in-

                                                           

184  Heschel, Man is Not Alone, 296. 

185  Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 285 

dem er den Chassidismus über die Spur des Pathos grabend wiederholt, um die 
Lebenstotalität des von Gott gesuchten – integren – Menschen zu verstehen: Als 
leidenschaftliche Beziehung zum und im stimmenden Wort. Chiffriert durch das 
Herz חס (has; erbarmen) im Herzwort Hesed (Güte), um die sympathetische 
Schnittstelle als verwandtschaftliche Nah(t)stelle zwischen Gott und Chassid zu 
vergegenwärtigen; dies in der Dynamik des beherzigenden reflexiven Verbes 
 Am Ausgang seines Lebens bezieht sich Hiob – .(hitjahes; sich beziehen) התיחס
im wendenden Ereignis auf Gott, nachdem er das Nichts und die Nichtigkeit des 
Staubes in allen Facetten der Drehungen und Wirbel kennengelernt, durchgear-
beitet und wiederholt hat und diesen Staub als Element der Schöpfung in das Le-
ben zu integrieren vermochte. Die Integrität basiert nicht auf logischem oder 
theo-logischem Grund, sondern durch die Vermischung der Polaritäten, durch 

die Durchdringung von Körper und Geist – durch die Verflechtung zwischen 
Immanenz und Transzendenz: Durch die Schöpfung hindurch. Im Durchgang 
der Existenz wurde jener Staub aufgewirbelt, der den Menschen wesenhaft an 
die Erde bindet, um sich mit dem Himmel zu verbinden – um eine neue Philoso-
phie jenseits der logischen Dualismen aufzuspuren: 

 
Doch wenn auch die Dualität der menschlichen Natur keine letzte Spannung bedeutet, so 

bedeutet sie doch eine Dualität von Größe und Bedeutungslosigkeit, von Verbundenheit 

mit der Erde und enger Verbindung mit Gott. Die Dualität beruht nicht auf dem Gegensatz 

von Seele und Körper und den Prinzipien von Gut und Böse. Die Bibel betrachtet den 

Körper nicht wie die Pythagoräer als Grab und Gefängnis der Seele oder gar als Sitz und 

Quelle der Sünde. Der Widerspruch liegt in dem, was der Mensch mit seinem Körper und 

seiner Seele tut, liegt mehr in seinen Taten als in seinem eigentlichen Wesen. Wie Natur 

nicht Gegensatz zu Gott ist, sondern Seine Schöpfung und Sein Werkzeug, so ist Staub 

kein Widerspruch zur Ebenbildlichkeit, sondern deren Hintergrund und Ergänzung.186 

 
Dass der Staub keinen Widerspruch zur Ebenbildlichkeit Gottes bildet, sondern 
als Hintergrund und Ergänzung fungiert, ist jenem Pathos inhärent, welches He-
schel einerseits gedanklich, andererseits bis in die sprachliche Materialität hinein 
durch den Akt der Umschreibungen selbst zum Rotieren bringt, bzw. die griechi-
sche Kernbedeutung des Leidens aufrührt, um im Vermischen zwischen aktiver 
Spurung und passivem Gespurt werden neue Sinndimensionen und -schichten 
berührt. Der aufgerührte Staub bewegt sich als Stimmung im kosmischen Kon-
text der Schöpfung, um diese zu überschreiten. Genauer: um sich dem Wort als 
Stimme Gottes anzunähern. Insofern mündet Schreiben in eine Poetologie auf-

                                                           

186  Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

wirbelnden Staubes, bei welcher die in der Schrift hörbare Stimme die Textur so 
aufwirbelt, dass das Sein und das Sein als Schöpfung zunehmend den Referenz-
charakter verlieren, um das Wort zu sich selbst zurückzubringen: als Wiederho-
lung des Wortes, welches förmlich in der Spur als Schrift errungen werden muss. 
Wir erinnern uns an Kierkegaard: „Das Ganze ist ein Ringen, in welchem das 
Allgemeine mit der Ausnahme sich misst, mit ihr kämpft im Streite und zugleich 
sie durch dieses Ringen stärkt.“187 Die elliptischen Drehungen wirbeln den Staub 
jedoch so auf, dass sein ästhetischer (aisthetischer) Gehalt nicht ad absurdum 

geführt werden muss, um das Religiöse existenzialdialektisch hervorbrechen zu 
lassen; sondern um sich mit dem Höheren im Sinne unsichtbarer Transzendenz 
zu verbinden.  

Darin besteht die ernste Seite dieser Posse, die sich über die verstaubte Phi-
losophie lustig macht, bei der nichts passiert. – Weil das Selbst nicht passiert 
wird, um in der Selbstüberschreitung sich zu geben. Dieses letzte Geben bezieht 
sich auf eine Integrität jenseits versöhnender Harmonie, die den apathischen 
Stillstand repräsentiert. Die letzte Gabe Hiobs ist letzte Bewegung. Als Pathos. 
Als Errungenschaft: im Sinne errungener Gottesnähe.  

Mit Soloveitchik möchte ich Hiobs Durchgang beenden, der dabei über sein 
Schicksal hinausweist, um den dialektischen Nerv des ganzen Menschen zu be-
rühren, dessen Integrität nur gebrochen188 gedacht werden kann: 

 
Can a complete harmony be achieved? Certainly not, since the natural and the covenantal 

belong to different and incommensurate orders! They must engender in man conflict and 

strife. Man must wrestle with himself, or, cosmic man is engaged in combat with covenan-

tal man. Man oscillates between the cosmic and covenantal experience like a pendulum 

swinging back and forth between two poles.189 

 

                                                           

187  Kierkegaard, Die Wiederholung, 80. 

188  Diese Bruchstelle bildet für Sebastian Wogenstein das Wesensmerkmal des Geisti-

gen, aus dessen tragischen Konstellation zwischen Subjektivität und Objektivität die 

Umrisse des halachischen Menschen kenntlich werden: „Doch gerade diese geistige 

Zone, in der Subjektivität mit der objektivierten Form versöhnt werden soll, erweist 

sich als ein äusserst brüchiges und konfliktträchtiges Gebiet, in dem mit Blick auf 

scharf konturierte Werte und Normen tragische Kollisionen geradezu vorprogram-

miert erscheinen. Und so mag es nicht wundernehmen, dass tragische Konstellatio-

nen eine Denkfigur bilden, mit der und gegen die Soloveitchik seinen halachischen 

Menschen konzipiert.“ (Wogenstein, Horizonte der Moderne, 181) 

189  Soloveitchik, Out of the Whirlwind, 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dritter Teil 
Ausgang 
 
 

Abbildung 3: Dan Rubinstein, Jakobskampf (2016) 

©Richard Blättel 

: 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6.  Poetologisches Nachspiel:  

Staub aufwirbeln 

 

„Denn es geht uns nicht um den Text, sondern um das Andere in 

ihm, das im Text erst noch generiert werden muss.“ 

KURT DRAWERT, SCHREIBEN.VOM LEBEN DER TEXTE 

 
 
 
Hiob, der in Staub und Asche saß, ist durch Staub gegangen, hat diesen aufge-
wirbelt und dabei mit seiner Existenz gerungen. Dieses Ringen bildet die Folie 
sowohl für das existenzielle wie für das poetologische Verständnis eines Keils, 
der sich verkeilt. Darüber hinaus spiegelt sich darin jenes Ringen mit den alttes-
tamentlichen Texten wider, mit denen Kierkegaard und die jüdischen Denker um 
den Glauben ringen. Von dieser Sprungfeder zeugt letztlich der Bau dieser Ar-
beit, die von der wahlverwandtschaftlichen Ring-Konstellation1 durchwirkt ist. 
Die dem poetologischen Vorspiel entnommene Begrifflichkeit veranlasst nun 
zum letzten Sprung: ins poetologische Nachspiel, bei dem die Schrift auf eigen-
artige Weise Schau- und Kampfplatz sein soll.  

Die thematische Verbindung zwischen der Integrität und dem existenziellen 
Element des Staubes lässt im Sinne der Intertextualität eine Verknüpfung zwi-
schen Hiob und Jakob zu2. Das Narrativ zu Jakob bildet einen weiteren Ring der 

                                                           

1  Fackenheim nimmt auf diese Konstellation insofern Bezug, als es ihm um die Er-

ringung einer jüdischen Philosophie in der abendländischen Tradition – nach 

Auschwitz – geht: „Kierkegaard’s [Abraham] is a genuine, painful struggle with a 

Christian text that is a Jewish one also, which is why modern Jewish philosophers, 

themselves struggling with that same text – no less painfully – must struggle also with 

Kierkegaard.“ (Fackenheim, Jewish Philosophers and Jewish Philosophy, 178) 

2  Davis sieht in der Frage nach der Integrität eine wesentliche Verbindung zwischen 

Hiob und Jakob, da bei beiden biblischen Figuren der bedeutsame Ausdruck tam ver-

wendet wird: „I shall argue that the indispensable significance of the word tam for un-

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Kette im Bau des Daseins und in jenem der Schrift. Die entscheidende Sprung-
feder dieses Rings ist der performative Akt des Ringens, der im Kontext des ent-
sprechend dramatischen Geschehens entwickelt werden soll. Als Jakob mit ge-
trennten Herden und seiner Familie in die Richtung seines Bruders Esaus auf-
bricht, führt er seine Familie über eine Furt, bleibt alleine zurück und gerät in ein 
Widerfahrnis folgender Art:  
 
Ein Mann rang mit ihm, bis das Morgengrauen aufzog. 

Als er sah, dass er ihn nicht übermochte, 

rührte er an seine Hüftpfanne, 

und Jaakobs Hüftpfanne verrenkte sich, wie er mit ihm rang. 

Dann sprach er: 

Entlasse mich, 

denn das Morgengrauen ist aufgezogen. 

Er aber sprach: 

Ich entlasse dich nicht, 

du habest mich denn gesegnet. 

Da sprach er zu ihm: 

Was ist dein Name? 

Und er sprach: 

Nicht Jaakob werde fürder dein Name gesprochen, 

sondern Jisrael, Fechter Gottes, […]. 

Da fragte Jaakob, er sprach: 

Vermelde doch deinen Namen! 

Er aber sprach: 

Warum denn fragst du nach meinem Namen! 

Und er segnete ihn dort. 

Jaakob rief den Namen des Ortes: Pniel, Gottesantlitz, denn: 

Ich habe Gott gesehen, 

Antlitz zu Antlitz, 

und meine Seele ist gerettet. 

Die Sonne strahlte ihm auf, als er an Pniel vorüber war, 

er aber hinkte an seiner Hüfte.3 

                                                           

derstanding Job’s character derives from its association with another person of integri-

ty – namely, with Jacob – who likewise struggles with God and with humans (Gen 

32:29) and at last is granted a vision whereby he is fully transformed into the effective 

vehicle of divine blessing.“ (Davis, Job and Jacob, 204) 

3  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


POETOLOGISCHES NACHSPIEL  | 291 

Das Kampfgeschehen steht erneut im Kontext des Staubes, weil sich der Aus-
druck יאבק (ie’avek; ringen) auf אבק (Avak; Staub) aufgrund derselben Wurzel 
beziehen lässt. Auf der existenziellen Ebene stärkt sich das Selbst durch dieses 
Ringen, das aber in seiner Selbstbehauptung sich gleichsam überschreitet. Das 
Moment des Überschreitens wird in seiner Eigenart deutlich, wenn die talmudi-
sche Auslegung dieses Kampfes in Chullin 91a berücksichtigt wird, welche die 
etymologische Verbindung zwischen Staub und Kampf weiter ausdeutet: Der im 
Kampf aufgewirbelte Staub steigt hoch bis zum Thron Gottes4. Das heißt, dass 
der Mensch in seinem irdisch-staubigen und immanenten Geschehen gleichzeitig 
durch dieses Geschehen auf Transzendenz Bezug nimmt oder darauf bezogen 
wird5: So erweitert sich – ähnlich wie bei Abraham – der Name Jakob zu Jakob 
Jisrael, indem er dem Widersacher begegnet und zur Person wird. Die Verflech-
tung von Aktivem und Passivem, von Subjekt und Objekt, letztlich zwischen den 
lebensformenden Stadien von Ästhetik, Ethik und Religion lassen eine logische 

                                                           

4  Vgl. dazu die Bemerkung 39 zu Chullin 91a, in Talmud Bavli, The Schottenstein Edi-

tion: „The Peirush HaRoke’ach (to Genesis 32:25) notes that the numerical value of 

 the ,כסא הכבודת and [a man] wrestled [with him] (119), is equal to that of ,ויאבק

Throne of Glory (see also Baal HaTurim ad loc.).“ 

5  Soloveitchik nähert sich diesem Kampfgeschehen in einem programmatischen Auf-

satz, der selbstreden den Titel Catharsis trägt. Ähnlich wie beim griechisch geprägten 

Begriff des Pathos leistet Soloveitchik eine entscheidende Umdeutungsarbeit am Be-

griff. Genauer: an den zentralen Begriffen dramatischer Poetik, der Katharsis und dem 

Helden. Jakob handelt wider die griechische Erwartung eines Helden, der seinen Sieg 

rein ästhetisch – selbstbezogen – feiern und genießen würde. Jakob reinigt sich jedoch 

nicht nur von Furcht und Schrecken, sondern (ver)wandelt sich zu einem halachischen 

Helden, indem er sich überschreitet bzw. den besiegten Gegner freilässt. Die Selbst-

überschreitung bedeutet für Soloveitchik, dass es dem Menschen gelingt seine natürli-

che (Aus)Richtung dialektisch zu ändern: „What is heroism in the Halacha? What 

does the Halacha recommend to us, that we may attain heroic stature? The answer is: 

one must perform the dialectical movement. The Halachic catharsis expresses itself in 

paradoxical movement in two opposite directions – in surging forward boldly and in 

retrating humbly. Man’s heroic experience is a polar, antithetic one. Man drives for-

ward only to retreat and to reverse, subsequently, the direction of his movement.“ (So-

loveitchik, Catharsis, 43) Diese dialektische Bewegung des halachischen Menschen 

lässt sich im Sinne von Moshe Sokol gleichzeitig als Bewegung jüdischen Denkens 

charakterisieren, um den leidenschaftlichen Denker in den philosophischen Helden zu 

transformieren: „the Jewish-philosopher-as-hero“ (vgl. Sokol, Judaism Examined, 

447). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Trennschärfe nicht zu. Im Gegenteil: Der Mensch erschafft sich gerade in seiner 
Gesamtexistenz, im Wirbel und Verwirbeln jener Lebensformen, die Kier-
kegaard innerhalb einer bestimmten Logik des Absurden existenzdialektisch 
hervorzubrechen vermeinte. Entscheidend ist die Transzendenz, die sich in der 
Immanenz ereignet, sich in ihr als Spur wendet. Dies hat seine wortwörtlich ent-
sprechende Bewandtnis darin, dass Jakob an diesem Ort die Gegenwart Gottes 
erfährt; eine metaphysische Erfahrung, die dem Ort den Namen פניאל (Peni’el) 
verleiht, was sich aus פנים (Panim, Gesicht, Spur, Gegenwart) und אל (El; Gott) 
zusammensetzt. Als Jakob von diesem Ort bei Sonnenaufgang aufbricht, ver-
schiebt er sich hinkend. Gleichzeitig wendet sich im Vorübergehen der Ort zu 
-um auf eine schillernde Differenz6 hinzuweisen, die sich als ge ,(Penu’el) פנואל
hende oder hinkende Bedeutungsunschärfe verwischend – umschreibend – als 
Schauplatz der Schrift ereignet und den philosophischen Helden in Anlehnung 
an Soloveitchik und Sokol konstituiert, um ausgerechnet an diesem Ort das Ge-
sicht wiederzufinden. 

Im poetologischen Sinne lassen sich die verwischenden Spuren im Staub als 
Schriftspuren deuten, als Kampf der Schrift mit dem Widersacher des in ihr mit-
angelegten Allgemeinen mit dem sie sich verkeilt, aber auch umarmt.7 Dieses 
Ringen deutete ich in Anlehnung an das Epitaph von Kurt Drawert als das Ande-
re im Text – das erst noch generiert werden muss. Diese Schöpfung ist die 
Stimme des Anderen, die durchklingt, wenn das Selbst sich überschreitet. Es 
sind die Schriftspuren, die aufsteigen und von jener Urdialektik des Anderen 
künden, die in den Sprüchen der Väter vernommen wird: „Und es heißt: ‚Die 
Tafeln sind Gotteswerk und die Schrift sind Gottesschrift, Charut (eingegraben) 
auf den Tafeln‘. Lies nicht ‚Charut‘ (eingegraben), sondern Cherut‘ (Freiheit), 
[…].“8 Dieser Akt des Umschreibens als Einschreiben verschreibt sich einer 
Freiheit, bei der Existenz und Schrift miteinander kämpfen, sich umarmen, sich 
nahen und jene magnetische Nähe lebendiger und heiliger Gegenwärtigkeit er-
zeugen, welche die wahlverwandte Begegnung – im gerangl für Wahrheit – zwi-
schen Kierkegaard und jüdischem Denken bezeugen. Als Verflechtung von Ak-

                                                           

6  In der Übersetzung von Buber/Rosenzweig scheint diese Differenz nicht auf; Hirsch 

berücksichtigt hingegen die Buchstabenwandlung. 

7  Vgl. dazu die Bemerkung 29 zu Chullin 91a, in Talmud Bavli, The Schottenstein Edi-

tion: „That is, the word  embrace [as it is common in ,חבק comes from the root בהאבקו 

the Hebrew language to drop the ח, which is difficult to pronounce, and replace it with 

an א (Ramban, Genesis 32:25)]. This indicates that they fought each other by embrac-

ing one another, i.e. by positioning themselves one opposite the other and wrestling.“ 

8  Hirsch, Sprüche der Väter, 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


POETOLOGISCHES NACHSPIEL  | 293 

tivem und Passivem, von Subjekt und Objekt, was letztlich keine logische 
Trennschärfe zwischen den lebensformenden Stadien von Ästhetik, Ethik und 
Religion zulässt. Der Mensch erschafft sich gerade in seiner Gesamtexistenz, im 
Wirbel und Verwirbeln jener Lebensformen. Entscheidend ist die Transzendenz, 
die sich in der Immanenz ereignet, sich in ihr als Spur wendet. Die Wiederho-
lung als existenzielle Leidenschaft dynamisiert sich zu einem philosophischen 
Pathos, wobei Philosophie, Theologie und Poetologie verfließen und jenen Staub 
aufwirbeln, der bis zum Thron Gottes aufsteigt: Das ist das Geheimnis der Wie-
derholung… 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

Literatur- und Abbildungsverzeichnis 

 
 
 

LITERATURVERZEICHNIS 
 
Ästhetische Grundbegriffe: historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Stuttgart, 

Weimar 2010. 
Agamben, Giorgio: Die absolute Immanenz. Aus dem Italienischen von Andreas 

Hiepko. Berlin 1998. 
Agamben, Giorgio: Nacktheiten. Aus dem Italienischen von Andreas Hiepko. 

Frankfurt am Main 2010. 
Anz, Heinrich: „Hiobs Gemeinde“. Überlegungen zur Poetologie des Dichters 

bei S. Kierkegaard, H. Ibsen, A. Strindberg und K. Blixen, in: Klaus Boh-
nen/Bjørn Ekmann (Hgg.): Text & Kontext. Zeitschrift für germanistische 
Literaturforschung in Skandinavien. Kopenhagen, München 1998, 7-21. 

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. München 2006.  
Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische 

Identität in frühen Hochkulturen. München 2013. 
Bal, Mieke: Travelling Concepts in the Humanities. A Rough Guide. Toronto 

2002. 
Barthes, Roland: Die helle Kammer. Bemerkung zur Photographie. Aus dem 

Französischen von Dietrich Leube. Frankfurt am Main 1989.  
Behrens, Rudolf: Goldoni und die Anthropologie des Schauspielers, in: Rudolf 

Behrens, Roland Galle (Hgg.): Historische Anthropologie und Literatur. 
Romanistische Beiträge zu einem neuen Paradigma der Literaturwissen-
schaft. Würzburg 1995, 183-198. 

Ben-Chorin, Schalom/Lenzen, Verena (Hgg.): Lust an der Erkenntnis. Jüdische 
Theologie im 20. Jahrhundert. Ein Lesebuch. München 1988. 

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Frankfurt am Main 
1969. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Ben Jehuda, Elieser: Gesamtwörterbuch der alt- und neuhebräischen Sprache. 
Bd. 1-16. Berlin, Jerusalem [s.a.]. 

Bergman, Hugo: Der junge Hegel und das Judentum. In: Neue Wege 46 (1952), 
266-273. 

Bergman, Hugo: The Qualitiy of Faith. Essays on Judaism and Morality. Jerusa-
lem 1970. 

Bergman, Hugo: Dialogical Philosophy: From Kierkegaard to Buber. Vom Heb-
räischen ins Englische von Arnold A. Gestein. New York 1991.  

Berman, Louis A.: The Akedah. The Binding of Isaac. New Jersey 1997.  
Beyrich, Tilman: Ist Glauben wiederholbar?: Derrida liest Kierkegaard. Berlin 

2001. 
Beyrich, Tilman: „Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham? Jüdi-

sche Kierkegaard-Lektüren: Buber, Fackenheim, Levinas, in: Beiträge zum 
Verstehen des Judentums, j.57 n.1 (2001), 20-41.  

Bjergsø, Michael O.: Kierkegaards deiktische Theologie. Gottesverhältnis und 
Religiosität in den erbaulichen Reden. Aus dem Dänischen von Krista-Maria 
und Hermann Deuser. Berlin, New York 2009. 

Bloch Ernst: Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des 
Reichs. Frankfurt am Main 1969. 

Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie. Bonn 1960. 
Bösch, Michael: Søren Kierkegaard: Schicksal – Angst – Freiheit. Paderborn, 

München, Wien, Zürich 1994. 
Boldt, Joachim: Kierkegaards „Furcht und Zittern“ als Bild seines ethischen Er-

kenntnisbegriffs. Berlin 2006. 
Brod, Max: Heidentum, Christentum, Judentum. München 1921. 
Brod, Max: Diesseits und Jenseits. Winterthur 1947. 
Buber, Martin: Zwei Glaubensweisen. Zürich 1950. 
Buber, Martin: Einsichten. Aus den Schriften gesammelt. Wiesbaden 1953. 
Buber, Martin: Hebräischer Humanismus, in: Der Jude und sein Judentum. Ge-

sammelte Aufsätze und Reden. Gerlingen 1993, 717-729. 
Buber, Martin/Rosenzeig, Franz: Die fünf Bücher der Weisung. Verdeutscht von 

Martin Buber gemeinsam mit Franz Rosenzweig. Stuttgart 1992. 
Buber, Martin/Rosenzeig, Franz: Die Schriftwerke. Stuttgart 1992.  
Busch, Kathrin: Ansteckung und Widerfahrnis. Für eine Ästhetik des Pathischen, 

in: Kathrin Busch/Iris Därmann (Hgg.): „pathos“: Konturen eines kulturwis-
senschaftlichen Grundbegriffs. Bielefeld 2007, 51-73. 

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002. Aus dem 
Englischen von Reiner Ansén und Michael Adrian. Frankfurt am Main 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 297 

Carlebach, Joseph: Ausgewählte Schriften. Band I: Schriften zur Religion und 
Religionsphilosophie. New York 1982. 

Cavell, Stanley: Die andere Stimme. Philosophie und Autobiographie. Aus dem 
Amerikanischen von Antje Korsmeier. Berlin 2002. 

Cioran, Emil Maria: Von Tränen und von Heiligen. Aus dem Französischen von 
Verena von der Heyden-Rynsch. Frankfurt am Main 1990. 

Dachselt, Rainer: Pathos. Tradition und Aktualität einer vergessenen Poetik. 
Heidelberg 2003. 

Dan, Joseph: Die Kabbala. Eine kleine Einführung. Aus dem Englischen von 
Christian Wiese. Stuttgart 2012. 

Daviau, Donald G.: Max Brod und Berlin, in: Margarita Pazi/Hans Dieter Zim-
mermann (Hgg.): Berlin und der Prager Kreis.Würzburg 1991, 145-157. 

Davis, Ellen F.: Job and Jacob: The Integrity of Faith, in: Danna Nolan Fewell 
(Hg.): Reading between Texts: Intertextuality and the Hebrew Bible. Louis-
ville 1992, 203-224. 

De Man, Paul: Die Ideologie des Ästhetischen. Frankfurt am Main 1993. 
Deleuze, Gilles: Bartleby oder die Formel. Aus dem Französischen von Bern-

hard Dieckmann. Berlin 1994. 
Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung. Aus dem Französischen von Jo-

seph Vogl. München 1997. 
Derrida, Jacques: Freud und der Schauplatz der Schrift, in: Jacques Derrida: Die 

Schrift und die Differenz. Aus dem Französischen von Rodolphe Gasché. 
Frankfurt am Main 1994, 302-350. 

Derrida, Jacques: Den Tod geben. Aus dem Französischen von Hans-Dieter 
Gondek, in: Anselm Haverkamp (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit: Derrida-
Benjamin. Frankfurt am Main 1994. 

Derrida, Jacques: Gestade. Aus dem Französischen von Friedrich A. Kittler. 
Wien 1994.  

Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phänomen. Einführung in das Problem 
des Zeichens in der Phänomenologie Husserls. Aus dem Französischen von 
Hans-Dieter Gondek. Frankfurt am Main 2003. 

Dietz, Walter: Sören Kierkegaard. Existenz und Freiheit. Frankfurt am Main 
1993.  

Drawert, Kurt: Schreiben. Vom Leben der Texte. München 2012. 
Eisemann, Mosche: Job: A new Translation with Commentary anthologized 

form Talmudic, Midraschic, and Rabbinic Sources. New York 1994. 
Encyclopaedia Judaica. Jerusalem 2007. 
Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur. Bd. 1-5. Hg. v. Dan Diner. 

Stuttgart, Weimar 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Evans, C. Stephan: Faith as the Telos of Morality: A Reading of Fear and Trem-
bling, in: Robert L. Perkins (Hg.): International Kierkegaard Commentary: 
Fear and Trembling and Repetition. Volume 6. Macon, Georgia 1993, 9-27. 

Even-Shoshan, Avraham: Milon Even-Shoshan hamerukas. Jerusalem 2009.  
Fackenheim, Emil L.: Samuel Hirsch und Hegel, in: A. Altman (Hg.): Studies in 

Nineteenth Century Jewish Intellectual History. Cambridge, Massachusetts 
1964, 171-201. 

Fackenheim, Emil L.: Jewish Philosophers and Jewish Philosophy. Hg. v. Mi-
chael L. Morgan. Bloomington, Indianapolis 1996. 

Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang. Skizze einer anarchistischen Er-
kenntnistheorie. Frankfurt am Main 1976. 

Fondane, Benjamin: La conscience malheureuse. Paris 1979. 
Freud, Sigmund: Erinnern, wiederholen und durcharbeiten, in: Sigmund Freud: 

Gesammelte Werke. Bd. 10, Werke aus den Jahren 1913-17. Frankfurt am 
Main 1946, 126-136. 

Gellman, I. Jerome: The Fear, the Trembling, and the Fire. Kierkegaard and Ha-
sidic Masters on the Binding of Isaac. Lanham 1994. 

Gerhard, Volker: Der Sinn des Sinns: Versuch über das Göttliche. München 
2014. 

Glöckner, Dorothea: Kierkegaards Begriff der Wiederholung. Eine Studie zu 
seinem Freiheitsverständnis. Berlin 1998. 

Goldberg, Hillel: Between Berlin and Slobodka: Jewish Transition Figures from 
Eastern Europe. Hobroken, New Jersey 1989.  

Gomringer, Eugen: konstellationen, ideogramme, stundenbuch. Stuttgart 1983. 
Goodmann-Thau, Eveline: Aufstand der Wasser. Jüdische Hermeneutik zwi-

schen Tradition und Moderne. Berlin 2002. 
Der digitale Grimm: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm 

Grimm. Elektronische Ausgabe der Erstbearbeitung. 
Guarda, Victor: Die Wiederholung: Analysen zur Grundstruktur menschlicher 

Existenz im Verständnis Sören Kierkegaards. Königstein 1980. 
Guardini, Romano: Religiöse Erfahrung und Glaube. Mainz 1974. 
Han, Byung-Chul: Transparenzgesellschaft. Berlin 2013. 
Handke, Peter: Phantasien der Wiederholung. Frankfurt am Main 1996. 
Hegel, G.W.F.: Volksreligion und Christentum, in: Dr. Herman Nohl (Hg.): He-

gels theologische Jugendschriften nach den Handschriften der kgl. Bibliothek 
in Berlin. Tübingen 1907. Frankfurt am Main unveränderter Nachdruck 
1966, 1-71. 

Hegel, G.W.F.: Die Positivität der christlichen Religion, in: Dr. Herman Nohl 
(Hg.): Hegels theologische Jugendschriften nach den Handschriften der kgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 299 

Bibliothek in Berlin. Tübingen 1907. Frankfurt am Main unveränderter 
Nachdruck 1966, 137-240. 

Hegel, G.W.F.: Der Geist des Christentums und sein Schicksal, in: Dr. Herman 
Nohl (Hg.): Hegels theologische Jugendschriften nach den Handschriften der 
kgl. Bibliothek in Berlin. Tübingen 1907. Frankfurt am Main unveränderter 
Nachdruck 1966, 242-342. 

Hegel, G.W.F.: Phänomenologie des Geistes. Stuttgart 1987. 
Hegel, G.W.F.: Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Hamburg 

1988.  
Hegel, G.W.F.: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. Hamburg 

1991. 
Heidegger, Martin: Was ist das – die Philosophie? Pfullingen 1956. 
Henry, Michel: Radikale Lebensphänomenologie. Ausgewählte Studien zur Phä-

nomenologie. Aus dem Französischen von Rolf Kühn. Freiburg, München 
1992. 

Henry, Michel: Affekt und Subjektivität. Lebensphänomenologische Beiträge 
zur Psychologie und zum Wesen des Menschen. Aus dem Französischen von 
Rolf Kühn. Freiburg, München 2005.  

Henry, Michel: „Ich bin die Wahrheit.“ Für eine Philosophie des Christentums. 
Aus dem Französischen von Rolf Kühn. Freiburg, München 2012. 

Heschel, Abraham Joshua: Die Prophetie. Krakau 1936. 
Heschel, Abraham Joshua: The Prophets. New York 1962. 
Heschel, Abraham Joshua: A Passion for Truth. London 1973. 
Heschel, Abraham Joshua: Man is not alone. A philosophy of religion. New 

York 1977. 
Heschel, Abraham Joshua: Der Mensch fragt nach Gott. Untersuchungen zum 

Gebet und zur Symbolik. Aus dem Englischen von Uwe Cordt. Neukirchen-
Vluyn 1982. 

Heschel, Abraham Joshua: God in Search of Man. A Philosophy of Judaism. 
New York 1983. 

Heschel, Abraham Joshua: Die ungesicherte Freiheit. Essays zur menschlichen 
Existenz. Aus dem Englischen von Ruth Olmesdahl. Neukirchen-Vluyn 
1985. 

Heschel, Abraham Joshua: No Religion is an Island, in: H. Kasimov/B. L. Sher-
win (Hgg.): No Religion is an Island: Abraham Joshua Heschel and Interreli-
gious Dialogue. Maryknoll 1991, 3-22.  

Heschel, Abraham Joshua: Der Schabbat: Seine Bedeutung für den heutigen 
Menschen. Aus dem Englischen von Ruth Olmesdahl. Berlin 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Heschel, Abraham Joshua: The Ineffable Name of God: Man. Poems. Translated 
from the Yiddisch by Morton M. Leifman; introduction by Edward K. 
Kaplan. New York, London 2005. 

Heschel, Abraham Joshua: Heavenly Torah: as refracted through the generations. 
Edited and translated from the Hebrew with commentary by Gordon Tucker 
with Leonard Levin. New York 2005.  

Heschel, Susannah (Hg.): Moral Grandeur and Spiritual Audacity. New York 
1996. 

Hirsch, Samson Raphael: Chorew: Versuche über Jisraels Pflichten in der Zer-
streuung. Basel 1992. 

Hirsch, Samson Raphael: Sprüche der Väter. Basel 1994. 
Hirsch, Samson Raphael: Die Fünf Bücher der Tora. Basel 2008.  
Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hg. v. Joachim Ritter. Darmstadt 

1971-2007. 
Honigmann, Barbara: Das Gesicht wieder finden: Über Schreiben, Schriftsteller 

und Judentum. München 2006.  
Idel, Moshe: Alte Welten neue Bilder: Jüdische Mystik und die Gedankenwelt 

des 20. Jahrhunderts. Aus dem Englischen von Eva-Maria Thimme. Berlin 
2012.  

Jankélévitch, Vladimir: Der Tod. Aus dem Französischen von Brigitta Restorff. 
Frankfurt am Main 2005. 

Jonas, Hans: The Phenomenon of Life. Toward a Philosophical Biology. New 
York 1966. 

Kafka, Franz: Der Prozess. Gesammelte Werke, hg. v. Max Brod. Frankfurt am 
Main 1996. 

Kafka, Franz: Tagebücher 1910-1923. Gesammelte Werke, hg. v. Max Brod. 
Frankfurt am Main 1996. 

Kalimi, Isaac: Perspektiven zur Bindung Isaaks in rabbinischer Literatur und 
rabbinischem Denken, in: Joseph Wohlmuth (Hg.): Studien zu Judentum und 
Christentum. Paderborn 2009, 63-88. 

Kandinsky, Wassily: Punkt und Linie zu Fläche: Beitrag zur Analyse der maleri-
schen Elemente. Bern 2014. 

Kant, Immanuel: Über das Misslingen aller philosophischen Versuche in der 
Theodizee, in: Immanuel Kant: Werke in sechs Bänden. Bd. VI. Hg. v. Wil-
helm Weischedel. Darmstadt 1956, 105-124. 

Kierkegaard, Søren: Leben und Walten der Liebe. Aus dem Dänischen von Al-
bert Dorner. Leipzig 1890. 

Kierkegaard, Søren: Das Buch über Adler. Aus dem Dänischen von Theodor 
Haecker, in: Der Begriff des Auserwählten. Hellerau 1917. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 301 

Kierkegaard, Søren: Der Gesichtspunkt für meine Wirksamkeit als Schriftsteller, 
in: Søren Kierkegaard: Gesammelte Werke. Bd. 10. Aus dem Dänischen von 
Albert Dorner. Jena 1922. 

Kierkegaard, Søren: Die Tagebücher 1834-1855. Aus dem Dänischen von Theo-
dor Haecker. München 1953. 

Kierkegaard, Søren: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den phi-
losophischen Brocken, in: Søren Kierkegaard: Gesammelte Werke. Aus dem 
Dänischen von Hans Martin Junghans. Düsseldorf, Köln 1958.  

Kierkegaard, Søren: Johannes Climacus oder de omnibus dubitandum est, in: 
Søren Kierkegaard: Gesammelte Werke. Aus dem Dänischen von Emanuel 
Hirsch. Düsseldorf, Köln 1960.  

Kierkegaard, Søren: Die Krankheit zum Tode. Aus dem Dänischen von Liselotte 
Richter. München 1966.  

Kierkegaard, Søren: Die Tagebücher. Bd. 1-5. Aus dem Dänischen von Hayo 
Gerdes. Düsseldorf, Köln 1974. 

Kierkegaard, Søren: Der Begriff Angst. Aus dem Dänischen von Gisela Perlet. 
Stuttgart 1992.  

Kierkegaard, Søren: Furcht und Zittern. Aus dem Dänischen von Liselotte Rich-
ter. Frankfurt am Main 1992.  

Kierkegaard, Søren: Entweder – Oder. Teil 1 und II. Aus dem Dänischen von 
Heinrich Fauteck. München 1996.  

Kierkegaard, Søren: Erbauliche Reden 1843/44. Aus dem Dänischen von Ema-
nuel Hirsch. Simmerath 2004. 

Kierkegaard, Søren: Die Wiederholung. Aus dem Dänischen von Liselotte Rich-
ter. Frankfurt am Main 2005. 

King, G. Heath: Existenz, Denken, Stil: Perspektiven einer Grundbeziehung. 
Dargestellt am Werk Søren Kierkegaards. Berlin, New York 1986.  

Koll, Julia: Gott spüren? Eine Spurensuche zum Zusammenhang von Körperer-
fahrung und Religiosität, in: Elisabeth Rohr (Hg.): Körper und Identität. Ge-
sellschaft auf den Leib geschrieben. Königstein, Taunus 2004, 249-263. 

Krause, Marcus/Pethes, Nicolas: Zwischen Erfahrung und Möglichkeit: Literari-
sche Experimentalkulturen im 19. Jahrhundert, in: Marcus Krause/Nicolas 
Pethes (Hgg.): Literarische Experimentalkulturen: Poetologien des Experi-
ments im 19. Jahrhundert. Würzburg 2005, 7-18. 

Law, David R.: Kierkegaard’s Kenotic Christology. Oxford 2013. 
Leibowitz, Yeshayahu: Judaism, Human Values, and the Jewish State. Aus dem 

Hebräischen ins Englische von Eliezer Goldman. Cambridge; Massachusetts, 
London 1992. 

Lenzen, Verena: Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes. Zürich 2002.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Leonhard, Rudolf: Vom Pathos, in: Paul Pörtner: Literatur – Revolution 1910-
1925. Dokumente, Manifeste, Programme. Darmstadt 1960. 

Leuchter, Reuven: Tefilla: Creating Dialogue with Hashem. Jerusalem 2012. 
Lévinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere. Aus dem Französischen von 

Ludwig Wenzler. Hamburg 1995. 
Lévinas, Emmanuel: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betrof-

fenheit von Transzendenz. Aus dem Französischen von Thomas Wiemer. 
Freiburg, München 1999. 

Lévinas, Emmanuel: Anspruchsvolles Judentum. Talmudische Diskurse. Aus 
dem Französischen von Frank Miething. Frankfurt am Main 2005. 

Liebeschütz, Hans: Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis 
Marx. Tübingen 1967. 

Liessmann, Konrad Paul: Sören Kierkegaard zur Einführung. Hamburg 1999. 
Longinus: Vom Erhabenen. Griechisch/Deutsch, übersetzt und herausgegeben 

von Otto Schönberger. Stuttgart 2008. 
Löwith, Karl: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, in: Klaus-Dieter 

Eichler (Hg.): Philosophie der Freundschaft. Leipzig 1999, 71-74. 
Lyčka, Milan: Abraham Heschel’s Philosophy of Judaism as a Phenomenology 

of Religion, in: Stanisław Krajewski/Adam Lipszyc (Hgg.): Abraham Joshua 
Heschel: Philosophy, Theology and Interreligious Dialogue. Wiesbaden 
2009, 47-51. 

Machsor Schma Kolenu Rosch Haschana. Ins Deutsche übersetzt von Dr. Albert 
Richter und Raw Joseph Scheuer. Basel 2009. 

Malbim on Mischley: The Commentory of Rabbi Meir Leibush Malbim on the 
Book of Proverbs. New York 1999. 

Marzano, Michaela: Philosophie des Körpers. Aus dem Französischen von Eli-
sabeth Liebl. München 2013. 

Mendes-Flohr, Paul: Jewish Philosophy and Theology, in: The Oxford Hand-
book of Jewish Studies. Oxford 2005. 

Mooney, Edward F.: Knights of Faith and Resignation: Reading Kierkegaard’s 
Fear and Trembling. New York 1991. 

Müller-Wille, Klaus: Kierkegaard, das Vaudeville und die Posse, in: Annegret 
Heitmann/Hanne Roswall Laursen (Hgg.): Romantik im Norden. Würzburg 
2010, 207-230. 

Müller-Wille, Klaus: Kierkegaards Stimmungen, in: Hans-Georg von Ar-
burg/Sergej Rickenbacher (Hgg.): Concordia discors: Ästhetiken der Stim-
mung zwischen Literaturen, Künsten und Wissenschaften. Würzburg 2012, 
221-242. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 303 

Mulder, Jack: Abraham Joshua Heschel: Heschel’s Use of Kierkegaard as 
Cohort in Depth Theology, in: Jon Stewart (Hg.): Kierkegaard’s Influence on 
Theology. Farnham, Burlington 2012, 155-168. 

Nussbaum, Martha: Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions. Cam-
bridge 2001. 

Olesen Larsen, K.: Sören Kierkegaard. Ausgewählte Aufsätze. Gütersloh 1973. 
Oppenheim, Michael: Kierkegaard and Soloveitchik, in: Judaism, j. 145 vol. 37, 

n.1 (1988), 29-39. 
Peterson, Erik: Marginalien zur Theologie. München 1956. 
Planck, Max: Vom Wesen der Willensfreiheit: Vortrag. Gehalten zuerst in der 

Deutschen Philosophischen Gesellschaft zu Berlin. Leipzig 1936. 
Plessner, Helmut: Der imitatorische Akt, in: Helmut Plessner: Gesammelte 

Schriften. Bd. VII. Frankfurt am Main 1982, 449-457. 
Plessner, Helmut: Zur Anthropologie des Schauspielers, in: Helmut Plessner: 

Gesammelte Schriften. Bd. VII. Frankfurt am Main 1982, 403-418. 
Plessner, Helmut: Die Frage nach der Conditio humana, in: Helmut Plessner: 

Gesammelte Schriften. Bd. VIII. Frankfurt am Main 1983, 136-217. 
Possen, David D.: J. B. Soloveitchik: Between Neo-Kantianism and Kierkegaar-

dian Existentialism, in: Jon Stewart (Hg.): Kierkegaard’s Influence on Theo-
logy. Farnham, Burlington 2012, 189-209. 

Richert, Friedemann: Kleine Geistesgeschichte des Lachens. Darmstadt 2009. 
Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Aus dem 

Englischen von Michael Gebauer. Frankfurt am Main 1981. 
Rosenberg, Shalom: Good and Evil in Jewish Thought. Aus dem Hebräischen 

ins Englische von John Glucker. Tel-Aviv 1989. 
Roth, Joseph: Hiob. Roman eines einfachen Mannes. Köln 1996. 
Rutishauser, Christian M.: Joseph Dov Soloveitchik. Einführung in sein Denken. 

Stuttgart 2003. 
Schestow, Leo: Kierkegaard und die Existenzphilosophie. Die Stimme eines Ru-

fenden in der Wüste. Aus dem Russischen von Hans Ruoff. Graz 1949. 
Scholem, Gershom: Tagebücher 1913-1917. Frankfurt am Main 1995. 
Schumacher, Eckhard: Die Ironie der Unverständlichkeit. Frankfurt am Main 

2000. 
Siddur Schma Kolenu. Ins Deutsche übersetzt von Raw Joseph Scheuer. Basel 

1996. 
Simmel, Georg: Zur Philosophie des Schauspielers, in: Fragmente und Aufsätze 

aus dem Nachlass, hg. von G. Kantorowicz. München 1923. 
Sokol, Moshe: Judaism Examined. Essays in Jewish Philosophy and Ethics. New 

York 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Soloveitchik, Rabbi Joseph B.: Catharsis, in: Tradition 17. New York 1978, 38-
54. 

Soloveitchik, Joseph B.: The Halakhic Mind. An Essay on Jewish Tradition and 
Modern Thought. London 1986. 

Soloveitchik, Joseph B.: Halakhic Man. Aus dem Hebräischen ins Englische von 
Lawrence Kaplan. Philadelphia 1991.  

Soloveitchik, Joseph B.: Family Redeemed: Essays on Family Relationships. 
New York 2000. 

Soloveitchik, Rabbi Joseph B.: Out of the Whirlwind. Essays on Mourning, Suf-
fering and the Human Condition. New York 2003. 

Soloveitchik, Joseph B.: The Emergence of Ethical Man. New York 2005. 
Soloveitchik, Rabbi Joseph B.: Festival of Freedom. Essays on Pesah and the 

Haggadah. New York 2006. 
Soloveitchik, Joseph B.: The Lonely Man of Faith. New York 2006.  
Spickermann, Hermann: Wunden – Wunder – Weisheit: Aspekte des Hiobprob-

lems, in: Markus Witte (Hg.): Hiobs Gestalten. Interdisziplinäre Studien zum 
Bild Hiobs in Judentum und Christentum. Leipzig 2012, 11-28. 

Staiger, Emil: Grundbegriffe der Poetik. München 1978. 
Steiner, George: Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt? Aus dem 

Englischen von Jörg Trobitius. München 1990. 
Strowick, Elisabeth: Passagen der Wiederholung. Kierkegaard – Lacan – Freud. 

Stuttgart, Weimar 1999. 
Susman, Margarete: Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes. 

Frankfurt am Main 1996. 
Talmud Bavli: Tractate Chullin, in: The Artscroll Series. New York 2004. 
The complete Artscroll Siddur. Brooklyn 1990. 
Thieberger, Friederich: Die Glaubensstufen des Judentums. Stuttgart 1952. 
The Torah: With Rashi’s Commentary. Translated, annoted, and eludidated by 

Rabbi Yisrael Isser Zvi Herczeg. New York 1999. 
van der Horst, Pieter W.: A Note on the Evil Inclination and Sexual Desire in 

Talmudic Literature, in: Ulrike Mittmann-Richert/Friedrich Avemarie und 
Gerbern S. Oegema (Hgg.): Der Mensch vor Gott. Forschungen zum Men-
schenbild in Bibel, antikem Judentum und Koran. Neukirchen-Vluyn 2003, 
99-106. 

Vogl, Joseph: Kalkül und Leidenschaft. Poetik des ökonomischen Menschen. 
München 2002. 

Vogl, Joseph: Über das Zaudern. Zürich, Berlin 2008. 
Vogt-Moykopf, Chaim: Buchstabenglut. Jüdisches Denken als universelles Kon-

zept in der deutschsprachigen Literatur. Frankfurt am Main 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 305 

Weinreb, Friedrich: Die Freuden Hiobs. Eine Deutung des Buches Hiob nach jü-
discher Überlieferung. Zürich 2006. 

Weizsäcker, Viktor von: Gesammelte Schriften, Bd. 10: Pathosophie. Frankfurt 
am Main 2005. 

Weltsch, Felix: Gnade und Freiheit. Untersuchungen zum Problem des schöpfe-
rischen Willens in Religion und Ethik. Düsseldorf 2010. 

Welz, Claudia: Trust and Lament. Faith in the Face of Godforsakenness, in: Eva 
Harasta, Brian Brock (Hg.): Evoking Lament. A Theological Discussion. 
London, New York 2009, 118-135. 

Wennerscheid, Sophie: Das Begehren nach der Wunde. Religion und Erotik im 
Schreiben Kierkegaards. Berlin 2008.  

Wiese, Christian: God’s Passion for Humankind and Human Responsibility for 
the Divine: Anthropology and Ethics in Hans Jonas’s and Abraham J. 
Heschel’s Post-Holocaust Interpretation of Imago Dei, in: Claudia Welz 
(Hg.): Ethics of In-Visibility. Imago Dei, Memory, and Human Dignity in 
Jewish and Christian Thought. Tübingen 2015, 195-233.  

Wirth, Uwe: Paratext und Text als Übergangszone, in: Wolfgang Hallet, Birgit 
Neumann (Hgg.): Raum und Bewegung in der Literatur. Die Literaturwis-
senschaften und der Spatial Turn. Bielefeld 2009, 167-177. 

Wogenstein, Sebastian: Horizonte der Moderne: Tragödie und Judentum von 
Cohen bis Lévinas. Heidelberg 2011. 

Ziegler, Reuven: Majesty and Humility: The Thought of Rabbi Joseph B. 
Soloveitchik. New York 2012. 

Žižek, Slavoj: Was ist ein Ereignis? Aus dem Englischen von Karen Genschow. 
Frankfurt am Main 2014. 

 
 

ABBILDUNGSVERZEICHNIS 
 
Abbildung 1: Paul Klee. Hauptweg und Nebenwege, 1929, 90. Ölfarbe auf 

Leinwand. 83,7 x 67,5 cm. Museum Ludwig, Köln. ©Museum Ludwig, Köln 
 
Abbildung 2: William Turner: Light and Colour (Goetheʼs Theory) – the Morn-

ing after the Deluge – Moses Writing the Book of Genesis (1843). Tate Brit-
ain. ©Creative Commons CC-BY-NC-ND 3.0 (Unported) licence 

 
Abbildung 3: Dan Rubinstein, Jakobskampf (2016). Privatbesitz.  
 ©Richard Blättel 

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Eine Ethik der Biodiversität

Dezember 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)
Innen – Außen – Anders
Körper im Werk von Gilles Deleuze
und Michel Foucault

November 2016, ca. 400 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3575-1

Harald Lemke
Ethik des Essens
Einführung in die Gastrosophie

Mai 2016, 592 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3436-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher
Verantwortung

Mai 2016, 456 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3477-8

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Karl Hepfer
Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis
in Hermeneutik, Poststruk-
turalismus und Pragmatismus
Mai 2017, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Hilge Landweer,
Isabella Marcinski (Hg.)
Dem Erleben auf der Spur
Feminismus und die
Philosophie des Leibes
November 2016, ca. 370 Seiten, kart., 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-3639-0

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur
November 2016, ca. 300 Seiten,
kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

René Weiland
Philosophie der Lebensführung
Ethisches Denken zwischen
Existenzphilosophie und
Konstruktivismus
September 2016, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3632-1

Yushin Ra
Der Unernst des Kitsches
Die Ästhetik des laxen Blicks
auf die Welt
September 2016, 220 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3551-5

Tobias Holischka
CyberPlaces – Philosophische
Annäherungen an den virtuellen Ort
Mai 2016, 212 Seiten,
kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3463-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Dirk Braunstein
Adornos Kritik
der politischen Ökonomie
2015, 450 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3443-3

Ralf Krüger
Quanten und die Wirklichkeit
des Geistes
Eine Untersuchung
zum Leib-Seele-Problem
2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade
Zur Differenzierung
praktischer Freiheit
2015, 304 Seiten, kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin
Anerkennen als Erfahrungsprozess
Überlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie
2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik – wozu und wie weiter?
2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rölli (Hg.)
Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik
2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

https://doi.org/10.14361/9783839436134 - am 14.02.2026, 16:11:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	ERSTER TEIL: EINGANG
	0. Am Nullpunkt oder: Kreisendes Beginnen
	1. An Stelle der Methode: Eine radikale Hermeneutik
	2. Poetologisches Vorspiel: Die Sprache – ein Teppich

	ZWEITER TEIL: DURCHGÄNGE
	3. Erster Gang: Der Mensch versteckt sich vor Gott. Der Sündenfall – Aufbrechende Personalität bei Søren Kierkegaard und Joseph B. Soloveitchik
	3.1 Søren Kierkegaard: Existenzielle Dialektik
	3.2 Joseph Ber Soloveitchik: Dialektik zwischen Existenz und Halacha

	4. Zweiter Gang: Der Mensch sucht Gott. Abrahams Schweigen – Das Paradox bei Søren Kierkegaard und Max Brod
	Irrläufer II: Hegel und die Aufhebung (des Judentums)
	4.1 Søren Kierkegaard: Die Verantwortung hängt an einem dünnen Faden
	4.2 Max Brod: Bindung der Verantwortung

	5. Dritter Gang: Gott (ver)sucht den Menschen. Die Wunde(r) Hiobs – Pathos bei Søren Kierkegaard und Abraham J . Heschel
	5.1 Søren Kierkegaard: Den Logos verstimmen
	5.2 Abraham J. Heschel: Von der religiösen Stimmung zur Stimme des Anderen


	DRITTER TEIL: AUSGANG
	6. Poetologisches Nachspiel: Staub aufwirbeln

	Literatur- und Abbildungsverzeichnis
	Literaturverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis


