- am 14,02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Richard Blittel
Das Geheimnis der Wiederholung

Edition Moderne Postmoderne

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fiir Helen Green

Richard Blittel, geb. 1972, studierte an der Universitit Ziirich Philosophie und
Germanistik. Neben seiner mehrjihrigen gymnasialen Unterrichtstitigkeit in
Philosophie und Deutsch promovierte er am Institut fiir Jiidisch-Christliche For-
schung bei Prof. Dr. Verena Lenzen in Luzern.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RicHARD BLATTEL

Das Geheimnis der Wiederholung

Sgren Kierkegaard passiert jiidisches Denken

[transcript]

- am 14.02.2026, 16:11:55. -


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers
die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder
Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird.

(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Richard Blattel

Umschlagkonzept: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Korrektorat & Satz: Angelika Wulff

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3613-0

PDEF-ISBN 978-3-8394-3613-4
https://doi.org/10.14361/9783839436134
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

- am 14.02.2026, 16:11:2


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

Vorwort |7
ERSTER TEIL: EINGANG

0. Am Nullpunkt oder: Kreisendes Beginnen | 11
1. An Stelle der Methode: Eine radikale Hermeneutik | 21
2. Poetologisches Vorspiel: Die Sprache — ein Teppich | 37

ZWEITER TEIL: DURCHGANGE

3. Erster Gang: Der Mensch versteckt sich vor Gott.
Der Sundenfall — Aufbrechende Personalitat
bei Sgren Kierkegaard und Joseph B. Soloveitchik | 47
Irrlaufer I: Hegels verfehlte Dialektik | 47
3.1 Sgren Kierkegaard: Existenzielle Dialektik |51
3.2 Joseph Ber Soloveitchik: Dialektik zwischen Existenz
und Halacha | 67

4. Zweiter Gang: Der Mensch sucht Gott.

Abrahams Schweigen — Das Paradox

bei Sgren Kierkegaard und Max Brod | 93

Irrlaufer 11: Hegel und die Aufhebung (des Judentums) | 93
4.1 Sgren Kierkegaard: Die Verantwortung hangt

an einem diinnen Faden | 102
4.2 Max Brod: Bindung der Verantwortung | 129

5. Dritter Gang: Gott (ver)sucht den Menschen.
Die Wunde(r) Hiobs — Pathos bei Sgren Kierkegaard
und Abraham J .Heschel | 169

5.1 Sgren Kierkegaard: Den Logos verstimmen | 171
5.2 Abraham J. Heschel: Von der religiosen Stimmung
zur Stimme des Anderen | 226

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER TEIL: AUSGANG

6. Poetologisches Nachspiel: Staub aufwirbeln | 289

Literatur- und Abbildungsverzeichnis | 295
Literaturverzeichnis | 295
Abbildungsverzeichnis | 305

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Die vorliegende Studie wurde im Wintersemester 2015 von der Kulturwissen-
schaftlichen Fakultat der Universitat Luzern als Dissertation im Fachbereich der
Judaistik angenommen. Sie versteht sich als eine jiidische Studie, die zum ju-
disch-christlichen Dialog einen Beitrag leisten will. Dass sie dabei andere MaR-
stébe als die gangige Kierkegaard-Forschung anlegt, liegt in der Natur ihrer ju-
daistischen Perspektivierung.

Die Arbeit hat im Laufe ihrer Entstehung vielfaltige Hilfe erfahren. Mein
erster Dank gilt der Professorin Verena Lenzen (Luzern): Vorab ist es mir ein
Anliegen, sie in der Funktion als Leiterin des Instituts fir Jidisch-Christliche
Forschung in aller Form zu wirdigen. Ihr enormes Engagement verbindet sich
mit herzerwdarmendem Takt, was groRen Respekt verdient. Als Betreuerin mei-
ner Arbeit erfuhr ich Uber die Jahre stets ihre Unterstutzung. Dies in Form for-
dernder Rickmeldungen in den Forschungskolloguien und in den Besprechun-
gen, denen sie viel Zeit widmete, um auf persdnliche Anliegen einzugehen. Uber
das Akademische hinausgehend verdanke ich ihr so Vieles.

Von den Freunden und Bekannten gilt mein Dank der kleinen Fachschaft
Philosophie der Kantonsschule Seetal: Insbesondere Lisa Fitz (Basel), die an
meinem Projekt regen Anteil genommen hat. Ihr verdanke ich spannende Ge-
spréache im Zeichen préagender Ambivalenzen, Inputs, das Gegenlesen eines
Ganges dieser Arbeit und Gastfreundschaft. Ebensolchen Dank gebiihrt Rolf
Huber (Luzern), der mich mit seinem Pragmatismus immer wieder auf den Bo-
den nétiger Klarheit holte. Ein weiterer Dank gilt Dr. Roland Cvetkovski (Frank-
furt), der neben der Durchsicht eines Ganges stets ein unglaublich inspirierender
Gespréchspartner war; die nédchtelangen Diskussionen bleiben unvergesslich.
Desweitern soll an dieser Stelle Dr. Simon Zumsteg (ZUrich) erwahnt werden,
dem ich wertvolle Anregungen und Ratschlége verdanke. Dass ich die Arbeit als
Dissertation einreichen konnte, verdanke ich Kerstin Paul (Zirich), die das ge-
samte Manuskript kritisch geprift hat.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Fur die professionelle Bearbeitung der Druckfassung mdochte ich mich bei
Frau Angelika Wulff (Witten) bedanken. Mir ist es natiirlich auch ein grof3es An-
liegen, mich flr die finanzielle Unterstltzung bei der Drucklegung auBeror-
dentlich bei der Mil-Stiftung sowie dem Rektorat der Universitat Luzern herzlich
zu bedanken.

Ganz besonderen Dank mdchte ich meinen Eltern entgegenbringen. Sie ha-
ben mir auRRerhalb des Akademischen eine dialogische Offenheit vorgelebt, die
durch die Hintertlr in den vorliegenden Text einwirkt. Mein grofiter Dank sei
meiner Frau Maya Blattel eingerdumt. Sie war und ist mein wahres Gegenuber,
das manchen Lauf der Gedanken entscheidend pragte. In all den Jahren ermdg-
lichte sie mir so viel, das schwer in Worte zu fassen ist. Ich bin ihr unendlich
dankbar. In einer eigenartigen Mischung aus Trauer und Freude mdchte ich mei-
ner Gromutter Helen Green gedenken, die im Dezember des letzten Jahres in
Johannesburg verstorben ist. Ihr Hinscheiden schmerzt und doch werde ich von
einer Heiterkeit erfasst, wenn Spuren der Erinnerungen sich vergegenwaértigen
und ihr freier Geist als Freigeist weiterlebt. Ihr widme ich mein Buch.

Zurich, im Mai 2016

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Erster Teil:
Eingang

Abbildung 1: Paul Klee. Hauptweg und Nebenwege, 1929, 90
Olfarbe auf Leinwand. 83,7 x 67,5 cm
©Museum Ludwig, Kdln

- am 14.02.2026, 16:11:55. -


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

0. Am Nullpunkt oder: Kreisendes Beginnen

,»,Im Griechischen, in unserer Sprache, in einer Sprache, die reich
an allen Anschwemmungen ihrer Geschichte ist — und schon
klindigt sich unsere Frage an —, in einer Sprache, die sich selbst
ihres Verfuhrungsvermogens, mit dem sie unaufhorlich spielt,
anklagt, ruft es uns zur Dislokation des griechischen Logos auf;
zur Dislokation unserer Identitat und vielleicht der Identitdt im
allgemeinen; es ruft uns auf, den griechischen Ort und den Ort
Uberhaupt zu verlassen, damit wir auf etwas zugehen, das selbst
kein Ursprung und kein (den Géttern zu gastlicher) Ort mehr ist;
auf eine Respiration, ein prophetisches Wort zu, [...] hin auf das
Andere des Griechen (das Andere des Griechischen, wird es das
Nicht-Griechische genannt werden konnen?*

JACQUES DERRIDA, DIE SCHRIFT UND DIE DIFFERENZ

Die salopp dahergesagte Redewendung Aller Anfang ist schwer ernster neh-
mend, als es dieser Anfang vermuten lasst, verweist auf den Haupttitel dieser
Arbeit: Das Geheimnis der Wiederholung. Ohne weiter in Geheimnissen zu
kramen, l&sst sich gleich zu Beginn offenlegen, dass sich dieser programmati-
sche Titel auf eine Schrift Kierkegaards bezieht — auf Die Wiederholung. Ohne
an dieser Stelle schon genauer auf diesen Text einzugehen, sei hier bereits verra-
ten, dass das Grundmotiv der Wiederholung durchaus nicht gefeit ist gegen jene
Assoziativitat, die nicht bloR dem Alltagsverstdndnis entnommen ist, sondern
dem Alltag selber: Der Routine und der Monotonie als ewig wiederkehrender
gleicher Ton des grauen Alltags. Auf den Spuren Kierkegaards sucht diese Ar-
beit indes einen anderen Grundton auf, dessen klangliche Ausrichtung in einer
einleitenden Anndherung horbar wird, wenn der verbalisierte deutsche Ausdruck
mit Gedankenstrich geschrieben wird, um Denken in der dabei entstehenden Dif-
ferenz aufzugeben: zu wieder-holen. Im Holen driickt sich die Geste des Neh-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mens, Ergreifens, Bemachtigens aus, was sich als Erwerben zusammenfassen
lasst. Bei Kierkegaard handelt es sich demnach um die existenzielle Geste der
Selbsterwerbs. Das Selbst als Mitte menschlicher Existenz soll erworben wer-
den. Gerade in der Gegenwart tyrannischer Selbstverwirklichung lohnt es sich,
auch der Vorsilbe wieder die notige Beachtung zu schenken, denn das Selbst ist
alles andere als einfach: da. Vor allem ist es sich selbst nicht durchsichtig, da es
keine Selbstransparenz gibt. Es ist fundamental negativ. Es handelt sich dabei
um eine Negativitat, die in einer ,Positivgesellschaft“! im Begriffe ist, zu ver-
schwinden. Die existenzielle Aneignung deutet indes auf die Umrisse eines Bru-
ches, Risses oder Verlustes hin, der auch nicht durch die vermeintliche Positivi-
tat multipler Wahloptionen bzw. Identitatsangebote kompensiert werden kénnte.
Diese Intransparenz pragt die grundlegend existenzielle Ambivalenz eines Selbst
das zuganglich ist, aber nicht direkt. In dieser Schwebe bewegt sich das Wieder
fort — verlassen von der Positivitat einer transparenten Selbstpositionierung. Das
Selbst kann sich also auch nicht auf ein abstraktes — sprich: unpersdnliches Sub-
jekt verlassen, sondern muss sich konkret — aus einem Nullpunkt heraus — er-
schaffen oder genauer: als Person wiederholen. Victor Guarda akzentuiert dieses
der philosophischen Tradition gegenldufige Element, indem er den Ausdruck der
Wiederholung im Kontext des danischen Originals Gentagelse bzw. in der Verb-
form gentage ausdeutet. Das Verb tage entspricht dem deutschen Verb holen.
Die interessante Pointe liegt in der Vorsilbe gen, welche insofern mit einer ent-
scheidenden Differenz spielt, als in ihr die Bedeutung zwischen wider und wie-
der changiert’. Das Unerhorte dieser Differenz verleitet zur Schreibweise der
Widerholung, um die entsprechende Denkfigur in ihrer Gegenlaufigkeit zu ver-
stehen. Der Wiederholung wohnt ein Widerstand inne, der sich als Denkwider-
stand den Wiederholungstéatern der traditionellen Philosophie widersetzt: So
richtet sich Kierkegaards Wiederholung sowohl gegen die Anamnesislehre der
Antike als auch gegen die Verséhnungslehre Hegels, indem er den Alltagsbegriff

1 Byung-Chul Han verwendet diesen Ausdruck in seiner kritischen Gegenwartsanalyse
einer datenversessenen Informationsgesellschaft. Die Positivgesellschaft steht unter
dem Paradigma der Transparenz, welches in tyrannischer Systemlogik alles Unsyste-
matische im Sinne der Intransparenz zunehmend zur Aufldsung zwingt, da die damit
verbundene Negativitat das System storen kénnte: ,, Transparent werden Dinge, wenn
sie jede Negativitat abstreifen, wenn sie gegléttet und eingeebnet werden, wenn sie
sich widerstandslos in glatte Strome des Kapitals, der Kommunikation und Informati-
on einfligen.” (Han, Transparenzgesellschaft, 5)

2 Vgl. Guarda, Die Wiederholung, 30.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AM NULLPUNKT | 13

zu einem Philosophem umformt®, was als solches das zentrale Anliegen dieser
Avrbeit darstellt. Zudem fiihrt das Doppelspiel zwischen wider — wieder zu einer
Verdoppelung der Perspektiven, was fir die Wiederholung als eigenartige Be-
wegung konstitutiv ist. Die Eigenart beruht auf der genannten Differenz, welche
eine falsch verstandene kreisende selbstbeziigliche Wiederholung verschiebt, die
das Identische an der Identitat behaupten will. Wesentlich an der verriickenden
Doppelbewegung ist das Oszillieren zwischen dem aktiven Pol des Wieders,
welcher die Téatigkeit des Erwerbens unterstreicht, wéhrend der passive Pol des
Widers auf eine Ereignishaftigkeit hinweist, bei der das betroffene Subjekt ge-
gendber der Transzendenz empfanglich ist, weil diese gegen ihn zukommt. Die
Passivitét bildet dabei nicht einfach das logische Gegenteil zur Aktivitat, sondern
verweist auf eine verschlungene Dialektik zwischen Aktivitat und Passivitat, de-
ren sich ausdifferenzierende Linien in der Begegnung zwischen Mensch und
Gott brechen bzw. gebrochen werden. Diese bewegende Begegnung geschieht
am Anfang: als Wiederholung.

Noch einmal da capo: Die salopp dahergesagte Redewendung Aller Anfang
ist schwer ernster nehmend, als es dieser Anfang vermuten l&sst, verweist auf
den Haupttitel dieser Arbeit: Auf das Geheimnis der Wiederholung, welches im
Moment des Anfangens selbst als Bewegung wirkt und Wirklichkeit erschafft. In
Anlehnung an das Epitaph zu Derrida, bedeutet dieser schwer wiegende Anfang
ein Anfangen vor dem Ursprung des griechischen Ortes, um die Identitét des Or-
tes an sich zu verriicken. Die Umrisse dieser Verriickung deuten sich im Hori-
zont des Untertitels an: Sgren Kierkegaard passiert jiidisches Denken. Die Dislo-
kation passiert im Soge von Kierkegaards Wiederholung als Passage und Ereig-
nis* zugleich, um das Andere des Griechischen in den Gedanken-Géngen jiidi-

3 Vgl. dazu die Ausfilhrung von Dorothea Gléckner: ,,Die zu Kierkegaards Zeit im all-
gemeinen Sprachgebrauch dbliche Verwendung des Wortes ,Wiederholung‘ kenn-
zeichnet diesen Terminus noch nicht direkt als philosophischen. Es ist Kierkegaard
selbst, der diesen Begriff in spezifischem Sinn verwendet und ihn damit zum philoso-
phischen Ausdruck erhebt.” (Gléckner, Der Begriff der Wiederholung, 12)

4 In seinem neuesten Werk fragt Slavoj Zizek nach dem Wesen des Ereignisses, wobei
es weniger um den Inhalt eines konkreten Ereignisses ankommt als mehr um eine
Veranderung jener Rahmung, die das Ereignis umgibt. Die Schrift ist selbst als Passa-
ge angelegt, als Entdeckungsreise durch das Ereignis. Anfangs- und Endpunkt der
Reise bilden dabei eine Art groRe Klammer: ,,In seiner grundlegendsten Definition ist
ein Ereignis nicht etwas, das innerhalb der Welt geschieht, sondern es ist eine Veran-
derung des Rahmens, durch den wir die Welt wahrnehmen und uns in ihr bewegen.
[...] Wir wollen uns daran erinnern, dass ein Ereignis ein radikaler Wendepunkt ist,

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

schen Denkens aufzusuchen: Keinen fixen Ort, sondern im Sinne von Viktor von
Weizsdcker handelt es sich um eine eigene Topographie mit entsprechenden
R&umen und Schwellen: ,,Die neue Landschaft kommt zu uns, wenn wir reisen.
Diese Reise ist durch nichts zu ersetzen. Reist man, kann man aber diese Land-
schaft weiter bereisen.“® Eine Bewegung, die sich von der Denktopographie
Athens entfernt und sich Jerusalem annahert. Dabei wird die Parmenides’sche
Einheit zwischen Denken und Sein aufgebrochen, um die Klassisch-griechische
Metaphysik aufzuheben und in einem existenziellen Sinne neu auszurichten. In
Richtung des Aufrufs des prophetisch-biblischen Wortes, wobei dem Reisen der
Grundzug des Empfangens innewohnt, indem die Landschaft zu uns kommt.
Genauer: Indem Transzendenz geschieht oder besser: an der Schwelle passiert
und — anschwillt.

Unsere Reise® versteht sich dabei als Passage der Schrift, als Schriftgang, der
sich in den neuen Denkraum férmlich einschreibt: als Topographie im Sinne von

der in seiner wahren Dimension unsichtbar ist — um den franzésischen Philosophen
Maurice Blanchot zu zitieren: ,Frage: Gestehen Sie die Tatsache zu, dass wir uns an
einem Wendepunkt befinden? Antwort: Wenn es eine Tatsache ist, ist es kein Wende-
punkt.® In einem Ereignis andern sich die Dinge nicht nur: Was sich andert, ist eben
jener Parameter, an dem wir die Tatsachen der Verdnderung messen, d.h. ein Wende-
punkt verandert das gesamte Feld, innerhalb dessen Tatsachen erscheinen.” (Zizek,
Wasist ein Ereignis?, 16, 177)

Von Weizsacker, Pathosophie, 67.

Bei dieser Transfiguration des Reisens als Gedanken- und Schreibbewegung, die Spu-
ren innerhalb einer spezifischen Topografie ausbildet, darf die konkret lebensweltliche
Ebene jener Dislokationen nicht ausgeblendet werden, welche ein existenzielles Den-
ken in Hinblick auf die Wiederholung konstituieren: So bilden Kierkegaards Berlin-
Reisen den Boden fiir das Wiederholungs-Experiment seines Pseudonyms Constantin
Constantius. Die in dieser Studie versammelten jlidischen Denker Joseph B. Soloveit-
chik, Abraham J. Heschel und Max Brod besitzen einen je eigenen osteuropdischen
Hintergrund mit entsprechenden Aus- und Aufbruchsbiografien. Hillel Goldberg kon-
zeptualisiert die geografischen Ubergange zwischen Ost und West als Jewish Transi-
tion Figures, wobei diese Art der Passage eine transformierende Wiederholung bein-
haltet: ,,He [the transition figure] did more than move from one world to another; he
bridged worlds, linked them. He created a compound — a new world.“ (Goldberg,
Between Berlin and Sobodka, 3) In dieser Studie wird das Denken von Soloveitchik
und Heschel entsprechend vorgestellt. Berlin bildet auch hier einen entscheidenden
Knotenpunkt: Soloveitchik und Heschel befinden sich fast zeitgleich in der Metropole
der Weimarer Republik und kommen an der Universitat mit den wichtigsten Strémun-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AM NULLPUNKT | 15

Denk- und Schreibformationen, die mit einem Wechsel der Lichtverhéltnisse
einhergehen. Die Landschaft erstrahlt nicht im gleiBenden Licht identitatsver-
birgender Evidenz, als Einsicht oder noch schlimmer — Transparenz, sondern er-
tont als Stimme, die hellhdrig macht. Insofern bildet die Reise ein Gehen im
Gang des Ohrs, um die Stimme aufzusuchen. Dieses Suchen versteht sich gleich-
zeitig als grabendes Versuchen. Als hérendes Versuchen der Stimme im Ich und
der Stimme der Transzendenz: als Begegnung im Wort. Insofern ist dieser Ver-
suchsanlage das essayistische Moment inhdrent, weil es das konstitutiv Andere
und Fremde an der Stimme nicht einholen, sondern nur umkreisend wiederholen
kann. Diese wiederholende Bewegung ist durch den Aufruf wesentlich auf ein
fundamentales Ethos des Erinnerns bezogen, das sich der Stimme bedenkend
permanent eingedenk sein soll. Als dieses erinnernde Eingedenken verlebendigt
sich Beziehung als Bezogenheit auf und durch das Andere, um dieses Andere
horend-verstehend zu erhellen. Und offensichtlich: um den Primaten des Logi-
schen durch die Ethik zu verdréngen. In Anlehnung an Walter Benjamins Er-

gen der akademischen Philosophie in Kontakt. Fir beide jungen Denker bildet die
westliche Philosophie eine Passage, die ihr Denken transformiert, wobei die Verwur-
zelung in einem judischen Selbstverstandnis vorliegt. Beide besuchen mithin auch das
orthodoxe Hildesheimer Seminar. Soloveitchik dissertiert mit der Schrift Das reine
Denken und die Seinskonstituierung bei Hermann Cohen (1932). Heschel reicht seine
Doktorarbeit Das prophetische Bewusstsein 1933 ein, wobei sie erst unter erschwerten
Bedingungen 1935 in Krakau verdffentlicht werden kann. Berlin als Durchgang fiir
Amerika bedeutet bei Solveitchik eine Transformierung judischen Denkens in Rich-
tung einer modernen Orthodoxie. Bei Heschel bedeutet sie eine Umgestaltung des
Chassidismus in eine offenere und universalere Grundhaltung. Brod begibt sich nach
seinem Studium der Rechtswissenschaften 1906 in das wilhelminische Deutschland,
wo er als Vorldufer des Expressionismus seine schriftstellerischen Spuren in Berlin
hinterlésst. Unter dem wachsenden Einfluss des Zionismus — insbesondere durch Bu-
bers Vortrédge von 1909/10 in Prag und dem entsprechenden Diskurs mit Felix Welt-
sch und Hugo Bergman — findet bei Brod eine Transformation vom Asthetischen zum
Ethischen hin statt, wobei der Roman Tycho Brahes Weg zu Gott von 1915 einen
Wendepunkt markiert (vgl. dazu die Ausfiihrungen von Donald G. Daviau, Max Brod
und Berlin, 145-157). Das fiir den Expressionismus bestimmende Pathos transformier-
te Brod zu seinem personlichen Pathos als fragende Suche nach seiner eigenen judi-
schen ldentitat. Auf dieser Folie gilt es sein spéteres religionsphilosophisches Werk
einzuordnen.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

kenntniskritische Vorrede kennzeichne ich diese als Ethik des Wortes, bei wel-
cher ein erinnerndes ,,Urvernehmen*’ konstitutiv ist.

Die Reise bei dieser Versuchsanlage ruckt dabei insofern in den Umkreis des
Methodischen, als wir uns auf den Weg machen. Nur: Das Ziel dieser Landschaft
ist unscharf, so dass die Gefahr des sich Verfahrens durchaus besteht oder gar in
der Sackgasse einer verfahrenen Situation enden kénnte. Denn bei diesem Auf-
bruch steht immerhin der Ausbruch aus der wegweisenden griechischen Philoso-
phie des wissenschaftlich-logischen Verfahrens auf dem Spiel. Insofern handelt
es sich bei der vorliegenden Arbeit um eine Studie, der eine tastende und essay-
istische Denkbewegung eingeschrieben ist®. Diese Schrift unternimmt selbst den
Versuch, neue Spuren auszubilden, im Risiko, den Ort griechischer Wissenschaft
zu verlassen, um im Durchgang judischen Denkens erneut anzufangen. Nicht bei
Adam und Eva, sondern ganz am Anfang, am Nullpunkt: n>w&na (Bereschit; An-
fang), jenseits allen griechischen Ursprungs. Um in dieses Jenseits semantisch zu
leuchten, lohnt es sich ein kleines Detail vertiefend zu Ubersetzen: Bereschit —im
und nicht am Anfang. Diese radikale Inwendigkeit verweist zudem etymologisch
auf wxa (Rosch; Kopf), wodurch eine assoziativ gepragte Wort- und Gedanken-
verbindung zwischen Denken und der Wiederholung emergenzhaft aufscheint,
wobei der logisch strukturierte Zeit-Raum eines Anfangs und Frihers, dem ein
spaterer Zeitpunkt folgt, durchbrochen wird: im Anfang. Insofern bedeutet der
Aufbruch der Philosophie am Nullpunkt einen Aufbruch durch das Logische
hindurch: als Dialog. In diesem Element begriindet sich die Passage zwischen
Kierkegaard und dem judischen Denken, was in dieser Arbeit als wahlverwand-
tes Gesprach zwischen Sgren Kierkegaard, Joseph B. Soloveitchik, Max Brod
und Abraham J. Heschel extrapoliert werden soll. Ziel dieses Passierens ist es,
den christlich-jidischen Dialog bei diesen Durchgangen in Gang zu bringen und
wach zu halten, dessen Aufgabe es ist, spezifische Bbdgen zu spannen oder:
spannend herauszuarbeiten. Die darin enthaltene Dialektik orientiert sich nicht
an der harmonisierenden Verséhnung, sondern am (sch)reibenden Widerspruch,

7 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, 18.

8 Auch wenn sich diese Studie innerhalb eines wissenschaftlich-akademischen Rahmen
bewegt, sieht sie sich nichtsdestotrotz einer Denkbewegung verpflichtet, die es im
Sinne von Kurt Drawert wagt, mehr als bloB sachkundig zu sein; mit dem Ziel, einen
lebendigen Text zu generieren, der nicht ab- und ausgetragen ist: ,,Aus einem Wissen
heraus und Bekanntes kopieren, ist durchaus ein Verfahren der Sachkundigkeit; man
schreibt flr Journale, Fachblicher, eine Dissertation. Es ist langweilig insofern, als es
auf alte Erkenntnisse zuriickgreift — wie stdndig die gleiche Kleidung zu tragen, bei-
spielsweise.” (Drawert, Schreiben, 13)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AM NULLPUNKT | 17

was bei Gershom Scholem in zugespitzter Form in seinen Tageblichern zum
Ausdruck kommt. So proklamiert er am 21. Mai 1915, dass Kierkegaard Jude ist.
Ein Jahr darauf folgt im Eintrag vom 27. Oktober 1916 die Korrektur im Sinne
des Einspruchs: ,,Dass es eine Uberlieferung von Gott gibt, das liegt im Wesen
des Judentums und ist das, was kein Moderner begreifen kann, und das ist der
Punkt, den Kierkegaard nie begriffen hat und an dem sein Christentum klar wird.
Es war ein tiefer Irrtum von mir, zu glauben, dass Kierkegaard ein Jude sei.“®
Die Zielvorgabe einer differenziert zu entwickelnden Wahlverwandtschaft kann
sich natdrlich nicht in einer Polemik erschopfen, sondern erhofft sich span-
nungsvolle Erkenntnisgewinne und gegenseitig erhellendes Verstehen, oder zu-
mindest Verstandnis. Die entscheidende Pointierung der Wahlverwandtschaft
liegt darin, dass Philosophiekritik nicht bloR in Anti-Philosophie oder der Propa-
gierung des Irrationalen dialektisch umschlégt, sondern: dass in der Konfrontati-
on mit der Transzendenz ein Denkwiderstand ausgeldst wird, der mit und durch
die Vernunft auf eine erweiterte Dimension des Menschseins verweist, um durch
die Negativitat des Widerstands Glaube in einem fundamental existenziellen
Sinne wahrend zu beglaubigen: im Glauben anzufangen und die jeweilige Glau-
bensausrichtung in unterschiedlichen Konstellationen erneuernd zu wiederholen
— und nicht (einfach) positiv zu setzen. In dieser (komplexen) Grundspannung
geschieht ein angewiesen-fragendes Erkennen, durch welches die Grenzen zwi-
schen Theologie und Philosophie™ verwischt werden, da diese ineinander ver-
laufen. Die Konturen dieses Verlaufs bezeichnen wir als Religionsphilosophie,
waobei sich die Frage nach der Hierarchie wer nun wessen Magd ist, ertibrigt hat.

9 Scholem, Tagebiicher 1913-1917, 106, 411.

10 Aufgrund dieser Grenzverwischung wird in dieser Arbeit gezielt der Ausdruck jidi-
sches Denken verwendet. Judische Theologie oder jiidische Philosophie haben ihre je
eigene komplexe Konzeptualisierungsgeschichte. Paul Mendes-Flohr beleuchtet einer-
seits das spannungsreiche und widerspriichliche Verhéltnis zwischen den Konzepten,
andererseits verweist er auf briichige Aspekte innerhalb der einzelnen Konzeptionen.
Entscheidende Entwicklungslinien arbeitet er dabei anhand der Herausbildung von
universitaren Institutionen in Israel heraus. Mendes-Flohr fiihrt dabei aus, wie zwei
Abteilungen fusionierten und das neue Departement in Anlehnung an Nathan Roten-
streichs Machshavah Yehudith (Jewish Thought) als Department of the Thought of Is-
rael benannt wurde, worin sich eine gewisse Tendenz in Richtung einer Neutralisie-
rung der Konzepte spiegelt. (Vgl. dazu: Mendes-Flohr, Jewish Philosophy and Theo-
logy, 756-767.)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Diese Auflésung beriihrt die tiefentheologische' Schnittstelle zwischen Kier-
kegaard und dem judischen Denken, welche im Sinne von Margarete Susman im
fragwiirdigen Charakter menschlicher Existenz gegeben ist. Als echt der Fra-
ge(n) wirdig:

Wir wissen alle um letzte unbeantwortbare Fragen, hinsichtlich derer unser Leben nicht
zur Ruhe kommen kann, weil sie uns selbst in Frage stellen. Es sind die Fragen von Tod,
Leid und Schuld. Fragen also, die mit unserer Existenzform selbst gegeben sind. An den
auBersten Grenzen unseres Daseins tauchen diese Urprobleme auf; sie selbst bezeichnen
unsere Grenze, Uber die wir nicht hinausgelangen kénnen. Darum kdnnen wir als Men-
schen nur so weit kommen, sie — und das geschieht nur in seltenen auserlesenen Zeiten
und Menschen — zum vollen geistigen Aufleuchten, niemals aber so weit, sie zum Ver-
schwinden zu bringen. Sie bleiben als Frage bestehen. Denn Antwort gibt es auf sie
nicht.”?

Susmans existenzielle Fragen sind mit unserer Existenzform als Menschen gege-
ben und stellen in ihrer Nichtbeantwortbarkeit die conditio humana schlechthin
dar. Die anthropologische Grundierung bildet den Bodensatz dieser Arbeit, wo-
bei ich die Verwebung zwischen Frage und Existenzform als je spezifische
Stimme in Form von drei Durchgéngen herauszuarbeiten versuche. Diese Arbeit
gestaltet sich innerhalb einer dialogisch ausgerichteten Konstellation zwischen
Kierkegaard und den Exponenten jiidischer Religionsphilosophie. Insofern wird
unser Verfahren ein konstellatives und intertextuelles sein, um die Passagen in
den Denkgéngen zu suchen; in jenen Ubergangszonen, welche den wahlver-
wandten Denkraum zwischen Kierkegaard und judischem Denken umreif3en. In
die Gange zu kommen bedeutet bei dieser Konstellation sich zuerst langsam
durch einen Ausgangstext von Kierkegaard zu bewegen. Diese Lektiirebewe-
gung versteht sich selbsterklarend als statarische Lektire: verweilend und lang-
sam fortschreitend, um in der Passage einen judisch gepragten Gedankengang

11 Auch wenn sich in den konstellativ ausgerichteten Durchgdngen Differenzen heraus-
bilden werden, so definiert die tiefentheologische Schnittstelle in wiederholten Varia-
tionen die Ubergangszonen einerseits zwischen Theologie und Philosophie, anderer-
seits zwischen Kierkegaard und judischem Denken. Tiefentheologie im engeren Sinne
ist ein grundlegendes Konzept Heschels, das im dritten Durchgang dieser Arbeit zent-
ral sein wird. Darin liegt fur Heschel gleichzeitig die Basis fir den interreligiosen Dia-
log, denn — so lautet sein beriihmtes Diktum und Titel eines Essays: ,,No religion isan
island.” (Heschel, No Religion isan Island, 6)

12 Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jiidischen Volkes, 32f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AM NULLPUNKT | 19

vorzufinden. In der entsprechenden Dynamik bildet die Aneignung der Lektiiren
selbst einen wesentlichen Bestandteil der Wiederholung, wodurch die Lekture
prozessiv zu eigen gemacht wird: als Widerfahrnis judischer Kierkegaard-
Lekture. Diese Lektlren werden jeweils {ber eine narrative Folie zentriert, in-
dem Kierkegaard sich wahlverwandt an alttestamentarischen Erzahlungen und
Figuren wie Adam, Abraham und Hiob orientiert. Es handelt sich dabei um eine
Orientierung, die im Sinne von Schalom Ben-Chorin in die entscheidende Rich-
tung judischer Theologie deutet: ,, Theologie ist die Rede von Gott. Jiidische
Theologie ist die Rede vom redenden Gott.“'* Gerade die alttestamentarischen
Figuren werden von Gott auf eine Art und Weise angesprochen, bei der es viel
mehr um die Lebendigkeit des gesprochenen Wortes als um die theologische
Systematisierung geht. Will heiBen: Das an den Menschen sich ergehende Wort
geht Uber das partikularistische Verstandnis einer einzelnen Religion hinaus, um
eine universale Tiefendimension von Religiositat zu er6ffnen. Im Kontext der
raumlichen Metaphorik von Orientierung und Richtung dient uns Buber als jener
Kompass, der den drei Durchgangen die universale Signatur eines Humanismus
verleiht und die Arbeit entsprechend ausrichtet: ,,Dieses Zittern der Magnetna-
del, die dennoch fest in einer Richtung weist, das ist die biblische Humanitas.“**

Dreh- und Angelpunkt des ersten Durchgangs bildet das Narrativ zum Siin-
denfall, das die Grundfrage nach der Schuld stellt. Als Folie dazu dient Kier-
kegaards Schrift Der Begriff Angst. In Verbindung mit dem halachischen Denker
Rabbi Joseph B. Soloveitchik soll das Konzept aufbrechender Personalitat ent-
wickelt werden. Brennpunkt bildet dabei die antwortende Stimme als Kernidee
der Teschuva als sich wieder holende Personalitdt im Kontext halachischen Ju-
dentums.

Im zweiten Durchgang steht die Erzahlung von der Opferung bzw. Bindung
Isaaks im Zentrum mit der Grundfrage nach dem Tod. Hier dient Kierkegaards
Werk Furcht und Zittern als Grundierung, um eine dialogische Situation mit
Max Brod entstehen zu lassen, der das Judentum in einem kulturzionistischen
Sinne fruchtbar macht. Die Struktur des Schweigens angesichts eines vermeint-
lich unmenschlichen géttlichen Auftrags spielt in diesem Teil eine herausragen-
de Rolle: In welchem Sinne lasst sich verstehen, dass Abraham Isaak wieder be-
kommt? Bei dieser Wiederholung kommt der paradoxalen Verschwiegenheit im
wortlichen Sinn eine spezielle Bedeutung zu, da Abrahams Handlung gegen die
Meinung verstoBt, den vermeintlich gesunden Menschenverstand verletzt und
Unverstandnis provoziert. Brennpunkt bei dieser Suspension des Ethischen bil-

13 Ben-Chorin/Lenzen, Lust an der Erkenntnis, 9.
14 Buber, Hebraischer Humanismus, 723.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

det die Furcht einfloRende Simme Gottes und das damit verbundene Konzept
von Irat Haschem, Gottesfurcht, wobei die Stimme des Menschen verstummt.

Im dritten Durchgang steht die Lebensgeschichte Hiobs mit der Grundfrage
nach dem menschlichen Leid im Mittelpunkt, wobei interessanterweise der Prob-
lemkreis der Theodizee in den Hintergrund riicken wird. Bei dieser Auseinander-
setzung bildet Kierkegaards Text Die Wiederholung die Ausgangslage, um Spu-
ren zu Abraham J. Heschel zu legen. Die Stimme als Leidenstimme flhrt zur pa-
thischen Stimme bzw. zu Heschels Theologie des gottlichen Pathos. Den ent-
sprechenden Kontext gilt es in der Riickbesinnung auf das chassidische Juden-
tum zu entwickeln, welches Heschels Denken wesentlich pragt.

Diese Themenkreise bewegen sich als Konstellationen auf sich umkreisen-
den Bahnen. Die dabei entstehenden (Erkenntnis)Spuren der Wiederholung ber-
gen gleichzeitig eine inhaltliche und methodische Relevanz, was mich dazu ver-
anlasst, genauer Uber den Weg nachzudenken, den es bei diesen Grenzgéngen zu
gehen gilt. Die thematische Grenzziehung mag dabei selbst grenzwertig erschei-
nen, ist jedoch Ausdruck angebrachten Pragmatismus’. Die anzustrebende Wahl-
verwandtschaft zwischen Kierkegaard und jiidischem Denken® in der ganzen
Falle und Vollkommenheit aufzuzeigen, vermag diese Arbeit nicht. Aber durch
das exemplarische bzw. konstellative Verfahren lassen sich mindestens Brenn-
punkte und Spuren entdecken, die im Kraftefeld der Wahlverwandtschaft zu
leuchtenden Spuren werden mdgen.

15 Martin Buber, Franz Rosenzweig, Emmanuel Levinas, Theodor Adorno, Emil
Fackenheim und Jeschajahu Leibowitz hétten sich fur systematische Untersuchungen
in wahlverwandter Hinsicht Kierkegaard gegeniiber geradezu aufgedrangt.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. An Stelle der Methode:
Eine radikale Hermeneutik

,»ES gibt ein Ziel, aber keinen Weg.
Was wir Weg nennen, ist Zdgern.*
FRANZ KAFKA, NOTIZHEFTE, 17. SEPTEMBER 1920

,,ES ist also klar, dass der Gedanke einer festgelegten Methode
oder einer feststehenden Theorie der Verninftigkeit auf einer all-
zu naiven Anschauung vom Menschen und seinen sozialen Ver-
haltnissen beruht. Wer sich dem reichen, von der Geschichte ge-
lieferten Material zuwendet und es nicht darauf abgesehen hat, es
zu verdiinnen, um seine niedrigen Instinkte zu befriedigen, nam-
lich die Sucht nach geistiger Sicherheit in Form von Klarheit,
Prézision, ,Objektivitat’, ,Wahrheit‘, der wird einsehen, dass es
nur einen Grundsatz gibt, der sich unter allen Umsténden und in
allen Stadien der menschlichen Entwicklung vertreten I&sst. Es
ist der Grundsatz: Anything goes (Mach, was du willst).”

PAUL FEYERABEND, WIDER DEN METHODENZWANG

Methodos leitet sich aus dem Griechischen ab und bedeutet soviel wie Weg zu
etwas hin. Genauer gesagt: Der Weg zum Zielpunkt der Erkenntnis. Die entspre-
chende Methode soll den Weg dorthin ebnen. Sie markiert den Weg der Er-
kenntnis. Nur: Beim Geheimnis der Wiederholung ist die Ausgangslage nicht
nur wesentlich komplexer, sondern insofern verschlungener, als mit der Wieder-
holung Erkenntnisgegenstand und -weg zusammenfallen. Oder etwas vorsichti-
ger formuliert: Zwischen ihnen gibt es eine Grenzverwischung. Die damit ver-
bundene Unschérfe hangt mit der Bewegung der Wiederholung zusammen: Mit
jenem Sprung in der existenziellen Rille der groRen Fragen, der dazu fuhrt, im-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mer wieder dieselbe Platte zu spielen oder — laufen zu lassen. Diesem Spiel sei-
nen Lauf zu lassen, bedeutet, einer Bewegung zu folgen, die nicht linear ist und
in dieser Nichtlinearitdt vom griechischen Hauptweg abkommt. Die Nebenwege
zeichnen sich ab — bzw. schreiben sich ein — indem die Antworten auf die grof3en
Fragen im Hin und Her, sprich: in ihrer Diskursivitat briichig werden. Die dabei
einsetzende Negativitat bildet den Stachel, welcher die Fragen zum vollen geis-
tigen Aufleuchten zu bringen vermag. Diese Wirkung entspricht keiner positiven
Setzung einer direkt vermittelbaren Position, was exakt jene Unschérfe betrifft,
die Kafka als zogern charakterisiert. Wir umschreiben dieses Zdgern als wieder-
holen: Was wir Weg nennen, ist Wiederholen, da es keinen linearen Weg zur
Beantwortung der entscheidenden Fragen gibt. Die Antwort gerat ins Stocken.
Die dabei entstehenden Nebenwege bleiben jedoch auf ein Ziel bezogen, auf
welchen wir uns grabend bewegen. Diese verstehende Bewegung umfasst das in-
terpretierende Lesen jener Texte, die sich selber im Umkreis der Wiederholung
bewegen, sowie das eigene Schreiben als ein grabendes Einschreibeverfahren
verstanden. Paul Klees Hauptweg und Nebenwege bildet mithin die Folie fiir die
Textur jener Textlichkeit, die wir im Verlauf der Arbeit als eine poetologische
Philosophie herauszuarbeiten versuchen. Haupt- und Nebenwege lassen sich da-
bei als eine komplex-verschlungene Textur begreifen, deren Faden zwischen re-
flexiver Dialektik und narrativen Muster gesponnen werden und wie ein Teppich
gewoben sind. Deshalb sei an dieser Stelle wiederholt: Jeder Teil dieser Arbeit
nimmt sich ein Narrativ zum Ausgangspunkt, um im Erzéhlen zu denken. Das
Erzéhlen bildet also kein ornamentales Veranschaulichungsmittel begrifflicher
Gedanken, sondern strukturiert das Denken selbst. In der Verflechtung zwischen
narrativen und dialektischen Mustern passiert das Denken. Insofern bilden die
drei Teile dieser Arbeit Denk-Passagen.

Bilaams Esel bleibt plotzlich auf dem Hauptweg stehen und erzwingt eine
Unterbrechung. Diese Stérung des Handlungsprogramms wirft grundsétzliche
Fragen auf. Der Aktivismus wird auf diesem Weg zum Stillstand gebracht und
mit einer Passivitat konfrontiert, die das aktive Handeln unterbricht und einen
Zwischen-Raum als z6gerndes Dazwischen schafft, worin sich neue und erneu-
ernde Sinnstrukturen und -schichten einnisten.

In methodologischer Hinsicht nistet sich das wahlverwandte Verhdltnis zwi-
schen Kierkegaard und den judischen Denkern in diesem atopischen Dazwischen
ein und spiegelt sich in einer storrischen Textstrategie bzw. Rhetorizitat des Tex-
tes, die sich an der genannten Nichtlinearitat negativ entziindet, gar verwundet:
gewiss stort. Diese Negativitat muss als spezifische Dialektik der Mitteilung pré-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 23

zisiert werden: Da eine objektive oder objektivierende' Antwort auf die ent-
scheidenden Fragen nicht disponibel ist, muss das statische Wissensdispositiv
verriickt’ bzw. dynamisiert werden. Diese Verriickung betrifft die direkte Ver-

1 Chaim Vogt-Moykopf verweist eindringlich in seiner brillanten Studie auf die Bedeu-
tung eines Ethos im Umgang mit dem Text. Die vermeintlich banale Kategorie Text-
verstandnis wird dabei insofern basal, als in der Geste des Verstehens der Text als
Subjekt behandelt wird, was die Voraussetzung einer echten dialogisch gepréagten
Auseinandersetzung darstellt; dies in Absetzung zur Objektivierung des Textes als de-
gradiertes Textobjekt ,,Er [der Leser] sucht keinen Diskurs mit dem Text, von gleich
zu gleich, beim Austausch der Worter die Schwingungen aufnehmend, die jedes Zei-
chen zum Atmen anhalten, sondern schleicht sich hochmitig um ihn herum, betrachtet
ihn wie eine Trophé&e, ein Monument, ein Grabmal, je nach Perspektive. Dem Text
Gehdr schenken, hieRe ihn als Subjekt verstehen, hiele ihn ernst nehmen und ihm sein
Eigenleben belassen, hieRe vor allem, das an ihn Herangetragene nicht mit dem von
ihm Ausgehenden verwechseln. Autor, Entstehungsgeschichte, Wirkungskreis, theore-
tische Grundlage, die ganze Logistik, mit der die Wissenschaft den Text traktiert, alle
denkbaren Anstriche, die ihm verpasst werden, sagen nichts Uber sein Eigenleben. Mit
diesem Eigenleben kommunizieren, erfordert vor allem den Verzicht von Gewalt.
Doch schon die Sprache okzidentaler Interpreten ist jedoch nackte Gewalt. Der Text
soll ,,be-griffen”, ,,zer-legt“, ,,aufge-gliedert®, ,,unter-teilt“ werden. Er ist Studienob-
jekt, Besitzgegenstand, corpus delicti.“ (Vogt-Moykopf, Buchstabenglut. Jidisches
Denken als universelles Konzept in der deutschsprachigen Literatur, 59) Diese
Grundhaltung dem Text gegeniiber formiert sich durch ein entsprechendes Einsam-
meln und Versammeln der Worte im Akt des (Auf)Lesens im Sinne der angefiihrten
statarischen Lekture.

2 Um die Konturen einer angestrebten Hermeneutik zu akzentuieren, verweise ich im
Kontext der Verriickung des Objektiven auf Rorty, der diese Verriicktheit als nicht-
normaler Diskurs kennzeichnet. Die Abweichung von der Norm impliziert die Uber-
schreitung jener erkenntnistheoretischen Voraussetzungen, welche die Kommensura-
bilitdt zum MaRstab rationaler Vorhersehbarkeit und Objektivitat setzt, um die Identi-
tat zwischen der Norm und dem normalen Diskurs zu behaupten. Mit einer Herme-
neutik, die sich dem nichtnormalen Diskurs verschreibt, verbindet Rorty das Heraus-
bilden einer neuen philosophischen Kultur, die sich als bildende Philosophie versteht.
Die entsprechende Kapitelliberschrift liest sich entsprechend programmatisch und fiir
uns wegweisend: Philosophie ohne Spiegel. Solch eine Philosophie bildet das nétige
Korrektiv zur systematischen Philosophie, die im Banne eines sich bespiegelnden
Geistes steht und die ganze Wabhrheit auf ihrem Banner tragt. Die sich dabei heraus-
bildende Philosophie widersetzt sich der Reflexion als widerspiegelndes Denken ver-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mittelbarkeit von Wissen und fuhrt zu Ausdrucksformen der Indirektheit. Inso-
fern operiert Kierkegaard mit Pseudonymen, um durch dichterische Personlich-
keiten indirekt Spuren zum Verstdndnis des Personhaften zu legen, indem er
ihnen Stimmen verleiht. Als Hauptweg kann dabei seine Existenzdialektik gelten,
die als Stadienlehre das asthetische, ethische und religiése Stadium umfasst. Die
Nebenwege bezeichnen die subjektiven Existenzformen, in denen die spezifi-
schen Muster des Existierens (ver)suchend durchgespielt werden, um der Exis-
tenz nicht nur eine Stimme, sondern eine stimmungsvolle Gestalt zu geben. Inso-
fern ergibt sich eine grundlegende bzw. methodisch motivierte Spannung zwi-
schen Hauptweg und Nebenwegen in Opposition zur zunehmenden Anonymisie-
rung des Menschen und zu einem unpersonlichen Gott, den Nietzsche rund vier-
zig Jahre spater in den Frohlichen Wissenschaften in konsequent kulturkritischer
Radikalitét fiir tot erklart.

Aus judaistischer Perspektive ist die Spannung zwischen Hauptweg und Ne-
benwegen eine &usserst vielfaltige. Sie spiegelt sich in unzahligen Bruchstellen
wider, wo eine vermeintlich lineare Methode zu einer systematisierenden Aus-
bildung einer Theologie fihren wirde. In der judischen Tradition entzieht sich
Gott diesem Zugriff in fundamentaler Art und Weise, indem die Verwendung
der Gottesnamen selbst bereits zum Kern religidser Praxis gehort. Die geheilig-
ten Namen Gottes diirfen nur performativ im Gebet ausgesprochen werden, wo-
bei der wesenhafteste Name Gottes unaussprechbar ist. Die neutrale Wiedergabe
ausserhalb der religidsen Observanz beschréankt sich auf den Ausdruck Haschem
Der Name. Insofern ist das Moment des Umschreibens im Sinne des nicht mehr
Mitteilbaren ein konstitutives Element des Indirekten. Eine weitere entscheiden-
de Folie ist durch das Verhéltnis zwischen Halacha, dem Religionsgesetz und
der Agadah, dem legendenhaft Narrativen und Literarischen gegeben. Das Reli-
gionsgesetz kann dabei als Hauptweg aufgefasst werden, wobei auch dieser wie-
derum nicht linear ist, da dieses einer Auslegung bedarf. Gerade diese grabende
Auslegung vollzieht sich als Kommentar bzw. als Schichtungen von Kommenta-
ren und Geschichten, um Leerstellen anzuftillen und zu umkreisen, wodurch das
Denken wachgehalten wird und sich als leidenschaftliches formiert. Religions-

standen, um einerseits ganz pragmatisch einfach ein gutes Gespréach zu fiihren. Und
andererseits, um uns im eigentlichsten und wortwértlichsten Sinne des educare zu er-
ziehen bzw. uns spezifisch herauszufiihren. Darin liegt so etwas wie unser kategori-
scher Imperativ Rortys angelegt: ,,Denn der bildende Diskurs soll nichtnormal sein,
uns durch die Kraft seiner Fremdartigkeit aus unserem alten Selbst herausfiihren, dazu
beitragen, dass wir andere Wesen werden.* (Rorty, Der Spiegel der Natur: Eine Kritik
der Philosophie, 390)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 25

historisch hat dieses Denken als rabbinisches Denken ein spezifisches Gepréage
angenommen, um sich mittels erforschender Methode der Auslegung biblischer
Texte und in Form kanonisierter Kommentare als w7 Midrasch zu sedimentie-
ren. Gerade diese grabende Denkform pragt die Nebenwege als midraschartiges
Denken, welches wir Uber den Rahmen des Kanons hinaus fir ein Denken
fruchtbar machen wollen, durch welches sich die Philosophie selbst neu zu ver-
stehen beginnt, — indem die Figur des Esels den geldufigen Weg des Diskurses
zum Stocken bringt und uns durch den Umweg und durch das Abwegige den
Zugang zu neuen Denkfigurierungen erdffnet. Diese nur verknappt skizzierte of-
fene Spannungsanlage deutet die Umrisse einer Methode an, die ich im Sinne ei-
ner vagen Orientierungshilfe als judische Hermeneutik begreife.

In Anlehnung an das zweite Epitaph von Paul Feyerabend verkniipfe ich die-
se Hermeneutik in einem programmatischen Sinne mit seinem wegweisenden Ti-
tel: Wider den Methodenzwang. Gerade das Widerborstige an der Wiederholung
lasst sich nicht mittels einer Methode glatten bzw. auf den stromlinienférmigen
Hauptweg zwingen. Insofern als die Wiederholung eine entgegengesetzte Aus-
richtung besitzt, stellt sie innerhalb der intensiv begangenen Wegmetaphorik ein
Wider-Fahrnis dar, welches im Kontext einer jlidischen Hermeneutik entschei-
dender Vertiefungen bedarf: Judische Hermeneutik als Exegese, Auslegung oder
Interpretation verstanden, zielt nicht auf das traditionelle Herausziehen einer
letzten und tiefsten Sinnschicht ab, die im Verstehensprozess objektivierbar
werden wirde. Solch eine ordnungsstiftende Hermeneutik ware Produkt einer zu
einseitigen Vernunft, die im Sinne Feyerabends das Leben ausdiinnen wiirde. In-
sofern propagiert er eine wilde bzw. anarchistische Erkenntnistheorie, die durch
den fast schon sloganhaften Anstrich provokative Werbung fiir die Freiheit
macht: Anything goes. Minimal eingreifend wiirde ich sagen, dass bei der judi-
schen Hermeneutik fast alles geht — und dadurch selbst das anarchische Moment
des Widerfahrenden birgt. Natlrlich &ndert auch dieses bescheidene Korrektiv
nichts am Eindruck einer gewissen Willkirlichkeit, die der propagierten anarchi-
schen Freiheit anhaftet. Das anarchische Moment als kreative Freiheit scheint je-
doch auf, wenn wir den w27 Midrasch als Herzstiick judischer Hermeneutik ge-
nauer in seine Wortwortlichkeit vernehmen. Aus der hebréischen Wurzel w.n.7
leitet sich die verbale Grundform w7 (darasch) ab, welche ein changierendes
nuanciertes Bedeutungsspektrum aufweist: In den Verben fragen, suchen, erfor-
schen, untersuchen, fordern, graben, aussprechen, lernen und sich kiimmern um’

3 In Hinblick auf linguistische Aspekte der hebrdischen Sprache beziehe ich mich auf
die Grundlagenwerke Even Shoshan, das nach dem Begrinder Avraham Even-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

versammelt sich ein Dynamik des Verstehens, die sich selbst in ihrer intranspa-
renten Vieldeutigkeit auf keine feste Bedeutung fixieren lasst. Das schillernde
semantische Wechselspiel dreht sich gar in einer zusétzlich ethischen Volte um
das zuletzt genannte Verb; dies mit Blick auf die jidische Liturgie: Im Schir
Hakawod" (Lied der Ehre Gottes) findet sich der Ausdruck w17 w7 av (Am
doreshkha drosh; wende® Dich dem Volk zu, das Dich sucht). Im Wort spiegelt
sich gleichzeitig eine verflochtene Beziehung zwischen Mensch und Gott wider,
die erneut von der Doppelperspektive zwischen aktivem Suchen und passiver
Empfénglichkeit belebt wird und dem Wort in seinem Sinne eine Wende gibt, es
wendet®.

Diese wesentliche Unscharfe, die dem Wort die Stimme verleiht, um es neu
zu vernehmen’, lasst sich nicht zdhmen und richtet sich mithin gegen den Me-

Shoshan benannt ist und auf das Gesamtworterbuch der alt- und neuhebréischen
Sprache von Elieser Ben Jehuda.

4 Dieses Lied wird traditionellerweise am Sabbat bei gedffnetem Toraschrein — dem
Aron Hakodesch — gesungen, bevor die Torarolle fir die wochentliche Lesung her-
ausgenommen wird. In dieser Arbeit bilden liturgische Versatzstiicke ebenfalls ein
wichtiges Element vertiefender Kontextualisierung. Ich beziehe mich dabei auf das
Gebetsbuch Sddur Schma Kolenu, hier, 376. Bei notwendigen Zusatzen rekurriere ich
auf das englischsprachige The complete Artscroll Sddur.

5 Der Zuwendung ist die Sorge als Firsorge durch die Transzendenz des Anderen ein-
geschrieben. Bevor die Israeliten den Jordan-Fluss tberqueren, macht Gott das Volk
auf seine Firsorge in Bezug auf das Land Israel aufmerksam: @77 9% 7 9wR 7R
amix (erez asher Hashem elokekha doresch otah). Ich beziehe mich des Ofteren auf
Samson Raphael Hirsch, der die Stelle mit den Worten ,,ein Land, welchem Gott, dein
Gott, fiirsorgt” tibersetzt (vgl. Hirsch, Die Finf Buicher der Tora. Dewarim, 180).

6 Dieses Wenden im Wort als Wortgewandtheit oder als Bewandtnis des Wortes bildet
auch fiir Goodman-Thau die Besonderheit jiidischen Denkens im Sinne einer entspre-
chenden Hermeneutik: ,,Es wird deutlich, dass Fragen der Philosophie und der Philo-
logie unmittelbar miteinander zu verknipfen sind, wenn die Besonderheit jldischen
Denkens im Abendland zum Ausdruck kommen soll. Die erfordert die Entwicklung
einer jldischen Hermeneutik, die es einerseits vermeidet, Begriffe aus einem religio-
sen Bezugssystem in ein anderes zu (bertragen, die aber zugleich nicht in die Falle ge-
rat, auf alle religiosen Begriffe als Deutungsmuster zu verzichten.” (Goodmann-Thau,
Aufstand der Wasser, 20)

7 Folgende Erl&uterung von Joseph Carlebach zum Wesen des Midrasch eignet sich ein-
fihrend, um eine wahlverwandte Verbindung zwischen Kierkegaard und dem jiidi-
schen Denken im asthetischen Bereich der Sprache herzustellen. Leitend ist dabei die

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 27

thodenzwang. Die Selbstauslegung des Wortes verweist auf Nebenwege, die den
kreativen Interpretationsprozess von (biblischen) Texten in seiner Unabschliess-
barkeit pragen. Die damit verbundene Wildheit bewegt sich unter der Signatur
des im Anfang. Will heissen: dass in der rabbinischen Auslegungspraxis Texte
miteinander in Beziehung gesetzt werden, bei welcher auf die historische Datie-
rung keine Riicksicht genommen wird. Die Logik der Zeitordnung gerét dabei
durcheinander — sprich: Chronos und Logos ticken nicht im Sinne der Chronolo-
gie. Die intertextuellen Beziige loten assoziative Tiefenstrukturen, Anspielungen
und Licken aus, um auf den gesamten biblischen Kanon einen Echoraum zu bil-
den, der aus einem Nullpunkt heraus zu verstehen ist. Der Kommentar als ent-
sprechende Verstehensarbeit kann dabei als narrative Erweiterung® verstanden
werden, die schopferisch und anfangend mit dem Geflecht einer unendlichen
Textur verwoben ist.

In Anlehnung an Feyerabends Anything goes hat sich leider auch eine ideo-
logisch anmutende Kritik an der Postmoderne und dem Poststrukturalismus —
inshesondere der Dekonstruktion entziindet, welche in der vermeintlichen Belie-
bigkeit eine spielende Ironie dahin gehend verdachtigt, referenzielle Identititen
der Welt- und Sprachstrukturen zu zersetzen und durch ein unendliches Zeichen-
spiel der Differenzen zu ersetzen. So ist es kaum erstaunlich, dass sich gerade in
der analytischen Philosophie ein reger Widerstand gegen Jacques Derrida for-
mierte, dessen theoretischen Ansétze und Texte mangelnder systematischer Klar-
heit bezichtigt wurden. Im Verlauf dieser Einleitung sollte indes mehr als deut-

Musikalitét der Sprache, die in ihrer Mehrstimmigkeit einen gesplitterten mehrfachen
Sinn als Mehrwert hdrbar macht und gleichzeitig einen stimmigen Gesamtzusammen-
hang umkreist: ,,Jeder musikalische Klang setzt sich aus seinem Grundton und seinen
Obertdnen zusammen. Die letzteren kénnen nur durch fein abgestimmte Stimmgabeln
dem Ohr horbar werden. Die Obertdne stehen stets in einem musikalischen Verhéltnis
zum Grundton, bilden die Oktave, Terz, Quarte usw. Je nach der Zusammensetzung
dieser Obertdne hat der Ton eine andere Klangfarbe. So schwingen mit jedem Satz der
Bibel dem nicht bewaffneten Ohr unhdrbar die Obertdne mit. Bestimmte Stimmungs-
gehalte, Nuancen von Anklédngen und Anspielungen mannigfacher Art, sie werden
durch den Midrasch hérbar gemacht. Jeder greift einen der Oberténe heraus, der not-
wendig im inneren Zusammenhang, im rationalen Verhaltnis zur Grundstelle stehen
muR. Aber erst alle Obertdne zusammen ergeben die Klangfarbe des Bibelsatzes. Es
sind die siebzig Weisen, in denen das Wort der Offenbarung widertont.* (Carlebach,
Schriften zur Religion und Religionsphilosophie, 462)

8 Vgl. Enzyklopadie judischer Geschichte und Kultur, Bd. 4, 166. Auch: Encyclopaedia
Judaica, Volume 14, 183.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

lich geworden sein, dass es im Soge der Wiederholung so etwas wie eine syste-
matische Unklarheit und Unschérfe gibt, die nicht einer grundlegenden Oberfla-
chenésthetik des unendlich lronischen entspringt, sondern aus der ernsthaften
Tiefe des Lebens selbst, oder mindestens aus der ernstzunehmenden Bewegung
jener Dislokation heraus, welche als einleitende Folie die Wiederholung in the-
matischer Hinsicht strukturierte. Darliber hinaus werde ich erneut auf Derrida
zuruckgreifen, um ihn nun in wegleitender Hinsicht fir die vorliegende Arbeit
fruchtbar zu machen. Dies geschieht im Versuch, Derrida in judaistischer Per-
spektivierung® narrativ so zu erweitern, dass sich die Tradition des Midraschs zu
einer radikalen Hermeneutik vorgrabt oder fiir unsere methodologischen Zwecke
geeigneter: die Bahn sucht — als Bahnung.

Inzwischen vom Hauptweg abgekommen, mochte ich einem Nebenweg fol-
gen bzw. Derridas Schlusseltext Freud und der Schauplatz der Schrift begehen,
um in methodologischer Hinsicht die suchende Denkbewegung als Schreibbe-
wegung der Wiederholung — als Wiederholungsversuch — zu befragen: Was ist
Schrift und inwiefern gilt vorliegende Schrift als ein spezifisches Einschreibe-
verfahren der und zur Wiederholung? Die Schrift als Schauplatz verstanden,
dramatisiert diese, um die entsprechende Spannung in Szene zu setzen. In dieser
Buhnenbeleuchtung erscheint die Schrift nicht als Dichotomie zwischen Schein
und Sein, sondern radikaler: als Akt. Die Schrift setzt sich in Szene, indem sie
sich aktualisiert. Dieser Dramaturgie wollen wir folgen, auch wenn wir uns bei
dieser Wegmarke in methodischer Hinsicht nicht der Psychoanalyse Freuds ver-
schreiben wollen. Unser Augenmerk oder besser: unsere Hellhdrigkeit gilt dem
Zusammenhang zwischen den leitenden Begriffen der Wiederholung, der Exis-
tenz und der Schrift, um die Bauart zwischen Text und Psyche zu verstehen. —
Textleben: als chiastische Verwebung zwischen der Lebendigkeit des Textes und
der Textur des Lebens. Derrida folgt einer préskripturalen Spur Freuds, um vor
der Schrift die Spur als Theorem gegen jenen Logozentrismus griechischen
Denkens zu wenden, bei dem die Schrift die Einheit zwischen Vernunft, Erfah-
rung, Wahrnehmung und Gedé&chtnis verbiirgt. Die Schrift reprasentiert dabei
die Prasenz des psychischen Lebens, welches als rationales aufgefasst wird.
Denken und Schreiben stehen dabei in einem symmetrischen Abbildverhéltnis,
welches unter der Schirmherrschaft der Transparenz steht: Die Schrift macht die

9 Moshe Idel unternimmt in Alte Welten neue Bilder den bemerkenswerten Versuch,
Derridas dekonstruktivistische Textauffassungen vom Tod des Autors und der Negati-
on des Text&uReren in den Kontext einer spezifischen Kabbala-Rezeption zu stellen,
bei der sich Derrida an Scholem orientiert (vgl. Kap. 9, Jacques Derrida und die Kab-
bala).

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 29

Vernunft sichtbar. Derridas Dekonstruktion vollzieht sich an Freuds Bruch mit
dem Paradigma dieser Transparenz. Dies bedeutet, dass einerseits die Transpa-
renz destruiert wird, um andererseits im Kontext einer noch zu umreissenden In-
transparenz das Denken neu zu konstruieren. Will heissen: Der Bruch geschieht
als begriffliche Wendung und Verschiebung des Gedéchtnisses. Im griechischen
Verstandnis scheint es eine Art direkte Kontaktstelle zwischen Geist und Ge-
déchtnis zu geben, um Denken sichtbar zu machen. Methodisch gesprochen: Auf
dem Weg des Geddachtnisses kommen wir zum Ziel, dem Denken. Derrida folgt
Freud bei jener Entgeisterung, bei welcher der Schirm schlieft und das Ich im
inzwischen fast sprichwdrtlichen Sinne nicht mehr Herr im eigenen Haus sei.
Dem Ich, das im Regen steht und im transzendentalen Sinne obdachlos gewor-
den ist, blast nun ein rauer Wind entgegen. Dies ist jedoch nicht (wie Kritiker
vorschnell meinen) — als Absage an den Geist zu verstehen, sondern als dessen
Neuformierung unter anderen Vorzeichen, welches Derrida im einleitenden Epi-
taph als Respiration bezeichnete, um auf die aufbrechende Reise in Richtung des
prophetischen Wortes zu verweisen. Es hat bloR dem erkenntnistheoretischen
Subjekt den Atem verschlagen. Atemberaubend war dabei die Unterbrechung
des Haupt(Weges). Wir wollen indes neuen Atem holen: wiederholen. Auch
wenn zwischen Freuds Entwurf (1895) und der Notiz Uber den Wunderblock
(1925) sich der Begriff des Gedachtnisses wendet und verschiebt, gilt es vorerst,
sich in einem grundsétzlichen Sinne an die andere Luft zu gewdhnen. Die ent-
sprechenden klimatischen Denkverhaltnisse werden wesentlich durch die Begrif-
fe Bahnung und Differenz gepragt. Entscheidend ist dabei die Wendung, dass das
Gedéchtnis selbst aus einem bahnbrechenden Prozess heraus als fundamental in-
transparente und indirekte Spur verstanden werden muss:

Die Bahnung, die vorgezeichnete Bahn 6ffnet einen Leitungsweg. Das setzt aber eine ge-
wisse Gewalt und einen gewissen Widerstand gegen den Einbruch voraus. Der Weg ist
unterbrochen, gebrochen, fracta, gebahnt. [...] In der Differenz der Bahnungen besteht der
wirkliche Ursprung des Geddchtnisses und somit des Psychischen. [...] Die Spur als Ge-
déchtnis ist keine reine Bahnung, die man sich stets wieder in einer einfachen Présenz an-
eignen konnte. Sie ist die unfassbare und unsichtbare Differenz zwischen den Bahnun-

gen.?

Was sich hier anbahnt, ist eine sich eingrabende Vorschrift, die der Schrift ihre
prinzipielle Nachtraglichkeit vorschreibt. Dass man die Schrift nur nachtragen
kann, hangt damit zusammen, dass das Gedéchtnis dem Bewusstsein etwas zu-

10 Derrida, Freud und der Schauplatzder Schrift, 308.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

tragt, es auf das Gedéchtnis schiebt, indem es Ubergeht. Diese Bewegung des
Ubergangs wird bei Derrida zum Aufschub als Bewegung der Differenz reinter-
pretiert. Die dabei schiebende Kraft ist die Wiederholung, die als ,,Bahnungs-
verm('jgen“l:l umschrieben wird. Die Wiederholung ist dabei ,,keine Umschrift,
weil kein anderswo prasenter Text in der Gestalt des Unbewussten umgesetzt
und Gbertragen werden musste*'2. Oder: Die Wiederholung kann insofern als
Umschrift aufgefasst werden, als sie um eine Lehrstelle und Liicke herum
schreibt als deren Umschreibung. — Als nachhinkende Paraphrase, nicht Uberset-
zung. Sozusagen als nach(zu)tragender Kommentar*®. Das Textleben als Schau-
platz der Schrift lasst sich nun als Gewebe jener Bahnen verstehen, deren Bah-
nungsvermdégen als ,,psychische Energie zwischen dem Unbewussten und dem
Bewussten zirkuliert.“'* Das Zirkulieren deutet vertiefend auf das Motiv der
Wiederholung als Ubergang hin. Gleichzeitig handelt es sich um ein methodolo-
gisches Zirkeln, bei dem sich durch den Gang der Dekonstruktion und Psycho-
analyse die Bahn einer judischen Hermeneutik er6ffnet, deren Perspektivierung
ich an folgender Kommentierung Derridas zu Freud entwickeln will:

Genauestens ware also all das zu untersuchen, was Freud uns tber die Kraft der Schrift als
,Bahnung* in der psychischen Wiederholung dieses ehemals neurologischen Begriffs zu
denken gibt, was wir hier selbstverstdndlich nicht tun konnen: Er6ffnung ihres eigenen
Raums, Aufbruch, ein durch Widerstdnde hindurch geschlagener Weg, wegbahnender
(rupta, via rupta) Bruch und Einbruch, gewaltsame Einschreibung einer Form, Nieder-
schrift einer Differenz in eine Natur oder Materie, die als solche nur in ihrem Gegensatz
zur Schrift gedacht werden kénnen. [...] Wir denken hier [...] an die wegbahnende Arbeit
der Spur, die ihren Weg nicht durchlduft, sondern hervorbringt; an die Spur, die vor-reisst,
an die Spur, die sich selbst ihren Weg bahnt. Die Metapher des gebahnten Weges, die in
den Beschreibungen Freuds hédufig vorkommt, steht stets mit dem Thema der ,nach-

11 Ebd., 309.

12 Ebd., 323.

13 Der Kommentar stellt eine Spur in der Bewegung der Wiederholung dar und wird
mithin konstitutiv sein bei den in dieser Schrift begangenen Nebenwegen, indem das
hierarchische Verhéltnis zwischen dem priméaren Lauftext und dem sekundéren FuB-
notentext aufgeweicht wird; dies in Anlehnung an Derrida: ,,Merken wir an, dass
,Nachtrag® in der Ordnung des Briefes ebenfalls einen genauen Sinn besitzt: es handelt
sich um das Appendix, das Kodizill und das Post-scriptum. Der Text, den man prasent
nennt, entziffert sich nur am unteren Rand des Blattes, in der Notiz oder im Post-
scriptum.” (Ebd., 323f.)

14 Ebd., 324.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 31

tréglichen (bzw. -tragenden) Verspéatung® und mit der, auf die Vorwartsbewegung eines
Maulwurfs, auf das unterirdische Werk eines Eindrucks folgenden Rekonstitution des
Sinns im Nachhinein in Verbindung. Sie hinterldf3t eine wirkende Spur, die nie in ihrer
Gegenwartsbedeutung, das heiRt bewuRt, wahrgenommen und erlebt wurde.*

Die Vorwartshewegung des Maulwurfs scheint selbst untergriindig Bezug zu den
Ausfiihrungen zum Midrasch zu nehmen. Diese Bewegung macht die Herme-
neutik im eigentlichsten Sinne radikal: Im wurzelhaften Graben'®. Die dabei ent-
stehenden Génge und Durchgénge bringen den Weg erst hervor und erwerben
dadurch die wesentliche Qualitat des Passierens und der Passage. Das Schaffen
der Spur erschafft den Weg und aus dieser Wirkung heraus gilt es, sich der
Wirklichkeit anzunéhern. Die wirkende Spur ist konstitutiv flr die Wirklichkeit
— und fur die Wirklichkeit der Schrift. Oder: Die Schrift wirkt als wirkende Spur
und schafft Wirklichkeit. Nicht als ontologische Transparenz, sondern als Nie-
derschrift einer Differenz, die zur Schrift in einem Gegensatzverhéltnis steht.
Diese Spannung bedeutet fiir die vorliegende methodologische Reflexion, dass

15 Ebd., 326f.

16 Dass es sich dabei um keine eindeutig freigelegte semantische Tiefenordnung handelt,
sondern eher um eine Um- und Unordnung, deutet die Etymologie des Maulwurfs an:
Der erste Teil des Kompositums hat erst iber mehrere semantische Umschichtungen
die Bedeutung Maul, Mund erhalten. Das althochdeutsche miawerf steht in Beziehung
zu den (alt)englischen Ausdriicken mizha, mizwa, mow und bedeutet Haufe und macht
den Maulwurf zu einem Haufenwerfer. Mit Bezug auf die withlend-grabende Bewe-
gung entsteht sozusagen ein Bedeutungshaufen, eine Menge oder ein Gemenge an
Bedeutungen. Dieser Haufe selbst erfuhr eine weitere Umdeutung zu molt bzw. zum
mul[tjwurf in der Bedeutung des Erdaufwerfers. (Vgl. den Eintrag ,Maulwurf*, in Der
digitale Grimm: Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. Elekt-
ronische Ausgabe der Erstbearbeitung.) Diese Bewegung akzentuiert die ungeordnete
Dynamik und néhert sich jener Differenz Derridas an, bei der Bedeutungen verscho-
ben werden. Einen Blick auf den zweiten Teil des Kompositums weist auf das Verb
werfen und séttigt zusatzlich das bindende Bedeutungsspektrum zwischen dem Maul-
wurf und der Differenz: Das nominalisierte mittelhochdeutsche verwerfunge ent-
spricht dem Durcheinanderwerfen. In der Geologie handelt es sich um Verschiebun-
gen von Gesteinsschichten. Dariiber hinaus kénnen dramatische Verschiebungen oder
Umwalzungen gemeint sein. Diese Ausfuihrungen verdeutlichen letztendlich die kon-
stitutive Unschérfe der Vorwértsbewegung des Maulwurfs bzw. den Gang des mi-
draschartigen Denkens: als versuchende Bewegung der anhdufenden Wiederholung.
Dieser Unzahl wohnt ein genuin schopferisches Element inne.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sich ein Element selbst in die Schrift einschreibt, indem es die Schrift durch- und
unterwandert, sie hintergeht oder neutraler: sie stimmt. Die Stimme bahnt sich in
der Schrift ihren Weg, dessen wirkende Spur fiir diese Arbeit leitend ist. Somit
waren wir wieder am Anfang: Bereschit. Das schopferische Moment wird selbst
zur methodischen Spur, die sich der Gegenwartsbedeutung entzieht. Ohne Derri-
da forciert theologisieren zu wollen, wird die judaistische Perspektivierung spur-
und spurbar, wenn wir uns folgendes Widerfahrnis zwischen Moses und Gott ins
Gedachtnis rufen, bzw. stimmlich spuren:

Nun -

habe ich doch Gunst in deinen Augen gefunden,
gib mir doch zu erkennen

deinen Weg,

erkennen will ich dich,

damit ich eine Gunst in deinen Augen finde:
sieh,

dein Volk ja ist dieser Stamm.

Er aber sprach: Ginge mein Antlitz mit, ruhige ich dich?
Er sprach zu ihm:

Geht dein Antlitz nicht mit,

bring von hier uns nimmer hinauf!

Woran denn wiirde erkannt,

dass ich Gunst in deinen Augen gefunden habe,
ich und dein Volk?

nicht einzig, wann du mit uns gehst

und wir ausgesondert sind,

ich und dein Volk,

von allem Volk, das auf dem Antlitz des Bodens ist?
Er sprach zu Mosche:

Ich will auch diese Rede, die du redetest, tun,
denn Gunst in meinen Augen hast du gefunden,
mit Namen habe ich dich erkannt.

Er aber sprach:

Lasse mich doch deine Erscheinung sehen!

Er sprach:

Ich selber will voriiberfiihren

all meine Glite

an deinem Antlitz,

ich will ausrufen

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 33

den Namen

vor deinem Antlitz:

daf ich beglinstige, wen ich beglinstige,
daB ich mich erbarme, wes ich mich erbarme.
Er sprach:

Mein Antlitz kannst du nicht sehen,

denn nicht sieht mich der Mensch und lebt.
Er sprach:

Hier ist Raum

bei mir,

du stellst dich auf den Fels,

es wird geschehn:

wann meine Erscheinung voruberféhrt,
setze ich dich in die Kluft des Felsens

und schirme meine Hand tber dich,

bis ich voriberfuhr.

Hebe ich dann meine Hand weg,

siehst du meinen Riicken,

aber mein Antlitz wird nicht gesehn."”

Leitmotiv und -begriff dieser Passage bildet das Antlitz Gottes, welches Moses
ansichtig zu werden wiinscht, um den Weg Gottes zu erkennen. Um Gott als
Zielobjekt des Erkennens intentional zu erfassen, bzw. zu vergegenwartigen.
Moses wird jedoch mit der Ausweglosigkeit dieser Seh-Logik konfrontiert, in-
dem es im Sinne Kafkas keinen Weg, sondern nur das Zdgern gibt. Die Verzoge-
rung lasst sich nun als jene Verzogerung der Bedeutung verstehen, die sich als
wirkende Spur konstituiert: indem Gott wortwdrtlich passiert (es wird gesche-
hen) und einen Ubergang (voriiberfahrt) prinzipieller Nachtraglichkeit schafft.
Nur der Ricken zeigt sich in der verriickenden Verschiebung des transparenten
Gegenwartsinns zu einem hérenden Verstehen: Im Passieren wird die Stimme
Gottes als das Andere der Schrift — als das Andere schlechthin — vernehmbar.
Das Nach-Tragen ist ein Auf-Schieben und konstituiert so den entscheidenden
methodisch-begrifflichen Punkt der Differenz-Bewegung, indem es das Antlitz
zur hebraischen Bedeutung® riickt: o (Panim). Das Graben in diesem Wort

17 Buber/Rosenzweig, Die funf Blicher der Weisung, 248f.

18 Barbara Honigmann betont die Unfassbarkeit, die dem Gesicht eingeschrieben ist und
damit verbunden zu einem fundamentalen Verstédndnis eines intersubjektiven Ethos
fuhrt: ,,Im Hebraischen gibt es eine Eigentimlichkeit, das Wort Gesicht betreffend. Es

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

flihrt uns zur entscheidenden Verbform bzw. zur Bewegung nus? (lifnot), das
wenden bedeutet und die tiefe Ethik der Spur impliziert. Der Andere ist das Ge-
sicht, dem ich mich zuwende, ohne es zu begreifen. Es fuhrt kein Weg zum An-
deren, sondern nur eine Spur. Im Kontext von Jeschaja 40,3 gibt es einen bemer-
kenswerten Satz, in dem diese Tiefendimension der Spur sich mit Derridas Bah-
nung verschrankt: 71 777 119 92722 RMP 717 (Kol koreh bamidbar panu derech
Hashem). Hirsch Ubersetzt: Jetzt aber ertont der Ruf: Hinein in die Wiste! Bahnt
den Weg Gottes."® Oder: An Stelle der Methode wird nun ein Weg frei fiir die
Bahnungen im Sinne der Schriftspuren. Den Weg hervorbringen ist als dieser
Wendepunkt echtes Passieren, indem sich Gott ereignet und als Spur den Men-
schen angeht. Dieser Zugang der Betroffenheit schafft Bedeutungsstrukturen, die
es nicht zu definieren, aber zu umschreiben gilt.

Dabei wird nicht nur der Weg der Methode gerdumt, um eine radikale Her-
meneutik zu bahnen, sondern um gleichzeitig einer deutenden Spur zu folgen,
die als solche zum Sinnbild der Schrift wird: der Schrift als Spur und der damit
verbundenen existenziellen Bahnung der Gedéchtnisspur, die Freud als psychi-

leitet sich dort nicht, wie in den meisten indoeuropdischen Sprachen, von ,,sehen®,
sondern vom Verb ,drehen’, ,sich wenden‘, ab und kommt nur als Pluraletantum vor,
als ob es gar kein einzelnes Gesicht geben kdnnte, sondern immer nur eine Mehrzahl
von Gesichtern. Diese Eigentimlichkeit der Wortbildung soll vielleicht der Tatsache
Ausdruck geben, dass ein Gesicht nicht nur sieht, sondern auch gesehen wird, dass
Gesichter sich einander zuwenden oder voneinander abwenden, in einer standigen
Bewegung zwischen Annéherung und Entfernung verbunden sind, in der sie sich ihrer
Verletzlichkeit und Verganglichkeit bewusst werden, aber auch ihrer Ebenbildlichkeit
mit Gott, die sich vielleicht in der Einzigartigkeit jedes der vielen Gesichter aus-
driickt.“ (Honigmann, Das Gesicht wieder finden, 137) In der judischen Liturgie tritt
die Leitmetapher des Gesichts fiir die Beziehung zwischen Mensch und Gott wieder-
holt auf. So heisst es beim priesterlichen Segen: .7am) 2% 110 7 I .77W0 ' 7972
019w 79 o), ox 12 ' R Der Ewige segne und behiite dich. Der Ewige lasse dir
Sein Antlitz leuchten und lasse dir Gnade finden. Der Ewige wende sich dir verzei-
hend zu und gebe dir Frieden. Im Achtzehngebet erscheint die Passage: 1172 ,°2% 11072
)17 ANI 79 IR 03,7739 1iR2 78D, Segne, unser Vater, uns alle zusammen mit dem
Licht Deines Angesichtes; denn im Lichte Deines Angesichtes gabst Du uns]...]. Und
im Psalm 27, den man von Anfang des Monats Elul bis Hoschana Rabba sagt,
steht: >1m T2 200D 9K .WRaR 7 T2 N¥ %19 wp2 Suchet mein Antlitz! Dein Antlitz,
Ewiger, suche ich. Verbirg dein Antlitz nicht vor mir [...]. (Sddur Schma Kolenu, 22,
362, 372)
19 Hirsch, Die Finf Blicher der Tora. Dewarim, 672f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 35

sche Wiederholung versteht. Die Schrift als Spur ist selbst ein Ereignis und be-
deutet in ihrem Voruberfahren das, was den Text bewegt. Insofern wird einer
Textur Raum gegeben, bei der die Schrift nicht die Vernunft sichtbar, sondern
die grabende Stimme hérbar macht. Dieses Drama bildet den Schauplatz beweg-
ter Schrift: Als Akt des Schreibens, der sich seiner Riick-Seite verschreibt und
eine Poetologie ins Zentrum riicken l&sst: Die Geste des Schreibens als Schreib-
weise verstanden, bringt ein philosophisches Denken als spezifische Wissens-
form? hervor. Die eigenartige Verflechtung von Form und Inhalt geschieht da-
bei aus dieser Textbewegung heraus. lhre Inszenierung im Sinne ihrer Darstel-
lungsform zeigt sich in der Gestalt der Wiederholung: als Poetologie der Wie-
derholung. Die vorliegende Arbeit sucht drei Figuren der Wiederholung auf, um
entsprechende Konfigurationen in ihren Bahnungen zwischen Kierkegaard und
judischen Denkern freizulegen. Die Wahlverwandtschaft bildet dabei den Be-
weggrund: das Motiv. Insofern wird nun auch die Bedeutung des Untertitels die-
ser Arbeit akzentuiert: Kierkegaard passiert jldisches Denken meint mehr als

20 In diesen Kontext passt Joseph Vogls Ausdruck einer Poetologie des Wissens. Wis-
sensformen stehen dabei in einem innersten Zusammenhang mit den Darstellungsfor-
men. In Vogls Studie geht es um die Art und Weise der Verkniipfung zwischen litera-
rischen und polit-6konomischen Texten. Die entsprechende Diskursivitat speist sich
aus einem Zwischen von Literatur und Wissen, im Auslegen einer spezifischen Textur.
Vogl entwickelt folgende Perspektive in Anlehnung an Deleuze und Foucault, die ich
im Rahmen meiner Arbeit fruchtbar machen will: ,,Die Konjunktion von ,Literatur*
und ,Okonomie* verfolgt hier vielmehr den Zweck, das Wissenssubstrat poetischer
Gattungen und die poetische Durchdringung von Wissensformen aufeinander zu be-
ziehen und beide damit im Milieu ihrer Geschichtlichkeit festzuhalten. Es sei dabei an
eine Bemerkung erinnert, die Gilles Deleuze einmal mit Blick auf Foucaults Arbeiten
gemacht hat: ,,Das Wesentliche besteht nicht in der Uberschreitung der Dualitat Wis-
senschaft-Poesie [...]. Es liegt in der Entdeckung und Vermessung jenes unbekannten
Landes, in dem eine literarische Fiktion, eine wissenschaftliche Proposition, ein all-
taglicher Satz, ein schizophrener Unsinn usw. gleichermalRen Aussagen sind, wenn-
gleich ohne gemeinsames MaR, ohne jede Reduktion oder diskursive Aquivalenz. Und
dies ist der Punkt, der von den Logikern, den Formalisten und den Interpreten niemals
erreicht worden ist. Wissenschaft und Poesie sind gleichermallen Wissen.* (Deleuze,
Foucault, 34.) ,,Was hier in den Blick genommen werden soll, ist die Konfiguration
eines Wissens, das weder in den Disziplinen und Wissenschaften aufgehoben ist noch
bloRR lebensweltlichen Charakter besitzt, das vielleicht vorbegrifflich, aber nicht vor-
diskursiv ist, das verstreut und zusammenhdangend zugleich erscheint und die diversen
Textgattungen und Diskurse durchquert.” (Vogl, Kalkil und Leidenschaft, 14f.)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ein christlich-jiidischer Dialog. Der Mehrwert lebt von der schopferischen Bah-
nungen, von den entstehenden Spuren und Schnittstellen; letztendlich von den
Ubergéngen, die sich aus der gegenseitigen Farbung des aktiven und passiven
Moments der Passage ereignen.

In Anlehnung an Rorty verfolgen wir eine bildende Philosophie, die sich
durch ihre Schreibweise und der inhdrenten Wissensform ausbildet. Als Leitbild
dient uns erneut Paul Klees Hauptweg und Nebenwege; Uber das Methodische
hinausgehend wirkt das Bild wie ein Teppich mit einem Muster, die einander
durchqueren und dadurch eine verquer-verspielte Textur ausbilden, indem ein
Wissen die verschiedenen Textgattungen und Diskurse durchquert. Die Kehre
dieser Quere hat ihr Bewenden in einer Textbewegung, die zwischen Philoso-
phie, Theologie und Literatur Ubergénge stiftet und im Sinne von Vogl eine Poe-
tologie des Wissens schafft. Das Passieren® der Schrift verschreibt sich dabei
dem Anderen als ein Einschreibeverfahren. Als eine Art von Text-Teppich, den
wir im Rahmen eines poetologischen Vorspiels kniipfen wollen, um die Bauart
zwischen Text und Psyche besser zu verstehen. Wir folgen dabei der ausserge-
wohnlichen Bauweise des Stiftszelts, um von der radikalen Hermeneutik zur bil-
denden Philosophie Uberzugehen, um ein Denken zu bewohnen, das mit dem
Bau des ganzen Daseins: als Dasein im Ganzen — zusammenhéngt.

21 Im Zusammenhang mit der bereits verwendeten Metaphorik des Reisens und der neu-
en Landschaft bewegt sich auch ein kulturwissenschaftliches Paradigma, das Mieke
Bal als Travelling Concept versteht (vgl. dazu: Bal, Travelling Concepts in the Huma-
nities). Der Diskurs entsteht im Hin- und Herreisen zwischen unterschiedlichen Dis-
ziplinen und Kulturen.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Poetologisches Vorspiel:
Die Sprache — ein Teppich

,,Die Sprungfeder in dem ganzen ungeheuren Bau des Daseins,
und die Sprungfeder, durch die wieder jedes kleine Glied (wie ein
Ring in der Kette) eingeordnet ist in das Ganze, ist: die Person-
lichkeit; alles ist Personlichkeit — (in der Welt der Natur), jeder
ist Personlichkeit (in der Welt des Geistes). Und dann hat man
die Personlichkeit abgeschafft. Gott ist unpersdnlich geworden,
alle Mitteilung ist unpersénlich, — und hier besonders die beiden
furchtbarsten Ungliicke, die im Grunde die Hauptkréfte der Un-
personlichkeit sind: die Presse — und die Anonymitét.“

S@REN KIERKEGAARD, DIE TAGEBUCHER

Der springende Ein- oder Ausgangspunkt von Kierkegaards Sprungfeder — das
Punctum saliens — im Ganzen des Daseinsbaus ist die Personlichkeit in ihrer
wortwortlichen Wiederholung und vor allem als psychische Wiederholung, als
Text-Bau. Der Bau erinnert wiederholt an den Maulwurf, der durch sein Graben
und Wenden die spurenden Gedanken-Génge und verkettenden Assoziationen
schafft, um einen Denkraum zu beschreiten und zu bewohnen. Neben dem kon-
stitutiven Element der Spur geht es jedoch auch um eine Art der Sinnstiftung
durch Zusammenhang, bzw. wie die Ringe in der Kette zusammengehangt wer-
den, um mit dem Ganzen eine existenzielle Verbindung einzugehen. Dieses
Band ist nur im Kontext der Personlichkeit mdglich, abseits einer metaphysi-
schen Totalitat oder totalitdaren Metaphysik. Denn die Sprungfeder befindet sich
im und nicht iber dem Bau, um aus dem Innern ein Spannkraft zum Aussen des

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Andern als Gesamt- und Lebenszusammenhang® einer personalen Sphare zu ge-
nerieren. Das Bauen selbst erzeugt diese Spannung, um das — nach Vogl — ver-
streut und zusammenhéngende Wissen aufscheinen zu lassen. Dabei handelt es
sich um die Konjunktion von ,Literatur®, ,Philosophie‘ und ,Theologie‘, wobei
das Und eben nicht additiv, sondern vermengend durchdringend wirkt; dies ei-
nerseits ganz im Sinne des lateinischen texere: womit die erbauende Tétigkeit
des Webens, Flechtens und des kunstvollen Zusammenfligens gemeint ist. Auf
den schopferischen Punkt hin, der von den Logikern, Formalisten und Interpre-
ten eben niemals erreicht worden ist. Es ist der springende und auch wunde
Punkt einer Offnung, in der die sammelnde Stimme der Personlichkeit vernom-
men wird, wenn man sich dem Nullpunkt (erneut) annéhert. In Anlehnung an
Kandinsky setze ich das beginnende Kreisen fort:

Der geometrische Punkt ist ein unsichtbares Wesen. Er muss also als ein unmaterielles
Wesen definiert werden. Materiell gedacht gleicht der Punkt einer Null. In dieser Null sind
aber verschiedene Eigenschaften verborgen, die ,,menschlich“ sind. In unserer Vorstellung
ist diese Null — der geometrische Punkt — mit der hochsten Knappheit verbunden, d.h. mit
der grossten Zuriickhaltung, die aber spricht. So ist der geometrische Punkt in unserer
Vorstellung die hochste und héchst einzelne Verbindung von Schweigen und Sprechen.?

Diese &sthetische Sprungfeder enthdlt eine dialektische Spannung, die nun end-
lich zum Andererseits der latinisierten Textur fuhrt; Zur religiésen Verbindung
zwischen Mensch und Gott, die ebenfalls als eine zwischen Schweigen und
Sprechen verstanden werden kann. Mit Blick auf das biblische Narrativ zum Bau
des Stiftszelts wird die Verbindung gerade durch dieses Bauen generiert. Nahe

1 Volker Gerhard unternimmt den Versuch, im Rahmen einer rationalen Theologie sich
dem Géttlichen anzunéhern, indem er den Begriff des Ganzen als einen Leitbegriff
bedenkt und — beglaubigt. Der Snn geht dabei auf eine Art und Weise aufs Ganze,
wodurch die Idee einer bildenden Philosophie verstérkt wird: ,,Im Sinnbegriff liegen
verschiedene Bedeutungsschichten neben- und (bereinander, die eine betrdchtliche
Reichweite haben. Es sind physiologische, soziale, affektive, |ogisch-semantische und
intellektuelle Momente, die es ermdglichen, im Sinn das Bindungs- und Bildungsmit-
tel zu erkennen, das den Menschen auf seine Weise mit allem verkniipft, was fiir ihn
Bedeutung haben kann. So kommt es zu einem flieRenden Ubergang in die Dimension
des religidsen Sinns, in dem die gleichermaRen epistemische wie emotionale Verbin-
dung des Individuums mit dem Ganzen seines Daseins gesucht wird.“ (Gerhard, Der
Sinn des Sinns: Versuch Uber das Géttliche, 28)

2 Kandinsky, Punkt und Linie zu Flache, 21.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

POETOLOGISCHES VORSPIEL | 39

wird erschaffen, indem Gott sich selbst in hdchster Knappheit verdichtend ver-
knappt, um seine Gegenwartigkeit zu bezeugen, bzw. dem Stiftszelt einzuwoh-
nen: Der hebréische Ausdruck 1own (Mischkan; Stiftszelt) steht in etymologi-
scher Verbindung mit der 715w (Schechina; Einwohnung Gottes) und dem ent-
sprechenden Verb 10w (schachan; wohnen). Der entsprechende Bau als poetolo-
gische Folie verstanden, impliziert eine Schrift, die sich als Spur der Gegenwart
Gottes anndhert; in der Anbindung an seine Stimme, die als Schauplatz der
Schrift von den bindenden Elementen lebt. Insbesondere vom Teppich, der in
seinen Verknipfungen nicht nur von den Nebenwegen erzéhlt, sondern selbst ein
narratives Urmuster eines wuchernden Textes darstellt; eines Textes, der sich
ausbreitet und zu unendlichen Kontexten ausweitet, indem er die (Bedeutungs)-
Muster variiert, verandert, bereichert — wiederholt. Nochmals auf Derrida rekur-
rierend, bildet Klees Zusammenspiel von Hauptweg und Nebenwegen eine Wie-
derholungsstruktur, die Derrida als Iteration bezeichnet:

Das ist mein Ausgangspunkt: Keine Bedeutung 1aRt sich auBerhalb eines Kontextes festle-
gen, aber kein Kontext 1aBt Sattigung zu. Das ist fiir mich keine Frage des substantiellen
Reichtums, des semantischen Vorrats, sondern der Struktur, und zwar der Struktur des
Rests oder der Iteration. [...] Kunftig wére dieser ,, Text*“ kein abgeschlossener Schriftkor-
pus mehr, kein mittels eines Buchs oder mittels seiner Rénder eingefal3ter Gehalt, sondern
ein differentielles Netz, ein Gewebe von Spuren, die endlos auf anderes verweisen, sie auf
andere differentielle Spuren beziehen. Der Text entgrenzt sich also, ertrankt jedoch nicht
alle Grenzen, die man ihm bislang zugesprochen hat, [...].2

Bedeutung bei diesem Ausgangs- oder Anfangspunkt situiert sich im ambivalen-
ten Raum zwischen den Texten, da die Bedeutung einerseits auf Kontext ange-
wiesen ist, andererseits ein Text nicht geséttigt ist. Dieser Rest generiert den
Mehrwert und produziert Bedeutung durch die strukturelle Liicke einer ungesat-
tigten Leerstelle im Netz der Spuren. Der zentrale Begriff der Intertextualitat
wird mithin aus der Enge poststrukturalistischer Theorie befreit, um sich zu einer
Methodologie der Wiederholung zu erweitern: So wie der Ausdruck der Iteration
durch das lateinisch gepragte iteratio auf die Wiederholung verweist, wird diese
nun sogar wegweisend, als iter Weg bedeutet. Fur das konstellative Verfahren
dieser Arbeit bildet Derridas Gewebe als Textur verstanden die intertextuelle
Methode, um im ganzen ungeheuren Bau des Daseins die Sprungfeder zu span-
nen. Die Spannkraft dieser Sprungfeder entspringt gerade der unendlichen Ver-
weisstruktur, die sich aus judaistischer Perspektivierung gleichzeitig auf die kon-

3 Derrida, Gestade, 127, 130.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

zentrische Verdichtung der Spur Gottes beziehen lasst; dies im Sinne einer le-
bendigen Textur verstanden, die sich narrativ als poetologische Iteration — als
Spurengewebe — vergegenwartigt:

Und die Wohnung mache

aus zehn Teppichen

von gezwirntem Byssus, Hyazinth, Purpur und Karmesin,

mit Cheruben, in Planwirkers Machweise, sollst du sie machen.

Die Lénge des einzelnen Teppichs achtundzwanzig nach der Elle,

die Breite vier nach der Elle,

des einzelnen Teppichs,

Ein MaR sei fir alle Teppiche.

Funf der Teppiche seien geheftet jeder an seine Geschwister

und funf Teppiche geheftet jeder an sein Geschwister.

Mache hyazinthene Schleifen

In dem Saum des einen Teppichs, beim Ende an der Heftung,

und so mache an dem Saum des Endteppichs an der andern Verheftung.
Funfzig Schleifen mache an dem einen Teppich

und fiinfzig Schleifen mache am Ende des Teppichs, der an der andern Verheftung ist,
aufnehmend die Schleifen, jede ihr Geschwister.

Mache fiinfzig goldne Spangen

und hefte die Teppiche jeden an sein Geschwister mit den Spangen.

So sei die Wohnung eins.

Mache auch Teppiche von Ziegenhaar zu einem Zelt tiber der Wohnung,
elf Teppiche mache sie.

Die Lénge des einzelnen Teppichs dreiflig nach der Elle,

die Breite vier nach der Elle,

des einzelnen Teppichs,

Ein MaR sei fiir die elf Teppiche.

Verhefte finf der Teppiche besonders

und sechs der Teppiche besonders,

den sechsten Teppich aber dopple ein, dem Angesicht des Zeltes zu.
Mache fiinfzig Schleifen im Saum des einen Teppichs, des endenden, an der Heftung,
und fiinfzig Schleifen im Saum des anderen Heftungsteppichs.

Mache eherne Spangen, fiinfzig,

bringe die Spangen in die Schleifen und verhefte das Zelt:

Es werde Eines. [...]

Mache Gewander der Heiligung fiir Aharon deinen Bruder

zu Ehrenschein und zu Zier.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

POETOLOGISCHES VORSPIEL | 41

Rede also du zu allen Herzens Weisen,

wen ich mit Geist der Weisheit fullte,

dass sie die Gewander Aharons machen,

ihn zu heiligen, dass er mir priestere.

Dies sind die Gewander, die sie machen sollen:
Gewappen und Umschurz, und Mantel,

Leibrock in Flechtmusterwerk,

und Kopfgewind und Schérpe.

So sollen sie machen Gewénder der Heiligung

fur Aharon deinen Bruder und seine S6hne,

dass er mir priestere.

Sie also sollen nehmen das Gold, den Hyazinth und Purpur, Karmesin und gezwirnten
Byssus,

in Planwirkers Machweise.

Ein Paar anheftbarer Achseln habe er nach seinen beiden Seitenenden hin
und es soll angeheftet werden.

Das Gewirk seiner Umschiirzung, das an ihm ist,

sei nach seiner Machweise, aus ihm,

Gold, Hyazinth und Purpur, Karmesin und gezwirnter Byssus.
Nimm die zwei Beryllsteine

und stich auf sie die Namen der S6hne Jisraels,

sechs von ihren Namen auf den einen Stein,

und die Namen der sechs tbrigen auf den andern Stein,
nach ihren Zeugungen.

In Steinschneiders Machweise, Siegelstich,

sollst du die beiden Steine stechen,

nach den Namen der Sthne Jisraels,

in goldne Geflechte gefasst sollst du sie machen.

Setze die beiden Steine auf die Achseln des Umschurzes,
als Steine des Gedachtnisses fiir die S6hne Jisraels,
Aharon trage ihre Namen vor IHM

auf seinen beiden Achseln,

zum Geddchtnis.

Mache Geflechte von Gold

und zwei Kettchen von reinem Gold,

als Schniirungen mache sie, in seilartiger Machweise,
und gib die Seilkettchen an die Geflechte.*

4 Buber/Rosenzweig, Die funf Biicher der Weisung, 222f., 227f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Diese verflochtene poetologische Struktur versammelt sich zu einem dichten-
(den) Gedanken im Sinne eines vergegenwartigenden Gedéchtnisses. In der bin-
dend-verbindenden Dynamik lebendigen Wissens scheint sich in dieser Szene
gleichzeitig der theoretische Ansatz der Intertextualitat als Methodologie und
Poetologie der Wiederholung zu verlebendigen, um ein spezifisches Denken zu
bewohnen, welches Kierkegaard als VVorwartserinnern umschreibt. Der blindeln-
de Brennpunkt dieser Verflechtung liegt gerade in den sich wiederholenden
Ausdriicken yawn (Tashbez; Flechtmusterwerk) bzw. mxawn (Mishbezot; Ge-
flecht), die mit dem Verb yaw® (leshabez; geméR einem Muster anordnen, um-
fassen) in Verbindung gebracht werden kénnen. Diese poetologische Rahmung
lasst sich auf semantisch-gedanklicher Ebene gleichzeitig mit dem Verb yap>
(lekabez; sammeln, einsammeln, versammeln) assoziieren, was die verkniipfende
und letztlich sinnstiftende Qualitat eines Brennpunktes auf den Punkt bringt bzw.
zur Pointe erhebt®. Mit Blick auf Jan Assmann kristallisiert sich in der Spannung
im Bau eines Ganzen einerseits die Bedeutung im Zusammenspiel zwischen
Schrift und persénlicher Existenz. Andererseits deutet sich eine Spannweite an,
welche die Sphére persénlicher Existenz sprengt und neben dem religionsphilo-
sophischen Muster der Transzendenz ein kulturelles Grundmuster prégt, das
Assmann als kulturelles Gedéchtnis bezeichnet: Personliche Sinnstiftung ver-
webt sich mit Kulturstifung, wobei der Bau des Stiftszelt die architektonische
Leitmetapher darstellt. Der entscheidende Spannungsbogen liegt dabei in der di-
alektischen Grundspannung, die das Geheimnis der Wiederholung aus dem
brennenden Nullpunkt heraus entspinnt und spannt. Unsere Aufgabe wird sein,
diesen Faden nachzuspiiren, um uns im Sinne Assmanns entlang den Spuren der
konnektiven Struktur zu bewegen. Dabei steht aber keine Kulturtheorie® im Vor-

5 Die Metapher der Erhebung kulminiert liturgisch in der Schmone Essre im Abschnitt
zur Sammlung der Zerstreuten. Da flieit die Vorwartsbewegung der Erinnerung mes-
sianisch Uber, indem das Galut iberwunden wird: yap% o3 i) ,apn? 273 “9iwa vpn
ON? Y0y 0TI P2RR L' ADR N2 PINT Ni9g2 yaNn T 3Ry unih) Blasein das grosse
Horn zu unserer Befreiung, erhebe die Fahne, um unsere Zerstreuten zu sammeln,
und sammle uns ein von den vier Enden der Erde. Gelobt seist Du, Ewiger, der die
Verstossenen Seines Volkes Jisrael sammelt (Sddur Schma Kolenu, 152f.).

6 Assmann unterscheidet zwischen ritueller und textueller Kohérenz, dabei wird ein
Schriftverstandnis umrissen, das den Raum einer Kultur fundamental rahmt: ,,Alle Ri-
ten haben diesen Doppelaspekt der Wiederholung und der Vergegenwértigung. Je
strenger sie einer festgelegten Ordnung folgen, desto mehr Uberwiegt der Aspekt der
Wiederholung. Je groRere Bedeutung sie der einzelnen Begehung einrdumen, desto
mehr steht der Aspekt der Vergegenwartigung im Vordergrund. Mit diesen beiden Po-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

POETOLOGISCHES VORSPIEL | 43

dergrund, sondern eine spezifische Denk- und Schreibweise, die sich aus der
Bewegung der Wiederholung ergibt, wobei das existenzielle Spannungsverhalt-
nis zwischen subjektiver Freiheit und objektivem Ordnungsgefuige in unter-
schiedlichen Konstellationen konstitutiv ist und mithin das Gelande(r) fur den
Schauplatz und Spielraum der Schrift bildet — um den brennenden Nullpunkt’
herum, der die dialektische Feder leidenschaftlich spannt, und in den Sog eines
schopferischen Dispositivs des (kierkegaardschen) Sprungs gerat. Die dabei wir-
kende Anziehungskraft oder der vorhandene Magnetismus macht die entspre-
chende Erotik aus, welche nun die etwas zwielichtige Kapitellberschrift als poe-
tologisches Vorspiel ins richtige Licht zu riicken vermag: Als durchwirkende
Wirkung zwischen asthetischen, ethischen und religiésen Spuren. Was hier an
Bedeutung im Eingangsbereich durchgespielt und préfiguriert wurde, markiert
gleichzeitig das Zwischen eines vorbereitenden Paratextes als Ubergangszone®;
sozusagen auf der Schwelle zu den Durchgéngen stehend, in denen Kierekegaard
jldisches Denken passiert. Als Ubergang vergegenwartigen wir uns einen Tage-

len ist der Spielraum einer Dynamik umrissen, innerhalb dessen die Schrift fir die
konnektive Struktur von Kulturen bedeutsam wird.“ (Assmann, Das kulturelle Ge-
déchtnis, 17f.)

7 Dieser wunde Punkt oder Brennpunkt kann im Sinne von Roland Barthes mit dem
punctum assoziiert werden. In Roland Barthes Schrift Die helle Kammer wird das
punctum vom studium abgesetzt, um eine philosophische Theorie der Photographie zu
umreifen. Wahrend das studium benennbare Koordinaten von Kultur, Gesellschaft
und Geschichte impliziert, verweist das punctum auf ein bestechendes Detail, das sich
begrifflich nicht einfangen lasst, aber das Bild essenziell pragt. Der Punkt verletzt; er
wird zum springenden und wunden Punkt. Dieses Muster I&sst sich auch fur eine
Textbewegung fruchtbar machen, bei der es einen wunden Punkt gibt, der den Text
antreibt und prégt, aber sich nie restlos in begrifflichen Koordinaten aufldsen lasst:
,,Das zweite Element durchbricht (oder skandiert) das studium. Diesmal bin nicht ich
es, der es aufsucht (wohingegen ich das Feld des studium mit meinem souverénen
BewuBtsein ausstatte), sondern das Element selbst schie8t wie ein Pfeil aus seinem
Zusammenhang hervor, um mich zu durchbohren. Ein Wort gibt es im Lateinischen,
um diese Verletzung, diesen Stich, dieses Mal zu bezeichnen, das ein spitzes Instru-
ment hinterlalt; dieses Wort entspricht meiner Vorstellung um so besser, als es auch
die Idee der Punktierung reflektiert und die Photographien, von denen ich hier spre-
che, in der Tat wie punktiert, manchmal geradezu Ubersét sind von diesen empfindli-
chen Stellen; und genau genommen sind diese Male, diese Verletzungen Punkte.”
(Barthes, Die helle Kammer, 35f.)

8 Vgl. Wirth, Paratext und Text als Ubergangszone.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

bucheintrag Kierkegaards, der einerseits weiter am Geflecht dichtet und anderer-
seits den Zuhorer auf Entscheidendes fir die Durchgénge einstimmt. Was dabei
auf die Situation des Vortrags bezogen wird, l&sst sich gleichzeitig auf unsere
Arbeit der Durchgange Ubertragen:

Der Vortrag wird versuchen, alles so weit wie moglich gegenwartig zu machen, Ihnen
womdglich den Eindruck zu verschaffen, dass Sie zu gleicher Zeit die entgegengesetztes-
ten Gedanken haben. Er wird deshalb nicht die Gleichmé&Rigkeit des strengeren Katheder-
vortrags haben, der einen bestimmten Platz findet, an dem jedes einzelne abgehandelt
wird, Gber welches dann weder vorher noch spater wieder gesprochen wird. Nein[,] der
Vortrag wird standig, wenn ich so sagen darf, geplagt sein an eine Erinnerung an das, was
an anderen Punkten gesagt worden ist; die Reflexionen werden standig die Berechnung
durchkreuzen, um an das Zurtickgelegte und das Kommende zu erinnern, und womdglich
den Eindruck aufrechtzuerhalten, dass alles zugleich gegenwartig ist, was zwar in gewis-
sem Sinne mehr als der gewohnliche Kathedervortrag dazu beitragen kann, den Zuhorer
aufmerksam zu halten, was ihn auch stéren und ermiiden, zuweilen beinahe zornig ma-
chen kann. Ich habe nattrlich nicht die Absicht, in einem fort dabeizubleiben, alle einzel-
nen Gedankenbestimmungen tumultuarisch oder kaleidoskopartig ineinander zu vermen-
gen, so daB nicht in der Abfolge die Stelle kdme, wo jede einzelne Gedankenbestimmung
ihre genauere und ausfuhrlichere Entwicklung fande; meine Absicht ist lediglich, daf je-
der Punkt womdglich das Geprége dessen trégt, was an den anderen Punkten gesagt wor-
den ist — alles, um womdglich unablassig die Gleichzeitigkeit des Gegenwartigen zustande
zu bringen.®

9 Kierkegaard, Die Tagebiicher 11, 119f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zweiter Teil:
Durchgéange

Abbildung 2: William Turner: Light and Colour (Goethe’s Theory) —the
Morning after the Deluge — Moses Writing the Book of Genesis (1843).
Tate Britain

©Creative Commons CC-BY-NC-ND 3.0 (Unported) licence

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Erster Gang:
Der Mensch versteckt sich vor Gott

Der Siindenfall — Aufbrechende Personalitat bei

Sgren Kierkegaard und Joseph B. Soloveitchik

,».Die Kunst besteht darin, das Gesicht wiederzufinden.*
EMMANUEL LEVINAS

IRRLAUFER |: HEGELS VERFEHLTE DIALEKTIK

Hegel knipft an die eleatische Philosophie an, indem er in der Einleitung zur
Enzyklopéadie der philosophischen Wissenschaften das reziproke Verhaltnis von
Verninftigkeit und Wirklichkeit zum Ausgangspunkt nimmt und dies zu einem
wissenschaftlichen System ausbauen will. Nach Kant scheint dieser Ansatz ab-
surd zu sein, da das apperzeptive Selbstbewusstsein Moglichkeit als Wirklichkeit
darstellt und nicht selbst wirklich werden kann. Der Begriff Maglichkeit gehért
in die Sphare der Logik, wo nur Denkgesetze im Sinne von analytischen Satzen
auffindbar sind. Synthetische Sétze beziehen sich jedoch auf anschauliche Erfah-
rung, auf Erscheinungen.

Hegel versucht den kritischen Standpunkt zu Uberwinden, indem er die Logik
in einem noch néher zu bestimmenden Sinne berwindet. Es handelt sich um ei-
ne hohere Logik, ndmlich um Dialektik. Um die Polemik nachvollziehen zu
kénnen, die Hegels Verwirrung in den Kategorien der Wirklichkeit und der
Madglichkeit betrifft, muss vorerst auf das Wesentliche seiner Methode einge-
gangen werden, die einen spezifischen Wirklichkeitsbegriff zur Voraussetzung
hat. Zu Hegels Verteidigung muss erwahnt werden, dass er sich des starren
Seinsmonismus’ bewusst ist, der in der antiken Ontologie angelegt ist. Es ist ge-
rade sein Postulat, dass Metaphysik ein System sein muss, das lebendig ist und

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Bewegung nicht verneint. —Im Gegenteil, es muss eines sein, welches Bewegung
zum fundamentalen Prinzip erklart. Hegels VVorbestimmung der Logik lautet wie
folgt:

Die Logik ist die Wissenschaft der reinen Idee, das ist, der Idee im abstrakten Elemente
des Denkens. [...] Die Idee ist das Denken nicht als formales, sondern als die sich entwi-
ckelnde Totalitat seiner eigentlimlichen Bestimmungen und Gesetze, die es sich selbst
gibt, nicht schon hat und in sich vorfindet.!

Logik ist das Denken, das die in sich angelegte Totalitat entwickelt. Denken ist
die héchste Innerlichkeit des Geistes, dessen Bestimmung es ist, zu sich selbst zu
kommen. Totalitat bedeutet einerseits, dass der Geist sich selbst erfasst, anderer-
seits liegt darin der Anspruch, Philosophie als wissenschaftliches System zu ent-
falten. Form und Inhalt durchdringen sich.

Da das Moment der Entwicklung wesentlich ist, impliziert es, dass der Aus-
gangspunkt unvollkommen ist und gleichzeitig eines Instruments bedarf, dass
die Unvollkommenheit {iberwindet.

Hatte Kant die antinomische Struktur der Vernunft aufgezeigt, um das Schei-
tern am Ding-an-sich aufzuzeigen, nimmt Hegel gerade den Widerspruch auf,
um seine Dialektik zu begrinden: Im Begriff Sein spiegelt sich die Doppeldeu-
tigkeit der Unvollkommenheit, bzw. der Vollkommenheit wider, indem das Sein
gleichzeitig das unmittelbare weltbezogene Bewusstsein des Subjekts in sich
birgt und als absolutes Grundprinzip des Geistes und der Welt das Géttliche zum
Ausdruck bringt: ,,Gott aber soll ausdriicklich das sein, das nur ,als existierend
gedacht® werden kann, wo der Begriff das Sein in sich schlielt. Diese Einheit
des Begriffs und des Seins ist es, die den Begriff Gottes ausmacht.“” Dies bedeu-
tet, dass im Selbstdenken Subjekt und absoluter Geist koinzidieren. Die Philoso-
phie hebt den Glauben auf, indem sich Gott als Selbstbewusstsein offenbart bzw.
indem der Geist von sich selber weil3. In der Phanomenologie des Geistes bringt
Hegel die Verséhnung zwischen Philosophie und Religion folgendermalen auf
den Punkt:

Dies dal? der absolute Geist sich die Gestalt des SelbstbewuRtseins an sich und damit auch
flir sein Bewultsein gegeben, erscheint nun so, daB es der Glauben der Welt ist, daf der
Geist als ein SelbstbewuBtsein, d.h. als ein wirklicher Mensch da ist, daB er fiir die unmit-
telbare GewiRheit ist, daB das glaubende BewulRtsein diese Gottlichkeit sieht und fiihlt und

1 Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften, 53.
2 Ebd., 78.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 49

hort. [...] Das BewuRtsein geht dann nicht aus seinem Innern, von dem Gedanken aus, und
schlieft in sich den Gedanken des Gottes mit dem Dasein zusammen, sondern es geht von
dem unmittelbaren gegenwaértigen Dasein aus, und erkennt den Gott in ihm. — Das Mo-
ment des unmittelbaren Seins ist in dem Inhalte des Begriffes so vorhanden, daB der reli-
giose Geist in der Riickkehr aller Wesenheit in das BewuBtsein einfaches positives Selbst
geworden ist, [...]. Diese Menschwerdung des gottlichen Wesens, oder dal es wesentlich
und unmittelbar die Gestalt des SelbstbewuBtseins hat, ist der einfache Inhalt der absolu-
ten Religion.®

Das religiose Bewusstsein bildet die héchste Wirklichkeit, indem Gott als Geist
da ist. Dasein und Sein fallen im spekulativen Denken so zusammen, dass das
Selbst gleichzeitig im reinen Denken als absolutes Wesen aufgeht. Die géttliche
und menschliche Natur bilden eine Einheit, ,,die angeschaut wird.“* Glauben be-
deutet in diesem Kontext ein noch nicht reines Bewusstsein, ein Bewusstsein,
das noch nicht endgtltig zu sich selbst gekommen ist. Hegel verwendet dafiir
den Begriff der Entfremdung, etwas bleibt dem reinen Bewusstsein noch fremd,
ist von ihm noch nicht assimiliert worden. Die Uberwindung der Entfremdung
liegt in der Identitat des Bewusstseins mit sich selbst. Hegel spricht von der ,,rei-
ne[n] Sichselbstgleichheit des zu sich zuriickgekommnen SelbstbewuBtseins*®.
Das Auge wird dabei zur Leitmetapher eines Denkens, in dem die Transzendenz
bzw. das Verhaltnis des einzelnen Selbst zur Transzendenz zusammenbricht und
im Prozess der Verinnerlichung zur inwendigen Immanenz wird. Transzendenz
entspricht einem bloR glaubenden Bewusstsein, das noch selbstentfremdet ist
bzw. durch das Andere gestort wird:

Durch diese Bedeutung, welche die Unmittelbarkeit und Einfachheit des reinen Denkens
im Bewultsein erhélt, ist es, dal’ das Wesen des Glaubens in die Vorstellung aus dem Den-
ken herabféllt, und zu einer Gbersinnlichen Welt wird, welche wesentlich ein Anders des
SelbstbewuRtseins sei. —In der reinen Einsicht hingegen hat der Ubergang des reinen Den-
kens ins BewuBtsein die entgegengesetzte Bestimmung; [...].°

In der reinen Einsicht soll das entfremdende Ubersinnliche bzw. die Transzen-
denz in die Immanenz des reinen Denkens Ubergehen. Hegel versucht durch die
Aufhebung des Glaubens in Wissen die formale Ich-Struktur von Kant und

Hegel, Phanomenologie des Geistes, 528f.
Ebd., 530.
Ebd., 374.
Ebd., 377.

o 00~ W

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Descartes zu berwinden, indem das transzendentale Bewusstsein bzw. das Co-
gito insofern inhaltlich und wirklich werden, als der Geist in seiner hdchsten
Form da ist. Indem das Partikulare am Ich im Absoluten aufgeht, werden Person
und Subjekt identisch. Durch die aktualisierte ,,Sichselbstgleichheit wird die
griechische Einheit von Denken und Sein durch ein Bewusstsein belebt, das
nicht bloB als Bedingung der Méglichkeit fir das Erkennen fungiert. Die philo-
sophische Konstruktion des Subjekts ist durch Hegel in einem wesentlichen Sin-
ne Individuum geworden: eine unteilbare Identitat. Dadurch ist die Geschichte
des logos, die sich als Metaphysik versubjektiviert hat, zu einem Hohepunkt ge-
langt. Dies bildet gleichzeitig den springenden Punkt fiir Kierkegaards Kritik an
Hegel: Die Gleichsetzung von Subjekt und Personalitat vermag aufgrund der
Dominanz der Logik kein addquates Verstandnis vom Person-Sein zu schaffen.
Das Individuum bekommt zwar eine philosophische Relevanz, aber dieses bleibt
fir Kierkegaard in seiner Reduziertheit auf den Aspekt unteilbarer Identitat
letztendlich abstrakt. Seine Kritik versucht aufzuzeigen, wie das Individuum in
seiner Wirklichkeit verstanden werden kann. Die Bruchstelle kénnte kaum deut-
licher hervortreten, wenn wir uns Hegels Interpretation des Siindenfalls verge-
genwartigen, welche dieses Narrativ logisch begreift bzw. das Grundmuster der
Dialektik dann zu begriinden versucht. Der Zustand im Paradies entspricht einem
naiven Bewusstseinszustand:

[...]; der daseiende Geist, der das einzelne Selbst ist, welches das BewulRtsein hat, und sich
als Andres oder als Welt von sich unterscheidet. — Wie dieses einzelne Selbst so unmittel-
bar erst gesetzt ist, ist es doch nicht Geist fiir sich; es ist also nicht als Geist, es kann un-
schuldig, aber nicht wohl gut genannt werden.”

Dialektik bedeutet den Weg nach innen so abzuschreiten, dass der Geist an sich
zu sich selbst kommt. Voraussetzung dieser Bewegung liegt in der Differenz, um
sich das Eigene bewusst anzueignen. In diesem Sinne wird der Baum der Er-
kenntnis ber Gut und Bose zur logischen Grundoperation der Differenz und
Identitat, so ,,dass er die Form der Sichselbstgleichheit durch das Pfliicken vom
Baume des Erkenntnisses [sic] des Guten und Bésen verlor [...].“®

Durch die ausgeldste Bewegung soll der Geist fr sich werden. Das Narrativ
des Siindenfalls begriindet ein logisches Menschenbild, welches vom Paradigma
des geistigen Auges bzw. der reinen Einsicht strukturiert wird. Gut und Bdse tre-
ten als Gedanken auseinander und begriinden den ,,Gedanke[n] des Unterschie-

7 Ebd., 538.
8 Ebd., 539.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 51

des“®. Gut und Bése werden in diesem Narrativ rationalisiert und in die Koordi-

naten des Logisch-Dialektischen Uberfiihrt: ,,Nach diesem Momente geschieht
also, daf?, wie das Bdse nichts anderes ist als das In-sich-gehen des natiirlichen
Daseins des Geistes, umgekehrt das Gute in die Wirklichkeit tritt und als ein da-
seiendes SelbstbewuBtsein erscheint.“*® Das Bose entspricht einem entfremden-
den Zustande des Geistes, der dadurch in Bewegung gerat. Durch diese bewegt
sich gleichzeitig das Gute in Richtung des Unbewegten bzw. einem Ruhepunkt
entgegen, wo sich die Bewegung aufhebt, zu sich kommt und das Bése im Guten
verschwindet. Das Gute wird letztendlich von der Identitat zwischen Denken und
Sein verbiirgt.

Das Verhaltnis von Religion und Philosophie kann nun so definiert werden,
dass Religion als Glauben eine untergeordnete Stelle im philosophischen System
hat, das auf einem sich selbst wissenden Geiste beruht. Dieser Geistbegriff leitet
sich jedoch aus einem Verstandnis des Stindenfalls ab, die das Wesen der Sunde
verdrangt bzw. rationalisiert. In den nachsten Kapiteln gilt es sichtbar zu ma-
chen, inwiefern Kierkegaard und Soloveitchik Gber ihre Zugange zum Siinden-
fall entscheidende Schichten frei legen, um zu einem existenziellen Verstandnis
des Geistes zu gelangen.

3.1 SOREN KIERKEGAARD: EXISTENZIELLE DIALEKTIK
3.1.1 Sich vorwaérts bewegen, nicht rickwarts erinnern

Im Denken eines lebendigen Subjekts spielt Bewegung als Begriff und als
Grundstoff der Lebendigkeit eine tragende Rolle, um das Denken existenziell zu
grundieren. Der Vorgang des Grundierens unterscheidet sich vom Begriinden.
Diesen Unterschied entwickelt Kierkegaard in der Auseinandersetzung mit He-
gel, bei dem die Bewegung ebenfalls Dreh- und Angelpunkt des Denkens ist.
Der springende Punkt der Unterscheidung liegt jedoch darin, dass sich Hegel in
seiner reinen Denkbewegung nach griechischem Muster riickwarts bewegt, um
mit dem Mdglichkeitssinn des Geistes die hdchste Seinswirklichkeit zu wieder-
holen bzw. wieder zu holen. So hatten wir sogar eine Prazisierung der Bewe-
gung, die sich als Wiederholung fassen lasst. Hegel holt etwas wieder hervor, in-
dem er sich mnemotechnisch in den Geist versenkt, um das Gesunkene mittels
der Begriffsbewegung als dialektisches Hin und Her aufzuheben. Der ausgerollte

9 Ebd., 540.
10 Ebd., 541.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Faden im Labyrinth des Seins wird zum mit sich identischen Bewusstsein zuriick
gespult. Der absolute Grund bzw. das absolute Axiom fiir diese Bewegung liegt
in einer Art von Marionettentheater begriindet, wo die Wirklichkeit am Faden
des Denkens festgehalten wird. Dieser Halt entspricht einer Seinsfixierung, ge-
gen welche das kierkegaardsche Pseudonym™ Vigilus Haufniensis in der Einlei-
tung zum Begriff Angst wie folgt polemisiert:

»Man verwendet in der Logik das Negative als jene vorwértstreibende Macht, die alles in
Bewegung setzt. [...] In der Logik darf keine Bewegung werden, denn die Logik ist, und
alles Logische ist nur, und diese Ohnmacht des Logischen bedeutet den Ubergang der Lo-
gik zum Werden, wo Dasein und Wirklichkeit hervortreten.“*?

Kierkegaard entlarvt das ontologisierende Denken als bloRe abstrahierende
Denkbewegung, die an der konkreten Bewegung der Wirklichkeit scheitert, da es
sich in diesem Theater nur um eine (Denk)Konstruktion mit dem Werkzeug der
Negativitat handelt: Der Ubergang vom Sinnlichen zum abstrakten Denken im-
pliziert, dass die sinnliche Welt einerseits im Verstande gesetzt und andererseits
in der Vernunft negiert wird, was zur Entzweiung in Subjekt und Objekt fiihrt.
Durch die Negativitat vermittelt sich das Sein, als die genannte reine Idee, mit
sich selbst, indem der Begriff gleichzeitig a (These) und a (Antithese) ist, wo-
durch die scheinbaren Gegensétze zu einer hoheren Einheit (Synthese) hin ,,be-
wegt* werden. Der transzendentalen Einheit des Selbstbewusstseins kommt da-
bei die Rolle des ,,Bewegungsmeister[s]“** zu, wo im dialektischen Prozess das
reine Ich zum Inhalt des Bewusstseins wird. Mdéglichkeit und Wirklichkeit ste-
hen sozusagen am Nullpunkt, dem Anfangs- und Endpunkt der reinen Idee, in
der sich das Subjekt absolut vollendet — oder systematisch verendet: Denn inwie-
fern kann von wirklicher Subjektivitat die Rede sein, wenn die Bestimmung der
Innerlichkeit in der Einheit des Subjekt-Objekts liegt bzw. zum Erliegen kommt?

11 Kierkegaard Kkultiviert in sokratischer Tradition eine Maieutik, welche sich rhetorisch
und gedanklich dem System als Denkgebaude widersetzt. Als asthetisches Stilmittel
und Schreibverfahren setzt Kierkegaard Pseudonyme ein, um nicht direkt dem Leser
eine Lehre oder Wahrheit zu vermitteln. Dieser Bruch fiihrt zur indirekten Mitteilung,
was fur das existenzielle Denken eine adaquate Ausdrucksform ist. Denn Existenz
lasst sich nicht objektiv begreifen und lehren.

12 Kierkegaard, Der Begriff Angst, 16f.

13 Ebd., 17.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 53

Diese Fragestellung wird von einem weiteren Pseudonym, Johannes Climacus,
in der Unwissenschaftlichen Nachschrift' hermeneutisch-lebensweltlich aufge-
laden, indem das Subjekt im Lichte von Personalitét existenziell gedacht wird:

In der Sprache der Abstraktion kommt das, was die Schwierigkeit der Existenz und des
Existierenden ausmacht, eigentlich nie zum Vorschein, geschweige denn daf die Schwie-
rigkeit erklart wird. Eben weil das abstrakte Denken vom Standpunkt der Ewigkeit (sub
specie aetemi) betrachtet, sieht es ab von dem Konkreten, von der Zeitlichkeit, vom Wer-
den der Existenz, von der Not des Existierenden: daf dieser ndmlich aus dem Ewigen und
dem Zeitlichen, hineingestellt in die Existenz, zusammengesetzt ist.®

Climacus dringt in eine Schicht ein, die der Reflexion voraus geht und deshalb
auch von dieser Ubergangen wird: die Zeitlichkeit der werdenden Existenz, die
sich vorwérts bewegt. Aus dieser préreflexiven Schicht geht die Geschichte des
Menschen hervor. Hegel springt aus der Zeit heraus, um im Geiste eine zeitlose
Bewegung zu vollziehen. Die Existenz unterliegt jedoch einer conditio humana,
die wesentlich durch Zeitlichkeit gepréagt ist, in die der Existierende ,,hineinge-
stellt” ist. Das existenzielle Moment wird akzentuiert, indem der Existierende
aus Zeitlichkeit und Ewigkeit ,,zusammengesetzt“ ist. Diese Zusammensetzung
lebt aus einem Widerspruch heraus, der nicht rein denkend verséhnt werden
kdnnte. Das Unversohnliche bezieht seine Energie aus der Ewigkeit, die als ein-
brechende Transzendenz in die Zeitlichkeit dem Menschen die Dimension der
Existenz als Einzelner verleiht.

Der Begriff der Existenz gewinnt zusatzlich an Kontur, indem Climacus die
interesselose Abstraktion und das unendliche Interesse des Existierenden an der
eigenen Existenz einander gegenuberstellt. Das Interesse resultiert aus der Syn-
these, die den Menschen bedroht, ihn in Not versetzt. Das objektive Wissen des
Hegelschen Systems kann sich darum nicht sorgen, denn es ist dem platonischen
Ideal der interesselosen Erkenntnis verpflichtet, ,,Wahrend ein wirklicher
Mensch, aus Unendlichkeit und Endlichkeit zusammengesetzt, gerade darin sei-
ne Wirklichkeit hat, diese zusammenzuhalten, unendlich interessiert am Existie-

ren [...]«*°

14 Dieser Titel ist Bestandteil der kierkegaardschen Ironie, indem er sich betont unaka-
demisch gegen Hegels Anspruch auf Wissenschaftlichkeit wendet, was in dessen Titel
Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften zum Ausdruck kommt.

15 Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift, 1.

16 Ebd., 2f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Nun l&sst sich die Polemik gegen Hegel so interpretieren, dass der Mdglich-
keitsbereich jenen der Wirklichkeit nicht absorbieren kann, weil zwischen Den-
ken und Existenz eine unendliche Kluft besteht. Die Unvereinbarkeit dieser
Spharen bedeutet, dass die logische Rickwartsbewegung dialektischen Denkens
von einer leidenschaftlichen ethischen Vorwartsbewegung in Frage gestellt wird:

Der subjektive Denker ist Dialektiker in Richtung auf das Existentielle; er besitzt Gedan-
kenleidenschaft, um die qualitative Disjunktion festzuhalten. [...] Alle Existenzprobleme
sind leidenschaftlich, denn Existenz, wenn man sich ihrer bewuRt wird, gibt Leidenschaft.
[...] Der subjektive Denker ist kein Wissenschaftler, er ist Kinstler. Existieren ist eine

Kunst.

Die existenzielle Richtung bzw. Ausrichtung des Denkens Il&sst sich nicht im
Gedanken aufheben. Der Bewusstseinsprozess entziindet sich an der Brechung
der Transzendenz (Unendlichkeit und Ewigkeit) in den Bereich des Sinnlichen,
sprich der aisthesis, wodurch das Existieren als Kunst und nicht als Wissenschaft
aufgefasst wird. In diesem Sinne lasst sich nun die These formulieren: Durch die
existenzielle Gegen- bzw. Vorwartsbewegung bricht das logische Subjekt zu ei-
nem personalen geistigen Sein auf, um eine existenzielle Dialektik zu begrin-
den. Dieser liegt ein Geist-Begriff zu Grunde, der durch Transzendenz definiert
wird. Anti-Climacus bestimmt den Menschen als Geist: ,,Aber was ist Geist?
Geist ist das Selbst. Aber was ist das Selbst? Das Selbst ist ein Verhaltnis, das
sich zu sich selbst verhalt; das Selbst ist nicht das Verhéltnis, sondern dass das
Verhaltnis sich zu sich selbst verhalt.“** Dem Selbstverhltnis ist ein dialogi-
sches Moment eingeschrieben, welches durch die das Selbst tberschreitende In-
stanz verbilrgt wird und den Begriff des Anderen aufscheinen l&sst. Anti-
Climacus nimmt entsprechend folgende Prézisierung vor: ,,Ein derart abgeleite-
tes, gesetztes Verhaltnis ist das Selbst des Menschen, ein Verhaltnis, das sich zu
sich selbst verhélt und, indem es sich zu sich selbst verhélt, sich zu einem ande-
ren verhalt.“*°

Diesem Selbstverhdltnis geht jedoch als Bedingung ein Selbst voraus, das
sich seiner selbst bewusst wird, um aus diesem Bewusstsein heraus das trans-
zendente Verhéltnis anzustreben. Dies erinnert an Hegels Geist, der sich zuerst
entfremdet, indem er sich seiner im Ansatz bzw. im Unterschieden-Sein bewusst
wird. Bei Kierkegaard wird die logische Kategorie des Unterschiedes durch eine

17 Ebd., 54f.
18 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 13.
19 Ebd., 13.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 55

existenzielle Tiefenstruktur ersetzt, die es nun durch seine Interpretation des
Siindenfalls zu beleuchten gilt.

3.1.2 Das ambivalente Selbst zwischen Damon und Person

Trotz der polemischen Geste Kierkegaards, mit der er sich von Hegel absetzt,
gibt es gleichzeitig eine gemeinsame Bewegungszlindung, die auf Negativitat
beruht. Bei Kierkegaard ,,griindet” die Negativitat jedoch auf einem Nichts, das
sich nicht in einer logischen Operation erschdpft, sondern in die Erlebnisstruktur
des Subjekts dringt: Denn das Nichts schafft Innerlichkeit, wodurch Hegels Ge-
dankenbewegung in eine existenzielle Bewegung Uberfihrt wird. Die entschei-
dende Dimension des sich konkretisierenden Selbst liegt in der Pré-, bzw. Trans-
reflexivitat, was zu einem neuen Verstandnis von Selbstbewusstsein flhrt, indem
dieses durch sich und Uber sich aufzubrechen versucht, um dialogisch zu werden.
Die Angst bildet dabei die wesentliche Chiffre der Menschwerdung im Sinne
personalen Seins, um die existenzielle Tiefenebene frei zu legen. Folgen wir nun
dem pseudonymen Verfasser Vigillus Haufniensis, der sich im flinften Paragra-
phen” dem Begriff Angst im Kontext der Paradiesgeschichte in der Genesis an-
néhert:

Angst ist eine Bestimmung des tradumenden Geistes [...]. Man findet den Begriff Angst
kaum jemals in der Psychologie behandelt, ich muR deshalb darauf aufmerksam machen,
daf er ganzlich verschieden ist von Furcht und dhnlichen Begriffen, die sich auf etwas Be-
stimmtes beziehen, wéhrend Angst die Wirklichkeit der Freiheit als Mdglichkeit fir die
Moglichkeit ist.*

Im Unterschied zur Furcht bezieht sich die Angst auf keinen bestimmten Gegen-
stand. Sie hat eine unbestimmte oder schwer bestimmbare Natur. Als Mdglich-
keit fur die Mdglichkeit fundiert sie den Geist. Worin liegt nun die Verbindung
zum Sindenfall?

Der naive Bewohner des biblischen Gartens, der sich einerseits seiner Nackt-
heit nicht bewusst ist, andererseits kein Medium zur Verfiigung hat, um zwi-

20 Ironischerweise kleidet Vigilius Haufniensis diese Schrift in Paragraphen ein, um die
Form der wissenschaftlichen Abhandlung schlussendlich ad absurdum zu fihren.
Dass ironische Brechung mit im Spiel ist, bezeugt der Untertitel: Eine einfache psy-
chologisch-hinweisende Uberlegung in bezug auf das dogmatische Problem der Erb-
siinde.

21 Kierkegaard, Der Begriff Angst, 50.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

schen Gut und Bdse zu unterscheiden, verkdrpert das vermeintlich unmittelbare
unreflektierte Gliick. Er befindet sich im Zustand der Unschuld und lebt in un-
mittelbarer Seligkeit in seiner NatUrlichkeit, als Einheit von Seele und Leib —
und einem trdumenden Geist. Da die Bestimmung des Menschen der Geist ist,
kann in dieser geistlosen Seligkeit eigentlich noch nicht vom Menschen die Rede
sein. Erst durch den Stindenfall vergewissert sich der Mensch seiner selbst. Der
verheerende Griff zum Baum der Erkenntnis fuhrt in die Schuld bzw. in die Er-
kenntnis. Vigilius Haufniensis ist sich der Problematik bewusst, die theologisch-
dogmatische Frage nach der Erbsiinde psychologisch auszuloten. Es gibt keine
Erklarung fur die Entstehung der Sunde. Der qualitative Unterschied zwischen
der gliicklichen Naivitat und dem Erwachen des Bewusstseins ist ein unldsbares
Ratsel, das mit dem Begriff des Sprunges umschrieben wird. Die psychologische
Deutung gibt schemenhaft die Umrisse der Menschwerdung an, wobei das Prob-
lem der Siinde nicht erklart wird. Dies ist der Punkt, wo die philosophische Be-
griffswelt in sich zusammenbricht und sich die Dimension von Barthes punctum
aufdrangt:

Im selben Moment ist alles verandert, und wenn sich die Freiheit wieder erhebt, sieht sie,
dass sie schuldig ist. Zwischen diesen beiden Augenblicken liegt der Sprung, den keine
Wissenschaft erklart hat noch erklaren kann. Derjenige, der in Angst schuldig wird, der
wird so zweideutig schuldig wie moglich.?

Die Bewegung des sich konkretisierenden Geistes ist nicht begrifflich-dialekti-
scher Natur, sondern quillt aus der préreflexiven Tiefe der Existenz, jenseits der
zeitlichen Logik von Ursache und Wirkung, wobei der qualitative Sprung von
der Unwissenheit zum Wissen das blinde Geheimnis bleibt. Diese Ambivalenz
entzieht sich der Lichtmetaphorik bzw. Hegels reiner Einsicht, weil eine Lebens-
schicht in Bewegung geraten ist, die nicht logischer Natur ist. Der Sprung ist ein
untiberwindbarer Denkeinwand, was darin zum Ausdruck kommt, dass im selben
Moment alles verandert ist. Logisch betrachtet unterliegt Verdnderung der Kau-
salitat, welche linear vom Zustand A zu Zustand B fiuhrt. Das Kriterium des
Sprunges ist jedoch die Gleichzeitigkeit.

Gemal der dogmatischen Lehre der Erbsunde ist der Mensch a priori in der
Siinde. Man kann sich fragen, wieso es dann das unmittelbare Gliick der nattrli-
chen Einheit gibt? In der auRergewdhnlichen psychologischen Deutung von
Haufniensis wird deutlich, dass dieses paradiesische Gliick von einem Nichts an-
gefressen ist, aus dem der unerklarbare Sprung resultiert:

22 Ebd., 72.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 57

Der Geist ist trdumend im Menschen. [...] In diesem Zustand gibt es Frieden und Ruhe,
doch gleichzeitig noch etwas anderes, was nicht Unfriede und Streit ist, denn es gibt ja
nichts, womit sich streiten lieBe. Was ist es dann? Nichts. Doch welche Wirkung hat
Nichts? Es gebiert Angst. Das tiefe Geheimnis der Unschuld besteht darin, daf sie gleich-
zeitig Angst ist. Traumend projektiert der Geist seine eigene Wirklichkeit, diese Wirklich-
keit aber ist Nichts, und dieses Nichts sieht die Unschuld standig vor sich.z

Das apriorische Moment der Siinde korreliert mit dem trdumenden Geist. Er ist
gleichzeitig abwesend und anwesend. Es gibt keine logische Bewegung von der
Madglichkeit des Geistes zu seiner Wirklichkeit, denn es gibt etwas, das der Ne-
gation vorausgeht: das Nichts. Es ist der Schwindel erregende Untergrund, der
bereits in der Unschuld verborgen anwesend ist und die Harmonie der Naivitét
aus dem dammrigen Halbdunkel ziingelnd belauert — und &ngstigt, und dies mit
der Ambivalenz ,.eine[r] sympatethische[n] Antipathie und eine[r] antipatethi-
sche[n] Sympathie“**. Der Geist, der als blo angedeutete Méglichkeit traumend
anwesend ist, befindet sich auRRerhalb seiner selbst. Dies bedeutet, dass es aulRer-
halb seiner Macht liegt, sich selbst zu ergreifen, dass es aber gleichzeitig in seine
Macht gegeben ist, das vegetative Glick in Garung zu bringen. Darin ist ein
anthropologisches Schema vorgezeichnet, das den Menschen qualitativ vom Tier
unterscheidet:

DaR die Angst zum Vorschein kommt, das ist der Kernpunkt des Ganzen. Der Mensch ist
eine Synthese aus Seelischem und Koérperlichem. Doch eine Synthese ist undenkbar, wenn
sich die beiden Teile nicht in einem dritten vereinen. Dieses Dritte ist der Geist. Im Zu-
stand der Unschuld ist der Mensch nicht ausschlieRlich Tier — denn wenn er auch nur ei-
nen Augenblick seines Lebens ausschlieflich Tier wére, wirde er Uberhaupt nie ein
Mensch.”

Das Hegel’sche Nichts wird an diesem Punkt aus den Angeln gehoben, da es in
seiner ldentitatslogik mit dem Sein gleichgesetzt wird, um den Begriff des Wer-
dens zu begriinden. Wirkliche Bewegung entspringt jedoch einem Widerstand,
der im aschfahlen Seinsneutrum nicht gegeben ist. Die Hegel’sche Negation kor-
rigiert die Scheinhaftigkeit des unmittelbar Sinnlichen, bis der Schein vom geis-
tigen Sein restlos verschluckt wird. Der optimistische Geist Hegels, der nach ob-
jektivem Selbstgewinn strebt, ist fiir Haufniensis zu einer Fata Morgana ver-

23 Ebd., 50.
24 Ebd., 51.
25 Ebd., 52.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

kommen, nicht durch Luft-, sondern durch Geistspiegelung verursacht. Bei
Kierkegaard liegt indessen eine pessimistische Grundierung vor, indem der Geist
mit seiner ambivalenten Dialektik in die Verbindung von Seele und Korper ein-
bricht, was sich im verheerenden Biss in den Apfel folgendermalRen manifestiert:

Wenn es in der Genesis heiflt, daf Gott zu Adam sagte: ,Aber von dem Baum des Guten
und Bosen sollst du nicht essen‘, dann ist doch klar, da? Adam eigentlich dieses Wort
nicht verstehen konnte — denn wie sollte er den Unterschied zwischen Gutem und Bdsem
verstehen, wo der sich doch erst mit dem GenuR herausstellte. [...] Das Verbot &ngstigt ihn
[Adam], weil es in ihm die Mdglichkeit der Freiheit weckt. Was als das Nichts der Angst
an der Unschuld voriiberging, ist jetzt in ihn eingedrungen und ist nun wiederum ein
Nichts, eine angstigende Moglichkeit zu konnen.?

Die Mdglichkeit der Freiheit wird von Haufniensis kommentiert, um das Miss-
verstandnis zu beseitigen, dass es sich um eine Art Wahlfreiheit gehandelt hétte.
Adam hat nicht zwischen Gut oder Bose gewahlt. Die Méglichkeit selbst verur-
sachte den Schwindel. Die schwindelerregende Freiheit bedeutet das Auftauchen
des Geistes aus dem Nichts und der gleichzeitigen Selbstverwirklichung. Im sel-
ben Moment, wenn die Siinde gesetzt ist, wird die Verbindung zur Transzendenz
getrennt und damit ein problematisches Bewusstsein Uber dieses Verhéltnis ge-
neriert. Dieses erhaben-gespenstische Schauspiel lebt von der Ubernatiirlichkeit
eines Geistes, der in die seelisch-leibliche Natirlichkeit eingebrochen ist und
damit das Drama eines verzweifelten Schuldbewusstseins begriindet. Schauplatz
dieses Dramas ist ein Geist, der sich zwischen daimon (im griechischen Sinne
handelt es sich um eine Zone der Unschérfe zwischen innerer Stimme, einer im-
materieller belebenden Substanz und dem Schicksal) und Damon (im christli-
chen Sinne handelt es sich um eine Form von Besessenheit durch das Bose) be-
wegt. Kierkegaard verbindet damit eine problematisch gewordene Persénlich-
keitsstruktur, die das angesprochene Verhaltnis wieder setzen muss, es zu wie-
derholen versucht. Das Problem liegt im Damonischen; eine existenzielle Kate-
gorie, die Kierkegaard als Geist versteht, der durch seine Setzung sich verend-
licht und mit sich eingeschlossen ist. Die Verschlossenheit ist das Damonische,
was es aufzubrechen gilt. Indem der Geist sich an sich selbst klammert, ergreift
ihn durch das Eingeschlossensein Angst bzw. die Angst verursacht die Beklem-
mung — als Angst vor dem Guten oder als Angst vor der Freiheit, die aus der
Transzendenz kommt. Aus dieser Verflechtung heraus definiert Kierkegaard das
Dé&monische wie folgt:

26 Ebd., 53.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 59

Das Damonische ist die Unfreiheit, die sich verschlieen will. [...] Das Dadmonische ist das
Verschlossene und das unfreiwillig Offenbare. Beide Bestimmungen bezeichnen, was sie
auch sollen, dasselbe; denn das Verschlossene ist gerade das Stumme, und wenn dies sich
&uBern soll, dann muss das gegen seinen Willen geschehen, und zwar so, dass die der Un-
freiheit zugrunde liegende Freiheit, wenn sie in Kommunikation mit der Freiheit draulen
kommt, revoltiert und nun die Unfreiheit in einer Weise verrét, dal es das Individuum ist,
das sich gegen seinen Willen in der Angst selbst verrat.2’

Daraus leitet Kierkegaard ab, dass das Bose weniger aus der Negation oder aus
der Verneinung des Willens entsteht, als vielmehr dadurch, dass sich das Damo-
nische mit sich selbst einschlieft und die Kommunikation abbricht. Existenziel-
les Aquivalent dazu bildet das Schweigen oder das Stumme, das durch das Wort
— im Sinne des Anderen — aufgebrochen werden kann. So erlést das Wort ,,von
der leeren Abstraktion des Verschlossenen“?®, Kierkegaard prazisiert das erlo-
sende Element als Offenbarung, die jedoch nicht theologisch-biblisch verengt
wird, sondern eine existenzielle Kategorie meint, welche Durchsichtigkeit be-
wirkt: dass das Selbst in der Bezogenheit auf Transzendenz sich selber durch-
sichtig und dadurch zu einem wahren personalen Selbst wird. Der oszillierende
Wille, der nach Kierkegaard in verschiedene Richtungen ausschlagen kann, im-
pliziert eine Ambivalenz, die sich in einem mdglichen Maskenspiel bekundet,
wo dem etymologischen Bezug zwischen Persona und Maske eine erschrecken-
de Evidenz widerféhrt: In der Identitat zwischen Person und Maske verbirgt sich
Entsetzen, das seinen Hohepunkt in einer ddmonischen Verschlossenheit hat, die
zu Wahnsinn fiihrt. Der mit sich selbst streitende und sich verstrickende Wille
bildet den existenziellen gordischen Knoten, der nur glaubend, im Sprung, auf-
gebrochen und nicht logisch geldst werden kann.

Damit uberwindet Kierkegaard die traditionelle theologisch-christliche Sicht-
weise auf den Sindenfall, welche einerseits von der Wahlfreiheit zwischen Gut
und Bose ausgeht; andererseits wird diese durch die apriorische Schlechtigkeit
des Fleisches bedroht, was zur Siinde motiviert. Der Pfahl im Fleisch wird quasi
durch den existenziellen Kreuzpunkt oder durch schwindelerregende Freiheit er-
setzt. Auf der Ebene des ,,Fleisches* bzw. der Lust wird der existenzielle Zugang
insofern deutlich, als Kierkegaard den Topos des sundigen Fleisches als bdse
Begierde, der Konkupiszenz, in Richtung einer Konzeption von (beklemmender)
Sexualitdt andeutet, die den (modernen) Menschen wesentlich pragt:

27 Ebd., 144.
28 Ebd., 145.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Im gleichen Moment, da sich der Geist selbst setzt, setzt er die Synthese, doch um sie set-
zen zu konnen, muR er sie erst trennend durchdringen, und das AuRerste des Sinnlichen ist
eben das Sexuelle. Dieses AuRerste kann der Mensch erst in dem Augenblick erreichen, da
der Geist wirklich wird. [...] Erst im Sexuellen ist die Synthese als Widerspruch, gleichzei-
tig aber, wie jeder Widerspruch, als Aufgabe gesetzt, deren Geschichte im selben Augen-
blick beginnt.?

Der einbrechende Geist lasst ein konkretes Bewusstsein auftauchen, welches
sich offensichtlich nicht als reflexive Selbstvergewisserung versteht, sondern als
lebendigen Widerspruch; dies im Gegensatz zur antithetischen Denkoperation.
Der Widerspruch auBert sich im Schuldbewusstsein und in der Sexualitat. Da-
durch wird Wissen existenzialisiert. Kierkegaard verdeutlicht dies in der Ver-
schrankung der Sexualitit mit der Scham: ,,Das Sexuelle ist der Ausdruck jenes
ungeheuren Widerspruchs, dal der unsterbliche Geist als Genus bestimmt ist.
Dieser Widerspruch &ufRert sich als tiefe Scham, die sich schitzend dariber brei-
tet und es nicht zu verstehen wagt.“* Ein letzter entscheidender Bereich im Kon-
text des Siindenfalls betrifft das Bewusstsein tber den Tod bzw. (ber die eigene
Endlichkeit im Verhaltnis zur Ewigkeit. Kierkegaard leitet daraus einen existen-
ziellen Zeitbegriff ab, dessen Spannung und Denkwiderstandigkeit, in Anleh-
nung an die Angst, durch Damonisches und Transzendenz fundiert wird. In der
Verschrankung des Angst-Motivs mit Zeit gelangt Kierkegaard in Absetzung zu
Hegel zur existenzdialektischen Kreisbewegung, die ebenfalls das Signum der
Ambivalenz in sich tragt: Einerseits kreist der Mensch in sich selbst und ver-
zweifelt, andererseits impliziert das Kreisen eine Innerlichkeit, die durch Trans-
zendenz verbirgt wird. Dieses Kreisen widersetzt sich der Vermittlung. Der
Glaube kann nicht wissend aufgehoben werden. Analog zum Siindenfall l14sst
sich dieser nicht erklaren, sondern nur andeuten. Kierkegaard deutet die entspre-
chende Unschérfe mit dem Begriff des Sprunges an. Ein Riss geht durch das
Bewusstsein. Kamera obscura; als Gegen-Trope zu Hegels Licht reiner Einsicht.
Im Kreisen deutet sich der Sprung an, als stimmende Wiederholung an der
Schwelle zum Glauben, représentiert in der kreisend verschlungenen Bewegung
einer maandrierenden FuBnote. Im Sinne Derridas — am Rand des présenten Tex-
tes:

[...], diese Idealitat bricht hervor im dialektischen Sprung und in der positiven Stimmung:
Siehe, alles ist neu!, sowie in der negativen Stimmung, welche die Leidenschaft des Ab-

29 Ebd., 58f.
30 Ebd., 82.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 61

surden ist, und dem entspricht der Begriff Die ,Wiederholung‘. Entweder ist in der Forde-
rung nach Ethik das gesamte Dasein zu Ende, oder die Bedingung wird beigebracht, und
das ganze Leben und Dasein beginnt von vorn — nicht durch eine immanente Kontinuitat
mit dem Vorhergehenden, was ein Widerspruch ist, sondern durch eine Transzendenz,
welche die Wiederholung durch eine Kluft vom ersten Dasein trennt [...].>

Als negative Kehrseite der angestrebten Wiederholung bohrt sich das Damoni-
sche in einem Punkt fest und fuhrt zu einer aushdhlenden Kontinuitét, bei der die
Zeit leer und nichtig wird und die Erfahrung der Langeweile bewirkt. Das gezei-
tigte Nichts steht in einem dialektischen Verhaltnis zur Verschlossenheit. Das je
konkrete Selbst-Bewusstsein gebiert Formen des Damonischen, weil der Geist
sich vor der Freiheit angstigt. Hier korrespondiert der Geist mit einem Zeitbe-
griff der unendlichen Folge von Momenten im Sinne einer unendlich inhaltslo-
sen Gegenwart. Dies bedeutet, dass sich der sich vorwérts bewegende Geist als
Angst verhélt und im Hervorbringen einer ddmonischen Personlichkeit eine ent-
sprechende Zeit entstehen lasst. Die wahre Person bzw. das konkreteste je eigene
Bewusstsein bricht unberechenbar im Glauben hervor, was in Bezug zur Zeitdi-
mension bedeutet, dass die Ewigkeit sich in der Zeit spiegelt. Die entsprechend
existenziell-ambivalente Kategorie bildet der Begriff des Augenblicks als Reflex
der Ewigkeit: ,,.Der Augenblick ist jenes Zweideutige, in dem sich die Zeit und
die Ewigkeit beruhren, und damit ist der Begriff Zeitlichkeit gesetzt, wo die Zeit
standig die Ewigkeit abschneidet und die Ewigkeit stdndig die Zeit durch-
dringt.“* Hegel bewegt sich mit den Griechen riickwarts, um mit und durch den
Geist hinter die Zeit zur Ewigkeit zu gelangen. Ewigkeit stellt sich fir Kier-
kegaard in der existenziellen VVorwértshewegung in Hinblick auf Zukinftigkeit
ein. In der Angst des Geistes vor der Freiheit, die auf der zeitlichen Ebene von
der Zukunft ausgeht, verschlieft sich dieser in der genannten Dadmonie. In der
Offnung beriihrt die Ewigkeit die Zeit und schafft den Augenblick, in dem Zu-
kunft aufgehoben ist. In der zitierten Definition der Ewigkeit ist die Rede von
»standig®, was auf die Qualitat einer urspriinglichen Wiederholung hinweist.
Fehlt die Urspringlichkeit, so stellt sich Gewohnheit ein. Oder: Die Wiederho-
lung wird zum Schwindel. Oder: die Person zur Maske. Die urspriingliche Wie-
derholung ist der Nullpunkt — das punctum — des Glaubens. Existenziell gespro-
chen ist die Wiederholung das Kriterium der Personalitat schlechthin: dies im
Sinne des absurden Kreisens in der Immanenz des Geistes, welches sich durch
die Transzendenz in etwas Inneres verwandeln kann: als Geburt der Person. Der

31 Ebd., 22.
32 Ebd., 105.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Nullpunkt ist fir Kierkegaard gleichzeitig Ur-Sprung bzw. Quellepunkt des
Ernstes: ,,[...] denn die Innerlichkeit ist eben jene Quelle, die zum ewigen Leben
sprudelt, und was aus dieser Quelle kommt, das eben ist Ernst.“* Hierin sieht
Kierkegaard ,,die Vorstellung einer konkreten Personlichkeit“** im Sinne einer
erworbenen Urspriinglichkeit, wo das Attribut ,,stdndig” als wirksame Freiheit in
der Vorwartsbewegung Personalitat aufbrechen lasst. Eine Bewegung an der
Schwindel erregenden Grenze zwischen Daimon, Ddmon, Maske — und Gesicht.

Die im biblischen Narrativ angelegten Konsequenzen des Siindenfalls, die
menschliche Disposition des Freiheits-, Scham- und Todesbewusstseins, werden
bei Kierkegaard zu Parametern existenziellen Denkens ubersetzt: Der Einzelne
wird durch Angst, Sexualitat und Zeitlichkeit in die Enge getrieben. Als Einzel-
ner gilt es diese Beklemmung oder ddmonischen Motive zu durchbrechen, indem
er sich zur Transzendenz verhalt. Telos bildet dabei das personale Selbst, das
sich existenzdialektisch zu wiederholen versucht: ,,Indem es sich zu sich selbst
verhdlt und indem es selbst sein will, griindet das Selbst durchsichtig in der
Macht, die es setzte.“*® Transzendenz bedeutet das Sichtbarmachen des Gesichts.
Dies bildet die Schaltstelle und den Ubergang zu Soloveitchik. Gleichzeitig sol-
len entscheidende Differenzen zwischen Kierkegaard und Soloveitchik vorberei-
tet werden, die sich aus Kierkegaards Anndherung an das Judentum in Entweder
— Oder ergeben.

3.1.3 Ubergang: Das Gesicht nicht verlieren

In Entweder — Oder sind im zweiten Teil Papiere des Ethikers B enthalten, die
an den Asthetiker A gerichtet sind. Ein Kapitel tragt die Uberschrift: Das
Gleichgewicht zwischen dem Asthetischen und dem Ethischen in der Herausar-
beitung der Personlichkeit. Der Ubergang zu Rabbi B. Soloveitchik dréngt sich
in Hinblick auf seine Schrift The Emergence of Ethical Man férmlich auf. Bei
beiden steht die Begriindung des Menschen in seiner Personalitat im Zentrum.
Die Grundierung ist dabei eine ethische, bei der der Begriff des Gesichts als
Leitmetapher, Gedanken- und Ubergangsfigur zum Dialogischen vertieft werden
soll.

Die Herausarbeitung der Personlichkeit wird durch die Kategorie der Wahl
begriindet, um die ethische Lebensweise von der asthetischen zu unterscheiden.
Der Asthetiker ist ein Spieler, der das Leben als unerschipfliche Stoffquelle des

33 Ebd, 171.
34 Ebd, 173.
35 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 14.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 63

Experimentierens sieht und so zu einer spasshaften Maskerade wird: ,,[...] denn
jede Offenbarung ist immer eine Tauschung, so nur kannst du atmen und verhin-
dern, dass die Leute auf Dich eindringen und die Respiration beeintréchtigen.
Darin hast du deine Tatigkeit, Dein Versteck zu bewahren, und das gelingt Dir,
denn Deine Maske ist die ratselhafteste von allen [...].“*® Auf dem Spiel steht
dabei das Selbst, das verspielt wird. Kierkegaard charakterisiert diesen Verlust
als die Aufldsung einer fundamentalen Form der Intimitét, bei der sich das In-
nerste als ,,bindende Macht der Personlichkeit“*” zu einem dissoziativen Ich ver-
flichtigt. Das bindende Element ist in einem schillernden Sinne der springend-
ambivalente Punkt: Denn diese Macht bindet einen so an das eigene Selbst, dass
bei jedem etwas ist, dass den Menschen gleichzeitig daran zu hindern droht, sich
selbst vollig durchsichtig zu werden. Denn diese Bindung entspricht einem An-
gekettetsein, wobei sich diese Kette durch die Wahl in ein heiliges Band ver-
wandeln soll, in der Ruckbindung an die Transzendenz Gottes bzw. an ,,die
Waurzel, durch die er mit dem Ganzen zusammenhangt.“*® Diesen Vorgang des
Selbst-Erwerbes wird als existenzieller Kampf beschrieben, der sich als Reue
ausdrickt: ,,Er bereut sich in sich selbst zurtick, zurtick in die Familie, zuriick in
das Geschlecht, bis er sich selbst findet in Gott.“*® Diese Reue versteht das
Pseudonym als Liebe zu Gott, welche an die absolute Wahl subjektiver Schuld
gebunden ist. Reue ist gleichzeitig Liebe zu Gott und ,,Ausdruck dafir, dass das
Bdse mir wesentlich zugehort, und zugleich der Ausdruck dafir, dass es mir
nicht wesentlich zugehort.“*® Die Ambivalenz liegt jener Freiheit zugrunde, die
einerseits zum Siindenfall fiihrt und nun andererseits durch die Verbindung zwi-
schen Selbstwahl und Reue zu ihrem wahren Wesen kommen will — zur Befrei-
ung von der Sunde. Die dabei wirksame Reue geht mit einem Wahrheitsan-
spruch der Innerlichkeit einher, mittels dem sich Victor Eremita dezidiert vom
Judentum abgrenzt:

Nur mdchte ich das Vorhergehende durch die Bemerkung zu beleuchten suchen, daf3 erst
im Christentum die Reue ihren wahren Ausdruck gefunden hat. Der fromme Jude fiihlte
die Schuld der Vater auf sich ruhen, und doch fiihlte er bei weitem nicht so tief wie der
Christ; denn der fromme Jude konnte es nicht bereuen, weil er nicht absolut sich selbst
wahlen konnte. Die Schuld der Vorvater lastete auf ihm, britete Gber ihm, er sank zusam-

36 Kierkegaard, Entweder — Oder, 707.
37 Ebd., 708.
38 Ebd., 774.
39 Ebd., 774.
40 Ebd., 784.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

men unter dieser Last, er seufzte, aber er konnte sich nicht aufheben; das kann nur, wer
sich selbst absolut wahlt, mit Hilfe der Reue. Je groRRer die Freiheit, desto groRer die
Schuld, und das ist das Geheimnis der Seligkeit; es ist, wenn nicht Feigheit, so doch ein
Kleinmut der Seele, die Schuld der Vorvéter nicht bereuen zu wollen; es ist wenn nicht
Erbarmlichkeit, so doch Kleinlichkeit und Mangel an GroRmut.*

Die Abgrenzung beruht auf einer Herabsetzung der jlidischen Reue, welcher der
»wahre Ausdruck* christlicher Reue entgegengesetzt wird. Das disqualifizieren-
de Kriterium besteht in der nicht vorhandenen Selbstwahl, welche in ihrem Ab-
solutheitsanspruch den inneren Wert des Menschen als Person kennzeichnen
soll. Tiefentheologisch betrachtet, handelt es sich um die Dynamik des Geistes,
der sich einerseits verschlieRt, andererseits in seinen tiefsten Tiefen ,,immerfort
durchbrechen [will]“?, um zu einer héheren Daseinsform® zu gelangen. Mit die-
ser Brechung sind wir nun bei einer existenziellen Bewegung angelangt, wo der
Logos durchbrechen will, um sich dialogisch auszurichten bzw. um in der trans-

41 Ebd., 777.

42 Ebd., 739.

43 Da der Fokus dieser Arbeit bei den pseudonymen Schriften Kierkegaards liegt, soll an
dieser Stelle auf die Studie Kierkegaards deiktische Theologie von Michael O. Bjerg-
sg verwiesen werden, um das verkiirze Bild eines unerldsten Gottesverhaltnis zu er-
ganzen. Darin untersucht er das Gottesverhéltnis und Religiositat in den erbaulichen
Reden, die in Kierkegaards eigenen Namen verfasst wurden. Im Rahmen einer christ-
lichen Schépfungstheologie beleuchtet Bjergsg die Reue in Hinblick auf Freimut, der
den Horizont in Richtung einer erbaulichen Religiositat eroffnet, was wiederum mit
einer hoheren Daseinsform korreliert: ,,Was furchtet der Mensch? Und: Womit trostet
sich der Mensch? Beide Fragen werden ja im Verhaltnis zu Gott gestellt — aus der
Sicht des Menschen, der sich vor Gottes Mitwissen schamt. Der Mensch jedoch, der
auf die letzte Frage Gewicht legt, d.h. Trost in Gott findet, sieht im Grunde am klars-
ten. Denn er sieht durch den Zorn Gottes hindurch und erkennt immer mehr Gottes
tiefgriindige Liebe. Die Reue dieses Menschen ist fortdauernd, aber es ist nicht die
verzweifelte Reue, denn indem er durch Gottes Blick ein immer klareres Bild von sich
selbst bekommt, hat der Bereuende im Glauben daran, dass der nachste Augenblick
offen flir die Liebe ist, Freimut gewonnen.” (Bjergsg, Kierkegaards deiktische Theo-
logie, 156) Die dynamisierte Reue entfaltet sich im Spannungsfeld zwischen Schop-
fung und Offenbarung, wobei mit der zweiten Kategorie das Dazwischentreten Christi
gemeint ist — zwischen Mensch und Gott. Die Personwerdung durch das Gottesver-
haltnis bildet die dabei die schopfungstheologische Verklammerung zwischen Kier-
kegaard und Soloveitchik.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 65

zendenten Macht Gottes den eigenen Daseins-Grund zu finden. Die innere Span-
nung sprengt dabei das logisch-systematische Verstehen; dies in Hinblick auf ei-
nen existenziellen Begriff leidenschaftlichen Denkens und auf eine nicht zu
vermittelnde Bewegung in den Glauben. Dabei ist der lebensformende Anspruch
des subjektiven Denkers zentral, der das Existieren als eine Kunst versteht.

Diese Bruchstelle bildet gleichzeitig die Schwelle zum judischen Denken,
welches vorerst vereinfachend als dial ogisches Denken bezeichnet wird. Bei die-
sem Ubergang soll einerseits die wahlverwandte Ausrichtung dialogischen Den-
kens beleuchtet werden. Andererseits gilt es jedoch auch, Kierkegaards subjekti-
ves Denken, das die Innerlichkeit als christlich akzentuiert, in Hinblick auf die
Exterioritat des Jidischen kritisch zu befragen. Folgende Stelle verdeutlicht die
aufgeworfene Problematik:

Ich wéhle das Absolute, und was ist das Absolute? Das bin ich selbst in meiner ewigen
Gultigkeit. Etwas anderes als mich selbst kann ich niemals als das Absolute wéhlen, denn
wahle ich etwas anderes, so wahle ich es als eine Endlichkeit und wéhle es also nicht ab-
solut. Selbst der Jude, der Gott wahlte, wahlte nicht absolut, denn zwar wahlte er das Ab-
solute, aber er wahlte es nicht absolut, und damit horte es auf, das Absolute zu sein und
wurde eine Endlichkeit.**

Kierkegaard verabsolutiert das Selbst in der unendlichen Wahl. Der metaphysi-
sche Seinsbegriff hat sich nun absolut existenzialisiert. Aus dieser Verabsolutie-
rung der existenziellen Dimension bzw. der Innerlichkeit heraus entwickelt Kier-
kegaard die entsprechende Argumentationsfigur, dass im Judentum aufgrund ei-
nes dulRerlichen Verstandnisses Gottes das Absolute verendlicht wird. Problema-
tisch daran ist, dass das Unendliche in der Grundausrichtung verinnerlicht wird.
Dies entspricht dem Pseudonym Victor Eremita, der sich durch Abgeschieden-
heit und Zuriickgezogenheit auszeichnet. Mit Blick auf Kierkegaard scheint mir
Tilman Beyrichs Einschatzung zuzutreffen, dass das jidische Denken zwar nicht
im Gesichtskreis Kierkegaards lag, ,,[...] vielleicht hat sich dieses Idiom der Er-
zdhlung Kierkegaard aber doch mehr aufgedréngt, als er sich eingestehen wiir-
de!“*®

Sehr passend zu dieser Einschatzung gestaltet sich Kierkegaards Gedanken-
verbindung zwischen der Ethik und dem Begriff der Pflicht, um das sich auf-
dréngende Judentum zuriickzudréngen: ,,Der Fehler ist der, da das Individuum
in ein aulerliches Verhéltnis zur Pflicht gesetzt wird. Das Ethische wird als

44 Kierkegaard, Entweder — Oder, 771f.
45 Beyrich, ,,Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham?*, 20f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Pflicht bestimmt und die Pflicht wiederum als eine Vielfalt einzelner Satze, In-
dividuum und Pflicht aber stehen auRerhalb voneinander.“*® Die Pflicht im ei-
gentlichen Sinne begriindet fur Kierkegaard ein inneres Verhéltnis, welche keine
Auflage von aufen sein darf, sondern die Pflicht in sich hat. Aufgrund dieser
Unterscheidung wendet er sich reflexartig gegen das Judentum, um das Christen-
tum im existenziellen Lichte auszuleuchten:

Das Ethische ist das Allgemeine und somit das Abstrakte. In seiner vollkommenen Abs-
traktion ist daher das Ethische immer verbietend. Dergestalt zeigt das Ethische sich als
Gesetz. Sobald das Ethische befehlend ist, hat es bereits etwas vom Asthetischen an sich.
Die Juden waren das Volk des Gesetzes. Sie haben daher die meisten Gebote des mosai-
schen Gesetzes ausgezeichnet verstanden; das Gebot aber, das sie anscheinend nicht ver-
standen haben, war jenes, an welches das Christentum in erster Linie ankniipfte: Du sollst
Gott lieben von ganzem Herzen. Dieses Gebot ist auch nicht negativ, ist auch nicht abs-
trakt, es ist im hochsten MaRe positiv und im hochsten MalRe konkret. Wenn das Ethische
konkreter wird, so geht es (ber in die Bestimmung von Sitten. Die Realitét des in dieser
Hinsicht Ethischen aber liegt in der Realitat einer volklichen Individualitat, und hier hat
also das Ethische bereits ein asthetisches Moment in sich aufgenommen.*’

Im Ubergang zu Soloveitchik ist es nun angebracht, den sogenannten Begriff der
Pflicht im Rahmen hebréischer Etymologie zu kl&ren und erhellend zu analysie-
ren: anxn (Mizvah) lasst sich oberflachlich mit einem verpflichtenden Gebot
oder Verbot (bersetzen, was Gott im eingeschrankten Rahmen universal der
ganzen Menschheit und im erweiterten Rahmen den Juden auferlegt. Aus der
Wourzel 1.0.% lassen sich wesensverwandte Worter bilden, die den tieferen Cha-
rakter freilegen: So bedeutet das Nomen nmx (Zevet) Verbindung und Bezie-
hung. In diesem Sinne schaffen die nmx» (Mizvot; Gebote) eine Bindung zu Gott
und wirken bindend. Zudem Ubersieht Kierkegaard, dass die Gebote einerseits in
negative nwyn X2 nxn (Mizvot lo taase) und positive 7wy nixn (Mizvot ase) un-
terteilt werden und nicht grundsatzlich verbietende sind. Andererseits ist beden-
kenswert, dass gerade jenes Gebot, welches er als Ausnahme fir das Christen-
tum fruchtbar machen will, fur das Judentum absolut fundamental ist: Es be-
grundet das zentrale Hore-lIsrael-Gebet, das ynw (Shma; hore), welches als Aus-
gangspunkt das monotheistische Bekenntnis enthalt bzw. die gottliche Souveréa-
nitat als absolute anerkennt: 7% 7 11P128 ' 98> vaw (Hore Jisrael, der Ewige
ist unser Gott, der Ewigeist einzig).

46 Kierkegaard, Entweder — Oder, 820.
47 Ebd., 821.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 67

Gerade in Anschluss daran folgt Kierkegaards Schlisselstelle im ersten Ab-
schnitt des genannten Gebets: .778% 2221 ,7ws1 9221 ,7227 222 778 1 DX D20X)
(Du sollst den Ewigen, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen, deiner
ganzen Seele und deiner ganzen Kraft).” Die erwahnte Ausnahme bildet das
Grundmotiv, welche durchaus Innerlichkeit beinhaltet, aber der Kierkegaard-
’schen Interpretation insofern widersteht, als die Schlisselstelle innerhalb des
Glaubensbekenntnisses auf Gott als der Andere schlechthin verweist. Die An-
dersheit ist eine Einheit und Einzigkeit, die sich in der Essenz nicht mit-teilen
lasst. Israel ist aufgefordert, die Stimme, die von auBen kommt zu héren und zu
verinnerlichen. Dies in einer standigen Dialektik, in einem standigen Hin und
Her, so dass das Horen nach auRen zu einem inneren Verstehen wird. Das duflere
Horen bezieht sich auf eine Stimme, die als Text-Spur (Thora und Halacha) hor-
bar wird. Nimmt man nun das Ohr als Leitmetapher des Erkennens, so wird das
Erkennen zu einer suchenden Bewegung, in (Gehér)Géangen bzw. in den Spu-
rungen des Textes grabend. Diese VerduRerungstendenz kritisiert Kierkegaard
als asthetisch, weil das Selbst sich auf etwas auBerhalb seiner Selbst bezieht, was
den Asthetiker auszeichnet. Diese Kritik basiert jedoch auf der Verdringung
bzw. Dekontextualisierung des Gebots, Gott mit ganzem Herzen zu lieben, in
Richtung einer verabsolutierenden Innerlichkeit. Im zweiten Teil dieses Durch-
gangs soll nun auf Soloveitchik eingegangen werden, der die Konstituierung von
Personalitat in der genannten Dialektik auslotet.

3.2 JOSEPH BER SOLOVEITCHIK: DIALEKTIK ZWISCHEN
EXISTENZ UND HALACHA

3.2.1 Die Identitat Adams

Bevor in diesem Teil Differenzen zwischen Kierkegaard und Soloveitchik her-

ausgearbeitet werden sollen, gilt es nochmals die gemeinsame existenzielle
Schnittstelle® aufbrechender Personalitit sichtbar zu machen, die von der Ge-

48 Sddur Shma Kolenu, 344f.

49 Vgl. dazu den Aufsatz von Michael Oppenheim Kierkegaard and Soloveitvchik, wo er
sich insbesondere auf Soloveitchiks Essay The Lonely Man of Faith bezieht, um die
gemeinsame Schnittstelle des modernen Menschen auszuloten, der wesentlich &sthe-
tisch geprdgt ist und die existenzielle Dimension der Begegnung zwischen Mensch
und Gott verloren hat. Auch Rutishauser verweist mehrfach auf die Interferenzen zwi-

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

dankenfigur des Bruches lebt. Folgende Stelle aus Soloveitchiks Halakhic Man
liest sich wie eine Paraphrase auf Kierkegaards Dialektik:

Even though Kierkegaard disagreed with Hegel’s philosophy from beginning to end and
made it the object of his fierce, stinging attacks, he, nevertheless, accepted from him the
dialectical principle (with many significant changes, to be sure). [...] The religious experi-
ence, from beginning to end, is antinomic and antithetic. [...] The ideas of temporality and
eternity, knowledge and choice (necessity and freedom), love and fear (the yearning for
God and the flight from His glorious splendor), incredible, overbold daring, and an ex-
treme sense of humility, transcendence and God’s closeness, the profane and the holy,
etc., etc., struggle within his religious consciousness, wrestle and grapple with each other.
This one ascends and this descends, this falls and this rises.*

In der Umschreibung liegt aber gleichzeitig der Akt des Umschreibens. Diesem
Prozess gilt dieser zweite Teil. Ausgangspunkt dieser Betrachtung aufbrechender
Personalitat bildet die Auslegung des Siindenfalls. Beide Denker beanspruchen
das Attribut ,,existenziell”, welches sie aus der Geschichte iber den Stindenfall
tber eine christliche und judische Leseart ableiten. Es soll nun die jlidische Le-
seart herausgearbeitet werden und damit gleichzeitig eine befruchtende dialogi-
sche Situation zwischen den Denkern entstehen. Der entsprechende Erkenntnis-
gehalt soll sich also aus einer synthetisierenden Reibung ergeben, die von
Schnitt- und Bruchstellen lebt, welche sich entweder thematisch-motivisch im-
plizit aufdrangen oder explizit benannt werden. Ich beziehe mich in meinen Aus-
flhrungen hauptséchlich auf Soloveitchiks Schrift The Emergence of Ethical
Man. Als Vertiefung und Erganzung werden ebenfalls The Lonely Man of Faith
und Halakhic Man in die Uberlegungen einbezogen. Wir folgen dabei mit Solo-
veitchik einer Spur in Bereschit, welche die Emergenz des Menschen von der
Schopfung her zu verstehen versucht, um eine jldische Anthropologie zu be-
griinden. Entscheidend ist dabei eine behutsame Annaherung an den biblischen
Text®, der in der judischen Tradition seine Wurzeln hat:

schen Kierkegaard und Soloveitchik (vgl. dazu: Rutishauser, Joseph Dov Soloveit-
chik).

50 Soloveitchik, Halakhic Man, 139-142.

51 Im Vorwort zu The Lonely Man of Faith charakterisiert David Schatz das Denken von
Soloveitchik als religiose Phdnomenologie. Soloveitchik wendet sich dezidiert gegen
eine historisierende Bibelkritik und begriindet einen phdnomenologischen Zugang:
,,Of course, since we do unreservedly accept the unity and integrity of the Scriptures
and their divine character, we reject this hypothesis which is based, like much Biblical

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 69

If, however, man is in his essence a spiritual personality, a bearer of a transcendental cha-
risma, be it a universal logos, a free will or a heroic modus existentiae, our value judge-
ments revolve about this mysterious ultimate selfreality. [...] | have always felt that due to
some erroneous conception, we have actually misunderstood the Judaic anthropology and
read into the Biblical texts ideas which stem from an alien source. This feeling becomes
more pronounced when we try to read the Bible not as an isolated text but as a manifesta-
tion of a grand tradition rooted in the very essence of our God-consciousness that trans-
cends the bounds of the standardized and fixed text and fans out into every aspect of our
existential experience. The sooner Biblical texts are placed in their proper setting — name-
ly, the Oral Tradition with its almost endless religious awareness — the clearer and more
certain | am that Judaism does not accent unreservedly the theory of man’s isolationism
and separatism within the natural order of things.”

Dieses ausfuhrliche Zitat verdeutlicht Soloveitchiks Abgrenzung gegeniiber ei-
nem griechischen Logozentrismus, welcher in verschiedenen Varianten das Ra-
tionale am animal metaphysisch Gberhdht, um die Essenz des Menschen durch
seine Ubernatiirlichkeit zu begriinden. Diese wird durch nous (Geist) erkannt
und hergestellt, indem der mikrokosmische Mensch den Vernunftsteil abspaltet,

criticism, on literary categories invented by modern man, ignoring completely the ei-
detic-noetic content of the Biblical story.* (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 9)
Der eidetisch-noetische Gehalt deutet im Sinne von Husserls Phdnomenologie auf ei-
nen Bewusstseinsakt hin. Dies im Sinne einer Aktualisierung, bei der das intentionale
Bewusstsein den Text grundlegend aktualisiert. Der Begriff Text verweist dabei auf
ein Gewebe, welches aus Thora und Halacha zusammengesetzt ist. Diese Zusammen-
setzung verweist ihrerseits auf eine Kommentarkultur, die den Text potenziert bzw.
verunendlicht und dadurch enthistorisiert. Das Bewusstsein richtet sich auf einen geis-
tigen Gehalt und schafft dadurch eine halachische Noesis, ein géttliches Bewusstsein
(vgl. zudem Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 19). Der phanomenologi-
sche Ansatz beschrénkt sich jedoch nicht nur auf eine hermeneutische Methode. Er
birgt gleichzeitig ein Verstehenszugang in Bezug auf Personalitdt, indem diese von
den Tiefenstrukturen der Intentionalitat gepragt ist. Diese Thematik soll an spéaterer
Stelle eingehend erortert werden. Hier soll bloR der phanomenologische Zugang Solo-
veitchiks verdeutlicht werden, der sich auch sprachlich in einer phanomenologischen
Begrifflichkeit zeigt: ,, The budding of freedom is at the same time the dawn of man’s
noesis, of his mental perception or intelligence, which is synonymous with encounter
with nature, with the experience of otherness that is basic in him. In other words: the
ethical experience must be accompanied by the noetic gesture.”
52 Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 6.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

um sich mit dem Makrokosmos so zu verbinden, dass die (ewige) Ordnung
(Kosmos) erkannt wird. Mit diesem Ansatz scheint Soloveitchik in die Nahe von
Kierkegaard zu riicken, der sich gegen den universalen abstrakten Logos wendet,
um diesen mit der konkreten Existenz aufbrechen zu lassen. Gleichzeitig grenzt
sich Soloveitchik aber auch von einer existenziellen Modalitat ab, die auf der
Letztbegriindung eines mysteridsen Selbst beruht. Soloveitchik warnt vor Relig-
iositat, die auf Subjektivitat beruht, wo die begrenzende und ordnende Dimen-
sion objektiver Norm fehlt: ,,Experience has shown that the whole religious ide-
ology which bases itself on the subjective nature of religion — from Schleierma-
cher and Kierkegaard to Natorp — can have dangerous, destructive consequences
that far outweigh any putative gains.“*® Bei Kierkegaard hangt die Subjektivitat
tiber dem Ab-Grund der Erbsiinde und besetzt einen aulernatirlichen Status. Die
Sonderstellung oder sonderbare Stellung des Menschen beruht hier auf einer Ab-
sonderung von der Naturlichkeit, was fiir Soloveitchik suspekt ist.

Im ersten Teil dieser Arbeit sahen wir, dass die Unschuld bei Kierkegaard als
natiirliche Einheit zwischen Leib und Seele charakterisiert wird, die durch den
tradumenden Geist aufbricht, der in seiner Méglichkeit zu sich kommen will und
eine existenziell-anthropologische Sonderstellung qua Geist begriindet. Solovei-
tchik fordert eine judische Leseart, welche dem phédnomenologisch-eidetischen
(Zeichen)Sinn, insbesondere der mindlichen Thora, aufspurt, um gerade die Na-
tirlichkeit des Menschen zum existenziellen Ausgangspunkt zu machen, welche
eine judische Anthropologie begriinden soll. Um diese zu entfalten, konzentriert
sich Soloveitchik nicht bloR den Sindenfall, sondern behandelt diesen im Kon-
text der Schépfung.

Die grundlegenden Lebensformen Pflanze, Tier und Mensch haben ihren Ur-
sprung in der Erde und werden in der Schépfungsgeschichte entsprechend darge-
stellt. In diesem Sinne besetzt der Mensch keine auferordentliche Stelle im
Kosmos. Dies verdeutlicht Soloveitchik, indem er bei der Schépfungsgeschichte
auf das Detail verweist, dass in der Art und Weise wie Gott durch seine Sprech-
akte das Kreaturliche in die Welt bringt, sichtbar wird, dass dem Menschen kei-
ne Sonderstellung eingerdumt wird, wenn es um das Auftauchen von Leben und
Lebendigkeit geht.> Halachisch betrachtet bildet die organische Lebendigkeit
einen einheitlichen Zusammenhang, der als Zusammenhang der Schépfung,
1812 (briah) aus dem heraus das jeweils Individuelle differenziert wird:

53 Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 59. Vgl. dazu auch den Aufsatz von David D.
Possen, ,,J.B. Soloveitchik: Between Neo-Kantianism and Kierkegaardian Existentia-
lism*.

54 Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 12.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 71

»It implies the full uniqueness and individuality of each structured entity that renders the
additive performance of ours to be absurd. [...] No arithmetic operation could combine two
individualistic entities into one quantity (shi’ur); the term biryah denotes aboriginal crea-
ture, in contradistinction with artificial synthetic combination. This is synonymous with an
organic entity.“*®

Wenn die schopferische einheitlich (ausdifferenzierte) Ordnung in ihrer morpho-
logischen Struktur verletzt wird, gilt das entsprechend organische Sein als 7970
(terefah; unrein). Soloveitchik bringt dies etymologisch mit aana (nitraf) in Ver-
bindung, was Chaos und Verwirrung bedeutet. Dadurch wird evident, dass sich
7990 (terefah) nicht bloR auf unkoscheres Essen anwenden lasst, sondern seinen
noetischen Gehalt aus der gottlichen Schépfung bezieht.

Das Auftauchen von Personalitat wird durch die organisch-dynamische Le-
bendigkeit anthropologisch grundiert, mehr: fundiert. Dies veranschaulicht Solo-
veitchik zusétzlich durch den halachischen Zugang zur Definition einer juridi-
schen Person. Bei den Grenzpunkten menschlichen Seins — beim Embryo und
beim sterbenden Menschen — wird eine entsprechende Begriffsbestimmung von
Personalitat besonders virulent. Die Halacha schafft eine ethische Urspur, die
das Leben in seiner Kreatlrlichkeit achtet. Wirde die Halacha Personalitat mit
Bewusstsein, Logos oder generell einem mentalen Vorgang identifizieren, so
wirden die genannten Grenzwerte nicht personal aufgefasst werden: ,,Halakhah
considers this purely vegetated form of life, projected upon an anthropic back-
ground, as a manifestation of a personality.“*® Gott als lebendiger Gott verbiirgt
dieses Urethos. In diesem Verbiirgen liegt selbst wieder ein juristisches Moment,
welches das Verhaltnis zwischen Gott und Mensch definiert. Dies wird bei-
spielsweise (ber die Konzepte von 7132 (Bekhor; Erstgeborener) und o a2
(Bikurim;  Erstlingsfriichte) veranschaulicht: Im Bereich des kreatirlich-
natiirlichen Lebens wird der Mensch aufgefordert, die erste Ernte oder den Erst-
geborenen Gott zu widmen, um sich die Besitzverhéltnisse und die Quelle allen
Lebens bewusst zu machen. So verbietet die Halacha gemal den Bestimmungen
zu Orlah den Konsum von Baumfriichten in den ersten drei Jahren.”” In diesem
Kontext ist es bemerkenswert, dass das Judentum eine &uferst differenzierte
Ordnung in Bezug auf Segensspriiche entwickelt hat, die in Verbindung mit
Nahrung stehen. Die genannten Bereiche deuten an, dass Transzendenz ein diffe-
renziertes Bezogensein des Menschen auf ein AuBen impliziert, welche vom

55 Ebd., 20f.
56 Ebd., 29.
57 Ebd., 45f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Menschen durch die Aufforderung in einem noch zu spezifizierenden Sinne eine
Antwort erwartet und ihn Uber eine grundlegende Ethik der Ver-Antwortung
pragt. Soloveitchik vertieft den grundlegend naturlichen Schépfungszusammen-
hang zwischen Pflanze, Tier und Mensch, indem er die gemeinsame ontische
Waurzel in Bereschit freilegt. Durch die identischen Sprechakte®® Gottes entsteht
die Welt schrittweise aus dem Nichts. Die Spharen der Natur, der Tierwelt und
des Menschen tauchen durch die identischen Sprechakte auf. Die gemeinsame
ontische Wurzel wird durch die Segnungen der geschaffenen Sphéren bestétigt,
die als ,,gut” gelten. Diese vordergriindig banale Qualifizierung meint einen
Seinszustand der nwhTp (Kedushah), da der gesamte Bereich der Spharen mit
Heiligkeit ausgezeichnet wird: ,,Va-yevarekh (He blessed) denotes the embed-
ding into the organic frame of existence [...]“.*

Hier soll beigefiigt werden, dass dieser lebendige Schopfungszusammenhang
vertiefend sichtbar wird, indem die Erde ebenfalls mit der Metapher des Gesichts
aufgefasst wird: ,,Da gebe ich euch alles samensdende Kraut, das auf dem Antlitz
der Erde all ist“.*° Dieselbe Metapher erscheint in dem Achtzehngebet bei der
Danksagung flr die Fruchtbarkeit der Erde: & *10 v (al pnei ha’adama; zum
Gesicht der Erde). Es konnte hier auch der synonyme Ausdruck yax (Erez;
Land, Erde) stehen. Dies ware aber ein neutraler Ausdruck ohne innere Verbin-
dung zum Menschen. Die innere Verbindung scheint formlich auf, wenn man
sich die etymologische Struktur des hebrdischen Begriffs Mensch vergegenwar-
tigt: o7x (Adam; Mensch) setzt sich aus den Wortern mn7x (Adamah; Erde) und
017X (Adom; rot) bzw. o7 (Dam; Blut) zusammen und besteht offensichtlich aus
der gemeinsamen Wurzel o.7.x. Aus dieser einheitlichen ontischen Wurzel her-
aus entwickelt Soloveitchik eine differenzierte Ontologie, indem er in den unter-
schiedlichen Sphéren die Elemente aus dem Text ableitet, um eine jldische
Anthropologie zu begriinden. Bei der Erschaffung der Pflanzen- und Tierwelt
steht jeweils oseh peri le-mino®™: Das organische Sein entfaltet sich gemaR der
spezifischen Gattung®. Wahrend allen Gattungen und Bereichen eine grundie-

58 Vgl. ebd., 10f.

59 Ebd., 74.

60 Buber/Rosenzweig, Die finf Blicher der Weisung, 11.

61 Ebd., 25f.

62 In Bezug auf den Menschen fallt hier auf, dass nicht von oseh pen le-mino die Rede
ist, sondern von 1o¥a o7 mwyl Machen wir den Menschen in unserem Bild mit der
darauf folgenden Prazisierung o°p1ox 0932 1mo¥a 07RI-NR 219K X121, Gott schuf den
Menschen in seinem Bilde, im Bilde Gottes schuf er ihn (Buber/Rosenzweig, Die funf
Buicher der Weisung, 11). Der Mensch entfaltet sich nicht blo gemaR seiner Gattung

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 73

rende lebendige Heiligkeit einwohnt, gibt es in Bezug auf die Reproduktion zwi-
schen Pflanzen und Tieren insofern einen Unterschied, als die Pflanze sich selber
befruchtet, wahrend das Tier mit einem Instinkt ausgestattet wird und die Fort-
pflanzung performativ umsetzen muss. Letztere Eigenschaft teilt das Tier mit
dem Menschen in Absetzung zur Pflanzenwelt: ,,[...] we notice both similarities
and discrepancies. Both species are commanded peru u-revu — ,be fruitful and
multiply.* We must understand this blessing of multiplication, uttered at the
creation of animal and man but absent at the creation of vegetative life, to be the
instinctive drive that finds expression in a directed act.“®*

Instinktives Verhalten auf der Ebene von Biologie und Psychologie teilen
sich Mensch und Tier durch die performative Aktualisierung ihrer Fruchtbarkeit,
welche im Dienste der jeweiligen Gattung steht. Diese Gemeinsamkeit wird auch
in der grundlegenden Motivationsstruktur in den Bereichen der Sexualitat und
des Hungers erkennbar, die einem biologischen Trieb unterliegt. Soloveitchik
préazisiert, dass durch die sich wiederholende Erfahrung ein Prozess der Selekti-
vitdt und der Individualisierung stattfindet. Auf dieser héheren Stufe dient die
triebliche Befriedigung der Gattung und dem Individuum. Auch diese héhere
Stufe teilen sich Mensch und Tier®, wobei gerade hier die Natur des Menschen
durch die Dialektik gesteigerter hedonistischer Momente und der Individualisie-
rung gefahrdet wird: Er verliert die Verbindung zu seinen natirlich-ontischen
Wurzeln, da die Lust eine Entkoppelung initiiert. Dieses Moment der Entkoppe-
lung wird an spaterer Stelle im Kontext des Siindenfalls eingehend vertieft wer-
den.

Um den Suindenfall vorbereitend zu erhellen, missen die angelegten Struktu-
ren moglicher Entkoppelung von der Natur frei gelegt werden. Soloveitchik leis-
tet dies Uber eine wiederholte Lektiire, wie der Mensch in die Schépfung eintritt.
Diese Bewegung ist sehr komplex, da sie schillernd und oszillierend ist. Sie be-
wegt sich in einem ganz fundamentalen Sinne tatsachlich hin und her und sorgt
fiir eine dialektische Verwirrung: In Bereschit erscheint der Mensch in zwei un-
terschiedlichen Versionen bzw. Narrativen, die sich an der Oberflache zu wider-
sprechen scheinen. Diesen Widerspruch lotet Soloveitchik aus, um eine Funda-
mentalanthropologie mit judischem Antlitz zu entwickeln. So erstaunt es nicht,
dass dieser Brennpunkt alle Texte von Soloveitchik blindelt, die eingangs des

(adam), sondern wird im Ebenbild Gottes geformt. Im Ausdruck o°pior %3 (Zelem
Elokim; Schatten Gottes) wird die Gattung Mensch in Richtung Personalitit aufge-
brochen, indem jeder Einzelne nach der Singularitit Gottes geformt wurde.

63 Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 70.

64 Vgl. ebd., 68f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

zweiten Teils dieser Arbeit erwahnt wurden. Gerade The Emergence of Ethical
Man kreist um dieses punctum indem die Narrative immer wieder hin und her
gewendet werden. Bevor die angesprochene Tendenz der Entkoppelung weiter
verfolgt wird, sollen nun hier die beiden Narrative mit ihren grundlegenden Im-
plikationen vorgestellt werden. Im Essay The Lonely Man of Faith macht Solo-
veitchik diese Unterscheidung zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen:

In Genesis 1 we read: ,So God created man in His own image, in the image of God created
He him, male and female created He them. And God blessed them and God said unto
them, be fruitful and multiply, and fill the earth and subdue it, and have dominion over the
fish, of the sea, over the fowl of the heaven, and over the beasts, and all over the earth.*

In Genesis 2, the account differs substantially from the one we just read: ,And the eternal
God formed the man of the dust of the ground and breathed into his nostrils the breath of
life and man became a living soul. And the eternal God planted a garden eastward in
Eden... And the eternal God took the man and placed him in the Garden of Eden to serve it
and to keep it.*®®

Den Adam des ersten Narratives bezeichnet Soloveitchik als Adam der Erste,
den des zweiten entsprechend als Adam den Zweiten® und leitet daraus vier we-
sentliche Unterschiede ab: 1. Adam der Erste wird im Angesicht Gottes erschaf-
fen, ohne zu beschreiben, wie der Kérper geformt wurde. Adam der Zweite wird
aus dem Staub der Erde geformt und tber den Atem Gottes belebt. 2. Wahrend
Adam der Erste ermachtigt wird, die Erde zu seinen Diensten zu unterwerfen,
wird Adam dem Zweiten die Pflicht auferlegt, den Garten zu kultivieren und zu
bearbeiten. 3. Mit Adam dem Ersten erscheint gleichzeitig Eva. Adam der Zwei-
te taucht alleine auf. Eva wird erst zu einem spéteren Zeitpunkt aus seiner Rippe
geschaffen, damit er nicht mehr alleine ist. 4. Im Kontext des ersten Narrativs er-
scheint der Name Gottes E-lokim alleine. Im zweiten Narrativ erscheint der Na-
me in Verbindung mit dem unaussprechbaren Namen, der als Tetragrammaton
wiedergegeben wird®’.

65 Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 10.

66 In Halakhic Man nimmt Soloveitchik den kognitiven Menschen und den homo religi-
osus zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen, wobei der kognitive Mensch Adam
dem Ersten und der homo religiosus Adam dem Zweiten entspricht. Eine synthetisie-
rende Auflésung dieses Dualismus entwickelt Soloveitchik in der Idee des halachi-
schen Menschen.

67 Vgl. Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 11.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 75

Fir Soloveitchik ist entscheidend, dass diese beiden Narrative eine wider-
spriichliche Grundstruktur des Menschen widerspiegeln, dies im Sinne einer
dualen Existenz. Diese Verdoppelung ist insofern das punctum, als sie bewegend
dialektisch ist. Es handelt sich um einen Widerspruch und gleichzeitig ist es auf
einer Tiefstebene kein Widerspruch, da die beiden Grundtypen grundsétzlich
dem Willen Gottes unterliegen und die perfekte Einheit des Menschen ausma-
chen. Es handelt sich jedoch um eine Vollkommenheit, die gleichzeitig briichig
ist. Die Brichigkeit basiert auf der Zusammensetzung der Grundtypen: Der ers-
ten Grundtyp ist eine Art Homo faber, der die Welt kognitiv und kreativ er-
schlieBt und in der Verbindung von Technik und Kultur die Kontrolle (iber die
Natur in der schopferischen Ebenbildlichkeit Gottes gewinnt. Der zweite Grund-
typ ist weniger in die Schépfungsprozesse involviert, sondern steht eher in einer
Mischung aus Staunen, Faszination und Angst den Kraften der Schopfung ge-
geniber und erschauert angesichts des Metaphysisch-Erhabenen.

Es soll nun wieder jener Faden aufgenommen werden, wo der Mensch inner-
halb des einheitlichen Schépfungszusammenhangs die Tendenz zur Entkoppe-
lung von der Natur aufzeigt, da das hedonistische Motiv zu einer problemati-
schen Form der Eigenmdchtigkeit antreibt und den Menschen zur fundamentalen
Bruchstelle bewegen lasst: zum Siindenfall. Die Komplexitat der eingefiihrten
Unterscheidung soll dabei in den ndchsten Kapiteln das Auftauchen des ethi-
schen Menschen beleuchten; genauer: Im Lichte dieser Komplexitat kann der
Mensch tberhaupt erst hermeneutisch auftauchen.

3.2.2 Adam und die Differenz

Neben den entwickelten Kriterien der Heiligkeit und Fruchtbarkeit, welche die
Schépfung durchziehen, hat der Mensch also nicht nur die Aufgabe die Gattung
zu erhalten, sondern Herrschaft tber die Natur zu erlangen. Aufgrund der (tech-
nischen) Intelligenz bzw. der Fahigkeit biologische Antriebe in technische Intel-
ligenz umzuwandeln, verkn(ipft die Thora den Aspekt der Fruchtbarkeit mit dem
Streben nach Macht®. Auf den ersten Blick scheint hier eine gewisse Entfrem-
dung der Natur gegentber vorzuliegen. Dies trifft jedoch fiir den Menschen vor
dem Siindenfall nicht zu, da in Genesis 1 zusatzlich ausgefiihrt wird, dass sich
der Mensch von den Gaben der Erde erndhren soll. Soloveitchik verdeutlicht
hiermit, dass die Geste des Unterwerfens ein Machtverhéaltnis andeutet, welche
aber in eine Koexistenz zwischen Mensch und Natur miindet, da es dem Men-
schen urspriinglich (vor dem Siindenfall) verboten war, Fleisch zu essen bzw.

68 Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 72.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Tiere zu toten. Die Ganzheit der lebendigen Schopfung wird also beachtet. Einen
weiteren interessanten Aspekt ergibt sich im Kontext mit Genesis 2, wo Adam
(der Zweite) aufgefordert wird, den Garten zu bearbeiten. Soloveitchik weist auf
die Mehrdeutigkeit von 772y (avodah, Arbeit) hin, welche geistig und materiell
sein kann. Daraus ergibt sich das Wortfeld von arbeiten, dienen, Dienst und Got-
tesdienst. In Hinblick auf Adam den Ersten und den Zweiten wird die Erde be-
herrscht und es wird ihr in einem gottlichen Sinne gedient, da der Mensch eine
gewisse gottliche Macht besitzt, biologische Triebhaftigkeit in Kultur umzuwan-
deln und gleichzeitig ein Wesen aus Erde ist. Die genannte Macht des Menschen
begriindet jedoch noch nicht ausreichend seine Sonderstellung. Diese steht und
fallt (wortlich) mit dem Selbstbewusstsein des Menschen. Soloveitchik fuhrt die-
ses auf ein letztes Detail von Genesis 1 zurlick. Neben dem Sprechakt Gottes,
welcher die Gattungen aus dem Nichts schopft, spricht er die geschaffenen Ge-
schlechter an: ,,va-yomer lahem (He said to them) [...] The automatic push and
blind, forced movement of vay evarekh turn into a conscious drive and intelli-
gent movement of va-yomer.“® Im Angesprochenwerden verweben sich Biolo-
gie, Macht und Intelligenz beim Menschen. Aus dieser Perspektive heraus
kommt Soloveitchik zum Schluss, dass der Mensch eine gute bzw. eine voll-
kommene Natur besitzt, die in die Naturlichkeit der Schopfung integriert ist. Das
Selbstbewusstsein lasst sich jedoch nicht auf eine logisch-kognitive Form der In-
telligenz reduzieren, sondern fundiert sich tber eine ethische Urspur: Durch das
Angesprochenwerden durch das absolut Andere (Gott) wird sich der Mensch qua
Differenz seiner Selbst bewusst; durch das Bezogensein auf das Andere. In die-
sem Sinne formiert sich das Selbstbewusstsein gleichzeitig mit dem schemenhaf-
ten ersten Auftauchen von Personalitat. Genauer: Das Prinzip der Personalitat
begriindet das Selbstbewusstsein. Hier wird ein entscheidender Unterschied zu
Kierkegaard und der christlichen Sichtweise sichtbar. Bei Kierkegaard besteht
der Mensch vor dem Siindenfall aus einer synthetischen Einheit von Leib und
Seele — und sonst nichts. Durch diese Einheit hat er jedoch eine unschuldige
animalische Natur. Die Menschwerdung setzt erst mit der Emergenz des Geistes
ein, der den Frieden stort bzw. das Nichts in Bewegung setzt und zu ,,nichten*
beginnt, um das Gesetzte (These) antithetisch aufzubrechen. Mit diesem Ansatz
wendet sich Kierkegaard zwar gegen die traditionelle Vorstellung der Erbsiinde,
bei welcher der Mensch aufgrund seiner Leibgebundenheit als grundsatzlich kor-
rumpierbar gilt: Das Fleisch ist an sich sindig und initiiert den Siindenfall, in-
dem es sich von Natur aus gegen den Geist richtet. Kierkegaard entlarvt diese
oberflachliche Sichtweise einer grundlegenden Verfuihrbarkeit des Fleisches, in-

69 Ebd., 74.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 77

dem er auf die existenzielle Freiheit verweist, die durch die Ambivalenz des
Geistes in die Tiefe geht: Als eine selbstméchtige abstoRend-anziehende Gewalt,
die den Menschen in die Klemme treibt bzw. zum argumentativen Grenzwert des
Sprunges in die (Erb)Siinde bewegt. Diese Setzung des zerrissenen Menschen
begriindet das Gottesverhaltnis, das aber durch die Selbstergreifung des Geistes
als fundamental gestortes gilt.

Kehren wir zu Soloveitchik zurtick, der mit den Elementen der Herrschaft
Uber die Natur und dem Angesprochenwerden, die Grundlinien des Menschen
freilegt. Wir haben jedoch gesagt, dass die Personalitat erst schemenhaft vorhan-
den ist. Dies steht in Verbindung mit einer ethischen Urspur, die sich ber die
Andersheit Gottes begriindet. Diese Urspur verdichtet sich jedoch erst dann zu
einer wirklichen Ethik, wenn sie das Selbstbewusstsein mit Freiheit sattigt: ,,The
budding of freedom is at the same time the dawn of man’s noesis, of his mental
perception or intelligence, which is synonymous with encounter with nature,
with the experience of otherness that is basic in him. In other words: the ethical
experience must be accompanied by the noetic gesture.“’® Durch Differenzierung
erwacht die Personalitat innerhalb einer phanomenologischen Tiefenschicht: im
Sinne eines Bewusstseins, welches sich qua Differenz aktualisiert. Diese Aktua-
lisierung impliziert ein intentionales Bewusstsein, das ph&nomenologisch gedeu-
tet immer Bewusstsein von etwas ist und dadurch der Natur begegnen kann, ihr
gegeniiber steht, sich auf sie beziehen kann, Beziehung schafft: Durch eine ur-
sprunghaftes Bewusstsein, das in seiner Bewegung Freiheit erschafft.

Um den Grad der ethischen Sattigung nachvollziehen zu kénnen, missen wir
erneut zu Genesis 2 zuriickkehren. Ein bereits in The Lonely Man of Faith ge-
nannter Aspekt dieses Narrativs betraf den Gottesnamen, der zu Genesis 1 vari-
iert: Es erscheint der Doppelname Havayah E-lokim™. In der Verdoppelung ist
eine Brechung im Sinne eines Aufbruchs Gottes in Richtung des Menschen an-
gelegt. Einerseits stellt Gott das héchste Prinzip des ,,Kosmos* dar, da er dieses
aus dem Nichts erschaffen hat. Die Anfiihrungszeichen sollen ein Verhaltnis
zum griechischen Denken andeuten, das gleichzeitig aufgebrochen wird: Denn
Gott ist gerade keine abstrakte — abgeleitete — philosophische Idee (Arche), son-
dern hochster Ausdruck von heiliger Lebendigkeit. Zudem unterliegt er nicht der
ewigen Ordnung (Cosmos) des Universums, sondern begriindet diese in der Ei-
genschaft E-lokim. In dieser apersonalen Eigenschaft informiert er auch den
Menschen (ber seine Dominanz gegeniiber der Natur (vgl. Genesis 1). Gleich-
zeitig setzt nun die Bewegung der Zu-Wendung ein: Er wendet sich dem Men-

70 Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 93.
71 Vgl. ebd., 85.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

schen zu und offenbart sich in seiner Personalitdt. Diese Zuwendung impliziert
in Genesis 2 die Aufforderung vom Baum des Wissens nicht zu essen. Somit
wird der Mensch nun unter einem ethisch-normativen Gesichtspunkt angespro-
chen: ,,The first ethical norm is disclosed to man. Instead of va-yomer, ,He said",
the Torah uses the verb va-yetzav, ,He commanded®.“"

Durch die verpflichtende Ver-Antwortung, bei der Gott eine Antwort durch
entsprechendes menschliches Handeln erwartet, erwacht die ethische Personali-
tat. Ein weiterer Unterschied zwischen den Narrativen besteht in der Art und
Weise, wie Eva eingefiihrt wird. In Genesis 1 treten sie gemeinsam auf, um ne-
beneinander innerhalb einer sozialen utilitaristisch ausgerichteten Bindung zu
agieren. In Genesis 2 ist Adam fir sich alleine. Um das Prinzip der Personalitat
als anthropologische Tiefenschicht zu grundieren, erscheint Eva als fundamenta-
les Gegenilber. Soloveitchik lotet dieses Gegeniiber aus, indem er die sprachli-
che UnregelmaRigkeit des Ausdrucks ezer ke-negdo ausdifferenziert: ezer (Hilfe)
wird normalerweise mit dem Dativ lo verbunden (ihm helfen). Das ke deutet auf
einen Gegner und auf ein Gegeniiber hin und fiihrt zur unsinnigen Ubersetzung
gegen jemanden helfen. Hinter dieser grammatikalischen Unsinnigkeit verbirgt
sich jedoch eine ethische Wirklichkeit, deren dialogischen Charakter Soloveit-
chik freilegt:

The ezer will be both helper and adversary, fellow-man and mysterious stranger. The |
will find in the thou both fellowship and strangeness. Grammatically, the thou always fac-
es the | into his face; the negdo (opposite him) denotes in Hebrew not only presence of the
second person but the actual physical confrontation face to face. When | address some-
body in second person, | must perform the basic movement of turning my face to him.™

Das Nebeneinander zwischen Adam und Eva wird durch ein wesentliches Zu-
und Miteinander existenziell erganzt. Erst aus dieser existenziellen Zugewandt-
heit wird der Mensch als Ganzes — wesenhaft eidetisch — erschlossen: Als eine
Einheit zwischen Homo religiosus und cognitive man bzw. zwischen Adam |
und 11, welche nicht nur zwei Grundmuster des Menschseins repréasentieren,
sondern auch zwei Gemeinschaftsformen, die Soloveitchik in The Lonely Man of
Faith als ,majestic community* und ,,covenantal community“’* bezeichnet. Die
erste Gemeinschaft begriindet eine kulturell-technische utilitaristisch ausgerich-
tete Gesellschaft, die ihr Grundmuster im gleichzeitigen Nebeneinander von

72 Ebd.,, 86.
73 Ebd,, 91.
74 Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 80.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 79

Adam und Eva hat. Diese Schicht wird nicht negiert. Sie gehdrt zum Menschen
in seinem schopferischen und selbstzentrierten Charakter. In diesem Kontext
Uberwindet Soloveitchik auch den traditionellen Dualismus zwischen Sakularitét
und Spiritualitat”. Die Zugewandtheit zur Welt — das Sakulare — ist selbst Aus-
druck gottlicher Macht. Diese Schicht benétigt jedoch die Verbindung zur zwei-
ten Gemeinschaft, die sich wesentlich aus der Bindung des Bundes zwischen
Mensch und Gott speist und Personalitat entstehen lasst”. Dieser Bund findet
sein Grundmuster in Genesis 2, bei dem Adam zuerst Gott alleine gegenliber ist,
gefolgt von Eva, die ihm zu einem irdischen Gegeniiber wird. Die Struktur des
Gegeniiber-Seins ist derart fundamental, dass sie die Verbindung von Personali-
tat und Religiositat im Rahmen eines gemeinschaftlichen Miteinanders bzw. im
Rahmen eines Bundes — eines Gebundenseins — legitimiert. Auf halachischer
Ebene bedeutet dies beispielsweise, dass ein Mann nach Mdglichkeit in einem
Minjan beten sollte und nicht alleine. Durch Adam Il wird eine existenzielle
Grundierung des Subjekts sichtbar, das seinen gelebten Ausdruck jedoch nur im
Gegenibersein des Mit-Menschen findet. Fiir Soloveitchik steht und fallt der
Wert des Menschen in der Anerkennung des Anderen, der den Wert im Aufbre-
chen des egologischen Ichs konstituiert: ,, The individual self loses its loneliness,
the | breaks through to the thou; the I which was insanely shut up within itself
has been forced to admit the thou.“”’

Dieses erste Kapitel zu Soloveitchik lasst sich nun auf folgende Pointe hin
biindeln: Der Mensch ist vor dem Siindenfall in jeder Hinsicht gut, da er inner-
halb der Schoépfungsordnung seinen Platz einnimmt, der einerseits durch eine
wesenhafte Verbindung mit der Erde bzw. der Natur charakterisiert werden
kann. Andererseits tritt der Mensch in ein intentionales Verhéltnis zur Natur, in-

75 Vgl. auch Reuven Ziegler, der dazu den passenden Ausdruck perpetual dialectic
pragt, um die grundlegende Ambivalenz freizulegen: ,, Thus, according to Rav Solove-
itchik, each of us is fated to live in a perpetual dialectic, constantly oscillating be-
tween two modes of existence and between two types of community.” (Ziegler, Maj-
esty and Humility, 147)

76 Ahnlich wie in The Emergence of Ethical Man legt Soloveitchik in The Lonely Man of
Faith Personalitat im Kontext von Adam | und Il frei: ,, The change from a technical
utilitarian relationship to a covenantal existential one occurs in the following manner.
When God joins the community of man the miracle of relevation takes place in two
dimensions: in the transcendental — Deus absconditus emerges suddenly as Deus reve-
latus— and in the human — homo absconditus sheds his mask and turns into homo rev-
elatus.” (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 51)

77 Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 93.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

dem er durch Gott die Fahigkeit zur Bewegung der Zuwendung besitzt, die ihrer-
seits kognitiv und vor allem ethisch gesttigt ist. Der Mensch ist ganz und gut”.
— Und doch ist er nicht ganz gut, denn sonst hatte er sich nicht seines Kapital-
verbrechens schuldig gemacht: Vom verbotenen Baum in der Mitte des Gartens
zu essen. Dieser Einbruch ist Thema des nachsten Kapitels, um jene Bewegung
existenzieller Freiheit zu vertiefen, die Kierkegaard in ihrer Ambivalenz vorbe-
reitet hat.

3.2.3 Ein Riss geht durch die Schépfung

Mit dem sich anbahnenden Siindenfall erscheint die Stimme der Schlange, um
die ethische Norm Gottes zu unterwandern. Wenn der Mensch nicht hinhdren
wiirde, so konnte er absolut sehen. Die Brechung zwischen Ohr’® und Auge bil-
det den entscheidenden Ausgangspunkt, um das Drama zu verstehen. Der auf
Gott horende Adam ist von einem ethos gepréagt und wird durch die Stimme des
logos zu einer verbotenen Handlung motiviert. Soloveitchik charakterisiert die
Schlange als ddmonische Personalitat. Das Damonische resultiert aus Merkma-
len, die Personlichkeit ausmachen (Stimme, Wissen, Macht), aber keine trans-
zendente Fundierung hat®. Von dieser ddmonischen einfliisternden Personlich-
keit geht nun eine Wirkung aus, wo Unerhé-h/r-tes zur Begebenheit kommt und
sichtbare Neuigkeiten wirksam werden l&sst:

,And the woman saw that the tree was good for food and that it was pleasant to the eyes
and a tree to be desired to make one wise (3:6).° [...] This irrepressible esthetic attraction

78 Folgende Stelle verdeutlicht diesen ontisch-ontologischen Zustand: ,,God created two
Adams and sanctioned both. Rejection of either aspect of humanity would be tanta-
mount to an act of disapproval of the divine scheme of creation which was approved
by God as being very good.“ (Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 81)

79 In diesem Kontext ist es bedenkenswert sich wiederholt die monotheistische Grund-
idee des Judentums zu vergegenwartigen, die im Shema (y»w) taglich rezitiert wird.
Im Hore Israel wird der Mensch in seinem ethischen Wesen aufgefordert auf die
Stimme Gottes zu horen, hinzuhdren, um sie beherzigend zu verstehen (7227 %53; be-
khol lewawkha) um nicht der ddamonischen Stimme des Auges zu verfallen (anx
0>°1°y; we’aharei einehem).

80 Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 101: Die Begegnung zwischen
Adam und der Schlange bedeutet fiir Soloveitchik eine Konfrontation zwischen der
ethischen und ddmonischen Personlichkeit. Diese Reibung bildet gleichzeitig die Folie
flir den biblischen Bund zwischen den Israeliten und Gott.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 81

is none other than the turning point of the entire episode, the linchpin for the Jewish un-
derstanding of man’s fall, for everything that follows flows from that physical infatua-
tion.®

Der Héhe- und Wendepunkt dieser Novelle steht und fallt mit einem wachsen-
den Begehren, das ber das Auge gesteuert wird. Durch das Bild, das eindringt
bzw. durch die Einbildung als Kraft des Imaginaren wird Lust erzeugt, die Solo-
veitchik mit Selbstgeniigsamkeit, orgiastischer Uberfiille und hypnotischer Wir-
kung attribuiert. Diese Merkmale begriinden ein fundamentales Erlebnis, das in
doppelter Hinsicht asthetischer Natur ist: Der Baum war schon fir das Auge, al-
so wird die Schénheit selbst zu einem Grund. Zudem weist der Begriff der As-
thetik auf das griechische aisthesis, was wir mit (sinnlicher) Wahrnehmung
Ubersetzen konnen. Die Schonheit des Baumes wird als solche gesehen bzw.
wahrgenommen. Fir Soloveitchik ist die Ambivalenz des Baumes entscheidend:
tov und ra sind Qualititen des Baumes, die gleichzeitig &sthetisch und ethisch
aufgeladen sind. Ersteres beinhaltet das ethisch Gute wie das &sthetisch Schéne,
wahrend ra das ethisch Bose wie asthetisch Hassliche impliziert. In der Formu-
lierung ta’avah la-einayin® wird die Qualitat tov mit dem Auge assoziiert (und
nicht mit dem Ohr), so dass der Brennpunkt bzw. das punctum auf der &sthe-
tisch-imagindren Ebene liegt. Chava wird durch die biindelnde Wirkung (vgl. lat.
Fasces = Biindel) geblendet bzw. fasziniert und blendet die ethische Komponente
des tov ganzlich aus:

,»EVve ate of the tree for a single reason: the tree was beautiful. Eve became fascinated, en-
chanted by the miraculous fruit; all her faculties of resistance melted and the omnipotent
drive for lust overwhelmed and made her sin. Adam and Eve turned into hedonic beings;
pleasure as a motif became central in their lives.*®

Fir Soloveitchik bedeutet das Moment der Ubertretung eine Verletzung der Be-
sitzverhaltnisse, was er als hamas bezeichnet, als ein Uberhandnehmen eines Be-
reiches, der einem nicht zusteht. Im Moment der beschriebenen Siinde entsteht in
der Schopfung ein Riss, da diese gewaltsam verletzt wurde. Die Gewalt ist im
hypnotischen Rausch der begehrten Schonheit eingeschrieben. Aus dieser Per-
spektive hat der Mensch nicht aus freiem Willen heraus das Bose gewahlt, son-
dern die ddmonische Personlichkeit (Schlange) hat ihn dazu getrieben: ,,[...] the

81 Ebd., 102.
82 Ebd., 118.
83 Soloveitchik, The Lonely Man of Faith, 120.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

human ethical personality was captivated by the demonic personality.“* In An-
lehnung an Adam | und Il I&sst sich der Stndenfall als Entfremdungsprozess
verstehen, bei dem Adam | Gberhandnimmt und sich im ddmonischen Verlangen
nach Macht® als Gesamtpersonlichkeit setzt — und dies in Absonderung bzw.
Verdrangung von Adam II.

In dem Moment, wo sich Adam | sozusagen mit sich selbst verschlief3t,
ergibt sich eine frappante Nahe zu Kierkegaards Begriff einer verschlossenen
Personlichkeit, die aufgrund der Abkapselung gegeniiber der Transzendenz dé-
monisch wird bzw. vom Ethischen abgeschnitten ist und seine Existenz &sthe-
tisch begriindet. Diese Nahe scheint gar in einem gemeinsamen Grenzwert in
Bezug auf die Qualitat des Damonischen zu verschmelzen, wenn man die Ver-
haltensweise des homo religiosus aus Halakhic Man vergegenwartigt, der mit
Adam Il korrespondiert:

He is frightended — nay terrified — by the mystery. He hides his face, for he is afraid to
look upon it. He flees from it, but at the same time, against his will, he draws near to it;
enchanted, he finds himself irresistibly pulled toward it, pines for it, and longs to merge
with it. Homo religiosus is suspended between two giant magnets, between love and fear,
between desire and dread, between longing and anxiety. He is caught between two oppos-
ing forces — the right hand of existence embraces him, the left thrusts him aside. Indeed,
there is a great deal of truth in the view of Otto that fascination and repulsion constitute
the fundamental experience of homo religiosus.®®

Dieses Zitat liest sich unbestritten wie eine Paraphrase auf Kierkegaards Begriff
Angst. Bei dieser Paraphrase wird jedoch die Stelle des Nichts verschoben bzw.
umgeschrieben. Das Schwindel erregende Nichts fasziniert und &ngstigt den
Geist zugleich, der sich in einer unerklarbaren Bewegung setzt und absetzt.
Ubersetzt bedeutet dies, dass die ddmonische Dimension des Geistes den Men-
schen wesenhaft macht (vgl. das griech. Daimon), indem der Mensch zum Men-
schen wird. Gleichzeitig bedeutet dieses anthropologische Grundmuster, dass der
Mensch aufgrund der Eigen-Machtigkeit des Geistes damonisch-unwesenhaft
seinen Kern des Personseins verfehlt und aufgrund der Verzweiflung bzw. der
Kategorie des Absurden in aufbrechende Richtung zur Transzendenz bewegt
wird. Bei Soloveitchik ist a priori ein Konzept von Personalitat vorhanden, dem
ebenfalls a priori eine ddmonische Seite einwohnt und den Siindenfall so moti-

84 Ebhd., 123.
85 Vgl. ebd., 100.
86 Soloveitchik, Halakhic Man, 67.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 83

viert: Adam Il klammert sich in der beschriebenen oszillierend-damonischen
Bewegung an Adam | oder wird von diesem mit ddmonischer Méchtigkeit ver-
dréngt. In der beschriebenen Genese des Bewusstseins, welche dialektisch auf
Freiheit bezogen ist, liegt neben der ethischen Verbindlichkeit des va-yetzav die
neutralere Form des va-yomer. Diese neutralere Form bildet schemenhaft die
Bruchstelle vor, die den Menschen selbstbezogen ins Unverbindliche aufbrechen
lasst, um als Spieler der Macht sein Maskenspiel zu treiben und sich entspre-
chend vor Gott bzw. vor dem Selbst zu verbergen. Soloveitchiks Existenzbegriff
ist wie jener von Kierkegaard: briichig. Die ambivalente Bewegung deutet genau
auf jene Disposition hin, die ins zauberhafte Reich des Unverbindlichen weist:
Zum begehrten Baum. In Halakhic Man wird die Briichigkeit zwischen dem
Homo religiosus und cognitive man als ein ontisch-ontologisches Schillern auf-
gefasst:

Reality possesses two faces. On the one hand, she presents us with a bright, happy, smil-
ing face; she greets us with a cheerful countenance and reveals to us something of her es-
sence. [...] On the other hand [...] at times she conceals herself in her innermost chamber
and disappears from the view of the the scholar and investigator. [...] Existence plays a
mischievous game with us, as though to tease and provoke us. [...] As emphasized above,
the ontic dualism is transformed into an ontological dualism. The duality in the attitudes of
Cognitive man and homo religious is rooted in existence itself.*’

In der Existenz selbst wurzelt also etwas Bodenloses, das den Menschen zwi-
schen den Erkenntniszentren von Ohr und Auge treiben lasst. Nun kann diese
Bodenlosigkeit mit der ddmonischen Dimension identifiziert werden bzw. mit
dem (bodenlosen) Trieb des Auges, welches das Selbst an sich selbst bindet, ge-
nauer entbindend kettet und zur Vertreibung bewegt. Soloveitchiks Lesart des
Siindenfalls impliziert eine lebendig-bewegliche Freiheit als Wesen des Be-
wusstseins, welche gleichzeitig die Differenz von Auge und Ohr spurenhaft in
sich birgt und das Damonische hervorspringen lasst: ,,Existential consciousness
was split into conscience and esthetic self-consciousness. [...] However, with the
tragic event of the original sin and identification of the ontic experience with the
esthetic-hedonic surrender, a schism has arisen in human personality.“® Die
schemenhafte Briichigkeit, welche in die Existenz eingeschrieben ist, flhrt zum
Bruch selbst. Die englische Sprache verdeutlicht diese Schemenhaftigkeit in der
Latenz der Differenz von Bewusstsein und Gewissen. Der Mensch ist Identitat

87 Soloveitchik, Halakhic Man, 8f.
88 Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 134f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

und Differenz. Er ist ethisch und ddmonisch. Pikantes Detail ist dabei, dass der
schuldige Mensch nach dem Siindenfall zur Luge greift, um die entstandene Dif-
ferenz zu verbergen. Diese grundlegende Form von Uneigentlichkeit ist wiede-
rum eine Schnittstelle zwischen Kierkegaard und Soloveitchik, da in der (&sthe-
tisch gesattigten) Lebensliige Freiheit bzw. wahre Existenz verfehlt wird. Fur
beide gilt, dass sich das ethische Selbst von der ddmonischen Pseudo-Persona-
litat® in der Riick-Bindung an Gott befreien kann. Das wieder-verbindende Ele-
ment in Bezug auf Transzendenz ist bei Kierkegaard und Soloveitchik gegeben.
Durch Re-ligio: Kierkegaards Grundmotiv haben wir in Entweder — Oder als
Reue kennengelernt, die den Menschen mit der Transzendenz Gottes verbindet,
was als das Geheimnis der Wiederholung geltend gemacht werden kann. Als je-
ne Verwandlung in Die Krankheit zum Tode, ,,[...], in der das Bewuftsein des
Ewigen im Selbst durchbricht, so da der Kampf beginnen kénnte, der entweder
die Verzweiflung zu einer noch hoheren Form potenziert oder zum Glauben
fiihrt.“* Soloveitchik seinerseits bezieht sich auf die Halacha als jene bindende
Instanz, die ethische Personlichkeit im Durchbrechen Gottes entstehen lasst, um
im tov das Gute wieder mit dem Schénen zu verschmelzen. Diese Riickbindung
vollzieht sich bei Soloveitchik im Rahmen eines halachischen Judentums, dessen
Essenz darin besteht, dass der Mensch auf eine an ihn gestellte Forderung ant-
wortet. Religion wird dabei zur fundamentalen Antwort, wofir es den Ausdruck
bzw. das Konzept der m2wn (Teshuva; Antwort) gibt. Diesen Antwortcharakter
gilt es nun zu vertiefen.

3.2.4 Der Mensch antwortet oder:
Das Wesen der Verantwortung

Oberflachlich betrachtet lasst sich also der oben erwéhnte Begriff Teshuva mit
Reue wiedergeben, ein Begriff, der bei Kierkegaard in seiner bindenden Bedeut-
samkeit beleuchtet wurde. Soloveitchik setzt die Reue in den Kontext des Sin-
denfalls, um einen Ausgangspunkt zu schaffen, der sich vom Christentum in
Hinblick auf das Menschenbild abgrenzt:

Whenever he sins, only a part of his personality enjoys the corrupt deed; the ethical one
rebels against it. Otherwise, the voice of the conscience would never be heard. The inner
core of human personality remains pure and aloof. Exactly for that reason Jewish thinkers
never considered the outcry of the conscience as the voice of God the way Christian theo-

89 Vgl. Soloveitchik, The Emergence of Ethical Man, 137.
90 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 58.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 85

logians used to. [...] God speaks not through the mysterious conscience. It is not the angry
God who meets men via the conscience; man meets himself there. The idea of repentance
is based upon this realization. Only a part of the personality was contaminated by sin; the
full, original self has not been affected.®*

Die Siuinde im jidischen Verstdndnis hat den Menschen nicht korrumpiert, aber
damonisiert. Die Wirkung der Reue als Teshuva besteht in der Befreiung von der
damonischen Personlichkeit durch die Freilegung schopferischer Kréfte, die im
Innersten des Menschen aktiviert werden missen. Kréfte, die ethischer Natur
sind bzw. welche die Differenz zwischen Ethik und Asthetik aufzuheben vermo-
gen, indem der Mensch zur Transzendenz aufbricht bzw. zurlickkehrt. Die ety-
mologische Bedeutung der Riickkehr als Teshuva entfaltet sich dabei in Zwi-
schentonen, die etwas vom Geheimnis der Wiederholung horbar machen®. So-
loveitchik hat den harmonischen Zustand vor dem Siindenfall vor Augen. Er
charakterisiert diesen rekreativen Akt als Hauptmerkmal der charismatischen
Personlichkeit, in deren Macht es steht, diesen Zustand aktiv herbeifiihren zu
kénnen, im Unterschied zu Kierkegaards Reue. Das charismatische Element
steht mit einer Urspriinglichkeit in Verbindung, die am Verhalten der Patriarchen
und an jenem von Moses flr Soloveitchik deutbar wird. So wird in Gottes Auf-
forderung an Abraham sichtbar, wie dieser seine vertraute Umgebung hinter sich
lassen soll, um aufzubrechen: lech lecha. In der eigenartigen Verdoppelung
steckt Methode im wortwdrtlichen, aber nicht im griechischen Sinne. Es handelt
sich weniger um einen hinfiihrenden als vielmehr um einen wegfiihrenden Weg,
der beschritten werden soll, um &uBerlich-rdumlich das versprochene Land zu
erwerben und innerlich durch die Bindung an Gott Heiligkeit im Sinne des pro-

91 Ebd., 136.

92 In der Spannung zwischen Aufbruch und Riickkehr zur Transzendenz biindeln sich
entscheidende Facetten der Wiederholung im hebréischen Ausdruck 72wn (Teshuva;
Antwort, Rickkehr); dies in Verbindung mit dem schillernden Bedeutungsspektrum
des Verbs 2w (shuv; zurlickkehren, kommen, nochmals tun, wieder werden, sich ver-
wandeln, wiederher stellen, wiederholen). Sich gegentber der Transzendenz zu verhal-
ten geht mit einer Bewegung der Passage und des Passierens einher, bei der sich Per-
sonalitat ereignet. Die Verflechtung mit der Transzendenz Gottes im Sinne des gegen-
seitigen Einwirkens kommt bei folgender liturgischen Stelle eindriicklich zum Aus-
druck: a7 W wIn AW TR ' 12°wa Bring und zurick, Ewiger, denn wir wollen
umkehren, erneuere unsere Tage wie einst (Sddur Schma Kolenu, 404f.). Im dritten
Durchgang wird dieser Aspekt im Rahmen einer Theologie des gottlichen Pathos eine
zusatzliche Vertiefung erfahren.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

phetischen Bewusstseins zu erlangen. So beinhaltet Teshuva die Rickkehr zu
Gott. Diese existenzielle Bewegung kultureller Entbindung entspricht Adam 1I.
Der Weg fiihrt zum Ursprung, zum springenden Quellpunkt (der Schopfung), in
die Wildnis — oder in Anlehnung an Barthes — (iber das zadhmende Studium logi-
scher Koordinaten hinaus: In den Glauben. Sinnbild dafiir ist der Weg Abrahams
(nicht Methode) zum Berg Morija hinauf, wo er von Gott auf die Probe gestellt
wird. Dabei wird die Erkenntnismatrix des Auges radikal in Frage gestellt. Ge-
nauer: Das griechische Leuchten des Logos wird gebrochen, um eine neue Licht-
Metaphorik in der Akedah aufscheinen zu lassen. Die verniinftige Stimme Abra-
hams wird dabei durch die goéttliche Stimme herausgefordert. Die genannte Bre-
chung kann als Bruch der ddmonischen Personlichkeit gedeutet werden, um eine
tiefere Schicht der Personlichkeit auftauchen zu lassen, in der hérend-verstehen-
den Anndherung zu Gott. Die Stimme der Vernunft impliziert die Dimension
reiner Immanenz, einhergehend mit einem Willen, der sich — vernunftgesattigt —
mit sich selbst einschliel’t und die Signatur des Ddmonischen in sich tragt. Die-
sem Zustand steht der existenzielle Aufbruch in Richtung des Wort Gottes ge-
geniiber, das sich sinnbildlich in der existenziellen Ortlichkeit der Wiste ereig-
net: Abraham sowie auch Moses befinden sich 1272 (Bamidbar; in der Wiiste).
Etymologisch steht dieses Wort mit 127 (Davar) in Verbindung, dem Wort. Ent-
scheidend ist die N&he zum Angesprochen werden, zum gesprochenen Wort,
zum Wort an sich. Teshuva lasst sich nun als Antwort des Menschen auf das ge-
sprochene Wort deuten. Soloveitchik bezieht dieses gesprochene Wort insbeson-
dere auf jenen Teil der Thora, welcher Moses in Form von mindlichen Erkla-
rungen von Gott erhalten hat: Die miindliche Thora bzw. die Halacha. Durch
diese lotet Soloveitchik das schopferische Potenzial in der Annéherung zwischen
Mensch und Gott aus. Ein Potenzial, das den Menschen im Angesichte Gottes
(tzelem elokhim) verbindet, indem er sich in Sorgfalt an die Gesetze bindet und
sich auf diese bezieht.

3.2.5 Das Gesicht der Halacha

Soloveitchik befreit die Halacha vom Vorurteil dusserlicher Satzung, indem er
den schopferischen Gedanken der Erneuerung ins Zentrum stellt: ,, The dream of
creation is the central idea in the halakhic consciousness — the idea of the im-
portance of man as a partner of the Almighty in the act of creation and the re-
newal of the cosmos is embodied in all of Judaism’s goals.“®* Der Aspekt der
Erneuerung —oder im Sinne Kierkegaards der Wiederholung — beruht auf einem

93 Soloveitchik, Halakhic Man, 99.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 87

prozesshaften Verstdndnis der Schopfung, wo der Mensch aufgefordert wird
mitzuwirken, um diese zu vervollkommnen®. In diesem grundlegenden Konzept
des Judentums verbindet sich gleichzeitig ein messianischer und kabbalistischer
Gedanke: Der Schopfungsprozess beruht auf einem geistigen Prozess. Geist und
Schépfung korrespondieren in einem besonderen Sinne. Die Potenzierung des
Geistes, nicht in einem romantischen Sinne der Bewusstseinssteigerung, sondern
als Annéherung an seinen eigenen Nullpunkt oder Ursprung, beinhaltet eine hei-
ligende Dimension. Heiligung bedeutet in diesem Kontext das Streben nach
Ganzheit, dies im Sinne der asthetisch-ethischen Einheit. In der mystischen Tra-
dition der Kabbala wird dieser Prozess als Tikkun bezeichnet. Diese Bewegung
verschrankt sich mit einer messianischen Erwartung, da die Erneuerung der Welt
diese vollendet und eine neue Zeit erschafft. Fir Soloveitchik ist jedoch ent-
scheidend, dass die Bewegung des Geistes gerade durch die begrenzende bzw.
normative Kraft der Halacha die Welt erhebt und heiligt, als aktives Wirken der
Halacha in der Welt — tber die Welt hinaus. Entsprechend definiert er das Ideal
des halachischen Menschen wie folgt:

The ideal of halakhic man is the redemption of the world not via a higher world but via the
world itself, via the adaptation of empirical reality to the ideal patterns of Halakhah (end a
life in accordance with the Halakhah means, first, the comprehension of the Halakhah per
se and, second, comparing the ideal Halakhah and the real world — the act of realization of
the Halakhah), then he shall find redemption. A lowly world is elevated through the Hala-
khah to the level of a divine world.*®

Es wird deutlich, dass Soloveitchik die Rolle des Menschen insofern hervorhebt,
als seine Initiative zum entscheidenden Motor wird: Seine Taten wirken und
schaffen Wirklichkeit, indem die Halacha ihren Raum bekommt. Dieser mag auf
der einen Seite legalistisch gepragt sein und Kierkegaard dazu verleiten, das Ju-
dentum als &uBerlich und asthetisch zu kritisieren; Soloveitchik erweitert jedoch
die religionsgesetzliche Schicht durch eine existenzielle Ebene, auf welcher der

94 Dass die Schopfung im jidischen Denken nicht als ein in sich abgeschlossenes Ereig-
nis betrachtet wird, kommt in der Liturgie wie folgt zur Geltung: av %52 1202 wnnn
mwrIa qwyn an [...], der in Seiner Glte jeden Tag das Schopfungswerk erneuert
(Sddur Schma Kolenu, 342f.). Gott wirkt bestdndig auf die Schopfung ein; wére dies
nicht der Fall, wiirde diese wieder in den Zustand des Nichts fallen.

95 Soloveitchik, Halakhic Man, 37f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Einzelne aufgefordert wird, anzufangen und den Anfang™ in einer Form zu er-
greifen, die als Anndherung an den Null- bzw. Anfangspunkt der Schdpfung gilt.
Dieses punctum ist vom Paradox einer unendlichen Transzendenz geprégt, die
sich in der Immanenz verendlicht. Das hangt mit einer schépferischen Dynamik
zusammen, die Soloveitchik mit folgendem Midrasch aus Exodus Rabbah an-
flhrt:

God replied: ,I am not of the same opinion as you. But twenty boards in the north and
twenty in the south and eight in the west [will suffice]. And more than that, | will contract
My divine presence [so that it may dwell] in one square cubit* [Exod. Rabbah 34:1]. Mo-
ses wondered: How is it possible to bring down infinity into the midst of finitude?®’

Das Geheimnis liegt im kabbalistischen Konzept des o1xny (Zimzum) der Bin-
delung des Unendlichen in das Endliche, indem Gott sich so zusammenzieht,
dass er im Stiftszelt Platz findet. Die Nédhe zum vergleichbaren punctum dréngt
sich formlich auf, um die nicht verortbare Bewegung des unendlichen Geistes
Gottes produktiv nachzuahmen, als Imitatio Dei. Soloveitchik verfolgt bei die-
sem Konzept keine kabbalistische Spekulation, sondern eine ethische Spur, die
als das radikal Andere den Ursprung in der Transzendenz hat, um sich limitie-
rend dem Menschen anzundhern®, damit dieser in der Welt Gott antworten bzw.
diese Verantwortung auf sich nehmen kann. Néhe bildet dabei das ethische und
geistige Telos im Schnittpunkt des Dialogischen, dessen Geheimnis in der

96 Dieses Element ist auch im Denken Hannah Arendts bedeutsam, indem sie das initii-
um als fundamentale Freiheit des Einzelnen versteht, aktiv anfangen zu kdnnen. Dies
setzt sie der passiven Todesverfallenheit Heideggers entgegen.

97 Soloveitchik, Halakhic Man, 47.

98 Die Selbstbegrenzung Gottes im Kontext einer judischen Schopfungstheologie lasst
sich insofern mit kenotischer Christologie in Verbindung bringen, als die Inkarnation
Christi mit einer Verendlichung des Gottlich-Ewigen einhergeht. David R. Law zeigt
die spekulativen Implikationen des griechischen Begriffs auf, um selber die elastische
Bedeutung der Begrenzung zu akzentuieren. In Hinblick auf Kierkegaard geht es Law
darum, die existenzielle Dimension aufzuzeigen, die in der Nachfolge Christi den
Menschen im Akt der Begrenzung humanisiert und personalisiert: ,,Kierkegaard thus
shifts the problem of kenosis from the intellectual problem of working out how divini-
ty and humanity can be united in Christ’s Person to the existential problem of discip-
leship. This results in the extension of kenosis to the follower and imitator of Christ
The individual disciple him/herself undergoes a ,kenosis‘.* (Law, Kierkegaard's Ke-
notic Christology, 287)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 89

Selbstbegrenzung als Selbstbeschrénkung wirkt. Gleichzeitig liegt im zimzum die
Initialziindung schopferischer Freiheit inne. Die Schopfung aus dem Nichts l&sst
sich als Resultat der Selbstkontraktion Gottes verstehen: Im Anfang wird die
Welt erschaffen. Bei dem sich daraus ausdifferenzierenden Ordnungsprozess
bleiben die nichtenden chaotischen Krafte gefédhrdend bestehen, werden aber
durch die Macht der Begrenzung tberwunden. Jene Krafte, die sich als mégliche
Grenzuberschreitung im Narrativ des Siindenfalls wieder aufdrangen. Soloveit-
chik verdeutlicht Uber die etymologische Verbindung des Gesetzes i (Hok) als
Vorgang des Grabens und Ausformens ppri? (lahkok) die Bedeutung der Grenze
bzw. des Males, was mit dem Bereich des geheiligten Lebens bzw. mit dem
Baum des Lebens korrespondiert. Das Gesetz impliziert einen Einschnitt, indem
ein Seinsbereich abgesondert und begrenzt wird. Die schaffende Differenz wird
so zum Schopfungs- und gleichzeitig zum ethischen Grundprinzip des Men-
schen. Schopfung und Selbstschopfung des Menschen verschranken sich in die-
sem initilum. Entscheidend dabei ist die géttliche Présenz als eine wirkende und
Wirklichkeit schaffende Kraft, jenseits metaphysischer Spekulation. Der Mensch
in dessen Ebenbild schreibt sich — bzw. grabt sich — in diesen Prozess ein, wobei
die Halacha die ethische Grundlage bildet. Der antwortende Mensch als aktiver
Partner der Schopfung wird im Kontext des Sabbats deutlich:

When a Jew on the Sabbath eve recites the Kiddush, the sanctification over the vine, he
testifies not only to the existence of a Creator but also to man’s obligation to become a
partner with the Almighty in the continuation and perfection of His creation. Just as the
Almighty constantly refined and improved the realm of existence during the six days of
creation, so must man complete that creation and transform the domain of chaos and void
into a perfect and beautiful reality.*

Diese schopferische Dimension vollzieht sich in der Annéherung des Menschen
zu Gott, welche ethisch ausgerichtet ist. Der halachische Mensch aktualisiert die
begrenzende Bedeutung des Gesetzes, indem er diese vergegenwartigt. Dieses
Vergegenwartigen beinhaltet gottliche Prasenz, indem sich diese zusammenzieht
bzw. konzentriert. Das Geheimnis des Zusammenziehens bzw. des punctums
liegt im Schaffen von Néhe, die durch nahende Zuwendung entsteht. Diese Qua-
litat erlaubt es uns, insofern die tiefere Schicht der Teshuva freizugraben, als sich
darin eine schopferische Antwort des Menschen in Richtung Gottes zeigt:

99 Ebd., 105f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Repetence, according to the halakhic view, is an act of creation — self-creation. The sever-
ing of one’s psycic identity with one’s previous ,,I“, and the creation of a new ,,I, posses-
sor of a new conscious, a new heart and spirit, different desires, longings, goals — this is
the meaning of that repentance compounded of regret over the past and resolve for the fu-
ture.'®

In der Tiefenstruktur bedeutet Wiederholung Erneuerung und beinhaltet die un-
glaubliche Madglichkeit Geschehenes ungeschehen zu machen, indem das Ver-
gangene bereut wird, um sich frei nach vorne — in die Zukunft — bewegen zu
kénnen. Das setzt ein Konzept von Zeit voraus, welches den kausal-physikali-
schen Rahmen eines linienartigen Zeitkontinuums sprengt, bei dem der Zeit-
punkt a den nachfolgenden b verursacht und kausal strukturiert. Dies lasst sich
mit Kierkegaards existenzieller Kategorie des Augenblicks in Verbindung brin-
gen, der das genannte Kontinuum dberschreitet: indem die Unendlichkeit in die
Endlichkeit einbricht, diese durchkreuzt und in diesem Kreuzpunkt eine Art zeit-
liches punctum entstehen lasst. In dieser schdpferischen Dimension spiegelt sich
die Ewigkeit. Soloveitchiks Einbruch der Ewigkeit in die Zeitlichkeit verbindet
sich mit einem jldischen kollektiven Gedachtnis, in dem Geschichtliches in ei-
ner Ordnung der Gleichzeitigkeit aufgehoben erscheint. Diese Erscheinungswei-
se akzentuiert eine Gleichzeitigkeit, bei der die Schoépfung diese bindend-
biindelnde Wirkung erzeugt — und die Unvereinbarkeit zwischen Kausalitat und
Schépfung bezeugt:

Now causality and creation are two irreconcilable antagonists. [...] The experience of ha-
lakhic man is not circumscribed by his own individual past but transcends this limited
realm and enters the domain of eternity. The Jewish people’s allembracing collective con-
sciousness of time — the sages of the tradition, the Second Temple era, the age of classical
prophecy, the revelation on Mount Sinai, the Exodus from Egypt, the lives of the patri-
archs, the creation itself — is an integral part of the ,,1* awareness of halakhic man.1%

Erinnern als Gebot wird zu einem Akt der annéhernden Ruckkehr zu Gott und
Aktualisierung dieser Nahe, indem der halachische Mensch durch sein aktives
Handeln ein entsprechendes Bewusstsein ausbildet bzw. im Angesicht Gottes
schopft. Kreativitat und aktives Handeln werden so zu den Grundpfeilern eines
Ethikbegriffs, den Soloveitchik auf der Folie der judischen Tradition extrapo-
liert. Diese ethische Leidenschaft fur den Einzelnen verweist dabei gleichzeitig

100 Ebd., 110.
101 Ebd., 116f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTER GANG | 91

auf eine entscheidende wahlverwandte Schnittstelle zwischen Soloveitchik und
Kierkegaard. Der Mensch wéhlt sich, indem er die universale Bestimmung als
biologisches Gattungswesen Uberschreitet und sich existenziell gesprochen tber
etwas (Slndhaftes) bewusst wird, das in seiner Denkwiderstandigkeit reflexiv
nicht aufgehoben werden kann und nun das Individuum entsprechend bewegt.
Waéhrend bei Kierkegaard die existenzielle Dialektik als Hin-und-her-Bewegung
die Emergenz von Personalitét verburgt, bildet Soloveitchik den Begriff der Ha-
lacha als das wortwdrtlich bewegende Kriterium des Individuums aus. 7297 (Ha-
lakha) entspringt der Wurzel >.5.57, was der Wortfamilie der Bedeutung von n>%%
(lalekhet; gehen) entspricht und das wesentliche Element der Bewegung sichtbar
macht. Entscheidend ist dabei der gemeinsame Horizont der Wiederholung als
religidses Zeitbewusstsein:

Yet, the religious time awareness is so paradoxical as to register both becoming and re-
versibility. [...] Nevertheless, the reversibility of time and the causal order is fundamental
in religion, for otherwise the principle of conversion would be sheer nonsense. The act of
reconstructing past psychical life, of changing the arrow of time from a forward to a retro-
spective direction, is the main premise of penitence. One must admit with Kierkegaard
that repetition is a basic religious category.'®

Die Wiederholung als grundlegend religiése Kategorie wird gleichzeitig zum
philosophischen movens, indem sie die Philosophie insofern tiberschreitet, als sie
sich von der logischen Kette der Kausalitat befreit, um sich am springenden
Punkt dem ethischen Primaten des Schopferischen zuzuwenden — der Stimme,
die den tiefen Zusammenhang zwischen antworten und Verantwortung neu hor-
bar bzw. verstehbar macht: In der Bewegung zur Transzendenz und als transzen-
dente Bewegung, was uns zum zweiten Durchgang fuhrt — von Adam zu Abra-
ham, mithin zum wahlverandten Verhéltnis zwischen Sgren Kierkegaard und
Max Brod.

102 Soloveitchik, The Halakhic Mind, 49.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Zweiter Gang:
Der Mensch sucht Gott

Abrahams Schweigen — Das Paradox

bei Sgren Kierkegaard und Max Brod

,»Das ,Heilige“... ist nicht zu erforschen, nur zu umschreiben, zu
erzahlen, umschreibend zu erzéhlen (lerne das Umschreiben).*
PETER HANDKE, PHANTASIEN DER WIEDERHOLUNG

IRRLAUFER Il: HEGEL UND DIE AUFHEBUNG
(DES JUDENTUMS)

Der Geist des Judentums bildet das erste Kapitel von Hegels Jugendschrift Der
Geist des Christentums und sein Schicksal. Hegels Betrachtungen setzen bei
Noach ein, der die Spur zum Stammuvater weist. Hegel deutet diese Spur als Ent-
zweiung zwischen Mensch und Natur. Bei Abraham scheint sich dieser dialekti-
sche Anfangspunkt fortzusetzen, indem dieser durch einen Akt der Trennung ein
neues Vaterland aufsucht, indem er ,,die Bande des Zusammenlebens und der
Liebe zerreil3t, das Ganze der Beziehungen, in denen er mit Menschen und Natur
bisher gelebt hatte; die schénen Beziehungen seiner Jugend stiess er von sich.**
Hegel deutet Abrahams Geist als Bestreben, der feindseligen Natur eine Einheit
eines spezifischen Geistes entgegenzusetzen. Mit kritischer Abneigung sieht He-
gel weder Liebe noch Versdhnung, sondern er sieht in Abraham ein Fremdling,
der sich aulerhalb der Ordnung bewegt. Das eigene Denken voraus projizierend,
bewegt sich Abraham auBerhalb des Systems, was gerade Kierkegaard zum exis-

1 Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal, 245f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

tenziellen Kriterium erhebt. Die Absonderung wird sein Merkmal oder Stigma,
welches er sich durch die Beschneidung besonders deutlich macht. Die Absonde-
rung impliziert fir Hegel ein Gottesbild, bei dem Gott keine Verbindung zur Na-
tur hat, sondern ihr absolut entgegengesetzt ist. Aufgrund dieser fundamentalen
Verbindungslosigkeit unterstellt Hegel Abraham, dass er nichts lieben konnte,
was sich darin kund tut, dass er sogar bereit ist, seinen Sohn Isaak zu opfern. Die
Einzigartigkeit und Einzigkeit Gottes, die Abraham als Begriinder des Monothe-
ismus auszeichnet, stellt der junge Hegel in ein kritisches Licht. Die Kritik n&hrt
sich aus einer Apologie griechischer Kultur, bei der Hegel ein freiheitliches Ver-
héltnis zwischen Mensch und Géttern sieht, wahrend im Christentum (und Ju-
dentum) der Blick des Menschen demiitig zur Autoritat des Himmels gerichtet
ist. Die vermeintliche Menschlichkeit oder Ansatze eines Humanismus, bei dem
der Mensch sich auf ideale Weise an sein Menschsein und an die Natur bindet,
entspringt einer selbsttatigen Phantasie, deren Einbildungskraft sich von den
klassischen ldealen von Harmonie, Schdnheit und Freiheit leiten I&sst; dies im
Rahmen der entscheidenden Referenz der Naturlichkeit. Die Apologie griechi-
scher Kultur gipfelt in der lebensbejahenden Deutung des Todes, im Gegensatz
zur christlichen Sichtweise, die Hegel als lebensverneinend entgegensetzt: ,,Wie
verschieden die Bilder, die von dem Tode in die Phantasien unseres Volks und
der Griechen tbergegangen sind — bei diesen ein schoner Genius, der Bruder des
Schlafs, verewigt in Monumenten Uber den Grébern, bei uns der Knochenmann,
dessen grauer Schadel tiber allen Sargen paradiert.“* Das Unsichtbare bildet fiir
Hegel das Argernis, da fiir ihn Religiositét in einer sinnlichen Verbindung stehen
muss, im Sinne anschauender Liebe und im Genuss der Schonheit. Das Argernis
beruht auf einem implizierten Paradigma des Sehens bzw. der Evidenz, die sich
im Unsichtbaren entzieht. In einem fundamentalen Missverstehen sieht Hegel in
der Institution des Stiftszelts und des Tempels einen Ansatz des Raumlich-
Anschaulichen, was aber durch folgende Bemerkung wieder fraglich wird:

Pompejus mag sich wohl sehr verwundert haben, als er sich dem Innersten des Tempels
gendhert, dem Mittelpunkte der Anbetung, und in ihm die Wurzel des National-Geistes,
wohl die belebende Seele dieses ausgezeichneten Volkes in einem Mittelpunkte zu erken-
nen, auch ein Wesen fiir seine Andacht, etwas Sinnvolles fur seine Ehrfurcht zu erblicken
gehofft hatte und bei dem Eintritt in das Geheimnis in Ansehung des letzteren getauscht
und jenes in einem leeren Raume fand.®

2 Hegel, Volksreligion und Christentum, 47.
3 Ebd., 250f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 95

Die Erwartung etwas Sinnvolles zu erblicken korreliert mit einer Sinnstiftung
der Vernunft, welche durch die Beleuchtung Erkenntnis und Sinn schafft, wobei
die Metapher des Auges leitend ist. In Ansehung dessen, dass nichts zu sehen ist,
kommt es zu einer logischen Entwertung bzw. zu einem wortwértlich vernich-
tenden Urteil, da der leere Raum nichts ist. Die ontologische Seinserwartung
wird letztlich getduscht. Kein Sein wird evident. Die voyeuristische Lust des
geistigen Auges war hier in Erwartung, nichts als der nackten Wahrheit ansichtig
zu werden — beim Eintreten® in das Geheimnis.

4 Dieses philosophische Szenario unter dem herrschaftlichen Paradigma eines sehenden
Geistes kulminiert in der (mannlichen) pornografischen Gewaltphantasie eines Geis-
tes, der in das Geheimnis eintritt — es penetriert und pervertiert somit die urspriingli-
che Idee eines Eros in der Philosophie als nackte Warhrheit. Jidisches Denken wider-
setzt sich dieser Offenbarungs-Logik, indem auf vielféltige Art und Weise ein Denken
aufgesucht wird, welches von der Spannung lebt, die gerade von der Undurchdring-
barkeit des Anderen gepragt ist. Damit verbindet sich gleichzeitig ein Primat der Ethik
gegentiiber der Logik, die das Objekt dem erkennenden Subjekt unterwirft. So entwi-
ckelt Levinas eine Gedankenfigur zum Eros, die sich der Potenz des Konnens funda-
mental entzieht, um das Geheimnis als Philosophem zu etablieren, bei dem Wissen
vor der Intimitat befruchtet: ,,Das andere als anderes ist hier nicht ein Objekt, das das
unsrige wird oder das wir sind; es zieht sich im Gegenteil in sein Geheimnis zurlick.
[...] Wenn man den anderen besitzen, ergreifen und erkennen kdnnte, ware er nicht
der andere. Besitzen, Erkennen, Ergreifen sind Synonyme des Koénnens.“ (Lévinas,
Die Zeit und der Andere, 57, 61) Auch George Steiner verweist auf den tiefen ethi-
schen Gehalt, der im intimen Wissen unsere Zugangsweise als Handlung des Denkens
pragt: ,,Wir sind uns vollig dartber im klaren, dal unser Verstehen, selbst wenn es
sich zur Intimitat vertieft, ganz besonders, wo es sich zur Intimitat vertieft, ein partiel-
les, fragmentarisches bleiben wird, immer fir Irrtum und Neubewertung anféllig.
Doch dieses Wissen verleitet uns nicht zu der Annahme, dal die Gegenwart unseres
Gegentibers eine gespenstischer Leere und Unwahrheit ist. Ebensowenig, und das ist
von &uBerster Wichtigkeit, veranlalt es uns dazu sie nackt auszuziehen, sie zu zerle-
gen in irgendeiner brutalen Rhetorik oder Hermeneutik totaler Penetration und Unter-
werfung.” (Steiner, Von realer Gegenwart, 232f.) Steiner entwirft eine Ethik der An-
naherung — auch Texten gegeniiber — im spezifischen Sinne der Hoflichkeit, wobei die
distanzhafte Qualitat der cortesia entscheidend ist. Eine weitere Form der Néhe, wel-
che die intime Wissensform in ihrer heiligen Dimension des Glaubens prégt, finden
wir bei Heschel vor, dessen Denken im dritten Durchgang dieser Arbeit im Zentrum
stehen wird: ,, The realm toward which faith is directed can be approached but not pe-
netrated; approximated but not entered; aspired to but not grasped; sensed but not ex-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Die Pointe an Pompejus Gang in das Innerste besteht aus jlidischer Sicht ge-
rade darin, dass die Ehrfurcht mit dem heiligen Geheimnis des Unsichtbaren so
zusammenhéngt, dass das vorrangige Paradigma der Augen-Logik jenem des
Ohrs weicht, bei der die Unsichtbarkeit der Stimme konstitutiv ist. Dieser The-
menkomplex wird in der Anndherung an das Narrativ zu Abraham und Isaak ei-
ne wesentliche Rolle spielen. Fir Hegel bleibt das Heilige bei den lIsraeliten
~ungesehen“®. Hohepunkt von Hegels beharrlichem Missverstehen bildet seine
fundamentale Fehleinschatzung des Sabbats®. Da zeigt sich die fatale Parmeni-
des’sche Axiomatik, die Denken und Sein so miteinander identifiziert, dass das
Nicht-Evidente ausgeschlossen und so vernichtend stigmatisiert wird, dass es in
seiner Nichtigkeit auch keine Existenzberechtigung hat. In diesem Sinne liefert
Hegels (Un)Verstandnis eine bedenkliche Anschauung einer vermeintlich aufge-
klarten Philosophie, die im Keim antijtdisch ist:

[...]; aber sehr charakteristisch ist die Feier jedes siebenten Tages; Sklaven muR dies Aus-
ruhen von der Arbeit willkommen sein, ein Tag des Nichtstuns nach sechs mihevollen
Tagen; aber fiir sonst freie, lebendige Menschen sich einen Tag in einer bloRen Leerheit,
in einer untatigen Einheit des Geistes zu halten, und die Zeit, die sie Gott weihten, zu einer
leeren Zeit zu machen, und diese Leerheit so oft wiederkehren zu lassen, konnte nur dem
Gesetzgeber eines Volkes einfallen, dem die traurige ungefuhlte Einheit das hdchste ,,ist“,
das das sechstdgige Herausgehen seines Gottes im neuen Leben einer Welt seinem Gotte
entgegensetzt, es als ein fremdes herausgehen aus sich betrachtet und ihn darauf ausruhen
laRt.”

Dieses vernichtende Urteil geht von der Annahme aus, dass das Gute, Wahre
und Schone sich in der Religion wie im Menschen spiegeln muss. Die griechi-
sche Trinitat garantiert Freiheit, wahrend der befehlende Gott der Israeliten fur
menschenverachtende Unfreiheit steht. Diesen Schatten sieht Hegel bis auf seine
Gegenwart fallen und kommt zur geistreichen Konklusion, — seine Dialektik préa-
figurierend — dass es das Schicksal der Juden ist, misshandelt zu werden. Dieses
Schicksal wird nur durch die verséhnende Kraft des Geistes der Schonheit auf-

aminated. For to have faith is to abide rationally outside, while spiritually within, the
mystery.” (Heschel, Man is not alone, 94)
Hegel, Volksreligion und Christentum, 252.
Heschel zeigt in seiner Schrift Der Schabbat eindringlich auf, inwiefern eine Verabso-
lutierung des Raumes als zivilisatorische Errungenschaft problematisch ist und einer
Dimension bedarf, die in der Heiligung der Zeit besteht.

7 Ebd, 252.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 97

gehoben. Dieses Ideal der Autonomie orientiert sich an Griechenland mit der so-
genannten , Phantasiereligion“®, die fur freie Menschen erschaffen wurde. Das
Imaginar-Unsichtbare wird dabei als politische Ordnungsstruktur des Offentli-
chen offenbar. Darin verdichtet sich die Teleologie des Ethischen, welche Kier-
kegaard in Furcht und Zittern mit der teleologischen Suspension des Ethischen
zum Dreh- und Angelpunkt seiner Uberlegungen macht:

Die Idee seines Vaterlandes, seines Staates war das Unsichtbare, das héhere, wofiir er ar-
beitete, das ihn trieb, dies ,,war* sein Endzweck der Welt, oder der Endzweck seiner Welt
— den er in der Wirklichkeit dargestellt fand, oder selbst darzustellen und zu erhalten mit-
half.?

Kulturgeschichtlich bezieht der junge Hegel das Aufkommen des Christentums
einerseits auf den Verfall des griechischen Reiches, andererseits setzt er es vom
Judentum ab'®: Jesus tiberwindet die sklavische Abhangigkeit der Juden vom
Gesetz, das als fremdes, objektives und &uRerliches Gebot waltet. Dieses wird
durch ein subjektives Sollen ersetzt, wodurch die Legalitat in Moralitat verwan-
delt wird. Aber letzterer Ausdruck der Sittlichkeit wird nicht aus einem auto-
nom-philosophischen Begriff der Pflicht abgeleitet, sondern er bezieht sich hete-
ronom auf Gott und schafft eine ,,positive Religion“ im Sinne der Satzung, wel-
che die Freiheit verdrangt.

Diese Freiheitsproblematik bildet ebenfalls den Ausgangspunkt von Hans
Liebeschiitz!!, der Hegels Zeitkritik in den aufklarerisch-deistischen Rahmen
stellt. Da gilt das Alte Testament als hemmender Faktor der Kulturgeschichte,
weil darin ein Menschenbild gesehen wird, das Unfreiheit reprasentiert. Die hu-

8 Hegel, Die Positivitat der christlichen Religion, 221.

9 Ebd., 222.

10 Vgl. dazu Bergman, Der junge Hegel und das Judentum. 269-271. Bergman unter-
scheidet innerhalb der Jugendschriften zwischen der Abhandlung von 1795/96 Die
Positivitat der christlichen Religion und der 1799 entstandenen Schrift Der Geist des
Christentums und sein Schicksal. Im friiheren Text stehen Judentum und Christentum
auf derselben Ebene einer Religion des Jenseits, in der der Mensch sich selbst ent-
fremdet ist, wahrend die griechische Kultur das humanistische Ideal verkérpert. In der
spateren Schrift verschieben sich die Akzente. Wahrend das Christentum aufgrund der
Tendenz zur Innerlichkeit aufgewertet wird, erfahrt das Judentum eine verschérfte
Abwertung.

11 Vgl. Liebeschitz, Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max We-
ber, 24-42.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

manisierende Vernunft wird als wahrer Weg zur Religion und zur Freiheit be-
trachtet. Aus der deistischen Kiritik resultiert also einerseits die Ablehnung der
mosaischen Offenbarung®, andererseits soll das Christentum im Sinne der Ver-
nunftreligion ein Korrektiv erfahren. Der junge Hegel des Tibinger Stifts iber-
windet diese antithetischen Auffassungen, die mit Vorurteilen dem Judentum ge-
geniiber behaftet sind und verabschiedet sich auch von der antikisierenden Ten-
denz der Klassik. Der jugendliche Ubermut seiner Friithschriften, die er selber
nicht veroffentlichte, weicht der Reife des spekulativen Systems. In der systema-
tischen Entfaltung einer Philosophie der Weltgeschichte schafft Hegel insofern
Distanz gegentber der heiklen Verflechtung zwischen Juden- und Christentum,
als das Judentum im Kontext des Orients erortert wird, wéhrend das Christentum
zum Untergang der antiken und zum Aufbau der germanischen Welt gehért. Die
differenziertere Betrachtung des Judentums hat nun zwar seinen Platz im System
der Universalgeschichte, aber Hegels Charakterisierung des judischen Glaubens
ist in Bezug auf den Aspekt der Freiheit unverandert geblieben. Der jldische
Glaube gilt nun als Religion der Erhabenheit, bei der Gott in seiner reinen Geis-
tigkeit der Natur absolut entgegengesetzt wird: Gott ist als Schépfer Uber die er-
schaffene Natur erhaben. In der Absonderung des Geistes sieht Hegel einerseits
eine Gottesidee, welche der Sittlichkeit einen zentralen Platz einrdumt. Anderer-
seits ist diese Sittlichkeit auf einen abstrakten und autoritaren Gott bezogen, bei
der der Mensch in seinem subjektiven Selbstbewusstsein keine Selbstédndigkeit
erlangt. Das (judische) Subjekt bleibt durch den von aufen auferlegten Kultus
und durch die Gebote bei einer abstrakten Freiheit stehen. Es anerkennt Gott,
ohne ihn zu erkennen. Im Christentum sieht Hegel eine Konkretion des Geistes
angelegt, indem der gottliche Geist auf der gedanklichen Matrix der Bewegung
gedeutet wird, was seiner Dialektik den entscheidenden Boden gibt: ,,Die Israeli-
ten haben Gott im Geiste und in der Wahrheit angebetet, aber noch im abstrakten

12 Emil Fackenheim sieht dieses Problem in einen groReren historischen Rahmen, der
Uber den Deismus hinausgeht. Er konstatiert eine tief verwurzelte reflexartige Ableh-
nung der christlichen Kultur Deutschlands gegeniiber dem Alten Testament, die mit
dem Vorurteil einher geht, das Judentum auf den Legalismus zu reduzieren. Diese
Abwehr beherrscht ebenfalls den philosophischen Diskurs, bei dem Kant und Hegel
als die grossen Reprasentanten deutscher Philosophie eine tragende Rolle spielen.
Beide betonen die Unvereinbarkeit zwischen der Heteronomie eines legalistischen
Gottes und dem Ideal einer autonomen Sittlichkeit (vgl. Fackenheim, Samuel Hirsch
and Hegel, 175).

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 99

Sinne, nicht im konkreten Geiste der Erkenntnis eines dreieinigen Gottes; es
herrscht hier der reine abstrakte, noch nicht der konkrete Gedanke.“**

Die Selbstkonkretisierung des Geistes bedeutet fiir Hegel in philosophischer
Terminologie ein Selbstbewusstsein, das das Absolute selbst weil3. Die Kursivie-
rung soll die Freiheit des Subjekts betonen, das durch den Bewusstseinsakt der
Selbstbestimmung eine Identitat zwischen Bewusstsein und Absolutem schafft.
Der Mensch wird dabei zum Schopfer eines Telos, das in der genannten Identitét
angelegt ist. Dies ist die entscheidende Stelle der (Unter)Scheidung zwischen
Identitat und Differenz bzw. zwischen Christentum und Judentum. Das entschei-
dende Kriterium der Aufhebung der Differenz entwickelt Hegel in seinen Vorle-
sungen Uber die Philosophie der Religion:

Die Weisheit Gottes, das Selbstbestimmen hat noch nicht seine Entwicklung. Diese Ent-
wicklung in der Idee Gottes ist erst in der Religion, wo die Natur Gottes offenbar ist. Der
Mangel dieser Idee ist hier, dass Gott wohl der Eine ist, aber so in sich selbst auch nur in
der Bestimmtheit dieser Einheit, nicht das in sich selbst ewig sich Entwickelnde ist.4

Die Weisheit Gottes wird mit der Selbstbestimmung gleichgesetzt, wobei die
Selbstbestimmung von der Kraft der Evidenz abh&ngig gemacht wird. Das
Schopferische wird in die innere Bewegung des Geistes verlegt und spiegelt sich
als Projektion eines Geistes, der das (innere) Auge zum entscheidenden Kriteri-
um im entsprechenden Prozess der Offenbarung macht. Das Gottesbild setzt sich
aus einer Projektion zusammen, bei der das Moment der Entwicklung auf Gott
ibertragen wird: als entwickelte Bestimmung. In dieser Setzung des Selbst ver-
schiebt sich der Ursprung. Das Selbstbestimmen hat nun seine Entwicklung, in-
dem der Mensch zum Ausgangspunkt wird, um das Ideal vermeintlicher Freiheit
zu reprasentieren. Das wére sozusagen die teleologische Suspension Gottes —
genauer: des judischen Gottes, der das absolute Initium einer schdpferischen Be-
wegung darstellt, die in ihrer Einheit anders und fremd bleibt und gerade da-
durch als Essenz einer komplexen judischen Theologie gilt: Gott ist der Andere,
der aufgrund dieser Qualitat wirklich ist. Die Unmdglichkeit, das Andere einzu-
verleiben, ergibt sich aus einer Widerstandigkeit, die der Schopfung eingeschrie-
ben ist, was fiir Hegel aber insofern ein Argernis darstellt, als diese nicht ins dia-
lektische System passt, das teleologisch strukturiert ist und vom Menschen aus-
geht:

13 Hegel, Vorlesungen Uber die Philosophie der Weltgeschichte, 455.
14 Ebd., 574.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Die Subjektivitat ist aber hier das absolut Anfangende, aber sie ist auch nur das Anfan-
gende, und es ist nicht so, daf diese Subjektivitat auch als Resultat bestimmt wére. Gott ist
das Erste; seine Schopfung ist ewige Schopfung; aber er ist darin nicht das Resultat, son-
dern das Anfangende. Ware die gottliche Subjektivitat als Resultat, als sich selbst erschaf-
fend bestimmt, so ware sie als konkreter Geist gefal3t. Ware das vom absoluten Subjekt
Geschaffene dieses selbst, so ware in diesem Unterschied der Unterschied ebenso aufge-
hoben, das letzte Subjekt das aus sich resultierende.'®

Die Selbsttétigkeit bedeutet hier eine Immanenz, deren Notwendigkeit so stark
ist, dass sogar Gott sich unter diese GesetzméaRigkeit des absoluten Selbstbe-
wusstseins stellen muss, so dass die schopferische Transzendenz des Anderen
vom Selbst in der Immanenz bis zur Unterschiedslosigkeit aufgehoben wird.
Theologisch bedeutet die Aufhebung die Einverleibung im Sinne der Fleischwer-
dung Gottes: Der heilige Geist konkretisiert sich im Sohn Gottes™. Die theologi-
sche Gedankenfigur wird jedoch instrumentalisiert, um auf das Offenbarungs-
moment des sich selbst bewusst werdenden Geistes hinzuweisen. Oder: Der
Geist verkorpert sich als absolute Hegelianische Philosophie, bei der die Religi-
on gut aufgehoben ist — oder eben verschwindet. Dass die Transformation von
der Theologie zur Philosophie nicht nur eine Frage der Form ist, verdeutlicht
Fackenheim. Er betont das Beziehungsmoment zwischen Mensch und Gott, wel-
ches verschwindet und dekonstruiert dementsprechend Hegels Identitéats-Philo-
sophie:

This transfiguration achieves many things. Primordially, however, it achieves one thing. It
transforms what for religious immediacy is a relationship between man and a god other
than man, into a single, dynamic, self-explicating reality from which all appearance of
radical otherness has vanished."’

15 Ebd., 565.

16 Liebeschitz zeigt auf, wie Hegel sich vom Johannesevangelium inspirieren liess, um
eine Logoslehre zu entwickeln, welche als Prafiguration seiner Dialektik gelten konn-
te und sich wesentlich vom Judentum unterschied: ,,Der strenge Monotheismus der
hebréischen Bibel bot keinen Ausgangspunkt fiir jene Dialektik des Geistes, in der
Hegel sein System entwickelt hat. Dagegen die christliche Trinitat bietet ein einprag-
sames Bild des gottlichen Geistes, der in voller Freiheit das von ihm Unterschiedene
und doch letztlich Identische schafft.“ (Liebeschitz, Das Judentum im deutschen Ge-
schichtshild, 40)

17 Fackenheim, Samuel Hirsch and Hegel, 173.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 101

Diese Verabsolutierung beruht jedoch auf einer Fiktionalisierung — oder Imagi-
nisierung — Gottes, dessen wirkliche Andersheit und Transzendenz verwéssert
und in letzter Konsequenz negiert wird.

Die Ideengeschichte verschréankt sich hier unheilvoll mit der gesellschaftlich-
politischen Dynamik des 19. Jahrhunderts, das im Soge der Aufklarung bestrebt
war, die Juden als Biirger mit entsprechenden Rechten und Pflichten in die Ge-
sellschaft zu integrieren bzw. der Gesellschaft so anzugleichen, dass das Stigma
des Anderen und Fremden verschwindet. Die Schlagworte dazu sind bekannt:
Assimilation und Akkulturation, indem der partikularistische Gott der eigenen
Tradition, Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, verneint wurde.

Dieser spezifische Rahmen des intellektuellen 19. Jahrhunderts impliziert ei-
ne grundlegende Herausforderung an das Christentum und an das Judentum®®, da
beide Glaubensweisen durch die religionsphilosophische Deutung Hegels in ih-
ren jeweiligen Essenzen zersetzt werden. Genau aus diesem Kontext heraus gilt
es die Ansatze Kierkegaards und der judischen Denker zu entwickeln, die das je
Eigene verlebendigen wollen. Der fundamental gemeinsame Ansatz l&sst sich zu
folgender These verdichten: In der existenziellen Ausrichtung des Denkens wird
eine spezifische Reflexion in Gang gebracht, die zwischen Wissen und Glauben
so Ubersetzt, dass einerseits eine existenzielle Selbstvergewisserung der Glau-
bensweisen aufscheinen, andererseits als philosophischer Diskurs eine Neu-
schreibung der Metaphysik beobachtet werden kann.

Im Folgenden soll diese These so entwickelt werden, dass dieser gemeinsa-
me Ausgangspunkt deutlich wird, dass aber gleichzeitig auch entscheidende Dif-
ferenzen zwischen den Glaubens- und Denkweisen sichtbar werden.

In Abraham verkdrpert sich die existenzielle Figur des Glaubens schlechthin,
der nun eine vorsichtig reflexive Anndherung gilt. Eine Figur, die fir Hegel ein
potenziertes Argernis und eine Reizfigur darstellte, da sie nicht in sein System
passte. Denn Abraham ist die Verkdrperung der Differenz: Indem er das Identi-

18 Dies bildet fir Hugo Bergman den entscheidenden gemeinsamen Ausgangspunkt flr
Judentum und Christentum, sich auf einer Ebene gegen Hegel zu stellen: ,,In einem
Punkte werden sich Judentum und Christentum zusammen gegen Hegel zur Wehr set-
zen. Hegel sieht die Religion als ein Produkt des Menschen, ob dieser nun Noah oder
Nimrod oder Moses oder Jesus hief3. Nicht einen Augenblick nimmt er an, da Gott
eine wirkliche Macht ist, die einen wirklichen Bund mit einem Volke oder einer Kir-
che geschlossen hat, sondern Gott ist die Projektion der Juden, sie haben sich diese
unendliche Macht gegenuibergesetzt, und es liegt an ihnen, ihrer Sonderstellung ein
Ende zu machen, ihr Schicksal, die Transzendenz Gottes aufzuheben.* (Bergman, Der
junge Hegel und das Judentum, 273)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sche seiner Heimat aufbricht. Indem er die identische Ordnung des Kosmos auf-
bricht. Indem er zu Gott aufbricht, um einen Bund zu begriinden. Und: indem er
zum Berg Morija aufbricht, um seinen einzigen geliebten Sohn Gott zu opfern
und um die unendliche Differenz zwischen Mensch und Gott anzudeuten, indem
er auf eine Stimme horte, die in ihrer Unsichtbarkeit in aller echten Evidenz
nicht evident werden kann. Auf der Folie dieser fundamentalen Nicht-Evidenz
wollen wir uns nun im ersten Teil insbesondere Kierkegaards Text Furcht und
Zittern widmen, der die angesprochene Differenz existenzphilosophisch gegen
Hegel wendet, indem er sich (an) der alttestamentarischen Figur Abrahams in je-
dem Sinne ein- und verschreibt bzw. indem das Pseudonym Johannes de Slentio
mit gebrochener Stimme Uber etwas spricht, wortiber man in Anlehnung an den
beriihmten Schlusssatz aus Wittgensteins Tractatus eigentlich schweigen soll-
te...

4.1 S@REN KIERKEGAARD: DIE VERANTWORTUNG
HANGT AN EINEM DUNNEN FADEN

4.1.1 Eine gebrochene Annaherung an Abraham

Im Vorwort von Furcht und Zittern positioniert sich das vielsagende Pseudonym
Johannes de Silentio™ im philosophischen Kontext seiner Zeit, indem er sich als
Nichtphilosophen bezeichnet, der das System nicht verstanden habe. Mit dem
System ist einerseits Hegel mit seiner Begriffsdialektik gemeint, die dem Parti-
kularen keinen Platz l&sst. Andererseits ist das griechische Denken gemeint, das
Philosophie als Wissenschaft durch die Evidenz des Begriffs zu begriinden ver-
suchte. Sokrates bildet dabei eine skeptische Ausnahme. Der entscheidende Gra-
ben eroffnet sich im Spannungsfeld zwischen Glauben und Wissen. Der poeti-
sche Extra-Schreiber setzt sich aulerhalb des Systems, bei dem der Glaube blof3

19 Bei der pseudonymen Namensgebung scheint das Méarchen Der treue Johannes der
Gebriider Grimm als eine entscheidene Referenz auf: Der alte Kénig kann nur sterben,
wenn der treue Diener Johannes den Konigssohn in allem unterrichtet und in das
Schlossleben einfiihrt, wobei er ihm die letzte Kammer nicht zeigen soll. Die soll fir
ihn unsichtbar bleiben. Das Innerste muss sich der menschlichen Intentionalitét, dem
(metaphysischen) Begehren des Auges entziehen, um das tiefe Geheimnis des Geistes
entfalten zu kdnnen. Im Mérchen entfaltet sich dieses Geheimnis Uber Umwege, bzw.
Uiber Wege, die eine bermenschliche Form der Treue beweisen, die nicht auf viele
Worte angewiesen ist oder: im Schweigen die adequate Ausdrucksform findet.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 103

eine Durchgangsstation bildet, um im absoluten Wissen auf- bzw. weiterzuge-
hen. Dass er aber den Glauben nicht einfach dem Wissen gegeniibergesetzt se-
hen will, wird im Untertitel seiner Schrift deutlich: Dialektische Lyrik. So wie
Abraham in Furcht und Zittern sich mit sich widersprechenden Gefiihlen der
Opferstatte anndhert und sich als Ritter des Glaubens auferhalb der logischen
Ordnung stellt, so agiert Johannes de Silentio als AuBenseiter, vom Rand her
bzw. von der Grenze der Vernunft her, um das Paradox als bewegende Kraft des
Denkens und des Schreibens zu setzen bzw. um so dem Schweigen Abrahams
mittels dialektischer Lyrik Ausdruck zu verleihen — mit dem Risiko, nicht ver-
standen zu werden®. Der Glaube bildet dabei das undenkbar Tiefe, das Parado-
xe: Das Partikulare des einzelnen Menschen vor Gott. Weil sich dieses Partikula-
re nicht einfach begrifflich systematisieren und direkt mitteilen lasst, erscheint
Johannes de Silentio als Pseudonym Kierkegaards, um der existenziellen Rand-
zone des Nicht-Mitteilbaren gerecht zu werden und sich deshalb indirekt — ge-
brochen — mitzuteilen. Dieser Bruch potenziert sich, indem das Pseudonym im
Stimmungsbild von einem einfachen Mann berichtet, dessen einziges Verlangen
darin besteht, die Dreitagesreise Abrahams mitzumachen bzw. existenziell zu
vergegenwartigen, nachdem er als Kind von dieser Erzahlung tief beeindruckt
war. In dieser existenziellen Ausrichtung greift Kierkegaard einerseits auf eine
alttestamentarische Figur zuriick, andererseits deutet er eine Abgrenzung zum
(gelehrten) Judentum an: ,,Jener Mann war kein gelehrter Exeget, er konnte nicht
Hebraisch; hatte er Hebrdisch gekonnt, dann hétte er vielleicht die Erzahlung
und auch Abraham leicht verstanden.“*

Es geht Kierkegaard nicht um Theologie, sondern um das Wesen des Glau-
bens. Deshalb distanziert er sich ironisch von der Mdglichkeit der Belehrung.
Wie spéter noch zu entwickeln sein wird, impliziert diese Verkirzung, dass We-
sentliches der Akedah (Bindung Isaaks in der jldischen Tradition) Ubergangen

20 Liessmann weist in seiner Einleitung zu Kierkegaard darauf hin, welche Verbiegun-
gen im vermeintlichen Verstehensprozess der Rezeptionsgeschichte den Texten den
entscheidenden Stachel stutzten, um ideologische Glétte zu erzeugen: Kierkegaard als
Vorlaufer des Existenzialismus oder Kierkegaard als Kritiker eines degenerierten
Christentums oder Kierkegaard in anderen Varianten schubladisieren sein Denken, um
ihn innerhalb einer nachvollziehbaren ideengeschichtlichen Entwicklung verorten zu
kénnen. Im Sinne Liessmanns will diese Arbeit den Text Kierkegaards ins Zentrum
riicken, um den verstérenden Stachel des denkwiderstandigen Paradox spirbar zu ma-
chen und zu aktualisieren. Denn Kierkegaard verdient es, in seiner Aktualitit gelesen
zu werden. (Vgl. Liessmann, Soren Kierkegaard zur Einfihrung, 7f.)

21 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 11.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

wird, um Existenzielles an der Opferung zu akzentuieren. Nehmen wir also an,
dass sich der ungelehrte Mann an einem Standardtext im Sinne der Einheitsiiber-
setzung orientierte und sich ihm die Geschichte Abrahams in den neunzehn Ver-
sen der Gen 22 wie folgt prasentiert haben mag:

Nach diesen Ereignissen stellte Gott Abraham auf die Probe. Er sprach zu ihm: Abraham!
Er antwortete: Hier bin ich. Gott sprach: Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du
liebst, Isaak, geh in das Land Morija und bring ihn dort auf einem der Berge, den ich dir
nenne, als Brandopfer dar. Friihmorgens stand Abraham auf, sattelte seinen Esel, holte
seine beiden Jungknechte und seinen Sohn Isaak, spaltete Holz zum Opfer und machte
sich auf den Weg zu dem Ort, den ihm Gott genannt hatte. Als Abraham am dritten Tag
aufblickte, sah er den Ort von weitem. Da sagte Abraham zu seinen Jungknechten: Bleibt
mit dem Esel hier! Ich will mit dem Knaben hingehen und anbeten; dann kommen wir zu
euch zurtick. Abraham nahm das Holz flr das Brandopfer und lud es seinem Sohn Isaak
auf. Er selbst nahm das Feuer und das Messer in die Hand. So gingen beide miteinander.
Nach einer Weile sagte Isaak zu seinem Vater Abraham: Vater! Er antwortete: Ja, mein
Sohn! Dann sagte Isaak: Hier ist Feuer und Holz. Wo aber ist das Lamm fiir das Brandop-
fer? Abraham entgegnete: Gott wird sich das Opferlamm aussuchen, mein Sohn. Und bei-
de gingen miteinander weiter. Als sie an den Ort kamen, den ihm Gott genannt hatte, bau-
te Abraham den Altar, schichtete das Holz auf, fesselte seinen Sohn Isaak und legte ihn
auf den Altar, oben auf das Holz. Schon streckte Abraham seine Hand aus und nahm das
Messer, um seinen Sohn zu schlachten. Da rief ihm der Engel des Herrn vom Himmel her
zu: Abraham, Abraham! Er antwortete: Hier bin ich. Jener sprach: Streck deine Hand nicht
gegen den Knaben aus und tu ihm nichts zuleide! Denn jetzt weil} ich, dass du Gott fiirch-
test; du hast mir deinen einzigen Sohn nicht vorenthalten. Als Abraham aufschaute, sah er:
Ein Widder hatte sich hinter ihm mit seinen Hérnern im Gestripp verfangen. Abraham
ging hin, nahm den Widder und brachte ihn statt seines Sohnes als Brandopfer dar. Abra-
ham nannte jenen Ort Jahwe-Jire (Der Herr sieht), wie man noch heute sagt: Auf dem
Berg lasst sich der Herr sehen. Der Engel des Herrn rief Abraham zum zweiten Mal vom
Himmel her zu und sprach: Ich habe bei mir geschworen — Spruch des Herrn: Weil du das
getan hast und deinen einzigen Sohn mir nicht vorenthalten hast, will ich dir Segen schen-
ken in Fille und deine Nachkommen zahlreich machen wie die Sterne am Himmel und
den Sand am Meeresstrand. Deine Nachkommen sollen das Tor ihrer Feinde einnehmen.
Segnen sollen sich mit deinen Nachkommen alle Volker der Erde, weil du auf meine
Stimme gehort hast. Darauf kehrte Abraham zu seinen Jungknechten zurlick. Sie machten
sich auf und gingen miteinander nach Beerscheba. Abraham blieb in Beerscheba woh-

nen.?

22 Genesis 22, 1-19, Einheitsiibersetzung.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 105

Vorerst gilt es, dem Lyrisch-Dialektischen sorgfaltig Raum zu geben, um der
Anndherung an Abraham gerecht zu werden, um nicht vorschnell dieses Narrativ
als Affront gegen die Aufklarung oder als Zeugnis unbedingten Glaubens zu ka-
tegorisieren oder zu systematisieren. So setzt Johannes de Silentio mit vier
stimmungsvollen poetischen Skizzen ein, deren Striche dem Leser noch ver-
schwommen andeuten, was Abraham auf seinem Weg zum Berg Morija inwen-
dig durchmacht. Dabei bilden diese imaginierten Skizzen den Startpunkt fir ei-
nen Weg, den wir als Leser mit Johannes de Silentio vor uns haben. Der Titel
Simmung bedeutet so eine Einstimmung des Lesers, der sofort imaginativ in ein
Geschehen involviert und auf Glauben hingewiesen wird. Das Hindeuten ist
noch keine Deutung, aber ein stimmungsvoller Verweis zwischen Subjekten. Der
Leser sieht noch nichts evident, aber horcht auf und wird hellht')rigB. Ein su-
chender Verstehensprozess wird so eingeleitet, indem die Geschichte Abrahams
mit variierenden Narrativen umkreist wird, wobei diese den Glauben Abrahams
durch die vage Erinnerung des von Silentio imaginierten Mannes verfehlen. Es
geht um die Bindung zwischen Abraham und Isaak bzw. um die Entbindung, um
Isaak an eine hohere Quelle anzubinden. Gleichzeitig soll die Beziehung zwi-
schen Abraham und Isaak aufrecht erhalten bleiben. Silentio variiert dafur das
Bild der stillenden Mutter, die ihr Kind entwohnt. In dieser Einstimmung geht es
also um die Freiheit einer Beziehung, die durch Bindung und Gehorsam — also
Unfreiheit — charakterisiert wird.

Abraham und Isaak ritten schweigend drei Tage und am vierten Tage began-
nen sie gemeinsam den Berg Morija aufzusteigen. Isaak scheitert am Paradox,
dass Abraham ihn zur Opferstétte fiihrt und doch voll véterlicher Liebe ist. Dass
Isaak ihn nicht verstehen konnte, wird drei Mal intensivierend erwéhnt. Durch
die Unfahigkeit, am Paradox zu einer tieferen und freieren Beziehung zu gelan-
gen, spielt Abraham Theater, indem er sich verstellt und einen Wahnsinnigen
mimt, um wenigstens Isaaks Bindung zu Gott aufrecht zu erhalten: ,,Aber Abra-
ham sagte leise bei sich selbst: ,,Herr im Himmel, ich danke dir; es ist doch bes-

23 Vgl. dazu Edward F. Mooneys Ausflhrung: ,,In the sketches of the journey to Mt.
Moriah, each less than a page in length, Johannes de Silentio warms up — and warms
up —and warms us — for his imminent and extended lyrical performance. This sets an
interpretative atmosphere for reading. | follow Hannay in calling this second preface
JAttunement*. Others have offered ,Prelude* or ,Exordium*. But in my view the musi-
cal resonances of attunement are especially apt, for they suggest tuning an instrument
and ear for what is to follow.“ (Mooney, Knights of faith and resignation, 25)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ser, daf’ er glaubt, ich sei ein Unmensch, als dal’ er den Glauben an dich verlo-
re.«*

Die Angewiesenheit® zwischen Sohn und Vater, Schiiler und Lehrer und
zwischen Mensch und Gott wird angedeutet, bleibt aber noch schemenhaft. Das
zweite Stimmungsbild zeigt einen (beraus schweigsamen Abraham, der allzu
mechanisch und abgeléscht Gott gehorcht und sein Opfer Isaak vorbereitet, bis
der Widder erscheint, den er opfert und wieder mit Isaak heimwarts zieht. Die
drei Gedankenstriche deuten eine ungeheure Leerstelle an, die den Glauben bre-
chen lasst bzw. in keiner Art und Weise diese Leere fullen kdnnte. Es bleibt ein
héchst resignativer Nachgeschmack héngen: ,,Von dem Tage an wurde Abraham
alt, er konnte nicht vergessen, dass Gott solches von ihm gefordert hatte, er sah
keine Freude mehr.“?® Der Wirklichkeitsstatus wird durch ein narratives Netz ins
Wanken gebracht. Das verschwiegene Pseudonym erfindet eine schweigsame
Geschichte und kommentiert diese durch eine Allegorie, in der die Mutter ihr
Kind entwohnt, indem sie ihren Busen verdeckt. Im dritten Bild resigniert ein
gedankenvoller Abraham, der aufgrund eines eigenen ethischen Standpunkts vor
Gott bereut, dass er bereit gewesen ware, seinen Sohn zu opfern. Er kann das Pa-
radox weder aushalten, noch begreifen. Im vierten Bild resigniert Isaak, da er
Abrahams Zittern am ganzen Korper bemerkt, als dieser das Messer zieht. Isaak
behélt dieses Geheimnis verschwiegen in sich und verliert darliber den Glauben.

Die vier Bilder irritieren durch beherrschende resignative Momente stiller
Verzweiflung, die einerseits den existenziellen Grundton anklingen lassen, ande-
rerseits einem Unglauben Raum geben. Dialektisch an diesem lyrischen Einstieg
ware die Setzung einer Negativitat, die aber nicht logischer, sondern stimmungs-

24 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 12.

25 Joachim Boldt verfolgt den Ansatz einer Angewiesenheitsethik, bei der es Ziel ist, ei-
ne Beziehung zu etablieren, die kein Abhangigkeitsverhaltnis, sondern ein freiheitli-
ches Verhéltnis sein soll, bei dem die Involvierten Wahrheit suchend erfragen, die im
gemeinsamen Horizont zwischen Erkennen und Handeln aufscheint. Dieses Modell
steht in Abgrenzung zu einem Denken, das sich allzu objektivistisch und im Ansatz
epistemologisch-konstatierend ausrichtet: ,,Diese Beschreibung legt nahe, Erkennen
als ein Fragen zu verstehen, denn Fragen ist erstens eine Tétigkeit, die anders als Be-
obachtung Handeln schon in der Durchfiihrung nétig macht, unabhéngig davon, ob die
gesuchte Einsicht dann Handlungen beeinflussen kann oder nicht. Zweitens ist Fragen
diejenige Tatigkeit, die Wissen nicht voraussetzt, sondern es zum Ziel hat, weil man
im Fragen gerade zugibt, etwas nicht zu kennen, es aber kennen zu wollen.” (Boldt,
Kierkegaards,,Furcht und Zittern“, 34f.)

26 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 13.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 107

bedingter Natur ist. Dadurch wird vor der ,Lobrede auf Abraham* ein Aus-
gangspunkt geschaffen, der die Schwierigkeit eines Glaubensvollzugs aufschei-
nen lasst: Das Initium bildet gerade in Bezug auf den Akt des Glaubens die
Mauer und l&sst uns (Leser) vorerst alleine und im Leeren.

Dialektisch steigend wird das Wesen des Glaubens in der ,,Lobrede auf Ab-
raham* schrittweise mit Pathos und Enthusiasmus herausgeschalt. Als negative
Folie verwendet Johannes de Silentio ein Schopenhauer’sches Szenario, wo die
Welt Ausdruck eines chaotischen blinden Willens ist, der als geistlose Essenz
der Natur den Menschen in den Horizont eines dunklen Schicksals stellt und die
fundamentale Leere — Nietzsches Nihilismus vorwegnehmend — des Lebens Re-
sultat ware. Der abschliefende Rahmen der Lobrede bezieht sich erneut pole-
misch auf Hegel und auf die biirgerliche Leere der danischen Gesellschaft, in-
dem das Pseudonym sarkastisch moniert, dass Abraham in 130 Jahren nicht wei-
ter gekommen sei als bis zum Glauben — in einer Zeit, die sich angewdhnt hat,
weiter zu gehen. Durch diesen das 19. Jahrhundert rahmenden Kontext distan-
ziert sich letztlich Kierkegaard einerseits von einer nivellierenden Instrumentali-
sierung des Rationalen, andererseits grenzt er sich auch von vernunftfeindlichen
Tendenzen ab. Abraham soll ein existenzielles Denken leiten, das durch Glauben
in Bewegung gebracht wird, ohne vorschnell als Irrationalismus zu gelten. So er-
staunt es nicht, dass Johannes de Silentio in dialektischer Manier Thesen, Anti-
thesen und Synthesen bildet, um jedoch kein System zu begriinden, sondern um
die Einzigartigkeit Abrahams herauszukristallisieren:

Denn der, der sich selbst liebte, wurde groR durch sich selbst, und der, der andere Men-
schen liebte, wurde grof durch seine Hingabe, aber der, der Gott liebte, wurde gréRer
denn alle. Jeder soll in der Erinnerung bleiben, aber jeder wurde grofl im Verhdltnis zu
seiner Erwartung. Einer wurde dadurch groB, daR er das Mdgliche erwartete; ein anderer
dadurch, da3 er das Ewige erwartete; aber der, der das Unmdgliche erwartete, wurde gro-
Rer denn alle.?’

Etwas versetzt folgt eine Art Typologisierung, die noch insofern dialektisch ge-
deutet werden kann, als die Weisheit (Philosophie/Ethik) der sinnlichen Kraft
(Asthetik) entgegengesetzt wird, um in Liebe und Hoffnung (Religion) den Ho-
hepunkt zu finden. Bei diesem vermeintlich dialektischen Umschlag besteht je-
doch das Risiko, dass man den religiésen Bereich formelartig mit ,,Glaube, Lie-

27 Ebd., 16.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

be, Hoffnung* assoziieren warde: ,[...] aber Abraham war groRer denn alle,
groR durch die Kraft, deren Starke Ohnmacht ist [...].“*

In dieser Stérke liegt die Kraft des bewegenden Paradoxes im wortwdrtlichen
Sinne: Als Kraft gegen die konventionelle Meinung und gegen die vorherr-
schende Kultur. So bricht Abraham durch Glauben aus seinem Heimatort auf —
den irdischen Verstand zuriicklassend. Indem er sich auBerhalb der (logischen)
Ordnung stellt, ist er Gott gegeniiber empféanglich, so dass er mit Sara sogar noch
ein Kind empfangen kann. Doch genau dieses empfangene Wunder wird durch
die letzte Prufung, der Opferung Isaaks, auf radikalste Art und Weise in Frage
gestellt. ,,Aber Abraham glaubte und zweifelte nicht, er glaubte das Widersinni-
ge.‘.zg

Problematisch an dieser lyrischen Dialektik oder dialektischen Lyrik ist, dass
Abraham vordergrindig wesensmaRig erfasst wird, im Bestreben, das Wesen des
Glaubens im Allgemeinen und existenziell zu umkreisen. Dass Abraham durch
den Glauben aus dem Land der Vater auswanderte und dass Abraham durch den
Glauben die VerheiBung empfing, speist sich in der Lobrede nicht aus alttesta-
mentlich-jlidischen Quellen, sondern aus dem Neuen Testament: aus dem Heb-
réer-Brief und aus dem Galater-Brief. Da der existenzielle Zugang im Vorder-
grund steht, werden diese Quellen nur gestreift. Trotzdem schwingt bei beiden
Quellen ein christlicher Subtext mit, der gerade bei der Interpretation der Opfe-
rung Isaaks einen entscheidenden Boden legt. Die Hebrder-Stelle steht im Kon-
text des Opferdienstes des Alten Bundes, welcher durch Christus erneuert wird
und die Rede von der Verheiung problematisch macht®, da das Judentum nur

28 Ebd., 16.

29 Ebd., 20.

30 Folgende Stelle aus dem Hebraer-Brief soll dies unterstreichen: ,,Der erste Bund hatte
gottesdienstliche Vorschriften und ein irdisches Heiligtum. [...] In das erste Zelt ge-
hen die Priester das ganze Jahr hinein, um die heiligen Dienste zu verrichten. In das
zweite Zelt aber geht nur einmal im Jahr der Hohepriester allein hinein, und zwar mit
dem Blut, das er fir sich und die Vergehen des Volkes darbringt. Dadurch deutet der
Heilige Geist an, dass der Weg in das Heiligtum noch nicht sichtbar geworden ist, so-
lange das erste Zelt Bestand hat. Das ist ein Sinnbild, das auf die gegenwartige Zeit
hinweist; denn es werden Gaben und Opfer dargebracht, die das Gewissen des Op-
fernden nicht zur Vollkommenheit fiihren konnen; es handelt sich nur um Speisen und
Getranke und allerlei Waschungen, &usserliche Vorschriften, die bis zu der Zeit einer
besseren Ordnung auferlegt worden sind. Christus aber ist gekommen als Hoherpries-
ter der kiinftigen Gdter; und durch das erhabenere und vollkommenere Zelt, das nicht
von Menschenhand gemacht, das heisst nicht von dieser Welt ist, ist er ein fiir allemal

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 109

schemenhaft in Bezug auf die ,,eigentliche VerheiRung gedeutet wird®. Der Ga-
later-Brief unterstreicht diese Tendenz. Abraham wird zwar Glaube attestiert, der
von Gott als Gerechtigkeit angerechnet wird. Gleichzeitig werden die gesetzes-
treuen Juden diffamiert, indem ausgefiihrt wird, dass alle, die nach dem Gesetz
leben, unter dem Fluch stehen:

Weil wir erkannt haben, dass der Mensch nicht durch Werke des Gesetzes gerecht wird,
sondern durch den Glauben an Jesus Christus, sind auch wir dazu gekommen, an Christus
Jesus zu glauben, damit wir gerecht werden durch den Glauben an Christus, und nicht
durch Werke des Gesetzes; denn durch Werke des Gesetzes wird niemand gerecht.32

In diesem Lichte ist der ,eigentliche* Nachkomme bzw. die ,,eigentliche* Ver-
heiBung Jesus. Als Subtexte prégen diese die existenzielle Sicht auf das Paradox,
welches sich durch einen spezifischen Glaubensakt auszeichnet, den es noch ge-
nauer zu ergrinden gilt. Im zweiten Teil soll diese Problematik durch die judi-
sche Lesart kritisch aufgenommen werden.

4.1.2 Die unendliche Resignation

Aus ethischer Sicht wollte Abraham Isaak ermorden; aus religidser Sicht war er
bereit, ihn zu opfern. Im Dazwischen verortet Johannes de Silentio die Angst,
welche Abraham existenziell auszeichnet. Wird der Aspekt der Angst ibergan-
gen, so lasst sich die Erzahlung mitteilen, womit sie konsumierbar wird. Fir
Silentio bildet jedoch gerade die durch das Paradox ausgeldste Angst den denk-

in das Heiligtum hineingegangen, nicht mit dem Blut von Bdcken und jungen Stieren,
sondern mit seinem eigenen Blut, und so hat er eine ewige Erldsung bewirkt.” (Hebra-
er 9:1-13; Einheitsiibersetzung)

31 Die Tagebucheintrage Kierkegaards scheinen diese problematische Perspektive zu be-
stétigen: ,,Dies ist das Verhéltnis zwischen Judentum und Christentum. Christlich
wird Isaak wirklich geopfert — aber dann die Ewigkeit; im Judentum war es nur eine
Priifung, Abraham behélt Isaak, aber so bleibt denn das Ganze doch wesentlich inner-
halb dieses Lebens.” Noch scharfer bzw. hierarchischer fallt die Wertung in folgender
Stelle aus: ,,Aber anstatt dies zu sehen, besteht in der ganzen Geschichte der Christen-
heit eine standige Neigung, das Judentum wieder hervorzuholen, als stiinde es auf
gleicher Linie mit dem Christentum, anstatt daR das Christentum es als Abstol} be-
nutzt, oder als das, was verlassen werden soll, wahrend Entsagung verkindigt wird,
unbedingte Entsagung.” (Kierkegaard, Die Tagebiicher, Bd. 5, 169, 195)

32 Galater 2:16 -17; Einheitslibersetzung.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

widersténdigen Stachel des interpretierenden Verstehens. Da setzt eine kreisende
Bewegung ein, die sich um das Paradox zentriert, ohne weiter gehen zu kénnen:

Jeden Augenblick habe ich dann jenes ungeheure Paradox vor Augen, welches der Inhalt
von Abrahams Leben ist, jeden Augenblick werde ich zuriickgestoen, und mein Gedanke
kann, trotz all seiner Leidenschaft, nicht in das Paradox eindringen, nicht um eine Haares-
breite weiterkommen.*

Der Glaube speist sich aus dem Undenkbaren des Paradox: aus dem Absurden.
Johannes de Silentio kann diese Bewegung nicht vollziehen, sondern nur be-
schreiben. Aus religidser Sicht bildet das Paradox des Glaubens insofern ein
Wunder, als die logische Unvereinbarkeit zwischen der Endlichkeit der Welt und
der Unendlichkeit Gottes in ihrer Spannung verinnerlicht werden: Abraham ist
bereit, Isaak zu opfern und gleichzeitig bereit, Isaak zurtick zu empfangen, weil
er absolut gleichmditig ist. In der Unmdglichkeit diese existenzielle Bewegung
selber zu aktualisieren, verortet sich Johannes de Silentio auBerhalb. Durch den
AufBenblick nimmt er eine Mittel- und Mittlerstellung ein, da von Aufen der
Glaubende eine verendlichende Bodenhaftung aufweist, die ihn kaum von einem
Burger unterscheidet. Dies impliziert Zweifaches: Einerseits entwirft das Pseu-
donym eine Glaubensvorstellung, die sich nicht vorschnell mit offensichtlich
Uberweltlichen oder spirituellen Ausdrucksformen wie Askese oder Mystik iden-
tifizieren lieRe. Andererseits wird die existenzielle Gratwanderung deutlich zwi-
schen einer verflachenden birgerlichen Lebensfiihrung, die sich im Endlichen
erschopft und einer glaubenden Lebensfiihrung, der das Endliche gleich giltig ist
wie das Unendliche. Das Endliche kann sich somit erschopfen oder durch das
Unendliche neu geschopft werden, was der Dimension des Wunders am Parado-
xen entspricht: Das Sublime verwandelt sich ins Bodenstandige®. Entscheidend
ist dabei die leidenschaftliche Bewegung, die durch den Stachel des Absurden
initiiert wird. Das entsprechende Initium zielt auf ein schopferisches Anfangen
ab im Sinne der unendlichen Bewegung, die sich in einem Punkt konzentriert:

Der Ritter wird da fiir das erste die Kraft besitzen, den ganzen Inhalt des Lebens und die
Bedeutung der Wirklichkeit in einem einzigen Wunsche zu konzentrieren. [...] Sodann
wird der Ritter die Kraft besitzen, das gesamte Resultat einer Gedankenoperation in einem
BewuRtseinsakt zu konzentrieren.*®

33 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 29.
34 Vgl. ebd., 37.
35 Ebd., 38f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 111

Das diskursive Denken wird in seiner fortschreitenden Entfaltung — in seinem
Weitergehen — mit einer Gedankenfigur kontrastiert, die sich am Schopferischen
orientiert, was im Moment des ziindenden Initiierens angelegt ist. Dies impliziert
ein je unterschiedliches Selbstverstandnis des Geistes. Die unendliche Reflexion
des wissenden Begreifens spiegelt eine Bewegung, die Johannes de Silentio als
hegelianisches Trugbild disqualifiziert und mit der existenziellen Bewegung ge-
nannter Leidenschaft kontrastiert. Der Kontrast resultiert aus der Verschrankung
sokratischen Nichtwissens mit dem Ur-Sprung des Schopferischen. Das Unver-
mittelte und gleichzeitig nicht Vermittelbare flihrt uns zuriick zur Verwandlung
des Unendlichen im Endlichen: Die schépferische Konzentration spannt die ver-
meintlichen Gegensatze zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit zusammen oh-
ne diese logisch aufzuheben.

Den Glauben préfigurierend erzéhlt das Pseudonym von einem Ritter der
Liebe, dessen Leidenschaft durch den Schmerz des Liebeskummers angestachelt
wird. Das &uBerliche Scheitern im Bereich der Endlichkeit wird verinnerlicht
bzw. so verdichtet und konzentriert, dass das duflere Opfer im Sinne des Verlusts
mit einem Gewinn korreliert. Der existenzielle Verlust wird so durch die geistige
Spannkraft oder Elastizitat aufgehoben. Der Geist beinhaltet also einen Mdg-
lichkeitssinn, der die endliche Wirklichkeit aufbricht und in diesem Bruch die
kausale Struktur von Unmdglichkeiten im Endlichen durchbricht. Diese konzent-
rierende Bewegung, die als Vorstufe des Glaubens betrachtet werden kann, wird
mit dem Ausdruck der ,,unendlichen Resignation“ versehen. Der Bruch in der
Wirklichkeit lenkt unser weltliches Bezogen sein, unseren Willen, nach innen
und fihrt eigentlich zu einer inadaequatio rei ad intellectum. Die existenziell-
ironische Unangemessenheit® verdichtet sich in der Resignation. Das in der Re-
signation angelegte Opfer und die damit verbundene Verzichtsleistung verséhnt
einerseits existenzialdialektisch mit dem Dasein, andererseits verweist diese in
einen verklarenden Bereich des Leidens, der seinen Ausdruck in einer Theologie
des Kleides® findet:

36 Auf S. 47 wird dieses Motiv von Silentio dahingehend vertieft, dass Ironie und Humor
als zwei Leidenschaften gelten, die auf sich selbst reflektieren und in den Bereich der
unendlichen Resignation gehoren. Im Kontext von Kierkegaards Stadienlehre bilden
diese Kategorien Ubergangsformen: Die Ironie bezeichnet den Ubergang vom éstheti-
schen zum ethischen Stadium, wéhrend der Humor vom ethischen zum religiésen Sta-
dium Uberleitet. Die Bewegung des Glaubens selbst ist ausserhalb meiner selbst und
impliziert die Transzendenz Gottes, die in die Immanenz des Menschen einbricht.

37 Vgl. Peterson, Marginalien zur Theologie, 41-55.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Die unendliche Resignation ist jenes Hemd, von welchem in einer alten Volkssage erzéhlt
wird. Der Faden wird unter Trénen gesponnen, mit Trénen gebleicht, das Hemd in Tranen
gendht, aber dann schiitzt es auch besser als Stahl und Eisen. Das Unvollkommene in die-
ser Volkssage ist, daB8 ein Dritter dieses Leinen verarbeiten kann. Das Geheimnis im Le-
ben ist, dak jeder sich das Hemd selbst nahen muB, und das Merkwirdige ist, dal ein
Mann es ebensogut wie eine Frau nahen kann.®

Das existenzielle Leiden stellt die leidenschaftliche Bewegung dar, die den Ein-
zelnen nackt und schutzlos dem Leben aussetzt. Diese Nacktheit scheint sich nun
mit einem Konzept der Gnade zu bedecken, indem das Hemd schiitzt. Theolo-
gisch gesprochen: indem es den Menschen umhillt. Mit diesem narrativ-
lyrischen Einsprengsel vollzieht Johannes de Silentio gleichzeitig den flieRenden
Ubergang vom Ritter der Liebe zum Ritter des Glaubens, der angesichts des Ab-
surden nicht bloR resigniert, sondern an das Absurde glaubt. Wahrend ich die
Unmaglichkeit in der Endlichkeit erkenne und einsehe, glaube ich unendlich an
die Maglichkeit, ,,daB bei Gott alles mdglich ist“®®. Diesen Umschlag scheint
Silentio selbst an eine Grenze zu treiben und wirft ein zusatzliches Licht auf das
Pseudonym: Da Kierkegaard selbst nicht in der Lage war, diesen Umbruch in-
nerlich zu aktualisieren, projizierte er diesen in seine fiktive Figur hinein. Diese
biografische Lesart dréngt sich naturlich auf, da Kierkegaard in Bezug auf sein
gebrochenes Verlbnis mit Regine Olsen Ritter der Liebe und des Glaubens war.
Dies soll an spaterer Stelle im Kontext von Max Brod naher untersucht werden.

Der flieRende Ubergang deutet gleichzeitig auf das prekire Verhaltnis zwi-
schen Philosophie (Wissen) und Religion (Glauben) hin, zwischen ewigem Be-
wusstsein und der Liebe zu Gott. Die Resignation korrespondiert dabei mit der
Philosophie, indem ich die entsprechende Bewegung ,,durch mich selbst“*® voll-
ziehe und durch Verzicht zu mir selbst komme, wéhrend ich durch Glauben uber
mich selbst gelange, indem auf das Endliche nicht verzichtet wird, sondern glau-
bend erwartet wird. Auf Abraham bezogen, bedeutet dies folgendes: ,,Abraham
verzichtete nicht durch den Glauben auf Isaak, sondern durch den Glauben be-
kam er Isaak.“**

Durch eigene Kraft kann ich mich von der Endlichkeit oder von meiner Lie-
be abwenden, aber nur durch den Glauben kann ich sie (die Endlichkeit und oder
die Liebe) wieder bekommen. Die Wiederholung wird dabei zur schopferischen

38 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 41.
39 Ebd., 42.
40 Ebd., 44.
41 Ebd., 44.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 113

Kategorie des Glaubens, zum Denkwiderstand, wobei Denken und Glaube anta-
gonistisch verstanden werden: ,,[...], weil der Glaube gerade da beginnt, wo das
Denken aufhért.“*” Das ethische Stadium bewegt sich zwar auf das religivse zu,
aber erfahrt doch einen Bruch, welcher die beiden Stadien in einen unversohnli-
chen Widerspruch zueinander setzt. Abraham muss die Kategorie und Kriterien
des Ethischen ausschalten, um das Religidse existenziell auszuhalten. Dieses
Problem bildet das Zentrum der Schrift Furcht und Zittern und fallt unter den
stehenden Begriff der teleologischen Suspension des Ethischen.

4.1.3 Die teleologische Suspension des Ethischen

Die teleologische Ausrichtung des Ethischen haben wir im Hegel-Teil als Grun-
dierung dieser Arbeit kennengelernt. Abraham erschien darin als partikularisti-
sche Reizfigur. Johannes de Silentio setzt bei der hegelschen Auffassung des
Ethischen an, bei der das Einzelne sich in den Dienst des Allgemeinen stellt.
Diese metaphysische Geste der Unterwerfung, die in der Subjektphilosophie ih-
ren Hohepunkt hat, steckt das Feld griechischer Denktopographie ab:

Denn wenn das Ethische, d. h. das Sittliche, das Hochste ist und somit nichts Inkommen-
surables im Menschen auf eine andere Weise Ubrigbleibt, als daf dieses Inkommensurable
das Bose ist, d.h. das Einzelne, welches doch in dem Allgemeinen ausgedriickt werden
soll, dann bedarf man keiner anderen Kategorien als der, welche die griechische Philoso-
phie besaR oder welche sich durch ein konsequentes Denken aus diesen ableiten lassen.*®

Diese Form der Metaphysik wird verneint und gleichzeitig so in eine existenziel-
le transformiert, indem die gedankliche Bewegung der Dialektik existenzdialek-
tisch umgedeutet wird: Durch das Allgemeine hindurch wird der Einzelne abso-
lut sich selbst, so dass er in einem absoluten Verhaltnis zum Absoluten steht.
Dieser Absolutheitscharakter — oder eben metaphysische Charakter — resultiert
aus der Nichtvermittelbarkeit des Glaubens, welcher in seiner Inkommensurabi-
litat keinen addquaten logischen Ausdruck findet. Johannes de Silentio kann des-
halb logischerweise dartiber nicht sprechen bzw. keine entsprechend fortschrei-
tende dialektische Gedankenbewegung vollziehen. Sein sprechender Name kann
nur das Unaussprechliche des Glaubens als ein verborgenes Geheimnis umkrei-
sen, was sich in einer entsprechenden Textbewegung der Wiederholung spiegelt:

42 Ebd., 49.
43 Ebd., 50.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Der Glaube ist ndmlich dieses Paradox, dass der Einzelne hoher steht als das Allgemeine,
doch wohlbemerkt so, dal’ die Bewegung sich wiederholt, daf er also, nachdem er in dem
Allgemeinen gewesen ist, nun als der Einzelne sich isoliert als hoher als das Allgemeine.**

Wenige Zeilen spater:

Der Glaube ist eben dieses Paradox, dal} der Einzelne als der Einzelne groRer ist als das
Allgemeine, dal} er diesem berechtigt gegentbersteht, nicht subordiniert, sondern tiberge-
ordnet, doch wohlgemerkt so, daR der Einzelne nachdem er als der Einzelne dem Allge-
meinen untergeordnet wurde, nun durch das Allgemeine der Einzelne wird, der als der
Einzelne Ubergeordnet ist; dal’ der Einzelne als der Einzelne in einem absoluten Verhéltnis

zum Absoluten steht.*®

Das vermeintlich Irrationale eines potenziellen Mdrders wird zu etwas Transrati-
onalem umgedeutet, indem die Bewegung durch das Rationale hindurch geht,
um sozusagen Dialogos zu werden. Dadurch scheint eine neue Form der Ver-
nunft auf, die sich aus dem Paradox heraus neu erschafft. Die darin enthaltene
schopferische Dimension bedeutet eine Erweiterung des Rationalen und nicht
der Umschlag ins Irrationale. Das schdpferische Moment zeigt sich gleichzeitig
in einem dsthetisch-rhetorischen Verfahren, welches die Textualitat pragt. Jo-
hannes de Silentio steht nicht per se flr das Schweigen, sondern flr leise Tone,
was nicht mit einer absoluten Leerstelle als Stille im Sinne Gomringers zu ver-
stehen ist:

schweigen schweigen schweigen
schweigen schweigen schweigen
schweigen schweigen
schweigen schweigen schweigen
schweigen schweigen schweigen®®

Der Text bewegt sich, aber eigenartig: Das Paradox beruht auf einer &sthetischen
Inszenierung, bei der sich nicht der Gedanke bewegt, sondern der Einzelne, in-
dem das Wort der einzigartigen Singularitat zu einem Rhythmus der Syntax oder
einem syntaktischen Rhythmus wird: der Einzelne. Als existenzieller Gegenbe-
griff zum allgemeinen Sein bekommt dieser nahtlos wieder Name und Gesicht,

44 Ebd., 50.
45 Ebd., 51.
46 Gomringer, konstellationen, ideogramme, stundenbuch, 77.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 115

indem die Gedankenfigur der Wiederholung wieder mit dem Narrativ von Abra-
ham verknipft wird, der das Paradox in dialektischer Lyrik verkorpert.

Dass Abraham den Rahmen des Denk- und Vorstellbaren sprengt, zeigt sich
auch darin, dass er nicht als tragischer Held gilt, da er seinen Sohn nicht zuguns-
ten einer hoheren sittlichen Idee opfern muss, sondern im Kontext einer ,,Idee”,
die keinen sittlichen Bezug hat. Das Ethische wird hier selbst zur Versuchung,
indem es Abraham auffordert, seinen eigenen (ethischen) Standpunkt aufzuge-
ben, indem das Ethische mit dem Gattlichen identifiziert wird. Diese Identifizie-
rung beruht auf einem Prinzip der Personalitat, welches von einer Beziehung
zwischen Mensch und Gott ausgeht. Diese Beziehung impliziert ein absichtsvol-
les und willentliches Verhaltnis zur Transzendenz. Diese bildet den substantiel-
len Unterschied zu Hegel, wo sich das Moment der Beziehung in der Immanenz
des Selbstbewusstseins aufloste, was letztendlich dem Kulminationspunkt einer
griechischen Metaphysik entspricht, die sich auf Folie einer apersonalen Gottes-
vorstellung entwickelt hat. So bewegt sich das Pseudonym durch ein Narrativ,
um in Abraham eine glaubende Existenzform mit dem Prinzip der Personalitat
verschrankend anzudeuten:

Auf welche Weise existierte dann Abraham? Er glaubte. Dies ist das Paradox, durch wel-
ches er an der Spitze bleibt, welches er nicht deutlich machen konnte fir irgendeinen an-
deren; denn das Paradox ist, daf er sich als der Einzelne in ein absolutes Verhéltnis zum
Absoluten setzt.*’

In dem Male wie Abraham sich nicht deutlich machen konnte fiir irgend einen
anderen und bei der Andeutung bleibt, so deutet Johannes de Silentio auf das
Geheimnis des Religidsen hin: Indem er wiederholt, was auf der Ebene des Geis-
tes einer grabenden Bewegung entspricht, die durch die Mdglichkeit einer Un-
maoglichkeit motiviert wird, dass der Einzelne sich zum Absoluten in ein Ver-
haltnis setzen kann. Und dies ist keine Idee, sondern betrifft ein konkretes Ver-
halten.

Der Begriff des Paradoxes® entziindet sich an Abraham bzw. an der teleolo-
gischen Suspension des Ethischen, die den existenziellen Zugriff auf den Begriff

47 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 57.

48 Vgl. dazu folgende Ausfiihrung von Olesen Larsen: ,,Dieser Glaube ist paradox, weil
er sich nicht aus dem menschlichen Bewuftsein ableiten l&sst, oder besser, weil er in
etwas griindet, das sich nicht aus dem im Bewultsein Gegebenen ableiten 1aRt. [...]
Als erklarende Anmerkung will ich hinzuftigen: sein Gegenstand ist nicht ohne weite-
res etwas Objektives, sondern das, was den Glauben qualifiziert, was ihn zum Glau-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

des Glaubens ermdglicht. Die Subjektivitat des Einzelnen steht in einem Ver-
héltnis zum Prinzip der Subjektivitat: zu Gott, der jenseits aller Vergegenstandli-
chung bzw. der Objektivierung liegt. In diesem Sinne wird das Paradigma des
Bewusstseins durch jenes der Existenz ersetzt, um den gewonnenen Begriff des
Paradoxes in einem zweiten Schritt auf das Christentum bzw. auf Jesus zu bezie-
hen:

Man wird geriihrt, man sehnt sich in jene schdnen Zeiten zuriick, siR schmeichelnde
Sehnsucht fiihrt einen hin zum Ziel des Wunsches, Christus in dem verheilenen Lande
umherwandeln zu sehen. Man vergif3t die Angst, die Not, das Paradox. [...] War es nicht
entsetzlich, daB dieser Mensch, der zwischen den anderen einherging, Gott war, war es
nicht entsetzlich mit ihm zu Tisch zu sitzen?*

Olesen Larsen nimmt diesen Faden auf und geht genauer auf das Verhaltnis zwi-
schen Christentum und Existenzphilosophie bei Kierkegaard ein. Kierkegaard
setzt die Existenz als Forderung des Christentums. Der christliche Glaube soll
vom Paradox her seine Bestimmung finden und gleichzeitig Parameter einer
humanen Existenz angeben: ,,Kierkegaard hat vom Christentum aus die Existenz
als den Ort entdeckt, wo sich dies vollzieht; und er hat von der humanen Exis-
tenz aus das Christliche als das Wunder bestimmt.“*°

Die Kategorie des Wunders ist die entscheidende, bei der Gott sich in der
Zeit bzw. historisch offenbart und ereignet™ und sich nicht zu einer philosophi-
schen Idee ausdiinnt, bei welcher das grammatikalische Geschlecht des Seins zu
einem verraterischen Indikator eines Neutrums und einer Neutralitat wird. Der
Wechsel vom Neutrum in das spezifische Paradox des Christentums ereignet
sich im Sprung in den Glauben. In die Sprache der Theologie und der christli-
chen Dogmatik Ubersetzt, bedeutet dies, dass der Heilige Geist es dem Menschen
ermdglicht, seine Existenz zu erneuern, indem der Glaube an die Siindenverge-
bung durch Jesus lebendig wird. Der existenzielle Charakter geht also nicht aus
dem Gedanken hervor, sondern aus dem Paradox, dass Gott sich verkérpert und
das Wort Fleisch wurde. Der Glaube wird dabei zum Glauben an das Paradox, an
welches sich die unterschiedlichen Pseudonyme in Kierkegaards Werk immer

ben macht und also nur fiir den Glauben da ist, wenn er kraft dessen glaubt. In all den
Ausdriicken, die wir nannten: das Paradox, das Absurde, die Maglichkeit usw.,
kommt nichts speziell Christliches vor.“ (Olesen Larsen, Saren Kierkegaard, 28)

49 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 61.

50 Olesen Larsen, Sgren Kierkegaard, 61.

51 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 75.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 117

wieder annéhern, um im Subtext Kierkegaards gesuchte Authentizitat anzudeu-
ten: um als Mensch — als Kierkegaard — im Glauben an die Verséhnung zu exis-
tieren. Auch im Glauben, dass es eine Verséhnung bzw. Wiederholung mit Re-
gine gibt, von der er sich entlobt hat.

Als Bedingung dieser Maglichkeit gilt es ein so genannter Glaubensritter zu
sein, der Abraham durch die Suspension des Ethischen fiir Kierkegaard verkor-
pert. Im Problem Il wird die Suspension des Ethischen als absolute Pflicht ge-
geniiber Gott in Richtung einer neuen Ethik geleitet, die sich aus dem Akt des
Glaubens herleitet. Abraham halt das ,,Martyrium der Unverstandlichkeit“** aus,
indem er durch die Bereitschaft seiner Tat das Verhaltnis zum Absoluten be-
zeugt. Dieses Bezeugen ersetzt die Verabsolutierung der Pflicht als ein Allge-
meines im Sinne Kants. Da wird Religion in die Immanenz menschlichen Be-
wusstseins ubersetzt, so dass moralische Ideen der menschlichen Vernunft zu-
ganglich werden. Diese (kantische) Sichtweise geht von der Autonomie des Wil-
lens aus, der sich freiwillig der Vernunft unterordnet. Gott diinnt sich dabei zu
einer moralischen Idee aus™. Jenseits dieses Autonomieverstandnisses der Ver-
nunft liegt dann notwendigerweise der Irrationalismus. Genanntes Zeugnis rela-
tiviert den ethischen Standpunkt (der Pflicht), aber genau genommen opfert er
ihn nicht, sondern Gberhdht und verschiebt ihn. Diese neue — verriickte — Ethik
bringt die spezifische Qualitat des Opfers wie folgt zum Ausdruck:

52 Ebd., 75.

53 Vgl. dazu C. Stephan Evans Ausfiihrung: ,,The main point of Fear and Trembling, on
my reading, is not that faith is opposed to morality, but that genuine religious faith
cannot be reduced to a life of moral striving, or completely understood using only the
categories of a rationalistic morality.“ (Evans, Faith as the Telos of Morality, 10)
Glaube und Moral missen nicht als unverséhnlicher Gegensatz aufgefasst werden.
Denn das Dilemma selbst birgt einen verschrdnkenden Charakter, der den Konflikt
keineswegs auflost, aber ein neues Gefiige der Orientierung bietet. Mooney deutet
dies wie folgt an: ,,The most satisfactory and complete reading takes the teleological
suspension to describe a moment of transitional conflict. There is unsettling confusion
in the shift from an ethics identified exclusively with ,the universal‘ to a more com-
plex ethicoreligious orientation. Experiences from within by someone caught in this
transition, there will be crisis that seems like a suspension of ethics. But only a com-
monplace morality that absolutizes the claims of community, communication, and rea-
son is set aside. Later, this conventional morality will be integrated within a broader
ethicoreligious perspective.“ (Mooney, Knights of Faith and Resignation, 79f.)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

118 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Er muB Isaak lieben von ganzer Seele; indem Gott ihn fordert, muB er ihn womdglich
noch stérker lieben, und nur dann kann er ihn opfern; denn diese Liebe zu Isaak ist es ja,
die durch ihren paradoxen Gegensatz zu seiner Liebe zu Gott seine Tat zu einem Opfer
macht. Aber dies ist die Not und die Angst im Paradox, daB er sich, menschlich gespro-
chen, in keiner Weise verstandlich machen kann.**

Essenz dieser Not ist das Flrchten und Zittern, was letztlich jedoch einen Glau-
ben existenziell bezeugt, bei dem der Einzelne sich absolut zum Absoluten ver-
hélt; als wirkliche Beziehung zur Transzendenz. Chiffre dieser Wirklichkeit ist
der schopferische Augenblick, bei dessen Spannung die Wirklichkeit des Geistes
aufzuscheinen vermag. Bei Abraham geschieht dies mit einer Bewegung, ,,durch
die er seine Seele zuriickversammelt auf das Wunder.“>> Im Wunder wird das
Ethische gebiindelt bzw. neu erschaffen. Oder: Das Paradox stellt den Einzelnen
Uber das Allgemeine, was zum Kriterium echter Religiositat erhoben wird. Mit
den Ausfuhrungen in Problem I11 wird die schopferische Dimension mit der Pro-
blematik des Schweigens verwoben. Der entscheidende Faden bildet dabei das
Motiv der Verborgenheit. In diesem Motiv verbirgt sich gleichzeitig die Néahe
zum judischen Denken. Folgender berihmte Tagebucheintrag aus Gilleleie vom
1. August 1835 unterstreicht die Problematik zwischen Ver- und Entbergung:

Es kommt darauf an, meine Bestimmung zu verstehen, zu sehen, was Gott eigentlich will,
daB ich tun soll; es gilt eine Wahrheit zu finden; die Wahrheit ist fir mich, die Idee zu fin-
den, fiir die ich leben und sterben will. [...] Was nitzte es mir, daB die Wahrheit vor mir
dastande kalt und nackt, gleichgiiltig, ob ich sie anerkennte oder nicht, eher ein angstliches
Schaudern bewirkend als eine vertrauensvolle Hingabe? [...] Es ist dieses innere Handeln
des Menschen, diese Gottesseite des Menschen, worauf es ankommt, nicht eine Masse von
Erkenntnissen; denn die werden wohl folgen und werden sich dann zeigen nicht als zufél-
lige Aggregate oder als eine Reihe von Einzelheiten, eine neben der anderen, ohne ein
System, ohne einen Brennpunkt, in welchem alle Radien sich sammeln. Einen solchen
Brennpunkt habe ich wohl auch gesucht.“*®

Die Metapher der nackten Wahrheit stellt fir Hans Blumenberg ,,die Indifferenz
des Objektiven“*” dar, welche zum Selbstbewusstsein der aufklarerischen Ver-
nunft gehort und sich mit der Metapher des Lichts verschrankt. Kalte und Nackt-

54 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 68.

55 Ebd., 72.

56 Kierkegaard, Die Tagebiicher 1834-1855, 43-46.

57 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, 57.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 119

heit charakterisieren die objektive Wahrheit, die (ber das Paradigma der Evidenz
gesteuert wird. Das Licht der Vernunft beleuchtet den Gegenstand, so dass der
Gegenstand und das Denken in Ubereinstimmung sind. Gerade vor dieser Stim-
migkeit schreckt Kierkegaard zuriick. Darin zeichnet sich fiir ihn ein horror va-
cui der Bedeutungslosigkeit ab. Bedeutung lehnt sich an eine vertrauensvolle
Hingabe an, wo der Mensch in Wahrheit leben kann und nicht blo von auRen
Wahrheit methodisch konstatiert. Die subjektive Wahrheit erfordert einen Brenn-
punkt, wo die Faden der eigenen Existenz gebiindelt werden. Gerade dieser von
Kierkegaard gesuchte Brennpunkt konstituiert die Verborgenheit und das Ge-
heimnis des (heiligen) Geistes. Flucht- oder eben Brennpunkt bildet Abraham,
dessen Handeln gerade nicht evident ist. Seine Wabhrheit ist eine um- und ver-
hillte. Wobei die Verhillung nicht bloR das Gegenteil der nackten Wahrheit
meint, sondern in einer schopferischen Dimension der Freiheit liegt.

An dieser Stelle wird auch nochmals die Diskrepanz zu Hegel deutlich, bei
dem das Ethische das Allgemeine ist, welches es zu offenbaren gilt. Sich als
Einzelner zu verbergen, impliziert eine Systemverweigerung und ist unethisch
bzw. Sunde. In diesem Kontext bedeutet die Pseudonymie neben der Skizze ei-
nes moglichen Existenzentwurfs die Verbergung der Innerlichkeit (Kierke-
gaards). Damit soll das Geheimnis der Persdnlichkeit bewahrt werden, die sich
per se nicht vermitteln I&sst. Johannes de Silentio steht paradigmatisch fur diese
Verschrankung. Die Verborgenheit wird letztlich zum Movens des Textes, der in
der Bewegung die Spannung zwischen Zeigen und Verstecken erzeugt: ,,Der
Weg, den ich zu gehen habe, ist, die VVerborgenheit dialektisch durch die Asthe-
tik und die Ethik durchzufiihren; denn es geht darum, daf die &sthetische Ver-
borgenheit und das Paradox sich in ihrer absoluten Verschiedenheit zeigen.“*®

Dem Asthetiker bieten die Verborgenheit bzw. die Verschwiegenheit subjek-
tive Spielformen an, indem er im erotischen Sinne Verstecken spielen kann. Die
Verwicklung bedeutet Reiz. Indem der Asthetiker jedoch in letzter Konsequenz
mit seinem eigenen Selbst Verstecken spielt, droht ihm, dass er sein eigenes Ich
verspielt. Dem wird der ethische Drang entgegengesetzt, der Offenbarung und
Objektivierung zum Ziel hat. Weil jedoch die Verschwiegenheit zur Grundbe-
stimmung der Innerlichkeit gehort, ist die Subjektivitat des Einzelnen unabding-
bar, dies aber im Sinne einer Transparenz gegeniber Transzendenz. Gerade hier
liegt aber gleichzeitig das Problem des Geheimnisses undurchschaubarer Perso-
nalitat, da das Schweigen des Einzelnen nicht eindeutig auf den Bereich der As-
thetik oder der Religion verweist: ,,Gehe ich weiter, dann sto3e ich bestandig an
das Paradox an, das gdttliche und das ddmonische, denn Schweigen sind beide.

58 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 79.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Schweigen ist Bezauberung des Damons; und je mehr da geschwiegen wird, des-
to furchtbarer wird der Damon, aber Schweigen ist auch der Gottheit Einver-
standnis mit dem Einzelnen.“®® So bildet das Schweigen die Spitze einer Ambi-
valenz, die letztendlich als dieses unberechenbare Paradox Furcht und Zittern
auslost. Dies deutet wiederum auf Kierkegaards ureigene Situation hin, bei dem
die Melancholie sein innerstes Geheimnis bildet, das ihn glaubend und damo-
nisch macht: ,,Solche Naturen sind vom Grund auf im Paradox, und sie sind kei-
neswegs unvollkommener als andere Menschen, nur daR sie entweder verloren
sind im damonischen Paradox oder erlést werden im gottlichen.“®

Um die verschiedenen Nuancen der Verborgenheit auszuloten, greift Silentio
unterschiedliche literarische Skizzen auf. Ein besonderes Gewicht bekommt da-
bei die Sage von Agnete und dem Meermann: Der Meermann ist ein Verfihrer,
der durch sein Spiel das Verborgene der Agnete hervorlockt. Durch ihre absolute
Unschuld findet im Meermann eine Transformation statt, so dass er Agnete nicht
mehr verfihren kann. Das einsetzende Siindenbewusstsein I&sst ihn die Bewe-
gung der Reue machen, wodurch er sich zum Einzelnen wandelt. Es braucht je-
doch zusatzlich die Bewegung des Absurden als eine glaubende Bewegung. Die
Bewegung des Glaubens steht jedoch auBerhalb seiner Macht. Die entscheidend
schopferische Konzentration liegt im Glauben, der jedoch nicht in der Bewegung
des Absurden liegt, sondern im Sprung selbst. Existenzphilosophisch bleiben wir
hier bei einem ddmonisch gesattigten Denkwiderstand stehen, der den entschei-
denden Punkt des Durchbruchs vor Augen hat: ,,Aus eigener Kraft kann er nur
die Bewegung der Reue machen, aber er braucht auch absolut seine ganze Kraft
dazu, und deshalb kann er unmdglich wieder durch eigene Kraft zurtickkommen
und die Wirklichkeit ergreifen.“®" Durch eigene Kraft zurlickkommen, um die
Wirklichkeit zu ergreifen, impliziert Transparenz und Evidenz, wodurch das Ob-
jektiv-Ethische offenbar werden kann. Dies wére jedoch eine Denkbewegung der
Beméchtigung, welche die Wirklichkeit begreifen und entsprechend benennen
kann.

Abraham nimmt sich da heraus und bildet deshalb die Ausnahme, weil sein
Schweigen mit einem fundamentalen Unvermdgen, nicht sprechen zu kdnnen
verbunden ist. Dieses Unvermdgen verweist auf das Wesentliche der Verber-
gung, durch das spannungsvolle Hindeuten auf die gottliche Instanz, die sich
tiber das Ethische hinaus verbirgt. Wir Leser, Johannes de Silentio und vor allem
Kierkegaard kdnnen Abraham entsprechend nicht verstehen. Als Ritter des Glau-

59 Ebd., 81f.
60 Ebd., 99.
61 Ebd., 93.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 121

bens verkdrpert er den Sprung, durch den er glaubend die Wirklichkeit wieder
empfangt, bzw. Isaak zuriickbekommt. Seine Leidenschaft als Existierender ist
gleichzeitig durchbrechender Glaube, wéhrend dem Pseudonym seinerseits die-
ser Mut und diese Radikalitat versagt bleiben. Ein existenzieller Mut, der darauf
beruht, dass Gott das religidse Geheimnis ist, wahrt und — sieht: ,,denn er sieht in
das Verborgene [Matth. 6,6] und kennt die Not und z&hlt die Tranen und vergif3t
nichts.“®* Unsere Sehgewohnheit beruht auf der Sichtbarmachung der Welt, sie
beruht auf Evidenz und der sich entsprechend legitimierenden Ethik, die per se
lichtvoll und verniinftig ist. So gesehen speist sich das existenzielle Moment des
Glaubens aus der Spannung, die aus der Verbergung resultiert, aber ins Verbor-
gene sehen kann. Das Verborgene konstituiert als Geheimnis die spannungsvolle
Verschrankung zwischen Glauben und Wissen und verleiht dieser Spannung eine
existenzielle Pragung. Der faszinierende Brennpunkt liegt letztendlich bei der
Denkstruktur in Bezug auf die Unsichtbarkeit, die jedoch aus der Perspektive des
Sichtbaren ,,angeschaut® wird. Der existenzielle Blick erkennt den Widerstand
und bildet dazu die existenziellen Leitbegriffe des Absurden und des Paradoxes.
In dieser religionsphilosophischen Selbstvergewisserung entsteht zwischen
Christentum und Judentum eine Wahlverwandtschaft, dies in Absetzung zum
Griechentum. Wobei es gleichzeitig entscheidende Differenzen zwischen Chris-
tentum und Judentum herauszuarbeiten gilt, die sich im Phdnomen der Annéhe-
rung an die Kategorie des Geheimnisses deuten lassen. In einem Ubergangskapi-
tel ziehen wir darum herum die Kreise.

4.1.4 Ubergang: Geheimnis und Verantwortung bei Derrida

»Ich zittere vor dem, was Uiber mein Sehen (voir) und mein Wis-
sen (savoir) hinausgeht, wiewohl es mich bis ins tiefste Innere,
bis in die Seele und in die Knochen, wie man sagt, betrifft.”
JACQUES DERRIDA, DEN TOD GEBEN

Im Ubergang zu Max Brod lohnt es sich, unser Augenmerk auf Derrida zu rich-
ten, der sich in Den Tod geben mit dem Begriff des Geheimnisses so auseinan-
dersetzt, dass er sich religionsphilosophisch fruchtbar machen lasst:

Die Religion ist Verantwortung oder sie ist nicht. lhre Geschichte hat Sinn nur in einem
Ubergang zur Verantwortung. Ein solcher Ubergang durchléuft oder erduldet die Priifung,
die das ethische BewuBtsein schlieflich vom D&monischen, von der Mystagogie und vom

62 Ebd., 112.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Enthusiasmus, vom Initiatischen und Esoterischen befreien wird. Religion im echten Sin-
ne des Wortes konnte es in dem Moment geben, wo die Erfahrung der Verantwortung sich
dieser Form des Geheimnisses entzieht, welches das damonische Mysterium genannt
wird.®

Mit genealogischem Blick folgt Derrida der Geschichte des Geheimnisses in ih-
ren Briichen und Umbriichen bzw. den tektonischen Verschiebungen, die sich in
diesem Narrativ zeigen oder verbergen. Eine nicht unsichtbare, doch eher dialek-
tische Hand scheint da am Werk zu sein, so dass das orgiastische Mysterium im
heidnischen Kult im Platonismus gezahmt bzw. aufgehoben wurde. Man kann
darunter auch den Topos des Ubergangs vom Mythos zum Logos verstehen, bei
dem das Orgiastische kontrolliert oder: der Vernunft unterworfen wird. So be-
trachtet kann bereits bei Platon von einer Subjektphilosophie gesprochen wer-
den, bei der die Etymologie mit der Geste der entsprechenden Unterwerfung ein-
hergeht. Platons Ubergang zur Verantwortung bedeutet einerseits die Loskettung
aus dem orgiastisch-dunklen Héhlenraum als elementarer, archaisch-kérperhaf-
ter Raum, der als verborgener Erdinnenraum einen Nachhall unterirdischer Mys-
terienorte darstellt. Platons Umkehr wendet sich andererseits einem neuen Mys-
terium zu, das sich aus der Absonderung vom Korperlichen ergibt: der unsterbli-
chen Seele. Dieses Sich-Ergeben bildet eine Prafiguration dessen, was Derrida
mit seinem Titel aufscheinen lasst: Den Tod geben bezieht sich hier auf Platons
beriihmtes Diktum: Philosophie als Sterben lernen. Dies im Sinne einer Wegan-
leitung — will heien: einer Methode, die sich als Dialektik versteht und als Telos
die Idee des Guten vor Augen hat. Diese Redewendung ist bereits wiederum ver-
fanglich, handelt es sich doch bei dieser Idee um etwas Unkorperliches und Un-
sichtbares. Gleichwohl versteht sich die Idee als Uberhdhung des wahrgenom-
menen Weltbereichs, einem Bereich, der sich durch die Lichtverhéltnisse ent-
decken lieB. So impliziert der Prozess des Aufdeckens ein rein geistiges Entde-
cken, indem das sinnlich wahrnehmbare Licht tiberwunden — genauer: verinner-
licht wird. Die subjektivierende Interiorisierung etabliert das neue Geheimnis,
indem die Seele sich auf sich selber konzentriert, als Versammlung der Seele auf
sich selbst. Das Mysterium ist zugleich philosophische Methode, indem das Sub-
jekt prozessiv dem Grenzwert absoluter Unsichtbarkeit zusteuert, und dabei zu-
nehmend in die ordnende Kraft der Idee des Guten eingeht. Den Tod bzw. die
Unsterblichkeit vor Augen habend. Als imagindres erotisches Begehren, das sich
nach der Koinzidenz zwischen Tod und Leben sehnt. Durch Teilhabe an dieser
vermeintlichen Transzendenz lernt das Subjekt sterben, wird lichtvoll und gar er-

63 Derrida, Den Tod geben, 332.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 123

leuchtet, sozusagen als todliche Selbsterweckung. Als eine Reflexivitat, deren
Licht auf das Selbst bricht und in deren Brechung der Ruf nach dem Erkenne
Dich selbst erklingt. Das Geheimnis beruht auf der sich absondernden Teilhabe
an einer Transzendenz, die sich durch Teilhabe in Immanenz verwandelt. Diese
Verwandlung kénnte sodann als Zauber des Logos gelten, der den Mythos in
sich so wahrt, aber neu definiert; Als ein Spannungsverhéltnis zwischen Sicht-
barkeit und Unsichtbarkeit, geprégt durch eine Metaphorik des Lichts. Die Ab-
sonderung des dunklen Korpers und die Unsichtbarkeit werden konstitutiv fiir
ein geheimnisvolles Licht.

Die zweite paradigmatische Verschiebung des Geheimnisses ortet Derrida im
Christentum, das das Geheimnis als mysterium tremendum versteht. In das Ge-
heimnis, das Zittern macht, hat sich eben auch Kierkegaard mit Furcht und Zit-
tern eingeschrieben. Entscheidend wird dabei die Schnittstelle fur einen jidisch-
christlichen Dialog, bei der Transzendenz gesetzt wird, die nicht als immanentes
Wissen im Subjekt eingehen kann, sondern ein unergrindbares Geheimnis
bleibt. Dieses Geheimnis der Transzendenz lebt oder besser bebt aufgrund eines
Verdrangungsprozesses, bei dem einerseits die Subjektivitat durch Personalitat
ersetzt wird und andererseits die apersonale Idee des Guten durch ein personales
Gottesverstandnis aufgebrochen wird, bei dem das Gut-sein der Ordnung durch
die willentliche Gabe Gottes in Form der Gute ersetzt wird. Die zitierte Verant-
wortung ist nun insofern Ubergegangen oder weiter gegangen, als sie sich auf
konstitutiv Anderes bezieht und sich als Antwort auf eine personale Instanz ver-
steht, welche die Seele durchdringt, aber selber auler Reichweite des Blicks der
Seele bleibt. Dieser Umbruch bedeutet eine erhdhte Spannung zwischen der be-
reits bei Platon genannten Polaritat zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit,
wobei nun die existenzielle Dimension des Paradoxes einbricht: Denn es geht
nicht mehr um die Selbsterkenntnis, die von einem erotisch-imaginaren Grenz-
wert — sprich von Eros — motiviert wird, sondern um das Verhéltnis zu einer
Transzendenz, die sich prinzipiell hinter dem Grenzwert verbirgt und sich der
philosophischen Metaphorik des Lichts und Horizonts entzieht, um den Begriff
der Verantwortung zu extrapolieren, bei dem Wirklichkeit dialogisch verstanden
wird.

In Anlehnung an den tschechischen Philosophen Jan Patocka verweist Derri-
da auf diesen strukturellen Paradigmenwechsel, wobei die Frage nach dem We-
sen der Person ungeniigend bzw. nicht adaquat thematisiert wird. Eine entspre-
chende Herausforderung eines Dialogs zwischen Christentum und Judentum
dréngt sich formlich auf, auch wenn Patocka aus einem christlichen Selbstver-
stdndnis heraus argumentiert. Folgende Ausgangslage verdeutlicht diese Liicke:

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Das Unzureichende dieser Thematisierung bleibt also auf der Schwelle der Verantwor-
tung. Sie thematisiert nicht, was eine verantwortliche Person ist, das heiflt was sie sein
soll, ndmlich dieses die Seele dem Blick der anderen Person Aussetzen, der Person als
transzendentem Anderen, als Anderen, der mich anblickt und angeht (regarde), aber der
mich anblickt und angeht, ohne dal ich, das Ich/ich (le moi-je), ihn erreichen, ihn sehen
oder ihn in Reichweite meines Blickes halten kdnnte. Vergessen wir niemals, daf eine un-
genligende Thematisierung dessen, was die Verantwortung ist, das heif3t, was sie sein soll,
auch eine unverantwortliche Thematisierung ist: Nicht zu wissen, kein ausreichendes Wis-
sen noch BewuRtsein davon zu haben, was verantwortlich sein heif3t, ist an sich schon ein
Verfehlen der Verantwortung.®*

Mit dem Begriff der Verantwortung verbindet sich einerseits ein ethischer An-
spruch, der sich intersubjektiv und vernuinftig auszuweisen vermag. Daruber hin-
aus birgt er Schichten, die diesen Bereich transzendieren, um zu ihm zuriickzu-
kehren, indem der Begriff des ganz Anderen so gesetzt wird, dass eine nur ver-
niinftige Vereinnahmung prinzipiell nicht mdglich, ist. Denn: Das ganz Andere
entzieht sich dem Licht der Intentionalitat. In dieser Unbegreiflichkeit kiindigt
sich eine jidische Ethik an, die das Ethische nicht suspendiert, sondern insofern
erweitert, als der Andere eine konzeptuelle Erweiterung erfahrt, was paradigma-
tisch auf die Philosophie des Antlitzes bei Emmanuel Lévinas zutrifft. Da deutet
sich eine Verschrankung zwischen dem Narrativ um Abrahams Schweigen an
und der Art und Weise, wie der Begriff der Verantwortung in die Verantwortung
genommen wird. Mit Blumenberg gesprochen ist eine Theorie der Unbegriff-
lichkeit von N6ten, um innerhalb der Sprache auf eine Grenze aufmerksam zu
machen, an der der Begriff der Verantwortung nicht zu einem Thema oder zu ei-
ner These gerinnen kdnnte. Der Begriff gibt sich nicht zu sehen im Sinne einer
Représentation. Der Begriff der Verantwortung vergegenwartigt nichts, was es
darin zu sehen gabe. Mit der indirekten Mitteilung und der damit zusammenhan-
genden Pseudonymie versucht Kierkegaard dieses Topos griechischen Denkens
zu verlassen.

Als solch ein unbegriffener Begriff wird er zu einem paradoxen oder existen-
ziellen Begriff, der von der Struktur eines gewissen Geheimnisses lebt oder fur
Patocka und Kierkegaard als mysterium tremendum bebt: Als Blick Gottes, der
sich in seiner furchterregenden Erhabenheit entzieht und doch verpflichtet: Bis
zur Opferung des eigenen Sohnes! Wahrend bei Kierkegaard das Motiv der Op-
ferung im Vordergrund steht, spricht die jidische Auslegetradition von der Ake-
dah, der Bindung an eine Form der Verantwortlichkeit gegentiber Gott, was es

64 Ebd., 354.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 125

noch genauer zu beleuchten gilt. Kierkegaards Interpretation des Opfers hangt
mit einer Opferhaltung zusammen, die historisch bedingt ist. Er mdchte eine
vernlinftelnde Maske des Christentums opfern, um den wahren Charakter des
Religiosen wieder zu holen oder zu wiederholen... Da zeigt sich nochmals die
gemeinsame Schnittstelle zwischen judischer Ethik und dem existenziellen An-
satz Kierkegaards: In der Aufforderung Gottes an Abraham spiegelt sich ein
Konzept von Personalitdt, das unvertretbar ist und von einer geheimnisvollen
Einzigartigkeit lebt. Abrahams Situation kann weder nivelliert noch neutralisiert
werden. Derrida unterscheidet ganz im Sinne Kierkegaards zwischen Rolle und
Person und trifft damit einen zeitlosen Nerv der Zeit, die Einzigartigkeit in ver-
schiedensten Masken simuliert und das Geheimnis variantenreich asthetisiert,
indem Mechanismen der Entschleierung, des Zur-Schau-Stellens und der Neu-
gierde spielen. Bezieht man dies auf Kierkegaards Lebensstadien, so verbleiben
der Asthetiker und der Ethiker in Rollen, wihrend es nur dem religiésen Men-
schen gelingt, Person zu werden. Konstitutiv fir das religiose Geheimnis ist die
Unantastbarkeit, was notwendigerweise mit Heiligkeit in Verbindung steht und
im zweiten Teil ndher unter dem Begriff von Kiddusch Haschem (Heiligung des
gottlichen Namens) beleuchtet werden soll: ,,Das echte Mysterium muf3 mysteri-
0s bleiben, und wir diirfen uns ihm nur annéhern, wenn wir es sein lassen, was es
ist: verschleiert, entzogen, mysterios.“®®

Die Geste der Sorgfalt und Behutsamkeit gegeniiber dem ganz Anderen be-
deutet als Denkfigur, dass es darum geht, sich dem Geheimnis anzunahern, ohne
es identifizieren zu wollen. Der Ausdruck Korban unterstreicht diese Geste,
durch die in ihm angelegte hebréische Bedeutung der Annéherung. Das Geheim-
nis fordert den Menschen auf, sich dem Heiligen anzunéhern, ohne es er- und
begreifen zu wollen, was es zerstoren wirde. Die unendliche Verantwortung
bindet Abraham an das Geheimnis, das mit Schweigen einher geht oder mindes-
tens mit einer gewissen Lakonik. Gerade darin liegt die jldische Erfahrung des
verborgenen und geheimen Gottes, der nur als Spur der Schrift lesbar, aber nicht
leibhaftig fassbar ist. In diesem Kontext vergegenwartigen wir uns nochmals He-
gels Ausfuhrung zu Pompejus, der ins Innerste des Tempels vordrang und ent-
tauscht war, nichts zu sehen, was sich ihm da (re)présentiert — und offenbart hét-
te. Die Offenbarung folgt dabei einer Identitdtslogik, die sich mit Geist identifi-
zieren lasst. Dieser Voyeurismus, der die Wahrheit nackt sehen will, was sogar
das erotische Element dem platonischen Eros austreibt, wird durch einen Satz
Derridas aufgedeckt, der sich als Tautologie verkleidet, um aber insgeheim eine

65 Ebd., 365.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Art Schibboleth zu sein: , Tout autre est tout autre“® lautet die Formel, die so
deutsch und idealistisch anklingt wie Fichtes Ich = Ich, sich aber vermeintlich
tautologisch auf den Anderen beziehend. Der Identitat wird ein Spiel der Diffe-
renz entgegengesetzt, bei dem jeder andere nicht nur jeder andere ist, sondern:
ganz anders. So verschiebt sich insgeheim die Logik zum Primaten der Ethik, die
im ausgefuihrten Sinne unendlicher Verantwortung gleichzeitig das Wesen der
Religion ausmacht, indem der Mensch sich nicht nur dem ganz Anderem, Gott
gegeniber, zu verantworten hat, sondern jedem anderen, inshesondere den Men-
schen gegeniiber. Ethik wird dabei als eine Beziehung zum Anderen hin fundiert,
ohne der Vernunft eine absolute Autonomie einzurdumen.

Doch genau diese Verschiebung gilt es in der Gegeniiberstellung zwischen
Kierkegaard und jldischem Denken im Auge zu behalten, um bei genannten
Schnittstellen entscheidende Differenzen herauszuarbeiten, welche die Begriffe
der Ethik und Religion betreffen. Die entscheidende Schlisselstelle liegt in
Kierkegaards Schlusszeilen von Furcht und Zittern, in denen er in Anlehnung an
Matthaus 6,6 eine evangelische Sichtweise Gottes vertritt, der in das Verborgene
des Menschen sieht. Eine entscheidende Spur wird dabei von Derrida gewiesen,
indem er Kierkegaards Kategorie des Geheimnisses und der damit verbundenen
Verantwortung an einem Denken lokalisiert, das seinen Ort im Visuellen hat:

Ins Verborgene sehen. Was kann das heilen? Noch bevor wir darin ein Zitat aus dem
Evangelium des Matthaus erkennen (videre in abscondito, en to krypto blepein), stellen
wir fest, daB das Eindringen ins Geheimnis, ins Verborgene dem Blick, dem Sehen, der
Beobachtung anvertraut wird — eher als dem Hoéren, dem Riechen oder dem Tasten. Man
kdnnte sich ein verborgenes Geheimnis vorstellen, das sich weder verfestigen noch durch-
queren 1aRt, sich also als Verborgenes oder Geheimnis allein dem Horen freigibt oder sich
Offnet oder, indem es sich berthren, fuhlen 1at, und zwar gerade, weil es dem Blick sich
entzieht oder weil es unsichtbar ist — oder noch, weil das, was in ihm sichtbar ist, das Ver-
borgene, das nicht sichtbar ist, verborgen halt.®

Gott als das ganz Andere (berschreitet einerseits das Sehen und begriindet das
mysterium tremendum, andererseits sieht er ins Verborgene, was einen Begriff
der Unsichtbarkeit generiert, der in der Ordnung des Blickes bleibt und die Per-
son in Unruhe versetzt bzw. sie flrchten und zittern lasst, was das dialektische
Umschlagen einer rationalen in eine irrationale Ordnung erahnen lasst. Wird die-
ser dialektische Umschlag als Polaritit zwischen Natiirlich- und Ubernatiirlich-

66 Ebd., 408.
67 Ebd., 414f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 127

keit gedacht, haftet dem Ubernatiirlichen ein metaphysisch-entweltlichter Ge-
schmack an, der existenziell und aber auch irrationalistisch gepragt ist. Als prob-
lematische Ableitung daraus ergibt sich der existenzielle Brennpunkt bei Kier-
kegaard: Die Innerlichkeit, die mit dem Blick nach innen sich um das Innerste
sorgt und in dieser angstlichen Selbstsorge Wahrheit als subjektive Wahrheit
proklamiert. Als ein beredtes — paradoxes — Schweigen®, das wagemutig alles
auf eine Karte setzt, dass Gott ins Verborgene sieht und ein entsprechendes Ver-
héltnis in Kierkegaards Schlusssatz begrlindet: ,,Entweder gibt es ein Paradox,
daB der Einzelne als der Einzelne in einem absoluten Verhéaltnis zum Absoluten
steht, oder Abraham ist verloren.“®® Dass der Mensch in das Innerste seiner
Selbst nicht sieht, hangt mit einem christlich gepragten Siindenverstandnis zu-
sammen: Mit einer Siinde, die den Menschen a priori — oder vererbt — in einer
ungewissen Intransparenz beldsst, die es glaubend bzw. in den Glauben sprin-
gend aufzulosen gilt. Der existenzielle Drang nach Freiheit als Uberwindung des
oder Befreiung vom Paradox verbindet sich mit der schweigend-verinnerlichen-
den Erwartung nach Erlésung durch die Gnade Gottes. In dieser Selbstverket-
tung klingt die ddmonische Qualitét als eine Art irrationaler Selbstbefangenheit
an, die das paradoxe Schweigen gleichsam zu einem damonischen Schweigen
macht, in welchem der Mensch fundamental von Furcht und Zittern gezeichnet
ist, in einer verengten Selbstsorge bzw. in einer Uberfokussierung auf die Got-
tesbeziehung'®, bei der jede innere Regung zwischen Gnade und Freiheit bedeut-
sam sein koénnte. Dabei droht die Welt zu verschwinden oder zur Innenwelt zu
schrumpfen. — Bei dieser Schrumpfung wird Isaak so verinnerlicht, dass das Op-
fer prafigurativ auf den Opfertod von Jesus hinzuweisen scheint. Das Thema der
Freiheit ist dem Judentum entlehnt, um es im entscheidenden Moment als ein

68 Diese verinnerlichende religids-existenzielle Dimension greift Guardini ebenfalls auf
und erscheint wie ein Kommentar zu Johannes de Silentio: ,,Das echte Schweigen be-
deutet nicht das bloRe Negativum, daB nicht gesprochen werde, sondern ein lebendi-
ges Verhalten; eine in sich schwingende Bewegtheit des inneren Lebens, in welcher
dieses seiner selbst méchtig wird. Erst aus dieser bewegten Ruhe kommt dem Wort
jene stille Kraft, die es voll macht. Dariiber hinaus ist das Schweigen ein Offenwerden
vor der Sinngestalt, die sich dem inneren [Hervorhebungen von R. B.] Blick darbie-
tet.” (Guardini, Religiose Erfahrung und Glaube, 80f.)

69 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 112.

70 Vgl. dazu Beyrich, Ist Glauben wiederholbar?, 165: ,,Denn Derridas Interpretation der
Verantwortung lauft daraus hinaus, dal er das Verhdltnis zu jedem und jeder ,ande-
ren‘ in den Kategorien beschreibt, die Kierkegaard allein der Gottesbeziehung, d.h.
der Beziehung zu dem ,ganz Anderen‘ vorbehalten hatte.”

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Christentum zu scheiden, das den Zugang zur Uberwelt Gottes nur durch Gnade
vorsieht. — Dies vollzieht sich durch die Vor-Sehung einer géttlichen Instanz, die
ins Verborgene sieht. Mit Max Brod ist dieser Begriff der Unsichtbarkeit in den
Rahmen der judischen Tradition zu Ubersetzen. Es gilt nun die Bewegung des
Uber-Setzens so zu vollziehen, dass eine Ordnung des verstehenden Harens hor-
bar wird, bei der sich die Verantwortung an ein jidisches Konzept der Personali-
t&t bindet, ohne dass die Vernunft Gefahr lauft, sich zu opfern bzw. dialektisch
umzuschlagen. Diese Ubersetzung hat seinen Ausgangspunkt in der Existenzphi-
losophie Kierkegaards, die sich mit einer hier entwickelten antiphilosophischen
Denkbewegung und Rhetorik von der traditionellen Philosophie verabschiedet.
Dieser Abschied birgt einen Aufbruch in Richtung Gottes, der im Sinne Derridas
als A-dieu gedeutet werden kann: Zu Gott sich hinwendend. Dies bedeutet, dass
der existenzielle Ausgangspunkt in Richtung einer dialogischen Philosophie™
aufbricht, bei welcher der Mensch Gott sucht.

71 Vgl. dazu Bergman, Dialogical Philosophy: From Kierkegaard to Buber, 2: ,, The phi-
losophy of dialogue which we will discuss in this lectures is not the same as ,existen-
tialism,* since not every existential philosophy stresses the dialogical factor; however,
the two schools are identical with respect to the position of the individual within the
philosophical system.*

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 129

4.2 MAX BROD: BINDUNG DER VERANTWORTUNG

,»ES gibt aber eine groe Gemeinschaft der Geister, die aus sich
selbst heraus, ohne dogmatische Briicke, ohne Wissen um den
Sachverhalt und ganz ferne jeder Absicht, ja vielleicht diese
Nachbarschaft aus vollem Herzen verabscheuend, — dem innern
Wesen des Judentums nahekommen. Das sind die grofRen Lie-
benden. — Denn das Wesen der groBen Liebe ist ,Diesseits-
wunder® in seiner kiihnsten reinsten Form. Zwei grofRe Liebende,
Christen allerersten Ranges, sind in ihrem Erlebnis der judischen
Einstellung zur Welt benachbart, [...]: Dante und Kierkegaard.*
MAX BROD, HEIDENTUM, CHRISTENTUM, JUDENTUM

4.2.1 Der dialogische Umbruch oder: Das edle Unglick

Das Augenmerk dieses Durchgangs gilt dem akustisch gepragten Paradox bered-
ten Schweigens, welches religids motiviert — durch Gen. 22 — sich bei Kier-
kegaard durch Johannes de Silentio indirekt mitteilt. In dieser Gebrochenheit
wird ein wahlverwandtes Verhéltnis zu Kierkegaard angedeutet. Dabei spielt das
entfaltete Motiv beredten Schweigens insofern eine Rolle, als es bei Brod in sei-
ner Paradoxie einerseits wie ein Zauber wirkt und andererseits sein Philosophie-
verstandnis als ein existenzielles ausweist, indem der Reibung eine zentrale Rol-
le zukommt. Die Reibung impliziert einen Denkwiderstand, der das Denken mo-
tiviert. Aus dieser Perspektive kann Brods Nachdenken als ein hochambivalentes
Einschreibeverfahren verstanden werden, bei dem Brod gleichzeitig gehemmt
und inspiriert wird, indem er auf der biographischen Ebene gleichzeitig seine ei-
genen verschiitteten judischen Wurzeln wieder entdeckt und dabei sein neu ent-
decktes Judentum behaupten muss. Insofern verbindet sich die Wahlverwandt-
schaft mit einer Selbstbehauptung, bei der Kierkegaard in seiner Néahe zum Ju-
dentum erkannt, aber gleichzeitig auf Distanz gehalten wird. Nichtsdestotrotz
oder besser: gerade deshalb ergibt sich eine spannungsvolle dialogische Situati-
on, deren Zwischenrdaume als dialogische Philosophie nun ausgelotet werden.
Brod setzt mit einer elementaren Unterscheidung zwischen Heiden-, Chris-
ten- und Judentum ein, um grundlegende Verhaltensweisen auszudifferenzieren,
die das Verhaltnis zwischen sichtbarer Welt und géttlicher Uberwelt betreffen:
Wiéhrend das Heidentum von der Idee der Diesseitsfortsetzung lebt, steht das
Christentum unter der ldee der Diesseitsverneinung. Dies bedeutet, dass im
Griechentum die nattrrlichen Krafte, Werke und Triebe Gberhoht, wahrend diese
im Christentum verneint werden, da die Triebe zur apriorisch stindhaften Natur

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

des Menschen gehoren. Der Zugang zur géttlichen Uberwelt geschieht durch ei-
ne Erhéhung, die ausschlielflich in der Gnade Gottes liegt, die sich in der protes-
tantischen Variante mit dem ausschlieRlichen Glauben an den Opfertod Christus
verbindet. Beim Katholizismus gesellen sich die Sakramente dazu. Dem Juden-
tum kommt eine komplexe Zwischenstellung zu, welche weder das Diesseits ra-
dikal bejaht noch verneint, sondern von einem Begriff von Welt ausgeht, der dy-
namisch mit der Dimension des Wunders verschrénkt ist:

Die sichtbare Welt ist dem Juden nicht Schauplatz eines einzig-einmaligen Wunders, einer
vor zwei Jahrtausenden ein fur allemal vollbrachten Heilstat, — sie bietet sich vielmehr
immer und in gar nicht vorhersehbaren Richtungen dem Wunder an, wiewohl solche Be-
gegnungen natlrlich nur als auBerst seltene Ausnahmefalle (die ,,36 Gerechten“ jedes
Zeitalters!), nicht in pantheistischem Dusel als Lauf der Alltagswelt zu denken sind. [...]
Uberall schlummern ,,Funken der Gottheit“, nicht nur in ,sakramentalen“ Handlungen,
sondern auch in unsern ganz vernunftméaRigen oder rein vitalen Funktionen, im Studium,
im Handewaschen, im Essen usf. (der Mdglichkeit nach!), selbst in der Siinde, wie ein tie-
fer Satz des Rabbi Akiba lehrt.”

Diese Ausflihrung verdeutlicht, dass der Weg zum Unsichtbaren nicht mittels der
Methode der Diesseitsverneinung bzw. Weltabsonderung beschritten wird, son-
dern sich als Empféanglichkeit der Dimension des Wunders versteht, das in die
Welt einbrechen kann, so dass Sein nicht blof ist, sondern geschieht. Um diesen
Dynamismus hervorzuheben, greift Brod auf Versatzstiicke jludischer Tradition
zuriick. Dabei spielt einerseits die Kabbala eine zentrale Rolle, die von einer
nicht abgeschlossenen Schépfung ausgeht, da sich beim Akt der Schépfung Gott
selbst so entdufert hat, dass sich ein Teil von ihm im Exil befindet. Diese Teile
bezeichnet Brod als Funken der Gottheit. Im kabbalistischen Weltversténdnis ar-
beitet der Mensch als Partner der Schépfung mit am Ein- und Versammeln die-
ser Teile, was als Tikkun Olam bezeichnet wird: Die Schopfung soll wieder ganz
werden. Anteil daran haben sakrale und vermeintlich sakulare Handlungen, weil
in ihnen die Welt geheiligt wird. Durch die Heiligung werden die Funken ge-
weckt oder eben versammelt. Der zweite gewichtige Teil jidischer Tradition, auf
den Brod zurtickgreift, bildet der Talmud, der in seiner Kodifikation alle Le-
bensbereiche durchdringt und die logisch-polare Ordnungsstruktur zwischen Sa-
kularitat und Heiligkeit unterwandert, indem jeder weltliche Bereich geheiligt

72 Ebd., 18f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 131

wird”. Um auf die Wegmetaphorik zuriickzukommen, ist Subversion die Me-
thode, um sich auf den Weg zum Unsichtbaren zu machen, das in die Welt ein-
brechen kann und das existenzielle Paradigma mit dem dialogischen Element ei-
ner Begegnung verbindet, die selten geschieht, aber in jedem Augenblick még-
lich ist. Dies geschieht im Diesseitswunder. In dieser Art der Subversion bekun-
det sich das beredte Schweigen als ein Uberschreiten der logischen Grenzen, in-
dem diese verwischt werden. Die Grenzverwischung ist jedoch nicht in einem
diffusen Sinne zu verstehen, sondern beruht auf einer Dynamik der Welt, die
durch eine sich standig aktualisierende Schopfung existiert und die einen dyna-
mischen Freiheitsbegriff begriindet. Diese Denk- und Sprachbewegung spiegelt
sich auch als Bewegung des Textes, dessen Unschérfen sich spannungsvoll auf
einen Brennpunkt zubewegen; auf den Punkt, in dem die Funken versammelt
werden:

Und nicht auf rationale Art sind diese beiden Welten, die der Zeitlichkeit und die des
Wunders, nebeneinander- oder gar gegeniibergestellt, — sondern aus dem innersten Her-
zen, aus der Struktur des Werkes quillt es dunkel herauf, was dem Judentum seine unver-
gleichliche Eigenart, seine noch durchaus unausgeschopfte Bedeutung fiir die Menschheit
gibt: diese zauberhaft undurchdringliche Verflechtung von weltentriickter Weisheit
(Hagada) und weisester Weltlichkeit (Halacha), von Poesie und Tat, Mythe und Praxis, —
Verflechtung von unvorstellbarer Dichtigkeit fur den, der den Talmud nicht studiert, nicht
griindlich studiert hat, — Verflechtung oft bis in denselben Satz, ja in dieselbe Silbe hin-

ein...™

Brod schreibt um den unerschopflichen Quellpunkt herum, wobei die Schopfung
umschrieben wird. Umschreibung: Ein schillernder Ausdruck, der in seiner
Mehrdeutigkeit andeuten soll, dass die Schépfung umkreist wird, um sich ihr

73 Dies zeigt sich darin, dass es sogar einen Segenspruch gibt, den man nach dem Gang
auf die Toilette spricht, um diese Verrichtung zu heiligen: ,02w1 792 3p1R 71 7R 7102
ORW , 77120 XOD 197 VTN M23 .0°170 22190 ,0°3P1 231 12 XY L0002 DTRT DX IR WK
W32 73 XM 7 ANK N2 LIDY TV 2PNAY WHR UK L0 TR ONDY W 071 TR 1no

.Mwy> X9om Gelobt seist Du, Ewiger, unser Gott, Konig der Welt, der den Menschen
mit Weisheit geformt und an ihm viele Offnungen und viele Hohlungen erschaffen hat.
Esist vor dem Thron Deiner Herrlichkeit offenbar und bekannt, dass, wenn eine von
ihnen sich 6ffnet oder eine von ihnen sich schliessen wiirde, es nicht mdglich wéare zu
existieren und vor Dir zu stehen. Gelobt seist Du, Ewiger, der alles Fleisch heilt und
wunderbar wirkt (Sddur Schma Kolenu, 22f.).

74 Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, 19f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

durch Wiederholung anzunéhern. Der Talmud als Quellentext wird zu einem
quellenden Text, in dem Narration und Gesetz sich verflechten. Das Narrative
der Hagada ist auf das Gesetz der Halacha bezogen. Sie suchen und durchdrin-
gen aneinander, so dass sie die Elemente gegenseitig einschreiben und sich um-
schreiben. Das sich wiederholende Leitmotiv bildet die Verflechtung, die die
Elemente so versammelt, dass sie sich verdichten und ganz werden. — Die
Schoépfung wird quasi umschrieben oder im beredten Schweigen paraphrasiert,
so dass der Text in seiner spielenden poetologischen Bewegung dem Geheimnis
eine Textur verleiht, indem das Heilige das Leben webt, als Ruach bewegter
Geist ist und Geist bewegt. Dies bildet dann das Pendant zur dialektischen Lyrik
Kierkegaards, indem Halacha und Hagada verschmelzen und die Welt in ihrer
weltentriickten Weisheit und weisester Weltlichkeit geheiligt wird — durch ein
Flechten bis in den Buchstaben hinein. Darin ist eine Poetologie angelegt, durch
welche Glauben und Wissen miteinander im Geiste des poetologischen Vorspiels
verflochten werden, was Brod in seinem spéteren religionsphilosophischen Werk
Diesseits und Jenseits wie folgt beschreibt:

Selbstverstandlich mufl das Paradoxon des Glaubens immer ein Paradoxon und letzten
Endes der Vernunft unfalbar bleiben. Die Vernunft tastet sich gleichsam an einem Faden
weiter; plétzlich merkt sie einen Knoten — das Paradoxon —, hier kann sie an den Faden di-
rekt nicht mehr heran — wohl aber kann sie verstehen, warum gerade an dieser Stelle und
an keiner andern der Faden einen Knoten hat, ja ihn haben mu — und iber das unzugang-
liche Innere des Knotens wird sie sich in dem Grade reifere Vorstellungen machen, in dem
sie die Struktur des Fadens selbst besser und besser erkennt. So etwa kann der lose, aber
doch nicht vollig zu negierende Zusammenhang zwischen Glauben und Wissen verbild-
licht werden.”

Diese Einschreibung verwebt sich mit der existenziellen Bewegung der Eingra-
bung im Sinne des willentlichen Strebens zum Unendlichen: Der Mensch sucht
Gott. Dieses Streben liegt im Machtbereich des Menschen, nicht aber das
Durchbrechen des gottlichen Geistes, das nun in einem sehr spezifischen Sinne
als Dialogos verstanden werden kann: Die bewusstseinsméRige fundierte Inten-
tionalitat wird durch das Andere aufgebrochen, so dass sich das blof3 Existenziel-
le zum dialogischen Ereignis verwandeln kann. Diese Verschrankung zwischen
existenzieller Ausrichtung und dialogisch sich ereigneter Religiositat bezeichnet
Brod als edles Ungliick, welches er vom unedlen Ungliick absetzt. Mit dieser
Unterscheidung soll gleichzeitig die Wahlverwandtschaft zu Kierkegaard als ein

75 Brod, Diesseits und Jenseits, Bd.2, 282f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 133

sich anziehendes und abstoRendes Kréaftefeld entwickelt werden. Ausgangspunkt
von Brods Definition bildet der Zusammenprall zwischen Endlichkeit und Un-
endlichkeit:

Der Mensch steht als ein korperliches, also durchaus endliches, und seelisches, also meist
endliches, nur in ekstatischen Ausnahmeminuten unendliches Wesen dem Unendlichen
gegentiiber. Dies ist sein tiefster Schmerz, sein durchaus unabwendbares Ungluck. Immer
wieder seine Grenze fiihlen, die Wandelbarkeit des Herzens, den Verfall des Leibes, die
Abhéngigkeit der hochsten Funktionen von den niedrigsten, das Ermatten im Auf-
schwung, die Lige im aufrichtigen Versuch der Ehrlichkeit, — das ist der Orgelpunkt aller
menschlichen Melodie.”

Das Ekstatische bedeutet, dass der Mensch herausstehen kann. Das Herausstehen
wird oft als ein entscheidendes Kriterium des Existenzialismus bewertet. In An-
lehnung an Brod wiirde ich den Bereich des Existenziellen als notwendige, aber
nicht hinreichende Bedingung kennzeichnen, die durch die Leidenschaftlichkeit
des Willens charakterisiert werden kann. Die zweite Bedingung ist in der Trans-
zendenz Gottes eingeschrieben, zu der sich der Mensch vorgrabt. Das Edle speist
sich aus dem unmittelbaren Bewusstwerden des Unendlichen, wobei der Mensch
aus dem naturlichen Geflecht seiner Existenz kurz heraustritt. Dieses Heraustre-
ten impliziert eine Uberschreitung, bei der die kausale Struktur der Natur nicht
verleugnet, aber kurzzeitig entscheidend auf eine Art und Weise erweitert wird”,
wodurch die Natur (der Vernunft) als letzte Referenz in Frage gestellt, aber nicht
suspendiert wird. Das Ungliick wei3 von der notwendigen conditio humana, der
irdisch-kausalen Bedingtheit. Auf der anderen Seite lasst sich das damit verbun-
dene Glick nicht intendieren. In diesem Sinne wird Brods und Kierkegaards

76 Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, Bd. 1, 28.

77 Eine starke Verbindung zu dieser Thematik findet sich in Diesseits, Jenseits, Bd. 2,
170f.: ,,Die reine Vollkommenheit muss in etwas erscheinen — und als etwas. In et-
was: denn sie taucht ja inmitten der Ereignisse im Zeitablauf auf, aus denen sie sich
allerdings heraushebt. Aber zunéchst leuchtet sie in ihnen auf — als eine besondere Si-
tuation, die das Letzte unserer Existenz enthillt — [...]. Und kaum hat man die Voll-
kommenheit inmitten ihrer Hillen und aus ihnen hervor erlugt, schliipft sie schon
wieder in neue Hillen hinlber, in die der Deutung. Sie huscht nur eben vorbei — aus
einem Kileid ins andere. Deshalb sagten wir, dass sie uns in etwas, ihr eigentlich
Fremdem, Materiellem erscheint — und dann sofort als etwas, als etwas anderes, nicht
als das, was sie ist. Es geht das alles so zu (und mit Recht), als kdnne unser Auge den
nackten Glanz nicht ertragen.*

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Distanz zum griechisch-eudaimonistischen Ansatz deutlich, bei welchem der
Geist zum Guten geformt werden kann, indem er sich in sein Element versenkt
bzw. im Logos versinkt: Im ordnenden Wort, das die Ordnung der Welt als
Kosmos erkennt und Wirklichkeit dabei ontologisch durch die Ubereinstimmung
zwischen Denken und Sein verbirgt. Das Schopferische reduziert sich dabei auf
das Ordnung schaffen. Dieses Projekt nennt sich traditionelle Metaphysik, bei
dem der Geist das Gute formt, indem er es vor sein Auge projiziert. Dieses Bild-
nis nennt sich Idee™. Fir Brod bildet das edle Ungliick keine logische Kategorie,
sondern entspringt aus der Verschrankung zwischen Endlichkeit und Unendlich-
keit, in die der Mensch existenziell und nicht logisch involviert ist, um dia-
logisch zu werden, was nur in der Annédherung als Aufbruch zu Gott méglich ist
und sich so auch auf Kierkegaard beziehen lasst: ,,Kierkegaard, der fiihlt, dass er
nur durch Leiden, durch einsam in sich verschlossenes Leiden, durch ,Furcht
und Zittern* der Gottheit nahekommen kann“.” Der Mensch schafft Wirklichkeit
im Bezogensein auf Gott, das in der Gottesnahe kulminiert; in jener briichigen
Dimension, die wir mit Soloveitchik als Zelem Elokim charakterisiert haben.

Die Gedankenfigur des Bruchs bildet letztendlich das entscheidende Leitmo-
tiv in Brods Denken, das von einer Doppelbewegung gepragt ist: Der Aufbruch
des Menschen ist auf geheimnisvolle Art und Weise auf den Einbruch Gottes be-
zogen. An den Bruchlinien steht einerseits die Notwendigkeit der Natur, die von
Kausalitdt gepragt wird. Andererseits kann der Mensch aus dieser Kausalitat (das
Ungliick) durch schopferische Freiheit (edel) ausbrechen. In Diesseits und Jen-
seits hat Brod den Bruch des edlen Ungliicks auf der Folie der Schépfung noch
akzentuiert:

Im Menschen ist, so weit uns bekannt, zum erstenmal auf der Stufenordnung der Wesen
innerhalb der Schopfung, innerhalb all der Millionen von Jahresepochen und Lichtjahrent-
fernungen, die unsere Wissenschaft erschliefit, ein ganz anderes, sittliches Gesetz verkor-
pert, das Gesetz, dem zufolge der Starkere zugunsten des Schwécheren verzichten kann.

78 Im Psalm 115 wird dieses Motiv in Abgrenzung zum Polytheismus ausgedriickt, um
vor dessen anthropomorphen Projektionsstruktur zu warnen: o»y 1927 X1 0a2 19
R? 12977 ®DY 07737, 0000 R o707 T RDY 009 AR WA XYY 09 2R LR X9 00
.02 2 WR 9O 2wy 1 omnd .an1x2 1 Einen Mund haben sie und reden nicht,
Augen und sehen nicht. Ohren und héren nicht, eine Nase und riechen nicht; Haben
Hénde und tasten nicht, Fiissen und gehen nicht. Se geben keinen Laut mit ihrer Keh-
le. Ihnen gleich werden ihre Verfertiger, Jeglicher, der ihnen vertraut (Sddur Schma
Kolenu, 558f.).

79 Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, Bd. 1, 131.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 135

Dieses Gesetz ist es, das ich das ,,Lichtlein“ oder das ,,geistige Prinzip* nenne. Nach dem
Textwort in einer Sinfonie von Gustav Mabhler, die das ,,Lichtlein®, das ,,Urlicht* besingt.
[...] Wir wollen die manchmal, heute noch in sehr isolierten Fallen, im Menschen auftre-
tende Durchbrechung der Kausalitatsstruktur (da wir dieses Grundprinzip sehr haufig an-
rufen werden) mit der Abkiirzung DSC (diruptio structurae causarum) bezeichnen.®

Die Durchbrechung der Kausalstruktur (berschreitet die Notwendigkeit als ein
ethisch motiviertes Anfangen. Dieses ziindende Initium schreitet fort, indem Gott
auf der hochsten Stufe einschreitet, was als Gottesgnade bezeichnet werden
kann. Oder: Als Abrahams Erlebnis der Transzendenz im Sinne der diruptio
structurae causarum.

4.2.2 Zwischen Freiheit und Gnade

Bei dieser Brechung ist ein Ubernatirlicher Gnadenakt Gottes wirksam und
Wirklichkeit stiftend. Der Akt der Gnade ist bei Kierkegaard und Brod zentral,
da dadurch — griechisch ausgedriickt — Metaphysik im Sinne einer Neuschrei-
bung vorliegt, indem Gott als echte Transzendenz wirkt. Unecht wiirde in diesem
Kontext eine blol3e Projektion des Geistes meinen, der sich platonisch gedeutet,
einer Idee, nicht aber Gott anndhert. Der entscheidende Unterschied besteht da-
rin, dass Platon die Idee mit dem geistigen Auge identifiziert, bei dem das Ideal
einer Angleichung vorliegt, wéhrend bei Brod und Kierkegaard der Prozess der
Annaherung an das Andere im Vordergrund ist. Zwischen Brod und Kierkegaard
gilt es den unterschiedlichen Stellenwert der Gnade zu beleuchten. Kierkegaards
Anndherung ist von Furcht und Zittern gepragt, einer Haltung, die ausschliess-
lich auf die Gnade Gottes setzt, und so die Beziehung zwischen Gott und
Mensch als einseitig betrachtet werden kann, weil Gott als das ganz Andere gilt.
Gott als ganz Anderer verbiirgt zwar die Echtheit des Begriffs der Transzendenz,
gibt aber dem Menschen in der Immanenz wenig Spielraum, was sich in Kier-
kegaards Paradigma des Absurden bestétigt: Der existenziell am Paradox leiden-
de Mensch — exemplarisch der Glaubensritter Abraham — wird erlost bzw. von
der Immanenz befreit. Bei Brod hingegen wirkt der Mensch in der Immanenz
durch seine Freiheit, Funken zu sammeln und zu schlagen. Der Mensch ist als
Partner der Schopfung in Freiheit tatig und gleichzeitig empfanglich fur die
Gnade Gottes. Das edle Ungliick reibt sich an der Immanenz, was sich als ein-
grabende Bewegung in Richtung Transzendenz versteht und zum wirklichen
Fundament des Dialogs zwischen Mensch und Gott gehort.

80 Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 18, 22.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Diese Reibung bildet ebenfalls das Leitmotiv im Denken vom Felix Weltsch,
der dem engeren Prager Kreis angehdrte und im regen Austausch mit Brod stand.
Ein zentrales Werk besitzt den programmatischen Titel Gnade und Freiheit.
Weltsch gelingt es dabei, das Wesen des Geistes so zu akzentuieren, dass sich
sein Wehen in der von Brod beschriebenen oszillierenden Verschrankung in er-
hellenden Worten bekundet und zum Entwickelten als Kommentar fruchtbar
gemacht werden soll:

Der Mensch kann nur durch Ungewdhnliches erlést werden. Dieses Ubernatirliche findet
aber im menschlichen geistigen Ich statt. Die freien sittlichen Entscheidungen des Men-
schen haben diese tbernatirliche Wirkung, die wir aus diesem Grunde magisch nennen.
Diese sittlichen Taten des Menschen sind nicht selbst absolut, aber sie bedeuten etwas fiir
das Absolute; sie sind nicht selbst Gott, aber sie bedeuten etwas fur Gott; sie haben auch
vor Gott Wert und sind auch fir Gott unersetzbar. Neben dem fertigen Gott der Gnadenre-
ligion steht hier der werdende, sich entwickelnde Gott.2*

Hier liegt der Akzent auf der Freiheit des Menschen, welche die verflechtend-
schopferische Qualitat hervorhebt, die mit einem Aspekt des Géttlichen korre-
liert: Mit der Schopfung, bei welcher Gott selbst als mit der Welt verflochten
aufgefasst wird. Die Ethik steht dabei nicht fur eine selbstreferenzielle Autono-
mie der Vernunft, sondern sie selbst ist mit dem Religidsen so verflochten, dass
sie im Weltlichen wirkt und gleichzeitig und sich dabei auf Uberweltliches bin-
dend bezieht und dabei etwas fur Gott bedeutet. In diesem bindenden Bezug liegt
das Magische, das dem Profanen nicht entgegengesetzt ist, sondern hiniberglei-
tet. Das Natirliche gleitet sich verwandelnd ins Ubernatiirliche, welches in rei-
ner Form in seiner Einheit und Einzigkeit unnahbar und nicht verstehbar, bzw.
absolut vollkommen ist®. Dieser Aspekt des Gottlichen weist (iber die Schép-

81 Weltsch, Gnade und Freiheit, 44.

82 Vgl. dazu auch Friedrich Thieberger, bei dem die beschriebene Magie von Weltsch
mit einer Denkbewegung und Poetologie in Verbindung gebracht werden kann, die
sich durch den schwebenden Charakter umschreiben lésst: ,,Das ,Wort*, auch das
menschliche, galt in der antiken Zeit (und gilt in gewissem Sinne noch heute) als eine
schopferische Kraft, die dem Stofflichen enthoben ist, weil sie aus dem Geist stammt,
und dennoch sich mit dem Stofflichen verbindet und in die stoffliche Welt hinein-
wirkt. [...] Auch hier haben wir es mit einem schwebenden Begriff zu tun, der Gott in
seiner unerfalbaren VVollkommenheit und Ferne bel&Bt und ihn zugleich in eine fihl-
bare gnéddige Nahe zur Welt bringt.“ (Thieberger, Die Glaubensstufen des Judentums,
176)

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 137

fung hinaus, wobei er als Gnade einbrechen kann — als Momentum edlen Un-
glicks auf der Spur des Diesseitswunders, als ,,zauberhaft undurchdringliche
Verflechtung*.

Die negative Kehrseite besteht in der Gefahr des unedlen Ungliicks, was in-
sofern einer (Kierkegaard’schen) Existenzverfehlung gleichkommt, als der
Mensch die Dimension der Transzendenz ausblendet und sich in der Immanenz
verabsolutierend verendlicht. Entsprechende Mechanismen beleuchtet Kierke-
gaard in Die Krankheit zum Tode, indem verschiede Ausformungen der Ver-
zweiflung hergeleitet werden. Verzweiflung gilt dabei als Krankheit des Geistes,
der sich selber nicht bewusst ist, wobei Verzweiflung untergriindig am Werk ist.
Vordergrindiger und nagender sind die Formen der Verzweiflung, bei denen der
Geist sich selbst verzweifelt abschitteln will, oder sich verzweifelt selbst sein
will. Die Verzweiflung resultiert aus der Negation der den Geist setzenden In-
stanz, der Transzendenz:

Je geistiger aber die Verzweiflung wird, je mehr die Innerlichkeit eine eigene Welt fiir
sich in der Verschlossenheit wird, desto gleichgiiltiger ist es mit dem AuRerlichen, worun-
ter die Verzweiflung sich verbirgt. [...] Diese Verborgenheit ist gerade etwas Geistiges
und eine von den Sicherheitsvorkehrungen, um sich zu sichern, gleichsam hinter der
Wirklichkeit ein Eingeschlossenes zu haben, eine Welt ausschlielich fur sich selbst, eine
Welt, in der das verzweifelte Selbst rastlos und tantalisch ist, sich selber zu wollen.®®

Unedles und edles Ungliick reprasentieren keine logischen Kategorien, sondern
trennungscharfe Dimensionen der Verendlichung und Verunendlichung, in deren
Dynamiken der Mensch als Triebgeflecht so verflochten ist, dass er sich darin
verstricken kann und verzweifelt oder dass er seine Aufgabe als Partner der
Schdpfung begreift, um sich dem schdpferischen Brennpunkt anzunéhern. Dabei
spielen Gnade und Freiheit eine wesentliche Rolle. Einerseits verfligt der
Mensch Gber eine durch sittliche Freiheit verblirgte Wirkungskraft im Bereich
des Weltlichen, andererseits ist er auf die Giberweltliche Gnade Gottes angewie-
sen, welche das Wunder initiiert, die sich widersprechenden Dimensionen zu ei-
nen. In der Koinzidenz des Unvereinbaren geschieht das Diesseitswunder, wel-
ches Abraham exemplarisch verkorpert. So widersetzt sich Brod einer Klischier-
ten Sichtweise, welche das Judentum auf eine bloR humanistisch-sittliche Idee
reduziert.

83 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 71.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

4.2.3 Das Geheimnis der Gottesfurcht

»Alles liegt in der Gewalt des Himmels, nur nicht die Ehrfurcht
vor dem Himmel.*
TALMUD BERACHOT 33B

Fur Brod ergibt sich die wahlverwandte Né&he zu Kierkegaard da, wo es um die
Freilegung des Glaubens-an-sich geht, im Sinne des Diesseitswunders:

Hier stehen nun die Stellen, die fiir das Wesen des Judentums so unendlich aufschlufRreich
sind und die, wie ich noch darlegen will, im Werk Kierkegaards selbst eigentlich ohne
richtige Folge bleiben, — denn er wandte sich ja spater dem radikalsten Christentum im
Sinne der Diesseitsverneinung zu. Hier dagegen lebt er ganz im Banne des von Abraham
heriiberstrahlenden ,,Diesseitswunders“, das wohl keiner so treu erkannt hat wie er.®*

Die Ambivalenz beruht darauf, dass Abraham einerseits durch seinen Glauben
die Endlichkeit zuriickgewinnt, worin sich das Diesseitswunder bekundet. Der
tragische Held der unendlichen Resignation verwandelt sich dabei in den Ritter
des Glaubens, der durch das Paradox die Endlichkeit zuriickgewinnt. Das in die
Unendlichkeit gesteigerte resignative Moment geht jedoch mit einer Diesseits-
verneinung und Leidensbejahung einher, die das Anderseits beleuchtet: Kier-
kegaard christianisiert Abraham, indem er gleichzeitig seine eigene Leidensge-
schichte auf eine noch zu prézisierende Art und Weise auf ihn projiziert, indem
er den Bruch mit der anverlobten Regine in den Kontext eines notwendigen Op-
fers stellt, bei dem er selber unendlich resigniert, leidet und von niemandem ver-
standen wird. Und dabei von einer diffusen Hoffnung getrieben, dass eine Wie-
derholung maglich wére, so dass er mit Regine noch zusammenkommen kénnte.

Auch wenn bei dieser biographistischen Lesart Einwénde geltend gemacht
werden kdnnen, ist die Verbindung zu den existenzialistischen Topoi — insbe-
sondere der Kategorie des Einzelnen — unibersehbar. In diesem Kontext kdnnte
die Pseudonymie insbesondere in Furcht und Zittern und der Wiederholung so
gedeutet werden, dass Kierkegaard sein personliches Erleben maskiert, um die
darin enthaltene subjektive Bedeutung zu verallgemeinern und entsprechend als
Paradigma eines spezifischen Denkens auszuweisen. Brod nimmt die Verschran-
kung zwischen Abraham und Kierkegaards Leben wie folgt vor:

84 Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 1, 290.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 139

Abraham empféngt einen géttlichen Auftrag, der ihn, menschlich gesprochen, zum Mor-
der an seinem Kinde macht. Auch Kierkegaard horte eine gottliche Stimme in seiner
Brust; sie sagt ihm, dafl er Gott nur in einsamer Schwermut, in Verschlossenheit dienen
koénne, dal es ihm unerlaubt, ja unmdglich sei, auf seinem Wege eine Gefahrtin neben sich
zu dulden. [...] Als Stachel bleibt fortan in seinem Denken: daR der géttliche Auftrag, der
an den einzelnen ergeht, etwas direkt gegen die Pflicht, gegen die Allgemeinheit mensch-
lichen Seins VerstoBendes, ein Verbrechen verlangen kann.®

Ins Existenziell-Dialektische (ibersetzt bedeutet dies, dass die Subjektivitat des
Asthetikers durch die allgemeine Pflicht des Ethikers (Ehe) iiberwunden wird,
um dieses Allgemeine erneut durch eine héhere Subjektivitat aufbrechen zu las-
sen. Der Trieb bricht sich an der Pflicht und diese bricht sich an der Gnade, aus
der die Kategorie des Einzelnen im Sinne eines sokratisch-maieutischen Existen-
zials hervorgeht. Die Gnade entsteht somit nicht mehr aus der Verflechtung mit
der Realitat, sondern mit der Entflechtung, bei der sie antithetisch dem Trieb ge-
gendbersteht: ,,So wurde fur Kierkegaard die Kluft zwischen Gott und dem na-
tiirlichen Sein immer gewaltiger.“® Die damit verbundene Gnade ist fiir Brod in-
sofern suspekt, als die subjektive Gewissheit des gottlichen Auftrags auf Trieb-
verneinung basiert.

Kierkegaard wagt das Wagnis des Nichtwissbaren, das zur notwendigen Vo-
raussetzung schopferischer Glaubensinnerlichkeit wird. Ein Glaube, der nur als
Paradox mdglich, motiviert durch den leidenschaftlichen Versuch an diesem
Glauben festzuhalten, um dadurch in der eigenen Subjektivitét erhoht — oder: ge-
rade im privaten Falle Kierkegaard — begnadet zu werden. Es stellt sich nur die
Frage, ob diese Struktur des Paradoxes, an der es auf einer Art und Weise fest-
zuhalten gilt, dass der von Brod dargelegte Aspekt der Freiheit schrumpft, eine
Beziehung zu Gott erschaffen oder schopfen kann. Das Paradox birgt eine
Denkwiderstandigkeit, die zweifelsohne Glauben aktualisiert oder mindestens zu
einer glaubenden Empfanglichkeit motiviert, was sich im Diesseitswunder kris-
tallisiert. Das Diesseitswunder enthélt das paradoxe denkwiderstandige Moment,
das in seiner Gewiss- und Gewusstheit den Halt in der glaubenden Haltung ver-
leiht und die lichtvoll philosophische Begrifflichkeit dampft bzw. zum Schwei-
gen bringt. Brod kritisiert jedoch zu Recht an Kierkegaards Paradox, dass die da-
rin enthaltene Selbstbehauptung des Diesseits durch die Resignation Uberlagert
wird und das Paradox als solches eine (sinnlose) Uberbewertung erféhrt, die sich
in der Unwissenschaftlichen Nachschrift noch zuspitzt. Kierkegaard oder genau-

85 Ebd., 301f.
86 Ebd., 314.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

er: Climacus unterscheidet da zwischen zwei Formen der Religiositat A und B,
wobei sich das Paradox auf problematische Art und Weise potenziert, indem es
sich von der Immanenz zur Transzendenz klimaxartig verlagert:

Zur Paradoxie aber geniigt, wie man bei einiger Nachprifung erkennt, das, was Kier-
kegaard Religiositat A nennt, — allgemein menschliche, nicht spezifisch christliche Religi-
ositat. Natirlich kann man von ,,geniigen* nur in ganz uneigentlichem Sinne sprechen.
Denn wenn man in bezug auf Paradoxie sehr anspruchsvoll ist, dann geniigt Religiositat A
nicht und man muf zur spezifisch christlichen Religiositat B (Gott als Mensch in der Zeit)
ibergehen. Dann aber entsteht sofort die Frage, ob dem noch Anspruchsvolleren die Reli-
giositat B unter allen Umstanden genligen mu3. Im Paradoxen gibt es ja keine Grenze und
wenn man seine Starke darin erproben will, da man nur ja etwas glaubt, was dem Ver-
stand vollig wider den Strich geht, — dann hat die Erfindung freie Bahn.*”

Fur Brod liegt das Diesseitswunder in der Religiositat A angelegt, die sich im
Judentum durch eine Verflechtung mit der Weltlichkeit auszeichnet, um in ihr
und durch sie in den Kontakt zum Unendlichen zu gelangen. Kierkegaards Ver-
lagerung zur Religiositat B bedeutet eine Verschiebung vom reinen Glaubensakt
zum Glauben an. Die energetisch geladene Denkwiderstdndigkeit einer endli-
chen Subjektivitat, die sich vor dem Unendlichen behauptet, weicht einem
verobjektivierten Paradox an welches geglaubt wird. In diesem Ubergang von A
nach B unterscheiden sich Judentum und Christentum insofern voneinander, als
in dem sich distanzierenden an die Herausbildung einer Theologie aufscheint,
indem das Paradox nun leibhaftig ,,verstanden“ werden will, indem sich das Pa-
radox wortwortlich verkdrpert hat. Auch wenn Jesus mit den Prédikaten der Un-
sterblichkeit und der Menschlichkeit der syllogistischen Logik von Prédmissen
und Schlussfolgerung widerspricht, so impliziert der Widerspruch eine Distanz
nehmende Satzung, die zu einem Glaubenssatz zu gerinnen droht®. Dadurch

87 Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 2, 247.

88 Hier sei nochmals auf die Studie von Bjergsg verwiesen, der diese Einschatzung ei-
nerseits mit Bezug auf Climacus teilt, ihr andererseits aber auch ein Korrektiv unter-
legt: ,,Aber trotz dieses exlizit christlichen Gottesbegriffs fehlt hier der Gedanke des
lebendigen dreieinigen Gottes. Es bleibt bei einem minimalistischen Gottesbegriff:
Christus ist der Gott in der Zeit, ein Paradox, das sich nicht denken lasst.“ (Bjergsa,
Kierkegaards deiktische Theologie, 266) Der Paradoxbegriff ist christologisch unter-
bestimmt, solange er im Rahmen einer Relgionstheorie (Climacus) verhaftet bleibt.
Entscheidend ist eine Religiositit C der Erbaulichkeit, die trinitarisch strukturiert ist:
Gott ist Schopfer, tritt als Erléser Jesus Christus in der Auferstehung dazwischen, um

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 141

kommt es zu einem Wegsehen von der Religiositat A bzw. zu einer Abstraktion
von der Immanenz. In Anlehnung an Brod: etwas zu glauben, das sich gegen den
Verstand richtet, fihrt den Glauben ad absurdum. Die Diesseitigkeit verliert da-
bei seine referenzielle Kraft — absurderweise — durch das sichtbar gewordene Pa-
radox. Die Religiositat B hat sozusagen unfreiwillig hegelianisch die Religiositat
A aufgehoben — durch die unendliche Resignation vermittelt. Die Entwertung
der Diesseitswelt korreliert mit dem Christusglauben und einer Verengung der
Gnade. Doch genau darin liegt das Geheimnis am Geheimnis (des Judentums):
dass es seine Unsichtbarkeit wahrt bzw. sich als Spur des Diesseitswunders ak-
tualisiert und sich Glauben ereignet. Die dabei entscheidend wirkende Gnade
lasst sich im Kierkegaardschen Sinne weder objektivieren noch direkt mitteilen,
aber durch eine Heiligung in der Immanenz erfahren.

Die ambivalente Wahlverwandtschaft zwischen Kierkegaard und Brod l&sst
sich nun dahingehend zusammenfassen, dass sich Brod durch die Kierkegaard-
Lekture von Furcht und Zittern einerseits zur jidischen Konzeption der religi-
onsphilosophisch gepragten Gedankenfigur des Diesseitswunders inspirieren
liess. Andererseits problematisiert Brod Kierkegaards Lektire von Gen. 22, in-
dem Abraham zum Ritter des Glaubens® durch den Kristallisationspunkt der pa-
radoxal gepréagten Resignation geschlagen wird. In Diesseits und Jenseits spitzt
Brod jedoch die Kritik etwas zu einseitig zu, so dass das Einschreibeverfahren
eine etwas forcierte Abgrenzung erfahrt:

Was bleibt also von Kierkegaard? Der Schritt ins Individuelle — zum existentiellen Philo-
sophieren. Der Einzelne, der Religidse als Gegensatz nicht bloR zum Romantiker, sondern
sogar zu dem vom besten Willen erfiillten Ethiker. Das Paradoxale als Grundsatz der
menschlichen Existenz. — Nun aber kommt der Fehlschluss. Nicht Aufhebung der Ethik,

in der Himmelfahrt dem unsichtbaren allgegenwartig liebenden Gott Platz zu machen.
Es gilt den entsprechenden Raum in der Nachfolge Christus zu besetzen. Diese erbau-
liche Perspektive wertet die Diesseitswelt wieder auf.

89 Dass dieser Glaubensritter je nach Perspektive auch eine komische Figur macht, be-
leuchtet Benjamin Fondane — ein leider kaum bekannter ruménischer Philosoph und
Essayist — in folgender polemischen Andeutung: ,,[...] c’est Kierkegaard qui, maigre
et have, a cheval sur sa dialectique, fait figure de Don Quichotte. Son réve n’était-il
pas d’étre un ,chevalier de la foi‘? Ne se battait-il pas avec les moulins de I’absurde?
N’exigeait-il pas I'impossible? Et peut-il se tenir décemment en selle, celui qui a ,sus-
pendu I’éthique‘ et nié le principe de contradiction? Que le chevalier danois de la
triste figure ait voulu rire de Hegel — n’est-ce pas la ce qui est au plus haute degré co-
mique?* (Fondane, La conscience malheureuse, 210).

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Unmdglichkeit des Allgemeinen ist das Letzte, was sich dem Blick bietet — sondern die
durch ein Wunder, durch das Paradoxon dennoch mégliche Vereinigung des Individuellen
mit dem Allgemeinen. [...] Und gerade dies ist das eigentliche Paradoxon.*

4.2.4 Das Diesseitswunder als Gottesfurcht

Von hier aus soll eine abschliessende Betrachtung zum hebréischen Narrativ an-
setzen, um den dialogisch virulenten Kristallisationspunkt aus jidischer Sicht
bzw. in Anlehnung an die judische Auslegetradition herzuleiten. Es soll dabei
nochmals bei Kierkegaards Werktitel angesetzt werden: Furcht und Zittern. Das
absolut entscheidende — aber auch scheidende — Kriterium klingt im verdichten-
den Ausdruck der Gottesfurcht, der auf den ersten Blick identisch mit Kier-
kegaards Titel zu sein scheint. Die Differenz soll nun hérbar werden, indem die
Gottesfurcht umkreist wird, um sich dem Narrativ in weiteren Kreisen fruchtbar
anzunahern ohne dessen Bedeutung zu identifizieren, gerade weil diese Textur
im Sinne Brods bis in die letzten Silben verflochten® ist. Eine bedeutende Spur
legt Brod durch die Unterscheidung zwischen Furcht und Ehrfurcht:

90 Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 2, 328f.

91 Die hermeneutische Bedeutung dieser Verflechtung lasst sich auf folgende Ausfiih-
rung von Lévinas beziehen: ,Erst im Rickgriff auf den hebrdischen Text von den
Ubersetzungen aus enthiillt die seltsame oder geheimnisvolle Mehrdeutigkeit oder Po-
lysemie, wie sie die hebrdische Syntax erlaubt. Die Worter stehen nebeneinander an-
statt sich gleich beizuordnen oder sogleich einander unterzuordnen, wie es in den so-
genannten entwickelten oder funktionalen Sprachen vornehmlich der Fall ist. Der
Ruckgriff auf den hebrdischen Text gestaltet die Entscheidung tber die endgdiltige In-
tention eines Verses oder gar eines Buches des Alten Testamentes mit Sicherheit und
mit Recht sehr viel schwieriger. Das Herausarbeiten der Unterscheidung zwischen
dem wortlichen und dem zu entschliisselnden Sinn, die Suche nach diesem vergrabe-
nen Sinn und nach einem noch tieferen, in diesem enthaltenen Sinn verleiht der spezi-
fisch jldischen Exegese der Schrift ihren Rhythmus. Es gibt keinen Vers, kein Wort
im Alten Testament, der oder das — liest man religids, liest man in Hinblick auf die
Offenbarung — sich nicht zu einer gréReren — zunachst unvermuteten — Welt hin 6ff-
nen lasst, die das zu Lesende umfasst. [...] Diese Schriftkundigen, diese Gelehrten,
die man so gerne als buchstabenhérig bezeichnet, versuchten den Buchstaben, als sei-
en diese gefaltete Flugel des Geistes, alle Horizonte abzugewinnen, die der Geist in
seinem Flug umfassen kann, alle Bedeutungen, die diese Buchstaben haben oder zu
denen sie uns erwecken konnen.” (Lévinas, Anspruchsvolles Judentum. Talmudische
Diskurse, 71) Um diesen Sinnebenen im Rahmen eines hermeneutischen Grabens in

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 143

Zum Thema der ,,Ehrfurcht” bemerken wir, dass Furcht im Sinne von einfacher Angst vor
dem Unendlichen, Unbegreiflichen sich von selbst aufdréngt, also durchaus noch ins Ge-
biet des Natirlichen, Kausierten gehért. — Anders steht es um die Ehrfurcht. Denn in ihr
liegt schon die Anerkennung eines unendlichen Zusammenhangs, sei er auch unbegreif-
lich. Wahrend Angst vor den unverstandlichen Machten des Kosmos etwas Naturgegebe-
nes ist, hat Ehrfurcht schon eine Art von Vertrauen gefaf3t, die ein Plus gegeniiber dem
Naturbedingten darstellt. [...] Zur Angst wird man geboren, zur Ehrfurcht vor dem All
kann man sich erziehen. [...] Wo wir furchten, werden wir gerade auf unser Ich zuriick-
geworfen, mit tausend Ketten an die Kausalitat geschmiedet. Und erst da, wo diese Ketten
gebrochen werden, beginnt wahre Religion.*?

Wahre Religion definiert sich somit in einem fundamentalen Sinne als dialo-
gisch, indem der natirliche Bereich der Furcht gesprengt wird, um sich auf die
Einheit des unendlichen Zusammenhangs als einen gottlichen auszurichten. Von
der Furcht zur Ehrfurcht beinhaltet das Uberschreiten tber das Naturgegebene,
was gleichzeitig als diruptio structurae causarum (DSC) verstanden wird: ,,Die
Ehrfurcht vor Gott kann man als den eigentlichen Grenziibergang zwischen dem
Nattirlichen und Ubernatiirlichen im Menschen ansehen.“*® Der Mehrwert be-
deutet gleichzeitig ein Uberschreiten des Existenziellen zum Dialogischen. Die-
ser Aufbruch entspringt einer existenziellen Leidenschaft im Sinne einer Denk-
widerstandigkeit, welche die Kausalitat aufbricht™, um zum Anderen zu gelan-

Richtung eines umfassenden Sinnes — eines unendlich offenen Kontexts — gerecht zu
werden, soll Gen. 22 nochmals umkreist werden, wobei dem rabbinischen Kommentar
von Samson Raphael Hirsch eine zentrale Rolle zukommt, um den genannten Bedeu-
tungshorizonten Leben einzuhauchen.

92 Brod: Diesseits und Jenseits, Bd. 2, 179-181.

93 Ebd., 183.

94 Dieser Aufbruch ist mit einer fundamentalen Freiheit verkniipft, welche den wesentli-
chen Unterschied zwischen Furcht und Ehrfurcht markiert. In Heidentum, Christen-
tum, Judentum bildet die Verschrénkung zwischen Freiheit und Ehrfurcht das ent-
scheidende Zentrum im Sinne des Geheimnisses des edlen Unglucks. Die Freiheit
Gott zu flirchten, bringt den Menschen zu einer Begegnung mit der Transzendenz.
Brod bezieht sich auf ein Wort von R. Chanina, das in den Pirke Avoth (Spriiche der
Vater) zu finden ist: ,,Es lautet: ,Alles liegt in den Handen Gottes, nur die Gottesfurcht
nicht.* — Heute weil} ich, daB man diesen Satz nicht extensiv interpretieren, dafl man
,Gottesfurcht nicht im Sinne ,allgemeiner sittlicher Freiheit* verstehen darf. Auch
nicht im Sinne einer ,Liebe zu Gott* oder gar einer ,Einung mit Gott*, die dann (nach
diesem Satze) in den Handen des Menschen, nicht in Himmelsgewalt lage. Sondern

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

gen. Diese alogisch bedingte Trennungscharfe fordert nichtsdestotrotz den schar-
fen Blick in Bezug auf eine diffuse Existenzialitat, die Brod bei Heidegger er-
kennt: ,,Heidegger folgt Kierkegaard in allen Punkten — nur gerade in dem wich-
tigsten Punkt nicht: in der Verherrlichung des Absoluten.“®® Kierkegaards Ein-
zelner opfert das Allgemeine, um sich nackt der Gnade Gottes auszuliefern, wah-
rend bei Heidegger der Mensch in seiner Geworfenheit aufgefordert ist, seine
nackte Existenz zu ergreifen. Das, was Brod als unendlichen Zusammenhang
begreift, verabsolutiert Heidegger zur Stimmung der Angst als das Seiende-im-
Ganzen®, in der der Mensch an seine Existenz gekettet ist.

Im biblischen Narrativ als Gestus des Erzahlens verortet Brod Ausdruck und
Denkform, die den Bruch umschreiben und im Nacherzahlen aktualisieren:

ganz knapp an den Wortlaut muf3t du dich halten. Die ,Furcht vor Gott*, — nur sie ist
es, von der R. Chanina sagt, daf sie nicht in den Handen Gottes, sondern in menschli-
che Macht gegeben sei. Wenig? — O etwas Ungeheures, eine blendende Erkenntnis,
nirgends sonst enthalten als hier.” (Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 1,
86)

95 Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 234.

96 Peterson entlarvt diese begriffliche Transformation im politischen Kontext: ,,Man be-
gann — in erster Linie unter dem Einfluss Heideggers —, die christliche und theologi-
sche Basis des Kierkegaardschen Denkens zu vernachlassigen und seine theologisch
gemeinten Begriffe in Begriffe von der menschlichen Existenz tiberhaupt aufzuldsen,
mit dem Effekt, dass die theologischen Begriffe nicht nur entstellt, sondern jedes kon-
kreten Sinnes beraubt wurden. Inhaltslos geworden, schmeichelten sie nur den nihilis-
tischen Instinkten der Generationen, die zwischen den beiden Kriegen lebte.” (Peter-
son, Marginalien zur Theologie, 13f.) Bei Derrida steht die existenziale Analytik Hei-
deggers im Kontext der Sorge als Sein zum Tode bzw. als Selbstsorge. Dieses Sein,
bei Brod als Verkettet sein charakterisiert, entspringt nicht der gebenden Giite Gottes,
sondern der Unverbindlichkeit und Unverantwortlichkeit des ddmonischen Mysteri-
ums, welches das religiose Geheimnis pervertiert: ,,Das Heideggersche Denken ist
nicht nur eine bestédndige Bewegung gewesen, sich vom Christentum loszureif3en (eine
Geste, die man unablassig in Beziehung setzen muss, so komplex diese Beziehung
auch sein mag, mit der unerhdrten Entfesselung antichristlicher Gewalt, die — man
vergisst das heute oft — die hochst offizielle und erklérte Ideologie des Nazismus ge-
wesen ist). Dasselbe Heideggersche Denken besteht haufig, vor allem in einigen be-
stimmten Motiven von Sein und Zeit, darin, auf einer ontologischen Ebene christliche
Themen und Texte entchristianisiert zu wiederholen.” (Derrida, Den Tod geben,
351f)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 145

Von Anfang, von den ersten Erz&hlungen und Sagen an, wird in diesem Schrifttum nicht
Uberall, aber immer wieder die DSC betont. Nicht schones Bett und wohlgebautes Haus
werden hier rihmend besungen, sondern gerade das, was gegen den Lauf des Naturge-
schehens und der allgemeinen Erwartung ist. Das Weggehen vom Vater, das Opfern des
Sohnes.”

Das ,,Gegen“® markiert den Denkwiderstand als Paradox, welches nun im abge-
steckten Rahmen vom Weggehen des Vaters bis zum Opfern des Sohnes ver-
kniipft mit der Idee der Ehrfurcht zum Leuchten gebracht werden soll. Als Aus-
gangspunkt beziehe ich mich nun auf die kommentierte Thora-Ausgabe des
Rabbiners Samson Raphael Hirsch.

Kap. 22:1 in Bereschit setzt mit den Worten ein: opi?g71 7787 021277 108 *1
337 NN DTN PR MRS 07728 NX 791 Da war es, nach diesen Ereignissen, hat
Gott Awraham gepruft und sprach zu ihm: Awraham! Und er sprach: Hier bin
ich. o127 (Dvarim) weist im Hebrdischen auf eine Doppelstruktur hin. Zum ei-
nen bedeutet es ,,Sache* oder ,,Ereignis“, zum anderen hat es die Bedeutung des
, Wortes“®, Zzum Zeitpunkt des Einsatzes von Kap. 22 hat Abraham bereits neun

97  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 293.

98 Das gegenlaufige bzw. subversive Moment gegen die Natur hebt ebenfalls Isaac Ka-
limi hervor, wenn er sich seinerseits in seiner Untersuchung zur Akedah auf Blu-
menbergs Matthauspassion bezieht: ,,Was die Philosophen an diesem Gott nicht er-
tragen konnten, war der Gehorsam wider alle Natur, den er von Abraham forderte,
als er ihm das Opfer des einzigen Sohnes auferlegte und erst im letzten Augenblick
durch eine Botenstimme vom Himmel verhinderte.” (Kalimi, Perspektiven zur Bin-
dung Isaaks in rabbinischer Literatur und rabbinischem Denken, 66)

99 Der beriihmte mittelalterliche Bibelexeget Raschi nimmt das Wort 0°7277 beim
Wort und verweist auf zwei Auslegungen die sich im Talmud (Sanhedrin 89b) und
im Midrasch Targum vorfinden: Die talmudische Interpretation legt die Worte Satan
in den Mund, der die Glaubwirdigkeit Abrahams bezweifelt und Gott mit der Be-
hauptung reizt, dass Abraham beim Festmahl, das fur die Geburt Isaaks veranstaltet
wurde, Gott keine Opfer darbot. Gott entgegnet dem Widersacher, dass Abraham
sogar bereit ware, seinen Sohn zu opfern, was im Toratext seine entsprechende Fort-
setzung findet, dass Gott Abraham priifte. Dass die Priifung sich starker am binden-
den als am opfernden Element orientiert, kann im Kontext dieser talmudischen Deu-
tung erschlossen werden. Satan ist im Judentum kein Teufel oder absolutes Gegen-
prinzip zum Guten, sondern verweist auf eine Neigung des Menschen, die als Jezer
Hara bezeichnet wird: Als nattirlicher Trieb, der blo den Bereich der menschlichen
Natur gelten lasst und den eigenen Standpunkt — in sinnlicher und intellektueller

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Priifungen hinter sich, die seinen Weg und Werdegang entscheidend prégten, in-
dem er gleichzeitig Dinge erlebte und Worte Gottes an ihn ergingen, wodurch
das Existenzielle dialogisch berhoht erscheint. Das direkt vorangegangene Er-
eignis'® findet sich im Kap. 21: 33: 091y 9% ‘71 ow2 oW XP7 Yaw W22 HYR von
Da pflanzte er einen Baum in Beer Schewa, und er verkiindete dort im Namen
Gottes, des Gottes der Zukunft. Hirschs Ubersetzung Gottes als Gott der Zukunft
beinhaltet fiir unseren religionsphilosophischen Kontext des Geheimnisses eine
duRerst wertvolle Interpretation, welche die neutralere Ubersetzung Gottes als
Gott des Universums oder der Welt entscheidend akzentuiert. Mit dem Namen
0%y 2% (El Olam; Gott der Welt) kommt es zu einer entscheidenden Vertiefung
und Erweiterung in der Dialogizitat zwischen Abraham und Gott. Der Weltbe-
griff erfahrt dabei eine metaphysische Verweisstruktur, welche Hirsch wie folgt
freilegt:

Hinsicht — verabsolutiert. Genau in diesem Sinne l&sst sich die entsprechende pro-
vokative Behauptung Satans verstehen, dass sich das von Abraham veranstaltete
Festmahl nur auf den natlrlichen Bereich seiner Vaterfreude bezieht. Aus dieser
Perspektive vergegenwirtigt die Akedah die Uberwindung des Jezer Haras. Die
zweite Interpretation des Midrasch bezieht die ,,die Worte* auf den Halbbruder
Ishmael, der sich als eigentlicher Erbe Abrahams versteht, da er vor Isaak geboren
wurde und mit dreizehn Jahren beschnitten wurde, ohne einen Einwand dagegen
vorzunehmen, wahrend Isaak am achten Tag seiner Beschneidung jegliches Be-
wusstsein dariiber fehlte. Isaak entgegnet, dass, wenn er mit seinen 37 Jahren sich
Gott opfern musste, er auf der Stelle bereit wére. Dieser Midrasch miindet so zuriick
in den Text der Tora: *117 &M 07728, Isaaks bekundete Bereitschaft wird gepriift,
wobei Abraham zu einem Rad in dieser Versuchsanlage wird. Obwohl das Motiv
des Opfers eine Rolle spielt, ist bei dieser Interpretation erwahnenswert, dass Isaak
alles andere als nur ein passives Opfer darstellt. Denn bei seiner Antwort gegeniiber
Ishmael rekurriert er auf ein Erwachsenenalter, welches ihm eine &usserst aktive
Rolle in diesem Narrativ zukommen l&sst, war erneut das Motiv der Bindung akzen-
tuiert. (\Vgl. dazu: Rashi, Commentary on the Torah, Bereshit, 230-232)

100 Dass sich der Einsatz in Gen. 22:1 auch aus dem vorausgegangen Kontext deutend
vertiefen lasst, verdeutlicht Kalimis Erkldrung zu a%&3 01277 “nx 1 (Wajehi ahar
hadvarim haele) was er als festen biblischen Ausdruck ausweist, der mit einige Zeit
danach widergegeben werden kann, um Geschichten miteinander zu verbinden.
(Vgl. Kalimi, Perspektiven zur Bindung |saaks, 67f.) Neben diesem technischen As-
pekt leuchten gleichzeitig poetologische, sprachphilosophische und gar sprachmagi-
sche Konzeptionen auf, bei denen im Buberschen Sinne Sprache als das sich ereig-
nende Wort geschieht und sich als selbstreferentielle Textur bindend verwebt.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 147

[...] hier nun mit einem Male, bei diesem ¥R [eshel; Baumart, Anmerkung von R.B.],
lehrt Awraham einen Namen, der augenscheinlich tber den sichtbaren Horizont der Ge-
genwart hinausweist, und Gott als den Gott der dem Menschenblick verhillten Zeit ver-
kiindet. Denn das heisst ja 0% von ,,0%v* verborgen sein, verwandt mit 028: mechanisch
oder organisch gebunden sein.*®

Diese spannungsvolle Verflechtung von Natiirlichem und Ubernatiirlichem lasst
sich im engen Zusammenhang mit Max Brods Weltbegriff der ausgefuhrten dis-
ruptio structurae causarum lesen. Als Auf- und Ausbruch aus dem natirlichen
Triebgeflecht der kausalen Welt und der darin vorzufindenden natirlichen Zeit,
die als physikalisch-mechanisch aufgefasst wird. In o7y (Olam) versteckt und
zeigt sich eine ambivalente Doppelbewegung, welche die konkrete wirkliche
Welt in ihrer Gegenwaértigkeit und eine zukilinftige Dimension der Ewigkeit
meint, die in Anspielung an das messianische Motiv als prinzipiell unseren Au-
gen Verborgenes und Unsichtbares aufgefasst wird: Als Geheimnis, dem sich
Abraham annahert. In dieser Annaherung steht jetzt die entscheidende zehnte
Priifung an, bei der in geistig-spiritueller wie auch historischer Hinsicht alles auf
dem Spiel steht bzw. alles an einem Faden zu héngen scheint. Auch hier liefert
Hirsch entscheidende etymologische Hinweise zur ,,Prifung®, um einerseits die
aufgenommene Bewegung zusatzlich zu veranschaulichen, um andererseits den
genannten Faden nicht im Sinne Kierkegaards zu suspendieren, sondern um die-
sen elastischer zu machen. In diesem Sinne bewegen wir uns nahe bei Kier-
kegaard, gerade wenn es darum geht, eine entscheidende Volte in der Elastizitat

des Geistes aufzuzeigen'®.

101 Hirsch, Die Funf Biicher der Tora, Bereschit, 378.

102 Vgl dazu den passenden Kommentar von Hirsch: ,;qe31 verwandt mit ,xwi‘, ,noi’,
,yo1* fortriicken, ganz fortschleudern, in die Hohe heben, alle drei somit: etwas auf
einen weiteren oder htheren Standpunkt bringen. Ebenso o1 hinsichtlich physischer
oder sittlicher Kréfte: versuchen, d.h. ja eben nichts anderes als: ihnen solche Aufga-
ben zur L&sung geben, in deren Lésung sie sich bis jetzt noch nicht bewahrt. Jeder
Versuch ist daher ein Fortschritt, ist eine Kraftigung und Starkung der bereits vor-
handenen, aber in dieser weiteren oder hoheren Aufgabe noch nicht erprobten Kréaf-
te. Ein Seil, das bereits fiinfzig Pfund getragen, wird versucht, sobald ihm das
einundfuinfzigste Pfund zu tragen gegeben wird, sittliche und geistige Krafte werden
aber also gestarkt und gehoben® (Hirsch, Die Finf Buicher der Tora, Bereschit, 381).

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

4.2.5 Abrahams Aufbruch hat Methode

SR MR WK DO TR 2Y T 0Y WIRym T YR 7% 77 171 Da sprach Er:
Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak, und gehe
dir zum Land Morija, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem der Berge, den
ich dir sagen werde.

Ein Wort besitzt in diesem Vers wortwortlich eine herausragende Bedeutung:
712 1% (lekh lekha; gehe dir). Hirsch macht auf die verklammernde Bedeutung des
Ausdrucks aufmerksam, wo in dem entsprechenden Wochenabschnitt (Gen. Kap.
12:2) Gott Awram auffordert, seinen Geburtsort und das Vaterhaus zu verlassen,
um zu einem Land aufzubrechen, welches Gott ihm weisen wird. Dies markiert
einen entscheidenden Anfang, der in 22:2 eine abschliessende Wiederholung
findet, dies im Sinne eines dialogischen Gottesbewusstseins, das sich in der Be-
wegung des Aufbruchs entsprechend potenziert hat. Raschi verweist in Anbin-
dung an den Midrasch Tanchuma auf die grammatikalische Uberfliissigkeit der
Verdoppelung, um einen semantischen Mehrwert zu gewinnen, der durch die
Person und Personlichkeit Abrahams verburgt wird (zu sich/fiir sich). Hirsch ak-
zentuiert diese Spur insofern, als er in der Verdoppelung eine zusétzliche Di-
mension neben dem Aufbruch im rdumlichen Sinne entdeckt: Die existenzielle
Dimension eines Bruches, der den Bereich des natiirlich gegebenen Lebensge-
flechts hinter sich lasst, um sich firs Erste auf den Weg der Isolation zu bege-
ben. Diese Wegbeschreitung kann tatsachlich als existenzielle Methodik ver-
standen werden, wenn neben der bereits aufgefiihrten Verbindung zwischen
Wort und Ereignis — oder Wort als Ereignis — das Wort davar in den Zusam-
menhang mit midbar gebracht wird, das Wiiste bedeutet. Das lekh lekha existen-
zialisiert das Subjekt, welches nun in 22:1 in potenzialisierter Form zu sich
selbst kommen soll. Bevor wir jedoch den Berg Morija besteigen, sollen noch
zwei entscheidende Zwischenhalte innerhalb der genannten Verklammerung
eingelegt werden. Beim ersten Zwischenhalt heif3t der Protagonist noch Awram:
Awram war neunundneunzig Jahre alt, da ward Gott Awram sichtbar und sagte
zu ihm: Ich bin >72 %8, fiihre dich vor Meinem Angesicht und werde vollendet!

Gott wendet sich an Awram unmittelbar vor der Begriindung des Bundes und
deutet eine Potenzierung der Beziehung an, indem er sich in der spezifischen
Qualitat von El Shaddai offenbart. Hirsch bezieht diese Qualitat auf den Schop-
fergott. Dieser Name steht in etymologischer Verbindung mit der Eigenschaft
des Vermehrens, des voll Genuigenden. Der neunundneunzig Jahre alte Awram
steht am Ende seines Lebens an einem Punkt des absoluten Anfangens. In dieses
Paradox schreibt sich die Wiederholung als schépferische Bewegung des Per-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 149

sonseins ein, indem das Attribut der Geniigsamkeit Grenze und Bestimmung im
Sinne der Vollendung festlegt. Die Methode schmiegt sich hier an die Wegmeta-
phorik, bei welcher Hirsch zwischen 7211 (halach) und q7an7 (hithalekh) unter-
scheidet: Das ausserliche Gehen bzw. Fortschreiten wird beim reflexiven Ge-
brauch zur inneren Ganzwerdung — im Angesichte Gottes: ,,fihre dich vor Mei-
nem Angesicht und werde vollendet!“. Dies bedeutet, dass der Mensch im Bezug
zur Transzendenz verstehend fortschreitet, ohne sich zu tberschreiten. Denn im
Kontext von El Shaddai bedingen sich Schépfung und Begrenzung im Genugs-
ein. Fir Hirsch bildet deshalb das Moment der Vollendung tamim das Korrelat
zu Schadai. Als innere Verbindung des einander Geniigens wird so gleichzeitig
ein Gegenmodell zur griechischen Autarkie als Selbstgeniigsamkeit geschaffen.
Gott und Mensch sind sich im gegenseitigen dialogischen Bezug genug. Awram
verkorpert den Gang an diese Grenze, bei welcher das existenzielle Moment des
Schweigens im etymologischen Sinne Hirschs fruchtbar gemacht werden kann:

Im Grundbegriff ,onn‘ ist allerdings die negative Bedeutung vorherrschend: bis hierher
und nicht weiter. Verwandt damit ,an7‘: schweigen, sich bescheiden zurlickziehen und
harren; auch ,0nv‘: unzuldnglich, verschlossen sein. Es erscheint somit o»n als derjenige,
der in allen seinen Beziehungen bis an die Grenze des Gestatteten und Gebotenen geht
und dort stille steht, somit positiv und negativ Selbstbeherrschung tbt. Das ann flllt die
Grenzen, den Kreis, das Gebiet, das ihm Gott angewiesen, vollig aus und hort in ihm
auf 1

Genau an dieser Grenze scheint das Hegel’sche Motiv der Aufhebung auf, wel-
che jedoch existenziell gebrochen wird. Transzendenz wird nicht von der be-
grifflichen Immanenz absorbiert, sondern bleibt im echten — paradoxalen — Sinne
absolut: Vom menschlichen Zugriff des Bewusstseins losgel6st, aber schopfend
auf ihn innig bezogen. Die oben aufgegriffene Bewegung des hithalekh unter-
streicht dabei die Innerlichkeit des Einzelnen als das entscheidende Kriterium,
welches Kierkegaard gegen Hegel wendet. Nun lasst sich die spezifische Span-
nung zwischen hithalekh und Iekh Iekha in dialogischer Hinsicht verdeutlichen,
um gleichzeitig die entscheidende Differenz gegeniiber Kierkegaard sichtbar zu
machen. Auf Awrams Weg fur und zu sich selbst findet eine Doppelbewegung
ausserer und innerer Natur statt, wodurch die gleichzeitige Inner- und Uberwelt-
lichkeit Gottes angedeutet wird. Gott erscheint Awram als lebendiger Schopfer,

103 Hirsch, Die Funf Biicher der Tora, Bereschit, 305.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

um im Dialog Awram prozessiv Dia-Logos werden zu lassen: Vollkommen zu

werden im Aufbrechen des Geistes™™.

4.2.6 Die Gottesfurcht im Kontext des Bundes

Dieser Aufbruch — am Ende zum Berg Morija — mundet zundchst in die ausge-
sprochene Begriindung des Bundes zwischen Gott und Awram, der das Schopfe-
rische mit dem Dialogischen im vorausgehenden Kapitel 17:2 verdichtet: minx
TR? TRN2 INIR 727X 72 °12 12 Ich mdchte meinen Bund zwischen Mich und
dich geben und dich im &aussersten Mass vermehren. Diese Vermehrung bzw.
Potenzierung zeigt sich in der damit verschrankten Namenserweiterung im Kapi-
tel 17:5: 072 77w ™71 072X 32w N§ 7Y X712 X7 und nicht mehr soll man dich
Awram nennen, sondern Awraham soll dein Name sein. Diese Erweiterung lasst
sich nahtlos auf Brods Hiniibergleiten vom Natiirlichen zum Ubernatiirlichen
einfugen. Awram bricht das natiirliche Geflecht seiner sozialen und geografi-
schen Herkunft auf, um durch die erweiterte Personlichkeit'® fir die tbernatiir-
liche Beziehung zur Transzendenz Gottes empfanglich zu sein.

Die schopferische Dimension dieses Bundes bedarf der Sorgfalt und Behut-
samkeit, was sich im erinnernd-aktualisierenden Zeichen der Beschneidung in
17:10 widerspiegelt: 23 037 217 TIOK TY7 1P 21 O12 1MWD WK D72 NNT

104 Die ausgefiihrte Wegmetaphorik lasst sich in Anbindung an Martin Buber fruchtbar
vertiefen. Folgende Textstelle nimmt den Charakter eines Kommentars zur dialogi-
schen und wiederholenden Ausrichtung des 72707 an; dies in Verschrankung mit des
spezifischen Qualitat Gottes als > ~: ,,Es ist letzter Ernst, wenn die Schrift den
Menschen anweist, auf Gottes Weg, in seinen Fulstapfen zu treten. Der Mensch
kann aus eigner Kraft keinen Weg, kein Wegsttick vollbringen, aber er kann den
Weg betreten, kann diesen ersten, immer wieder diesen ersten Schritt tun. Der
Mensch kann nicht ,wie Gott sein‘, aber in aller Unzulanglichkeit einer jeden seiner
Stunden kann er in jeder, mit dem Vermdgen dieser Stunde, Gott nachfolgen, — und
wenn er dem Vermdgen dieser Stunde genug tut, hat er genug getan. Das ist nicht
ein bloRer Glaubensakt, es ist ein Eingehen in das in dieser Stunde zu Lebende mit
der ganzen Tatigkeitsfille der geschopflichen Person.“ (Buber, Einsichten, 13)

105 Vgl. dazu auch Soloveitchik, der die Namenserweiterung auch in den Kontext einer
elterlichen Erziehung stellt, um der Idee des Bundes gerecht zu werden: ,, The letter
hei added to Abraham’s and Sarah’s names symbolized the exalted idea of covenan-
tal fatherhood and motherhood, one which is realized not through natural but
through spiritual-educational media which transcend the boundaries of a clan and
extend into the open spaces of universality.” (Soloveitchik, Family Redeemed, 109)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 151

121 Dies ist mein Bund, den ihr hiten sollt zwischen Mir und euch und deinem
Samen nach dir: Beschnitten soll euch jeder Mannliche werden. Dieser aktuali-
sierende Vollzug akzentuiert weiter das dialogische Moment, was in Hirschs
aufschlussreichen etymologischen Erklarung zur Beschneidung deutlich wird:
2" heisst aber durchaus nicht allgemein schneiden, beschneiden, kommt
vielmehr in diesem Sinne nur in Beziehung zur Mila vor. 9 heisst: gegen-
Uber, *91mn 2wy xm (Bamidbar 22,5); o> (Tehillim 118,10) entgegentreten, es
ist im Namen Gottes, dass ich ihnen entgegentrete*.“*®

Dieser aktualisierend-schopferische Einschnitt spiegelt sich in der Textur der
Tora als umschreibende Wiederholung; das Einschneiden als kreisendes Ein-
schreiben existenzieller Dialogik. Bei Kierkegaard konzentriert sich die Wieder-
holung auf das paradoxe bzw. suspendierende Momentum der Ethik; auf einen
existenziellen Augenblick, in dem Abraham in Furcht und Zittern seinen Sohn
opfern muss und nur auf die Wiederholung — Isaak wieder zu bekommen — glau-
bend hoffen kann. Der hier entwickelte Kontext zur Wiederholung als dialogi-
sches Ereignis fehlt. Ein Kontext, der insbesondere die verantwortungsvolle ethi-
sche Ausrichtung des Bundes hervorhebt, der durch sorgféltiges Handeln gehei-
ligt wird.

Dies deutet sich im Kapitel 17:11-13 an, wobei der wortwortliche Einschnitt
hervorgehoben werden soll: £3°3°21 n>72 NIk 771 0077 w2 NX 0R7HN So dass
ihr beschnitten werdet an dem Fleisch eurer Vorhaut und dies zum Bundeszei-
chen werde zwischen Mir und euch. 02 na17? 231 95 027 2in o nivw 121. Und
zwar acht Tage alt soll euch jedes Mannliche beschnitten werden fur eure Ge-
schlechter, o7y n°72% 0732 "n°12 A7 9992 NI 02 79 Pin Sing. Beschnit-
ten, beschnitten werde deines Hauses Geborener und deines Hauses Geldes Er-
kaufter, und es werde mein Bund an eurem Fleisch zum ewigen Bund.

Das Beschneiden der 377w (Arlah; Vorhaut) birgt ein zusétzliches interessan-
tes Detail, das im Sinne der etymologischen Einbettung Hirschs philosophisch
fruchtbar gemacht werden kann. Arlah bezeichnet nicht bloR die Vorhaut, son-
dern bezieht sich auf die Natur, so zum Beispiel auf Baumfriichte, die in den ers-
ten drei Jahren nicht geerntet werden dirfen, um zum rein Naturhaften und
Triebhaften eine Bruchstelle zu markieren. Der entsprechende Einbruch bzw.
Einschnitt initiiert eine heiligende Bewegung (der Wiederholung), indem in und
durch die Natur Transzendenz in Brods Sinne der sogenannten diruptio struc-
turae causarum (DSC, vgl. Anmerkung 80) einbricht und das Natiirliche erhebt
und heiligt. Arlah bildet dazu eine verabolutierende Gegendimension, die den
Menschen von der Transzendenz abschirmt: ,,2% 7w: der die Herrschaft tiber die

106 Hirsch, Die Funf Biicher der Tora, Bereschit, 311.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Neigungen und Triebe seines Herzens nicht hat. 57vn: der Zustand volliger Be-
taubung, in welcher die ganze Herrschaft iiber sich selbst eingebiisst ist.“'”’

Metaphorisch gesprochen besitzt das Herz eine Vorhaut, die es zu beschnei-
den gilt"®, um in den Dialog mit Gott zu treten. Die Betaubung resultiert aus der
Verabsolutierung des Eigenen als die eigene Natur verstanden: eigener natrli-
cher Gefiihle, eigener natiirlicher Gedanken, eines eigenen natirlichen logischen
Standpunkts. Arlah impliziert ein Selbst-Denken, welches taub dem aufgezeigten
Gegenuber ist, welches die Stimme der Transzendenz nicht hort und so die ethi-
sche Bewegung zum Anderen hin abblockt oder: mit Logik'® betaubt.

107 Hirsch, Die Funf Bucher der Tora, Bereschit, 311.

108 Passend dazu der Vers im Wochenabschnitt Nitzavim (Deuteronomium 30,6): "5 o2
ST WR? AWDI 9O T227 793 TN T DK A2IXY T 237 NXY 7337 n¥ Py Es wird
Gott, dein Gott, dein Herz und das Herz deiner Nachkommen beschneiden, Gott,
deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen und deiner ganzen Seele zu lieben, um dei-
nes Lebens willen (Hirsch, Die Funf Bicher der Tora. Dewarim, 563). Die Be-
schneidung des Herzens steht im Kontext einer Gottesnéhe, die hier die identischen
Zeilen formuliert wie sie im absoluten Glaubensbekenntnis des Monotheismus vor-
kommen, dem y»w (Sh’ma; Hore). Darin wird die absolute Einheit und Einzigkeit
Gottes ausgesprochen, zu der sich Abraham grabend, hinhérend und verstehend hin-
bewegt.

109 In diesem Zusammenhang ergibt sich ein interessanter Quervergleich zu Hans Jonas,
der in The Phenomenon Of Life die Sphére menschlicher Freiheit aus den prareflexi-
ven Spurungen organischen Lebens herleitet. Die menschliche Kapazitét der Dis-
tanznahme gegeniiber der Natur sollte ihn fiir den Gesamtzusammenhang des Seins
als eine schopferische Ordnung sensibilisieren. Ethik bedeutet dabei zur Natur in ein
Verhaltnis zu treten, um eine anthropozentrische Sichtweise zu durchbrechen. Der
Wirklichkeitsbegriff hat sich ironischerweise an einer epistemologischen Linie ent-
lang entwickelt, die eine betdubend solipsistische Logik etabliert: ,,In its ontological
version, the problem of relation revolves around the classical concept of self-
contained, inactive substance —, that which requires nothing but itself in order to
.exist* (Descartes) — which is by no means an historical freak, but the coceptual
framing of perceptual truth: ,substance‘ conceived on that model admits of external
relations only an by definition excludes all self-transitiveness.* (Jonas, The Pheno-
menon Of Life, 32) Das abschirmende und blockierende Moment von Orlah kulmi-
niert in einer Naturlichkeit des Menschen, der theoretisierend das urspriinglichste
Triebgeflecht Uiberwindet, um vom Vernunftshybrid umgarnt zu werden. Die Ver-
nunft als vermeintliche Natur des Menschen findet sich in einem Kokon vor, aus

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 153

4.2.7 Das Lachen und die Transzendenz

Die dialektische Spannung zwischen hithalech (fiihre dich) und lekh Iekha (gehe
fiir dich selbst) lasst sich nun im ethischen Sinne akzentuieren, dass Awram bzw.
Awraham in seinem Aufbrechen die Stimme der Transzendenz hort und auf dem
einschneidenden Weg ist, vor dem Angesicht Gottes ganz zu werden: *10% 72107
(hithalech lefanai; fuhre dich vor Meinem Angesicht). Im hebréischen Ausdruck
fur Angesicht ist bekanntermassen das Verb nus% (lifnot; wenden) enthalten.
Diesem spezifischen Unterwegssein ist so die Hinwendung zu Gott inhérent.
Diese Bewegung nahert sich Gott behutsam-hérend an, im Wissen um das ge-
heimnisvolle Paradox, dass in der Hinwendung Gottes Angesicht nicht sichtbar
wird. Néhe tritt anstelle evidenter Identifikation eines Logos, der durch die Me-
taphorik des Auges gesteuert wird''’. Dass Awraham entsprechend unterwegs
ist, aber noch nicht o»n (tamim; vollendet) ist, deutet sich beim zweiten Zwi-
schenhalt im Vers 17:17 an, wo Gott Awraham verkindet, dass er die unfrucht-
bare Sara mit Nachkommen segnen wird: 1273 1272 8% po¥ 12 %Y 07728 997
790 MY 2°Ywn n2g 71w ox) 771 mw nxn Da fiel Awraham auf sein Angesicht und
lachte, und sagte sich in seinem Herzen: Sollte einem Hundertjahrigen noch ge-
boren werden, oder Sara, eine Neunzigjahrige, gebéaren?

Abraham wird in der dialogischen Situation mit einem Paradox konfrontiert,
dessen Inadaquatheit er vernlinftig nicht fassen kann und entsprechend reagiert.
Einerseits 16sen die Worte Gottes eine Erschiitterung aus, die ihn ehrfurchtsvoll
zu Boden sinken lasst. Andererseits filhrt das erschiitternde Paradox zu Geléch-
ter. Der gemeinsame Schnittpunkt dieser ambivalenten Strebungen liegt im Zu-
riicknehmen der Worte und der existenziellen Gestik des Kérpers: Awraham fallt
auf sein Angesicht und lacht. Die entstehende Komik und der mitschwingende
Humor entspringen dem Denkwiderstand und gehéren zur dialogisch-grabenden
Bewegung des Geistes, der gleichzeitig zu sich spricht und monologisierend
Kausalitat und Natur bedenkt. Der Kontrast zum Ubernatiirlichen ist in diesem

dem heraus Beziige zur Welt als logische Relationen getatigt werden. Dieses Einge-
schlossensein schliesst jedoch das transitive Moment der Beziehung als Dialog aus.

110 Hannah Arendt setzt der metaphysischen Sehtradition die judische Tradition des H6-
rens gegeniber: ,,Die judische Tradition zeigt, was mit der Wahrheit geschieht,
wenn die Leitmetapher nicht mehr das Sehen, sondern das Horen ist (das dem Den-
ken in vieler Beziehung néher steht als das Sehen, weil es Abfolgen nachvollziehen
kann). Den judischen Gott kann man horen, aber nicht sehen, und die Wahrheit wird
damit unsichtbar: ,Du sollst dir kein Bild noch Gleichnis machen von irgend etwas
im Himmel oder auf Erden*.” (Arendt, Vom Leben des Geistes, 123)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Augenblick zu grof, bricht zu unvermittelt ein und ist entsprechend verninftig
nicht zu vermitteln™'. Die Arlah im figurativen Sinne impliziert hier eine punk-

111 Dazu passt folgende Ausfilhrung von Friedemann Richert in seiner Auseinanderset-
zung mit dem Lachen in der Bibel: ,,Die gedankliche Wanderung durch die Bibel hat
uns gezeigt: Auch hier begegnet uns die menschlich-begrenzte Selbstwahrnehmung,
die immer wieder durch die gottlich gewéhrte Fremdwahrnehmung aufgebrochen
und dem Lachen zugefiihrt wird. Das Alte Testament redet freimitig vom lachenden
Gott. Sein befreiendes, erlésendes Lachen ist namlich Attribut seiner géttlichen Le-
bendigkeit, die den Glaubigen als zeitenthobene wirksame Lebenskraft in das erl6-
sende Lachen stellen will.“ (Richert, Kleine Geistesgeschichte des Lachens, 76) Der
paradoxe lebendige Sinngehalt der einbrechenden Transzendenz I6st ein ambivalen-
tes Lachen der und (ber die Vernunft aus, was das transitiv-dialogische Moment
hervorhebt. Das Lachen ist Element des Prozesses der Bindung an die Transzendenz.
Der Glaube (Abrahams) entsteht aus der Lebendigkeit der eigenen Existenz. Der
Glaube wird erschaffen und aktualisiert. Ein erganzender Bezug zu dieser Thematik
findet sich bei Benjamin Fondane, der tber Bergson hinausgehend ebenfalls die
Verbindung der existenziellen mit der metaphysischen Dimension des Lachens her-
vorhebt: ,,Mais le rire est ici le signe et la clef d’un univers nouveau, qui déborde de
toutes parts I’univers mécanique de la nécessité. Il est le signe d’une vie intérieure
plus profonde, d’une pléthore de vitalité, d’une inapplication étrange au réel, d’une
inadaptation au social. [...] Il nous fait pénétrer, a sa suite, dans le royaume d’une
existence qui transcende a tel point notre monde logique, qu’il emprunte les appa-
rences du paradoxe, du scandale, voire du comique et du ridicule. (Fondane, La
conscience malheureuse, 211) Zudem lassen sich von dieser Stelle aus poetologische
Féden spinnen, wobei ein Gewebe von Existenz und Ironie virulent werden. Folgen-
de Ausfiihrung von Paul de Man verdeutlicht dies: ,,Es wird nun deutlich, dal die
Disjunktion keinesfalls ein beruhigender und heiterer ProzeR ist, trotz des damit ver-
bundenen Lachens. [...] Fir Baudelaire ist die Bewegung des ironischen Bewuft-
seins jedenfalls alles andere als beruhigend. Das Moment der Unschuld oder der Au-
thentizitat unseres Weltgefihls wird in Frage gestellt, und damit wird ein ProzeR in
Gang gesetzt, der ganz und gar nicht harmlos ist. Er mag als beiléufiges Spiel mit
einem losen Faden des Stoffes beginnen, aber schon nach kurzer Zeit wird das ganze
Gewebe des Ichs aufgetrennt sein und auseinanderfallen. Der ganze ProzeR lauft mit
einer beunruhigenden Geschwindigkeit ab. Die Ironie besitzt eine ihr innewohnende
Tendenz, ihre Bewegung zu beschleunigen und nicht anzuhalten, bis sie ihren Weg
vollendet hat; [...].“ (de Man, Die Ideologie des Asthetischen, 112) Das beilaufige
Spiel lieRe sich durchaus auch auf Kierkegaards Suspension des Ethischen beziehen.
Der Faden der Ethik 16st sich und das Gewebe des Ichs fallt auseinander, um nackt

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 155

tuelle Betdubung, die sich als (ungléubiges) Lachen entl&dt. Hirschs Verweis auf
die hebraische Wurzel von pins? (lizhok; lachen) nimmt diesen Faden wie folgt
auf: ,,,prx* ist aber ausnahmslos ein ironisches Lachen, ein Lachen, das eine ge-
wisse Negierung, Verurteilung des das Lachen hervorrufenden Gegenstandes in
sich tragt.“"* Die hier vorhandene existenzielle Ironie**® erinnert an Sokrates
Maieutik, durch welche Wissen als Nichtwissen — als eine Negation — geschaffen
wird. Auch Sara reagiert mit Lachen, als ihr jene Begebenheit zu Ohren kommt.
Entsprechend fihrt die Tora in Kap. 18:13-14 aus: 7p0y a7 a»? 073728 7% 71 8"
MIT CIN) TR DR ART KXY T Da sprach Gott zu Awraham: Warum hat Sara
denn gelacht in dem Sinn: Sollte ich denn auch in Wahrheit gebaren, da ich so
alt geworden?!.12 7P 20 nY2 PO WK TYinG 127 i k797 st denn Gott etwas
zu wunderbar? Zur bestimmten Zeit kehre ich zu dir wie diese lebendige Zeit zu-
rick, und dann hat Sara einen Sohn.

Auch diese Stelle ist dialogisch insofern geséttigt, als Gottes Kehre (2wx;
ashuv) mit jenem Begriff der 72wn (Teshuvah; Antwort) insofern wiederkehrend
in Verbindung steht, als dieser bereits bei Soloveitchik sehr zentral war. Dieser
dialogische Antwortcharakter erschafft nicht blof einen Gedanken, sondern Le-
ben. Jizchak bezeugt mit seiner Existenz und seinem sprechenden Namen den
schopferischen Einbruch der Transzendenz und erschafft dadurch eine Bindung
im Sinne eines wissenden Glaubens. Ein Wissen, das die reine Vernunft ver-
lacht.

vor Gott zu sein, was den Sprung aus der Sprache in den Glauben impliziert. Aus ju-
discher Sicht fiihrt diese existenzielle Ironie ebenfalls zu einem Schweigen, aber
nicht als Sprung aus der Sprache, sondern als Mdglichkeit eines geheimnisvollen
Gewebes, das in der ehrfurchtsvollen Annéherung zu Gott entsteht.

112 Hirsch, Die Finf Biicher der Tora, Bereschit, 317.

113 Vgl. dazu auch Kierkegaards Auffassung der Ironie als Existenzbestimmung, die
Ironie als bloRe rhetorische Figur iberschreitet: ,,Ironie ist eine Existenzbestimmung
und nichts ist somit lacherlicher, als wenn man glaubt, es sei eine Redeform, oder als
wenn ein Verfasser sich deswegen gliicklich preist, daR er sich dann und wann aus-
driicken kann. Wer wesentlich Ironie hat, hat sie den ganzen Tag lang und ist an kei-
ne Form gebunden, weil sie die Unendlichkeit in ihm ist.“ (Kierkegaard, Abschlies-
sende unwissenschaftliche Nachschrift, 213)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

4.2.8 Die Bindung Isaaks als absolute Verbindung
zur Transzendenz

Nach diesen zwei Zwischenhalten wenden wir uns nun wiederholt der Aus-
gangssituation in Kapitel 22:2 zu, die nun im Lichte des bindenden Charakters
erscheint, als Akedat Jizchak, der Bindung Isaaks: 2wy 7777 N¥ 732 DY X1 7R K7
PR VIR WK D37 TR DY AL oW aTym Ve IR 9N A7 71 poy Ny naax Da
sprach Er: Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak,
und gehe dir zum Land Morija, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem de
Berge, denich dir sagen werde.

Die nun kontextualisierte Spannung zwischen hithalech und lech lecha zielt
auf eine Ganzwerdung Abrahams ab und nicht auf eine Suspension des Ethi-
schen, was bei Kierkegaard mit Zittern einher geht, mit der nach Brod aus der
Natur heraus verursachten Furcht vor dem Unbegreiflichen. Kierkegaards Abra-
ham verkorpert dieses Paradox. In der jidischen Tradition nahert sich Abraham
Gott im dialogischen Geschehen an und vergegenwartigt einen Glauben im Sin-
ne des wissenden Vertrauens''. Dieses Wissen nimmt Brods Faden nun vertieft

114 Im wissenden Vertrauen ist im Hebrdischen ein Glaubensbegriff angelegt, der diffe-
renziert das bindende Wissen herausschélt. Der Terminus nawx (emunah) wird mit
Glaube Ubersetzt. Das Verb 1nxi (leha’amin) bedeutet anvertrauen und steht in in-
nerer Verbindung mit dem Ausdruck 1) (Amen), der das Besiegelnde bindender
Treue spiegelt. Folgende Thorastelle in Beha'alotcha (Numeri, 12,7-8) zeigt dies
auf: v 7 N NI X2) XY 12 127X 72 28 19 X7 1K) N2 952 in meinem ganzen
Hausist er betraut. Mund zu Mund rede ich an ihn, und Gesehenes und nicht in Rét-
seln, und Gestaltung Gottes schaut er (Hirsch, Die Finf Blucher der Tora. Bamid-
bar, 193f.). In diesem Kontext muss selbstverstandlich auch auf Martin Buber ver-
wiesen werden, der in Zwei Glaubensweisen zwischen jldischer Emunah und christ-
licher Pistis unterscheidet. Die Pistis ist mit der Forderung verkniipft, an einen ge-
kreuzigten Menschen zu glauben, der die Funktion des Erl6sers inne hat. Die bin-
dende Emuna glaubt nicht an etwas, sondern steht existenziell darin, im Sinne der
Standhaftigkeit, bei der sich eine aktive und passive Haltung des Menschen Gott ge-
genlber durchdringen: ,,Nur wenn ihr, so sagt der Prophet, in unsere Begriffssprache
Gibertragen, in eurer wesentlichen Lebensbeziehung standhaltet, habt ihr wesentli-
chen Bestand. Die wahre Bestandigkeit der Grundlagen eines menschlichen Daseins
von der wahren Bestandigkeit im Grundverhéltnis dieses Menschen zu der sein Sein
stiftenden Macht. Dieser ,existenzielle* Charakter der Emuna wird in der Ueberset-
zung ,Glaube“ ungeniigend erfasst, wiewohl das Verb oft genug glauben (jemandem
glauben, eine Sache glauben) bedeutet. Man muR des weitern beachten, daf der Be-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 157

auf, mit welchem der geheimnisvolle Ubergang von der Furcht zur Ehrfurcht ge-
sponnen wurde. Damit verbindet sich die Anerkennung eines unendlichen Zu-
sammenhangs in der zunehmenden Wirkung und Wirklichkeit der DSC, dem
offnenden Einbruch in die natirliche Welt der Kausalitét, die den Menschen an
sich selbst kettet.

Dass Abraham auf dem Weg nach Vollkommenheit ist, bedeutet gleichzeitig
die wachsende Anerkennung eines unendlichen Zusammenhangs. Dies wird auf
seiner letzten und entscheidenden Wegstrecke mit dem Ziel Morija unterstri-
chen: In Anlehnung an dem Midrasch Bereschit Rabbah bestimmt Raschi Morija
als Jerusalem, als Ort, von dem die Tora ausgeht — bzw. ausgehen wird, wenn
Abraham die nétige Ganzheit er- und bezeugen kann. Die Stadt fungiert dabei
als sprechender Name: o°5wy° enthalt im Wort die Ganzheit (o>w, schalem). Die

griff die beiden Seiten einer Reziprozitét der Bestandigkeit umfalit: die aktive, die
,Treue‘, und die rezeptive, das ,Vertrauen‘.“ (Buber, Zwei Glaubensweisen, 27) Be-
merkenswert ist zudem eine zentrale Stelle aus der Liturgie des jlidischen Morgen-
gebets, bei der Glaube und Wissen eine innige spannungsvolle Verbindung einge-
hen: YT 7R3 *7 TAYIN 0NN TOIN LIYAN PIER 7 TOPIW) 077 7 TAYI

. nx Ich verlobe dich Mir in Ewigkeit, Ich verlobe dich Mir durch Gerechtigkeit
und Recht, mit Liebe und Barmherzigkeit. Ich verlobe dich Mir durch Treue, damit
du den Ewigen erkennst. (Sddur Schma Kolenu, 18.) Diese Zeilen werden téaglich
beim Binden der p7sn (Tefillin; Gebetsriemen) gesprochen und zeugen von einer
Bindung, bei welcher der Glaube n1mx (Emunah) auf das Wissen ny (vaiadat) so
bezogen ist, dass dieser von Gott weiss und eine Gewissheit bezeugt. VVgl. dazu auch
Samuel Hugo Bergman. In Anlehnung an einen Midrasch konnte die Aufforderung
an Abraham die (Gegen)Stimme Satans sein, welche den ethischen Standpunkt ver-
blrgt. Den Unterschied zwischen Kierkegaard und der judischen Auslegung entwi-
ckelt Bergman in der unterschiedlichen Beantwortung der entsprechenden Frage und
legt dabei zwei Glaubensweisen frei, die an Buber erinnern: ,,How can you take this
lovely child, given to you when you were a hundred years old, and offer him up as a
sacrifice? [...] But the answer that Satan receives in the midrash is entirely different
from the one he receives in Kierkegaard’s exposition. And this difference reveals the
enormous opposition between the midrash and the modern thinker in their grasp of
what faith is. Kierkegaard discourses on belief and draws a philosophic conclusion
from the story of the sacrifice of Isaac: ,that there is a teleological suspension of the
ethical.* In the midrash Abraham answers Satan very simply ,yes, yes.* The devil’s
attempt encounters an iron wall of unphilosophising faith. (Bergman, The Qualitiy
of Faith, 26f.) Bergman sucht dabei eine synthetisierende Bewegung, die dem indi-
viduellen Prozess im Spannungsfeld dieser Pole Raum gibt.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

aufsteigende sich Gott nadhernde Bewegung deutet sich im vermeintlichen Opfer
an. Wird bei Kierkegaard dieses Opfer schlechthin mit dem Paradox identifiziert,
so betont auch hier die jiidische Auslegetradition das bindende Element. Der
Ausdruck fur Opfer lautet 7%y (olah), was mit dem Verb m>y> (la’alot; hinauf-
bringen, aufsteigen) in Verbindung steht. Entsprechend fiihrt Raschi aus: ,, 172ym
M 12 R &9, And bring him up. He did not say to him, ,Slaughter him®.“!*
Die Betonung des Hinaufbringens verdeutlicht Raschi am lapidar wirkenden Mi-
drasch, dass Abraham Isaak auf den Berg brachte und Gott ihm darauf sagte, er
kénne ihn wieder hinunter bringen. Hirsch betont das spirituelle Moment der
geistigen Erhebung™®, die in Brods Hiniibergleiten vom Natirlichen zum Uber-
natiirlichen angelegt ist.

Ein Motiv, in welches Abraham und Isaak in ihrem gemeinsamen schweig-
samen Gang gleichermassen involviert sind. Die vermeintliche Dichotomie zwi-
schen dem aktiven Tater Abraham und dem passiven Opfer Isaak™’ wird durch
den Midrasch in Genesis Rabbah 56:8 insofern durchbrochen, als dieser die
Meinung vertritt, dass Isaak zum gegebenen Zeitpunkt 37 Jahre alt war. Isaak ist
aktiv mit verwoben in den Prozess der Vervollkommnung, der im Lichte dieses
Motivs den Aspekt der Bindung als Einung und Vereinigung betont, was in den
Versen 22:6 und 22:8 repetitiv aufgenommen wird. Als Textbewegung, welche
bis in die feinsten Verastelungen das Geheimnis der Wiederholung umschreibt:
170 273w 19771 und so gingen sie beide zusammen. Der Ausdruck 11 (jachdav;

115 Rashi, Commentary on the Torah, Bereshit, 231.

116 Zu diesem Kontext passt eine weitere Stelle aus dem Wochenabschnitt Beha' alotcha
(Numeri 8:2): ,, nY2w 1R 77537 °19 2% 98 N30 DR T00Ua2 ¢HR R aN 9X 027
.ni13a Sprich zu Aharon und sage ihm: Wenn du die Lampen aufleuchten lassest, sol-
len der Richtung des Leuchters zu die sieben Lampen leuchten” (Hirsch, Die Finf
Bicher der Tora. Bamidbar, 131.). Die Kerzen werden nicht bloR technisch korrekt
angeziindet, sondern erhebend zum Leuchten gebracht, indem sich das Licht verei-
nigt. Das Verb leha’alot ist im Ausdruck beha’alotkha wirkend gegenwértig.

117 Vgl. dazu folgende Ausflihrung von Verena Lenzen, die diese Dichotomie mit Kkriti-
schem Blick beleuchtet und u.a. an der Bildenden Kunst veranschaulicht: ,,In der
Malerei kreisen die meisten Darstellungen zu Genesis 22 wie Rembrandts spatere
Bilder um den Hohepunkt des Geschehens: die auf dem Berg Morijah lokalisierte
Opferhandlung. Die Rollenverteilung scheint ebenso eindeutig wie festgelegt: Abra-
ham ist das Subjekt, Isaak das Objekt der Handlung. [...] Die rabbinische Literatur
entwickelt verschiedene Lesarten des Kapitels, welche die Dialektik des Opferge-
schehens verdeutlichen und aus einem SchwarzweiR3-Kontrast von Handlungssubjekt
und -objekt losen.” (Lenzen, Jiidisches Leben und Sterben im Namen Gottes, 60f.)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 159

zusammen) lasst sich auf 7> (ichud; Vereinigung/Verschmelzung) beziehen und
weist eine Lautverwandtschaft mit 7nx (echad; Eins) auf. Auf dem Weg zu sich —
vor Gott — wiederholt der Mensch die tiefsten Schichten der Seele, um in Anleh-
nung an das poetologische Vorspiel im Ganzen zu wohnen. Der schopferische
Quellpunkt der Einheit wird letztendlich in der Differenzierung eines Seelenbe-
griffs sichtbar, wie er in der Kabbala und im Midrasch vorliegt, als Unterschei-
dung unterschiedlicher Ausformungen des Seelenlebens: w1 (Nefesch), mn (Ru-
ah), nnw1 (Neschama), in (Chaja) und n7r (Jechida). Jechida bildet dabei jene
Innerlichkeit, die sich am starksten an Gott bindet und in der Verbindung eine
Einheit erschafft. Nicht zuletzt als Bindung zwischen Abraham und Isaak, denn
die Priifung gilt Abraham und Isaak™'®. Diese Interpretation verdeutlicht erneut
und zusétzlich die Bedeutung der bindenden Krafte und der Bindung im Gegen-
satz zum Opfer. So heisst es in 22,9 unmittelbar vor dem dramatischen Héhe-
punkt: 12 Py nx 7Py band Jizchak seinen Sohn, um in 22,10 zur unerhdrten
Begebenheit'® zu schreiten: seinen einen und einzigen Sohn mit erhobenem

118 Die kabbalistische Auslegung der Tora nimmt im Zohar insbesondere den Aspekt
Verschmelzung auf, wobei der Prozess der Vervollkommnung mit der Sefiroth-
Lehre verknlipft wird. Abraham und Isaak verkdrpern unterschiedliche Kréfte, die
miteinander befruchtend verflieRen missen, um Vollkommenheit zu erreichen. Ab-
raham wird in Verbindung mit Wasser und Barmherzigkeit (Chesed) gebracht, wéh-
rend Isaak das Feuer und strenge Kraft des Gerichts (Gevurah) vertritt. Deshalb be-
wirkt im kabbalistischen Verstandnis die Bindung Isaaks die entsprechend ver-
schmelzende Vervollkommnung.

119 Es sei an dieser Stelle nochmals an Slavoj Zizek erinnert; ein Ereignis ist ein Wen-
depunkt, bei dem sich der Rahmen verandert, durch den wir die Welt wahrnehmen
und uns in ihr bewegen (vgl. Anmerkung 4). Der einschreitende Engel markiert das
transzendente Ereignis als Passage. Auf derselben Folie, aber unter absolut verkehr-
ten Vorzeichen liest sich das Ende von Kafkas Prozess: Die grenzenlose Verunsi-
cherung wie Joseph K. durch und aus der Stadt gefiihrt wird I&sst sich in Verbindung
setzen mit den ungewissen drei Tagen, die Abraham und Isaak vorbereitend unter-
wegs sind. Nur: Das Bild der Dreieinigkeit tduscht auf die brutalste Art und Weise.
Anstelle der Bindung wird K. am Ort des Grauens — einem Steinbruch — in eine ge-
quélte Liegelage versetzt, die konjunktivisch mit dem Opfer assoziiert wird. Nur: Es
gibt keinen Wendepunkt, an dem sich das Transzendente ereignen wiirde. Das Grau-
en nimmt seinen Lauf, und entsprechend verlduft hier die unerhdrte Begebenheit:
»Dann offnete der eine Herr seinen Gehrock und nahm aus einer Scheide, die an ei-
nem um die Weste gespannten Girtel hing, ein langes, diinnes, beiderseitig ge-
schérftes Fleischermesser, hielt es hoch und priifte die Scharfe im Licht. Wieder be-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Messer zu — schlachten'®. Da ruft ihn ein Engel Gottes zwei Mal bei seinem
Namen und hélt ihn mit folgender Begriindung von seinem Unterfangen in 22:12
ab: o778 X7 °3 °RYT 1Ay °3 denn jetzt habe Ich erkannt, dass du gottesfiirchtig
bist. Der Ausdruck x~ (iereh; furchtest) umschreibt insofern das Geheimnis der
Wiederholung, als Abraham im dussersten Respekt vor Gott Isaak wieder holt
und dariiber hinaus von Gott das Versprechen erhilt, ein groRes Volk' zu be-

120

121

gannen die widerlichen Hoflichkeiten, einer reichte Uber K. hinweg das Messer dem
anderen, dieser reicht es wieder tber K. zuriick. K wulite jetzt genau, daB es seine
Pflicht gewesen ware, das Messer, als es von Hand zu Hand ber ihm schwebte,
selbst zu fassen und sich einzubohren. Aber er tat es nicht, sondern drehte den noch
freien Hals und sah umher.” Nur: Er sieht weder einen Widder, der sich im Gestripp
verfangen hdtte noch hort er eine Engelstimme. Er sieht nur einen Menschen aus der
Ferne, der sich schemenhaft aus einem Fenster mit Licht zu beugen scheint. Unend-
lich schwer wiegen die Fragen, die der Erzéhler in den uniiberbriickbaren Zwischen-
raum stellt und eine davon in der diisteren Dunkelheit als die Frage Kierkegaards er-
zittert: ,,War es ein einzelner?* (Kafka, Der Prozess, 193f.)

Louis A. Berman unternimmt einen Vergleich von Genesis 22 in jiddischer und da-
nischer Sprache. Deutsch bildet dabei eine gemeinsame Referenz zwischen den
Sprachen und doch lassen sich entscheidende Unterschiede aufzeigen. Dass Kier-
kegaard das schockartige Firchten und Zittern in den Vordergrund stellt, liegt fir
Berman wesentlich an der vorgefundenen Ubersetzung: ,,A critical verse (22:10) has
been rendered above in italic: ,Un Avraham hot oysgeshtrekt zeyn hand, un hot gen-
umen dem shlacht-messer tsu shechten zayn zun.* In Yiddish translation, this sen-
tence uses a cognate of the Hebrew li-sh’ hot, to perform a ritual slaughter or to make
a sacrifice. The reader oft he Hebrew (or Yiddish) is reminded Abraham is not simp-
ly slaying or killing his son; he is performing a religious ritual. [...] Kierkegaard no
doubt read the standard Danish translation of the Bible: ,Og Abraham rakte sin
Haand ud og greb kniven for at slagte sin San.* The reader will recognize slagte as a
cognate of slaughter. A Danish-English dictionary translates slagte as ,Kkill, slaugh-
ter, butcher, massacre.* Perhaps this helps explain, in part at least, why a reading oft
he story in Danish reduced Kierkegaard (and many others) to fear and trembling.*
(Berman, The Akedah, 24)

Diese Art der Wiederholung gelingt Kierkegaard nicht, sie ist ihm gar ein Argernis,
was ein Blick in sein Tagebuch hervorhebt: ,,Das Judentum ist: Ehe, Ehe, seid
fruchtbar und mehret euch, die Segnungen lber das Geschlecht usw. — gerade des-
halb wird hier das Christentum angebracht, das Christentum, welches die Jungfréu-
lichkeit ist; aber es soll den AbstoR des Argernisses haben und den bekommt es am
sichersten hier.* (Kierkegaard, Tageblicher, Bd. 5, 202)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 161

griinden. Im &ussersten Hinhéren wird ihm Gott im Wesen der Furcht gleichzei-
tig sichtbar. Die Bindung an die Stimme der Transzendenz gebiert Wahrheit und
offnet Abraham in 22:13 auf der wortlichen und figurativen Ebene die Au-
gen: X7 N MM O7I3X 727 YIIR2 7202 TON) K 7K 73T XY PPY Y 071N XYM
12 nop A9vY w7 Da hob Awraham seine Augen auf und sah, da war ein Wid-
der; darauf wurde er durch das Gehege an seinen Hérnern festgehalten. Da ging
Awraham und nahm den Widder und brachte ihn zum Opfer an seines Sohnes
Selle. Es wird nun deutlich, dass der Ausdruck x2° das Furchten und das Sehen
beinhaltet und eine geheimnisvolle Dialektik'?? zwischen Fiirchten und Sehen
begrindet: Die Ehrfurcht vor dem Unsichtbaren er6ffnet eine Evidenz. Bestand-
teil dieser Evidenz ist der Widder, der nicht einfach transitiv gesehen wird, son-
dern im Modus des genannten Sehens zur Gegebenheit kommt'®. In 22:14 wird
diese Dialektik eindrucklich verdichtet und bildet den schrittweise entwickelten
Hohepunkt gegenuber Kierkegaards Furcht und Zittern: aipng ow o778 X"

Ortes: Gott schaut! Welches heute also auszusprechen ist: Auf Gottes Berg wird
man geschaut.

Die gottliche Prasenz als gehoérte Stimme 6ffnet Abraham gleichzeitig die
Augen und begriindet eine Weisheitskultur, bei der Ethik, Wissen und Glaube in
einem schopferischen Freiheitsakt einen Sammelpunkt bilden. Dies wird veran-
schaulicht, wenn wir in der Morgenliturgie den zweiten Satz betrachten, der nach
dem Aufstehen rezitiert wird: 7v% n7av in%an oy 2% 2iv 22 7 NRTY TR0 NWRY
The beginning of wisdom is the fear of Hashem — good understanding to all

122 Diese Dialektik wird auch in der Art und Weise géttlicher Prasenz beim Stiftszelt

(etymologisch) sichtbar, bei welcher Verhiillung und Zeigen zentral sind: o>p3 o

2 7Y W AR 12WRT 7Y T 3W NI POKY 12Wnd 1Y 139 192 13wnn ny Und am
Tag der Aufrichtung der Wohnung bedeckte die Wolke die Wohnung, dem Zelt des
Zeugnisses zu, und am Abend war (ber der Wohnung wie ein Feuerschein bis Mor-
gens (Hirsch, Die Funf Biicher der Tora, Bamidbar, 153).

123 Dieses erschaffende Sehen steht im Kontext der Welterschaffung, worauf Verena
Lenzen hinweist: ,,Aufgrund des Gerichts- und Slihnegedankens gilt das judische
Neujahrsfest, Rosch HaSchana, auch Jom HaDin (Tag des Gerichts) oder Jom
HaZikkaron (Tag des Gedenkens) genannt, als Datum und Gedenktag der Akedah,
an dem das Widderhorn, der Schofar, geblasen wird nach dem Babylonischen Tal-
mud, Rosch HaSchana 16a: ,Es sprach der Heilige, gepr. sei er: stof’t vor mir in das
Widderhorn, damit ich fiir euch der Bindung Isaaks, des Sohnes Abrahams, gedenke
und es euch anrechne, als ob ihr euch selbst vor mir gebunden héttet*.“ (Lenzen, JU-
disches Leben und Serben im Namen Gottes, 71)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

their practioners; His praise endures forever. Blessed is the Name of His glori-
ous kingdom for all eternity."* Der Anfang bzw. die Schopfung von Weisheit ist
innigst auf die Gottesfurcht bezogen. Dieser Furcht ist zutiefst eine ethische Spur
eingeschrieben, die nun als ausserster Respekt vor dem Anderen” verstanden
werden kann — als Heiligung des Namens des Anderen und des eigenen: dem Ei-
gennamen'®® . Indem Abraham Gott fiirchtet, erkennt er ihn und wird erkannt.
Diese Bewegung setzt den Primaten der Ethik vor die Logik, was in den Spri-
chen der Weisheit, pointiert zugespitzt wird: .73y 7922 %1991 7250 701 77 IR
The fear of HA-SHEM is the moral instruction of wisdom, and before honor goes
humility'®’. Die Ethik flieRt dabei nahtlos in die Hermeneutik ber, indem das
Weisende wahlen erhellend und bedeutsam wird. Diese Perspektive wird zusatz-
lich durch die gemeinsame Wurzel von m&a? (lirot; firchten/sehen) und MXI77
(leharot; zeigen) vertieft und im Psalm 25 seinen Ausdruck findet: woR3 7] °»

Y2797 310921 PRYY 7 790 [L..] 7020 9772 1P 7 XY Wo st ein Mann, der
den Ewigen flrchtet? Dem zeigt er den Weg, den er soll. [..] Der Rat des Ewi-
gen ist fir die, so ihn fiirchten, und Sein Bund — sie ihn wissen zu lassen.’”® 710

124 The complete Artscroll Sddur, 2.

125 Der Gottesfurcht ist gleichzeitig der Respekt vor dem Mitmenschen férmlich einge-
schrieben bzw. kontextualisiert, was folgender Vers aus Wajikra Kap. 25:36 ver-
deutlicht:.py 71X 0y 777287 DR 270 w3 Inkp npn %X Von ihm jedoch darfst du
keine Einbusse und Vermehrung nehmen und hast dich vor deinem Gott zu fiirchten;
und deines Bruders Leben sei mit dir verbunden. (Hirsch: Die Funf Biicher der Tora.
Wajikra, 733). Der Respekt spiegelt sich auch im kurz darauf folgenden Ausdruck
wn Cwe Und mein Heiligtum firchtet (Kap.26:2). Beachte hier die englische
Ubersetzung My Sanctuary shall you revere (The Sone Edition, The Chumash).

126 Die verschlungene Dialektik zwischen Ethik und Evidenz verkorpert sich im Namen
Awram, der prozessiv im entsprechenden Unterwegssein seinen ihm eigenen Namen
Awraham erwarb und sich vor Gott erschuf. Fiir Rabbi Joseph B. Soloveitchik bildet
dies das Kriterium fur das prophetische Bewusstsein, was gleichzeitig der DSC von
Brod sehr nahe kommt: ,,[...] the new principle which Judaism brought to light —
namely, prophecy as a binding ethical ideal, prophecy as an act of self-creation and
self-renewal. The concept of creation sheds a clear light on the fundamental princi-
ple of choice and free will. This principle expresses itself on two levels: (1) man is
free to create himself as a man of God; he has the ability to shatter the iron bars of
universality and strict causality that imprison him qua man as a random example of
the species; [...]“ (Soloveitchik, Halakhic Man, 134).

127 Malbim, On Mischley, Kap. 15,33.

128 Die Psalmen, 14f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 163

wird hier mit Rat Ubersetzt, bedeutet aber wortwortlich Geheimnis. Das Geheim-
nis liegt in der Gottesfurcht (verborgen), die nicht in der Gewalt des Himmels
liegt, sondern in der Freiheit des Menschen oder: im Geheimnis der Wiederho-
lung.

Kehren wir nun zu Abraham zurtick und wiederholen sein heiliges Geheim-
nis: Er ist ganz geworden, indem er neben der ihn von Anfang auszeichnenden
Liebe zu Gott auch die Furcht vor Gott bezeugt und so zum Quellpunkt des Mo-
notheismus wird, was sich in der hinfuhrung zum jldischen Gottesbekenntnis,
dem ynw (Shma) spiegelt, in dem der géttliche Namen geheiligt wird: 5873 oty nx
mw) 22I0in A A7 oY M BV oy 07apn 0721 Xin Wit XM 11237 i T2na
IR DRI 2009 08D 092 APTR VI N2 A2 M0 oI 07 WTRa? 17
witp wite wiTp [...] den Namen des grossen, starken und ehrfurchterregenden
Konigs, heilig ist Er. Und alle nehmen das Joch der himmlischen Herrschaft auf
sich, einer vom andern, erteilen einander Erlaubnis, ihren Schopfer zu heiligen
in gelassener Ruhe, mit klarer lieblicher Sprache stimmen sie alle zusammen
Heiligung an und sprechen in Ehrfurcht: Heilig, heilig, heilig [...]. Einige Zeilen
danach wechselt die Perspektive von der Engelsordnung zur menschlichen, die
sich aufgrund der sie charakterisierende Korperlichkeit eine grundsatzliche Dif-
ferenz zur engelhaft-gottlichen aufweist, die aber paradoxerweise durch das
lichtvoll sehend-fiirchtende Element aufgehoben werden kann: ,7n07in32 0y 980

SRW DR AR 72087 1227 00 7P 0i¥n2 137 a1 Erleuchte unsere Augen durch
Deine Tora, hefte unser Herz an Deine Gebote, prage unser Herz'®® zur Liebe

129 Gellman greift eine chassidische Interpretation auf, die auf den Gerrer Rebbe Judah
Aryeh Leib Alter (1847-1905) zuriickgeht, der den beriihmten Torakommentar Sefat
Emet verfasst hat. In Bezug auf die Akedah spielt die Unterscheidung zwischen der
Liebe zu und der Furcht vor Gott die entscheidende Rolle. Vertieft wird diese Unter-
scheidung durch unterschiedliche Gottesnamen, die den zwei Qualitaten zugeordnet
werden konnen und mit der geforderten bzw. gepriiften Ganzheit und Einheit des
Herzens korrespondieren ,,In addition, Rabbi Alter draws attention to the use of
,Elohim* for the Divine rather than the name ,YHVH®. It is the latter name that is
associated with the love of God, whereas the former, ,Elohim*, is associated with
fear of God. One loves YHVH. On fears Elohim.We would have expected Abraham,
the lover of God, to have been described by his relationship to YHVH, rather than
Elohim.In answer, Rabbi Alter begins by reminding the reader that in the past Abra-
ham had more than proven his love for God, including his willingness to be killed
(according to a Midrashic story) by being thrown into an oven for his faith. It was
therefore now not a significant test of Abraham’s love of God to ask him to sacrifice
his son. Instead, the trial was designed so as to test Abraham’s fear of God. That fear

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

und zur Ehrfurcht Deines Namens

13 1...]. Die gestiftete Einheit kulminiert wie-

Hore Jisrael, der Ewige ist unser Gott, der Ewige ist einzig™. Mit der Annahe-
rung und Hinwendung Abrahams zu Gott wird Gott nicht identifiziert, weil er als

130

131

is put to the test by God so placing Abraham that Abraham must act in conflict with
the very love he has nurtured toward his Creator all his life. Abraham is placed into
a conflict between acting out of love and acting out of fear. And he passes the test
when he responds to God in the mode of fear. The angel then praises Abraham for
having shown himself to be a fearer of God.“ (Gellman, The Fear, the Trembling,
and the Fire, 88) Aus der konfliktbeladenen Differenz zwischen Gottesliebe und
Gottesfurcht wird die Wiederholung im tiefsten Sinne angetrieben und belebt.

Diese Herzensangelegenheit fiihrt nochmals auf Derridas Diskurs zum Geheimnis
zuriick, der nun in seiner Terminologie als Kardiotopologie bezeichnet werden kann
und gleichzeitig als zu kommentierenden Kommentar zu diesem Durchgang Abra-
hams Schweigen: Oder das Paradox bei Sgren Kierkegaard und Max Brod verstan-
den werden, dies vom Gottesnamen ausgehend: ,,Gott ist der Name der Mdglichkeit
fur mich, ein Verborgenes, ein Geheimnis zu wahren, das im Innern sichtbar ist, aber
nicht im AuReren. Sobald es diese Struktur eines BewuRtseins, eines Mit-Sich-Seins,
eines Sprechens, das heil3t einer Hervorbringung unsichtbaren Sinns gibt, sobald ich,
dank dem unsichtbaren Sprechen als solchem, einen Zeugen in mir habe, den die
andern nicht sehen, und der folglich zugleich andersist alsich und mir innerlich na-
her als ich selbst, sobald ich eine geheime Beziehung mit mir bewahren und nicht
alles sagen kann, sobald es Geheimnis und einen geheimen Zeugen in mir gibt, gibt
es das, was ich Gott nenne, (gibt es) was ich Gott in mir nenne, (gibt es, daB) ich
mich Gott nenne, ein Satz der schwer von ,Gott nennt mich, ruft mich* zu unter-
scheiden ist, denn unter dieser Bedingung rufe ich mich oder werde ich gerufen im
Geheimen/im Vertrauen (en secret). Gott ist in mir, er ist absolutes ,ich*, er ist diese
Struktur der unsichtbaren Innerlichkeit, die man im Kierkegaardschen Sinne die
Subjektivitdt nennt.“ (Derrida, Den Tod geben, 434) Mit einer eindriicklichen
sprachlich-gedanklich verschlungenen Wiederholungsbewegung deckt hier Derrida
ab, was im Sh’ma-Gebet mit der Liebe zu Gott ausgedriickt wird und in aller Inner-
lichkeit sowohl auf Kierkegaard als auch auf Pascal bezogen werden kann, dessen
Herz Vernunftgriinde hat, die die Vernunft nicht kennt. Was hier fehlt, um eine ent-
scheidende erweiternde Dimension des Geheimnisses anzudeuten, liegt im entwi-
ckelten Verstandnis der Gottesfurcht, einer Dynamik, die wieder aus dem Herzen —
in die Exterioritat — flhrt, ohne das Geheimnis preiszugeben. In diesem Sinne schla-
ge ich eine Kardiophobotopologie vor...

Vgl. Sddur Schma Kolenu, 340-345.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 165

absolute Einheit nicht identifizierbar ist, aber es entsteht ein Band, eine Bindung,
welche Abraham im Aktualisieren seiner letzten Prifung etabliert hat. Nochmals
im Sinne Brods: Durch Ehrfurcht als Anerkennung eines unendlichen Zusam-
menhangs ereignet sich das paradoxe Wunder, dass ein Band zwischen dem Ein-
zelnen und dem Allgemeinen in schdpferischer Freiheit erschaffen wird. Im
Durchbruch des natirlichen Geflechts durch die disruptio structurae causarum,
um eine Art der Unscharferelation zwischen Glauben und Wissen zu begriinden.
Als eine Textur, die sich um eine paradox aufgeladene Leerstelle dreht, um sie
herum schreibt: sie umschreibend umkreist'®. Die Poetologie des Umschreibens
wird vom Geist der Wiederholung durchweht — von der dialektischen Lyrik
Kierkegaards zur verflochtenen Textur eines unendlichen Zusammenhangs, zu
den dichten und dunklen Knoten Brods, zu denen sich das midraschartige Den-
ken vorgrabt, um Bedeutungen zum Schillern zu bringen. Die damit zusammen-
h&ngende Sogwirkung fordert die behutsame Geste einer Narration, deren schit-
zende Schatten die Antithese zu Hegels grellem Licht bilden, das jegliches Ge-
heimnis der Wiederholung zerstért und Peter Handkes Phantasie zur Wiederho-
lung ignoriert, welche das Motto dieses zweiten Durchgangs darstellt: ,,Das
,Heilige*... ist nicht zu erforschen, nur zu umschreiben, zu erzahlen, umschrei-
bend zu erzahlen (lerne das Umschreiben)“**. So bleibt nichts mehr anderes (ib-
rig, als sich nochmals dem Text in Gen. 22 zu néhern, ihn umschreibend zu er-
zéhlen. In diesem Sinne hdren wir erneut die Stimme des Textes aus Bereschit,
die durch die Verdeutschung von Martin Buber und Franz Rosenzweig neu hor-
bar wird und gleichzeitig den Kontrapunkt zur Einheitsiibersetzung des unge-
lehrten Exegeten bildet:

Gott prufte Abraham
und sprach zu ihm:
Abraham!

132 Schumacher setzt sich mit einer entsprechenden Textbewegung auseinander, die
Wiederholung aus einer Differenz heraus versteht: ,,An die Stelle einer festlegenden
Verortung von Zentrum, Présenz und Ursprung treten Vervielféltigungsbewegungen,
die [...] aus der Logik der Reprasentation ausscheren, sie ebenso supplementierend
durchbrechen wie die Vorstellung von feststellbaren Identitaten und Begriffen. Auch
wenn sie auf Konzepte wie Zentrum und Ursprung bezogen bleibt und sie mehrfach
umkreist, statuiert diese exorbitante Bewegung, die auch eine Geste der Dekonstruk-
tion beschreibt, keinen neuen Fixpunkt. Sie er6ffnet vielmehr die Mdglichkeit ab-
grundiger Vervielféltigung.“ (Ders., Die Ironie der Unverstandlichkeit, 314)

133 Handke, Phantasien der Wiederholung, 14.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Er sprach:

Da bin ich.

Er aber sprach:

Nimm doch deinen Sohn, deinen Einzigen, den du liebst, Jizchak,
und geh vor dich hin in das Land Morija,

und héhe ihn dort zur Darhdhung auf einem der Berge,
den ich dir zusprechen werde.

Abraham stand friihmorgens auf,

er sattelte seinen Esel,

er nahm seine beiden Knaben mit sich und Jizchak seinen Sohn,
er spaltete Holzer fir die Darhdhung

und machte sich auf und ging nach dem Ort, von dem Gott
ihm gesprochen hatte.

Am dritten Tag erhob Abraham seine Augen

und sah den Ort von fern.

Abraham sprach zu seinen Knaben:

Bleibt ihr hier mit dem Esel,

ich aber und der Knabe wollen bis driiben hin gehen,
niederwerfen wollen wir uns und dann zu euch kehren.
Abraham nahm die Hélzer zur Darhéhung,

er legte sie Jizchak seinem Sohn auf,

in seine Hand nahm er das Feuer und das Messer.

So gingen die beiden mitsammen.

Jizchak sprach zu Abraham seinem Vater, er sprach:
Vater!

Er sprach

Da bin ich, mein Sohn.

Er sprach:

Da ist nun das Feuer und die Holzer,

aber wo ist das Lamm zur Darhéhung?

Abraham sprach:

Gott ersieht sich das Lamm zur Darh6éhung, mein Sohn.
So gingen die beiden mitsammen.

Sie kamen an den Ort, den Gott ihm zugesprochen hatte.
Dort baute Abraham die Schlachtstatt

und schichtete die Holzer

und fesselte Jizchak seinen Sohn

und legte ihn auf die Schlachtstatt zuoberst der Holzer.
Abraham schickte seine Hand aus,

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 167

er nahm das Messer, seinen Sohn hinzumetzen.

Aber Sein Bote rief ihm vom Himmel her zu

und sprach:

Abraham, Abraham!

Er sprach:

Da bin ich.

Er sprach:

Schicke nimmer deine Hand nach dem Knaben aus,

tu ihm nimmer irgendetwas!

Denn jetzt habe ich erkannt,

dass du Gottes fiirchtig bist, —

nicht vorenthalten hast du mir deinen Sohn, deinen Einzigen.
Abraham hob seine Augen und sah:

Da, ein Widder hatte sich dahinter im Gestriipp mit den
Hdrnern verfangen.

Abraham ging hin,

er nahm den Widder

und héhte ihn zur Anhéhung anstatt seines Sohns.
Abraham rief den Namen jenes Orts: ER ersieht.

Wie man noch heute spricht: Auf seinem Berg wird ersehn.
Sein Bote aber rief Abraham ein zweites Mal vom Himmel
her zu

Und sprach:

Bei mir schwore ich

— Sein Erlauten —

Ja, dieweil du dieses getan hast, hast deinen Sohn, deinen Einzigen,
nicht vorenthalten,

segne, ja segne ich dich,

mehren will ich, mehren deinen Samen,

wie die Sterne des Himmels und wie den Sand der am Ufer
des Meeres ist,

ererben soll dein Same das Hochtor seiner Feinde,

segnen sollen einander mit deinem Samen alle Stdmme der
Erde,

dem zu Folge dass du auf meine Stimme gehort hast.
Abraham kehrte zu seinen Knaben zuriick,

sie machten sich auf und gingen mitsammen nach Ber-Scheba. [...]"*

134 Buber/Rosenzweig, Die funf Blcher der Weisung, 57-60.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Dritter Gang:
Gott (ver)sucht den Menschen

Die Wunde(r) Hiobs — Pathos bei Sgren Kierkegaard

und Abraham J. Heschel

,.Hiob: Kosmische Klagen und Trauerweiden [...] Offene Wun-
den der Natur und der Seele [...] Und das menschliche Herz — of-
fene Wunde Gottes.*

EMIL M. CIORAN, VON TRANEN UND VON HEILIGEN

Dieser Teil derArbeit verschreibt sich dem Themenkomplex, der im alttestamen-
tarischen Text Hiob mit dem gleichnamigen Protagonisten angelegt ist. Als Aus-
gangspunkt dient dazu Kierkegaards Schrift Die Wiederholung, die am selben
Tag — 1843 — wie Furcht und Zittern ebenfalls unter einem pseudonymen Namen
in Kopenhagen erschien: Constantin Constantius nennt sich der Verfasser und
gibt der Schrift den Untertitel Ein Versuch in der experimentierenden Psycholo-
gie. Dass die beiden Schriften am selben Tag herauskommen, ist der Wiederho-
lung inhérent: Beide Werke kreisen um die biografisch erfahrene Wunde Kier-
kegaards, die in der Entlobung von Regine besteht. In der mehrfachen Perspekti-
vierung liegt bereits selber eine Versuchsanlage vor, um Erfahrung an distanzie-
rende Beobachtung zu koppeln. Bei diesem Experiment wird gleichzeitig eine
neue Art des philosophischen Wissens versucht', das dem Wortsinn nach als ein

1 Aus der kulturwissenschaftlichen Perspektive formiert sich ein Interesse an Poetolo-
gien des Experiments, um Wissensanordnungen und literarisierende Darstellungsfor-
men im gegenseitigen Verhéltnis zu erhellen. Die Kategorie des Experiments steht
dabei im Kontext des Ubergangs, was Kierkegaards Text wesentlich auszeichnet: ,,Es
markiert einen méglichen Ort des Ubergangs zwischen den beiden Kulturen, indem

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

essayistisches bezeichnet werden kann. Insofern lieRe sich der Untertitel auch als
Versuch in der experimentierenden Philosophie umdeuten, bei der die Psycholo-
gie eine massgebende Rolle einnimmt: Der objektivierende Blick, der sich aus
der subjektiven Wunde der Melancholie heraus ergibt, richtet sich auf die Per-
sonlichkeit eines jungen — stimmungsvollen — Menschen (Kierkegaard), um die
Vielschichtigkeit der menschlichen Personlichkeitsstruktur freizulegen, was im
ersten Gang dieser Arbeit als Personalitat umkreist wurde. Insofern graben sich
die Génge zueinander vor, wobei nicht die Schuld, sondern das Leiden im Zent-
rum steht. Die erwahnte Melancholie, die dem Leiden zugrunde liegt, motiviert
in dieser Konstellation die Lektiire der Wiederholung. Konstellative Leitbegriffe
beim Aufspiren der spezifischen Wiederholungsbewegung bilden Stimmung und
Pathos, um mit und durch diese Begriffe die Philosophie zu einem Experiment
zu machen. Die Begriffe werden dabei insofern wortworlich erfahren, als sie me-
thodisch auf den Weg genommen und im Prozess der bewegenden Reise einen
philosophischen Sinn versammeln werden. In dieser Blindelung wird gleichzeitig
das wahlverwandte Verhaltnis zu Abraham J. Heschel herausgearbeitet, wobei
die Stimme in ihren philosophischen Transformationen die entscheidende tiefen-
theologische Schnittstelle zwischen Stimmung und Pathos bildet. Oder: Die
Stimme wird zum Brennpunkt jener Wiederholung, deren Spuren zwischen
Stimmung und Pathos kreisen. Den inhaltlichen Rahmen dieser Gedankenform
lasst sich mit Heidegger folgendermassen exponieren:

Das Erstaunen ist madog. Wir Ubersetzen na3og gewdhnlich durch Passion, Leidenschaft,
Geflihlswallung. Aber maSog h@ngt zusammen mit pdaoysw, leiden, erdulden, ertragen,
austragen, sich tragen lassen von, sich be-stimmen lassen durch. Es ist gewagt, wie immer
in solchen Féllen, wenn wir ma3og durch Stimmung Ubersetzen, womit wir die Gestimmt-
heit und Be-stimmtheit meinen.’

Dass Heidegger die Ubersetzung von Pathos als Stimmung, als Wagnis bezeich-
net, unterstreicht den Charakter einer experimentierenden Philosophie, die sich
letztendlich selber ausprobiert. Die philosophische Ausrichtung erfahrt der Be-
griff durch das Staunen, jener philosophischen Urgeste, welcher die schauende
Kontemplation — die theoria — eingewachsen ist. Mit Kierkegaard setzt ein Ent-

die Literatur einerseits der aktuellen Erfahrung andere Mdéglichkeiten und andererseits
der potentiellen, im Experiment vorgeblich immer wiederholbaren Erfahrung ihre je-
weilige Aktualitat vor Augen zu halten vermag.“ (Krause/Pethes, Zwischen Erfahrung
und Mdglichkeit, 15)

2 Heidegger, Was st das— die Philosophie?, 39.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 171

setzen ein, das dieser Tradition entwéchst, indem das Moment verniinftiger Auf-
l6sung fehlt. Diesen Verlust gilt es an der Schrift Kierkegaards in den Bereich
der Existenz zu Ubersetzen, so dass die Vernunft als eine pathetisch dichtende
verstanden werden kann, um gerade den Logos neu zu denken®. In einem letzten
Schritt gilt es diese Bewegung ins jidische Denken Heschels (iber zu setzen: als
Ubersetzen zwischen Philosophie, Theologie und Poesie. Der letzte Gang bein-
haltet jedoch weder eine grosse Synthese noch einen Abschluss. Wir begntigen
uns damit, uns nochmals der Wiederholung anzunéhern; dies im Sinne eines
letzten Annéherungsversuchs und nicht als hegelianischer Dreischritt. Deshalb
soll an dieser Stelle auch auf einen dritten Irrlaufer Hegels verzichtet werden.

5.1 S@REN KIERKEGAARD: DEN LOGOS VERSTIMMEN

,.Ich empfinde jetzt ein Bedirfnis, in tieferem Sinne zu mir selbst
zu kommen, daher daR ich Gott ndher komme im Verstehen mei-
ner Selbst. Ich muss an Ort und Stelle bleiben und inwendig er-
neuert werden.”

S@REN KIERKEGAARD, DIE TAGEBUCHER

Das Motto stellt einen Tagebucheintrag vor, den Kierkegaard am 16. August
1843 verfasst hat, kurz vor der Veroffentlichung der Wiederholung (16. Okto-
ber). In diesen wenigen Zeilen wird umschrieben, worauf Kierkegaard mit dem

3 Dachselt fuhrt aus, inwiefern die abendléndische Philosophie von der Beherrschung
des Pathos gepréagt wurde, um die Herrschaft der Vernunft als Aktivitat Uber die Pas-
sivitat zu begriinden: ,,Voraussetzung dieses Weges ist die Antithese von logos und
pathos, das Modell einer zweigeteilten Seele mit einem aktiven, reflektierenden, ver-
nlinftigen und einem passiven, instinktartigen, vernunftlosen Teil. Die Dichtung wird
wegen ihres enthusiastischen Ursprungs, ihrer intensiven Darstellung von Affekten
und ihrer starken emotionalen Wirkung, von den Philosophen seit Platon auf die Seite
des Nicht-Verninftigen gestellt daher argwdhnisch bertrachtet oder ganz abgelehnt.“
(Dachselt, Pathos. Tradition und Aktualitat einer vergessenen Poetik, 111) Diese Hie-
rarchisierung bzw. Beherrschung durch die Vernunft spiegelt sich in einer etymologi-
schen Verengung, indem Pathos mit der tierdhnlichen Passivitat in Verbindung ge-
bracht wird: ,,ta30¢ mit der Fille seiner Bedeutungsvarianten wird im Lateinischen
vor allem mit ,passio* Ubersetzt. Die spezifisch seelischen Leidenszustande werden
daneben als ,perturbationes animi*, ,affectiones* bzw. ,affectus‘ bezeichnet* (Histori-
sches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, 193).

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

komplexen Begriff der Wiederholung anspielen will: Auf die Selbstaneignung.
Die hermeneutische Schnittstelle zielt auf ein Innen ab, wo sich Selbst- und Got-
tesverstandnis durchdringen bzw. dialektisch bedingen. Es handelt sich dabei
nicht um eine dialektische Begriffsarbeit, sondern um ein fundamentales Hin und
Her — zwischen Mensch und Gott. Diese existenzielle Bewegung, die gleichzei-
tig Methode ist, deutet die von Kierkegaard selbst kursivierte Bedeutung an: und
inwendig erneuert werden. Mit der unscheinbaren Konjunktion wird nicht etwas
additiv hinzugeflgt, sondern gebunden. Das Bindewort bindet versammelnd ei-
nen Sinn, der sich aus einer zeitlichen Struktur der Gleichzeitigkeit ergibt, um
den vergegenwaértigenden Charakter der Selbstprasenz zu unterstreichen, die sich
nicht logisch-kausal, sondern bindend ergibt. Als verbindend lebendige Kraft der
Erneuerung oder: der Wiederholung. Da sich der Begriff nicht logisch definieren
lasst, soll er in der Folge noch einmal anhand der Wiederholungsschrift freige-
legt werden, wobei der Tagebucheintrag als Folie dient. Im angesprochenen Hin
und Her verbirgt sich nicht nur eine existenzdialektische Methode, sondern auch
eine geforderte Lesehaltung, die einerseits zwischen den pseudonymen Texten —
Furcht und Zittern und Die Wiederholung erscheinen am selben Tag —, anderer-
seits aber auch das Hin und Her zwischen den pseudonymen Texten und jenen
Texten nicht ausser Acht lasst, die Kierkegaard im eigenen Namen verfasst hat,
insbesondere die Erbaulichen Reden. So ist es kein Zufall, dass im Dezember
1843 eine erbauliche Rede verdffentlicht wird, die folgenden Titel trégt: Der
Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt
(Hiob 1,20f.)*. Diese elastische Lesart ist selbst Bestandteil einer methodisch
aufgeladenen Wiederholung, was an folgender Bemerkung Kierkegaards — im
eigenen Namen — deutlich wird:

Gesetzt, ein solcher Leser verstiinde und beurteilte die einzelne &sthetische Schrift voll-
kommen richtig, so miBverstande er mich doch total, da er sie nicht in ihrer Abhangigkeit
von der religidsen Einheit in meiner Schriftstellerei versteht. Sollte dagegen einer fiir die
religidse Einheit in der letzteren ein Verstandnis haben, vielleicht aber nicht ebenso fiir die
eine oder andere meiner dsthetischen Schriften, so wére dieses MiRverstehen nur ein zufél-
liges.?

4 Vgl. dazu: Dietz, Soren Kierkegaard. Existenz und Freiheit.

5 Kierkegaard, Der Gesichtspunkt fir meine Wirksamkeit als Schriftsteller, 4. Die Dia-
lektik zwischen dsthetischen und religisen Schriften stehen gleichzeitig in einem
spezifischen Spannungsverhdltnis der Mitteilungsform und begriinden letzlich einen
inneren Zusammenhang im Geweben von Inhalt und Form: ,,In bezug besonders auf
ethische, teilweise auch in bezug auf ethisch-religitse Wahrheitsmitteilung ist die in-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 173

Die Wiederholung im Akt des Lesens impliziert neben der wiederholten Lektiire
eine Denkbewegung, die von einem Mittelpunkt aus motiviert wird, der in ver-
meintlicher Abhéangigkeit von der religiosen Einheit steht. Im Innersten ist —
oder besser: bewegt sich — die Innerlichkeit als eine Stimme, die durch die be-
hutsame vergegenwartigende Lektire hérbar werden soll. Dies im Durchdringen
der reflexiven Elemente, um eine prareflexive Schicht freizulegen, die im Hin
und Her zwischen Stimmungen und Stimme angelegt ist und Philosophie als eine
Stimmungskunst ausweist. So schlage ich eine Lesart vor, die sich im Sinne von
Stanley Cavell an einem absoluten Gehér orientiert, ,,denn mit Verstandnis zu
lesen erfordert wiedergeborene Sinneswahrnehmungen, zuallererst beim Héren;
[...]1.“° Dies korreliert mit einer Textur, die nach innen gewoben ist. Diesen Fa-
den entlang wollen wir uns nun bewegen, um Kierkegaards dialektischem An-
spruch gerecht zu werden: ,,Was mich meiner Tage Fleiss kostet, ungeheure An-
strengung, fast schlaflose dialektische Ausdauer; um die Féaden richtig zu fuhren
in dieser feingesponnenen Anlage — dergleichen ist fir andere tberhaupt nicht
da.*’

So gilt es im dritten Gang dieser Arbeit, dieses feingesponnene Gespinnst in
seiner Textur durchzuspielen, es zu vergegenwartigen, indem Literatur und Phi-
losophie zu einer eigenen Poetologie verwoben werden. Dies entspricht dem An-
liegen des Pseudonyms Constantin Constantius, der von einer neuen Philosophie
spricht, bei welcher der Begriff der Wiederholung zum zentralen Leitbegriff
avanciert. Nur: Dieser Begriff lasst sich weder definieren noch begreifen, son-
dern im folgenden Sinne nur andeuten:

Bei mir Zuhause war ich mit diesem Problem nahezu ins Stocken geraten. Man sage dar-
ber, was man will, es wird eine sehr wichtige Rolle in der neueren Philosophie spielen;
denn Wiederholung ist der entscheidende Ausdruck fir das, was bei den Griechen
,Erinnerung* war. So wie diese damals lehrten, daR alles Erkennen ein Erinnern ist, so will
die neue Philosophie lehren, dal das ganze Leben eine Wiederholung ist. Der einzige neu-

direkte Mitteilung die strengste Form. Doch kann eine unmittelbarere Mitteilung, die
nebenher geht, auch notwendig sein, um zu unterstiitzen, wodurch sie selbst in einem
andern Sinne unterstiitzt wird. Das habe ich verstanden gleich seit Beginn meiner
schriftstellerischen Wirksamkeit. Die Pseudonyme wurden deshalb standig von unmit-
telbarer Mitteilung in Gestalt von erbaulichen Reden begleitet, und in den letzen paar
Jahren habe ich fast ausschlieflich unmittelbare Mitteilung benutzt. (Kierkegaard,
Die Tagebucher, Bd. 2, 122)

6 Cavell, Die andere Stimme, 76.

7 Kierkegaard, Tagebicher, Bd. 4, 145.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ere Philosoph, der hiervon eine Ahnung hatte, ist Leibniz. Wiederholung und Erinnerung
sind dieselbe Bewegung, nur in entgegengesetzter Richtung. Denn was da erinnert wird,
ist gewesen, wird nach riickwarts wiederholt, wohingegen die eigentliche Wiederholung
nach vorwarts erinnert.

Die gemeinsame Schnittstelle zwischen der griechischen und der neueren Philo-
sophie bildet die Erinnerung als Essenz des Bewusstseins; das unterscheidende
Kriterium liegt in der Richtung: Im griechischen Denken wird riickwarts erin-
nert, was als Bewusstseinsakt absolute Erkenntnis zum Inhalt hat. Im neueren
Denken wird vorwarts erinnert und zielt auf das ganze Leben ab. Hiermit wird
die Wiederholung als Kategorie gesetzt, was durch die Kursivierung unterstri-
chen wird. Sie erhebt einen ideengeschichtlichen Anspruch, indem sie sich in
den Kontext griechischer Philosophie setzt, um sich gleichzeitig entschieden ab-
zusetzen. Die neuere Philosophie wird nicht genauer bezeichnet, um die theoreti-
sche Kategorienbildung zu vermeiden. Sie bildet das Andere zur griechischen
Philosophie, bei welcher das Sein im Denken wiederholt wird, um dem Strudel
der Sinnlichkeit zu entkommen. In der ausdiinnenden Abstraktion soll das meta-
physische Bedirfnis nach Konstanz gestillt werden. Was in diesem (platoni-
schen) Anamnesisprojekt angelegt ist, radikalisiert Kierkegaards Antipode Hegel
in seiner dialektischen Bewegung dahingehend, dass das Sein aus der Immanenz
des Geistes heraus begrifflich rekonstruiert wird. Das Gemeinsame der Spekula-
tion Hegels und der griechischen Anamnesis liegt in der abstrahierenden Verwi-
schung zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit bzw. zwischen Ewigkeit und
Zeit, indem das Sein zurlick projiziert wird. Was diese Betrachtung jedoch igno-
riert, ist das Verhéltnis des Einzelnen zur Zukunft, worin sich die existenzielle
Dimension der vorwarts gerichteten Erinnerung andeutet’.

8 Kierkegaard, Die Wiederholung, 7.

9 Bereits in der Fragment gebliebenen Schrift Johannes Climacus oder De omnibus du-
bitandum est beschaftigt sich Climacus mit der Wiederholungsproblematik. Im Banne
Hegels — sprich: der dialektischen Klimax — erkennt er die Bedeutung der Wiederho-
lung als widerspriichliche Bewusstseinsstruktur: Nicht das Paradox des Begriffs ist
das entscheidende Kriterium, sondern das Bewusstsein selbst, das in sich ein wider-
spriichliches Verhaltnis darstellt: ,,In dem Augenblick, da ich die Realitdt aussage, ist
der Widerspruch da; denn was ich sage, ist die Idealitat. Die Méglichkeit des Zweifels
liegt also im BewuRtsein, dessen Wesen ein Widerspruch ist, welcher durch eine
Zwiefaltigkeit erzeugt wird und selber eine Zwiefaltigkeit erzeugt. Eine solche Zwie-
faltigkeit hat notwendig zwei Ausdriicke. Die Zwiefaltigkeit ist die Realitat und die
Idealitat, das Bewultsein ist das Verhaltnis.“ (Kierkegaard, Johannes Climacus oder

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 175

Fir die poetologische Uberlegung bedeutet dies, dass in der erwdhnten Ausdiin-
nung die Stimme des Einzelnen dinner und dunner wird, bis sie verstummt bzw.
sich in der Stimme des Logos aufhebt — im ausgesprochenen Sinn. So stellt sich
die Frage, wie sich eine einzelne Stimme textlich artikulieren und gleichzeitig
einen philosophischen Anspruch erheben kann. Die Stimme des Einzelnen und
das Anliegen der Wiederholung verschrénken sich als unfassbare (Vorwérts)Be-
wegung, die eine bestimmte Korperlichkeit verlangt und voraussetzt. Wahrend
die Stimme des Logos sich entkorpert, verkdrpert sich die Stimme des Einzelnen
als eine sich konkretisierende Personalitét, bei der das Subjekt nicht mehr macht,
was in seinem Begriff sich in latinisierter Form eingeschrieben hat: sich einer
allgemeinen Ordnung zu unterwerfen bzw. denjenigen philosophischen Biickling
zu machen, die der metaphysischen Tradition entspringt. Kierkegaards antiphilo-
sophische Denkhaltung mindet in ein poetologisches Problem, das folgende pa-
radoxale Spannung aufweist: Das Anliegen des Selbst im Sinne der verkdrperten
Stimme muss sich innerhalb der Ordnung des Textes behaupten kénnen. Inner-
halb einer Ordnung, die als Projektionsflache — oder Spiegel — des Geistes visu-
ell gepragt ist und von der Positivitat ihrer im Text erscheinenden Setzungen
lebt. Die eigene Stimme muss die Ordnung stéren und verletzen, wodurch fir
Wennerscheid die Wunde fur das Subjekt konstitutiv wird:

Der Begriff der Wunde bzw. des verwundeten Subjekts wird in Opposition gesetzt zu ei-
nem Macht- und Ordnungsbereich, der je nach Theorie als der Bereich der Identitat, des
Symbolischen, des Gesetzes oder des Systems bestimmt wird, und von dem hier wie dort
gleichermallen angenommen wird, dass er das Leben des Einzelnen durchdringt und
formt. Der Einzelne als Wunde wird dabei als das Moment aufgewertet, das sich der voll-
stdndigen Integration in diese Ordnung nicht nur entzieht, sondern als Entzogenes das Sys-
tem der Ordnung zugleich bedroht.*®

Das verwundete Subjekt riickt mithin in den Rahmen einer Poetologie, welche
die Textordnung (auf)stért, an ihr riihrt und den Text so in Bewegung oder ins
Rotieren bringt. Indem der Textordnung eine (Ver)Stérung widerféhrt, stellt sich

de omnibus dubitandum est, 155) Das Bewusstsein lebt aus der Differenz zwischen
der ldealitat des Begriffs und der Realitat der sinnlichen Erfahrung, was zu einer un-
aufhebbaren Differenz fiihrt: Das Sein des Ausdrucks konfligiert mit dem Sein des Er-
lebnisses. Doch gerade durch diese Differenz existiert das Bewusstsein, um eine Be-
wegung im personlichen Leben des Einzelnen nach vorwérts zu generieren: zu wie-
derholen.

10 Wennerscheid, Das Begehren nach der Wunde, 14.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

die Frage nach der poetologischen und philosophischen Virulenz und Wirkméch-
tigkeit des Pathos: Denn der wundenférmige Text entziindet, bertihrt und hélt als
wundes punctum eine schopferische Dynamik bereit. Dies flhrt uns an den An-
fang der Wiederholungsschrift, deren Beginn gleichsam wunder Punkt und Initi-
alziindung ist: ,,Wie jeder weil, trat Diogenes als Opponent auf, als die Eleaten
die Bewegung leugneten. Er trat wirklich auf, denn er sagte nicht ein Wort, son-
dern ging nur ein paarmal hin und her, wodurch er jene ausreichend widerlegt zu
haben glaubte.“!*

Diogenes Position ist selbstsprechend, indem er kein Wort sagte, aber durch
seine performative Handlung des wiederholten Hin- und Hergehens eine Anti-
these zur Bewegungslosigkeit der Eleaten existenziell umsetzte und verkorperte.
Bewegung ist nicht Gegenstand der Reflexion, sondern wird existenziell ver-
birgt, indem er dem philosophischen Biickling wider-steht und eine widerlegen-
de Gegenpose inszeniert'. Insofern bedeutet das Hin und Her eine Bewegung,
die das System der eleatischen — und natirlich hegelianischen — Seinsphiloso-
phie umkehrt, unterwandert und: sich dabei der Stimme des Logos nicht unter-
wirft. Damit bricht er jene ontologische Wirklichkeit auf, die durch den logi-
schen Begriff représentiert wird. Sein Schweigen verweigert die epistemologi-
sche Anerkennung jener Einheit zwischen Logos und Stimme. In diesem Sinne
bedeutet die Initialzindung, dass die Stimme des Logos verstummt, um aus ei-
nem Nullpunkt heraus eine neue Stimme horbar zu machen, um die Konturen ei-
ner ,,neueren Philosophie” zu umreiBen und ein entsprechendes Denken und
Sprechen in Bewegung zu setzen. Das Schweigen lenkt den Blick auf die Moda-
litdt vor dem ontologisch gesattigten Begriff, wo das Unsichtbare beginnt. Oder
besser: Es scharft das Ohr fiir das Vorbegriffliche™. Das Schweigen ist also nicht
bloR ex negativo als Fehlen von Sprache zu verstehen, sondern positiv: Als at-

11 Kierkegaard, Die Wiederholung, 7.

12 Vgl. dazu Elisabeth Strowicks Ansatz, bei dem Kierkegaards Textstrategie als eine
theatralische Rhetorik verstanden wird: ,,Gegen Hegels Vermittlung inszeniert Kier-
kegaard die Wiederholung als Bewegung (,Inszenierung* als Theatralisierung der
Schrift/Performativitét verstanden). Kierkegaards Schrift ist eine wirkliche Bewegung,
ein wirklicher Auftritt. Auf diese Weise gerat Kierkegaard in der Wiederholung des
Streits um die Bewegung gegen Hegel an den Platz des Diogenes.” (Strowick, Passa-
gen der Wiederholung. Kierkegaard — Lacan — Freud, 11)

13 G. Heath King untersucht den Zusammenhang zwischen préareflexiven Strukturen und
dem Schreibstil bei Kierkegaard und fuihrt entsprechend aus, ,,dal8 der Verstehenspro-
zel3 sich bei Kierkegaard nach innen wendet und auf die Suche nach seinen prékogni-
tiven Vorbedingungen begibt* (King, Existenz, Denken, Sil, 166).

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 177

mosphérischer Innenraum, bei welchem die Stimmung im Sinne neuerer Philo-
sophie einen vorbereitenden Erkenntniswert bahnt, indem die Stimme neu ge-
stimmt wird. Federfiihrend bei dieser Neu(be)stimmung ist das Pseudonym Con-
stantin Constantius, dessen sprechender Name das Wiederholungs-Motiv empha-
tisch Gbertreibt bzw. ironisch Gberhoht.

5.1.1 Constantin Constantius:
Ein Reflexionsdichter und Stimmungsphilosoph

Constantin Constantius nimmt diese sich wiederholende Bewegung assoziativ
auf und setzt sie sprunghaft in einen autobiografischen Bezugsrahmen:

Als ich mich, zumindest gelegentlich, langere Zeit mit dem Problem beschéftigt hatte, ob
eine Wiederholung mdéglich sei und welche Bedeutung diese habe, ob etwas durch Wie-
derholung gewinne und verliere, fiel es mir plétzlich ein: Du kannst ja nach Berlin reisen,
da bist du friher schon einmal gewesen, und nun tberzeuge dich, ob eine Wiederholung
méglich ist und was sie zu bedeuten hat.**

Der zentrale Begriff der Wiederholung wird nicht eingefiihrt, sondern springt
formlich aus der mit Diogenes gelegten Folie heraus, um die Bewegung durch
den Begriff der Wiederholung zu vertiefen. Dies vollzieht sich selbst wiederum
performativ, indem sich der Begriff wiederholend in Szene bzw. die Schrift in
Bewegung setzt. Diese Bewegung steht ihrerseits mit einem existenzialisierten
Ich in Verbindung, das durch einen plétzlichen Einfall auf die Idee kommt, nach
Berlin zu reisen und die Wiederholung zu einem Experiment zu machen: Die
Wiederholung soll erfahren und erlebt werden, worin sich auch das essayistische
Moment des Untertitels dieses Schrift spiegelt: Ein Versuch. Der Versuch ver-
schréankt sich mit dem Suchen einer neuen Stimme, die als konkrete Stimme den
eigenen Ton, den Tonfall und Grundton finden muss. Der Faden wird weiter ge-
sponnen, indem Constantius einen lyrischen'® Rahmen schafft und die Wieder-
holung in den Kontext einer Kleid-Metaphorik tbergehen l&sst:

Die Hoffnung ist ein neues Stiick Kleidung, steif und glatt und glanzend, man hat es je-
doch nie angehabt und weifl daher nicht, wie es einen kleiden wird und wie es sitzt. Die

14 Kierkegaard, Die Wiederholung, 7.

15 Wie in Furcht und Zittern schon mehrfach aufgezeigt wurde, spiegelt die dichtende
Form den Gedankeninhalt und verweist so auf ein weiteres Kriterium der neueren Phi-
losophie.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Erinnerung ist ein abgelegtes Kleidungsstiick, das, so schon es auch ist, doch nicht pafit,
da man aus ihm herausgewachsen ist. Die Wiederholung ist ein unzerschleiRbares Kleid,
das fest und doch zart anschlieRt, weder driickt noch schlottert.*®

In dieser Bildsprache liegt etwas Schiitzendes, wobei die schiitzende Funktion
dem Text-Kleid als Textur selbst so eingeschrieben ist, dass sie gleichzeitig
Schutz vor einer kalten und nackten Wahrheit bietet, die unpersonlich und ano-
nym ist. Dieses unzerschleiRbare Kleid hort sich wie eine zweite Haut an, die in
ihrer Wesentlichkeit mit dem lebendigen Bewusstsein in Verbindung gebracht
werden kann. Dieses ist so nahe beim Selbst, dass es sich notwendig vor der Re-
flexion einfindet und somit einer prareflexiven Befindlichkeit entspricht. Diese
grundierende Gestimmtheit wird zusatzlich vertieft, indem Constantius von der
Notwendigkeit des Mutes spricht, ,,die Wiederholung zu wollen.“*” Mut kann als
Disposition eines gestimmten Gemdts Ubersetzt werden, welche die Wahl moti-
viert. Der durch den Mut bewegte Wille geht dem reflexiven Erkennen voraus
und garantiert in seiner Urspriinglichkeit einen fundamentalen Wert, der gezielt
verknappt in einer quasi-erbaulichen Sprache formuliert wird: ,,[...]; wer die
Wiederholung wahlte, der lebt.«*®

Der Ubergang vom lyrischen zum ethischen Rahmen der Wahl kulminiert im
religiosen Kontext, bei dem die schopferische Dimension der Wiederholung ak-
zentuiert und die Kleid-Metapher theologisiert wird:

Wenn Gott selbst nicht die Wiederholung gewollt hétte, dann wére die Welt nie entstan-
den. Er ware entweder den leichten Planen der Hoffnung gefolgt, oder er hatte alles wie-
der zurtickgerufen, um es in der Erinnerung zu bewahren. Dies tat er nicht, deshalb besteht
die Welt und besteht dadurch, daf sie eine Wiederholung ist. Wiederholung, das ist die
Wirklichkeit und der Ernst des Daseins. Wer die Wiederholung will, der ist im Ernst ge-
reift.”®

Die schépferische Dimension der Wiederholung verschrankt sich mit der Genese
des Selbst: Das Selbst wird nicht gedacht, sondern erschaffen. Dieser schopferi-
sche Aspekt der Wiederholung ist die Wirklichkeit — fundiert durch eine Stim-
me, die als Grundstimmung paraphrasiert werden kann: Als Ernst des Daseins.
In dem oszillierenden Hin und Her der géttlichen und der Selbstschépfung wird

16 Kierkegaard, Die Wiederholung, 7.
17 Ebd., 8.
18 Ebd., 8.
19 Ebd., 8.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 179

gleichzeitig die statische Auffassung der Wirklichkeit im erkenntnistheoreti-
schen Rahmen der Subjekt-Objekt-Spaltung unterwandert und durch eine leben-
dige Person ersetzt, die sich Uber eine Daseins-Befindlichkeit konstituiert. Diese
subversive Dynamisierung im Sinne der Umkehrung scheint als Variation des
von Diogenes gelegten Grundtons auf. Diese entwickelten Faden bilden nun ins-
gesamt die Folie, auf der Kierkegaard seine dunkle Mitte im Sinne eines punc-
tums poetisch umkreisen kann, um seine Stimme besser zu verstehen, welches an
das Liebesdrama der Entlobung gebunden ist. Es sei dazu nochmals an Stanley
Cavell erinnert, bei dem Stimme und Autobiographie einander bedingen, um den
Tonfall einer neueren Philosophie zu finden, sich ihr zu verschreiben:

[...]; und Schreiben unterscheidet sich vom Sprechen nicht durch seine machtigere techni-
sche Ubertragung iiber eine groRere Distanz hinweg, sondern durch einen ,wohl zu beach-
tenden Zwischenraum®, was in Thoreaus Jargon heif3t, durch eine diskontinuierliche Her-
stellung dessen, was gesagt wurde, ein Wiedererzahlen der Vergangenheit, ,autobiogra-
phieren‘, Warter aus sich selbst herleiten.?

Autobiographieren scheint eine Poetologie der Wiederholung zu beschreiben, bei
der nicht bloR im engen Bezirk der eigenen Biographie geschrieben wird, son-
dern bei der das Selbst sich der Schrift verschreibt bzw. sich im Schreiben - als
Worter aus sich selbst herleiten — wiederholt. Im ,,Fall* Kierkegaard fihrt dies
zu einem autobiografischen Schreiben, wobei die persénliche Wunde durch die
Entlobung von Regine umkreist wird. Das Kreisen um diese Wunde herum wird
zwangslaufig zu einer Umschreibung, da sie sich nicht begreifen lasst. Die Am-
bivalenz von begreifen wollen und nicht begreifen kénnen fiihrt zu einem Bruch,
den Kierkegaard als ambivalente Bestimmung literarisch in Szene setzt, indem er
zwei Stimmen sprechen l&sst: Constantin Constantius verkorpert die Stimme iro-
nischer Elastizitat, der experimentierend durch (Selbst)Beobachtung begreifen
will. Die zweite Stimme gehdrt dem sogenannten jungen Menschen, der auf-
grund einer unheilbaren Liebes-Wunde vom Grundton der Melancholie be-
herrscht wird und in einem welterschlieRenden Sinne leidet. Die schwebende
Ambivalenz dieses diskontinuierlichen Prozesses wird in der kaleidoskopartigen
Brechung Kierkegaards im Sinne einer potenzierten Selbstreferentialitat deut-
lich. Oder genauer: wird ironisch unscharf;

Die Liebe der Erinnerung ist die allein glickliche, sagt ein Schriftsteller, der soweit ich
ihn kenne, bisweilen etwas triigerisch ist, doch nicht so, daf3 er das eine sagt und etwas an-

20 Cavell, Die andere Simme, 76.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

deres meint, sondern wohl so, dal er den Gedanken so auf die Spitze treibt, daR dieser,
wenn er nicht mit der gleichen Energie erfa3t wird, sich im ndchsten Moment als etwas
anderes zeigt. Jener Satz ist von ihm derart aufgestellt, da man leicht versucht ist, ihm
recht zu geben und dabei zu vergessen, dafl der Satz selbst Ausdruck der tiefsten Melan-
cholie ist, so daf eine tiefe Schwermut, zu einem einzigen Ausspruch verdichtet, sich
nicht leicht besser ausdriicken lieBe.?

Constantius verweist auf die Schriften des Asthetikers in Entweder — Oder, um
Stimmung und Schrift als einen Verdichtungsprozess zu begreifen, indem die
Existenz sich hier der melancholischen Stimmung verschreibt, aus der heraus die
romantische Satzung zur Liebe geschépft wird. Movens bildet dabei eine exis-
tenzielle Ironie, die deutlich von der rhetorischen abgegrenzt wird. Entscheidend
sind dabei die divergierenden Kréfte zwischen der leidenden melancholischen

21 Kierkegaard, Die Wiederholung, 8f. Folgender Tagebucheintrag soll die Ambivalenz
des Autobiographierens im Zusammenhang mit der Grundstimmung der Melancholie
noch zusétzlich unterstreichen: ,,Meine Schwermut hat viele Jahre lang bewirkt, daf
ich nicht dahin kommen konnte, im tiefsten Sinne zu mir selbst du zu sagen. Zwischen
meiner Schwermut und meinem Du lag eine ganze Phantasiewelt. Sie ist es, die ich in
den Pseudonymen teilweise ausgeschopft habe. Wie einer, der kein glickliches Zu-
hause hat, so viel wie méglich reist, und sein Zuhause am liebsten los ware: ebenso
hat meine Schwermut mich von mir selbst ferngehalten, wéhrend ich entdeckend und
dichterisch erlebend eine ganze Phantasiewelt durchreist habe. Wie einer, der ein gro-
Bes Landgut Gbernommen hat, nicht damit fertig werden kann, es kennenzulernen —
ebenso habe ich mich durch Schwermut zur Mdglichkeit verhalten.” (Kierkegaard,
Die Tagebiicher, Bd. 2, 84) Der durch die Schwermut entstandene Zwischenraum
flihrt zur Genese einer Phantasiewelt, die mit dem Mdglichkeitsinn und einer funda-
mentalen Freiheit korreliert. Die Unvertrautheit mit dem eigenen Selbst wird imaginar
kompensiert bzw. dichterisch erlebt, wodurch im schopferischen Prozess die Selbst-
findung mit der fiktionalisierenden Selbsterfindung ersetzt wird. Das entsprechende
Schreibverfahren vollzieht sich (ber die Pseudonymie. Die oszillierend-dialektische
Bewegung in diesem Zwischenraum der Selbst(er)findung erfahrt an anderer Stelle als
asthetisches Verfahren eine eindeutige Aufwertung: ,,Wir sollen zur Personlichkeit
kommen! Und ich achte es deshalb als mein Verdienst, dal ich durch Anbringen ge-
dichteter Personlichkeiten, die ,Ich sagen, mitten in der Wirklichkeit des Lebens
(meine Pseudonyme) dazu beigetragen habe, die Zeitgenossen womdglich daran zu
gewohnen, wieder ein ,lch, ein persdnliches Ich reden zu horen (und nicht jenes
phantastische Ich und seine Bauchrednerei).“ (Kierkegaard, Die Tagebiicher, Bd. 2,
121)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 181

Seele und dem geistigen Fassungsvermdgen, dessen Gedanken durch die gegen-
seitige Durchdringung auf die Spitze getrieben wird; so kann die existenzielle
Ironie als ambivalente Gestimmtheit gedeutet werden. Kierkegaards dialektische
Ausdauer spiegelt sich in der Folge darin, dass er die ambivalente Gestimmtheit
auf zwei Stimmen verteilt, um die Faden in der feingesponnenen Anlage richtig
zu fiihren. So richtet sich nun die Aufmerksamkeit auf den jungen Menschen,
der zum bereits etwas gesetzten Pseudonym gleichzeitig eine Kontrast- und
Komplementarfigur bildet:

Es ist ungefahr ein Jahr her, daf ich recht im Ernst auf einen jungen Menschen aufmerk-
sam wurde, mit dem ich friiher schon 6fter in Beriihrung gekommen war, weil sein scho-
nes AuReres, der seelenvolle Ausdruck seines Auges mich fast in Versuchung filhrten; ein
gewisses Zuriickwerfen des Kopfes, ein Mutwille in seinen AuRerungen vergewisserten
mich, daB er eine tiefere Natur war, die mehr als einen Wesenszug hatte. Wahrend eine
gewisse Unsicherheit in der Modulation andeutete, daf er in dem verfuhrerischen Alter
war, wo sich die Reife des Geistes ankiindigt, ebenso wie in einer viel friiheren Zeit die
des Korpers dadurch, daB die Stimme oft tiberkippt.?2

Der junge Mensch wird durch seine duRere und innere Bewegung als vielschich-
tiger seelenvoller Mensch charakterisiert, der die Stimmfiihrung des leiden-
schaftlichen Denkers Gbernimmt, wéhrend Constantin Constantius die Stimme
des zunehmend kiihlen und distanzierten Beobachters besetzt®. Insofern ereignet

22 Kierkegaard, Die Wiederholung, 9. Eine bemerkenswerte Spur zum wahlverwandten
Verhaltnis zu Abraham Joshua Heschel ergibt sich bereits auf der Ebene dieser AuRer-
lichkeit, welche auf eine spannungsvolle Innerlichkeit verweist. Als sich der erst 18-
jahrige Heschel an Ravitch wendet, um eine Plattform fir seine ersten jiddischen Ge-
dichte zu erhalten, charakterisiert ihn Ravitch wie folgt: ,,[...] a tall and slender young
lad, in Warsaw Hasidic attire. A severe face, though he looks at me very gently and
guiltily, he also looks gruff. His eyes are black, deep, large; his skin brownish, with
the first, young sprouts of a dark beard. His lips are full, passionate, deep red. Some-
what of a twitch and a thin grimace around the mouth, something like a whimsical re-
proach. His face is not too strongly Jewish, not so classically Semitic — but the twitch
immediately makes him a Jew, a Hasid, even like a rabbi* (zitiert in der Einflihrung
von Edward K. Kaplan in: Heschel, The Ineffable Name of God. Man. Poems, 9).

23 Eine bemerkenswerte Referenz ergibt sich mit Blick auf Kierkegaards Schrift Das
Buch tber Adler, welches er 1846 verfasste. Der Pfarrer Adler geriet mit der Staats-
kirche in Konflikt, da er 1843 Predigten verdffentlichte, in denen er sich auf ihm wi-
derfahrene Offenbarungen berief. Anhand dieses Falles verhandelt Kierkegaard die

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sich nun die Dialektik zwischen leidenschaftlichem Pathos und Ironie im Aufei-
nandertreffen der beiden Figuren, wodurch Kierkegaard sein Schreibverfahren
verstarkt literarisiert, genauer genommen: dramatisiert, da die beiden Figuren
nun wie Schauspieler und Zuschauer (Beobachter) in Szene gesetzt werden. Fir
den weiteren Verlauf der Wiederholung riickt der junge Mensch dementspre-
chend zunehmend ins (Biihnen)Zentrum und wird gleichzeitig als leidenschaft-
lich-pathetische Persdnlichkeit eingeflihrt. Brennpunkt stellt dabei die musikali-
sche Metapher der Modulation dar, die den Blick — bzw. das Ohr — auf ein
Changieren im physischen Bereich der Stimme lenkt. Dies mag auf der Oberfl&-
che mit Pubertét assoziiert werden. Reizvoll an der Assoziation ist die Bewe-
gung bzw. das Selbst in einen Bezugsrahmen zu stellen, der als bewegte Lebens-
phase gilt. Die Latenz des Selbst ist an eine Emergenz gekniipft, die qua Stim-
mung — in der Modulation — reift. Das Selbst wird dabei nicht subjekttheoretisch
gedacht und konstruiert, sondern: erschaffen. Der Mensch gleicht einem Instru-
ment, dem die Differenz verschiedener Saiten/Seiten inhérent ist. Der sich im
entsprechenden Spiel selbst erprobt, um im Resonanzkorper die eigene Stimme
zu finden. Poetologisch gedacht, bildet der Text den Echoraum fiir die wi/e/der-
hallende Frage Kierkegaards: Wo ist meine Stimme? In der Stimmung entsteht
sie, aber qua Stimmung bleibt sie in der ambivalenten Schwebe: Zweideutigkeit
als fundamentale Zweistimmigkeit, bei der sich das Motiv des jungen Menschen,
auf seine innere Stimme zu héren mit dem Motiv von Constantius, die Stimmung
verstehend zu beobachten, vermischt. Oder: Die leidend leidenschaftliche Stim-
me des jungen Menschen will sich Gehor verschaffen, aber gleichzeitig beobach-
tend verstanden werden. Die Ein- und Aufdringlichkeit dieser Stimme, die mit
Pathos assoziiert werden kann, wird durch das beobachtende Auge reflektiert
bzw. gebrochen. Das nach innen hinein verstehende Ohr und das von Auflen be-

Problematik zwischen dem Einzelnen und dem Allgemeinen im Zusammenhang mit
der Frage nach der erneuernden Dimension einer Lehre und dem idealen Lehrer. Da-
bei spannt Kierkegaard eine Dialektik, die der Konstellation zwischen Constantin
Constantius und dem jungen Menschen verbliffend &hnelt: ,,Wann soll ein Mann Leh-
rer sein? Wenn er der Jugend Kraft hat und des Greises Weisheit. Und wann steht er
auf seinem hochsten Punkt? Wenn er einmal ein Greis ist an Jahren und Verstand,
aber frisch im Herzen wie ein Jiingling. Denn was heif3t wohl sich selbst bewahren,
was wesentlich verstanden des Mannes hdchste Aufgabe ist? Es heiflt, wenn das Blut
heil? ist und das Herz heftig klopft in den Tagen der Jugend, dann es kiihlen kdnnen
fast mit der Besonnenheit des Greises; und es heilt, wenn der Tag sinkt und es gegen
den Abschied geht, es entflammen kénnen mit dem Feuer der Jugend.* (Kierkegaard,
Das Buch Uber Adler, 51)

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 183

obachtende Auge er6ffnen in ihrer Synergie einen neuartigen Raum des Erken-
nens, der aber auch neue Aporien oder besser: Unstimmigkeiten schafft. Zu-
sammenfassend handelt es sich dabei um das verschlungene Verhaltnis zwischen
Pathos (der junge Mensch) und Stimmung (Constantin Constantius im Verhéltnis
zum jungen Menschen). Stimme und Stimmung gehen dabei ein befruchtendes
Verhdltnis ein, wobei die Stimme in der Stimmung zwar ertdnt, aber nicht sicht-
bar ist, weil durch die Stimmung verhillt.

Die Beweglichkeit des wirkenden Bewusstseins findet seinen Ausdruck in
modulierenden Stimmungen. Aber gibt es eine begrlindende Stimmung — eine
Grundstimmung? Innerlichkeit als Synonym fiir Stimmung bildet zwar eine Art
Urgrund, aber im Sinne der offenen Wunde handelt es sich eher um einen Ab-
grund. Der Vergleich zwischen (junger) Mensch und Instrument qua Modulation
fihrt also zu einer neueren Philosophie als eine Anthropologie, die den Men-
schen wesensmaRig Uber Stimmung versteht, die den gesamten Menschen in sei-
ner Existenz erfasst. So schwingen die Saiten — die menschlichen Seiten — nach
Aulen und nach innen, ins Kérperhafte und Unkérperliche und prégen den
Raum sowie die Zeit, die in Form des Augenblicks gestimmt wird. Die Unsi-
cherheit in der Modulation deutet auf das charakteristische Element eines tona-
len Hinlbergleitens im Sinne des Schwebens hin, wobei der reifende Geist selbst
als Kippphéanomen gelten kann. Auf der Kippe pocht der erwachte Mdoglichkeits-
sinn des reifenden Geistes, dem die Freiheit auf eine Weise inhérent ist, wodurch
das erkenntnistheoretisch gefestigte Verhaltnis zwischen Bewusstsein und Welt
auf der Kippe steht bzw. dynamisierend prekar® wird. Das Bewusstsein, das auf
den logisch-ontologischen Referenzen von Subjekt und Objekt beruht, ist kein
schaffend erschaffendes. Darin erzeugt sich kein Selbst, da die bewegende
Stimmung fehlt. Der danische Begriff stemning unterstreicht dies, wie Muller-
Wille in seiner Stimmungstheorie zu Kierkegaard verdeutlicht:

24 Vgl. die aufschlussreiche Studie von Dorothea Glockner, in der die Wiederholung in
engster Verflechtung mit Kierkegaards Freiheitsverstandnis entwickelt wird, das als
prekér zusammengefasst werden kann und fir die Hiob-Interpretation wegweisend
sein wird: ,,Damit ist schon angedeutet, dal? die Freiheit, im Wagnis der Ungesichert-
heit beginnend und in Leidenschaft bestehend, erst in der ihr zugehdrigen Erfahrung
des Leidens positiv erlebt wird. Kierkegaards dialektisches Prinzip, in dem das Positi-
ve und das Negative in ihrem aufrecht erhaltenen Gegensatz untrennbar aufeinander
bezogen sind, wird am Verstandnis der Wiederholung durchgefiihrt, und so ist zu-
gleich festgehalten, daB die Freiheit ihren Preis hat.“ (Glockner, Kierkegaards Begriff
der Wiederholung, 6)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Im Gegensatz zur vielzitierten These Leo Spitzers, dass der deutsche Begriff ,Stimmung*
als solcher uniibersetzbar sei, scheint der dénische Begriff ,stemning‘ tatséchlich ein
Aquivalent zum deutschen Ausdruck ,Stimmung‘ darzustellen. Der Begriff lasst sich
gleichermassen auf eine subjektbezogene emotionale Disposition wie auf einen objektbe-
zogenen atmospharischen Zustand beziehen. Weiterhin vereinigt ,stemning* (etwa im Ge-
gensatz zum schwedischen Ausdruck ,stamning*) wichtige Anspielungen auf die Stimme,
die Bestimmung und das Stimmen von Instrumenten.?

Diese zwei Pole der Stimmung lassen sich nun an die Wiederholung riickbinden,
die ihrerseits auf der Subjekt- wie auf der Objektseite wirksam ist. Unter wel-
chen Bedingungen sie jedoch tatsachlich gelingt, bedarf noch einer genauerer
Klarung, bei welcher das Spannungsverhéltnis zwischen Immanenz und Trans-
zendenz entscheidend sein wird. Auf den jungen Menschen bezogen lasst sich
erkennen, dass seine emotionale Disposition eine auflerordentliche ist: Er hat
sich verliebt, auch Gegenliebe gefunden, aber ist nicht fahig, diese Liebe in die
Realitdt umzusetzen — sich zu transzendieren — da er in seine Melancholie so
verstrickt ist, dass er sich nach der Geliebten sehnt, sie aber nicht liebt. Der von
Leidenschaft ergriffene junge Mensch (bt in seiner schwermiitigen Stimmung
eine entwaffnende Wirkung aus, da er eine Wirklichkeit generiert, die Betrof-
fenheit schafft. So ist Constantin gezwungen, seinen Beobachterstatus zu hinter-
fragen: ,,Uberhaupt entwaffnen alle tiefen humanen Regungen in einem Men-
schen den Beobachter. Nur wo an ihrer Stelle eine Leere ist, oder wo sie kokett
versteckt werden, will man beobachten.“?® Mit dieser Einschatzung wird deut-
lich, dass man sich der Wiederholung nicht entziehen kann, da sie betroffen
macht und im Sinne von Barthes uns existenziell besticht. Da brechen die ver-
meintlich objektiven Koordinaten einer Aufien- oder Vogelperspektive ein. Ent-
sprechend setzt sich Constantius dieser Situation aus und lasst sich auf den jun-
gen Menschen ein.

Kehren wir zum Schicksal des jungen Menschen zuriick: Dieser geht an der
Form seiner Verliebtheit zugrunde, da sie ihn in eine Stimmung versetzt, die sein
poetisches Bewusstsein nahrt, also das Imaginare belebt, anstatt ihn derart auf
den Boden der Realitdt zu holen, dass er seine Verlobte in den sicheren Hafen
der Ehe fuhren konnte. Daher befindet er sich in einer Zerrissenheit, in der er
zwar liebt, aber als Liebe der Erinnerung sich in die riickwértsgewandte Rich-
tung der Immanenz bewegt, was sich in einem é&sthetisierend schillernden Be-
wusstseinszustand spiegelt. Dieser korreliert seinerseits mit einer Stimmungs-

25 Muller-Wille: Kierkegaards Stimmungen, 221.
26 Kierkegaard, Die Wiederholung, 10.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 185

kunst, die ganz im Atmospharischen verflieRt, wobei die Unbestimmbarkeit der
Dé&mmerung wesentlich ist: ,,Hier trafen wir uns am frihen Morgen. Zu der
Stunde, da der Tag mit der Nacht kdmpft, da selbst im Mittsommer ein kalter
Schauder durch die Natur geht, trafen wir uns dort unten in dem feuchten Mor-
gennebel und dem betauten Gras, und die Vogel flogen erschreckt empor bei
seinem Schrei.*“*’

Constantius mdchte nun dem Leiden des jungen Menschen entgegenwirken,
indem er ein Wiederholungsexperiment vorschlégt, dies als Ironiker jedoch unter
theoretischen Voraussetzungen macht: Der junge Mensch soll den &sthetischen
Zustand auf die Spitze treiben und der Dichterexistenz zum Durchbruch verhel-
fen. Dadurch sollte das ethische Stadium aufbrechen und der junge Mensch zur
Ehe bereit sein. Dafiir musste dieser folgendes Doppelspiel mitmachen: Im Zeit-
raum eines Jahres soll er sich zum Schein mit einer flr das Experiment engagier-
ten Naherin zeigen, um seiner Verlobten gegeniiber als unwirdig zu erscheinen.
Wenn sie ihn nach einem Jahr trotzdem noch liebt — und er in dieser Zeit mit
sich selbst, bzw. seiner Schwermut ins Reine kommen konnte — so wére eine
Wiederholung auf der ethischen Ebene der Ehe mdéglich. Dahinter verbirgt sich
jedoch ein theoretisches Konzept, das die existenzdialektische Bewegung inso-
fern steuern mdchte, als das dsthetische Stadium ad absurdum getrieben wird,
um das ethische Stadium hervorbrechen zu lassen. Das Experiment ist jedoch
zum Scheitern verurteilt:

Auf diese Weise war alles vorbereitet. Ich hielt bereits die Faden in der Hand, und meine
Seele war ungewohnlich gespannt auf den Ausgang. Er blieb aus, ich sah ihn niemals
mehr. Er hatte nicht die Kraft gehabt, den Plan durchzufiihren. Seiner Seele fehlte die
Elastizitat der Ironie.??

Auch diese Einschatzung ist falsch, denn: als der junge Mensch in der Zeitung
liest, dass seine Geliebte einen anderen geheiratet hat, wird evident, dass seine
Theorie a priori zum Scheitern verurteilt war. Dies ironischerweise durch die
eingangs der Schrift angestellte Reflexion zur entscheidenden Vorwértshewe-
gung der Erinnerung, die sich auf die Offenheit und Unberechenbarkeit der Zu-
kunft hin bewegt — als ein Aufbruch zur Transzendenz. Constantins Experiment
eroffnet die schlichte, aber umso gewichtigere Einsicht, dass sein Plan nicht blof3
vom Bewusstsein (des jungen Menschen) abhangt, sondern auch von der Per-
spektive der Frau. Oder: Die wahre Wiederholung ist nur in der Bezogenheit auf

27 Ebd., 14.
28 Ebd., 19.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Transzendenz mdoglich. Im Sinne der philosophischen Begriffsarbeit spitzt
Constantius dies folgendermafen zu: ,,[...] die Wiederholung ist das Interesse
der Metaphysik und zugleich das Interesse, an dem die Metaphysik strandet;
[...].*”° Dieses Stranden der Wiederholung im subjektiven Pol des Bewusstseins
veranlasst Constantius diese veraufRernd zu objektivieren. Im Hin und Her seiner
Dialektik steht er selbst am einen Ende mit seinem Berlin-Experiment: Die Er-
wartungen an diese Reise werden enttduscht, da er nichts mehr so vorfindet wie
bei der ersten Reise. Genauer: Dass damals ein gewisses Etwas die Luft mit Be-
deutsamkeit fullte und eine spezifische Atmosphére schaffen konnte, lasst sich
nicht wiederholen, da ein gestimmtes Bewusstsein mit der Auenwelt verknotet
ist. Subjekt und Objekt durchdringen sich und erschaffen so atmospharisch ge-
pragte Wirklichkeit, die in der zweiten Reise negativ gesattigt ist. Dies findet
seinen anekdotisch-humoresken Ausdruck in seiner Reisebeschreibung bzw. bei
seiner Wiederankunft in Berlin:

Als ich den ersten Abend heimkam und die Kerzen angeziindet hatte, dachte ich: Ach!
Ach! Ach! Ist das die Wiederholung? Ich wurde ganz verstimmt oder, wenn man so will,
gerade so gestimmt, wie der Tag es erforderte; denn das Geschick hatte es so sonderbar
gefligt, daB ich am ,allgemeinen Buss- und Bettag® in Berlin ankam. Berlin war zer-
knirscht.*®

Das AuRere wiederholt sich im Bewusstsein und wirkt auf es ein, indem es hier
entsprechend negativ affiziert wird. Constantius ist verstimmt, weil die Tonlage,
die von auflen kommt, nicht stimmig ist. Obwohl die Bedeutung des Gestimmt-
seins mehrfach aufscheint, ist die Wiederholung im AuReren nicht méglich — ge-
rade wenn man sich das Motto vergegenwartigt, dass es um eine inwendige Er-
neuerung geht®. Der Stimmungsdiskurs setzt sich in der Folge ganz subtil fort

29 Ebd., 23.

30 Ebd., 26.

31 Vgl. dazu folgende fragende Kommentierung von Gldckner: ,,Ist die Wiederholung als
Resultat des Prozesses, in dem sich die Freiheit auf sich selbst hin entwickelt — und
d.h. der objektiv hochste Wirklichkeitsgrad der Freiheit — in Frage gestellt? Oder wird
nach der tatsachlichen Verwirklichung der Wiederholung als eines standig zu realisie-
renden subjektiven Freiheitsaktes gefragt? Zwar sind beide Bestimmungen der Wie-
derholung untrennbar ineinander verschrankt, und nur, wenn beide Bestimmungen er-
fullt sind, gibt es eine Wiederholung. Zu kléren also bleibt, ob die Frage danach, ob es
eine Wiederholung gibt, auf beide Bestimmungen der Wiederholung oder gezielt auf

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 187

und passt sich im Stil dem flanierenden Gestus des Stadtspaziergangs an, indem
die lose vagabundierende Stimmung den Text stimmt. Die zentrale Tonlage wird
dabei Uber die atmosphérische Essenz des Windes gelegt, was sich ganz beildu-
fig aus dem Gedankenspaziergang — essayistisch — weiterspinnt:

Wohl warf man sich nicht Sand in die Augen mit den Worten: Memento o homo! quod ci-
nisesin cineremreverteris; aber desungeachtet stand die ganze Stadt in einer Staubwolke.
Ich glaubte erst, es sei eine Regierungsveranstaltung; aber spéter (iberzeugte ich mich da-
von, dass es der Wind war, der sich dieser Miihe unterzog und ohne Ansehen der Person
seiner Laune (blen Gewohnheit folgte; denn in Berlin ist mindestens jeder zweite Tag
Aschermittwoch.*

Der aufgelesene Wind ohne tiefere Bedeutung wird nun im musikalischen Sinne
phrasiert, indem ein groerer Bogen geschlagen wird, bei dem der Wind stim-
mungsasthetisch als Subtext anklingt, um sich an spéterer Stelle als tiefes Motiv
hérbar zu vergegenwaértigen. Vorerst spiegelt sich der Wind als fliichtiges Ele-
ment, der den Gedanken von Constantius auf die Art und Weise des Reisens
lenkt: Nicht die Fixpunkte im Sinne der Sehenswiirdigkeiten charakterisieren das
Reisen, sondern — auf Folie des Windes — das sich Herumtreiben lassen: ,,[...],
so kann man den Dingen ihren Lauf lassen; bekommt zuweilen etwas zu sehen,
was andere nicht sehen; tbersieht das Wichtigste; bekommt einen zufélligen
Eindruck, der nur fir einen selbst Bedeutung hat.**

Die ironische Umkehrung zwischen Wichtigkeit und Zufalligkeit wird vom
Wind inspiriert, indem die Dinge ihre Bestimmung vom Lauf des Windes erhal-
ten. In der assoziativen Metaphorisierung des Windes kann dieser letztendlich
selbst als Metapher des Geistes aufgefasst werden, der als Wind das windige
Spiel der Ironie betreibt, das durch das ,,nur” seine sokratisch verstellende W(r-
ze des Kleinmachens erhélt. In der verkleinernden Geste scheint jedoch gleich-
zeitig das grofRe Thema der Wiederholung insofern auf, als der zufallige Ein-
druck ,,fiir einen selbst Bedeutung hat“. — Als Bedeutung fiir das einzelne Selbst
in seiner Selbstaneignung.

Verspielt spaziert der Gedanke weiter und widmet sich dem Berliner Theater,
wobei die Gedankenbewegung wieder im AufRen — bei den unterschiedlichen In-
stitutionen ansetzt — um reflexiv ins innere Wesen des Theaters zu dringen. Ana-

eine dieser beiden Bestimmungen der Wiederholung gerichtet ist.“ (Glockner, Kier-
kegaards Begriff der Wiederholung, 46)

32 Kierkegaard, Die Wiederholung, 26.

33 Ebd., 27.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

log zu den unbedeutenden Orten ist es das unbedeutende Konigstédter Theater,
welches die Aufmerksamkeit von Constantius auf sich zieht. Auch hier spielt die
ironisierende Geste des Kleinmachens eine Rolle, da dieses Theater in hierarchi-
scher Absetzung zu den andern Institutionen nur der Belustigung dient und somit
den aufklarerischen Zielen der Bildung und Belehrung nicht gerecht wird. Dass
dort der ,Talisman* — eine Posse von Nestroy — aufgefiihrt wird, bringt das Pseu-
donym ,,gleich wohlgestimmt“** wieder auf den eigentlichen Berlinplan zuriick,
zu schauen, ob eine Wiederholung mdglich ist, da es die Posse beim letzten Ber-
linaufenthalt bereits besucht hat. Die entsprechende Auswertung wird jedoch
liegen gelassen, um eine philosophische Reflexion (iber das Theater jenseits des
Aufklarungsdiskurses zu tatigen. Die darin verhandelte Schauspielkunst spiegelt
gleichzeitig die lustvolle Machart dieser Wiederholungsschrift als eine auRerst
theatralische wider, indem sich Kierkegaard in unterschiedliche Personlichkeiten
abspaltet:

Es gibt wohl keinen jungen Menschen mit etwas Phantasie, der sich nicht einmal von dem
Zauber des Theaters gefesselt gefiihlt und sogar gewiinscht hatte, selbst mit in jene kiinst-
liche Wirklichkeit hineingerissen zu sein, um als Doppelganger sich selbst zu sehen und
zu horen, sich selbst in seine grotmdogliche Verschiedenheit von sich selbst abzuspalten
und doch so, daf3 eine jede Verschiedenheit wiederum ein Selbst ist. Natirlich &uBert sich
eine solche Lust in einem sehr jungen Alter. Nur die Phantasie ist aufgewacht zu ihrem
Traum von der Personlichkeit, alles andere schléft noch fest. In einer solchen Selbstan-
schauung der Phantasie ist das Individuum nicht eine wirkliche Gestalt, sondern ein Schat-
ten, oder richtiger, die wirkliche Gestalt ist unsichtbar zugegen und begniigt sich daher
nicht damit, nur einen Schatten zu werfen, sondern das Individuum hat eine Mannigfaltig-
keit von Schatten, die alle ihm gleichen und die augenblicksweise gleichberechtigt sind, es
selbst zu sein. Die Personlichkeit ist noch nicht entdeckt, ihre Energie kiindigt sich nur an
in der Leidenschaft der Moglichkeit.*

Damit ist Kierkegaards ureigenstes Drama in Szene gesetzt, der sich in dieser
Schrift selbst in die Persdnlichkeiten des jungen Menschen und des Pseudonyms
abspaltet, um den Traum von der Personlichkeit zu spinnen und gleichzeitig den
Traum der Wiederholung anzudeuten, der in diesem Schattenspiel mitdreht, um
die Personlichkeit zu entdecken®. Das Spannungsverhaltnis zwischen der Ein-

34 Ebd., 27.

35 Ebd., 27f.

36 Vgl. dazu auch den bedeutsamen Tagebucheintrag in Gilleleje, den 1. Aug. 1835, in
dem Kierkegaard die Theater-Problematik im Spannungsfeld zwischen &dsthetischer

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 189

deutigkeit der wirklichen Person und der Mehrdeutigkeit moglicher Personen
lasst sich nochmals ins erwahnte Verhaltnis zwischen Pathos und Stimmung set-
zen. Die Dramatisierung des Selbst bedeutet, dass sich mégliche Stimmen ver-
kérpern und sich auf die eine Stimme beziehen, die aber noch nicht entdeckt ist.
Sie ist unsichtbar bzw. gestaltlos. Ihre unkdrperliche Energie steht dabei in Rela-
tion zur Leidenschaft der verkdrperten Mdglichkeiten.

Die prismatische Perspektivierung wird an der Idee des Theaters entwickelt,
durch welche das Selbst dramatisiert wird. Die entsprechende Bihne wird dabei
zum eigentlichen Ort des Experiments und des versuchenden Essays, der das
Selbst sucht — und auf der Folie des Theaters zu wiederholen versucht. Prekar
dabei ist der Status der kunstlichen Wirklichkeit, in welcher Person und Maske
(Persona) unheimlich-schattenhaft schillern, aber gleichzeitig vom Stachel einer
ambivalenten Freiheit belebt werden. Die Zweideutigkeit dieser Freiheit nahrt
sich aus dem wirklichen Ernst der leidenschaftlichen Mdglichkeit, der das Kon-
nen im wortwortlichen Sinne der Posse eingeschrieben ist. Dass die Wiederho-
lung in dieser Spannung zwischen Wirklichkeit und Méglichkeit angesiedelt ist,
zeigt sich bei Plessners anthropologischen Konzeption des Menschen als Man-
gelwesen: ,,DaB ein jeder ist, aber sich nicht hat; [...].“*” Diese Asymetrie ent-
springt bei Plessner der existenziellen Bedingung der Verkorperung, im Verhélt-
nis zum eigenen Leib. Ein Verhdltnis, bei dem sich die ambivalente Liicke im
Sinne der Verkdrperung folgendermalBen charakterisieren lasst: ,,Sie entzieht und
verbindet von vornherein den Menschen mit sich als Leib — und nun miissen wir
sagen: auch als denjenigen, welcher diesen Leib besitzt.“®® In der briichigen
Selbstreferentialitat des ,,mit sich als Leib* werden wir in der Imitation (Wieder-

und religidser Existenz vorwegnimmt: ,,Darum konnte ich wiinschen, Anwalt zu wer-
den, damit ich, indem ich mich in die Rolle eines anderen versetzte sozusagen ein Sur-
rogat flir mein eigenes Leben bekommen kdnnte und durch die auere Abwechslung
eine gewisse Zerstreuung fande. Was mir fehlte, war: ein vollkommen menschliches
Leben zu fihren, und nicht bloss eines der Erkenntnis, so daf? ich dadurch dazu ge-
langte, meine Gedankenentwicklungen auf etwas zu griinden — ja auf etwas, das doch
in jedem Fall nicht mein eigen ist, sondern auf etwas, das zusammenhdngt mit den
tiefsten Wurzeln meiner Existenz [...], durch die ich sozusagen eingewachsen bin in
das Géttliche, daran festhange, wenn auch die ganze Welt zusammenstiirzt. Siehe, das
ist es, was mir fehlt, und dahin strebe ich.” (Kierkegaard, Tageblicher 1834-1855, 45)
Interessanterweise léasst sich dieses Streben als Koinzidenz zwischen Text und Exis-
tenz deuten, was durch das Wortfeld des Gewebes assoziativ entsteht.

37 Plessner, Die Frage nach der Conditio humana, 195.

38 Plessner, Der imitatorische Akt, 454.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

holung) als Verkorperung auf unseren Leib zuriickgeworfen, was die Dichoto-
mie zwischen Schein und Sein transzendiert*. Oder: Ein guter Schauspieler
weckt diesen Eindruck, indem er im existenziellen Sinne Personlichkeit imitiert,
so dass der Mangel im Medium der Kunst verschwimmt: ,,Er [der Darsteller] ist
nur, wenn er sich hat.““’ Darin begriindet sich die Schnittstelle der ambivalenten
Selbstaneignung zwischen Kierkegaard und Plessner. Folgende Stelle bei Pless-
ner schreibt sich formlich ein in den Theaterdiskurs zu Constantins Posse, um
die hermeneutische Dimension der Selbstauslegung auf der Buhne der Mdglich-
keiten zu inszenieren:

Dieser Identifikation geht beim kiinstlerischen Darsteller ein besonderer Bildentwurf vo-
raus, dem er in seiner Verkdrperung sich angleicht. Sein Spiel beruht auf der hierfiir ge-
forderten Abspaltung eines Selbst, das er in der Rolle zu sein hat, einer Abspaltung, die
ihm, wie die soeben kurz angedeuteten Stilformen beweisen, auf sehr verschiedene Weise
moglich ist. [...] Anders gefragt: ware es dem Menschen mdglich, in einer ihr vorgespiel-
ten Figur ,,sich®, eine Seite, eine Mdglichkeit von sich, einen Menschen im Lichte einer
Idee wiederzuerkennen, ware es ihm mdglich, die Figur auf die Beine zu stellen, wenn er
nicht von Natur bereits ,,etwas vom* Schauspieler in sich hatte? Mul’ er nicht in dieser
Hinsicht das schon sein, zu dem er sich macht? Enthillt der Schauspieler nicht, wenn sein
Darstellungsbereich der Mdglichkeit nach unbegrenzt ist, jedenfalls in einer besonderen
Hinsicht die menschliche Konfiguration?“**

39 Vgl. dazu den Aufsatz Zur Philosophie des Schauspielers von Georg Simmel. Darin
umkreist er diese Dichotomie, indem er im Schauspieler ein metaphysisches Paradox
verkdrpert sieht, welches die banale Logik von Sein und Schein wie folgt tiberschrei-
tet: ,,Indem der Schauspieler hier, was ihm sonst der Dichter vorzeichnet, selber schuf,
indem also die Problematik der Kunst, die tiber eine schon fertige Kunst kommt, nicht
bestand, war doch das Wesentliche und Spezifische des Schauspielertums genau das-
selbe, was es in den spéateren Féllen war: die Erzeugung eines Bildes von Personlich-
keit und Schicksal, die nicht Personlichkeit, die nicht Personlichkeit und Schicksal des
vorzeigenden Individuums sind. Indem dies aber nicht Verstellung und Liige ist (da es
nicht Realitat vortduschen will), indem dieses Ein-Anderer-Sein vielmehr aus der
tiefsten, eigensten Wesens- und Triebschicht des Individuums hervorgeht, erzeugt sich
in dieser Paradoxe das spezifisch kiinstlerische Phdnomen.* (Simmel, Zur Philosophie
des Schauspielers, 248)

40 Plessner, Zur Anthropologie des Schauspielers, 409.

41 Ebd., 410.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 191

Diese Frage mitnehmend wollen wir uns wieder dem possentreibenden Wind
widmen, der sich zur groRen Metapher des Lebens und des Geistes konfiguriert.
Gleichzeitig findet die musikalische Phrase einen Abschluss, indem die unter-
schiedlichen Wind-Motive zu einem einheitlichen Beweggrund zusammenflie-
Ben. In dieser Synthese biindeln sich nun wesentliche Strange des Stimmungs-
und Theaterdiskurses, um nun bildhaft den Traum der Wiederholung hérbar zu
machen, indem der Wind personalisiert wird — sich verkorpert:

Wenn man in einer Berggegend den Wind tagaus und tagein, unerschitterlich, unverandert
dasselbe Thema vortragen hort, so ist man vielleicht fiir einen Augenblick versucht, von
der Unvollkommenheit zu abstrahieren und dann sich zu freuen tber dieses Bild der Kon-
sequenz und Sicherheit der menschlichen Freiheit. Man denkt vielleicht nicht daran, dal3
es einen Augenblick gab, da der Wind, der nun viele Jahre seine Wohnung zwischen die-
sen Bergen hat, als ein Unbekannter in diese Gegenden kam und sich verwildert und kopf-
los hineinstiirzte zwischen die Klifte, herab in die Berghdhlen, jetzt ein Heulen hervor-
brachte, Uber das er beinahe selbst stutzte, nun ein hohes Gebrll, vor dem er selbst fliich-
tete, nun einen Klageton, bei dem er selbst nicht wuBte, wo er herkam, nun einen Seufzer
aus der Angst des Abgrundes, so tief, dafl der Wind selbst bange wurde und einen Augen-
blick zweifelte, ob er in diesen Gegenden wohnen durfte, jetzt ein lyrisch ausgelassenes
Hosassa, bis er, nachdem er sein Instrument kennengelernt hatte, alles dies zusammenar-
beitete zu der Melodie, die er nun von Tag zu Tag unverandert vortragt.*?

Sein Instrument zu kennen bedeutet, die eigene Bestimmung zu finden, die sich
in einem nach vorwarts gerichteten, offenen Prozess ereignet, indem die unter-
schiedlichen menschlichen Saiten in Schwingung versetzt werden, um Stimmun-
gen zu erzeugen. Zwischen der Bestimmung und der Stimmung gilt es die eigene
Stimme zu entdecken. Bestimmung, Stimmung, Stimme: Was hier etymologisch
durchschimmert, entspricht der Wiederholung als jene Verkérperung der Stim-
me, die zur eigenen wird. Der Wind als personifizierter Geist scheint im Héren
auf sich selbst durch die Stimmungen hindurch zu seiner Stimme im Sinne der
Bestimmung gefunden zu haben. Nur:

Aber des Individuums Mdglichkeit will nicht blofR gehdrt werden, sie ist nicht wie die Luft
bloR dahinbrausend, sie ist zugleich gestaltend, deshalb will sie zur gleichen Zeit gesehen
werden. [...] Um da nicht einen Eindruck seines wirklichen Selbst zu bekommen, ist fiir
das verborgene Individuum eine Umgebung erforderlich, leicht und fliichtig wie die Er-
scheinungen es sind, wie das schdumende Brausen der Worte es ist, die erténen ohne Wi-

42 Kierkegaard, Die Wiederholung, 28f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

derhall. Eine solche Umgebung ist die szenische, die sich daher gerade eignet fir das
Schattenspiel des verborgenen Individuums. Unter den Schatten, in welchen er sich ent-
deckt, deren Stimme seine Stimme ist, ist vielleicht ein Rauberhauptmann.*®

Will heiBen: So wie die Konstellation zwischen Constantin Constantius und dem
jungen Menschen als eine belauernde aufgefasst werden kann, bei der sich der
junge Mensch zunehmend versteckt und dann sogar fluchtet, so kann die Kons-
tellation zwischen Ohr und Auge aufgefasst werden: Die Stimme will gleichzei-
tig gesehen werden, was durch die Verkdrperung geschieht. Der Korper nimmt
die Schwingung auf und erschafft so den spezifischen Ton — als ein Resonanz-
korper, der gleichzeitig einer optischen Logik folgt und sich der Metapher des
geistigen Auges fiigt. Ubertragt man diese physische Ebene zuriick auf das Den-
ken, so wird deutlich, dass das Denken als ein jeweils spezifisch gestimmtes
Denken aufzufassen ist. Die Stimmung gibt dem Denken seine Gestalt. Riickbli-
ckend l&sst sich feststellen, dass der verstimmte Logos zu einer prakognitiven
Stimme fand, die aber selber auch an das reflexive Bewusstsein gebunden ist. An
eine Immanenz, die letztlich mit der Perspektive von Constantin Constantius
steht und fallt, der bis jetzt ja auch den Text entsprechend bewegt hat — im Sinne
einer reflexiven Dichtung.

Noch einmal: Der Wind als Geist folgt seiner akustischen Matrix, indem er
auf sich hort, seinen Grundton sucht und seine Stimme erprobt. Aber der Mensch
ist nicht Geist allein, sondern eine Synthese aus Korper und Geist. Dies fuhrt in
der Summe zu einem doppelten Bruch in einem Geflige, das der Vorstellung préa-
stabilisierter Harmonie Liigen straft: Der Korper durchbricht den Geist und die
Reflexion bricht die lebendige Stimme der Innerlichkeit, den Strom des Lebens.

Diese Briichigkeit zwischen den widerhallenden Schatten akustischen und
optischen Denkens lasst sich wiederholt poetologisch spiegeln, wobei wir die
Schraube um eine Drehung weiter in den Text gebohrt haben: Die Energie der
personlichen Stimme bindet sich an die Gestalt gebende Dimension leidenschaft-
licher Moglichkeit an. Auf den Text bezogen bedeutet dies nun aus innigster
Notwendigkeit, dass er von seiner Rhetorik lebt. Dies sind nicht im banalen Sin-
ne rhetorischer Figuren, die ornamental den Text schmucken konnten, sondern
im basalen Sinne einer Stimme/Rede, die den Text durchweht, ihn durchstromt:
die Rhetorizitat des Textes. Constantin Constantius pragt bis anhin eine solche,
bei der Stimme — Stimmung — Theatralitdt einen Dreiklang bilden: Die Stimme
des Texts oder jene im Text oder durch den Text?! wird in seinem Korper — dem
Textkorper — sichtbar. Der Text selbst wird zur szenischen Umgebung, zum

43 Ebd., 29.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 193

Schattenspiel. Oder: Die Energie der existenziellen Wiederholung (ver)kleidet
den Textkdrper und kundigt im Durchscheinen von der horbar akustischen Ge-
genordnung der darin angelegten Stimme. Als Denkwiderstand eines vorstellen-
den Bewusstseins, das die Stimme hinter oder Gber der Vorstellung zu héren ver-
sucht.

Aus der Bewusstseinsperspektive von Constantius wiirde die Wiederholung
im utopischen Ideal gelingen, wo Kdérper und Geist verschmelzen und ununter-
scheidbar werden, wo Ohr und Auge koinzidieren, und so der Beobachter nicht
mehr zuerkennen ware, weil keine stérende Reflexivitat den Lebensstrom bre-
chen konnte. Gelingende Wiederholung ware da — jetzt — im absoluten Prasens
als eine sich nach vorwarts bewegende Erinnerung: Die Wiederholung.

Diese Gestaltung des Lebensstoffes sieht Constantius durch den Darsteller
Beckmann ideal konfiguriert, der durch seine Performanz — gerade in der naiven
Kunstform der Posse* — die (Biihnen)Wirklichkeit erschafft:

Das Personal am Konigstadtischen Theater ist einigermaBen nach meinem Wunsche zu-
sammengesetzt; [...]. Beckmann ist ein ausgesprochen komisches Genie, das rein lyrisch
wie ein durchgehendes Pferd im Komischen davonstiirmt, sich nicht durch Charakter-
zeichnung hervortut, sondern durch Ubersprudeln in Stimmung. Er ist nicht groR in dem
kiinstlerisch Kommensurablen, sondern bewundernswiirdig in dem individuell Inkommen-
surablen. Er bedarf keiner Unterstiitzung durch das Zusammenspiel, durch Szenerie oder
Arrangement, eben weil er in der Stimmung alles selbst mitbringt; zur gleichen Zeit, da er
Gibersprudelt in Ausgelassenheit, malt er sich selbst seine Szene, jedem Theatermaler zum

44 Dass die Gattung der Komddie eine besondere Affinitdt zum anthropologischen An-
liegen aufweist, flihrt Rudolf Behrens erkenntnisreich aus: ,,Die Charaktere gelten der
Komddie dabei als Schriftziige, die nicht unbedingt die Natur oder Gott, sondern das
Leben, die jedem vertraute, alltaglich erfahrbare soziale Mechanik, der Person einge-
zeichnet hat. Die Komddie ist deshalb schon von ihren elementaren poetischen Vo-
raussetzungen her eine anthropologische Veranstaltung. [...] Wie keine andere Gat-
tung insistiert die Komddie namlich darauf, daB3 das vorgefiihrte Spiel ein verkdrpertes
Spiel ist, eine Verpuppung von Menschenbildern in leibhaftigen Schauspielern. Die
prekére charakterliche Geformtheit des komischen Helden wird so in der stabilen,
nach auBen gekehrten Formung des Charakters durch den Schauspieler aufgefangen.
Deshalb unterlauft jede Komddie tendenziell den illusionsbildenden Anspruch auf
Mimesis, indem sie ihr eigenes Vorfuhren zur Schau stellt. Die Komddie tendiert ent-
sprechend auch im Gegensatz zu vielen anderen Gattungen von Natur aus zum Spiel
im Spiel, zum Herausfallen des Schauspielers aus der Rolle, zum Bruch der Illusion.*
(Behrens, Goldoni und die Anthropologie des Schauspielers, 183f.)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Trotz. Was Baggesen von Sara Nickels sagt, daf sie auf die Biihne gestiirzt komme, eine
landliche Gegend nach sich ziehend, das gilt von B. in einem guten Sinne, nur daR er ge-
gangen kommt. Auf einem eigentlichen Kunsttheater sieht man selten genug einen Schau-
spieler, der wirklich gehen und stehen kann. Ich habe wohl ganz vereinzelt einen solchen
gesehen; aber was B. vermag, habe ich nie zuvor gesehen. Er kann nicht bloR gehen, er
kann auch gegangen kommen. Dies Gegangenkommen ist etwas ganz anderes, und durch
diese Genialitat improvisiert er zugleich die ganze szenische Umgebung. Er kann einen
wandernden Handwerksburschen nicht bloR darstellen, er kann gegangen kommen wie ein
solcher, und zwar so, da man alles erlebt, vom Staub der Landstrae aus die l&chelnde
Kleinstadt erblickt, ihren stillen Larm hort, den Fupsteig sieht, der dort unten um den
Dorfteich lauft, wenn man da beim Schmied abbiegt — wo man B. kommen sieht mit sei-
nem kleinen Biindel auf dem Nacken, seinen Stock in der Hand, sorglos und unverdros-

sen.®

So wie Diogenes durch seine wiederholte Bewegung den Diskurs tber die Art
und Weise der Reprasentation gegen die statischen Eleaten in Bewegung ge-
bracht hat, um Bewegung in das ontologischen Verhéltnis zwischen Sein und
Denken zu bringen, so kulminiert nun dieser Diskurs im Auftritt Beckmanns.
Dieser Schauspieler radikalisiert die Frage nach der Reprasentation dahingehend,
dass er im Akt der nachahmenden Verkorperung nicht bloB eine Figur im Sinne
der Représentation darstellt, sondern — im metaphysischen Sinne Simmels —
»durch Ubersprudeln in Stimmung* erschafft. Die Metapher der Quelle deutet
an, dass ein Quellpunkt umkreist wird, aus dem das Selbst zu entstrémen scheint,
dessen Wertschdpfung im individuell Inkommensurablen® angelegt ist. Das
Wesen des Nicht-Adaquaten quillt aus der Bewegung selbst hervor, so dass
Beckmann in eigenwilliger Formulierung nicht bloR geht und eine Gangart re-
prasentiert, sondern gegangen kommt. Die Kursivierung hebt die Inkommensu-
rabilitat formlich hervor, deren eigenwillige Individualitat sich gerade in den da-
nischen Sprachstrukturen spiegelt®.

45 Kierkegaard, Die Wiederholung, 35f.

46 Muller-Wille untersucht die Theatralitat des philosophischen Textes, indem er diese
an Kierkegaards Verhdltnis zum zeitgendssischen Unterhaltungstheater bindet.
Constantius’ Beobachtungen zu Beckmann vertieft Miller-Wille im Kontext des dani-
schen Idioms, wobei er der Spur von Samuel Weber folgt: ,,Im Gegensatz zu Risum
geht er [Samuel Weber] dabei ausfuhrlich auf die Verwendung des Partizip Prasens in
der merkwirdig klingenden Formulierung ,komme gaaende‘ (buchstéblich ,gehend
kommen*) ein. Die Asthetik der theatralen Représentation werde durch diese Formu-
lierung in sich gebrochen und ad absurdum gefiihrt. Der Schauspieler Beckmann re-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 195

Constantius betritt nun das Konigstadter Theater, um bald feststellen zu missen,
dass die wiederholte Auffiihrung des Talisman zum Scheitern verurteilt ist.
Constantius verlésst enttduscht das Theater, mit dem Verdacht, dass es keine
Wiederholung gibt. Der wiederholte Theaterbesuch lasst den Verdacht erharten,
dass es keine Wiederholung gibt: ,,Meine Entdeckung war nicht bedeutend, und
doch war sie bemerkenswert; denn ich hatte entdeckt, daR es Uberhaupt keine
Wiederholung gab, und dessen hatte ich mich vergewissert, indem ich dies auf
alle moglichen Weisen wiederholte.“*’ Die slapstickartige Lachnummer dieser
Wiederholung wirft gleichzeitig ihren zwielichtigen Schatten auf die unmittelbar
vorausgegangene reflexive Hohe der Gedanken Uber das Unterhaltungstheater,
die der Einstimmung dienten und Erwartungen an die Auffiihrung weckten —
bzw. Erwartungen an die Wiederholung: dass der Gedanke das Bewusstsein
stimmt bzw. vorwarts bewegt und Emotionen entstehen lasst. Weil die Reflexion
per se im Modus der Reprasentation steht, muss diese scheitern, da sie selber
nicht gegangen kommen kann. Deshalb ist dieses Scheitern ernsthaft komisch
aufgeladen, da der Gedanke sozusagen stets auf der Bananenschale reiner Exis-
tenz ausrutscht. Diese lacherliche Geste wiederholt dann auch jenen Ausgangs-
punkt romantischer Ironie, an dem Constantin Constantius vor der Bekanntschaft
des jungen Menschen stand. Folgende langere Textpassage leitet im Zeichen der
romantischen Ironie den Abschluss des ersten Teiles der Wiederholungschrift
ein, der als lustvolles Scheitern einen Ubergang zum zweiten Teil dieser Schrift
bildet. Das lustvolle Scheitern spielt sich im Rahmen einer Eudaimonie® ab, die

prasentiere kein Gehen mehr, sondern fiihre die Bewegung gehend, d.h. als einen noch
im Vollzug befindlichen, unabgeschlossenen Akt, vor. Weber nutzt die Passage, um
diese spezifische Form theatraler Performanz in einen Zusammenhang mit der unab-
geschlossenen und offenen Reflexionsform zu setzen, welche die Wiederholung vom
Denken der erinnernden Représentation abgrenzt. (Miller-Wille, Kierkegaard, das
Vaudeville und die Posse, 224f.)

47 Kierkegaard, Die Wiederholung, 42.

48 Dieser antikisierende Begriff lehnt sich an ein ethisches Konzept an, der die Lebens-
fuhrung des Menschen ins Zentrum riickt und dabei der Verbindung zwischen Geist
und Emotionen Bedeutung gibt. Die entsprechende Verwebung wird beim jungen
Menschen im zweiten Teil der Wiederholungsschrift eine zentrale Rolle einnehmen
und sie verweist bereits auf eine jidische Lesart, die mit A. J. Heschel entwickelt
wird. In diesem Kontext prézisiert Martha Nussbaum eine philosophisch-autobiografi-
sche ernst zu nehmende Subjektivitat, die Emotionen als wesentlichen Bestandteil die-
ser Verwebung deutet, die hier Trauerarbeit bedeutet: ,,But so far we have left out, or
so it seems, the most important thing of all, something that lies deep in ancient eudai-

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

nach der Maglichkeit von Zufriedenheit fragt. Dabei soll der Geist als absolut
richtig gestimmter zu seinem Glick finden, indem Emotionen stimmig bewegt
werden. Nur: dass sich die Bewegung zwischen Existenz und Geist nicht stim-
men 1aRt, weil es dazwischen einen unverséhnlichen (Denk)Widerstand gibt. So
1Rt sich folgende Stelle als Ironisierung der progressiven Universalpoesie lesen,
die trotz lebendiger Vorwartsbewegung zum Scheitern verurteilt ist. Constantin
Constantius scheint sich dem konjunktivischen Charakter dieses Nichtortes be-
wusst zu sein und néhert sich ironisch dem darin enthaltenen Problem romanti-
scher Ironie. Denn es klafft eine unheilbare Wunde zwischen der Wiederholung
und dem Prinzip der Wiederholung, zwischen dem Leben und der Idee des Le-
bens:

Ich stand eines Morgens auf und befand mich ganz ungewdhnlich wohl. Dies Wohlbefin-
den nahm gegen jede Analogie den Vormittag hindurch zu, prézis um ein Uhr war ich auf
dem Hohepunkt und ahnte das schwindelnde Maximum, das auf keinem Gradmesser des
Wohlseins angefiihrt ist, nicht einmal auf einem poetischen Thermometer. Der Kérper hat-
te seine irdische Schwere verloren, es war, als hatte ich keinen Korper, gerade weil jede
Funktion ihr ganzes Befriedigtsein genoB, jeder Nerv sich freute um seinet- und des Gan-
zen willen, wéhrend jeder Pulsschlag als des Organismus Unruhe nur an das Wohlgefuhl
des Augenblicks erinnerte. Mein Gang war schwebend, nicht wie des Vogels Flucht, der
die Luft durchschneidet und die Erde verlaBt, sondern wie des Windes Wogen uber der
Saat, wie des Meeres sehnsuchtseliges Wiegen, das traumende Dahingleiten der Wolke.
Mein Wesen war durchsichtig wie des Meeres abgriindige Tiefe, wie das selbstzufriedene
Schweigen der Nacht, des Mittags monologische Stille. Jede Stimmung ruhte in meiner
Seele mit melodischer Resonanz. Jeder Gedanke bot sich an mit der Festlichkeit des tiefen
Gliickes, der térichte Gedanke nicht weniger als die reichste Idee. Jeder Eindruck war ge-
ahnt, ehe er kam, und erwachte daher in mir selbst. Das ganze Dasein war wie verliebt in
mich, und alles bebte in schicksalsschwangerer Entsprechung zu meinem Dasein, alles
war in mir orakelhaft und alles Ratselhafte verklart in meine mikrokosmische Seligkeit,

monism but that is never explicitly recognized. Emotions contain an ineliminable ref-
erence to me, to the fact that it is my scheme of goals and projects. They see the world
from my point of view. The fact that it is my mother is not simply a fact like any other
fact about the world: it is what structures the geography of the hole situation, and we
can not capture the emotion without including that element. It’s not just the fact that
Betty Craven has died. It’s the fact that Betty Craven is my mother. In short, the eval-
uations associated with emotions are evaluations from my perspective, not from some
impartial perspective; they contain an ineliminable reference to the self.“ (Nussbaum,
Upheavals of Thought, 52)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 197

die alles in sich durchstrahlte, selbst das Unbehagliche, die langweiligste Bemerkung, den
widerwartigsten Anblick, den fatalsten ZusammenstoR. Wie gesagt, Punkt ein Uhr war ich
auf dem Hohepunkt, wo ich das Allerhdchste ahnte, da beginnt pl6tzlich etwas in meinem
einen Auge zu kratzen, ob es eine Augenwimper, eine Faser, ein Staubkorn war, ich weil3
es nicht, aber das weif ich, daB ich im selben Augenblick beinahe in den Abgrund der
Verzweiflung stiirzte, etwas, das jeder leicht verstehen wird, der doch so hoch oben
schwebte wie ich und dabei an diesem Punkt zugleich mit der Prinzipienfrage beschéftigt
war, wie weit tiberhaupt die absolute Zufriedenstellung zu erreichen ist.*

Der stimmige Punkt innerhalb der Stimmungen wére der mit sich identische
Punkt, in dem das gefiihlte Leben vom gedachten nicht zu unterscheiden ist. Die
Ironie besteht dabei letztlich darin, dass der Gedanke — auch als ein gestimmter —
an die Immanenz des sehenden Bewusstseins gekoppelt ist. Als Wunde des Be-
wusstseins, welches sich in der Stimmung nur immer zu sich selbst verhalten
kann ohne dieses Selbst zu sein. Stimmung ist ein bewegtes Selbstverhéltnis.
Dass plotzlich etwas am Auge zu kratzen beginnt, ist ein ironischer Hinweis da-
rauf, wie die Transzendenz in ihrer kleinsten Form das vermeintlich groRe se-
hende Bewusstsein stort und die Perspektive und Textbewegung von Constantin
Constantius ad absurdum fiihrt: Er scheitert an der Wiederholung! Der sich am
Auge kratzende Beobachter tritt nun in den Hintergrund und macht Platz fiir die
Perspektive des jungen Menschen. Die Wiederholungschrift erhalt hier — circa in
der Mitte — seinen Zwischentitel: Die Wiederholung...

Bei genauerer Betrachtung wird hier strukturell wiederholt, was Constantius
in Bezug auf die anstehende Theaterauffiihrung auffiihrt: Nachdem er das Ko-
nigstadter Theater vorgestellt hat, macht er auf den Talisman aufmerksam:

,»Als ich nach Stralsund kam und in der Zeitung las, dal8 der ,Talisman* in jenem Theater
aufgefiihrt werden solle, wurde ich gleich wohlgestimmt. Die Erinnerung daran erwachte
in meiner Seele, und als ich das erstemal dort war, war es, als ob dieser erste Eindruck nur
eine Erinnerung in meine Seele hervorrief, welche weit zuriick in die Vergangenheit

Wies.“so

Danach schwingt er sich zu einer Theaterphilosophie auf, die in der Wiederho-
lung von Personalitét gipfelt, um auf dem Hohepunkt daran zu erinnern, dass
»ld]er ,Talisman® im Konigstadter Theater aufgefiihrt werden [sollte]; die Erin-
nerung daran erwachte in meiner Seele, alles stand so lebendig vor mir, als wére

49 Kierkegaard, Die Wiederholung, 43f.
50 Ebd., 27.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

es das erstemal.“*! Dies steht in Verbindung mit der Zeitangabe des Hohepunkts
— prézis um ein Uhr — der im Duktus romantischer Unendlichkeitsrhetorik aus-
gemalt wird. Der Absturz erfolgt auf beiden Ebenen durch die Sphére unkontrol-
lierbarer und possenhafter Realitét, die nicht gestimmt werden kann, sondern die
gegangen kommt und dberraschend aus der Transzendenz einbricht. Interessant
ist dabei, dass Uber diese Aporie nicht reflektiert wird, sondern dass diese aufge-
flhrt wird, indem die Stimme scheiternder Wiederholung &sthetischer Romantik
imitiert wird. Constantius tritt hier — auf der Folie von Diogenes — als Stimmen-
imitator auf, indem er den fatalen Zusammenstof? zwischen Endlichkeit und Un-
endlichkeit inszeniert und dekonstruiert: Das Wesen der romantischen Ironie
wird unterwandert, um die Schlegel’sche Ironie der Ironie um eine weitere Volte
zu drehen®® — und der Wiederholung einen neuen Raum® zu eréffnen. In diesem
Sinne klingt der erste Teil formlich aus, indem sich Constantius nochmals in der

51 Ebd., 40.

52 Vgl. dazu die Anm. 339 zu Rudolf Behrens: Es liegt in den poetischen Voraussetzun-
gen der Komddie, dass sie ihr eigenes Spiel zur Schau stellt und durch den Spielcha-
rakter zu einem Spiel im Spiel neigt. Diese VVoraussetzungen lassen sich fiir eine Poe-
tologie fruchtbar machen, bei welcher die Textualitat bzw. das Schreibverfahren im
Zentrum steht. In diesem Sinne deutet Miller-Wille Kierkegaards Auseinandersetzung
mit dem Unterhaltungstheater als eine Spielform, die den Leser nicht blo zu einem
Zuschauer degradiert, sondern diesen fiir das Inkommensurable an der Textstruktur
sensibilisiert: ,,SchlieBlich regt er [Kierkegaard] den Leser in einer weiteren Reflexi-
onsstufe dazu an, kritisch tber diese theatrale Art von philosophischem Sprachge-
brauch zu reflektieren. Insgesamt drangt sich der Verdacht auf, dass Kierkegaard den
Umweg Uber das Unterhaltungstheater nutzt, um tber die Theatralitat und Performati-
vitdt seines eigenen Schreibens zu reflektieren, das sich in dieser Hinsicht an Konzep-
ten der romantischen Ironie und besonders an dem Schlegelschen Diktum der ,trans-
zendentalen Buffonerie* zu orientieren scheint.“ (Miller-Wille, Kierkegaard. Das
Vaudeville und die Posse, 229)

53 Der neue Raum gilt einerseits dem jungen Menschen in seiner Identifikation mit Hiob.
Andererseits gilt dieser Raum einer zunehmenden Literarisierung der Philosophie, ge-
rade aufgrund des vorausgegangenen reflexiven Scheiterns. Entsprechend interpretiert
Sophie Wennerscheid den Ubergang vom ersten zum zweiten Teil: ,,Als Ergebnis der
Reise muss er verbuchen, dass eine Wiederholung nicht méglich ist. Das philosophi-
sche Konzept der Wiederholung wird so ber die literarische Struktur des Textes ne-
giert, eroffnet damit aber die Mdglichkeit, den Begriff der Wiederholung literarisch zu
wiederholen, d.h. zu verschieben. (Wennerscheid, Das Begehren nach der Wunde,
222)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 199

Funktion des Stimmenimitators die Romantik weiter dekonstruiert: Das Posthorn
als Inbegriff des Reisens und der romantischen Stimmung gerat in den Kontext
des entwickelten Reise-Experiments der Wiederholung, was zur Folge hat, dass
der Stimmungsdiskurs hier — an seinen (immanenten) Grenzen — abbricht, um
das Scheitern der Wiederholung als Prinzipienfrage oder aus metaphysischem
Interesse nochmals aufzufiihren und weiter zu fiihren:

Es lebe das Posthorn! Das ist mein Instrument, aus vielen Grinden und namentlich aus
dem, dal man niemals mit Sicherheit diesem Instrument den gleichen Ton entlocken kann;
denn es liegt eine unendliche Mdglichkeit in einem Posthorn, und wer es an seinen Mund
setzt und all seine Weisheit dahineinlegt, der wird sich niemals einer Wiederholung schul-
dig machen, und wer anstelle einer Antwort seinem Freunde ein Posthorn (berreicht zu
beliebiger Benutzung, der sagt nichts, aber erklart alles. Gepriesen sei das Posthorn, es ist
mein Symbol. [...] Es lebe das Posthorn! Aber Reisen ist nicht der Muhe wert, denn man
braucht sich nicht von der Stelle zu rithren, um Uberzeugt zu sein, daB es keine Wiederho-
lung gibt.>*

Im Sinne von Wennerscheid beginnt sich die Wiederholung autopoetisch zu be-
wegen, was sich in der zunehmenden Literarizitdt des Textes zeigt. Sie charakte-
risiert diese Bewegung als Verschiebung, deren Schubkraft aus der Negativitét
einer potenzierten Ironie resultiert, die sich ihrerseits in einem Instrument ver-
korpert, das sich nicht instrumentalisieren I&sst. Darin ist eine fundamentale Dif-
ferenz eingeschrieben, die Derrida in seiner frihen Schrift Die Simme und das
Phanomen behandelt, um Husserls phdnomenologischen Ansatz von der leben-
digen Selbstgegenwart des Bewusstseins, das an die Phoné gebunden ist, radikal
in Frage zu stellen bzw. als metaphysisches Konstrukt zu dekonstruieren, welche
Derrida als das metaphysische Konstrukt schlechthin entlarvt.

Auch wenn Constantius das griechische Projekt eines erkennenden Bewusst-
seins kritisiert, das sich nach rickwarts erinnert, scheint er an der Differenz zu
scheitern, die in der Vorwartsbewegung angelegt ist. Anstatt die entstehende
Differenz zu affirmieren, wird die scheiternde Wiederholung ironisch gebrochen
und findet seinen Ausdruck in einer Hymne auf das Posthorn, die eigentlich eine
Antihymne ist und gleichzeitig die ,,Verbindung zwischen Ausdruck und Pho-
né“*® avant la lettre in Frage stellt. Die Wiederholung als Stimmensuche {iber
Stimmungen scheitert an der Zeitigung eines Bewusstseins, das seiner eigenen
Punktualitadt — Punkt ein Uhr — absoluter Vergegenwartigung in der Bewegung

54 Kierkegaard, Die Wiederholung, 45.
55 Derrida, Die Simme und das Phanomen, 92.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

hinterher hinkt. Entsprechend endet der erste Teil der Wiederholungsschrift mit
einer Aporie des Zeitbewusstseins:

Du reiche Hoffnung der Jugend, warum hast du’s so eilig; warum jagst du dem nach, was
doch nicht da ist, du selbst ebensowenig! Fahr wohl! Du mannliche Kraft! Warum
stampfst du so stark auf die Erde, das worauf du trittst, ist eine Einbildung! Fahr wohl, du
siegreicher Vorsatz, du erreichst gewil? das Ziel, denn du kannst ja die Tat nicht mit dir
nehmen, ohne dich umzuwenden, und das kannst du nicht! Fahr wohl! Du Lieblichkeit des
Waldes, als ich dich sehen wollte, warst du verwelkt! Fahr hin du fllchtiger FIuR, der ein-
zige, der recht weil3, was er will, denn du willst nur flieRen, dich ins Meer verlieren, das

niemals voll wird!*®

Constantius versucht die Einheit von Denken und Stimme im Logos zu spren-
gen, indem er die Stimme als Stimmung theatralisiert. Dadurch wird die Stimme
zwar existenzialisiert, aber sie bleibt doch im Bann eines lebendigen Bewusst-
seins, welches schon nahe der phanomenologischen Metaphorik am liebsten nur
(vorwarts) flieRen wiirde. Dass diese Form der Innerlichkeit nicht reprasentierbar
— wiederholbar - ist, charakterisiert Derrida wie folgt:

Ohne den Abgrund zu verkleinern, der in der Tat die Retention von der Re-présentation
trennen kann, und ohne sich zu verhehlen, dass das Problem ihrer Bezlige kein anderes als
das der Geschichte des ,,Lebens* und des BewulBtwerdens des Lebens ist, muf3 man a pri-
ori behaupten kdnnen, daB3 ihre gemeinsame Wurzel die Mdglichkeit der Wieder-holung in
ihrer allgemeinsten Form, die Spur im universalsten Sinne, eine Moglichkeit ist, die nicht
nur der reinen Aktualitat des Jetzt innewohnen, sondern sie durch die Bewegung der dif-
férance selbst konstituieren muR, die sie darin einfiihrt.%’

Die Spur wird so zum Schlisselbegriff, um die Problematik der Selbstvergegen-
wartigung zu chiffrieren bzw. mit dem synonym verwendbaren Begriff der Dif-
ferenz auszudifferenzieren. Eine Differenz, die grundsétzlich der Identitat des
Jetzt vorausgeht. Die Stimme wird im Da-Zwischen zur Spur. Im Sinne Kier-
kegaards fiihrt die Spur in diesem Moment von Constantin Constantius zum jun-
gen Menschen, der nun den Stimmungsdiskurs mit Pathos aufbricht — mit dem
Ziel: die Wiederholung...

56 Kierkegaard, Die Wiederholung, 46.
57 Derrida: Die Stimme und das Phanomen, 92.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 201

5.1.2 Der junge Mensch: Eine Philosophie mit Pathos bricht auf

,.Pathos als Energie heisst leidenschaftliche Bewussheit eines Zu-
stands, Pathos als Erscheinung das gefiihlte UbermaRan Geste,
und Pathos als Wirkung — Leid. Pathos ist der Grund der Kunst —
und Sympathie der des Kunstgenusses.*

RUDOLF LEONHARD, VOM PATHOS

Constantin Constantius hat seine Theorie aufgegeben und l&sst sich treiben; im
Wissen dass (ihm) die Wiederholung (zu) transzendent ist. Gleichzeitig auRRert er
seine Zufriedenheit daruiber, dass der junge Mensch nicht Halt und Antwort in
der akademisch anerkannten Philosophie — sprich bei Hegel — sucht, sondern
sich am biblischen Hiob orientiert, der zum Typus des privatisierenden Denkers
stilisiert wird. Dabei akzentuiert das Private nicht nur den Gegensatz zur Offent-
lichkeit, sondern verweist gleichzeitig insofern auf seine begriffliche Herkunft,
als der Privatdenker einer auktorialen Dimension beraubt wird. Die Orientierung
an der biblischen Leidensfigur verunmdglicht den souverdnen Blick aus der Vo-
gelperspektive, da es die lebensweltliche Situativitdt in einem radikalen Sinne
nicht erlaubt. Diese Perspektivierung ist insgesamt fir die Hiob-Rezeption bei
Kierkegaard prégend. Der akademische Zugang zum Text und zur Hiobsfigur
bricht weg und wird durch eine existenzialisierte Interpretation ersetzt, die Hiob
in seiner Korperlichkeit und in seiner Situativitat aufsucht:

Glicklicherweise sucht mein Freund also keine Aufklarung bei irgendeinem weltberiihm-
ten Philosophen oder bei irgendeinem Professor publicus ordinarius, er nimmt seine Zu-
flucht bei einem privatisierenden Denker, der einmal die Herrlichkeit der Welt besaR, aber
sich spater vom Leben zuriickzog — mit andern Worten, er nimmt seine Zuflucht zu Hiob,
der nicht auf einem Katheder Figur macht und mit beruhigenden Gesten einsteht fiir die
Wahrheit seiner Satze, sondern der an der Herdstelle sitzt und sich mit Topfscherben
kratzt und, ohne diese Tétigkeit zu unterbrechen, flichtige Winke und Bemerkungen hin-
wirft.®

Dieses aus der Situation gestimmte Sprechen lasst uns vorerst nochmals den ent-
scheidenden Unterschied zwischen Constantin Constantius und dem jungen
Menschen bedenken. Constantin Constantius Stimmungsgehduse wird aufgebro-
chen, welches sich durch das bewegte Selbstverhdltnis auszeichnete, aber es
nicht zulieR, darber hinauszukommen. In diesem Verhéltnis liegt zwar die

58 Kierkegaard, Die Wiederholung, 53.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Struktur eines dynamisch-existenzialisierten Stimmungsbewusstseins, welches
die statische Referenzialitit des substanziellen Logos aufgebrochen hat, aber als
Verhéltnis an die Matrix des beobachtenden Auges gebunden bleibt. Deshalb ge-
lingt auch nicht der Durchbruch zur angestrebten Vorwartsbewegung der Erinne-
rung.

Hiob als Referenz des jungen Menschen steht mit seinem Aussatz aullerhalb
der genannten Ordnung. In seinem Leiden wird er derart auf sich zuriickgewor-
fen und davon affiziert, dass er gar nicht die Mdglichkeit hat, sich zu sich selbst
zu verhalten, da das Selbst im Leiden radikal bewegt wird: Hiob kratzt sich ohne
Unterbrechung mit Topfscherben. In dieser Form der Selbstbewegung deutet
sich einerseits die verinnerlichende Intensivierung an, welche durch die Stim-
mung vorbereitet wurde. Andererseits zeichnet sich Pathos durch eine zuneh-
mende Komplexitat aus: In der Selbst-Bewegung als ein sich bewegendes und
gleichzeitig bewegtes Selbst vermischen sich Aktivitat und Passivitat auf eine
Art und Weise, die es nicht mehr erlaubt, Pathos auf den passiven Charakter des
Leidens und Erleidens zu reduzieren. Die spezifische Art beriihrt bzw. affiziert™
zu werden, erzeugt vielmehr eine ausnehmende Wirklichkeit, die aktiv erprobt
wird, indem man auf die Probe gestellt wird: sich aussetzt und ausgesetzt wird.
Diese vertrackt-verschlungene Dynamik spielt beim jungen Menschen eine zent-
rale Rolle, da er als seine ,,Methode* sich der Lektlre aussetzt, indem er den
Text Hiob existenziell begeht, sich bewegen und im elementaren Sinne des Pa-
thos vom Text so beriihren 1asst, so dass dieser in seiner intensiven Relektire zur
philosophischen Herzensangelegenheit der Wiederholung wird. Als ein kreisen-
des Lesen, das sich dem Stachel des Nichtverstehens aussetzt, um sich letztend-
lich als entsprechende Textbewegung und Poetologie zu gebérden. Und: dem
Lesen eine intime und private Stimme zu geben und sie vor allem hérbar zu ma-
chen:

59 Kathrin Busch pladiert fir eine Asthetik des Pathischen, bei welcher der Begriff der
Ansteckung konstitutiv ist, um eine Form der bedeutsamen Ubertragung jenseits kon-
ventioneller Mitteilung zu bedenken: ,,Ansteckung stellt daher eine Beriihrung durch
Fremdes oder Anderes dar, die eine Transformation des Eigenen, ein Anderswerden
zur Folge hat. Im Unterschied beispielsweise zur asthetischen Einfiihlung kann sich
solche Transformation bis in kdrperliche Vorgange hinein auswirken. Ansteckung
vemag auRerdem als Gegenbegriff zur hermeneutischen Asthetik zu fungieren, inso-
fern nicht Verstehen oder Auslegen des Mitgeteilten ausschlaggebend ist, sondern An-
steckungsprozesse diesseits von Verstandigung wirksam werden.* (Busch, Ansteckung
und Widerfahrnis, 54)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 203

Wenn ich Hiob nicht hatte! Es ist unmdglich, zu beschreiben und zu nuancieren, welche
Bedeutung und welche mannigfache Bedeutung er fiir mich hat. Ich lese ihn nicht, wie
man ein anderes Buch mit den Augen liest, sondern ich lege dies Buch gleichsam auf mein
Herz und lese es mit den Augen des Herzens, verstehe wie in clairvoyance das einzelne
auf die verschiedenste Weise. Wie das Kind ein Lehrbuch unter seinen Kopf legt, um si-
cher zu sein, daB es seine Lektion nicht vergessen hat, wenn es am Morgen aufwacht, so
nehme ich das Buch nachts mit mir ins Bett. Jedes Wort ist Nahrung, Kleidung und Heil-
mittel fur meine kranke Seele. [...] Das stehe ich auf und lese mit lauter Stimme, beinahe
rufend, die eine oder andre Stelle aus ihm, oder ich 6ffne das Fenster und schreie seine
Worte hinaus in die Welt. [...] Obgleich ich das Buch immer wieder gelesen habe, bleibt
jedes Wort mir neu. Jedesmal, wenn ich darankomme, wird es neu geboren oder wird ur-
spriinglich in meiner Seele. [...] Ich kann nicht verstehen, was es ist, das die Altern so lei-
denschaftlich macht. Ich kann nicht daraus klug werden, worum sie sich streiten, und doch
kann ich es nicht lassen, zuzuhdren. [...] Dann wache ich auf und beginne wieder ihn zu
lesen mit aller Kraft und meinem ganzen Herzen. Dann verstumme ich plétzlich, ich hore
nichts mehr, sehe nichts, nur in dunklen Umrissen ahne ich Hiob, der am Herde sitzt, und
seine Freunde; aber keiner sagt ein Wort, doch dieses Schweigen birgt alle Schrecken in
sich, wie ein Geheimnis, das niemand zu nennen Wagt.60

Die Referenzen zwischen Leser und Text brechen — insbesondere als Nachhall
auf die Wortlosigkeit — zusammen, da der junge Mensch den Text nicht blofR3
liest oder den Versuch unternimmt, den Sinn einzuordnen, was dem koordinati-
ven Wissen Roland Barthes entsprechen wiirde, sondern sich vom punctum des
Texts bestechen, bzw. verwunden lasst® und einen textuellen Aussatz erleidet.
Das Textverstdndnis setzt aus, aber féhrt ein. — Der junge Mensch erféhrt dabei
den Text mit Haut und Haar und wird mit ihm intim, weniger weil er diesen mit
sich ins Bett nimmt, sondern aufgrund einer Wissensform, bei der Ciorans frag-
mentarisches Motto im zweiten Teilsatz geheimnisvoll anklingt und -schwingt:
,,und das menschliche Herz — offene Wunde Gottes.” Der Gedankenstrich trennt
und verbindet gleichzeitig den Menschen mit Gott. Aus diesem oszillierenden
Paradox ergeben sich ,,mannigfache Bedeutungen®, deren Vielfalt unabschliel3-
bar ist. Die dabei entstehende Klarsicht riickt in die Nédhe eines prophetischen
Bewusstseins, das in der Leseerfahrung unerschopflicher Bedeutung und nicht

60 Kierkegaard, Die Wiederholung, 66f.

61 Die Lesewunde im Sinne des Pathos bringt Elisabeth Strowick auf den wunden Punkt:
,Mit allen Sinnen das Buch berlihrend, findet er sich in einer Textaffektion bzw. —
affdre, die ihn erschittert und in Bewegung versetzt.” (Strowick, Passagen der Wie-
derholung, 122)

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

eindeutiger Sinnzuweisung ein eben intimes Wissen ,,mit den Augen des Her-
zens* erwirbt. Oder in der judaistischen Akzentuierung: in einem lauschenden
Denken, das den Text erhort. Die Transzendenz ereignet sich als Text, der in
seiner Nichtassimilierbarkeit offen bleibt und dessen Offenheit sich im Leiden
vertieft. Hiobs Aussatz bedeutet, sich dieser Dimension auszusetzen, um ein ge-
heimes Band in Richtung Transzendenz zu setzen, sich ihr in letzter Konsequenz
auszusetzen.

5.1.3 Exkurs: Ein Versuch in der experimentierenden
Philosophie von Michel Henry

An dieser Stelle erlaube ich mir eine Art des kommentierenden Exkurses zu Mi-
chel Henry, nicht um vom Weg abzukommen, sondern weil die Um- und Ne-
benwege einen unvermeidlichen Bestandteil der Methode bilden, insbesondere in
Bezug auf den vor uns hinschiebenden Begriff des Pathos. Im Sinne von Michel
Henry wird Pathos zur Selbsterprobung. Dies in einer verschlungenen Dialektik
zwischen erzeugen und bezeugen: im Brennpunkt schépferischen Zeugens.

Henry versucht in seinem sperrigen und tautologisch anmutenden Werk die
Phanomenologie von Husserl zu erneuern. Dabei radikalisiert er jene prareflexi-
ven Elemente husserlscher Pragung, welche die Phanomenalitat der Welt konsti-
tuieren und in den Tiefenschichten der Intentionalitét verortet werden. Diese Ra-
dikalisierung ,,griindet” letztlich in einer Entph&nomenalisierung und Entontolo-
gisierung, um das entscheidende Momentum vor dem intentionalen Bewusstsein
von etwas aufzusplren: Im Offenbarungscharakter des Lebens selbst, die zu ei-
ner sogenannt radikalen Lebensph&nomenologie entwickelt wird. Nicht das Be-
wusstsein, sondern das Leben hat transzendentalen Charakter. Bei der Arbeit am
Begriff Pathos l&sst sich auf dieser Folie eine markante Schnittstelle zum leiden-
den Kierkegaard-Hiob wie folgt umkreisen:

Denn gerade im Leben und in ihm allein schlégt der Trieb seine Wurzeln, insoweit er ur-
spriinglich nichts anderes als die reine Subjektivitat dieses Lebens ist, der Selbsterweis,
den es erféhrt, indem es sich selbst ertrdgt und sich sein eigenes Gewicht aufladt, bis die-
ses unertraglich wird. Sich von dieser schweren Last zu befreien, den Versuch zu unter-
nehmen, von seiner Malaise oder seinem Leiden erl6st zu werden, 1aRt eine Bewegung im
Leben entstehen, die von seinem eigenen Wesen herriihrt und in der Tat den Trieb aus-
macht. Weil das Leben sich sténdig selbst affiziert, ohne sich irgendwie von sich distan-
zieren zu kdnnen, und es fir sich selbst die grofte Gefahr ist, versucht das Leben auf die

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 205

eine oder andere Weise, indem es zum Trieb wird und sich darin einbindet, diesen zu len-
ken.®?

Was als irrationales Element einer Lebensphilosophie missverstanden werden
konnte, liegt im Versuch, das Leben selbst zur Sprache zu bringen, das bei Hen-
ry eine Christologie im Sinne des Johannes-Evangelium impliziert: Das anfang-
liche Wort wird mit gottlichem Leben identifiziert. Entscheidend ist dabei das
gewonnene Verstdndnis der Selbstbewegung als Bewegung des sich selbst er-
zeugenden gottlichen Lebens. Der Wesenskern des Geistes liegt hiermit in der
Selbstaffektion. Diese Eigentiimlichkeit des Lebens bildet das vorontologische
Band zwischen Gott und Mensch und relativiert ein zu enges Verstandnis vom
Affekt als ein Erleiden, Leiden oder sich verlieren in einer Leidenschaft, was ei-
nes vernunftigen Korrektivs bedurfte, wie es beispielsweise Aristoteles vorsah.
Selbstaffektion ist fur Henry geoffenbarte Wahrheit in ihrer vorontologischen
Verfasstheit. Durch diese Umdeutung der Affektivitat erhebt sich das Pathos zu
einem Philosophem, wobei die oben erwahnte verschlungene Dialektik férmlich
zur Poetologie tranformiert wird. Leitend ist dabei ein phdnomenologisches
Grundverstandnis, das nach den Gegebenheitsweisen und den damit korrelieren-
den Bewusstseinsakten fragt. Oder eben radikaler — nach der Gegebenheit des
Lebens selbst:

Diese Selbstgebung, die eine Selbstoffenbarung ist, ist eine transzendentale Affektivitat,
ein Pathos, in dem jedes Sich-selbst-Erfahren eben als pathisches, als affektives, im tiefs-
ten Grund seines Seins mdglich ist. So passiv diese Erfahrung auch sein mag, die das Le-
ben stdndig mit sich selbst in seiner pathischen Umschlingung macht, so wird sie dennoch
nicht weniger vom Leben selbst hervorgebracht, und es ist diese Zeugung durch sich sei-
tens des Lebens, die der starke Begriff der Selbstaffektion anzeigt. [...] Dieser starke Be-
griff der Selbstaffektion ist der des absolut phanomenologischen Lebens und ist nur ihm,
das heift Gott, angemessen.®

Die Selbstgebung des Lebens als transzendentale Affektivitat verweist einerseits
darauf, dass das Ich in diesem Modus der Selbst-Gebung in einer Urgeste des
Empfangens verstanden werden muss, das sich selber in diesem Geschehen emp-
fangt. So wirde ich den mythisch anmutenden Begriff der Umschlingung (ber-
setzen, um den Charakter der Passivitat weniger als ein Erleiden, sondern viel-
mehr als Konstituierung einer metaphysischen Erfahrung zu akzentuieren: Es ge-

62 Henry, Radikale Lebensphéanomenologie, 247f.
63 Henry, , Ich bin die Wahrheit.“ Fir eine Philosophie des Christentums, 150.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

schieht als Geschehen, wobei das Ich nicht mehr im subjekttheoretischen Sinne
Herr im Haus ist. Andererseits beinhaltet diese Transzendentalitit eine Mdglich-
keitsform, die dem Stimmungsdiskurs bzw. dem Verhéltnis zwischen Stimmung
und Pathos — zwischen Constantin Constantius und dem jungen Menschen, zwi-
schen den Stimmen Kierkegaards — eine entscheidende Prazisierung generiert:
Pathos liegt sozusagen hinter der Stimme; sie zu grundieren und zu bewegen im-
pliziert gleichzeitig einen Still-Stand, der uns wiederholt an das Schweigen Ab-
rahams erinnern l&sst und uns Einlass zu Hiob gewéhrt; dies im Sinne des im af-
fektiven Leben angelegten Nullpunkts:

Das Leid steigt aus der innersten Moglichkeit des Lebens selber empor; es gehdrt zu dem
ProzeR, worin das Leben in jenem radikalen und unumgehbaren Sinne so in sich kommt,
dass sich jedes ,,Sich-selbst-empfinden“ phdnomenologisch in diesem uranfanglichen Lei-
den als ,,Sich-selbst-erleiden” vollzieht. Das Leiden ist eine urspringlich phdnomenologi-
sche Befindlichkeit des Lebens. Nur von diesem allerersten Leiden aus ist jedes besondere
Leid moglich. [...] Aus diesem Grund haben wir, als wir beispielsweise in jedem Schmerz
dem darin enthaltenen Element reinen Leids begegnet sind, diese radikale Passivitat als
Pathos erkannt; das heilt die Unmdglichkeit, jenes unzerstdrbare Band zu zerreifRen, wel-
ches jede affektive Befindlichkeit insofern an sie selbst bindet, als es sowohl fir ihre Af-
fektivitat wie fir ihre Ipseitat konstitutiv ist.**

Dieser Umweg fiihrt wieder zuriick zum Leidensweg Hiobs, dessen Kratzen mit
den Topfscherben nun auf Folie der Selbstaffektion gelesen werden kann und der
Art und Weise, wie der Hiob-Text den jungen Menschen beriihrt und seinen Text
in Bewegung setzt.

5.1.4 Die Selbstbewegung des Textes als Wirbel

In der existenziell gedachten Verschrankung — oder: nun Umschlingung — zwi-
schen Philosophie und Theologie nistet sich gleichzeitig eine Poetologie ein, da
die Entph&nomenalisierung der Welt im Sinne des Vorgegenstandlichen mit ei-
ner Verlebendigung des Wortes einhergeht. Die Sprache sucht sich neu — sie ver-
sucht sich sozusagen zu wiederholen, indem ihr (erkenntistheoretischer) Refe-
renzcharakter zur Ordnung der Welt als Kosmos zusammenbricht und an dieser
Bruchstelle eine akosmische Dimension freilegt, die im jlidischen Denken viru-
lent sein wird. Im entsprechenden Element des Pathos steht so nicht mehr das re-

64 Henry, Affekt und Subjektivitat, 131.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 207

flexive Verhaltnis® zur Wiederholung im Raum, sondern die Wiederholung als
Ereignis. In diesem Sinne impliziert Pathos eine spezifische Bewegung der Spra-
che und des Textes, jenseits von der aristotelischen Kategorie von der Wirksam-
keit rhetorischer Rede beim Zuhorer. Pathos bildet dabei den entsprechenden Of-
fenbarungsmodus in der Sprache. Bei Deleuze wird Pathos zum Merkmal einer
Textbewegung, die sich der Reprasentation entzieht und mehr als Spur den Geist
be- und erregt, indem die Metaphysik zur Bewegung des Uberschreitens trans-
formiert wird:

Sie wollen die Metaphysik in Bewegung, in Gang setzen. Sie wollen sie zur Tat, zu unmit-
telbaren Taten antreiben. Es geniigt ihnen folglich nicht, bloR eine neue Reprasentation
der Bewegung vorzulegen; die Reprasentation ist bereits Vermittlung. Es handelt sich im
Gegenteil darum, im Werk eine Bewegung zu erzeugen, die den Geist auRerhalb jeglicher
Reprasentation zu erregen vermag; es handelt sich darum, aus der Bewegung selbst — und
ohne Zwischenschritt — ein Werk zu machen; die mittelbaren Représentationen durch di-
rekte Zeichen zu ersetzen; Schwingungen, Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tanze
oder Spriinge auszudenken, die den Geist direkt treffen.%

Der junge Mensch, der nun in einer Serie von Briefen — an Werthers ungestiime
Genieésthetik erinnernd — sein Innerstes nach auBen kehrt, setzt sich der ordnen-
den Sprache aus, um auf poetologischer Ebene die Ordnung des Textes auszu-
setzen und sich dabei zu erproben. Der Satz setzt aus. Poetologischer Aus-Satz
flieBt zum Adressaten. Nicht an Wilhelm, sondern an den stummen Mitwisser.
Diese intime Vertraulichkeit zeugt wiederholt von dem verschlungenen Verhélt-
nis der beiden Figuren bzw. der Art und Weise, wie das Bewusstsein durch eine
Verinnerlichung in Richtung Gewissen vertieft wird. Diese Vertiefung deutet
sich in der latinisierten Form des Mit-Wissers an, der Con-Scientia als dem Ge-
wissen, als Suche nach der eigenen Stimme. Der junge Mensch bricht dabei das
gestimmte Denken auf und gelangt zu einem Pathos des Denkens, indem er mit
dem représentativen Charakter der Sprache ringt und in diesem Ringen im Sinne
von Deleuze Rotationen erzeugt und seine subjektive Wahrheit bezeugt:

65 Vgl. dazu folgende Bemerkung Kierkegaards: ,,Denn das Problem besteht nicht darin,
sich zur Wiederholung zu verhalten, sondern es geht darum, ob sie sich dem Interesse
der Entwicklung des selbstbewussten freien Geistes gemaR hervorbringen 1aRt.* (Pap.
IV B 111 in: Glockner, Kierkegaards Begriff der Wiederholung, 14)

66 Deleuze, Differenz und Wieder holung, 24.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Nein, nein, nein! Ich konnte nicht, ich kann nicht, ich will nicht, nicht um alles in der Welt
will ich dies tun! Nein, nein, nein! Ich konnte verzweifeln (iber diese Schriftzeichen, die
kalt und wie miRige Tagediebe nebeneinander stehen, und das eine Nein sagt nicht mehr
als das andere. Sie sollten horen, wie die Leidenschaft in mir diese Nein-Worte nuanciert.
Ich gabe etwas drum, bei lhnen zu stehen, ich gabe was drum, daf ich mich mit meinem
letzten Nein von lhnen losreien kénnte wie Don Juan vom Komtur, dessen Hand nicht
kalter ist als der Verstand, womit Sie mich unwiderstehlich hinreien. Und doch, stdnde
ich Ihnen gegentber, sagte ich wohl kaum mehr als ein Nein; denn ehe ich weiterkédme,
hatten Sie mich wohl unterbrochen mit der kalten Antwort: Ja! Ja!®’

Die Leidenschaft der Nein-Worte riihren von einem Pathos der Subjektivitat,
welches sich der Ordnung des Objektiven leidenschaftlich widersetzt. Die Kalte
des Sprach- und Denksystems widerfahrt dem jungen Menschen und weckt in
ihm den Trieb zur Selbstbehauptung gegen die Welt objektiver Glatte. Hier ist
der Aufschrei einer neuen Philosophie zu héren, die den Schrei selbst als ele-
mentare Verkorperung eines bedeutsamen Lebensvollzugs des Menschen ver-
standen wissen will®®. Das Nein richtet sich gegen das kalte, abstrakt kdrperlose

67 Kierkegaard, Die Wiederholung, 58.

68 Michela Marzano zeichnet kritisch die ideengeschichtliche Linie des Abendlandes
nach, bei der das bedeutsame Wort den sinnlosen Laut kontrastiert, um den Menschen
vom Tier gezielt abzugrenzen und -heben. lhre Ausfiihrungen lesen sich einerseits wie
ein Kommentar zu Kierkegaards jungem Menschen, andererseits weisen sie in Rich-
tung jenes Pathos, welches Heschels Religionsphilosophie entscheidend pragt und als
Folie einer entsprechenden Hiobrezeption dienen wird: ,,Daher die strikte Trennung
zwischen dem Wort, dem 16gos, und dem Laut, der phoné. Diese Unterscheidung
stellt Aristoteles zwischen dem Menschen und anderen Lebewesen an, vor allem zu
Beginn der Palitik. Dort heif’t es, der Mensch sei ,,das einzige Lebewesen, das Spra-
che besitzt“. In Uber die Seele schreibt er, dass ein von Tieren hervorgebrachter Laut
keine Sprache sei, denn als Sprache kénne man nur Laute sehen, die Bedeutung trii-
gen. Diese Bedeutung nimmt spéter Augustinus auf: ,,VVon zwei Dingen hier ist die
Rede: vom Laut und vom Wort. [...] Ein Wort, das keinerlei Sinn ergébe, ist kein
Wort (verbum). Ein Laut, der nur erklingt, ohne einen Sinn zu ergeben, der aus dem
Mund eines Menschen dringt, der schreit statt zu sprechen, tber den wiirde man sa-
gen: Das ist ein Laut. Und nicht: Das ist ein Wort. Ein Seufzer wiederum ist ein
Laut... ein unbestimmter Ton, der ans Ohr dringt, doch dem Verstand nichts sagt,
wahrend das Wort, wenn es diese Bezeichnung tatséchlich verdient, einen Sinn haben
muss.” [...] Und doch schreit auch der Mensch. Nicht nur, wenn er zur Welt kommt
und sein Auftauchen aus dem Mutterleib mit einem Schrei kundtut, dessen er sich

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 209

Ja, welches ganz hegelianisch mittels der logischen Antithese weitergehen will.
Hier bedeutet das Nein diese Bewegung zu stéren und der begrifflichen Glatte
mit einer Widerborstigkeit entgegenzustehen und wie ein struppiger Esel stor-
risch stehen zu bleiben. Es ist dieser Stillstand®, der in der allgemeinen Stro-

69

nicht bewusst ist. Nicht nur als Baby, wo er schreit, um seine Winsche und Bedrf-
nisse, sein Behagen und seinen Kummer zu duern. Auch spéater noch, wenn ihm die
Worte fehlen, die Emotionen ihn iberwéltigen, die Sprache ihm seine Schwéchen und
Begrenzungen aufzeigt. Man kann um Hilfe schreien, Freuden- oder Schmerzens-
schreie ausstoRen. Man kann etwa herausschreien, schreien wie ein Verriickter. Mit-
unter schreit man, eben weil man Unrecht hat, will andere tberschreien. Oder man
schreit, weil einem keiner zuhort und man keine andere Mdglichkeit mehr sieht, die
eigene Verzweiflung auszudriicken und sich so Gehor zu verschaffen. Man kann nach
etwas schreien. Nach Freiheit, nach Gerechtigkeit: ein Aufschrei!* (Marzano, Philo-
sophie des Korpers, 71-73)

Dieser Stillstand bildet das Grundelement von Kierkegaards verinnerlichender Exis-
tenzbewegung, wie sie als Motto den dritten Teil dieser Arbeit grundiert: ,,Ich muss an
Ort und Stelle bleiben und inwendig erneuert werden. Oder: ,,Zu werden ist eine
Bewegung von der Stelle, aber man selbst werden auf der Stelle.” (Kierkegaard, Die
Krankheit zum Tode, 34) Gleichzeitig markiert der Stillstand eine Gesellschaftskritik
gegen ein flaches Christentum und gegen die Oberflachlichkeit des Denkens, das sich
nicht aus der Tiefe bewegen lasst. Tiefes Denken schopft aus einem Gedanken, der
standig umkreist bzw. wiederholt wird. Dieses entscheidende Kriterium eines Den-
kens, das sich selber erféhrt, zeichnet das philosophische Pathos aus, im Zeichen eines
verstockten eselhaften Philosophierens. Dieses ist fir das pseudonyme Schreiben ge-
nauso gestaltbildend wie fur jene Schriften, die im eigenen Namen verfasst werden
wie vom Leben und Walten der Liebe: ,,Wer nur einen Gedanken denkt, muf} nun er-
leben, dal die Stockung [Hervorh. R.B.] eintritt, wo es ihm ist, als wiirde alles von
ihm genommen; er mul die Lebensgefahr durchmachen, in der es gilt, ,das Leben zu
verlieren, damit man es gewinne*. Soll er etwas Tieferes zu Tage fordern, so muft er
diesen Weg vorwarts gehen; springt er in dieser Schwierigkeit ab, so bleibt sein Den-
ken oberflachlich — wiewohl man freilich in unserer klugen Zeit, ohne sich bei Gott
oder dem Ewigen Rats zu erholen, stillschweigend der Meinung ist und sie still-
schweigend bei andern voraussetzt, es bediirfe einer solchen Anstrengung nicht, ja sie
sei ein Uberspanntes Wesen. Nun freilich, um in gedankenloser Gemachlichkeit hinzu-
leben, oder um seine Zeitgenossen durch die bewunderte VVollkommenheit zufrieden
zu stellen, aufs Haar zu sein wie die andern auch: dazu ist jene Anstrengung nicht ng-
tig.“ (Kierkegaard, Leben und Walten der Liebe, 208) Das Moment der Stockung lasst
sich weiter mit Melvilles eigentiimlicher Figur Bartleby assoziieren, der durch seinen

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mung — im Mainstream — die Konfigurationen des Wirbels erzeugt. Dem Pathos
wohnt hier die Passivitat des Duldens inne, gepaart mit einer rebellischen Hal-
tung. Das Ja zu zerstoren, es zu dekonstruieren: Nur ein Bindestrich — und es
verwandelt sich zum Esellaut. J-a! J-a! In dieser eigentimlichen Mischung aus
aktivem Protest und passiver Duldsamkeit sym-pathisiert der junge Mensch mit
Hiob, um eine Gemeinschaft der Ausnahmen zu begriinden. Der entsprechende
Wirbel wird emphatisch figuriert:

Hiob, Hiob, o Hiob! Sprachst du wirklich nichts anderes als diese schonen Worte: Der
Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen — der Name des Herrn sei gelobt! [Hiob 1,
21] Sagtest Du nicht mehr? Bliebst Du in all Deiner Not dabei, sie nur zu wiederholen?
Warum schwiegst Du sieben Tage und Néchte, was ging da in Deiner Seele vor? Als das
ganze Dasein Uber Dir zusammenstirzte und in Scherben um Dich lag, hattest Du da so-
gleich die Ubermenschliche Fassung, der Liebe Deutung, des Vertrauens und Glaubens
Freimut? Ist auch Deine Tur fir den Trauernden verschlossen, kann er bei Dir keine ande-
re Linderung erwarten, als die weltliche Weisheit kiimmerlich anbietet, indem sie einen
Paragraphen tber des Lebens Vollkommenheit vorliest? Weiflt Du nicht mehr zu sagen,
als was die bestellten Troster wortkarg dem Einzelnen zumessen, was die bestellten Tros-
ter als steife Zeremonienmeister dem Einzelnen vorschreiben, daf3 es in der Stunde der
Not schicklich ist zu sagen: der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name
des Herrn sei gelobt, weder mehr noch weniger, so wie man Prost sagt zu dem, der niest.”

verstockten Charakter von seinen Mitarbeitern als Esel beschimpft wird. In der hekti-
schen Betriebsamkeit einer einsetzenden modernen anonymisierten Arbeitswelt bleibt
Bartleby im eigentlichsten Sinne stehen, indem er unerschitterlich auf der Stelle nega-
tiver Freiheit verharrt. Dieses Aussetzen ist an seine Wiederholungs-Formel gebun-
den, welche im vielschichtigen Sinne des Pathos die (Sprach)Ordnung stért und ver-
stort: ICH MOCHTE LIEBER NICHT. Deleuze charakterisiert die Formel als soge-
nannten Ausdruckszug, um das Singuldre mit einer Poetologie zu verbinden: ,,Zu-
néchst widersetzt sich der informelle Ausdruckszug dem Bild oder der ausgedriickten
Form. Es gibt zweitens kein Subjekt mehr, das, sei es erfolgreich oder scheiternd, sich
zum Bild aufwirft. Man kénnte besser sagen, daf sich eine Undeutlichkeits-, Ununter-
scheidbarkeits-, eine Ambiguitatszone zwischen zwei Termen bildet, so als hatten sie
den Punkt erreicht, der unmittelbar ihrer wechselseitigen Differenzierung vorausliegt:
keine Ahnlichkeit, sondern ein Gleiten, eine extreme Nihe; [...].“ (Deleuze, Bartleby
oder die Formel, 30f.)
70 Kierkegaard, Die Wiederholung, 61.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 211

In der Bewegung des Aussetzens gegeniiber dem Allgemeinen im Sinne der ethi-
schen Ordnung und der gesellschaftlichen Konvention spiegelt sich Hiobs Situa-
tion mit jener des jungen Menschen. Beide halten an der eigenen Subjektivitat
fest und stehen leidenschaftlich flr ihre Freiheit ein: ,,Darin liegt das GroRRe bei
Hiob, daf} die Leidenschaft der Freiheit bei ihm nicht erstickt oder beruhigt wer-
den kann in einem verkehrten Ausdruck.“"* In den rhetorischen Fragen des jun-
gen Menschen ist die ganze Polemik gegen das Allgemeine enthalten. Als
Kampfplatz gegen das Objektive, das als hohle Phrasendrescherei desavouiert
wird: Sétze zu sagen, die in einer passenden Situation von dazu zustédndigen
Funktiondren (Zeremonienmeister) gesprochen werden. Der Herr hat’s gegeben,
der Herr hat's genommen — der Name des Herrn sei gelobt! repréasentiert das
allgemeine System theologisch-sprachlicher Plattitiiden, die von der Mdglichkeit
eines souverdnen Standpunkts ausgeht. — VVon der Mdglichkeit, von oben herab
(Kanzel und Katheder) die Wahrheit der Theodizee zu lehren: Ein Paragraph
Uber die Vollkommenheit des Lebens Ubergeht und Ubersieht den Einzelnen in
seiner Situation und verfestigt nur die diskursive Herrschaft’® (zumessen und
vorschreiben) einer arroganten Deutungsordnung, die Gber allem Leiden steht.
Dermal3en tber dem Leiden zu stehen, kénnte kurz und knapp als a-pathische
Lebensverfehlung diagnostiziert werden, da diesem Leben und Denken nichts
widerfahrt.

71 Ebd., 68.

72 Kants Theodizee-Kritik richtet sich einerseits gegen den méachtigen Diskurs einer rati-
onalistischen Metaphysik im Sinne von Leibniz und Wolff, andererseits gegen den
dogmatischen Machtdiskurs der Kirche: ,,Denn was die Mdglichkeit betrifft: daf das
Ende dieses Erdenlebens doch vielleicht nicht das Ende alles Lebens sein mdge: so
kann diese Mdglichkeit nicht fir Rechtfertigung der Vorsehung gelten, sondern ist
bloR ein Machtspruch der moralisch-glaubigen Vernunft, wodurch der Zweifelnde zur
Geduld verwiesen, aber nicht befriedigt wird.“ (Kant, Uber das Misslingen aller phi-
losophischen Versuche in der Theodizee, 113) Dieser doktrinalen Auslegung setzt
Kant die authetische Auslegung entgegen, woflr Hiob insofern repréasentativ ist, als er
aus seiner Leidenssituation heraus nicht bereit ist, seine Erfahrung mit der Vernunft
auszusothnen. Diese Unversohnlichkeit deutet Kant als essenzielle Aufrichtigkeit, was
er aber gleichzeitig von der moralischen Weisheit abgrenzt. Denn: Fiir Kant erwéchst
Hiobs Glaube nicht aus der Einsicht in die sittliche Idee der praktischen Vernunft,
sondern indem er von Gott in seiner Unwissenheit Uberfiihrt wird. Diese Subjektivitét
wird so hierachisch unter das sittliche Gesetz gestellt, wodurch der existenzielle Ge-
halt entwertet wird.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

5.1.5 Pathos als Widerfahrnis: Ein Gewitter stimmt sich an

Der Zusammenbruch gesicherter Lebensverhaltnisse, welche Formen aphatischer
Lebenshaltungen préfigurieren, wird zum Berlhrungspunkt zwischen Hiob und
dem jungen Menschen, was sich mit den Zusammenbriichen der allgemeinen
Deutungsordnungen, vor allem im Kontext der Schuldfrage, verschrankt:

Ist mir nicht einfach etwas passiert, ist das Ganze nicht eine Widerfahrnis? Konnte ich zu-
vor wissen, da mein ganzes Wesen eine Veranderung durchmachen wiirde, daf ich ein
anderer Mensch wiirde? Ist vielleicht das hervorgebrochen, was dunkel schon in meiner
Seele lag? Aber lag es im Dunkeln, wie konnte ich es dann voraussehen? Konnte ich es
aber nicht voraussehen, dann bin ich ja unschuldig.”

Die Problematik der Voraussicht verdeutlicht eindriicklich den provisorischen
Charakter des Lebens. Entscheidungen, die a priori getroffen werden und ver-
meintlich auf rationaler Einsicht beruhen, werden in der Handlung fragwiirdig
und verraten mehr den provisorischen als den vorausschauenden Charakter. Die
Infragestellung der Autorenschaft tber das Leben entlastet auf grundlegende Art
und Weise von Schuld, da die Lebensfdden den Betroffenen verstricken, so dass
der absolute Beobachterstandpunkt™ auf allen Seiten verschwindet. Das Wider-

73 Kierkegaard, Die Wiederholung, 63.

74 Max Planck entlarvt das wissenschaftliche Ideal eines objektiven Beobachters, vor al-
lem in Hinblick eigener Willenshandlungen. In Bezug auf die Vergangenheit sind wir
zu einem bestimmten Grad fahig, unsere Handlungen kausal zu rekonstruieren und zu
begreifen, indem sich das Ich in ein erkennendes und ein wollendes spaltet. Dies be-
deutet, dass es in der Reflexion auf die eigene VVergangenheit eine Art Souveranitat im
Sinne einer erkennenden Metaebene gibt. Diese Ebene bricht jedoch in dem Moment
zusammen, wo die charakteristische existenzielle Vorwartsbewegung einsetzt. In die-
ser Hinsicht ergibt sich zwischen Planck und Kierkegaard eine zu bedenkende
Schnittstelle, um den verallgemeinernden Charakter normativer Ethik zu hinterfragen:
,»,Ganz anders wird nun aber die Sache, wenn unsere Willenshandlung in der Zukunft
liegt; denn dann ist es mit der Passivitat des Beobachters vorbei. Vielmehr verschmel-
zen dann Beobachter und Beobachteter, das erkennende und das wollende Ich, mitei-
nander in unserem SelbstbewufRtsein, und es kann keine Rede davon sein, dass der
Beobachter sich jeder kausalen Einwirkung auf den Beobachteten enthélt. Es ist eine
geféhrliche Selbsttauschung, zu meinen, dass es mdglich sei, seinen eigenen zukunfti-
gen Willenshandlungen gegentiiber die Rolle des unbeteiligten, gewissermalen von
hoher Warte herabschauenden Beobachters zu spielen und sich auf sogenanntes reines

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 213

fahrnis impliziert ein Lebensgeschehen, das dermaBen berihrt, dass das Selbst
und die damit zusammenhéangende Wirklichkeit neu erschaffen werden. Aus die-
ser notwendigen situationsbezogenen Perspektive deutet die Wiederholung auf
eine schopferische Bewegung hin. Die Liebe, die dem jungen Menschen wider-
fahren ist, ,,1aRt sich nicht in einer Ehe ausdriicken.“™

Das Thema der Schépfung verschrankt sich dabei mit der Liebe im Sinne des
Eros — als erotische Macht —, welche die Grenzen einer ethisch definierten bir-
gerlichen Ehe sprengt. Die Sprengkraft waltet, schafft im Subjekt oder genauer:
macht erst das Subjekt, welches sich selbst zum Experiment dieser Sprengung

Schauen zu beschréanken. [...] Denn die Willensfreiheit ist nicht unnahbar fern, sie ist
in jedem von uns unmittelbar gegenwaértig und verbiirgt durch das mit ihr aufs engste
verkniipfte BewuRtsein der sittlichen Verantwortung, das uns bei allem unserem Tun
und Lassen taglich und stiindlich bedrangt.“ (Planck, Vom Wesen der Willensfreiheit,
16-18) Planck stellt eine bemerkenswerte Dialektik her, bei welcher der Wert des
Ethischen gerade mit dem Zusammenbruch des souverdnen Subjekts verschrankt
wird. Und: Indem die Verantwortung nicht aus einem rationalen Konstrukt abgeleitet
wird, sondern sich aus der Présenz eines Bewusstsein ergibt, das sich der Offenheit
des Lebens aussetzt, lasst sich der Ansatz von Planck gleichzeitig in die N&he von Mi-
chel Henry riicken. Das Bewusstsein der sittlichen Verantwortung bedrangt uns. Es
handelt sich also um eine Dynamik, in der wir diese Qualitat erfahren und erleiden.
Sie wird zum wesentlichen Bestandteil des Pathos, welches in dieser VVolte Abraham
und Hiob in ein Spiegelverhaltnis bringt: Beiden widerfahrt der Zusammenbruch eines
rationalen Ordnungsgefiige, wodurch sie in den Prozess einer sich selbst vergewis-
sernden Personaliat geraten. Dies entspricht der Wiederholung als Ereignis, gerade im
Aufbrechen der Kausalitét, was sich gleichzeitig mit der DSC bei Max Brod in Ver-
bindung bringen lasst und die untergriindigen Korrespondenzen in ihrer zunehmenden
Verdichtung aufscheinen lasst. Mit Sigmund Freud lieRe sich diese Ereignishaftigkeit
in seinem psychoanalytischen Verstandnis des Unbewussten sogar auf die Vergan-
genheit eines nicht souverdnen Subjekts Ubertragen, bei dem das Erinnern zu einem
wirksamen Agieren wird und somit (unbewusst) in einen pathischen Sog der Wieder-
holung gerét: ,,[...], der Analysierte erinnere Uberhaupt nichts von dem Vergessenen
und Verdréngten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung, son-
dern als Tat, er wiederholt es, ohne natiirlich zu wissen, daR er es wiederholt* (Freud,
Erinnern, wiederholen und durcharbeiten, 129). Der blinde oder dunkle Fleck, der bei
dieser Wiederholung konstitutiv zu sein scheint, korreliert mit der eben gestellten Fra-
ge des jungen Menschen: ,,Ist vielleicht das hervorgebrochen, was dunkel schon in
meiner Seele lag? Aber lag es im Dunkeln, wie konnte ich es dann voraussehen?*
75 Kierkegaard, Die Wiederholung, 64.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

wird. Leo Schestow hat diese Konnotation einer Schicksalsméchtigkeit aufge-
spurt und als jenes ,distere Pathos* charakterisiert, welches Kierkegaard und
Nietzsche schicksalhaft aneinander schmiedet. In Anlehnung an Kierkegaards
Schrift Leben und Walten der Liebe amalgamiert Schestow Kierkegaards Ent-
I6bnis mit der Liebe Jesus, wodurch die (ungliickliche) Liebe als Widerfahrnis
eine religiése Grundierung erhalt:

Wenn man sich aufmerksam in Kierkegaards Reden vertieft, entdeckt man in ihnen das
gleiche... Sie enthalten alle ein indirektes, aber doch offenkundiges Gestandnis der Un-
Uiberwindlichkeit des Schicksals. ,Christi Leben®, erzéhlt er, ,ist eine einzige ungliickliche
Liebe. Er war im gottlichen Sinne die Liebe; er liebte in Kraft der géttlichen Vorstellung
von Liebe, und liebte das ganze Geschlecht... Christi Liebe war nicht aufopfernd in
menschlichem Sinne, sich selbst ungliicklich, um die Seinen gliicklich zu machen. Nein er
macht sich selbst und die Seinen so unglicklich, als es, menschlich geredet, mdglich war

. er opfert sich nur, um jene, die er liebt, ebenso ungliicklich zu machen wie sich
selbst*.™

Auch der damit verbundene Schmerz lasst sich nicht ausdriicken, da das Leben
in seiner Gegen-Bewegung als Widerfahrnis die betroffene Person beriihrt und
durch den entstanden Strudel verwirbelt. Die darin enthaltende Widerstandigkeit
bedeutet die herrschende ethische Ordnung zum Stillstand zu bringen, um einer
neuen Bewegung Raum zu geben, welche die Ethik transzendiert. Teil dieses
Uberschreitens beinhaltet selbst ein ethisches Moment’’, das sich dadurch aus-

76 Schestow, Kierkegaard und die Existenzphilosophie, 157f.

77 In Anlehnung an Adorno und Absetzung von Hegel erblickt Judith Butler in der Ethik
ein Gewaltpotenzial, welches die Freiheit und Singulariat des Einzelnen in Form der
Indifferenz erdriickt. Dieser Druck wird Teil des Pathos im Sinne des dabei entstehen-
den Leidensdruck, der passiv ertragen wird, aber auch eine neue Ethik aktiviert. Diese
neue Ethik konstituiert sich nicht durch eine transzendentale souverédne Normierung,
sondern durch ein Subjektverstandnis, dem die Souverénitét abhanden gekommen ist.
Fur Planck bildet genau die Eigenschaft das Kriterium fur gelebte Verantwortung,
welche Butler unter denselben Vorzeichen in Hinblick auf den Anderen vertieft und
damit die Umrisse einer Ethik zeichnet, die in ihrer Ausrichtung als jldische charakte-
risiert werden kann: ,Folglich sollten wir uns vielleicht einer gewissen nach-
hegelianischen Auslegung der Anerkennungsszene zuwenden, in der eben meine ei-
gene Undurchsichtigkeit fiir mich selbst mir die Fahigkeit gibt, anderen eine gewisse
Art von Anerkennung zu verleihen. Diese nach-hegelianische Auslegung wére viel-
leicht eine Ethik, die auf unserer gemeinsamen und unabanderlichen Teilblindheit in

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 215

zeichnet, stehen zu bleiben und der bestehenden Ordnung des Allgemeinen ent-
gegenzustehen: ihr zu widerstehen, indem der eigene Standpunkt sich von der
Welt und den Menschen absondert. Der Einzelne nimmt sich heraus und stellt
mithin die Ausnahme dar. In diesem Sinne verkorpert Hiob die religiése Aus-
nahme, da er sein Recht vor Gott einfordert, ein Standpunkt, den er aus der Er-
fahrung des Widerfahrnisses existenziell verbiirgt. Religiositéat zeichnet sich spe-
zifisch dadurch aus, vor Gott als Einzelner zu stehen.

Das Widerfahrnis der Liebe hat den jungen Menschen in &hnlicher Weise
vereinzelt. Im Prozess der Wiederholung als existenzielle Verinnerlichung bildet
Hiob fiir den jungen Menschen die Leit- und Leidfigur. Hiob wird so zu einer
mehrschichtigen Projektionsfigur des Aussetzens — des Uberschreitens, mit dem
,Passierschein, durch welchen er die Menschen und die Welt verlaRt“™. Diese
Orientierung geht jedoch nicht in einer restlosen Identifikation auf, weil der jun-
ge Mensch sich Gber den Sinn dieser Vereinzelung bewusst werden muss, wel-
che ihn an die Randzonen zwischen Lebensekel und religiéser Leidenschaft ka-
tapultiert hat. Genauer: Er muss diesen lebendigen Sinn des Leidens verinnerli-
chen, dass er gar nicht mehr Bestandteil eines reflexiven Verhaltnisses ist. Er
musste diesen Sinn so erinnern, als ob dieser in ihn Gbergegangen ware. Mit die-
sem als ob beruihren wir den wunden Punkt, in dem die Transzendenz die Imma-
nenz durchkreuzt”® — in sie einbricht. Die Unfahigkeit des jungen Menschen, die

Bezug auf uns selbst griindet. [...] Die Aussetzung der Forderung nach Selbstidentitat
und insbesondere nach vollstandiger Koharenz stellt sich, so scheint mir, einer gewis-
sen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt, dass wir jederzeit unsere Selbstidentitét
vorfiihren und aufrechterhalten und von anderen dasselbe verlangen. [...] Folglich
kann man nur unter der Bedingung anerkennen und anerkannt werden, dass man durch
etwas, was nicht man selbst ist, von sich selbst abgebracht wird — unter der Bedin-
gung, dass man dezentriert wird und beim Erwerb einer Selbstidentitat ,scheitert*.”
(Butler, Kritik der ethischen Gewalt, 58f.)

78 Kierkegaard, Die Wiederholung, 69.

79 Dieser wunde Kreuzpunkt gewinnt an zusatzlicher Bedeutung, wenn er in den Kontext
der Erbaulichen Reden gestellt wird. Der religios bedeutsame Trotz des jungen Men-
schen, der sich in der Hiob-Rezeption spiegelt, wird im eigenen Namen Kierkegaards
durch einen duldsamen Hiob in ein dialektisches Spannungsverhaltnis gebracht. Ironi-
scherweise nennt sich die entsprechende Schrift Der Herr hat's gegeben, der Herr
hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt! Tatséchlich kann darin eine ironi-
sche Textstrategie erkannt werden, welche die Position der Wiederholung unterwan-
dert. Die Form der Unterwanderung ist jedoch komplexer, als darin blof die Negation
zur Position zu erblicken. Beide Hiob-Bilder sind berechtigt. Zu einem stimmigen

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Liebe in einer Ehe auszudriicken, sprengt aus seiner Perspektive den ethischen
Rahmen des Allgemeinen und flhrt durch das schicksalhafte Walten der Liebe
an die Grenze zur Religiositat. Die Bewegung in Richtung des Religidsen be-
steht nun darin, das passive Walten dieser Schicksalsmachtigkeit in ein aktives
Gottesverhaltnis zu verwandeln und nicht bloR dabei stehen zu bleiben, Gott
trotzig herauszufordern®. Der magisch-imaginare Faden dieser Transformation
liegt im Pathos, welches Hiob vor Gott existenziell verkérpert, um jene Folie zu
bilden, auf der der junge Mensch sich vor (dem Text) Hiob in Szene setzt.

Die Situation vor Gott zu stehen, differenziert das Pathos insofern weiter aus,
als damit ein Recht eingefordert wird, sich auf Gott zu beziehen und: dass Gott
sich auf den Einzelnen bezieht. Pathos bedeutet so Uber das Leiden hinaus, Gott
zu berlhren und von Gott berlihrt zu werden. Oder philosophischer: sich zur
Transzendenz zu verhalten. Die Stimme ruhrt und berthrt das Selbst und bewegt
es vor Gott. Gerade diese Akzentuierung schafft ein wahlverwandtes Verhéltnis
zum jidischen Denken, was es mit Heschel vertiefend herauszuarbeiten gilt:
Mensch und Gott stehen in einem wirkungsvollen Wechselverhaltnis.

So erhebt das Pathos den Anspruch, dass die eigene Stimme nicht nur etwas
bewirkt, sondern im Akt des Sprechens und Rufens eine dialogische Wirklich-
keit schafft. Der junge Mensch (Kierkegaard) versucht sich in dieses Verhéltnis
einzuschreiben, indem er in ein personliches Verhéltnis zu Hiob tritt, als ob er

Bild gelangt man jedoch nur durch die komplexe Dynamik zwischen Trotz und Ge-
duld. Die Gefahr zu einer Redewendung zu verkommen schimmert auch in dieser Er-
baulichen Rede durch. Kierkegaard unterstreicht den Vorrang der Tat: ,,Solch ein Leh-
rer und Flhrer der Menschheit ist Hiob, seine Bedeutung liegt keinerwege in dem was
er gesagt, sondern in dem was er getan.” (Kierkegaard, Erbauliche Reden 1843/44, 5)
Das Bedeutungsspektrum des Pathos erweitert sich durch eine zusatzliche existenziel-
le Haltung des Erduldens. Das Leiden in dieser Form zuzulassen, riickt die religidse
Bedeutung in die Nahe mystischer Gelassenheit, dieses Sein (ber sich ergehen zu las-
sen, um in dieser Passitivitdt eine mystische Realitat zu aktivieren. Auch hier gehen
bilden Passivitat und Aktivitat ein Spannungsverhéltnis.

80 Vgl. auch den Ansatz von Bdosch, der das religiose Selbstverstandnis des jungen Men-
schen in der Uberschreitung des Schicksals deutet, um durch die erlebte immanente
Liebe eine Transzendenz zu wiederholen: ,,Seine ethische Unféahigkeit zur Ehe ware
nicht mehr eine bloB schicksalhaft-natiirliche, sondern eine religiose, falls sie Teil ei-
nes personlichen Gottesverhaltnis wirde. Dazu muR jedoch die Stufe der bloen An-
klage Uberwunden sein, indem das Ungliick eine Begriindung erfahrt. (Bosch, Seren
Kierkegaard: Schicksal — Angst — Freiheit, 256) Diese Ausfihrung steht nattrlich im
Dialog mit der Erbaulichen Rede.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 217

vor ihm sténde. Pathos transformiert sich dabei zu einer textuellen Inkarnation,
indem die eigene Stimme sich in den Schriftkdrper eingrébt und eine Spannung
erzeugt, die gleichzeitig dialektisch und dramatisch ist:

Rede, erhebe Deine Stimme, sprich laut, Gott kann noch lauter sprechen, er hat ja den
Donner — aber auch dieser ist eine Antwort, eine Erklarung, zuverlassig, treu, urspriing-
lich, eine Antwort von Gott selbst, die, auch wenn sie einen Menschen zerbricht, herrli-
cher ist als Stadtgeschwatz und Gerlichte Uber die Gerechtigkeit der Fihrung, erfunden
von menschlicher Weisheit, verbreitet von alten Vetteln und Halbmannern.®*

Die Selbstartikulation als Signum des Pathos scheint den magisch-imaginaren
Faden insofern aufzunehmen, als eine innere Verbindung zwischen dem Men-
schen und Gott durch die Stimme als Band verburgt wird — ,,auch wenn sie einen
Menschen zerbricht“. In diesem Leiden deutet sich ein transzendenter Sinn an,
der hineinbricht und welcher als Antwort Gottes mit dem Donner chiffriert wird.
Diese Selbstbewegung erschafft die Maglichkeit vor Gott zu stehen, wobei Mdg-
lichkeit nicht als logische Kategorie zur Notwendigkeit gedacht wird. Denn diese
Madglichkeit ereignet sich nicht innerhalb der allgemeinen Ordnung und Weis-
heit. Deshalb kommt es auch zur entsprechenden Auseinandersetzung mit den
Freunden Eliphas, Bildad, Zophar und Elihu, welche die statische Ordnung theo-
logischer Allgemeinplatze und Notwendigkeiten reprasentieren®. Sie lassen sich

81 Kierkegaard, Die Wiederholung, 62.

82 Fir Ernst Bloch besteht die leidenschaftliche Freiheit Hiobs im radikalen Fragen —
ohne Antwort. Die bildet gleichzeitig das herausragende Merkmal des leidenschaftli-
chen Denkens. Die vermeintlichen Freunde von Hiob repréasentieren das apahtisch lei-
denschaftlose Denken, das schnell eine Antwort parat hat: ,,Hiobs Frage ist die seit-
dem nicht mehr verstummte: wo bleibt da Gott? Das Leiden machte hier vielleicht
weniger edel, doch es machte aufrecht und fragend. [...] Die drei Freunde liefern die
abgemachten, vorgeschriebenen, unwirklichen Klischees, halten Hiob die Tradition
entgegen, doch sie bringen ihn nicht zum Schweigen. Weder der mild-gravitatische
Eliphas, mit einer Fille epigonaler Predigt, noch der hausbackene Bildad noch der
grobe Zophar. Anfangs sind die Freunde nur zuredend, auch abwartend, dann jedoch,
als Hiob beharrlich Jachwe bekriegt, werden sie selber feindselig, behandeln Hiob als
verworfenen Siinder.“ (Bloch: Atheismus im Christentum, 148-150) Im Kontext radi-
kalen Fragens und nicht mehr antworten oder allgemeiner: sprechen zu kénnen sei
hier auch auf Jankélévitch verwiesen, der in Hinblick auf den Tod zwischen un-
ausprechlichem und unséglichem Schweigen unterscheidet, was eine weitere Spur der
Ambivalenz zu Hiob legt: ,,Im Gegensatz zum schweigenden Sternenhimmel be-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

nicht bewegen. Sie verharren in einer Apathie und argumentieren unpersonlich
im Rahmen einer kausal préstabilierten Leidens-Ordnung der Theodizee. Das
subjektive Leid Hiobs wird dabei verobjektiviert und in zynisch dummlicher
Manier als Ziichtigung Gottes ausgelegt. In diesem Sinne gilt es, sich dezidiert
von einer hermeneutischen Einseitigkeit zu verabschieden, welche die Hiob-
Rezeption bei Kierkegaard mit dem Problem der Theodizee zu einseitig verbin-
det®. Hiob wird zur pathischen Referenz einer Energie, welche die tiberschrei-
tende Bewegung versucht, und sich der pathischen Dialektik zwischen Proben
und Erprobtwerden aussetzt. Dadurch wird die ziichtigende Theodizee verab-
schiedet, um jener entscheidenden Kategorie Raum zu geben, mit der die Wie-
derholung Hiobs und des jungen Menschen steht und fallt: Die Koinzidenz der
Priifung. Diese ist der Inbegriff des Aussatzes und des Ausgesetztseins, indem

schwort das unsdgliche Schweigen des Todes das furchterregende Schweigen der un-
endlichen Raume, das Pascal schaudern lieR; hier bleibt unsere Frage ohne Antwort;
hier verhallt unsere Stimme in der Wiiste: der Tod, stumm und taub, erwidert unseren
Ruf nicht, und der Dialog fallt in die hoffnungslose Einsamkeit des Monologs zu-
riick.“ (Jankélévitch, Der Tod, 109) Das Frage-Motiv von Bloch aufnehmend wiirde
ich in indirekter Anlehnung an Jankélévitch Hiobs Rebellion weniger gegen Gott ver-
stehen, sondern gegen das unsagliche Schweigen, bei dem Gott als radikal abwesend
erlebt wird und der Dialog zusammenbricht. Hiobs Trotz richtet sich aus dieser Tie-
fenperspektive gegen die monologische Realitat, um sein dialogisches Recht vor Gott
einzufordern und seine Stimme aus diesem Nullpunkt heraus (in der Wiste) fir Gott
horbar werden zu lassen. Gleichzeitig projiziert Kierkegaard ein Selbstbild des Aus-
nahme-Dichters, der keine Zuhorer bzw. Leser hat, dessen Stimme ungehdrt bleibt.

83 Vgl. dazu auch den Ansatz von Heinrich Anz, der den Umstand kritisiert, dass die
Hiob-Paraphrasen des jungen Mannes allzu oft auf der rezeptiven Folie der Theodizee
gelesen werden und dabei aus dem poetologischen Kontext herausgeldst werden. Hiob
bildet fiir ihn einen neuen Typus der dichterischen Selbstdarstellung als Poetologie
des Dichters: ,,Unter der Perspektive der Dichtertypologie zeigt sich, daf das traditio-
nelle Bild vom inspirierten Dichter nach zwei Seiten aufgebrochen wird: in Richtung
auf Constantin Constantius als den Reflexionsdichter, in Richtung auf den jungen
Mann als, wie Kierkegaard das nennt, ,berechtigte Ausnahme*, deren Genese darge-
stellt und im Bilde Hiobs reflektiert wird.” (Anz, ,, Hiobs Gemeinde", 12) Den poeto-
logischen Ansatz wiirde ich dahingehend zuspitzen, als im Fokus auf den Text als
Textbewegung ein neues Philosophieverstandnis auftaucht, das sich an den etymolo-
gischen Elementen der Poetologie orientiert: poiesis und logos als schopferischer Pro-
zess des Geistes, wobei sich das Asthetische mit dem Logischen innigst verzahnt —
oder im schopferischen Sinn von Henry: umschlingt.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 219

Satan zwischen Gott und Hiob Boses setzt und die Parameter des Kosmos zu-
sammenbrechen. Dieses erfahrende Erleiden ist die Kategorie der Priifung, wel-
che nun als Pathos der Transzendenz oder als transzendente Wirkmdchtigkeit
umschrieben werden kann, die den Menschen vor Gott stellt:

Diese Kategorie, Priifung, ist weder ethisch, noch &sthetisch, noch dogmatisch, sie ist ganz
und gar transzendent. Erst ein Wissen um die Priifung, daf es ndmlich eine Prufung ist,
kann Platz in einer Dogmatik finden. Aber sobald dieses Wissen eingetreten ist, ist die
Elastizitat der Priifung geschwdcht und die Kategorie eigentlich eine andere. Diese Kate-
gorie ist absolut transzendent und setzt den Menschen in ein rein personliches Gegensatz-
verhaltnis zu Gott, in ein solches Verhdltnis, dal er sich nicht geniigen lassen kann mit ir-
gendeiner Erklarung zweiter Hand.®*

Hiob wird durch die Prifung in ein ,,Gegensatzverhéltnis zu Gott* gestellt,
wodurch seine Personlichkeit konstituiert wird. In Anlehnung an das Narrativ zu
Hiob geschieht dies, indem Gott Hiob antwortet oder um in der aufgegriffenen
Metaphorik zu bleiben: donnert. Diesem Donnern ist ein Pathos inhdrent, wel-
ches Hiob im katharsischen Sinne reinigt und ihn nicht bloR vor Gott stellt, son-
dern zu Gott erhebt und in eine Beziehung setzt, ,denn hdher kann er nicht
kommen als bis vor den Richterstuhl“®. Das Gewitter als Chiffre der Transzen-
denz hat als tiefste Ausgestaltung des Pathos Gottesndhe geschaffen, was als Ge-
schehen zum Aquivalent der Wiederholung wird und Hiob als religidse Aus-
nahme qualifiziert. Der junge Mensch blendet jedoch das Gewitter im Sinne der
genauen Antwort Gottes an Hiob aus: ,,Die Stiirme haben ausgerast — das Un-
wetter ist vorbei — [...]. Wie tut doch ein Gewitter so gut!“®® Dass sich der junge
Mensch darauf nicht genauer einlasst, deutet seinen Grenzgang® an. Er gerat an
der Grenze vor dem Gewitter — genauer: vor der Wiederholung — ins Stocken.
Um die entscheidende Absprung-Stelle in den Glauben schreibend zu umkreisen
und eine weitere Konfiguration des Wirbels poetologisch zu bewegen: ,,Wenn
alles ins Stocken geraten ist, wenn der Gedanke stillsteht, wenn die Sprache ver-

84 Kierkegaard, Die Wiederholung, 70.

85 Ebd., 71.

86 Ebd., 71.

87 Strowick unterstreicht die Verschrankung zwischen Denkbewegung und einem daraus
ableitbaren philosophischen Pathos: ,,Das Paradox der Bewegung stot das Denken
zugleich an und IaRt es anstoRen, dal es sich eine Beule holt oder schlimmer noch ei-
ne Wunde.* (Strowick, Passagen der Wiederholung, 136)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

stummt, wenn die Sprache verzweifelt umkehrt — dann muR ein Gewitter her.
Wer kann das verstehen? Und doch, wer kann etwas anderes ausdenken.“®

Der Gedankenstrich zeugt einerseits vom abbrechenden Denken und gleich-
zeitig von einer Intentionalitat, die Schiffbruch erleidet. Denn die Wenn-Dann-
Relation folgt immer noch einer Konditionalitat, bei der sich erneut eine voraus-
schauende Logik® eingeschlichen hat. Dass sich am Hoéhe- und Wendepunkt
dramaturgisch schicksalhaft etwas Immanentes ereignet, mag das eine sein.
Transzendenz ist das andere und: Koinzidenz ein Drittes. Niemand kann verste-
hen, wann ein Gewitter her muss. Der junge Mensch scheint in diesem Moment
auf etwas von auBen zu warten. Dabei spaltet sich das Pathos im Sinne der aris-
totelischen Poetik ab und droht zum Kern des tragischen Mythos — als Element

88 Kierkegaard, Die Wiederholung, 71.

89 Der dialektische Spannungsbogen der Texte Kierkegaards beinhaltet wie besprochen
die Pseudonymie so wie die Schriften im eigenen Namen. So gilt die Ausfiihrung in
der Erbaulichen Rede als christliches Glaubens-Korrektiv zur Wiederholung. Kier-
kegaard fiihrt in seinen Papieren jedoch auch aus, dass das Pseudonym seiner spateren
Schriften — Anti-Climacus — ein auflerordentliches Chistentum reprasentiere, welches
das Christentum im eigenen Namen Kierkegaards sogar transzendiert. Gleichzeitig
verkorpert Anti-Climacus das andere Ende einer Dialektik, die von Climacus geprégt
wurde: der Notwendigkeit, welcher der junge Mensch vor dem Gewitter selbst unter-
liegt. Das Gewitter als Chiffre der Transzendenz lasst sich gerade nicht unter die
Notwendigkeit des Denkens zwingen. Diese Unmdglichkeit interpretiert Anti-Clima-
cus als Verzweiflung, was definitiv als Kommentar zum Stillstand des jungen Men-
schen gelesen werden kann; als Verhinderung des Ubergangs von der Wunde zum
Wunder: ,,Da bleibt er dann stehen, die Zeit geht hin — wenn es ihm nicht glickt, noch
mehr verzweifelt, durch Vergessen dies zu heilen, so daR er, statt ein Bereuender zu
werden, sein eigener Hehler wird. Wesentlich bleibt die Verzweiflung eines solchen
Junglings und eines solchen Alteren dieselbe, es kommt nicht zu irgendeiner Meta-
morphose, in der das BewuBtsein des Ewigen im Selbst durchbricht, so dal der Kampf
beginnen konnte, der entweder die Verzweiflung zu einer noch hdheren Form poten-
ziert oder zum Glauben flhrt.” (Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 58) Claudia
Welz relativiert das exklusive Verhéaltnis zwischen Verzweiflung und Metamorphose,
indem der Selbstartikulation negativer Gefilhle ein tranformativer Charakter zuge-
standen, indem die Selbstkontrolle aufgebrochen wird: ,, The articulation of negative
feelings can help to distance oneself from them. Once those feelings can be communi-
cated, they can also be transformed. If they are voiced in a shared space of experience,
they are taken beyond one’s own control (at least to a certain degree) and thus become
open to change.” (Welz, Trust and Lament, 123)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 221

der Handlung — zurickzufallen, wodurch die sich die anthropologische Dimensi-
on des Pathos im Sinne des Erlebnisses vom Ereignis abspaltet. Dabei wird der
Unterschied dieses AuBen und der echten Transzendenz verwischt, die sich im
pathischen Sinne drinnen abspielt und als Erlebnis aktualisiert. Hier landet und
strandet der junge Mensch — Kierkegaard, der um sich selber schreibt, als Selbst-
Umschreibung in der scheiternden Wiederholung:

Ich warte auf ein Gewitter — und auf die Wiederholung. Und doch, wenn blo8 das Don-
nerwetter kommt, bereits damit wiirde ich froh und unbeschreiblich selig sein, selbst wenn
mein Urteil ware, dal8 keine Wiederholung mdglich sei. Was soll dieses Gewitter bewir-
ken? Es soll mich zum Ehemann tauglich machen. [...] Sie ist verheiratet; mit wem, weif}
ich nicht; denn als ich das im Blatte las, wurde ich wie vom Schlage gerihrt und verlor die
Zeitung und habe seitdem nicht Geduld zu néherer Nachforschung gehabt. Ich bin wieder
ich selbst; hier habe ich die Wiederholung; ich verstehe alles und das Dasein kommt mir
schoner vor als jemals. Es kam ja auch wie ein Gewitter, wenngleich ich es ihrer GroBmut
verdanke, daB es geschah.®

Das ,,Scheitern an der Grenze verdeutlicht bis ins autobiografische Mark Kier-
kegaards, inwiefern die Wirklichkeit sich dem intentionalen Zugriff verweigert.
Hiob bleibt ein Vorbild jenseits der Grenze. Der junge Mensch wird an der
Grenze auf sich selbst zuriickgeworfen und seine Gemeinschaft mit Hiob scheint
hier eine Abspaltung zu erleiden, denn der junge Mensch hat vergebens auf ein
Gewitter gewartet bzw. wird er von einem Schicksalsschlag erfasst — ,,wie vom
Schlage geriihrt“ — und nicht von der Transzendenz erhoben. In diesem Lichte
stellt die abschlielende Ode an die Wiederholung eher eine Parodie gegen die
Wiederholung dar. In diesem Gegengesang fungiert Hiob letztlich als Projekti-
onsfigur des Dichtens und Denkens, um sich (in) einem dichtenden Denken zu
verschreiben. Das Gewitter wird in seiner Wortwdrtlichkeit bewegt und wieder-
holt.

Constantin Constantius, der sich als Verfasser der Wiederholungschrift am
Schluss nochmals einschaltet, richtet sich personlich an den Leser, der selbst im
Soge dieser Lektlre abgesondert wurde und als Einzelner — ratlos — vor dieser
Lekture steht. Es scheint sich ein eigenartiges Band gebildet zu haben zwischen
der Hiobsfigur, die vor Gott steht, zwischen dem jungen Menschen, der vor Hiob
steht und zwischen dem Leser, der vor dieser Lektiire steht. Die verbindende
Denk-Figur liegt im Einzelnen, bzw. im Prozess der Vereinzelung, welcher Teil
der Prufung ist. In dieser Bewegung wird der Dichter von der beschriebenen

90 Kierkegaard, Die Wiederholung, 72, 76.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Grenze angezogen und durch das damit wirkende Pathos zur Ausnahme-Existenz
erhoben. Zugegeben: Da droht Pathos ins Pathetische zu kippen — oder gar ins
Pathologische abzustiirzen. Nichtsdestotrotz hat uns der Text schon langst affi-
ziert, so dass wir Leser selbst in den Sog eines Textes geraten sind, den man ab-
schlieBend im Sinne von Constantin Constantius als Biihne eines poetologischen
Ringkampfes bezeichnen kann, bei dem die Ausnahme und das Allgemeine sich
bis in die Sprache hinein ineinander verkeilen:

Das Ganze ist ein Ringen, in welchem das Allgemeine mit der Ausnahme sich mi3t, mit
ihr kdmpft im Streite und zugleich sie durch dieses Ringen starkt. Kann die Ausnahme die
Not nicht aushalten, so hilft das Allgemeine ihr nicht, ebensowenig wie der Himmel einem
Siinder hilft, der den Schmerz der Reue nicht aushalten kann. Die energische und ent-
schlossene Ausnahme, die, obgleich im Streit mit dem Allgemeinen, doch dessen Wurzel-
schol? ist, die bewéhrt sich. Das Verhéltnis ist dies: Die Ausnahme denkt zugleich das All-
gemeine, indem sie sich selbst durchdenkt, sie arbeitet fur das Allgemeine, indem sie sich
selbst durcharbeitet, sie erklart das Allgemeine, indem sie sich selbst erklart. Die Aus-
nahme erklart also das Allgemeine und sich selbst, und wenn man das Allgemeine recht
studieren will, mut man sich bloR nach einer berechtigten Ausnahme umsehen; diese zeigt
alles weit deutlicher als das Allgemeine selbst.”*

In diesem Ringkampf ist mit dem jungen Menschen etwas geschehen. Er ist ein
Anderer geworden, indem er im Wirbel zwischen Pathos und Stimmung seine
eigene Stimme gesucht hat. Auch wenn er die in der Verkleidung des Textes
nicht ganz findet, scheitert er in Anfiihrungszeichen an dieser Grenze, denn er
hat mindestens die Luft der Wiederholung geatmet®, was den Text atmen lsst
und ihm eine eigene Atmosphdre verleiht:

91 Ebd., 80.

92 Anti-Climacus nimmt als ausserordentlicher Christ, iber Kierkegaard hinausgehend,
das Element der Luft auf, um Stimmung an ein religidses Pathos mit einer entspre-
chenden Personlichkeit zu binden. Entscheidend ist dabei die Dimension der Mdg-
lichkeit im dialektischen Gegensatz zur Notwendigkeit. Interessanterweise scheint
sich dabei genau jene Liicke zu schlieRen, die der junge Mensch bei seinem Gewitter-
Kurzschluss aufgerissen hat — als eine Wunde, die stumm machte. Anti-Climacus legt
dabei eine Spur zu Heschel, der es nachzugehen gilt: ,,Die Personlichkeit ist eine Syn-
these von Mdglichkeit und Notwendigkeit. Es geht deshalb mit ihrem Bestehen wie
mit der Atmung (Respiration), die Ein- und Ausatmen ist. Das Selbst des Determinis-
ten kann nicht atmen, denn es ist unmdglich, einzig und allein das Notwendige zu at-
men, welches blo und alleine das Selbst des Menschen erstickt. [...] Die Gottesver-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 223

Seine Seele gewinnt nun einen religidsen Ton. Es ist dieser, der ihn eigentlich trégt, ob-
gleich er niemals zum Durchbruch kommt. Seine dithyrambische Freude im letzten Brief
ist ein Beispiel dafur; denn diese Freude ist unzweifelhaft fundiert in einer religisen
Stimmung, welche doch Innerlichkeit bleibt.*®

Der junge Mensch findet also insofern zu seiner Stimme, als sie einen religidsen
Ton gewinnt, will heiRBen, dass er sich diesen Ton innerlich erwirbt, was Teil der
Wiederholung darstellt. Erinnern wir uns an das gescheiterte Wiederholungs-
Experiment von Constantins Berlinreise, so stand dieses Scheitern unter der Sig-
natur des Auges im Sinne der duBeren und sichtbaren Wirklichkeit, unter wel-
cher Stimmungen verinnerlichend moduliert wurden. In der Verriickung der be-
stimmbaren determinierenden GréfRen von Subjekt und Objekt bedeutet Stim-
mung, dass sich das Selbst vorwarts bewegt — bzw. bewegt wird — wodurch im
unbestimmten Selbst ein Mdglichkeits- und Ausdrucksraum in der Emergenz ei-
ner vorverniinftigen und vortheoretischen Dimension entsteht. Das weitere Fort-
schreiten fuhrt zunehmend vom Bereich des Sichtbaren weg zum Unsichtbaren

ehrung des Fatalisten ist deshalb als Maximum eine Interjektion, und wesentlich ist sie
Stummsein, stumme Unterwerfung, er kann nicht beten. Beten ist auch atmen, und die
Maglichkeit ist flr das Selbst, was der Sauerstoff fur das Atemholen ist. Aber sowenig
wie ein Mensch bloRen Sauerstoff oder bloRen Stickstoff atmen kann, sowenig kann
Maglichkeit allein oder Notwendigkeit allein den Atemzug des Gebets bedingen. Soll
man beten, so muB es einen Gott geben, ein Selbst — und Méglichkeit, oder ein Selbst
und Maglichkeit im prégnanten Sinne, denn Gott ist dies, daf alles mdglich ist, oder
daR alles moglich ist, ist Gott; und nur der, dessen Wesen so erschdittert wurde, daf er
Geist wurde im Verstehen, daR alles mdglich ist, nur er hat sich mit Gott eingelassen.
Dies, dass Gottes Wille das Magliche ist, macht, daf ich beten kann; ist er bloR das
Notwendige, so ist der Mensch wesentlich ebenso ohne Sprache wie das Tier.” (Kier-
kegaard, Die Krankheit zum Tode, 38f.) Pathos wird hier als Erschiitterung des Men-
schen durch den Mdglichkeitssinn Gottes verstanden, wodurch das Verhéltnis zwi-
schen Mensch und Gott als ein dramatisches charakterisiert wird. Gott ist dabei nicht
eine neutrale definitorische Grosse, sondern findet Einlass im Menschen. Sein Mdg-
lichkeitssinn fiihrt beim Menschen zu einer Transformation. Indem Anti-Climacus
Kierkegaards eigenen christlichen Standpunkt insofern transzendiert, als das Pseuso-
nym dber ihn selbst hinausgeht, wird firr Kierkegaard selbst ein Moglichkeitssinn er-
6ffnet. Dariiber hinaus erdffnet sich in diesem Uberschreiten ein Méglichkeitsinn in
Richtung eines judischen Denkens, das mit dem Pathos bei Heschel hier definitiv sei-
ne Schnittstelle vorfindet, um von der Wunde zum Wunder fortzuschreiten.
93 Kierkegaard, Die Wiederholung, 81.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

hin, indem das Pathos als Selbstaffektion sich unter der Signatur des Ohres zur
eigenen Stimme vorgrabt. Diese Bewegung versucht das Selbst zum Grund der
Stimmung zu bringen und es neu zu bestimmen: Als religiése Stimmung, die
sich durch die je eigene Stimme vor Gott konstituiert. So hat sich das Pathos als
fliichtiger Kern der Stimmung herauskristallisiert, um das Selbst vorwarts zu
bewegen: vor Gott. Das lyrische FlieRen der Stimmung und die dramatische
Spannung des Pathos™ bilden die schopferische asthetische Grundierung eines
Textes, der sich zunehmend als Wirbel inszeniert. Als Fluss und Stockung und
der damit zusammenhéangenden dialektischen Spannung. Kategorien der Dich-
tung, Philosophie und Theologie werden in der religidsen Stimmung wirbelnd
synthetisiert, indem sich das Selbst als Einzelner amalgamiert.

Das Selbst, welches sich im Durchgang durch die préreflexiven Elemente
erweitert und dadurch im existenziellen Sinne an Freiheit gewonnen hat, bleibt
in der religiésen Stimmung als Selbstverhaltnis jedoch an sein Selbst gekettet, so
dass der religidse Ton nicht zum Durchbruch kommt, aber einen eigenen Sound
erzeugt. Hier bedeutet die Stockung Selbstbefangenheit, so dass der magisch-
imagindre Faden zur Transzendenz eine Fiktionalisierung erfahrt, indem die
Wiederholung zur ,,zweite[n] Potenz seines BewuRtseins“®® wird. Als potenzier-
tes Bewusstsein gilt es nun einen Ringkampf auszutragen, welcher aus der ro-

94 Emil Staiger unterscheidet die literarischen Gattungsformen, um diese als grundle-
gend anthropologische Ausdrucks- und Verhaltensformen zu deuten, was im Kontext
der Gedankenfigur des Wirbels die erzeugte Spannung zwischen Stimmung und Pa-
thos veranschaulicht: ,,Das Lyrische, wurde gesagt, erweicht. Es war die Rede vom ly-
rischen Schmelz. Das Schmelzende wird uns eingefldsst als eine flussige Substanz,
die alles Feste 16st und unser Dasein in seinem Fluss mittragt. Die Wirkung ist un-
merklich, innig. Sie setzt das Einverstandnis einer gleichgestimmten Seele voraus. Wo
dies Einverstandnis fehlt, geht sie vortiber und ist nichts. Das Pathos wirkt nicht so
diskret. Es setzt einen Widerstand voraus, offene Feindschaft oder auch Tréagheit, und
versucht, ihn mit Nachdruck zu brechen. Aus dieser ganz anderen Situation sind alle
Stilmerkmale verstandlich. Das Pathos wird nicht eingeflésst, sondern eingepragt oder
eingehdmmert. Der Satzzusammenhang lost sich nicht, wie in lyrischer Dichtung,
traumerisch auf.” (Staiger, Grundbegriffe der Poetik, 105f.)

95 Kierkegaard, Die Wiederholung, 82. Bedenkenswert scheint mir, dass sogar Anti-
Climacus in seiner Apologie fiir das Gebet in einer Luft schreibt, die Reflexion aus-
stromt. Das Beten wird zu einem Gegenargument zum Denken von Climacus. Inso-
fern turnt auch Anti-Climacus auf einer Leiter herum: ,,Soll man beten, so muss es ei-
nen Gott geben® bildet selbst wieder eine Sprosse der Denknotwendigkeit als unge-
wollt potenzierte Ironie...

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 225

mantischen Ironie zweiter Ordnung fiihrt. In Frage steht dabei, was im Soge der
Prareflexivitdt mit dem Aspekt des Vorethischen geschieht: Wie transformiert
sich die Selbst-Bewegung im fundamentalen Sinne als Ethik, bei der die grund-
legende Haltung des Einzelnen gegeniiber dem Anderen als Selbstiiberschreitung
in Frage steht? Diese fragende Stelle markiert den Ubergang zu Abraham Joshua
Heschel. Zu einem jiidischen Denken hin, welches in der Wahlverwandtschaft
mit Kierkegaard weitere Wirbel dreht und die Spannungsverhaltnisse zwischen
Ohr und Auge bzw. zwischen Stimmung und Pathos so verschiebt, dass die ent-
scheidenden Differenzen durchbrechen: Als Stimme des Anderen im Rahmen
einer Theologie des Pathos. Bei diesem Ubergang — von der religidsen Stim-
mung zur Stimme des Anderen — schlage ich vor, das wir uns nun endlich durch
das Leitbild winden, welches die Durchgénge préafigurierte: William Turners
Light and Colour (Goethe’s Theory) — the Morning after the Deluge — Moses
Writing the Book of Genesis. Was in diesem Bild des Ubergangs anklingt, sind
nochmals die Seiten des Personseins, welches uber die Saiten der Stimmung und
des Pathos wiederholt wurde und eine Tiefe erahnen lasst, worauf George Stei-
ner — passend zum schimmernden Bild Turner — anspielt. Als ein Anspielen auf
die verwundbare Etymologie, die zwischen Wunde und Wunder durchschim-
mert, nachhallt und die grofle Verklammerung des unscharfen Begriffs des Pa-
thos bildet:

Immer wissen die Kinstler und der Rezipient mit Sir Thomas Browne, ,,da wir Men-
schen sind und wissen nicht wie; es gibt etwas in uns, das kann ohne uns sein, und wir
kénnen nicht sagen, wie es in uns gelangt ist“. Der Kinstler und der Dichter und der Mu-
siker Ubersetzen diese Erkenntnis in lebendige und gelebte Form. Sie erheben das Postulat
auf Metaphysik, wobei sich das Metaphysische auch auf das Religidse ausdehnt. ,,Die Ve-
rifikationstranszendenz*, die das zur Folge hat, ist eine Disziplin des Nichtwissens. Sei es
in spezifisch religidsem, fiir uns jidisch-christlichem Sinne oder in der allgemeineren pla-
tonisch-mythologischen Gestalt, die Asthetik ist formgewordene Epiphanie. Es ,,schim-
mert etwas durch®“. Im Paradiso spricht Dante von einem Pfeil, der sein Ziel erreicht, ehe
die Musik der Bogensehne verklungen ist. Das Vibrato dauert nach dem Klang noch in
uns fort. In diesem Verharren liegt vielleicht die fur uns dichteste Annéherung an die spe-
kulative Ahnung, dall es Werte und Energien in der menschlichen Person gibt — und per-
sonare bedeutet ganz genau ,,hindurchklingen®, ,,hindurchsagen —, die den Tod transzen-
dieren.®

96 Steiner, Von realer Gegenwart, 294f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

5.2 ABRAHAM J. HESCHEL: VON DER RELIGIOSEN
STIMMUNG ZUR STIMME DES ANDEREN

,K’hob gebeten vunder inshtot glik, un du host zay mir gege-
ben.*
ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, THE IEFFABLE NAME OF GOD

5.2.1 Tiefentheologisches Praludium auf den Zwischenraum
des Religitsen

Es eignet sich wohl keiner besser fir die Ubersetzung dieser bewegenden Er-
kenntnis als Abraham Joshua Heschel, der — wie im jiddischen Epitaph zum
Ausdruck kommt — die Dimension des Wunders ber jene des Gliicks stellt, um
aus dem Bereich der Eudaimonie auszubrechen. Den (griechischen) Geist zum
Guten zu formen, ist gerade etwas in uns, das von uns abhéngig ist, wahrend das
Wunder etwas in uns ist, das ohne uns sein kann, ohne sagen zu kdénnen, ,,wie es
in uns gelangt ist*.

Heschels Denken, das wir nicht voreilig als Theologie, Philosophie oder Re-
ligionsphilosophie einordnen wollen, umkreist dieses Wunder, das nicht aussa-
gend zu identifizieren ist. Diese Kreise storen die logische Ordnung und schrei-
ben so Kierkegaards Verstérung fort, die in Anlehnung an Turner auch als jene
Perturbationen” aufgefasst werden konnen, die im schépferischen Chaos vor

97 Die semiotischen Spuren fuihren in die lateinische Etymologie, wobei es zu einem in-
teressanten Kreuzpunkt mit dem Begriff Pathos kommt. Perturbatio als Stérung geht
auf die storende Bewegung perturbare zuriick: durcheinanderwirbeln, beunruhigen,
verwirren. Erweiternd dazu turbulentus als bewegt, stiirmisch, wirr und ungeordnet. In
der negativen Konnotierung dieses semantischen Fachers gilt Perturbatio auch als la-
teinische Ubersetzung des griechischen Pathos: als verwirrende Stérung der Seele.
Bei diesem kritischen Zuschnitt handelt es sich um die Bewegung der Leidenschaft,
was einem vewirrten Geist entspricht und Pathos ins Pathologische wendet. Daraus
resultiert eine philosophische Affektenlehre, die gleichzeitig eine Ethik etabliert, die
in der in sich ruhenden (stoischen) Vernunft griindet. Die Bewegungslosigkeit wird
zum Argument schlechthin. Gerade mit der vertieften Beschaftigung mit Hiob wird
das Element der Storung konstitutiv fiir das Denken Heschels sein, das er im selbst-
sprechenden Werktitel A Passion for Truth leidenschaftlich an Kierkegaard ausrichtet
und mit dem Rebben Mendl von Kotzk in Verbindung bringt: ,,Both men leaped to-
ward an extravagant level of spiritual being, where most people could not follow.
Kierkegaard ascended to a Christianity conceived as absurd paradox. The Kotzker

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 227

der Ordnung angelegt sind: In der Schopfung. Heschel sucht diesen Punkt des
Anfangens auf — das punctum als wunder Punkt des Wunders. Als das, was mich
im Anfang besticht, berthrt und so bewegt, dass ich nicht verstehen kann, wie es
in mich gelangt ist. Wiirde ich es verstehen, so hétte es sich blof3 um jenes grie-
chische Staunen gehandelt, das zwar auch den Anfang von Wissen bildet, um
das Staunen aber als theoria zum Verschwinden zu bringen. Die Beseitigung von
der bewegenden Dimension des Pathos wird zum Signum der Erkenntnis. Oder:
Der Verlust des schopferischen Moments wird durch eine geordnete Erkenntnis
kompensiert. Mit diesem Verlust verschwindet aber auch die Wiederholung, die
ein eigenes schopferisches Denken schafft. In der Differenz zwischen theoreti-
scher Neugierde und der tiefentheologischen Dimension des Wunders zeigt sich
der Unterschied zwischen dem statischen Wirklichkeitsverstandnis der abend-
landischen Philosophie und der sogenannten Verifikationstranszendenz bibli-
schen Denkens, bei dem die Wirklichkeit Gottes durchschimmert, sich durch die
Stimmung neu schafft. Dieses transitive Element der Bewegung — des Durchge-
hens — préagt im Sinne Heschel ein Pathos-Denken als bewegender Durchblick in
Kontrast zum statischen Uberblick. Mit Blick auf Turner:

To the Western man, it is a thing in itself; to the biblical man, it is a thing through God.
Looking at a thing his eyes see not so much form, color, force, and motion as an act of
God. It is a way of seeing which has fortunately not vanished from the world. ,,I assert, for
myself, that | do not behold the outward creation, and to me it is hindrance and not action.
,What!“ it will be questioned. ,When the sun rises, do you not see a round disc of fire

rose to perpetual self-transcendence combined with utter abnegation. What is their
pertinence today? Their common impact is to challenge our delusions, our certitude
and complacency, to overwhelm us and leave us disturbed.“ [Hervorhebung R.B.]
(Heschel, A Passion for Truth, 88) In Anlehung an den Kotzker Rebben baut Heschel
eine dialektische Spannung zum Baal Schem Tov auf; dies im Wissen um die Gefahr,
dass seine chassidische Lehre einer mystisch-ekstatischen Frommigkeit selber zu einer
Gewohnheit abflachen kdnnte. Das Bewusstsein Uber diese Gefahr bildet eben den
Stachel — bzw. das tiefentheologische punctum — zwischen Heschel, dem Kotzker
Rebben und Kierkegaard. Bei Heschel handelt es sich dabei gleichzeitig um eine Ver-
gegewadrtigung seiner eigenen chassidischen Wurzeln, die er im behandelten Sinne
von Stanley Cavell autobiografierend umgrabt. Eindriicklich dabei ist, dass es sich um
Heschels letztes Werk handelt, welches er in jiddischer Sprache verfasst. Der Orginal-
titel akzentuiert noch das leidenschaftliche Moment des Pathos: Kotzk: In gerangl far
emesdikeit. (Vgl. dazu auch folgenden Aufsatz: Mulder, Abraham Joshua Heschel:
Heschel’s Use of Kierkegaard as Cohort in Depth Theology).

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

somewhat like a guinea?* Oh, no, no! | see an innumerable company of the heavenly host,
crying, ,holy, holy, holy is the Lord God Almighty!* | question not my corporeal eye any

more than | would question a window concerning a sight. | look through it, and now with
it.%®

Der Morgen nach der Sintflut. — Die Werte und Energien vibrieren noch fort.
Moses schreibt die Genesis auf. Was steht dazwischen? Ein Gedankenstrich,
welcher den chronologisch nacherzéhlbaren Zwischenraum Uberspringt, um in
das anachronistische Element wirbelnder Schépfung einzubrechen: In die Wun-
de[r]. Moses schreibt den Schépfungsbericht auf — Bereschit: Das Anfangenkon-
nen als Bewegung und Essenz der Schépfung, aus dem Nichts und nach der Ka-
tastrophe. An und aus einem Nullpunkt heraus, welcher das Menschsein ber-
schreitet und es gleichzeitig durchwebt. Aus dieser ambivalenten Spannung her-
aus haben wir ein Wissen von unserem Menschsein ohne zu wissen, wie wir zu
Menschen werden. Denn es gibt keine Klimax. Es gibt keine Leiter, auf der wir
uns vervollkommnen koénnten, weil die Vollkommenheit selbst ein Prozess der
Schopfung ist, welche die Scheinreferenzen unserer Sprossen in ihren Wirbel
nimmt. Auch nicht um eine Anti-Klimax zu statuieren, um die Leiter herunterzu-
steigen, sondern um die Leiter zu zerstoren. In der dichtesten Ann&herung an
Steiners spekulative Ahnung dringt im Gemisch von Klang und Farbe etwas
durch — durch den scheinbaren Gang einer Muschelform, vielleicht einer Ohrmu-
schel. Im Sinne Kafkas hore ich die talmudische Melodie, die sich in meine
Richtung schraubt:

Die talmudische Melodie genauer Fragen, Beschworungen oder Erklérungen: In einer
Rohre fahrt die Luft und nimmt die Réhre mit, dafir dreht sich dem Befragten aus kleinen
fernen Anféngen eine groRe, im ganzen stolze, in ihren Biegungen demitige Schraube
entgegen.*

98  Heschel, Moral Grandeur and Spiritual Audacity, 362.

99 Kafka, Tagebilicher 1910-1923, 62. Die komplex-verschlungenen Bilder, die im Sog
von Rohre und Luft zwischen Latenz und Emergenz aufsteigen, erinnern auch an die
ebenso vielschichtige Rosch Haschana-Liturgie. Assoziationen zur Mitzva die
Stimme des Schofars mit den entsprechenden Tonsequenzen zu vernehmen, drangen
sich auf und scheinen eine untergriindige Verbindung zu Kafka einzugehen. Folgen-
de Stellen aus der Liturgie mogen dies andeuten: ,,Es sei dein Wille, dass aus dem
Schofarblasen von Tekia-Schewarim-Terua-Tekia, das wir heute erténen lassen, eine
Krone gemacht werde durch den dafiir bestimmten Engel, dass sie emporsteige und
auf Deinem Haupt, mein Gott, ruhe; mache uns ein Zeichen der Giite und mdge sich

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 229

Im assoziativen Gestrupp entdecke ich Moses — schreibend — am Sinai. Rauch,
Donner, Wolke, Schofarton und: die Stimme Gottes, die in ihrer Présenz das pa-
radoxe Geschehen begrindet: hor- und sichtbar zu werden in der Koinzidenz als
Punkt schépferischen Ein- und Zusammenfallens: Als antwortendes Entgegen-
drehen auf die fahrende Luft in der Rohre, die als komplexe Paraphrase der
Stimme des Menschen, als Luft-Réhre, interpretiert werden kann, wobei sich das
Ohr in der Rohre birgt. Das transzendente Geheimnis ist da, im Schutz der Im-
manenz der Muschel. In der Tiefe des Ganges schraubt sich die Transzendenz
durch als Stimme des Anderen, ohne sagen zu kénnen, wie diese Stimme sich in
uns windet und durch uns hindurchklingt. Die demiitige Schraube kann dabei als
Chiffre fiir die Stimme des Anderen gedeutet werden. Réhre und Schraube er-
zeugen in ihrem Zueinander einen Wirbel, in den sich Heschel auf seine Art ein-
schreibt. Mithin findet Heschel gleichzeitig zu einem leidenschaftlichen Denken,
welches den akademischen Rahmen der Philosophie und Theologie sprengt und
das wahlverwandte Denken zu Kierkegaard deutlich werden l&sst. Ganz im Sin-
ne von Constantin Constantius suchte Heschel wie der junge Mensch ,keine
Aufklarung bei irgendeinem weltberiihmten Philosophen oder bei irgendeinem
Professor publicus ordinarius®. Analog zu Kierkegaard zieht es Heschel in Rich-
tung eines tiefentheologischen Ausgangspunkts. Dabei bricht er aus dem Korsett
abendlandischer Philosophie aus, um in einem prareflexiven Element, vor den
Kategorien, zu beginnen:

Doch trotz der geistigen Kraft und Aufrichtigkeit, von der Zeuge zu sein ich den Vorzug
hatte, wurde ich zunehmend des Abgrundes gewahr, der meine Anschauungen von denen
trennte, die an der Universitat vertreten wurden. Ich war mit einem dringenden Bedirfnis
gekommen: Wie kann ich rational den Weg zu einem letzten Sinn finden, den Weg zu ei-
ner Lebensweise, die nie eine letzte Verbindlichkeit vermissen lieBe? Warum bin ich
Giberhaupt da, und was ist der Sinn meines Lebens? Ich war nicht einmal in der Lage, mein
Anliegen in Worte zu fassen. Fiir meine Lehrer aber waren das Fragen, die keiner philoso-
phischen Analyse wert waren. Mir wurde bewuft, dal meine Lehrer Gefangene einer
griechisch-deutschen Art zu denken waren. Sie waren an Kategorien gebunden, die be-
stimmte metaphysische Voraussetzungen hatten, die nicht bewiesen werden konnten. Die
Fragen, von denen ich umgetrieben wurde, konnten in den Kategorien ihres Denkens nicht
einmal angemessen formuliert werden.'®

Erbarmen Uber uns erfillen. Gelobt seist Du, Herr des Erbarmens. [...] Gott stieg
empor bei den Terua-Tonen, der Ewige beim Ton des Schofars.” (Machsor Schma
Kolenu Rosch Haschana, 425, 461)

100 Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, 66.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Bei Heschel in die Tiefe zu gehen, bedeutet zu den existenziellen Fragen abzu-
tauchen, die ihn umtreiben, von denen er ge- und bedréngt wird. Das existenziel-
le Moment der Frage, die ihn aufsucht, prépariert bereits den Boden eines Pa-
thos, auf dem sich die Aktivitat eines Subjekts, das Fragen stellen kann, mit ei-
ner Passivitat vermischt, bei der die Frage dem Subjekt nicht mehr unterworfen
ist, sondern selbst auftaucht, es Uiberfallt. Die Frage sucht den Menschen auf, der
durch sie versucht wird: Er probiert sie. Sie hat einen Geschmack. Das Fragen in
der Tiefe umspannt im Sinne Kafkas gleichzeitig Beschworungen und Erklérun-
gen, die in der talmudischen Melodie angelegt sind — auRerhalb der akademi-
schen Philosophie griechisch-deutschen Denkens. Der hebréische Ausdruck oyv
(ta’am) vertieft in seiner Doppeldeutigkeit die Dialektik zwischen Suchen und
Finden, die im Pathos des Versuchens angelegt ist: Der Ausdruck vereinigt Ge-
schmack und Grund. Das Erproben wird selbst Teil des Grundes, lasst den Bo-
den einer Argumentation erschlielen, die selbst die Rationalitat begriindet. Bei
Heschel ist die talmudische Melodie Chiffre flir einen grundlegenden Ge-
schmack, der die chassidische Luft seiner Heimat*®* verstromt. In die Tiefe zu
gehen, bedeutet, seine Wurzeln auszugraben, die zum Motiv der Melodie pas-
send, poetische Wurzeln seiner jiddischen Dichtung sind. 1933 erscheint sein
erster Gedichtband Der Schem-Hamforasch: Mentsch. Lider, den er seinem friih
verstorbenen Vater und Rebben widmet. In diesem Andenken vergegenwaértigt
Heschel seine chassidischen Wurzeln, um diese im Element des individuellen
Ausdrucks zu gestalten, um eine Tiefentheologie des Pathos poetisch zu préfigu-
rieren. Der Titel deutet jenes verschlungene Spannungsverhaltnis zwischen Gott
und Mensch an, welches das spezifische Pathos entscheidend préagt: Der unaus-
sprechbare und unausldschliche heilige Name Gottes steht trennend und verbin-

101 Vgl. dazu folgende Ausfiihrung, in welcher die Verbundenheit zu seiner chassidi-
schen Heimat zum Ausdruck kommt. Eine Luft, die er in seinem letzten Werk
nochmals zu atmen versucht, indem er sich gleichzeitig auf seine jiddische Mutter-
sprache riickbesinnt. Hier in englischer Ubersetzung: ,,I was born in Warsaw, Po-
land, but my cradle stood in Mezbizh (a small town in the province of Podolia,
Ukraine), where the Baal Shem Tov, founder of the Hasidic movement, lived during
the last twenty years of his life. That is where my father came from, and he contin-
ued to regard it as his home. [...] | was named after my grandfather, Reb Abraham
Joshua Heschel — ,the Apter Rav*, and last great rebbe of Mezbizh. He was marvel-
ous in all his ways, and it was if the Baal Shem Tov had come to life in him. When
he died in 1825, he was buried next tot he holy Baal Shem. The Apter Rav claimed
that his soul had lived in several incarnations, and for his descendants it was as if he
had never died.” (Heschel, A Passion for Truth, xiii)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 231

dend vor dem Menschen, um die Bedeutsamkeit des Menschen durch diese
Spannungsanlage zu exponieren, in der sich Gott auf den Menschen bezieht'*
oder allgemeiner: in der etwas von der Dimension des Wunders aufscheint bzw.
durchschimmert. Und mit diesem Durch einen Durchgang ins Innere des Men-
schen schafft, um im Innersten die Person selbst, seinen Personenkern zu veran-
dern, — indem der Einzelne diese Bewegung als Wiederholung mitgestaltet. Ge-
rade diese dramatische Bewegung der unsystematischen und unkontrollierbaren
Verflechtung gilt es theologisch, philosophisch und poetologisch bei Heschel
herauszuarbeiten, als Gewebe, das selbst vom Pathos Gottes in Richtung des
Einzelnen — Kierkegaards — seine Féaden spinnt. Dies weniger im symmetrisch
dialogischen Verstandnis von Buber, sondern in einer asymmetrischen Bewe-
gung. Der Weg dieser mit Kierkegaard gemeinsam begangenen Bewegung kann
mit der Methode der erwéhnten Tiefentheologie umschrieben werden. Die Um-
schreibung hangt selbst mit der Nichtidentifizierbarkeit bzw. Unausprechlichkeit
des heiligen Namens Gottes zusammen. Sich der lebendigen Heiligkeit anzuné-
hern, bedeutet, nicht beim Glauben, sondern beim Glaubensakt des Einzelnen
einzusetzen, wodurch die Nahe zur Heiligkeit aktualisiert wird. Dieser Einsatz
impliziert die gemeinsame Schnittstelle zwischen Heschel und Kierkegaard, um
der existenziellen Dimension des Prareflexiven und der Innerlichkeit des Einzel-
nen gerecht zu werden. Dies geschieht im Sinne Henrys in der Selbsterprobung
des Lebens in seiner Tiefenstruktur:

Die Urfrage der Theologie ist vor-theologisch; es geht um die gesamte Situation des Men-
schen und seine Verhaltensweisen gegeniiber dem Leben und der Welt. [...] Wir befassen
uns nicht gern mit Tiefentheologie, weil ihr Gegenstand sich nicht leicht in Worte fassen

102 Edward K. Kaplan hebt das damit verbundene Pathos in seiner Einfiihrung zu
diesem Gedichtsband ebenfalls hervor: ,, The very title — The Ineffable Name of God:
Man — proclaims an activist theology of the person as God’s living symbol. The He-
brew term Shem Hameforash refers to YHVH, the ,name of God*, the Tetragramma-
ton, which is ,ineffable‘, pronounced only by the high priest at the Temple in Jerusa-
lem during the Day of Atonement. The Book of Genesis depicts all human beings as
created in God’s image. Heschel’s Poetry dramatizes the intertwining [Hervorhe-
bung R.B.] of human and divine.“ (Heschel, The Ineffable Name of God, 8) Vgl.
zusatzlich Hillel Goldberg: ,, The title of his first collection of poetry is emblematic
of all that would occupy Heschel philosophically until the end of his days, particu-
larly in it’s implied interpenetration [Hervorhebung R.B.] of two ontologically dis-
tinct, but not disjunct, foci: God’s Ineffable Name: Man.” (Goldberg, Between Berlin
and Sobodka, 120)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

18Rt und wir die Unklarheit furchten. Es gibt keine Kasuistik der Innerlichkeit, keine Kodi-
fizierung der inneren Erfahrungen. Doch ein Leben, in dem alles erklért, eine Seele, die
vOllig durchorganisiert wére, hétte keine Lebenskraft mehr. Theologie spricht fur alle, Tie-
fentheologie nur fiir den einzelnen. Theologie strebt nach Kommunikation, nach Universa-
litat; Tiefentheologie strebt nach Einsicht, nach Einzigartigkeit."®

Der vortheologische Gegenstand, der wegen seiner Unklarheit gefiirchtet wird,
ist ein schwebender: Es ist die Heiligkeit Gottes, die da und gleichzeitig nicht da
ist. Die Anwesenheit Gottes in der Weltimmanenz bildet einer der zentralen Ge-
dankenfiguren des Chassidismus, bei welcher die gottliche Anwesenheit als
Schechina bezeichnet wird: Als Einwohnung Gottes in der Welt. Die etymologi-
sche Bewandnis mit dem Nachbarn und der damit zusammenhangenden Nahe
unterstreicht das undefinierbare Moment des Zwischenraums, das sich mit Hei-
ligkeit flllt. Die Parameter zwischen Subjekt und Objekt geraten dabei als er-
kenntnistheoretische Ordnung in die Schwebe, indem das Objekt durch die Sen-
sitivitat fur das Unausldschliche in die Erfahrung'® grundlegender Nachbar-
schaftlichkeit gerat. Die ontologische Liicke des logisch gegenstehenden Objekts
flllt sich durch das Einbrechen der Dimension des Unausldschlichen und schafft
durch den Widerstand gegeniiber dem Onto-Logischen ein kreatives Denken:

The essence of things is ineffable and thus incompatible with the human mind, and it is
precisely this incompatibility that is the source of all creative thinking in art religion, and
moral living. We may, therefore, suggest that just as the discovery of reality’s compatibil-
ity with the human mind is the root science, so the discovery of the world’s incompatibil-
ity with the human mind is the root of artistic and religious insight. It is the realm of the
ineffable, where the mystery is within reach of all thoughts, in which the ultimate prob-
lems of religion are born.'®

Die adequatio rei et intellectus als Garant fiir die Erkenntnis weicht einem inti-
men und gleichzeitig kreativen Wissen, in dem das singulédre Ich umgarnt wird.

103 Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 98, 100.

104 Das prareflexive Element der Erfahrung gilt es gleichzeitig in einen methodologi-
schen Kontext einer Phanomenologie zu stellen, welche sich spezifischen Bewusst-
seinsakten religidsen Inhalts anndhert. Entsprechend verfolgt Milan Lycka einen re-
ligionsph&nomenologischen Ansatz, um bei Heschel die Qualitét der Erfahrung von
einem theoretisierenden theologischen Zugang abzugrenzen (vgl. dazu: Lycka, Ab-
raham Heschel’ s Philosophy of Judaism as a Phenomenology of Religion).

105 Heschel, God in search of man, 104.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 233

Nicht von Schicksalsféaden, sondern von der unsichtbaren Prasenz des Kreaturli-
chen, die uns jenseits der Notwendigkeit und Kausalitdt umfangt und empfangt.
Die statische Erkenntnisordnung mit ihrer logisch-notwendigen Bestimmungen
l6st sich wie bei Constantin Constantius auf, jedoch nicht um einer Stimmungs-
philosophie nachzuspiren, sondern um eine Tiefenstruktur des Heiligen freizu-
legen. Bei beiden spielt die Inkompatibilitat des Unbestimmbaren eine wesentli-
che Rolle, um den Mdglichkeitssinn in Hinblick auf eine héhere Wirklichkeit zu
lenken. Kierkegaards Wiederholung l&sst sich mit der Gedankenfigur einer Spi-
rale umschreiben, bei der das spiralférmige Denken in die préreflexive Tiefe der
Innerlichkeit hinabstieg. In die sich versammelnde Stimmung als Mut der Seele:
als Gemut bzw. Innerlichkeit. Die dabei entstehende Unschéarfe formte eine Elas-
tizitat, um sich dem Unendlichen zuzuwenden. Das existenzielle punctuman der
Grenze zwischen Immanenz und Transzendenz bewegte sich qua Spirale am
Tiefpunkt des Leidens: Am abgriindigen Pathos der eigenen Stimme als Grund
der Stimmungen, um den Sprung in den Glauben zu schaffen, zu erschaffen. Die
Spirale ist eindimensional auf das Selbst als eigene Existenz ausgerichtet, um die
andere Dimension der Ewigkeit und Unendlichkeit dialektisch durch den exis-
tenziellen Widerstand hervorbrechen zu lassen. Die Bewegung ist von einem lei-
denschaftlichen Graben zu sich selbst geprégt, um Gott gegentber als ganze Per-
son durchsichtig zu werden, wobei das Leiden als religioser Wert (iberhdht wird.
Zusammenfassend handelt es sich um eine einfache dialektische Bewegung, die
mittels der Bewegung, das Selbst erprobend veréndert, es in Richtung Freiheit zu

bewegen versucht, um ein konkretes Selbst zu werden'®.

106 In Die Krankheit zum Tode wird eine Doppelbewegung in Umrissen angedeutet,
wobei das konkrete Selbst brennpunkthaft als Ausgangs- und Endpunkt fungiert:
,Aber man selbst werden heiflt konkret werden. Aber konkret werden ist weder end-
lich werden noch unendlich werden, denn das, was konkret werden soll, ist ja eine
Synthese. Die Entwicklung muR also darin bestehen, unendlich von sich selbst fort-
zukommen in einer Unendlichmachung des Selbst und unendlich zurlickzukommen
zu sich selbst in einer Endlichmachung.” (Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 28)
Eine bemerkenswerte Verbindung ergibt sich zu Lévinas, der von der Konkretheit
des Anderen ausgeht, um den Brennpunkt zu verschieben: ,,Das Antlitz stellt die
Selbstgentigsamkeit meiner Identitét als Ich in Frage, es zwingt zu einer unendlichen
Verantwortlichkeit gegeniiber dem Anderen. Urspriingliche Transzendenz, die im
Konkreten, im von vornherein Ethischen des Antlitzes bedeutet.“ (Lévinas, Wenn
Gott ins Denken einfallt, 193) Auch Soloveitchik macht die existenzielle VVorwérts-
bewegung vom Anderen fundamental abhéngig: ,,Only people who recognize them-
selves as created in God’s image, people who transcend themselves, who are capable

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Heschels Wiederholung lasst sich mit der Gedankenfigur der Ellipse™ um-

schreiben, welche a priori von zwei Ausgangspunkten ausgeht: Vom Selbst und
der Heiligkeit Gottes als die Stimme des Anderen, die mir nahe ist, — die Néahe
erzeugt. Die Stimme im Sinne von Steiner durchklingen zu lassen, bildet die eine
Seite der Transformation zur Person: per-sonare. Die andere Seite kann im Sin-
ne von Heschel als jene Resonanz aufgefasst werden, bei welcher der Mensch
auf diese Stimme antwortet: re-sonare als klingende Wiederholung. Es handelt

107

of thinking in terms of others, in terms of an existence above and beyond their natu-
ral one — only they are able to perform the forward movement, to surge toward an-
other person, extend their concerns, and create a covenantal community. The slave is
in fear of his life and always ready to flee — and that fright extinguishes every moral
feeling within his person. He cannot give of himself to others; he does not care for
them and considers everyone his enemy.“ (Soloveitchik, Festival of Freedom. Es-
says on Pesah and the Haggadah, 43)

Vgl. dazu Heschels Verstandnis der Religionsphilosophie, welche ihre Erkenntnisse
in der Spannung der Pole zwischen Religion und Philosophie generiert. Dabei stehen
sich die beiden Polarititen nicht antagonistisch gegenuber, sondern sie sind in einer
elliptischen Bewegung aufeinander bezogen, um nicht zuletzt ein Denken zu wie-
derholen, welches die Philosophie erneuert: ,,Philosophy of religion is involved in a
polarity; like an ellipse it revolves around two foci: philosophy and religion. Except
for two points on the curve that stand in equal distance to both foci, the more closely
its thought comes to one. The failure to sense the profound tension of philosophical
and religious categories has been the cause of much confusion. This unique situation
of being exposed to two different powers, to two competing sources of understand-
ing, is one that must not be abandoned. It is precisely that tension, that elliptic think-
ing which is a source of enrichment to both philosophy and religion.” (Heschel, God
in search of man, 13) Der fruchtbare Dialog zwischen Philosophie und Religion
entspringt dabei einer vortheologischen und vorrationalen Schicht, was sich auf den
Verlust der auktorialen Lebensperspektive Hiobs beziehen Iésst: ,, The issue which
philosophy of religion has to discuss first is not belief, ritual or the religious experi-
ence, but the source of all these phenomena: the total situation of man; not what or
how he experiences the supernatural, but why he experiences and accepts it. [...] For
religion is more than a creed or an ideology and cannot be understood when de-
tached from actual living. It comes to light in moments in which one’s soul is shaken
with unmitigated concern about the meaning of all meaning, about one’s ultimate
commitment which is part of his very existence, in moments, in which all foregone
conclusions, all life-stifling trivialities are suspended; [...].“ (Heschel, Man is not
alone, 55f.)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 235

sich dabei um eine komplex verschlungene Dialektik, die gleichzeitig eine Dop-
pelbewegung nach innen und auflen vollzieht. Innerhalb der &hnlich musikali-
schen Metaphorik und Gestimmtheit wie bei Kierkegaard wird der antwortende
Mensch zu einem Resonanzkdérper. Stimmung ist jedoch dabei auf entscheidende
Art und Weise nicht auf die eigene Existenz fokussiert. Natirlich spielt die eige-
ne Existenz im tiefentheologischen Sinne eine zentrale Rolle, um aber sensitiv
zu werden, auf die andere Stimme, welche die Luft, die wir atmen, so bewegt,
dass eine heilige Atmosphére entsteht. Eine Dimension, die das Existieren als
solches durchwebt, durchweht und als ontologische Qualitdt zum Schweben
bringt:

Those to whom awareness of the ineffable is a constant state of mind know that the mys-
tery is not an exception but an air that lies about all being, a spiritual setting of reality; not
something apart but a dimension of all existence. They learn to sense that all existence is
embraced by a spiritual presence; [...]. It is His otherness, ineffable and immediate as the
air we breathe and do not see, which enables us to sense His distant nearness. %

Da sich dieser fliichtige Gegenstand der Tiefentheologie nicht leicht in Worte
fassen lasst, sich dem rationalen Zugriff entzieht und mit philosophischen Be-
griffen nicht zu identifizieren ist, taucht die talmudische Melodie auf, wobei das
Entgegenschrauben als elliptische Kreishewegung Gottes assoziiert werden
kann, womit der Mensch umgeben wird: ,,Everywhere we are surrounded by the
ineffable*'®.

Dieses Umkreistwerden nehmen wir nun noch einmal zum Ausgangspunkt,
um Hiob im Kontext des biblischen Narrativs mit dem Denken Heschels zu um-
kreisen. Hiob als Leid- und Leitfigur dieses dritten Themenkomplexes wird da-
bei aus dem existenziellen Rahmen eines ungliicklichen Bewusstseins in einen
groReren Kontext hinausgefiihrt. Hiob verkérpert sozusagen den Gedankenstrich
zwischen der Sintflut und der Offenbarung und schraubt sich einen Ubergang
und Durchgang in Richtung Erlésung. Als Wert und Energie jener Stimme —
oder Luftréhre — welche die Wunde mit dem Wunder verbindet und mit dem
damit spezifisch verbundenen Pathos den ganzen Menschen in seiner Heiligkeit
entstehen lasst. Der Gedankenstrich ist eben kein Argument, sondern ein energe-
tischer Wert, welcher letztendlich auf jene Stelle verweist, die den Tod transzen-
diert: Auf die Schnittstelle der eigenen Stimme mit der Stimme Gottes. Als

108 Heschel, Man is not alone, 64, 122.
109 Ebd., 214.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Bruchstelle von der religiosen Stimmung zur Stimme™'® des Anderen, wodurch
Luft freigesetzt wird fur den dramatischen Zwischenraum: zwischen: Gott und
Mensch. Die konventionellere Ausdrucksweise ,,Mensch und Gott* wird hier
gewendet. Denn Gott windet sich zum Menschen — Hiob — und schraubt sich in
ihn hinein, indem er ihn sucht: heimsucht und versucht. Folgendes Gedicht aus
Der Schem-Hamforasch: Mentsch. Lider rundet das Praludium ab, um gleichzei-
tig den allusiven Geschmack Hiobs zu begriinden, der in einem dramatischen
Geschehen von Gott aufgesucht wird.

God Follows Me Everywhere™*

God follows me everywhere —

spins a net of glances around me,

shines upon my sightless back like a sun.

God follows me like a forest everywhere.

My lips, always amazed, are truly numb, dumb,

like a child who blunders upon an ancient holy place.
God follows me like a shiver everywhere.

My desire is for rest; the demand within me is: Rise up,
See how prophetic visions are scattered in the streets.

| go with my reveries as with a secret

in a long corridor through the world —
and sometimes | glimpse high above me, the faceless face of God.

God follows me in tramways, in cafes.

110 Der hebraische Ausdruck 93 (Kol) ldsst sich mit Stimme, Gerdusch und Sound
Ubersetzen, was die Bedeutung religiéser Atmosphdre unterstreicht, wobei sich der
Akzent von der Stimmung der Innerlichkeit zu einer Stimmung der Exterioritét ver-
schiebt. Das Moment dieses Sounds kann als Praludium Heschels verstanden wer-
den.

111 Heschel, The Ineffable Name of God, 56f. Dieses Gedicht widmet Heschel David
Koigan, der fiir Heschel zum Vorbild jiidischen Denkens wird. Heschel hért von ihm
eine Vorlesung an der Hochschule in Berlin und schliesst sich seinem privatisieren-
den Philosophenkreis an. Koigan hat seine Wurzeln ebenfalls im Chassidismus und
versucht aus diesen einen Neochassidisums zu entwickeln, um auf die Entfremdung
der Moderne eine Antwort zu finden und um das Judentum zu erneuern.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 237

Oh, it is only with the backs of the pupils of one’s eyes that
One can see
how secrets ripen, how visions come to be.

Dass Gott mich zu jeden Ort hin begleitet oder verfolgt zeigt den schillernden
Charakter einer religiosen Atmosphare, die von einer existenziellen Dialektik im
urprunglichsten Sinne eines spannungsvollen Hin und Hers geprégt ist, ohne zu
beruhigen, sondern um geistige Wachheit zu erzeugen und auf das Mdglichsein
des Heiligen zu verweisen. Das Klima dieser Wachheit wird im Original mit
dem jiddischen umetum akzentuiert. Gott umgibt den Menschen, in Cafés und
Trambahnen. Indem er ihn einkreist, 16st er ein andauerndes Staunen** (always
amazed) aus, was die Lippen verstummen lasst, um Visionen in den Stralen auf-
zulesen. Die Vision versammelt das Unsichtbare, welches in der Biindelung
durchschimmert. Indem ich hineinhére in den Tiefgang der Welt und der Ge-
genwart Gottes in seiner Unsichtbarkeit gewahr werde, briichig und risikobehaf-
tet: ohne Gewahr. Dabei nochmals auf untergriindige Weise auf Turner, Steiner
und Kafka anspielend:

I go with my reveries as with a secret
in a long corridor through the world —
and sometimes | glimpse high above me, the faceless face of God.

In einem langen Gang durch die Welt zu gehen ist gleichzeitig Hiobs turbulenter
Durch- und Ubergang als ein existenzielles Gehen, wobei der ontologische Mog-
lichkeitssinn erweitert und strapaziert wird. Als passieren, welches ambivalent
sich im intransitiven Sinne ereignet und im transitiven Sinne Uberquert. In dieser
Doppelbewegung wird der Glaube zu einem Geschehen, in dem der Mensch sich
in einem entsprechenden Akt neu formiert, indem sich der Geist durch das Ge-
wahrwerden des Heiligen bewegt. Ich gehe und werde gegangen: Im Durchgang
vermischen sich Aktivitat und Passivitat insofern, als das nicht auktoriale Sub-
jekt im Durchgehen etwas Einlass gewéhrt. Diese Bewegung lasst sich erneut
mit der Metaphorik des Theaters verkniipfen, welche nun den Geschmack des
Pathos angenommen hat: Im Durchgang passiert etwas, das ich ausprobiere, kos-
te und erprobe. Die Passage wird zum Sinnbild eines sich selbst erprobenden

112 Das Staunen ist dabei nicht blof ein Bestaunen, sondern ein Ereignis, welches einen
existenziellen Zusammenhang ausbildet und das Denken in seiner Haltung prégt:
,»We do not wonder at things any more; we wonder with all things. We do not think
about things; we think for all things.” (Heschel, Man is not alone, 65)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Lebens: Ein Leben als Selbsterprobung zwischen Ordnung und Chaos. In Anleh-
nung an zentrale Denkspuren Heschels soll nun die entsprechende Dialektik der
Existenz Hiobs als jenes mehrdeutige Pathos freigelegt werden, welches im pas-
siven Ereignen eine aktive Selbst-Uberschreitung bewirkt'™. Der Passivitat
wohnt dabei ein Nichtkdnnen inne, das sich mit dem Konnen der Aktivitat ver-
mischt. Bei diesem Zauber wird das Geheimnis der Wiederholung nicht geliftet,
aber wenigstens die geheimnisvolle Luft geatmet. Oder in der dynamischen ver-
balisierten Form der statischen Wahrheit ausgedriickt: um das Geheimnis zu be-
wahren. In einem Klima, dessen Luft mehr vom Geschmack der Mdglichkeit des
Wunders als vom Gliick verstrémt. Als eine unvorhersehbare Méglichkeit, die in
die Wirklichkeit einbricht, um die Ordnung des Universums zu durchbrechen:
,»The soul is introduced to a reality which is not only other than itself, as it is the
case in the ordinary acts of perception; it is introduced to a reality which is high-
er than the universe.“'**

Damit ist Hiobs Durchgang durch das Universum umrissen, um zu jener Di-
mension des Pathos zu gelangen, die akosmisch ist bzw. tiber dem Universum
steht und: auf Hiobs Unvermdgen verweist.

5.2.2 Passagen zu Hiob oder: Die Philosophie als Posse

Der Auftritt von Diogenes war theatralisch und Constantin Constantius war ein
Theaterganger und -kritiker, insbesondere mit Bezug zur Posse. Die Briefe des
jungen Menschen besaBen bei allem Ernst etwas Theatralisches. Das bindende
Element zwischen den theatralischen Referenzen Kierkegaards kann im Improvi-
sieren gesehen werden, das semantische Spannungen birgt: Mit welcher Vorsicht

113 Die Wirkung erschafft im Sinne der Uberquerung die Transzendenz. Im traditionel-
len Sinne der Philosophie bedeutet die Uberquerung die ontologische Strukturierung
der Seinsordnung als kategorialer Wechsel von der Mdglichkeit zur Wirklichkeit.
Avristoteles beschreibt diese Qualitat des Pathos, wobei das undenkbare Moment des
Ubergangs in seiner Definition subkutan mitschwingt: ,,Aristoteles gibt die ontologi-
sche Entsprechung des Pathos im 4. Buch der Metaphysik mit einer Qualitat an, die
zu einer Veranderung fahig ist oder den Vollzug einer Veranderung anzeigt, also Po-
tenz oder Aktualitit eines Wechsels einschliesst.” (Asthetische Grundbegriffe, 4.
Bd., 724) Der anzeigende Charakter indiziert gleichzeitig den Ausschluss aus der
deskriptiven Begrifflichkeit der Philosophie um das Pathos im weiten Sinne in die
Kunst zu verbannen; als aisthesis, die Wahrnehmung innerhalb der Rhetorik und des
Schauspiels beriihren und bewegen will.

114 Heschel, Man is not alone, 65.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 239

kann ich dem Unvoraussehbaren begegnen? Oder einfacher und grundlegender
gefragt: Wie begegne ich dem Unsichtbaren? Oder in Anlehnung an die Posse:
Wie kann ich dem Unsichtbaren begegnen?

Diogenes improvisiert, indem er den planvollen toten Begriffen ungeplante
und unerwartete lebendige Schritte entgegensetzt. Das komische Genie Beck-
mann improvisiert, indem er in Stimmungen Ubersprudelt, in einem lebendigen
Gehen, das gegangen kommt. Der junge Mensch improvisiert, indem er sich dem
unkontrollierbaren Leiden hingibt, und in Lebendigkeit zum Ausdruck bringt.
Und Kierkegaard: improvisiert, indem er nicht voraussehen konnte, wie das in
der Entlobung dargebrachte Opfer ihm widerfahren wiirde. Die Improvisation
kommt als Schrift gegangen, sprudelt als Schrift tber, gibt dem Leiden als
Schrift Ausdruck und bewegt sich gegen die logische Begriffsordnung: Als le-
bendiger Schriftkrper. Im Dilemma, ob diese theatralische Schrift religids sein
kann, im Sinne des religitsen Dichters. Kann der &sthetische Bogen ins Religio-
se Uberspannt werden? Immerhin birgt die darin enthaltene dialektische Span-
nung das Moment des Humors, welches — analog zur Ironie — den Ubergang von
Ethik zu Religion ermdglichen soll, indem das Inkommensurable mit dem
Kommensurablen auf potenzierter Stufe aufeinanderst6it: Die Asthetik auf die
Religion. Ins Chiastische gewendet: als schopferische Mdglichkeit auf die Mog-
lichkeit der Schopfung. In der Zuspitzung der Mdglichkeit als Emergenz der
Wirklichkeit definiert Kierkegaard den Glauben:

Das Entscheidende ist: Fir Gott ist alles mdglich. Dies ist ewig wahr und also wahr in je-
dem Augenblick. [...] Dies ist der Kampf des Glaubens, der, wenn man so will, wahnsin-
nig fur die Mdéglichkeit kdmpft. Denn die Mdéglichkeit ist das einzig Erlésende. [...]; denn
ohne Mdglichkeit kann der Mensch gleichsam keine Luft kriegen. Zuweilen kann dann die
Erfindungskraft einer menschlichen Phantasie ausreichen, Mdglichkeit zu schaffen, aber
zum SchluR, d.h. wenn es gilt zu glauben, hilft nur dies, daB bei Gott alles moglich ist.
[...] Gewdhnlich weill ein Mensch nichts anderes, als daB dies und dies hoffentlich, ver-
mutlich usw. nicht passieren wird. Passiert es ihm dann, so geht er unter. Der Tollkithne
stlirzt in eine Gefahr, deren Mdglichkeit auch die und die sein kann; und passiert sie ihm
dann, dann verzweifelt er und geht unter.®

Die Geschichte Hiobs ist aufgrund dessen, was ihm alles passiert, gewiss alles
andere als lustig, obwohl Gott wie auch Satan durchaus als PossenreiRer aufge-
fasst werden konnen, die es mit ihrer Wette ziemlich bunt treiben. Interessanter
und geniigend ernsthaft scheint mir jedoch die fundamentale — besser bodenlose

115 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 36f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

— Frage zu sein, wie die Posse reifit: Welches Vibrato erzeugt der Nerv des Le-
bens als essenzieller Sinn des Vermdgens im Aufreiflen seiner Maoglichkeiten
oder besser: Unmoglichkeiten? Dies gilt es im Spannungsfeld zum Nicht-
Kdnnen zu betrachten. Am anderen Ende der Mdglichkeit: Bei der Notwendig-
keit. An jener Stelle, wo die Elastizitat ein Ende hat. Bei der Enge der Not, die
dialektisch das Weite sucht, um die Not zu wenden. Dieses gewundene Gesche-
hen spielt in das Leben Hiobs hinein — mit Satan als Gegenspieler und Gott: als
Possen-ReiRer'®? Die Art und Weise wie Hiob in diesem Gang zwischen Még-
lichkeit und Notwendigkeit durchgeht, soll nun in drei Text-Passagen durchge-
gangen werden, um Pathos auf entscheidende Weise auf der Folie des Hiob-
Narrativs auszudifferenzieren. Hiob reprasentiert dabei das mogliche Spektrum
einer Gesamtpersonlichkeit, die sich im Wirbel der Ereignisse in die Tiefen der
Freiheit windet, um: die Liebe zur Weisheit neu zu finden. Indem das Denken
passiert und sich als Passagen-Denken formiert. In den Verhéltnis schaffenden
Worter durch und Uber synthetisiert und verdichtet sich dabei jene Qualitét als
punctum verstanden, die Heschel der Leitfigur des Propheten zuschreibt. Die
Durchgénge zu Hiob stehen deshalb im Interpretationshorizont eines propheti-
schen Bewusstseins, wobei die begriffliche Trias zwischen Stimmung — Stimme
— Pathos wiederholt jenen konstellativ unscharfen Rahmen bilden, um die Wahl-
verwandtschaft zu Kierkegaard anzudeuten. Auf diesem Weg markieren die
Passagen Differenzen im Sinne von Schwellen, die in je eigene Rdume und At-
mospharen fihren — an das Geheimnis der Wiederholung.

5.2.3 Eingang: Die Vorsicht Hiobs und seine Integritat

Ein Mann war im Lande Uz, ljob sein Name.

Schlicht und gerade war jener Mann, Gott fiirchtend und vom

Bdsen weichend.

Sieben Sohne und drei Téchter waren ihm geboren.

Seines Herdenerwerbs war: siebentausend Kleinviehs, dreitausend Kamele, funfhundert
Joch Rinder und funfhundert Eselinnen, dazu sehr vieles Gesind.

Grof3 war jener Mann, tber alle S6hne des Ostens.

116 Lévinas folgt in seiner Hiobinterpretation Ansdtzen von Philippe Nemo, der die
Spiel-Metaphorik ins Religidse transponiert: ,,Der Begriff des ,Spiels, der fur unse-
ren Autor als Gegenbegriff zur Technik die Beziehung der Seele mit Gott bezeichnet
[...].“ (Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfallt, 190) Das spielerische Element spielt
auch bereits auf die Schlusspassage Hiobsan, in der Gott mit Leviathan spielt.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 241

Reihumgehend machten seine Sohne ein Trinkgelag, in eines jeden Mannes Hause an sei-
nem Tage,

sie sandten, ihre drei Schwestern zu rufen, mit ihnen zu essen und zu trinken.

Waren aber die Tage des Gelags umgelaufen, sandte ljob und hiess sie sich heiligen,

er stand frihmorgens auf und héhte Darhéhungen nach ihrer Zahl,

denn ljob sprach: ,,Vielleicht haben meine Séhne gesiindigt und Gotte in ihrem Herzen
abgesegnet.

Solchermalien pflegt ljob all die Tage zu tun.

(Hiob 1:1-6)*

Hiob wird als GroRgrundbesitzer einer stattlichen Familie im Lande Uz"*® einge-
fiihrt, der sich gleichzeitig durch seine Religiositat auszeichnet. Die Aufenper-
spektive generiert ein Bild, das sich in seiner Harmonie und Vollkommenheit re-
prasentiert. Das Hauptmerkmal dieser Szenerie bildet Hiobs Integritt. Um diese
zu wahren, bringt Hiob Opfer, um seine Séhne vor allfélligen Slinden zu schit-
zen und die etablierte Ordnung aufrecht zu erhalten. Erste Risse werden jedoch
bereits im hebrdischen Ausdruck isch tam erkennbar: an (tam) bezieht sich ei-
nerseits auf die heilige Dimension des Ganzen, Vollkommenen und Perfekten.
Andererseits I&sst sich dieser Ausdruck auch mit naiv uUbersetzen oder schlie-
lich mit dem neutraleren Mittelwert des gesunden Menschenverstands assoziie-

ren'™®, was den (groB)biirgerlichen Status Hiobs unterstreicht. Diese Mehrdeu-

117 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 277.

118 Im Talmudtraktat Baba Batra 15a, b wird der historische Kontext von Hiob erdrtert.
Aufgrund von verschiedenen Textstellen und aufscheinenden Wortverwandtschaften
ergeben sich mehrere Ansichten, die sich nicht durch historische Analyse, sondern
durch Assoziation auszeichnen. Insofern weicht die reale Verortung einer geistigen
Landkarte, was Maimonides dazu veranlasst, Hiob als ein Gleichnis aufzufassen.
Dieser Umstand kommt einer existenziellen Leseart entgegen, welche die grundle-
genden Personlichkeitsstrukturen des Menschen interpretierend erproben mdochte.
Yeshayahu Leibowitz thematisiert auf Folie des Midraschs Tanhuma und Sotha 31b
die verbindenden Elemente der Gottesfurcht und dem Schauplatz Uz zwischen den
Narrativen um Abraham und Hiob, wodurch die Wiederholung akzentuiert wird:
,» The trial of Job is a duplicate of the trial of Abraham; both stories seek to teach the
meaning of fear of God, which is attributed to Abraham after the Agedah and is an-
nounced in the very first verse of the Book of Job.” (Leibowitz, Judaism, Human
Values, and the Jewish State, 49)

119 In Anlehnung an Soloveitchik I&sst sich dieses assoziative Begriffsnetz auf entschei-
dende Marker der Persdnlichkeitsentwicklung beziehen, um ein vertieftes Verstand-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

tigkeit bildet der Ausgangspunkt, um im Sinne von Heschel das Wesen von In-
tegritét genauer zu untersuchen, um tber Hiob hinaus den Glauben in einem ra-
dikalen Sinne zu befragen. In Hiobs Situation muss von der AuRen- in die In-
nenperspekive gewechselt werden, um genau zu ergriinden, welche Motive ihn
zu einer religiosen Handlung antreiben. Es koénnte sein, dass die Opfer bloR aus
einer Angst' entspringen und zu einer Vorsicht bewegen. Im Bediirfnis, den ge-
samten Ordnungszusammenhang — seine Integritdt — zu wahren; dies im Sinne
des status quo, des Standpunktes eines integren erwachsenen Mannes, der mit
beiden Beinen auf dem Boden steht. Heschel ruttelt jedoch genau am stati-
schen'®* Element des Status, das auRerhalb der Bewegung elliptischen Denkens

nis von Hiobs Ausgangssituation zu gewinnen. Im Kontext des Passah-Festes inter-
pretiert Soloveitchik neben den halachischen Implikationen die philosophisch-
kabbalistische Dimension des ungeséuerten Brots, der Matzah, im Spannungsver-
haltnis zum gesaduerten Brot, dem Chametz. Dies lasst sich gedanklich auf die schil-
lernde Bedeutung von tam beziehen, um Integritat kritisch zu befragen. Die Schnitt-
stelle mit Heschel liegt im gemeinsamen Anliegen des Tiefentheologischen. Matzah,
das auch als lechem oni — Armenbrot — bezeichnet wird, verbirgt durch die Einver-
leibung eine existenzielle Dimension, indem sich das Ich arm macht, sich in einem
fundamentalen Sinne einfach macht: ,,In Hebrew semantics, matzah signifies the un-
finished, incomplete, immature, raw, underdeveloped, and instantaneous. It suggests
to us the symbol of the naive child and his basic experiences, which must carry over
into adulthood. On reaching ripeness of years, one must, in addition to being an in-
telligent adult, heroically identify oneself with the yeled sch’aschuim, the child of
delight. (Jer. 31:19). Hametz, leavened bread, represents the finished, the perfect, the
fully grown, the end of the prozess, the homo theoreticus in his full glory and majes-
ty. It can never bring man into the presence of God. Adult man is too practical-
minded, too rational to trust his feelings and his intuitive questing, too impersonal to
feel the living experience of fellowship with God. He is too proud, and his pride
consists in the fact that he is involved in the process of growth, ascent, and pro-
gress.” (Soloveitchik, Festival of Freedom, 64f.)

120 Im Talmudtraktat Sotah 27b wird erdrtert, ob Hiob aus Liebe oder aus Furcht han-
delt. Zu Beginn scheint die Furcht dominant zu sein, was durch den Ausdruck ireh
Elokim verstéarkt wird. Dieser Gottesname reprasentiert die gottliche Strenge, sein
Gesetz, wodurch die Welt gerichtet wird und wovor sich Hiob angstigt.

121 In Heschels Gegenuberstellung zwischen dem Kotzker Rebben und Kierkegaard bil-
det dieses statische Element der Personlichkeit eine gemeinsame Schnittstelle, um
Religiositat in ihrer Bewegungslosigkeit zu entlarven: ,,Human personality, the
Kotzker and Kierkegaard insisted, was never to be interpreted as simple, static enti-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 243

fest steht. Im Falle Hiobs: festsitzt. Um auf die geforderte Ellipse zu gelangen,
gilt es das Possessive in Hinblick auf die Ichlichkeit radikal zu hinterfragen:

Beyond my reach is the bottom of my own inner life. | am not even sure whether it is the
voice of a definite personal unit that comes out of me. What in my voice has originated in
me and what is the resonance of transsubjective reality? [...] | am endowed with a will,
but the will is not mine; | am endowed with freedom, but it is a freedom imposed on the
will. Life is something that visits my body, a transcendent loan; | have neither initiated nor
conceived its worth and meaning. The essence of what | am is not mine. | am what is not
mine. | am that | am not. Upon the level of normal consciousness | find myself wrapt in
self-consciousness and claim that my acts and states originate in and belong to myself. But
in penetrating and exposing the self, | realize, that the self did not originate in itself, that
the essence of the self is in its being a non-self, that ultimately man is not a subject but an
object.*?

Hiobs Gottesfurcht wird von einem (Gottes)Dienst nach Vorschrift'?® begleitet,
bei dem die Spharen zwischen Mensch und Gott getrennt bleiben. Dass sich die
Sphéren nicht beriihren, zeugt von der fehlenden Voraussetzung fiir die Dimen-
sion des Pathos. In diesem Kontext erfordert Pathos ein inneres Wissen in Form
der Gewissheit tUber das Korn in meiner Stimme, was uber mich hinausfuhrt.
Subjektivitét als Durchgang bewirkt Transsubjektivitat, wobei der sich zum Ob-
jekt Gottes verwandelt und dadurch im (vor)theologischen Sinne pathosfahig
wird. Die Fahigkeit zum Pathos erfordert eine elliptische Bewegung, die selbst-

ty. The self was always in motion. Because it lacked permanence, because it was in
conflict with itself and passionately concerned with itself, the existence of the self
was fraught with danger. The great task was to perpetuate one’s condition to chal-
lenge it.“ (Heschel, A Passion for Truth, 86f.)

122 Heschel, Man is not alone, 46-48.

123 Dieses Verhalten charakterisiert Heschel als religiésen Behaviorismus, bei dem die
Innerlichkeit des Subjekts fehlt. Hiobs Vorsicht lasst sich unter dem Paradigma einer
allzu verobjektivierenden Tradition deuten, bei welcher Spontaneitat und Improvisa-
tion keinen Platz haben: ,,As a personal attitude religious behaviorism usually re-
flects a widely held theology in which the supreme article of faith is respect for tra-
dition. People are urged to observe the rituals or to attend services out of deference
to what has come down to us from our ancestors. The theology of respect pleads for
the maintenance of the inherited and transmitted customs and institutions and is
characterized by a spirit of conformity, excessive moderation and disrespect of spon-
taneity.“ (Heschel, God in Search of Man, 320f.)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

vergewissernd die Innerlichkeit der eigenen Stimme sucht, um gleichzeitig aus
dem Selbst auszubrechen. Selbstaufgabe bedeutet mit Blick auf Hiob, dass ich
mich vom Selbstbild und der Selbstwahrnehmung lose, den Glauben als einen
Teil von mir (selbst) zu betrachten. Der Mensch ist nicht im Besitz des Glau-
bens, weil dieser gerade nicht zum Selbst gehort. Diese ungewdhnliche Perspek-
tive des ,,uncommon sense“*** bedeutet, dass der Glaube nicht mit der \Vorstel-
lung einer Wohnung besetzt werden kann, der durch Gewohnheit gewonnen
werden konnte. Der Glaube entsteht aus der Bewegung der Brechung des Selbst-
bildes, worin eine Bedeutungsschicht des transsubjektiven Pathos liegt:

Responsiveness to God cannot be copied; it must be original with every soul. Even the
meaning of the divine is not grasped when imposed by a doctrine, when accepted by hear-
say. It only enters our vision when leaping like a spark from the anvil of the mind, ham-
mered and beaten upon by trembling awe.'®

Dass Hiob alle Tage die Opfer darbringt, deutet auf eine religiése Routine hin,
bei der die Wiederholung als Gewohnheit assoziiert werden kann. Das alltagli-
che Ritual tauscht eine Perfektion vor. Eine Perfektion, die im Verblendungszu-
sammenhang steht, dass sich die Einheit Gottes durch ebensolche Perfektion
auszeichnet. Bewusst oder unbewusst wird Gott attribuiert und gerinnt zu einer
konzeptuellen Idee, was der personlichen Gottesbeziehung entgegensteht. Reli-
gion dinnt sich als religiéses Verhalten aus, welches eine Idee nachahmt, sie ko-
piert: In der gleichen Gultigkeit der taglich dargebrachten Opfer. Gott ist unper-
sonliches und gleichgltiges Objekt seiner Vorsicht. Das vorsichtige Denken ist
strukturell an die Notwendigkeit geknupft, sich in der Angst an Gott zu wenden,
um eine allféllige Not — die Suinden der Séhne — abzuwenden. Das vorausschau-
ende Element™ klammert sich an eine subtile Form der Kontrolle, welche zwar

124 Vgl. Heschel, Man is not alone, 89.

125 Ebd., 91.

126 Rabbi Mosche Eisemann verbindet in seinem fundierten Hiob-Kommentar die Her-
kunft Hiobs mit einer gewissen Weisheitskultur, die in der Auslegungstradition den
a7p °12 (bnei Kedem; Sohne des Ostens) attribuiert wird. Dabei spielt das relationale
Denken in der Notwendigkeit zwischen Ursache und Wirkung eine zentrale Rolle,
was in Anlehnung an Maimonides Deutung des Landes Uz noch akzentuiert wird:
,.If we combine this with Rambam’s assertion in Moreh Nevuchim that the name 1w
[Uz, Anmerkung R.B.] hints at the ideas of advice and conjecure, then these descrip-
tions are vital to the setting of the book: lyov lived in a land in which wisdom was
held in high esteem and among people who were the very epitome of wisdom. That

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 245

auf den Uberblick diese rationalen Subjekts verzichtet, aber innerhalb eines ver-
meintlichen Glaubens ein steuerndes Element induziert, dem ein instrumentelles
und utilitaristisches Moment zukommt. Echte Integritat entspringt der Dynamik
der Differenz, in einem Ausdifferenzierungsprozess Gott gegeniiber, bei dem das
statische Selbst verschoben wird. Einen Unterschied im Selbst zu vollziehen, be-
deutet in gedanklicher Vertiefung der entsprechenden etymologischen Wortdeu-
tung, dass im Selbst die Selbstbeziiglichkeit auseinandergetragen wird, damit
das Andere eintreten kann. In diesem Aufschieben liegt zugleich die integrieren-
de Bewegung der Freiheit:

The great battle for integrity must be fought by aiming at the very heart of the ego and by
enhancing the soul’s power of freedom. For integrity is the fruit of freedom. The slave will
always ask: What will serve my interests? It is the free man who is able to transcend the
causality of interest and deed, of act and desire for personal reward.'?’

Hiob ist auf subtile Art im Netz kausaler Notwendigkeit verstrickt, da sein Han-
deln zwischen Interesse und Pflicht gefangen bleibt. Was Hiob auf dem Weg zur
Integritét fehlt, ist Kavanah. Mit diesem Ausdruck verschiebt sich der Fokus in
Richtung Innerlichkeit, indem sich das Bewusstsein sammelnd konzentriert und
sich auf seinen Gegenstand ausrichtet. Heschel akzentuiert diese Begrifflichkeit
in einem chassidischen Versténdnis, bei dem der ganze Mensch in einer Haltung
tiefer Wertschatzung sich auf Gott ausrichtet. Die Ausrichtung wird dabei selbst
zu einer Erfahrung, wie das Leben im Sinne der Heiligung gestaltend geformt
werden kann. Dadurch erschlief3t sich insofern ein fundamentaler Sinn des Im-
provisierens, als das Leben in seiner Unsichtbarkeit und Unvorhersehbarkeit ge-
formt und im judischen Sinne zu einer Lebenskunst wird. Die Performanz der
Pflicht weicht dabei der Transformation der Seele, wodurch die Kavanah zur
Wiederholung wird: ,,Kavanah is direction to God and requires the redirection of
the whole person. It is the act of bringing together the scattered forces of the self;

land of wisdom supported the conventional wisdom that good acts must invariably
be followed by good fortune — the theory which the three friends relentlessly press.
lyov, the major denizen of this land of wisdom, originally subscribes to these ideas
and is torn loose from them only by his terrible experiences.” (Eisemann, Job: A
new Translation with Commentary anthologized form Talmudic, Midraschic, and
Rabbinic Sources, 7)

127 Heschel, Man is not alone, 141f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

the participation of heart and soul, not only of will and mind; the integration of
the soul with the theme of the mitsvah.“'*®

Hiobs Integritat wird im Kontext der Werteordnung zwischen Gut und Bse
eingefuhrt. Vollkommenheit wird dadurch suggeriert, indem Hiob eindeutige
Zuordnungen vornimmt. Er meidet das Bose und tut Gutes, um die allfalligen
Slinden seiner S6hne abzuwenden. Seine Werteordnung bezieht sich auf ein
kosmisches Gefiige, in dem er mit Wille und Verstand zu Hause ist. Heschel
charakterisiert dieses Denk-Gehduse als griechisch; die biblische Dimension be-
ruht jedoch nicht auf dem Wert des Guten und jenem der Ordnung, sondern auf
der Heiligkeit Gottes. Heiligkeit transzendiert die Dichotomie zwischen Gut und
Bose, um Transsubjektives in den Gang der Schopfung zu bringen, indem die
Denk- und Werteordnung des Subjekts gesprengt wird, indem die ganze Person
auf Gott ausrichtet und die disparaten Krafte amalgamiert. Diese Gottesbezie-
hung geht essenziell Gber das Selbst hinaus, welches per se an Eigeninteressen
gebunden bleibt, sogar wenn es sich um ein religidses Interesse handelt. Heschel
veranschaulicht dies mit folgender Anekdote zum Kotzker Rebben:

During a visit to Kotzk by Reb Yankev Arye of Rodzhimin, Reb Mendl asked him,
,» Yankl, why was man created on this earth?" ,,He was created in order to purifiy his soul,*
Reb Yankl replied. The Kotzker Rebbe roared back at him, ,,Yankl, is that what we
learned from the rebbe in Pshyshe? Surely man was created to exalt the Heavens!* If man
was created to seek the purity of his soul, then his entire worship was for his own benefit.
And if serving God meant to serve the self, what happened to faith? Did not the Kotzker
insist that the meaning of faith derived from disregard for the self? To do what was Holy
in order to please oneself was an act of idol worship. Thus, the doctrine that man was born
in order to strive for personal salvation would signify that he was intended to worship an
idol ... No, the supreme purpose could not be personal salvation.'?®

Aus dieser radikalen Perspektive des Kotzker Rebben erscheint Hiobs Opfer
nicht bloR dubios, sondern gar als Gotzendienst™, da es ihm um die Erldsung

128 Heschel, God in Search of Man, 316.

129 Heschel, A Passion for Truth, 264.

130 Heschel bezieht sich auf den Rebben Schneur Salman aus Ladi, der mit dem Buch
Tanja die chassidische Dynastie von Chabad begriindet hat. In dieser Schrift geht er
weit Uber das konventionelle zu platte Verstdndnis von Gotzendienst. Heschel zitiert
dabei in einer Anmerkung folgende Stelle: ,,Das Wesen des Gotzendienstes besteht
darin, daf man etwas als eigenstdndig betrachtet, unabhéngig von der Heiligkeit
Gottes. Mit anderen Worten: Einen Gotzen verehren heil3t nicht, Gott zu leugnen; es

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 247

seiner Sohne geht, letztendlich um seine eigene personliche Erldsung. Es scheint,
dass die Natur des Bosen komplexer ist, als dass sich das Bose einfach nur mei-
den lieRe...

5.2.4 Durchgange: Hiob passiert seinen Namen

Eines Tages geschahs,

die Gottessohne kamen, vor IHN zu treten,

auch der Hinderer kam mitten unter ihnen.

Er sprach zum Hinderer:

,Woher kommst du?“

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach:

,,Vom Schweifen iber die Erde,

vom Mich-ergehen auf ihr.“

Er sprach zum Hinderer:

,,Hast du dein Herz auf meinen Knecht ljob gerichtet:
dass keiner auf Erden ihm gleich ist,

ein Mann schlicht und gerade, Gott furchtend und vom Bdsen weichend?*
Der Hinderer antwortete IHM, er sprach:

,»Ist’s umsonst, dass ljob Gott flirchtet?

Bist nicht dus, der ihn und sein Haus und alles Seine rings umschirmt hat?
Das Tun seiner Hande hast du gesegnet,

und sein Erwerb hat sich im Erdland gebreitet.
Hingegen schicke doch deine Hand aus

und riihre an alles Seine,

ob er nicht in dein Anlitz dir absegnet!

Er sprach zum Hinderer:

,,Da, alles Seine ist in seiner Hand,

nur gegen ihn schicke deine Hand nimmer aus!*

Der Hinderer fuhr aus, von seinem Antlitz hinweg.
(Hiob 1:7-13)**

Dieser beriihmte Prolog, der Goethe zu seinem Faust inspirierte, bringt einiges
in Bewegung, bzw. durcheinander. Die Textoberflache suggeriert, dass mit Satan
ein personifizierter Gegenspieler Gottes auftritt. Als eine Art Teufelsfigur fordert

bedeutet, das Selbst nicht zu leugnen. Darum ist Stolz Gotzendienst.” (Heschel, Die
ungesicherte Freiheit, 116)
131 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 277f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

er Gott heraus, Hiobs Glaube auf die Probe zu stellen. Dieses Bulhnenlicht bildet
das Setting einer hochst zweifelhaften Wette, in dessen Beleuchtung Gott als
Zyniker erscheint, der quasi bereit ist Uber Leichen zu gehen, um einen Glau-
bensbeweis zu erbringen.

Die subkutanen Léaufe des Textuntergrunds fiihren jedoch in eine komplexe
Verflechtung zwischen der Schépfung Gottes und der Struktur menschlicher Per-
sonlichkeit. In der Breite der jludischen Auslegetradition bildet Satan eine Form,
um das Bose im Sinne des Widersachers zu benennen. Buber und Rosenzweig
verwenden den Ausdruck Hinderer, worin die anthropologische Relevanz reflek-
tiert wird. Der geldufigere Ausdruck jezer hara (boser Trieb) verdeutlicht dies
insofern, als im Menschen selbst ein Triebgeflecht vorliegt, das ihn daran hin-
dert, heilig zu werden. Die entsprechende Bewegung (der Wiederholung) wird
verhindert. Das Motiv der Verhinderung akzentuiert sich zusétzlich mit Blick auf
den sprechenden Namen Hiob, der sich in der hebréischen Schreibweise etymo-
logisch mit dem Feind assoziieren ldsst: arx (ljov; als Eigenname) und amx
(Ojev; Feind). Zugespitzt formuliert ist es gerade Hiobs anfangliche religitse In-
tegritét, die ihn daran hindert, eine eigene Stimme auf Gott so auszurichten, dass
eine reziproke Bewegung entstehen wiirde. Das nicht aufbrechende Pathos lasst
Hiob unversehrt bei sich selbst bleiben, jedoch abgeschnitten von der Dimension
der Heiligkeit. Entscheidend ist dabei, dass der Hinderer kein unabhéngiges Ge-
genprinzip darstellt, sondern analog zum genannten Triebgeflecht ein Bestandteil
der Schopfung selbst ist, was die konventionelle Vorstellung einer Dichotomie
zwischen Gut und Bése durcheinanderwirbelt"®. Der Hinderer mischt sich un-

132 Dieser fundamentalanthropologische Wirbel bringt gleichzeitig jene christliche
Denkordnung durcheinander, welche in dualistischer Tradition das Gute mit der See-
le in Verbindung bringt, wéahrend das Bose im Kérper verortet wird. Van der Horst
zeigt auf, inwiefern sich im Talmud eine rabbinische Anthropologie spiegelt, die von
einer Mischform zwischen Gut und Bose ausgeht: ,,According to the rabbis, the
good inclination induces humankind to keep God’s commandments, but the evil one
is the source of rebellion against God. But it is important to add that the good one
never resides solely in the soul and the evil one only in the body; the seat of both of
them is thought to be in the heart (levav!).“ (Van der Horst, A Note on the Evil Incli-
nation and Sexual Desire in Talmudic Literature, 100f.) Die Durchdringung zwi-
schen Trieb und Schépfung ergibt sich exemplarisch aus der kommentierenden Ver-
tiefung zu Gen 2:7. Der Versteil ,,Da bildete Gott den Menschen* weist im Hebréi-
schen eine Anomalie bzw. Differenz auf. Das Verb bilden (jezer) wird Uiblicherweise
mit einem Jud geschrieben. In diesem Versteil erscheinen jedoch zwei Jud: 71 23"
D787 NR DpoX (vajizer Hashem Elokim et ha’adam). Zur zusatzlichen Veranschauli-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 249

ter'® die Séhne Gottes. Satans Aufforderung, Gott soll seine Hand ausschicken
und an alles Seine anriihren, zeugt ebenfalls von einer Vermischung, die der ent-

133

chung folge ich dem Kommentar von Rabbiner Hirsch, der die anthropologische
Ambivalenz eindriicklich hervorhebt: ,,Die Weisen machen noch aufmerksam auf
die Schreibart des 2 (vajezer Anmerkung R.B.), mit doppeltem > (jud). Es ist dies
das einzige Mal, in welchem das > der rad. hervortritt. Sie sind unerschdpflich in
Deutung dieses doppelten °, in welchem ihnen die m~x> '3, die Doppelbildung des
Menschen bezeichnet liegt. Er vereinigt namlich Ewiges und Vergangliches, Irdi-
sches und Himmlisches, vereinigt in sich 21w 2x>und van 2%, er ist fir 7m o%w
und X327 o geschaffen. 2x»™ — das eine , die eine 7y, ist horbar, das andere
quiesziert — die Erscheinung des Menschen ist immer eine doppelte Erscheinung.
Eine Bildung ist immer im Menschen vorherrschend; allein sie verdréngt die andere
nicht, die andere ist immer durchschimmernd. Der hochste Mensch gehdrt noch der
Erde an, in dem Gesunkesten schimmert noch das Menschliche hindurch. [...] Nicht
dem Satan ist diese sinnliche Welt und diese sinnliche Natur verfallen, wie sie nicht
von einem Satan stammt. Es ist dies eine Missgeburt, die zum Fluche der Mensch-
heit ersonnen worden. Der judischen Lehre erscheint der Mensch in seiner Doppel-
bildung aus Gottes Handen; denn eben in dem Menschen soll sich das Himmlische
mit dem Irdischen, das Ewige mit dem Vergénglichen vermahlen.“ (Hirsch, Die
Funf Biicher der Tora. Bereschit, 68) Eine analoge Stelle findet sich in Deut. 6:5,
welche die Grundlage fiir das monotheistische Glaubensbekenntnis Shma Israel bil-
det. Analog zur Anomalie des doppelten Jud erscheint hier beim Ausdruck 7237 (le-
vavha; in deinem Herz) ein doppeltes Vav: 7227 232 7728 '7 nx n2ax1. Und liebe
Gott, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen. In Anlehnung an Berachot 54a fiihrt
Hirsch an: ,,[...] denn es heisst: liebe Gott, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen,
und mit deiner ganzen Seele, und deinem ganzen Vermdgen. Mit deinem ganzen
Herzen: mit deinen beiden Neigungen, mit der Neigung zum Guten und mit der Nei-
gung zum Bdsen* (Hirsch, Die Funf Biicher der Tora. Dewarim, 99f.).

Vgl. dazu auch die treffende Charakterisierung Satans bei Margarete Susman: ,,Er
kann nicht wie etwa im Manichdismus und verwandten Lehren die bloRe Gegen-
macht, der reine Widersacher Gottes sein; er mu zu ihm in einem sehr viel néherem
und verwickelteren Verhaltnis stehen. Eben in einem familidren Verhéltnis, wenn
wir die Familie als jenes tiefste und verwickeltste Lebensverhaltnis fassen, in dem
aus der sich spaltenden Wurzel der Identitét letzte Zusammengehdrigkeit und todli-
che Feindschaft entspringen. Diese Ferne in der Ndhe und Néhe in der Ferne kommt
auch schon darin zum Ausdruck, dal® Satan hier nicht in ein finsteres Reich des Ab-
grunds gebannt ist, sondern frei auf der Erde zwischen den Menschen hin und her
wandert und dort nicht nur seine eigenen, sondern, wie wir gleich sehen, auch die

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sprechende Versteil andeutet: 17 qwx %32 v 77> R1 752 (shlakh na jadkha vega
bekhol asher 10). In der Folge ist es Gott, der Satan freie Hand l&sst, wobei die
gerafften Hiobs-Botschaften von einem Boten Hiob verkiindet werden. Der Bote
wird mit dem hebraischen 7x%» (Malakh) umschrieben, was in Verbindung mit
einem Engel steht, wobei unklar bleibt, wer den Engel geschickt hat und wer
Hiob bertihrt. Diese fundamentale Diffusion im Sinne der Unklarheit und Un-
stimmigkeit geht den rationalen Zuordnungen voraus und bildet fiir Heschel das
zentrale Motiv des menschlichen Lebens: Die Vermischung zwischen Gut und
Bose. Als Ph&nomen radikaler Grenzverwischung dréngt sich dieses Motiv
gleichzeitig als Lebensgrund auf bzw. als Grundstimmung des Lebens, was mit
der Begriffshewegung des Pathos verbunden ist, der grundlegendsten Art und
Weise, wie der Mensch vom Leben affiziert werden kann. Heschel exponiert
dieses Thema, indem er selbst unterschiedliche Stréange jldischer Texte und Tra-
ditionen zusammenflicht und vermischt, wie folgende langere Textpassage ein-
driicklich aufzeigt:

In dieser Welt existiert das Heilige und das Unheilige anscheinend nicht voneinander ge-
trennt, sondern beide sind vermischt, aneinandergekoppelt, durcheinandergebracht; es ist
eine Welt, in der die Gotzen zu Hause sind und wo selbst der Gottesdienst mit Gotzen-
dienst durchsetzt sein kann. In der judischen Mystik begegnet man haufig der Ansicht, dal
in dieser Welt weder das Gute noch das Bose rein vorkommt und dal? es nichts Gutes gibt,
dem nichts Boses beigemischt ware, und nichts Boses ohne eine Beimischung von Gutem.
Die Vermischung von Gut und Bdse ist das zentrale Problem der Geschichte und die letzte
Frage der Erlésung. Die Vermischung geht zuriick bis hinein in den Schépfungsvorgang.
»Als Gott begann, die Welt zu schaffen und zu enthillen, was in den Tiefen verborgen
war, und das Licht von der Finsternis zu trennen, war alles ineinander verwoben, und da-
rum kam Licht aus der Dunkelheit, und aus dem Undurchdringlichen trat die Tiefe hervor.
So kommt auch aus Gutem Boses und aus der Gnade das Gericht, und alles ist verflochten,
der gute Trieb und der bdse Trieb.“ Ezechiel sah in seiner groRBen Vision, dass ,.ein
Sturmwind aus dem Norden kam und eine grole Wolke, umgeben von strahlendem Glanz
(noga), aus der unaufhérlich Feuer hervorbrach® (1,4). Zuerst sah er die unheiligen Méach-
te. Eine grof3e Wolke ist ,,die Macht der Zerstorung“; ,,sie heif’t grofd wegen ihrer Finster-
nis, die so stark ist, daB sie alle Quellen des Lichts verbirgt und unsichtbar macht und die

Geschafte Gottes betreibt. Ja, fast sieht es nach dem Anfangsgesprach aus, als waren
diese Geschéfte die gleichen. Und der unheimliche Eindruck einer nahen Verwandt-
schaft wird noch dadurch verstérkt, daf Satan wie Gott selbst seine Gestalt zu wan-
deln scheint.”“ (Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des judischen Volkes,
34f.)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 251

ganze Welt (iberschattet. Das Feuer, das hervorbricht, ist das Feuer des strengen Gerichts,
das niemals von ihr weicht. Vom strahlenden Glanz umgeben... das bedeutet: Obwohl es
der Bereich der Entweihung ist, wird er doch von einem gewissen Glanz umgeben..., er
besitzt einen Aspekt von Heiligkeit und sollte daher nicht mit Verachtung behandelt wer-
den, sondern einen Platz an der Seite der Heiligkeit erhalten.” Selbst in Satan ist noch eine
Spur von Heiligkeit. Wenn er sein finsteres Werk als Verfiihrer der Menschen tut, ist seine
Bestimmung ,,um des Himmels willen“, denn zu diesem Zweck wurde er erschaffen. Rab-
bi Hirsch von Zydatschow, der groRe Heilige, bemerkte einmal zu seinem Schiiler und
Neffen: ,,Selbst nachdem ich das Alter von 40 Jahren — das Alter des Verstehens — erreicht
hatte, war ich nicht sicher, ob mein Leben nicht in jenem Sumpf und der Vermischung von
Gut und Bose (noga) versunken war... Mein Sohn, jeden Augenblick meines Lebens
furchte ich, in dieser Vermischung gefangen zu sein.“ In der ganzen Geschichte sind Gut
und Bose miteinander vermengt. Die vorziigliche Aufgabe des Menschen, sein Anteil an
der Erlosung der Schopfung, besteht in dem Bemiihen, Gut von Bdse und Bdse von Gut zu
trennen. Da das Bdse nur ein parasitares Dasein auf dem Grund des Guten hat, wird es
aufhdren zu bestehen, wenn diese Trennung vollendet ist. Die Erlésung ist also abhéngig
von der Trennung von Gut und Bése.™*

Bei diesem Geflecht kommt der judischen Mystik ein besonders hoher Stellen-
wert zu, wobei der prozessive Charakter der Schopfung die groRe Klammer bil-
det. Heschel greift einerseits die Verwirbelungen des Schépfungsgeschehens auf,
wie sie im Sohar beschrieben werden, andererseits bezieht er sich auf die luriani-
sche Kabbala, die von der Erlosungsbediirftigkeit der Schechina™ Gottes aus-

134 Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 112f.

135 Heschel vertieft die Beschéftigung mit dem Konzept der Schechina in seiner auf
hebréisch verfassten Schrift Torah min Hashamayim, in der er sich profund mit dem
rabbinischen Judentum auseinandersetzt. Brennpunkt bildet dabei die Spannung der
zwei grofen Traditionslinien zwischen den Schulen von Rabbi Ishmael und Rabbi
Akiva. Rabbi Ishmael vertritt ein Judentum, welches von einem absolut transzenden-
ten Gott ausgeht, der sehr wohl in einem Verhaltnis zu Israel steht, aber nicht in ei-
ner Beziehung, in der er sich mit den Leiden Israels identifizieren wiirde. Dem ent-
gegengesetzt setzt Rabbi Akiva das prophetische Verstandnis vom Pathos Gottes
fort, welches von der Immanenz ausgeht: Gott identifziert sich mit Israel und leidet
selbst am Exil. Rabbi Akivas Schule pragte die midraschische Literatur ihrer Zeit
und wurde zu einer Inspirationsquelle firr die frihen Kabbalisten. Folgen wir dabei
einer Ausfuihrung Heschels, bei der er sich auf Rabbi Meir — einem Schiller Rabbi
Akivas — bezieht, der sich seinerseits auf Midraschim aus Rabbah bezieht. Das
Umgraben der Worte folgt der vokalisierenden Stimme, durch welche die Aktivitat

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

geht. Ahnlich wie der gute und bose Trieb miteinander verflochten sind, ist Gott
mit der materiellen Welt verflochten, die kabbalistisch als sitra achra (andere
Seite) aufgefasst wird. Dadurch ergibt sich eine frappante Analogie und Bezo-
genheit zwischen der Galut Israels, dem Exil Gottes und der Situation Hiobs: Al-
le sind in ein kosmisches Drama verwickelt bzw. jenem Bdsen ausgesetzt, das
eine Mischform darstellt. Dieser Aussatz ist fur Heschel jedoch nicht blo meta-
physische Spekulation, sondern er bezieht dies auf eine VVorwértsbewegung mes-
sianischer Erldsung, worin sich eine wahlverwandte Néhe zu Kierkegaards exis-
tenzieller Bewegung des Vorwartserinnerns bekundet. Die sich ereignende
Transzendenz nimmt bei Heschel jedoch eine spezifisch immanente Form an, die
von der Présenz Gottes — der Schechina — geprégt ist, welche sich dem Men-
schen zuwendet und innerhalb dieser immanenten Spannungsanlage auf den
Menschen bezogen ist, ihn gar bedarf, was sich im Element des Pathos verleben-
digt und seinen Ausdruck findet. Die expressive Mdglichkeit der Schechina darf
dabei nicht mit einer Attribuierung Gottes verwechselt werden. Das Wesen Got-
tes ist absolut transzendent bzw. Ubersteigt die Schépfung. Insofern resultiert die
grundlegende Disposition zum Pathos in einer Bruchstelle, deren punctum mit

und Passivitat Gottes durcheinander geraten: ,,Rabbi Akiva’s disciple Rabbi Meir
followed his teacher in teaching this bold concept: , Thus the Lord delivered
[vayyosha'] Israel that day* (Exodus 14:30) — ,,[the hebrew consonants can be read
as if it were] written thus the Lord was delivered [vayyivvasha'] — when Israel is re-
deemed, God is, as is were, also redeemed. In another context, Rabbi Meir ex-
pressed the same thought: ,,Redemption is mine and yours, and |, as it were, was re-
deemed with you, as it is said: ,whom you have redeemed for yourself from Egypt, a
people and its God.* In the wake of this reversal there was effected a veritable revo-
lution in religious thought, one that exerted a profound influence through the course
of the generations. From time immemorial the people had perceived the salvation of
Israel as a human need, a national need, through which, to be sure, God’s name
would be magnified in the world. But now Rabbi Akiva taught that Israel’s salvation
is a divine need, and God’s needs take precedence over human needs. There is yet
more: according to the classical theology, salvation was conditional on Israel’s mer-
it, but folded into Rabbi Akiva’s doctrine is the idea that salvation is the concern and
need of the Holy and Blessed One, in all the divine Glory, and thus have to come
even in the absence of merit.* (Heschel, Heavenly Torah: as refracted through the
generations, 107)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 253

einer unsichtbaren Ktirperlichkeit136 einhergeht, die Pathos mit Stimme und
Stimmung amalgamiert.

Im Kontext der Schopfung desavouiert Heschel mithin eine traditionelle
Theologie, bei der Gott in seiner Allméchtigkeit als perfekt und unberiihrbar gilt.
Seine Beriihrbarkeit bzw. die anthropologische Relevanz zwischen beriihren und
beriihrt werden riickt beim Verstehensprozess zu Hiob in den Vordergrund, wih-
rend die Theodizee-Frage verblasst: Die Rechtfertigung Gottes angesichts des
Bosen in der Welt verliert im dargelegten Kontext ihre Bedeutung, gar ihren
Grund. Heschels Anliegen — auch in Hinblick auf Hiob — liegt im Wechsel der
Perspektive: Die Suche Gottes nach dem Menschen versucht bzw. erprobt seine
Integritit, die als Anthropodizee auf dem Spiel steht: als Rechtfertigung des
Menschen vor Gott.

Nicht grundlos, aber existenziell abgriindig gestaltet sich Hiobs Schicksal,
das wir nun im Kontext des Bosen als Mischform erneut aufgreifen, um den
griechischen Begriff des Pathos von der hebriischen Seite aus zu vertiefen: Alles
zu beriihren, was Hiob gehort, wird mit dem Ausdruck vx (ga) wiedergegeben
und fiihrt ins Zentrum jenes religionsphilosophisch gesittigten Pathos Heschels,
welches durch seine angedeuteten Mischformen nun zunehmend an begrifflicher
Konturierung gewinnt, bei dem ein tiefentheologisches Konzept gottlichen Pa-
thos freigelegt wird: Dieses beruht gerade auf der schillernd-ambiguen Bedeu-
tungsvielfalt vom Verb ¥17 (lingoa; beriihren) und dem Nomen va1 (Noga;
Leiden, Heimsuchung, Glanz). Die vermeintliche Einseitigkeit des (Er)Leidens-
zusammenhanges erweitert sich im Kontext der Schopfung als schaffendes Kon-

nen, das gleichzeitig ein Nicht-Konnen enthilt. Diese schwebende Potenz'’’

136 Die Spannung dieses Widerspruchs kann insofern als fundamentalste Schicht des
gottlichen Pathos betrachtet werden, als sich darin und dadurch das der Schopfung
immanente Leben als schopferisches und geschopfliches Leben im grundlegensten
Sinne bewegt wird und die Sphéren des Kosmischen und Anthropologischen ver-
fliessen. Heschel extrapoliert diesen Zusammenhang als Polaritét, welche ihrerseits
Signum eines sich wiederholenden elliptischen Denkens ist: ,,Polarity is an essential
trait of all things. Tension, contrast, and contradiction characterize all of reality. In
the language of the Zohar, this world is called alma deperuda, ,the world of sepera-
tion.‘ Discepancy, contention, ambiguity, ambivalence afflict all of life, including
the study of the Torah; even the sages of the Talmud disagree on many details of the
law.” (Heschel, God in Search of Man, 341f.)

137 Pathos liegt hiermit jenseits der Notwendigkeit zwischen Ursache und Wirkung bzw.
transzendiert die Logik auf eine geschopfliche Lebendigkeit hin, der eine grundle-

gende Passivitdt innewohnt. Diese entzieht sich einerseits logischer Eindeutigkeit,

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

webt selbst im Schopfungsgeschehen und férbt sich stimmend auf Noga ab: der

strahlende Glanz in Ezechiels Vision meint gleichzeitig ein Berithren und be-

rithrt werden in jenem elementaren Sinne Heschels, dass sich die Elemente von

Gut und Bose vermischen und die Vermischung selbst letztendlich unter diese

Ausdrucksweise fillt.

¥ Die Moglichkeit der Schopfung verbindet sich dabei mit

138

andererseits lédsst sie keine verabsolutierende bzw. aktivistische Subjektkonstruktio-
nen zu, sei es auf Seite des Menschen oder jener Gottes. Die Depotenzialisierung des
Absoluten fiihrt in Anlehnung an Joseph Vogl an eine Schwelle, an einen Zwischen-
raum, der die Qualitéit des Zauderns auszeichnet. Diese Qualitit ldsst sich gleichzei-
tig auf jene Transformation iibertragen, die Hiob passiert und letztlich ein Passagen-
Denken auszeichnet: ,,Aristotelisch formuliert, markiert das Zaudern dieses Augen-
blicks ein Vermogen oder eine Potenz, wenn Potenz — wie Giorgio Agamben am
Beispiel von Aristoteles’ Schriften Uber die Seele und Metaphysik demonstrierte —
ein Vermogen zum Unvermogen bedeutet, ein Vermdgen, etwas nicht zu sein oder
nicht zu tun. So impliziert etwa das Vermdgen zur Sprache das Vermégen, nicht zu
sprechen; so ist das Vermdgen des Denkens ein Vermogen, nicht zu denken; das
Vermogen des Gesichtsinns ein Vermodgen zur Dunkelheit. Das Vermogen, dynamis,
ist dabei nicht als bloBer Gegensatz zur Aktualitit, zur energeia, zu verstehen. Es
entzieht sich vielmehr der logischen Form von Bejahung und Verneinung und ruft —
als Potentialitidt — einen Schwebezustand herbei, der in jeder Aktualitdt, in jeder Ak-
tualisierung weiterhin gegenwirtig bleibt.”* (Vogl, Uber das Zaudern, 28f.) Weiter
auf Agamben eingehend ist es die Impotenz, die zum schopferischen Wesen des
Menschen gehort und den Nihrboden fiir die Wiederholung als innere Freiheit legt.
Von dieser Dimension abgeschnitten zu sein, gefihrdet den Menschen in seinem
Personsein und fiihrt zur Selbstentfremdung, indem er jene Widerstdndigkeit ver-
liert, die gerade Hiob auszeichnet: ,,Nichts macht so arm und so unfrei wie die Ent-
fremdung von der Impotenz. Derjenige, der von dem getrennt wird, was er kann,
kann dennoch Widerstand leisten, hat noch die Moglichkeit zu unterlassen. Derjeni-
ge, der von seiner Impotenz getrennt wird, verliert hingegen vor allem die Fahigkeit
zum Widerstand. Wie nur das verletzte Bewusstsein dessen, was wir nicht sein kon-
nen, die Wahrheit dessen, was wir sind, verbiirgt, so ist es nur die strahlende Er-
scheinung dessen, was wir nicht tun oder unterlassen konnen, was unserem Handeln
Konsistenz gibt.“ (Agamben, Nacktheiten, 80)

Auf der Folie frither Kabbala exponiert Joseph Dan im Sefer Jezira, wie die Gesetze
der Schopfung und die Gesetze der Sprache ein Spiegelverhiltnis eingehen und das
Universum begriinden. Die Vermischung von Gut und Bose dringt mithin in die
sprachliche Struktur und deutet an, inwiefern der Ausdruck nogah mit der von He-

schel dargelegten Ambivalenz behaftet ist: ,,Er erklérte die Existenz des Guten und

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 255

der Unmoglichkeit die Vermischung zu ver-hindern. Ein Zu- und Zusammenfall,
welcher dem etymologischen Gespinst rund um die Beriihrung eine weitere ge-
dankliche Akzentuierung verleiht, finden wir inhaltlich und eben begrifflich in
der Kontingenz vor, die Hiob heimsucht. Das Prifix con (mit) vermischt sich da-
bei mit dem Verb tangere (beriihren), so dass die Erfahrung der Kontingenz als
jene der Fundamentalberiihrung verstanden werden kann, von au3en kommt und
auf die Transzendenz als Geschehen hinweist. Die Kontingenz sprengt die zu
einfache Intentionalitidt Hiobs, welche im Sinne der dargebrachten Opfer als Ak-
tivismus entlarvt wird, der sich durch die aktive Steuerung intentionaler Subjek-
tivitdt auszeichnet. Die Art und Weise wie Hiob beriihrt wird, impliziert ein Wi-
derfahrnis, welches im Sinne des Erleidens einer fundamentalen Passivitit Raum
gibt, um im Bruch eine neue Wirklichkeit zu aktivieren: jene der Betroffenheit.
Dass Hiob beriihrt wird und die Art und Weise wie Hiob beriihrt wird, verweist
auf das grundlegendste Moment des Pathos Gottes, dass Gott vom Leiden des
Menschen betroffen ist, dass ihn dieses Leiden etwas angeht und beriihrt. Die
Schnittstelle zwischen menschlichem und géttlichem Pathos liegt in der Sensiti-
vitdt begriindet, sich dem Anderen hin zu 6ffnen, wodurch sich dem Pathos
gleichzeitig Ethos im Sinne transitiver Sorge einschreibt:

Bosen im Universum als einen grammatischen Prozess: Wird der Buchstabe ajin der
,Wurzel‘ ng als Prifix vorangestellt, so entsteht oneg (,Wonne‘); verwendet man ihn
dagegen als Suffix, so bedeutet das daraus entstehende Wort ,Heimsuchung* oder
,Leiden‘.“ (Dan, Die Kabbala, 35) Auf analoge Strukturen der Vermischung zwi-
sche Gut und Bose, welche die rabbinische Auslegung bis zu Maimonides pragten,
macht auch Shalom Rosenberg aufmerksam: ,,Thus, when monotheism is confronted
by the Persian religion, the prophet Isaiah says of god that He ist he one who ,forms
the light and creates darkness, makes peace and creates evil* (Isaiah 45:7). Our Sag-
es, when they formulated our Morning Prayers, changed ,creates evil® into ,creates
all‘, to prevent us from reciting a blessing over the creation of evil. But there is no
doubt that even when we say in our prayers that He ,creates all,* we imply that this
,all* also includes, of course, evil. [...] In Rabbi Meir’s Bible, the last words, ,and it
was very good* (ve — hineh tov me’od) appeared in the version ,and death was good*
(ve-hineh tov mavet). According to Maimonides, this marginal gloss of Rabbi Meir
was meant to teach us, by a slight change of Hebrew consonants, that even death is
the result of the overall good of creation. For it is a fact that we find ourselves here
in a world of matter, which is, in its very nature, dynamic — that is, it is based on plu-
rality and on change.” (Rosenberg, Good and Evil in Jewish Thought, 13f., 32)

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

The only concern that may be ascribed to Him is a transitive concern, one which is im-
plied in the very concept of creation. For if creation is conceived as a voluntary activity of
the Supreme Being, it implies a concern with that which is coming in to being. Since
God’s existence is continuous, His concern or care for His creatures must be abiding.
While man’s concern for others is often tainted with concern for his own self and charac-
terized as a lack of self-sufficiency and a requirement for the perpetuation of his own ex-
istence, God’s care for His creatures is a pure concern.**

Die sorgende Betroffenheit wird gleichzeitig Signum des gottlichen Pathos so-
wie der Schopfung. Im englischen Schlisselwort concern spiegelt sich neben
dem ethischen Bezugsmoment gleichzeitig die elementare Dimension der Bewe-
gung und Beunruhigung wider. Interessanterweise lassen sich das ethische und
dynamische Element mit dem lateinischen Verb concernere verbinden, welches
die die Bedeutungsaspekte des Prifens und Vermischens beinhaltet, was als
etymologisches Kreisen wieder zu Hiob zuriickfiihrt: Das Eingangsetting wie-
derholt sich anndhernd identisch, wobei sich die Dimensionen des Vermischens
und Priifens um eine Volte verscharfen:

Eines Tages geschahs,

die Gottessohne kamen, vor IHN zu treten,

auch der Hinderer kam mitten unter ihnen, vor IHN zu treten.
Er sprach zum Hinderer:

,»\Von wannen kommst du?“

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach:

,»Vom Schweifen (ber die Erde,

vom Mich-ergehen auf ihr.*

Er sprach zum Hinderer:

,,Hast du dein Herz auf meinen Knecht Ijob gerichtet:

daB keiner auf Erden ihm gleich ist,

ein Mann schlicht und gerade, Gott furchtend und vom Bdsen weichend?
Und noch halt er an seiner Schlichtheit.

Du aber hast mich gegen ihn gereizt,

ihn umsonst zu verschlingen.”

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach:

,Haut um Haut,

alles, was eines Mannes ist, gibt er um sein Leben.

139 Heschel, Man is not alone, 143.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 257

Hingegen schicke doch deine Hand aus

und riihre an sein Gebein und an sein Fleisch, —
ob er nicht in dein Antlitz dir absegnet!*

(Hiob 2: 1-5)1°

Nach den Hiobsbotschaften halt der davon betroffene Protagonist weiter an sei-
ner vermeintlich glaubenden Integritat fest und akzeptiert gottergeben sein ihm
zugesandtes Los, ohne sich jedoch auf die dargelegte schwebende Ambivalenz
jener Mischverhdltnisse einzulassen, die der Schopfung inne wohnen und im
Gange sind. Er halt an den getrennten Kategorien zwischen Gut und Bose fest,
obwohl die feindliche Mischung in seinem eigenen Namen im Gange — ihm und
ihn passiert. Die leidvolle Bertihrung betrifft nun nicht mehr nur Hiobs Besitz,
sondern sein Fleisch. Pathos bezieht sich auf Hiob als inkarniertes Wesen, der
seine Geschwiire mit Scherben kratzt. Gleichzeitig scheint'*! ein Pathos Gottes

140 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 279.

141 Im Wochenabschnitt Tasria (Lev 12,1-13,59) stehen die Kriterien fir das Feststellen
des Aussatzes im Zentrum, wodurch die betroffene Person unrein wird und sich fir
eine bestimmte Zeit absondern muss. Die Bezeichnung des Geschwiirs I&sst Riick-
schliisse auf Hiob zu: Der Aussatz wird ny1x (zara’at) genannt; dem geht meistens
der Ausdruck yx (nega) voraus, was Hirsch mit Schaden wiedergibt, woraus sich
das Kompositum Aussatzschaden herleiten ldsst. Nega weist dieselbe Etymologie
wie va1 (Noga) auf und kann im entsprechenden Kontext als Widerfahrnis tibersetzt
werden: Der Schaden verkdrpert eine Bewegung, welche in die Haut (ibergeht. Bei
diesem Ubergang ist beachtenswert, dass Haut =w (or) sich mit Licht mx (or) klang-
lich assoziieren lasst, was einerseits dem genannten Aufscheinen gottlichen Pathos
eine zusatzliche Note verleiht, andererseits an jenes Durchschimmern Steiners erin-
nert, das die Person im Hindurchklingen und Hindurchsagen konstituiert. Und ab-
schliessend: Das Motiv des Ubergangs lasst sich an dieser Stelle insofern als Passa-
ge verdichten, zuspitzen und: verengen, als zara’at einerseits mit 77% (zarah; Leiden,
Not) in Verbindung steht, andererseits den Wortteil zar enthdlt, was eng bedeutet. —
Nega zara’at kann mit diesen Faden Uber die Hautkrankheit hinaus als pleonastisch
gewendetes leidendes Widerfahrnis gedeutet werden, wobei das Leiden in seiner
Enge passiert und eine Passage bildet. In Hiob 7:11 fallt entsprechend der Ausdruck
mA 2xa (bezar ruhi), womit die leidende Enge des Geistes zur Sprache kommt, was
in der existenziellen Befindlichkeit der Enge als Angst (vgl. franz. angoisse) zu ei-
ner Vermischung zwischen Kdérperlichkeit und Bewusstsein fiihrt, wobei das Passie-
ren der Enge im dialektischen Sinne die Weite impliziert, was die Passage zu einem
spannungsvollen Paradox macht. Im historisch-spirituellen Kontext lasst sich dies

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

auf, welches insofern mit der schwebenden Potenzialitdt zusammenhéngt, als
Gott selber nicht den absolut tibergeordneten Standpunkt inne hat, sondern in-
volviert ist: Das wirbelnde Drehmoment betrifft den Umstand, dass Satan Gott
gegen Hiob gereizt'** hat, und zwar oan (hinam; umsonst) — fiir nichts: grund-
los!? Diese pathisch strukturierte Szenerie scheint im Sinne des Pathischen auf
Hiob einzuwirken, ihn férmlich Gber die Griinde und Begriindbarkeit hinaus an-

142

zweifach mit dem Auszug aus Agypten verbinden: Zum einen enthalt das Land der
Versklavung die Enge im Namen Mizraim, um in der Uberschreitung auf das Offen-
barungsereignis am Berge Sinai zuzugehen. Zum Anderen bezieht sich der Ausdruck
Passach auf das Passah-Opfer, welches seinerseits an jenes Voriibergehen an den
Hé&usern der Israeliten erinnert, deren Turpfosten mit dem Blut des Opferlammes
gekennzeichnet waren. Die Passage der zehnten Plage geht in die Erldsung Israels
Giber. Die Dialektik zwischen bedriickender Enge und raumgebender Weite steht
gleichzeitig im Zusammenhang mit der Schopfung selbst, wobei die Erschaffung des
Wassers in dem mittelalterlichen Midrasch Konen eine virtuose Deutung erfahrt, bei
der das Wasser innigst auf die Tréne bezogen wird. Heschel gibt diese folgender-
massen wieder: ,,Regarding the waters: On the second day of creation, the Holy and
Blessed One said: ,,Let there be an expanse (raki’a) in the midst of the water, that it
may separate water from water. God made the expanse from the water which was
above the expanse* (Genesis 1:6-7). ,, God said to the waters: divide yourselves into
two halfes; one half shall go up, and the other half shall go down; but the waters pre-
sumptuously all went upward, and all of you went upward?! Said the waters: We
shall not descend! Thus did they brazenly confront their Creator.... What did the
Holy and Blessed One do? God extended his little finger, and they tore into two
parts, and God took half of them down against their will. Thus it is written: ,God
said, let there be an expanse (raki'a)‘ (Genesis 1:6) — do not read ,expanse* (raki’a),
but tear* (Keri'a).“ (Heschel, Heavenly Torah, 124) Diesselbe Dialektik biindelt
sich an Rosch Haschana zu einem Satz; dies beim Taschlich-Gebet, dem symboli-
schen Wegwerfen der Slinden in ein Gewasser: > 27722 °1y ,7 "DRR J¥n0 1 Aus
der Bedrangnis habe ich gerufen, Er antwortete und gab mir unbegrenzte Weite
(Machsor Schma Kolenu Rosch Haschana, 682f.).

Dieser Reiz trifft im eigentlichsten Sinne Heschels ins Herz géttlichen Pathos, in der
Leid erzeugenden Wut Gottes: ,, There are two aspects of the divine anger: how it af-
fects God and how it may affect man. Its historical significance is the desaster that
may ensue; its intrinsic significance is pain in the heart of God. To man, the anger of
God incites the fear of pain; to God, the anger is pain.”“ (Heschel, The Prophets,
312f)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 259

zustecken, indem das Absurde auf ihn wirkt und an den Abgrund™*® bringt: Er
verflucht den Tag seiner Geburt, nachdem seine Freunde zu ihm kommen und
mit ihm sieben Tage trauern.

Es sei an dieser Stelle nochmals an Constantin Constantius erinnert, welcher
den Daseinsekel extrapolierte, um den existenzialisierten Hiob in ein absolutes
Gegensatzverhaltnis gegeniiber Gott zu stellen, was aber gleichzeitig — trotz
existenzieller Ausrichtung — eine trennscharfe Kategorisierung zwischen Imma-
nenz*** und Transzendenz schaffte:

Mein Leben ist zum AuRersten gebracht, ich ekle mich am Dasein, es ist geschmacklos,
ohne Salz und Sinn. Wenn ich auch hungriger wére als Pierrot, mdchte ich doch nicht die
Erklarung essen, die die Menschen bieten. Man steckt den Finger in die Erde, um zu rie-
chen, in welchem Land man ist, ich stecke den Finger ins Dasein — es riecht nach — Nichts.
Wo bin ich? Was will das sagen: die Welt? Was bedeutet dieses Wort? Wer hat mich in
dieses Ganze hineingenarrt und 1a3t mich nun da stehen? Wer bin ich? Wie kam ich in die
Welt hinein, warum wurde ich nicht befragt, warum nicht bekannt gemacht mit Sitten und
Herkommen, sondern einfach in Reih und Glied gesteckt, als sei ich von einem Seelenver-
kaufer gekauft? Wieso wurde ich Teilhaber in der groBen Unternehmung, die man Wirk-
lichkeit nennt? Warum soll ich Teilhaber sein? Ist das keine freiwillige Sache? Und falls

143 Vgl. dazu auch den hermeneutischen Zugang von Hermann Spieckermann, der den
Hiob-Text im Rahmen der begrifflichen Trias Wunden — Wunder — Weisheit zu deu-
ten versucht: ,,Deshalb wird im Folgenden nicht von der Krise der Weisheit oder
vom Tun-Ergehen-Zusammenhang die Rede sein, auch nicht vom Leiden des Un-
schuldigen oder von der Theodizeefrage. Solche Charakterisierungen werden nicht
generell abgelehnt, wohl aber mit Skepsis gegeniiber ihrer hermeneutischen Er-
schlieBungskraft und ihrer theologischen Angemessenheit im Blick auf das Hiob-
problem bedacht. Vielmehr werde ich von gelebter Gottesbeziehung sprechen, die
Gott an den Abgrund stellt — in beiderlei Sinn: Wie deutet der exemplarische
Mensch Hiob in der Binnenperspektive des Buches die erlittene Bodenlosigkeit des
Abgrunds, wie die Freunde, wie Gott selbst?* (Spickermann, Wunden — Wunder —
Weisheit: Aspekte des Hiobproblems, 12)

144 Agamben entwickelt in Anlehnung an Deleuzes Text Die Immanenz ein Leben...
eine gegenlaufige Lesart des Uberganges, welche die Dichotomie zwischen Trans-
zendenz und Immanenz sprengt bzw. vermischt: ,,Die Immanenzebene funktioniert
also als ein Prinzip virtueller Unbestimmtheit, aufgrund dessen sich Vegetabiles und
Animalisches, Innen und Aussen, ja selbst Organisches und Anorganisches gegen-
seitig aufheben und ineinanderiibergehen.” (Agamben, Die absolute Immanenz, 111)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ich gendtigt werden soll, es zu sein, wo ist da der Dirigent, ich habe eine Bemerkung zu
machen. Gibt es keinen Dirigenten?'%

Diese existenzielle Grundbefindlichkeit ist jedoch Teil des géttlichen Pathos,
welches zum transformativen Prozess Hiobs gehort, die logische Ebene zu ver-
lassen: um den Zwischenraum herzustellen, der ein elementares Zwischen er-
maglicht, ein Da-Zwischen, welches es mit Heschel als zentrale Kategorie pro-
phetischer Theologie bzw. prophetischen Bewusstseins aufzuzeigen gilt. Auch
wenn Hiob nicht zu den prophetischen Schriften z&hlt, I&sst sich iber Heschels
Verstandnis gottlichen Pathos eine hermeneutische Spur zur Figur Hiobs graben;
um den transformativen Prozess prophetischen Bewusstseins am Leiden Hiobs
zugénglich zu machen, das mit dem Involviert sein Gottes zusammenhangt und —
fallt. Diese Bewegung als wesentliche Beriihrung — Kontingenz — bildet den
Grundton prophetischen Bewusstseins:

As we have seen, the divine pathos is the ground-tone of all these attitudes. A central cat-
egory of the prophetic understanding for God, it is echoed in almost every prophetic
statement. To the prophet, we have noted, God does not reveal himself in an abstract abso-
luteness, but in a personal and intimate relation to the world. He does not simply com-
mand and expect obedience; He is also moved and affected what happens in the world,
and reacts accordingly. Events and human actions arouse in Him joy or sorrow, pleasure
or wrath. He is not conceived as judging the world in detachment. He reacts in an intimate
and subjective manner, and thus determines the value of events. Quite obviously in the
biblical view, man’s deeds may move Him, affect Him, grieve Him or, on the other hand,
gladden Him and please Him. This notion that God can be intimately affected, that He
possesses not merely intelligence and will, but also pathos, basically defines the prophetic
conciousness oft God. [...] The divine Pathos is like a bridge over the abyss that separates
man from God. It implies that the relationship between God and man is not dialectic, char-
acterized by opposition and tension. Man in his essence is not the antithesis of the divine,
although in his actual existence he may be rebellious and defiant.*®

Der leidende Hiob scheint an der Oberflache des Narrativs und an jener seines
Bewusstseins sich gegen Gott zu wenden, was einerseits zur identifikatorischen
Projektionsflache des jungen Menschen wurde, andererseits zu einem existenzi-
ellen Verstandnis des Subjekts fiihrte, welches als Einzelner aktiv vor Gott steht.
Auch wenn diese existenzielle Referenz durchaus eine ihr innewohnende dialek-

145 Kierkegaard, Die Wiederholung, 62f.
146 Heschel, The Prophets, 223f., 229.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 261

tische Spannung aufweist, so versuche ich in Anlehnung an Heschel einen theo-
logischen Schritt tiefer zu gehen, um die tiefentheologische Schicht jenes Pathos
zu beridihren, das den Sprung — ohne Hegels Hilfe — tberbriickt. Kierkegaard
bleibt bei Gott stehen, der in den Eigenschaften der Intelligenz und des Willens
fiir Hiob undurchschaubar und unberechenbar ist, was zwar zu einem begrifflich
nicht vermittelbaren Denkwiderstand fihrt und die Figur des leidenschaftlichen
Denkers begriinden mag, aber nicht auf die Dimension des gottlichen Pathos
eingeht. Jene Dimension, die gegen Hiobs Wissen in ihn Gbergeht und den Text-
bzw. den damit verbundenen Zeitfluss untergriindig aufmischt. In dem Sinne ist
Hiob sein eigener Feind, passiert er seinen eigenen Namen, bis diese Tiefe zu
seinem Bewusstsein wird, welches als prophetisches gilt.

Eliphaz’ erste Antwort gegentiber Hiob impliziert eine Kommunikation des
common sense, welche neben den theologischen Allgemeinplétzen einen Aus-
tausch verfolgt, der an sich austauschbar ist, weil er zum Einen das Ungewdohnli-
che der existenziell subjektiven Situation ausblendet und zum Anderen keine
Regungen auf der Ebene des Pathos zeigt und entsprechend weit davon entfernt

ist, eine eigene Stimme zu erzeugen bzw. sich auf eine Stimme einzulassen’.

147 Ich werde innerhalb dieser Arbeit nicht néher auf die Gegenreden der Freunde ein-
gehen, in denen neben Eliphas Bildad und Tzophar sich einschalten. Obwohl es na-
tdrlich zwischen diesen Reden zu unterscheidende Nuancen gibt, lassen sich diese
als objektivierende theologische Positionen subsumieren, welche die entsprechende
Logik des Tun-Ergehens-Zusamenhang tber die individuelle Befindlichkeit Hiobs
als Person stellen. Dadurch wird der Status der Freundschaft in Frage gestellt, wel-
che ihrerseits durch die Begriffe Simmung und Pathos strukturiert ist. Im Sinne von
Karl Lowith sind die vermeintlichen Freunde auf die Inhalte von Hiobs Worten fi-
xiert ohne Uber jenes unscharfe Sensorium zu verfiigen, welches fiir eine Freund-
schaft konstitutiv ist — auf die Stimme zu héren und den Boden des logischen Grun-
des aufzuwiihlen: ,,Eine Stimmung ist aber keine ,noch nicht* zum Selbstbewuftsein
gekommene Seinsverfassung des Menschen, sondern hat ihre ganz bestimmte eigen-
artige Deutlichkeit, und der eine ,versteht. die Stimmung des anderen unmittelbar,
auf dem gleichsam unterirdischen Wege eines unverstandlichen, aber doch deutlich
fihlbaren ,Beeinflultwerdens‘. Die genuine Interpretation dieser unlogischen
Grundlage des Daseins kann daher nicht denselben Weg beschreiten wie die des
,geistigen* Lebens. [...] Im Sprechen kommt die Stimmung in der natirlichen
Sprech-Stimme zum unwillkirlichen Ausdruck. Ein jeder hat seine je eigenartige
Sprechstimme, an der man ihn erkennt, auch wenn man ihn gar nicht sieht und ver-
steht, was er spricht. Diese seine Stimme wechselt mit dem Wechsel der Stimmun-
gen und ist in ihrer Bedeutung so unmiBverstandlich wie die Sprache alles dessen,

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Diese stimmlosen Worte reizen Hiob, der seinerseits personlicher wird, indem
sich sein Gottesverhéltnis zu verdndern beginnt. Er spricht nicht mehr von oder
Uber Gott, sondern gleichzeig zu Gott, was sich im changierenden hebraischen
Gebrauch Eloha und Shadai (Hiob 3,3/6,4) widerspiegelt. Diese changierende
Bewegung geht mit einem auf- bzw. einbrechenden Pathos Gottes einher, indem
der aussatzige Hiob durch das Motiv der Vermischung beriihrt wird. Der Vers
Schon will mein Fleisch sich mit Maden bekleiden, meine Haut mit Staubklum-
pen, ein Nu noch, und es zerfliesst! (Hiob 7:5)*® bringt folgende Eigenheit mit
sich: Rabbi Moshe Eisemann tbersetzt oxn» va1 > (Ori raga ve’imaes) als my
skin iswrinkled and repulsive und vertieft die Stelle in Anlehnung an die mittel-
alterlichen Kommentatoren Raschi und Ramban:

»-Rashi, who renders wrinkled here, must be understood in terms of Rashi to Jeremiah
31:34. There, to 0’11 ¥a7, he writes: He breaks up the sea, moves it around and causes its
waters to seethe so that it appears wrinkled. [...] We have rendered o&n™ from OX», to re-
ject or despise. Ramban believes that the word may derive from 023, to flow, or from oo,
to melt.«4°

In der Verknlpfung mit dem Aussatz als jenes Widerfahrnis, welches der Haut
geschieht — ¥a1 ny1x — scheint sich das Pathische am Pathos insofern verstérkt zu
haben, als Hiob in seiner Gesamtexistenz**® wie ein aufbrechendes Meer ange-

was ,von selbst* und ohne Worte spricht. Von diesem unausgesprochenen, aber
durchaus deutlichen Ausdruck der menschlichen Rede macht jedes personliche Ver-
stdndnis einen standigen Gebrauch, indem man darauf hort, wie einer spricht, noch
bevor man darauf eingeht, was einer sagt. (Lowith, Das Individuum in der Rolle
des Mitmenschen, 172-174)

148 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 286.

149 Eisemann, Job, 72.

150 Vgl. dazu Soloveitchik, der eine Theorie der Emotionen entwickelt, welche fur die
religiose Erfahrung konstitutiv ist, wenn diese die gesamte Existenz erfassen. Dies
trifft aus Hiobs Leiden zu, die ihm auf den Leib geschrieben sind. Das Moment des
Fliessens steht dabei in Kontrast zur aristotelischen Mesotes-Lehre: ,,Such a theory,
which is sound from a practical viewpoint insofar as it promotes sanity and equilib-
rium and protects the individual from fits and crisis, tends nevertheless to dampen
the emotional expressiveness of man and to dull the richness and iridescent beauty
of our affective life. An emotion is beautiful and great when it is all-consuming and
all-enveloping, when its depth is unfathomable and its sweep unpredictable. The
creative emotion from which the religious or even the aesthetic experience flows

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 263

steckt bzw. affiziert wird, als ob er zerflief3e. Buber und Rosenzweig lassen of-
fensichtlich die midraschméRige Bedeutungsebene potenziert einflielen, indem
sie sogar die Kombination aus wrinkled and repulsive flieBen und schmelzen las-
sen, was einerseits die Bewegung der Falten miteinschlieBt und andererseits die
wortwortliche Ebene des Abscheulichen und AbstofRenden tibersteigt. Auch wenn
Hiob rebelliert, geschieht ihm Transzendenz in der Eigenart der einsetzenden
Mischverhéltnisse, was sich in seiner Frage an Gott spiegelt: Warum hast du
mich dir zum Ansto gemacht, daR ich mir selber zur Last bin? (Hiob 7:20)*"

Die pathische Ansteckung dringt bis in die grammatischen Strukturen ein,
wobei der verwendete Ausdruck des Anstof3es jenes Pathos birgt, welches He-
schel programmatisch als Gottes Suche nach dem Menschen versteht. Aus Hiobs
Perspektive erscheint diese Passage als Heimsuche und Last'*, welche aber be-
reits dialogisch geformt ist und nicht als blindes Schicksal wiitet. Gott geht Hiob
an, indem er ihn etwas angeht, worin nochmals die mehrgestaltige Etymologie
von concern aufscheint. Eisemann Ubersetzt vaon (Mifga) mit target als Zielob-
jekt, um die Intentionalitdt Gottes zu akzentuieren. In der Absicht des Treffens:
vaon I&sst sich mit dem Verb vio (paga; treffen) assoziieren, was auf die grund-
séatzliche Mdglichkeit der Verbindung zwischen Mensch und Gott hindeutet.

Um dem Gang der verschlungenen Verhéltnisse des sich Spur suchenden Di-
alogs zwischen Gott und Mensch nachzugehen, soll die Intentionalitat Gottes mit
der entsprechenden Gerichtetheit und Ausrichtung erweitert werden, um Hiobs

must possess a boundless energy and dynamic qualities; it must be overpowering,
shattering all artificial hedges and fences which convention erects around it, and
must possess the impetus of the infinite and unmanageable.” (Soloveitchik, Out of
the Whirlwind, 195f.)

151 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 287.

152 Im Zusammenhang mit der Eigenlast des Selbst sei nochmals an das Pathos bei Hen-
ry erinnert, wobei sich die Last im fundamentalanthropologischen Sinne als feindli-
ches Triebgeflecht verstehen ldsst, das nach Entflechtung strebt. Diese Deutung des
Leidens als Selbstlast steht jedoch Kierkegaard einiges néher als Heschel: ,,Der
Trieb ist die unabl&ssige Anstrengung des selbstaffizierten Lebens, das heil’t: standig
von sich selbst bestiirmt, unter seinem eigenen Gewicht erdriickt, um sich diesem zu
entziehen, sich von sich selbst zu lésen. Angesichts der Unmdglichkeit, in der das
Leben sich befindet, um dieses Band zu zerreilen, das es unbezwingbar an es selbst
bindet, versucht es folglich, sich selbst zu veréndern, sein Leiden in Freude zu ver-
wandeln — was das Prinzip seines Handelns, einer jeden denkbaren Handlung hierbei
ausmacht. (Henry, ,, Ich bin die Wahrheit.“ Fur eine Philosophie des Christentums,
153)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Gang besser zu verstehen. Erdriickt von der eigenen Last des Selbst wirkt zwar
Gottes Ausrichtung in Richtung Hiob, doch ist das entsprechende Pathos bei ihm
noch nicht aufgebrochen, so dass das Motiv des Treffens immer noch mit dem
starkeren Geschmack des absurd Grundlosen vermischt ist. Auf Bildads Ein-
wande entgegnet Hiob: Riefe ich und er entgegnete mir, ich glaubte nicht, dal
meiner Simme er lauschte. Der im Sturm nach mir schnappt und mehrt umsonst
meine Wunden. (Hiob 9:16-17)."*® Die Wunde betaubt die Sensitivitat, das gottli-
che Pathos als seine Stimme im Rufen® zu vernehmen. In der Passage des eige-

153 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 289f.

154 Dazu gibt es einen sehr aufschlussreichen Midrasch in Schemot Rabba: ,,Once the
Children of Israel saw that they were surrounded on three sides — the implacable sea,
the advancing enemy and the wild animals of the desert — they raised their eyes to
their Father in Heaven and cried out to the Holy One, Blessed is He, as the verse
states, ,the Children of Israel cried to Hashem* (Shemos 14:10). Why did Hashem do
this to them? Because He desired their prayers. Said R’ Yehoshua ben Levi: What is
this comparable to? To a king who was traveling on the road, and a princess cried
out to him, ,1 implore you, save me from this bandits!* The king responded to her cry
and saved her. After some time, he asked her to marry him. He desired to speak with
her but she was unwilling. What did the king do? He incited bandits against her so
that she would cry out to him and he could respond. Once the bandits descended up-
on her, she began to cry out to the king. He said to her, ,This is what | wanted, to
hear your voice!* Similary, when [the Children of] Israel were in Egypt and they
were enslaved the began to cry out and raise their eyes to the Holy One, Blessed is
He, as it says, ,And it happened during those many days...and they cried out. Im-
mediately afterwards it says, ,Hashem saw [the pain of] the Children of Israel*
(Shemos 2:23-25). After Hashem delivered them from Egypt with a strong hand and
an outstretched arm, He asked to hear their voice again but they were unwilling.
What did He do? He incited Pharao to chase after them, as it says, ,Pharao closed
in.* Immediately afterwards, ,the Children of Israel cried out to Hashem.” At that
moment the Holy One, Blessed is He, said, ,This is what | wanted, to hear your
voices!* as the verse says, ,My dove is in the clefts of the rock, let me hear your
voice* (Shir HaShirim 2:14). It does not say, ,Let me hear a voice*; rather, ,Let me
hear your voice*, referring to the voice that was already heard in Egypt.” (Zit. in:
Leuchter, Tefilla: Creating Dialogue with Hashem, 18f.) Die Dialektik zwischen
Rufen und Gottesnéhe deutet sich ebenfalls im Psalm 145:18 an: Nahe ist der Ewige
allen, die Ihn rufen, allen, die Ihn anrufen mit Wahrheit. Durch die klangliche Néhe
der hebrdischen Ausdriicke 217p (karov; nahe) und »X7p (korav; rufen) verdichtet
sich der besprochene Zusammenhang gerade im Horen.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 265

nen Namens kulminiert die Betdubung jener Last, die als eigene Feindlichkeit
das Durchbrechen des Pathos — satanisch — verhindert: Warum versteckst du dein
Antlitz und erachtest fiir deinen Feind mich? (Hiob 13:24)™ In einem tiefenpsy-
chologischen Sinne projiziert Hiob mit seiner Frage die verwirrende Problematik
der Vermischung zwischen Gut und Bdse nach auBen. Erst im Durcharbeiten
wird ihm jene Durchsicht gewahrt werden und zur wahren Integritat transformie-
ren. Fur Heschel ist dieses Durcharbeiten ein Graben in Richtung Gottes, wobei
dem Ausdruck Antlitz eine besondere Bedeutung zukommt. Die darin enthalte-
nen Faden von wenden, vor und innen spuren das dialogische Geschehen, wel-
ches sich im Element der Stimme ereignet und Personalitdat im Horizont des
Durchklingenden versteht; als Stimme Gottes, die den Einzelnen bestimmi:

The voice of God is incongruous with the ear of man. Symbolically, it is not said of the
people at Sinai, the whole people heard the voice, but rather, the whole people saw the
voice (Exodus 20:18). [...],The voice went forth — coming to each person with a force ad-
justed to his individual receptivity — to the old according to their strength, and to the
young according to theirs [...] and even to Moses according to his strength, as it is said:
Moses spoke, and God answered him by a voice (Exodus 19:19), that is, with a voice
which he could endure. Similarly it says: The voice of the Lord is with power (Psalms
29:4), namely with the power of each individual. This is why the Decalogue begins | am
the Lord thy God, in the second person singular, rather than in the second person plural:
God addressed every inividual according to his particular power of comprehension.* This
does not imply subjectivism. It is precisely the power of the voice of God to speak to man
according to his capacity. It is the marvel of the voice to split up into seventy voices, into
seventy languages, so that all the nations should understand.™®

Ein groRer Teil dieses Zitats bildet selbst ein grabender Kommentar bzw. ein
Midrasch aus Exodus Rabba, der sich auf Hiob anwenden l&asst. Hiob sieht so
viel von der Stimme Gottes, wie ihm persénlich verstehbar ist. Da er immer noch
vorwiegend mehrfach verdufert — in seinem korperlichen Gebrechen, im Disput

155 Buber/Rosenzweig: Die Schriftwerke, S. 296. Im Kontext der verwirbelnden Schép-
fung und den dargelegten Mischverhéltnissen ist Rabbi Eisemanns Verweis auf fol-
gende Talmudstelle héchst interessant: ,,At Bava Basra 16a the Sages have lyov
complaining to God about his suffering, in the following words: O Master of the
world! Is it possible that a hurricane passed in front of You causing You to become
confused between [my name] awvx, and [the term] 2mx [Hervorhebung R.B.]
[enemy].” (Eisemann, Job, 139).

156 Heschel, God in Search of Man, 249, 261.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mit den Freunden und: Gott gegenuber, fehlt ihm noch die durcharbeitende Ver-
innerlichung als wahres Innen der (vorwérts gerichteten) Erinnerung, welche das
prophetische Bewusstsein auszeichnet. Doch Hiob erlebt Gott als Panim nistar,
als versteckter Gott; genauer: als abgewendeter Gott. Versteht man den weiteren
Verlauf des Hiob-Narrativs als ein sich ereignender Offenbarungsvorgang, bei
dem Hiob als Zielobjekt Gottes leidet und agiert, indem die Stimme Gottes naher
riickt, indem diese jene Stimme Hiobs begehrt und passieren will, die sich in der
Enge der Passage zu einer eigenen Stimme als Last formierte. In diesem Prozess
der Offenbarung ergénzt Heschel die Kategorie des Pathos mit jener des soge-
nannten Tropos, das er als Synthese zwischen Wendung und Richtung versteht.
Auf der Folie dieses Begriffspaars soll Hiobs Integritat der schlieRenden Wie-
derholung zugénglich werden, um uns im tiefentheologischen Sinne dem Wesen
religioser Existenz anzundhern, wie sie sich in Hiob verkdrpert. Heschel entfaltet
die entsprechende Begrifflichkeit bereits in seiner Dissertation'™’, welche sein
Gesamtwerk grundiert:

Dem Verhéltnis der beiden Grundbestandteile, der Wendung und Richtung zueinander
entsprechend gestalten sich wesenhaft alle religidsen Hohen- und Tiefenerlebnisse. Bei
der Anwendung dieser Strukturkategorien auf die religiésen Phdnomene lassen sich indes-
sen hauptsachlich zwei Ordnungstypen feststellen. Das religidse Erlebnis wird erlebt ent-
weder als eine Wendung des Transzendenten in der Richtung auf den Menschen oder als
eine Wendung des Menschen in Richtung des Transzendenten. Je nach dem Wendungsur-
sprung und Richtungsziel sind die religiésen Ereignisse in anthropotropische und theotro-
pische einzuteilen. Weder ist das eine begreifbarer noch das andere unwirklicher. Im
Grunde geschieht fiir das religidse Bewultsein in beiden Ereignisformen dasselbe, ndm-
lich: eine Fithlungsnahme, ein Verkehr zwischen Schépfer und dem Geschopf.'®

157 1933 sollte Heschel an der Universitédt Berlin die Doktorwiirde erhalten, doch einen
Monat nach der Machtiibernahme Hitlers wird ihm eine Publikation massiv er-
schwert. Seine jlidischen Philosophieprofessoren Max Dessoir und Eugen Mittwoch
(bei letzterem studierte Heschel semitische Philologie) werden abgesetzt. Mit Hilfe
des Verlegers Erich Reiss wird Heschels Dissertation an der polnischen Akademie
der Wissenschaften in Krakau 1935 veroffentlicht, worauf Heschel endlich die Dok-
torwirde erlangt. Es erscheinen im Reiss Verlag bedeutende Schriften in deutscher
Sprache zur judischen Philosophie des Mittelalters, Studien zu Maimonides und zu
Abravanel. Erwdhnenswert ist die Bedeutung des Professors Max Dessoir — ein Pri-
fer seiner Dissertation — fiir Heschel, indem eine unakademische Fiille sein eigenwil-
liges und vor allem mehrdimensionales Denken ebnet.

158 Heschel, Die Prophetie, 115.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 267

Hiermit wird das religiése punctum schlechthin umschrieben, um ,,die biblische
Geistigkeit als Ganzheit“'* zu verstehen. Der Text Hiob lasst sich als jenes Ge-
webe begreifen, bei dem gleichzeitig in beide Richtungen gewebt wird und sich
das Tropische als lebendige Wendigkeit und Wendung des Textes gebardet und
sich als spezifisch poetologische Qualitat auch auf Heschels Textur abfarbt. Auf
der figirlichen Ebene wenden wir uns mithin dem Aspekt der Integritat Hiobs
wieder zu. In der Geistigkeit als Ganzheit flie3t und wirkt die Mischung aus dem
Anthropotropischen und Theotropischen. Der Mensch sucht Gott und wird
gleichzeitig von Gott gesucht, wobei und nicht additiv dazukommend oder fol-
gernd zu verstehen ist, sondern absolut bindend verbindend. Diese Dialogik lebt
von der Vermischung der Ausrichtungen, von der Fiihlungsnahme, die das bloRe
Verhaltnis zwischen Gott und Mensch Uberschreitet und zum Verkehr zwischen
Schopfer und Geschopf fuhrt. In dieser Intensivierung wird die symmetrische
Ich-Du-Beziehung im dialogischen Sinne Bubers gesprengt. Die spezifische
Qualitat des Verkehrs beruht auf der Vermischung zwischen Aktivitat und Pas-
sivitat, was das zu statische Verhéltnis Bubers dynamisiert. In der Wendung er-
eignet sich Transzendenz und verdichtet sich zu jenem metaphyischen Gesche-
hen, das Hiob in den behandelten Passagen gerade erlebt. Bemerkenswert ist da-
zu, dass Hiob in diesem Gang Gott mit dem Namen 7w Shaddai bezeichnet,
womit der Akzent auf Gott als Schopfer liegt. Buber/Rosenzweig verwenden den
Ausdruck Gewaltiger, worin sich die Bewegung des Waltens spiegelt, die sich
auf Hiob abfarbt. In dieser Dichte fehlt Hiob der Durchblick, da ihm die sich er-
eignende Uberfithrung™® vom Verhaltnis zum Verkehr noch nicht wirklich be-

159 Ebd., 119.

160 Die sich ereignende Uberfiinrung bewegt sich im Zusammenhang einer prareflexi-
ven Fiihlungsnahme, bei welcher sich der dekonstruktiv aufgenommene Begriff der
Spur mit dem Spiiren semantisch sattigt. Auch diese Perspektivierung verweist auf
ein aufbrechendes und dabei intransparentes — nicht durchblickendes, leibliches —
Subjekt mit transzendenter Ausrichtung, wie Julia Koll in Anlehnung an Gernot
Bdhme in aufzeigt. Dabei kommt der Simmung eine biindelnde Ausdrucksfunktion
zu: ,,Schlieflich wird Spiren auch verwandt im Blick auf intuitiv-atmosphérische
Vorgange: wenn ich ein Gesplr habe fiir anderer Leute Stimmung, wenn ich spiire,
dass etwas in der Luft liegt. Ein etymologischer Seitenblick bestatigt diese Weite
und zeigt einen graduellen, doch charakteristischen Bedeutungswandel des Begrif-
fes. Spuren stammt von mhd. Spur mit der Bedeutung , Tritt*, ,FuBabdruck* und dem
Verb spirn, ,einer Spur folgen‘. Dieser konkret &ulRere Wahrnehmungsvorgang fuhrt
seit dem 13. Jahrhundert zu der breiteren Bedeutung ,wahrnehmen*. Seit dem 18.
Jahrhundert ist jedoch eine semantische Verinnerlichung zu konstatieren: Spiiren

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

wusst ist, da er diese Stelle — oder besser: diesen Punkt — gerade passiert. Im
Verkehr verkehren sich ihm die Ordnungen, so dass er — im Soge des genialen
Kommentars — Gott unterstellt, dass er im Wirbel des Sturms seinen Namen
Hiob mit der verwandten Etymologie des Feindes verkehrt hat. Gleichzeitig pra-
figuriert diese Kehre die Schlusspassage bzw. den Ausgang des Narrativs, wo
Gott aus dem Sturmwind zu Hiob sprechen wird. Im Modus der Offenbarung ge-
schieht ,,[e]in Durchbruch des Zwangslaufigen“'®, was die Sphare des additiven
Und représentiert, in der ein Punkt den néchsten so verursacht, dass ein kausales
Kontinuum entsteht bzw. der Zwang seinen Lauf nimmt. Dieses kontinuierliche
Stromen — auch der Zeit' — erfahrt das Gegenlaufige als Wider-Fahrnis und er-

wird jetzt vor allem im Sinn von ,empfinden‘, ,fuhlen* gebraucht (vgl. Duden, Ety-
mologie 1989, S. 697). Folgt man dem Darmstédter Philosophen Gernot Béhme, so
ist es durchaus sachgeméaR, dass Spiren changiert zwischen Innen und Aulen, Ge-
genstand und Subjekt. [...] Das Subjekt ist sich selbst nicht verfiigbar und nicht
transparent. Es spirt — und ist darin gleichermafen und ununterscheidbar aktiv und
passiv, vor allem aber leiblich.” (Koll, Gott spliren? Eine Spurensuche zum Zusam+-
menhang von Korpererfahrung und Religiositat, 253, 255)

161 Heschel, Die Prophetie, 104.

162 Der Mediziner und Philosoph Viktor von Weizsécker entfaltet in seiner Pathosophie
die grundlegenden menschlichen Strebungen, die untereinander verflochten sind, als
die pathischen Kategorien des Wollens, Kénnens, Diirfens, Sollens und Miissens,
um daraus eine sogenannt pathische Anthropologie zu umreissen. Anhand der Zeit-
lichkeit deutet er an, inwiefern das fundamentale Wirkungsfeld des Pathischen jen-
seits einer kausal gepragten Topographie liegt und logische Polaritaten in Ambiva-
lenz Uberfihrt: ,,Die Zeitlichkeit des Daseins kann den Widerspruch, dass das pa-
thisch Erstrebte nicht ist, das Erstreben aber selbst doch ist, also das gleiche Ge-
meinte sowohl nicht ist und ist, nicht auflésen. Der Beweis dieser ablehnenden Be-
hauptung lauft daraus hinaus, zu zeigen, dass die pathische Situation nicht aus der
Zeitlichkeit des Daseins stammt, sondern umgekehrt, dass die pathische Situation
des Menschen auch in seiner zeitlichen Struktur zum Ausdruck kommt, aber langst
nicht nur in ihr. Die zeitliche Struktur wére eine Ldsung, wenn die Folge der Ereig-
nisse so geordnet werden konnte, dass jede zu einer Zeit vorhandene Realitét die ihr
nachfolgende eindeutig und notwendig nach sich zieht. Das deterministisch-kausale
Welthild stellt sich die Natur so vor.” (Weizsacker, Pathosophie, 95) Auch bei Mar-
garete Susman konstituiert dieser Wirbel erzeugende Bruch des zeitlichen Kontinu-
ums fundamentalen Sinn. Uber den existenziellen Bereich hinaus entwickelt sie auf
Folie von Hiob die Auffassung von Geschichte als Heilsgeschichte Israels. Die Ka-
tegorie des Tropos fungiert dabei als Umkehr: ,,Denn die Zeit als leeres Verflieen

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 269

zeugt den Wirbel als Sog sich offenbarender Schopfung. In diesem Prozess
bricht Hiobs Kontinuum auf, das seine vermeintliche Integritét pragte. In diesem
Prozess bricht grundsétzlich jegliche Form von Integritat auf, um in der Schop-
fung die Identitat mit der Differenz zu sprengen. Letztlich mit der Differenz der
sich ausdifferenzierenden Stimme Gottes, die im Kulminationspunkt vom Tro-
pos im Pathos gipfelt, bei dem der Mensch von Gott persdnlich angesprochen
wird — bei dem das Wort sich durchklingend ereignet. Der aufbrechende Hiob
wendet sich Gott zu, der selbst sich ,,wesentlich* als Differenz bekundet und
keine Identitat darstellt, sondern qua Stimmung zugéanglich ist:

Das Pathos wird daher nicht als eine fiir sich bestehende Gegebenheit empfunden, als eine
Wesenheit, die dem Menschen wie ein letztes Gegeniiber gegenwartig ware, sondern als
Ausserung des Willens; als funktionelle, nicht als substantielle Wirklichkeit. Es wird nicht
als ein ,,Ich®, als ein seelisches Zentrum, als Omnipotenz schlechthin, sondern als bloRer
Ausdruck erkannt. [...] Es wird nicht als das Ganze, sondern als ein Modus erlebt; es re-
prasentiert nicht den Gesamtwillen, sondern nur die Stimmung. Darin, daf Pathos, etwa
Zorn, kein notwendiges Attribut, sondern eine veranderliche Stimmung ist, liegt sinnge-
mass der Zweck der Prophetie begriindet.'*®

Hiob glaubt nicht, dass Gott seine Stimme hort. In der theotropischen Ausrich-
tung erlebt er Gott als verstecktes Antlitz, der grundlos seine Wunden mehrt. Mit
derselben Grundlosigkeit reizte Satan Gott gegen Hiob, mit der Begriindung,
Hiob fiirchte nicht ohne Grund, sondern aufgrund des mit dem Glauben einher-
gehenden Status, in dessen Genuss Hiob in der Exposition kam. Das Absurde
bildet dabei selbst Teil des Wendungsgeschehens, bei dem gerade die Verket-
tung der Griinde gerissen wird. Dieser Riss geht durch das omnipotente Zentrum

wird durch den Anruf von oben gestaut, aus ihrer blind vorwartsdrangenden Rich-
tung aufgestort, im Wirbel eines lebendigen Zentrums aufgehalten, gegen sich selbst
herumgewendet und zur Umkehrung gezwungen: zu der Umkehr aus dem Vielen
zum Einen, in der sie sich sammelt zum Sinn. Die Zeit, als vorwartsdrangender, alles
mit sich reissender Strom schwerste Gefahrdung alles Sinnes, wird so selbst zum
Gefass des Sinnes: des zentral gesammelten Sinnes: des Heils. Gegen das raumhafte
Ziel der Vollendung steht das in der Zeit zu gewinnende Ziel der Erlésung. Es ist
dieser in der Zeit selbst erweckte Widerstand gegen die Zeit als leeres VerflieRen,
der in der vorwadrtsgerichteten Geschichte immer wieder zum Scheitern verurteilt ist
und, indem er sich immer neu in ihr erhebt, Geschichte im eigentlichen Sinne erst
erschafft. (Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal desjudischen Volkes, 27)
163 Heschel, Die Prophetie, 135.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

hindurch und erdffnet mit dem damit verbundenen Nicht-Kénnen einen passiven
Zwischenraum, in dem sich Pathos als Stimmung im Sinne der erwahnten Fih-
lungnahme gibt.

Die Reden der Freunde und die Gegenreden Hiobs bilden dabei den Rahmen
eines narrativen Kontinuums, welches jedoch selber zu einem Ende kommt bzw.
sich in der Zwangslaufigkeit der statischen Debatte ad absurdum fiihrt: Die theo-
logische Logik des Tun-Ergehens-Zusammenhang verfehlt die damit verflochte-
nen Kategorien des Aktiven und Passiven, die jenseits von Logik und Ontologie
akosmisch gefarbt sind und sich nicht zwangslaufig der kausalen Naturordnung
unterwerfen missen. Nach der dritten Rede Bildads sagt sich Hiob von seinen
Freunden los, da der kommunikative common sense zusammenbricht. Hiobs Po-
sition bleibt unverstanden, seine Stimme ungehért. Das freundschaftliche Ver-
haltnis verwandelt sich nicht in den Verkehr des Gebens und Nehmens, was den
Austausch austauschbar macht. In dieser Beliebigkeit wird Hiob verstérkt auf
sich selbst zuriickgeworfen, was ihn gleichzeitig an eine weitere Schwelle, die
nun in den inneren Raum der Erinnerung flihrt. Dabei spurt sich die Offenbarung
zur Bruchstelle vor, wobei der Text selbst, der bisher vom narrativen Kontinuum
gepragt war, fur den Einbruch empfanglich wird. — Hiob antwortet nicht mehr
den ,,Freunden®, sondern wendet sich nach innen:

ljob hob weiter sein Gleichwort an, er sprach:

,.Beim lebendigen Gottherrn, der mein Recht hiel entweichen,
dem Gewaltigen, der mir die Seele verbittert,

—denn noch ist all mein Atem in mir,

der Gotteshauch in meiner Nase —:

Reden meine Lippen Falschheit,

murmelt meine Zunge Tduschung, ...!

Weitab mir, daB ich euch bewahrheite!

bis ich verscheide, lasse ich meine Schlichtheit nicht weichen.
An meiner Bewahrtheit halte ich und lockere nicht,

[.-]

Furs Silber gibts ja einen Fundort,

einen Platz flirs Gold, wo mans seigert,

Eisen holt man aus dem Staub,

das Gestein, das zu Kupfer man schmilzt.

Man hat der Finsternis ein Ende gesetzt,

alles Letzte durchforscht ebender.

Durchs Gestein von Dunkel und Todesschatten

bricht der Schacht von der Kalkschicht weg;

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 271

die des Fusstapfs Vergessnen,

sie hangen abseits der Menschenwelt, schweben.
Die Erde, draus das Brotkorn hervorkommen wird,
ihr Untres ist wie von Feuer umwdihlt.

[-]

so kommt das Heimliche ans Licht hervor.

Aber die Weisheit, woher 1ait sie sich finden,
welches ist der Ort der Merksamkeit? [...]*

(Hiob, 27:1 — 28:28)"%*

Pathos als Philosophie der Wiederholung steht bzw. bewegt sich an der genann-
ten Schwelle, auf der Hiob durch die Debatte erhitzt ist und im Sinne von Buber/
Rosenzweig weiter zu seinem Gleichwort anhebt. Das Weiter markiert mehr die
Erweiterung in der Passage und weniger die Fortsetzung der beschriebenen Kon-
tinuitat. Weiter anheben signalisiert dabei eine leidenschaftliche Verinnerlichung
der Denkbewegung, in der Hiob das Recht nach Integritat weiter behauptet, in-
dem er dieses Leitmotiv gleichzeitig von der statisch-ontischen zur pathischen
Ebene verschiebt: Er ist nicht integer, sondern strebt danach. Die spezifische
Dynamik dieses Triebs lasst sich in Anlehnung an den hebrdischen Text vertie-
fen. Eisemann (bersetzt Yown nxw 21x o7 (vajosef ijov se’et meshalo) mit Iyov
then continued to take up his cogitations. Der Buchstabe 1 (Vav) bei no»
(Vajosef; einsammeln) verkorpert das Und der Schwelle, indem es mit der Ta-
tigkeit des Sammelns im wortlichsten Sinne verbindet, um die Gedanken Yown
(meshalo) zu biindeln'®. In der grabenden Verbindung zwischen den lateinisch
gepragten cogitations und dem hebraischen Sw»n (mashal) nistet sich die Figur
des leidenschaftlichen Denkers'® ein: Das cogitare als denken ist mit agitare

164 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 313-316.

165 Interpretiert man das Sammeln als VVorgang des Auflesens, sollte die damit verbun-
dene Wirkung auf den Leser nicht {ibersehen werden.

166 Fir Heschel ist die Figur des leidenschaftlichen Denkers biblisch fundiert. Der bibli-
schen Anthropologie wiirde es widersprechen, den Geist vom emotionalen Leben
trennen zu wollen, da sich im Geist Aktivitdt und Passivitat auf fundamentale Art
und Weise mischen: ,,It is as nonbiblical to separate emotion or passion from the spi-
rit as it is to disparage emotion or passion. The disparagement of emotion was made
possible by ascribing to the rational faculty a power of sovereignty over the objects
of its comprehension, thought being the active, moving principle, and the objects of
knowledge the passive, inert material of comprehension. However, the act of think-
ing of an object is in itself an act of being moved by the object. In thinking we do

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sinnverwandt, wobei letzteres Verb treiben und Uberlegen bedeuten kann und als
Verbindung zu jenem exagitare verschmilzt, dem die Ubertreibung innewohnt,
was sich auf das Weiter anheben rlckbeziehen lasst. Auf der hebréischen Seite
wohnt dem Gleichwort im Sinne des Gleichnisses das treibende Element inne.
Eisemann erldutert den hebraischen Ausdruck dahingehend, dass ihm die Eigen-
heiten des Befehlens und Regierens, um auf ein gedankliches Sollen zuzustre-
ben, das nicht ist"®’. Dem gilt anzufiigen, dass die dabei konstitutive Liicke sich
nicht durch reflexiv-begriffliches Denken schlieft, sondern durch die schopferi-
sche Dynamik der existenziellen Wendung. Dies wird dadurch unterstrichen,
dass Hiob in seinen treibenden Gedanken Gott in dieser Passage mehrfach als
jener Gewaltiger anspricht, der als Schopfergott gilt. Die Wendung zur Schop-
fung akzentuiert sich im Gleichnis im Aufsuchen der unauffindbaren Weisheit,
durch welches er sich selber existenziell durcharbeitet, indem er den argumenta-
tiven Boden umwiihit und auf jene untergriindigen Elemente stoRt oder Anstof3
nimmt, die der Schopfung inhdrent sind — und den Stein des AnstoRes bilden:
Durchs Gestein von Dunkel und Todesschatten bricht der Schacht von der Kalk-
schicht weg. 12x (even; Sein) steht im Kontext einer Schopfung, die von Gott be-
grenzt wird und durch diese Grenze selbst hindernd limitiert wird: durch den
Limes als Grenzstein, der den Fluss der Schopfung aufstort und Dunkelheit ein-
flieRen l&sst. Hiermit stehen wir wieder bei Heschels elementarem Ausgangs-
punkt der Vermischung zwischen Gut und Bdse — wobei das Untergriindige den
Grund nicht birgt, aber von einer Zugéanglichkeit im Sinne der Wendung in Rich-
tung der Offenbarung zeugt: so kommt das Heimliche ans Licht hervor. Im Ge-
heimen geschieht die Wiederholung: als Geheimnis der Wiederholung, als heim-
liches Suchen oder: als Heimsuchung.

Hiobs Gedankenbewegung dreht sich um eine weitere Volte, indem die iden-
tische Redewendung Ijob hub weiter sein Gleichwort an, er sprach: wiederholt
wird und er sich seines alten Lebens erinnert, es durchgeht. Hiermit enden die
Reden Hiobs — in der Gegenwart der drei Freunde, die inzwischen neutral*®® als

not create an object; we are challenged by it. Thus, thought is part of emotion. We
think because we are moved, a fact of which we are not always conscious. Emotion
may be defined as the consciousness of being moved. Emotion is inseparable from
being filled with the spirit, which is above all a state of being moved.* (Heschel, The
Prophets, 316)

167 Vgl. Eisemann, Job, 237.

168 In Kontrast zum Verhalten der Freunde im biblischen Narrativ gestaltet Joseph Roth
in seinem Roman Hiob das Thema der Freundschaft dahingehend, dass sich die
Freunde nicht neutralisieren. Menkes, Skowronnek, Rottenberg und Groschel sind

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 273

Ménner bezeichnet werden und nicht mehr antworten. Im Sinne der Kontinuitat
waére Tzophars dritte Rede zu erwarten gewesen. In das zu Erwartende bricht nun
formlich das Unerwartete ein, um einen weiteren Ubergang im Sinne der (ber-
gehenden Bewegung zu schaffen: Wie aus dem Nichts taucht Elihu auf, dessen
Name innigst mit dem Géttlichen verwoben ist: Er (hu) ist mir (li) Gott (EI).
Dieses Auftreten fungiert als Emergenz eines personlichen Verkehrens mit Gott,
eines sich potenzierenden Geschehens der Wendung, die sich in der letzten Pas-
sage bei Hiob als Inwendigkeit gestaltete und im wiederholten Anheben seiner
Stimme das Aufbrechen des Zwangsléufigen im Durchbrechen der Offenbarung
erwirkte, als ,,etwas was neu in den Gang der Zeit einschlagt“'®. Mit diesem
Einschlagen Elihus geht ein Treffen einher, das einerseits betroffen macht, ande-
rerseits das philosophische Pathos insofern auf entscheidende Weise prafiguriert,
als seine Leidenschaft auf die bewegt-bewegende Prasenz des Geistes als sich
wendendes Ereignis abzielt:

Nun aber entflammte der Zorn Elihus Sohns Berachels Sohns
Busis, von der Ramsippe,

wider ljob entflammte sein Zorn, dal} der seine Seele eher als
Gott bewahrheitet meinte,

und wider die drei Genossen entflammte sein Zorn, dal? sie eine
Entgegnung nicht fanden, Ijob zu schuldigen.

Elihu hatte aber mit Rede Ijob zugewartet,

denn alter als er waren sie an Tagen.

Nun sah Elihu, daB keine Entgegnung im Mund der drei Manner
war, und sein Zorn entflammte.

Elihu Sohn Berachels entgegnete, er sprach:

,»Jung bin ich an Tagen

Und ihr seid Greise,

darum habe ich mich verkrochen,

ich fiirchte, mein Wissen euch anzusagen,

ich sprach zu mir: die Tage sollen reden,

die Vielheit der Jahre Weisheit kundtun.

Jedoch, der Geist ists im Menschlein,

zwar (berfordert mit Mendels Hadern gegeniiber Gott und verstummen entspre-
chend, aber sie fiillen den entstehenden Raum des Schweigens mit ihrer reinen und
schlichten Anwesenheit: ,,Aber die vier Freunde blieben die ganze Nacht.“ (Roth,
Hiob, 169)

169 Heschel, Die Prophetie, 100.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

der Odem des Gewaltigen, der sie merken heif3t,
nicht eben die Vielzeitigen sind weise

und eben die Alten merken das Recht!

Deshalb spreche ich: Hore mich an!

Ansagen will auch ich mein Gewultes. [...]“
(Hiob 32: 2-10)*

Das Einschlagen in den Gang der Zeit verwundet den gewohnten Lauf der Zeit
und der Kausalitat, was im Narrativ die gesetzte Weisheit der Alten verwirbelt.
Uber das Narrativ hinaus wird der alte philosophische Bodensatz der transzen-
dentalen Kategorien von Raum und Zeit aufgeriihrt, um das selbstgeféllige er-
kenntnistheoretische Paradigma in sich ruhender Theorie aufzustoren. Diese
Apathie wird durch das Pathos des Geistes in Bewegung versetzt, der im Hebréi-
schen mit mn (ruach; Wind) und dem Atem Gottes assoziiert wird. Die entspre-
chende Verbindung kumuliert im Sinne der anh&ufenden Versammlung im pro-
phetischen Bewusstsein, was der Vers im Hebréischen andeutet: wixa &1 mn 198
oran 7w nawa (@hen ru’ah hi be’enosh venishmat shadai tevinem). Buber/Ro-
senzweig Ubersetzen diese Passage: Jedoch, der Geist ists im Menschlein, der
Odem des Gewaltigen, der sie merken heif3t. Eisemann akzentuiert den Geist als
prophecy, wodurch das Wissen zu einem géttlich inspirierten Verstehen ausge-
richtet wird. Der Verstehensakt steht dabei insofern im Kontext einer ethisch
fundierten Aufmerksamkeitsékonomie, als diese an ein Sollen gebunden wird:
der sie merken heif3t. Noch genauer: Die Aufmerksamkeit wird auf ein punctum
hin geblindelt, die im Kontext einer sich vorwarts bewegenden Ethik des Erin-
nerns steht. Der Ausdruck o:°an (tevinem; verstehen) bezeichnet grammatika-
lisch eine Futurform, was inhaltlich mit der etymologischen Verwandtschaft mit
dem 21 (Navi; Prophet) die entsprechende Akzentuierung erfahrt. Einerseits
zeigt sich hier wiederholt das wahlverwandte Verhéltnis zu Kierkegaards Bewe-
gung des Vorwartserinnerns; dies mit Bezug auf einen Geist, der performativ auf
Folie der Wind-Metaphorik durch den Text weht und sich der Evidenz des
Lichts entzieht. Andererseits wird aber auch deutlich, dass diese Bewegung als
spezifische Bewegung des prophetischen Bewusstseins eine entscheidende Dif-
ferenzierung erfahrt.

Das Einschlagen in den Gang der Zeit verwundet das Kontinuum, aber er6ff-
net in diesem Bruch einen weiteren Raum, an dessen Schwelle sich Hiob befin-
det. Ankniipfungspunkt zwischen Elihu und Hiob bildet dabei das Motiv der he-
benden Bewegung, welche das Wunder so vorbereitet, dass die begrifflichen Fa-

170 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 322.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 275

den zwischen Wunde und Wunder ein verwickelt pathisches Verhaltnis'’* einge-
hen: Das wiederholte Anheben von Hiobs Stimme koinzidiert mit Elihus auf-
flammend leidenschaftlichen Aufruf, ihn anzuhéren, um Wesentliches zu verste-
hen. Eine zusatzliche Koinzidenz bildet dabei seine Herkunft: Die Ramsippe
verweist auf das Erhabene, da o1 (ram; erhoben) bedeutet und sich mit der 710
(Trumah) in Verbindung bringen lasst: Dabei handelt sich um eine Abgabe, die
dem Bau des Stiftszelts dient, was als sogenannte Hebe bezeichnet wird. — Elihu
hebt zu vier Reden an; er, der mit seinem Namen personlich fir und vor Gott
steht, stimmt Hiob ein, indem er ihn in einem metaphysischen Sinne Uberstimmt
— ihn mit seiner Stimme Uber jene Schwelle fuhrt, auf welcher der leidende Hiob
zwar mit Pathos™* das Anliegen seiner Unschuld vor Gott vortrug, aber ohne je-

171 Das verschlungene Verhaltnis markiert fir Soloveitchik den Durch- und Ubergang,
bzw. die Bruchstelle zwischen der kosmischen und der prophetischen Ordnung. O-
der pointierter: Vom Logos zum Wort Gottes. Dieser Wirbel prafiguriert dabei Got-
tes Sprechen aus dem Wirbelwind, indem die Schopfung bewegt wird, um nicht als
rein logische Ordnung der Natur identifiziert und fixiert zu werden. Soloveitchik un-
terscheidet zwei anthropologische Grunderfahrungen: ,, The image of man in Juda-
ism is reflected in two experiences: the cosmic and the covenantal. At first, man
emerges in the Bible out of the depths of nature; he belongs to the cosmic continu-
um; he is involved in the great drama which follows an unalterable order and se-
quence. His methods of thinking and experiencing were born out of these patterns in
the unfolding of the cosmic process. [...] Man, in his encounter with God who ad-
dresses Himself to him not from within but from without the cosmic continuum, is
exposed to an experience wholly other from the cosmic encounter. This apocalyptic
dialogue which takes place between man and God consists of entirely different cate-
gories and a singular vocabulary. A new awareness dawns upon man, one that is not
rooted in the cosmic logic and regularities.” (Soloveitchik, Out of the Whirlwind,
116)

172 Der begriffliche Konnex zwischen Pathos und dem Erhabenen geht auf Longinus
zuriick, der den kulturgeschichtlichen Verlauf einer Asthetik des Erhabenen wesent-
lich pragte, indem er den Rahmen der Rhetorik sprengte. Dies zeigt sich insbesonde-
re in der Rezeption der Genieasthetik und der Romantik. Im Zusammenhang mit der
behandelten Hiobstelle ist folgende Ausfiihrung von poetologischem Interesse; dies
vor allem in Hinblick auf den Text, der auf Folie der Stimme rezipiert wird: ,,Meinte
aber Caecilius andererseits, Pathos trage gar nichts zum Erhabenen bei, und hielt er
es deswegen nicht flr erwahnenswert, tduscht er sich vollig; denn ich wage getrost
zu behaupten, dal nichts so sehr wie echtes Pathos am rechten Ort einen erhabenen
Eindruck macht, daB8 es wie aus Entziickung und Eingebung einen Hauch von Be-

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ne wendende Hebung vor Gott vollzogen und erlitten zu haben, bei welcher sich
das Theotropische ins Anthrotropische verwandelt hétte: von Gott personlich ge-
sucht zu werden.

Hiob, der nicht glaubte, dass Gott seiner Stimme lauschte, wenn er ihm rief,
wird im Sinne der Prafiguration des géttlichen Pathos von Elihu gehért und: ver-
standen! Elihu, welcher im Setting der Freunde nicht sichtbar war, reprasentiert
bzw. verkodrpert die Stimme des nicht Sichtbaren, aber Verstehbaren, indem je-
nes Kontinuum verwundet wird, das durch die visuelle Logik gepragt ist. Die
Stimme Elihus verkdrpert das aufmerkende Verstehen und verweist untergriindig
in der Eigenschaft aufmerksamer Prasenz auf die Schechina Gottes: als wirkende
Dimension der Nahe — des Anderen im Sinne des Nachbars. Hiob unterbricht ihn
nicht, er setzt zu keiner Gegenrede an, weil er nicht mehr debattiert, weil er den
Diskurs des argumentativen Hin und Hers hinter sich gelassen hat. Er hort jene
Stimme, die ihn tiber-setzt'™, von der Topographie des Sehens zu jener des Ver-
stehens. Oder mit erneutem Bezug zu Heschels Ellipse des Denkens: Von der
Selbstbediirftigkeit zum Begehren des Anderen. Die Ubersetzung passiert das
Wort, welches sich wirkend ereignet, um die Wirklichkeit als Offenbarung sicht-
— nein hérbar zu machen. Elihu fuhrt Hiob in diesem Ereignis an die Schwelle
des prophetischen Bewusstseins, indem er bei Hiob ein echtes Verstandnis fur

geisterung verstromt und die Rede gleichsam mit prophetischer Macht erfillt.”
(Longinus, Vom Erhabenen, 21)

173 Die Ubersetzenden Bewegung Elihus durchbricht das Kontinuum aus Logik und On-
tologie. Im Sinne von Friedrich Weinreb geht es letztlich darum, die Wurzeln des
Menschen als aus dem Jenseits kommend zu verstehen, was auch auf Hiobs Situati-
on zutrifft: ,,Es gibt die bdsen Geister, die das Leben immer weiter fortsetzen, konti-
nuieren wollen. Wahrend uns die guten Geister darauf hinweisen wollen, dass die
Reihenfolge, die wir erleben, ein Friher hat, jenseits des Kontinuums, jenseits des
Anfangs, und ein Ende jenseits des Endes. Es gibt ein Anderes ausserhalb der Reihe.
Wiéhrend der Reihenfolge herrscht das Entweder-oder, besteht die Gefahr des Rech-
nens und Berechnens. [...] So glaube ich auch hier, bei Hiob, zu sehen: Die Antwort
wird nie kommen, wenn man die Wurzel nicht in einem Jenseits erkennt, einem un-
sichtbaren Gegeniiber, das alles, was man hier kennt, in Frage stellt.* (Weinreb, Die
Freuden Hiobs, 476-478) In diesem Zusammenhang konnte die Bruchstelle auch so
umschrieben werden, dass die Zahl in Richtung des Erzahlens aufgebrochen wird. In
diese Konstellation passt eine kurze Stellenlese von Viktor von Weizsacker, um das
Grundthema Stimmung — Stimme anzuspielen: ,,Es gibt &uRerlichen und innerlichen
Umgang, und damit tritt an Stelle des numerischen das sphérische Element der Be-
gegnung.” (Weizsacker, Pathosophie, 68)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 277

Transzendenz entstehen l&sst, indem sich diese auf ihn zubewegt, berthrt und
entsprechend stimmt; jenseits von Hiobs Bewusstsein und von seiner Weisheit,
einen Grund oder Ursprung intendieren zu konnen. Elihu chiffriert eine Spur
bzw. eine Differenz, welche sich dieser Verortung widersetzt: So wie er auf-
tauchte, verschwindet er, im erneuten Bruch mit dem Kontinuum. Das punctum
des Abbruchs wiederholt Abrahams Motivik des Sehens, das aufgrund der ety-
mologischen Verwandtschaft mit der Furcht zu einem hérenden Verstehen fiihr-
te:1% "nom 95 AR X2 2wIr 1K 192 (lahen ireuhu anashim lo ireh kol hahmei
lev). Buber/Rosenzweig Ubersetzen: Darum fUrchten die Menschen ihn, der auch
alle Herzensweisen nicht ansieht.'’* Der Ausdruck Herzensweisen bildet dabei
bereits eine interpretative Akzentuierung von den wortwdrtlichen 2% >»non Weis-
heiten des Herzens, welche im Dienste des Paradigmas erkennender Intentionali-
tat stehen. Im Bannkreis eines Logozentrismus, den wir mit Diogenes verab-
schiedeten, um in Richtung des Pathos aufzubrechen: Zu Heschels Fiihlungnah-
me zwischen Schopfer und Geschdpf. Die offenbarende Furcht bildet diese
Schwelle, die Hiob nun in ein personliches Verhéltnis zu Gott erhebt, indem
Gott im Sinne Steiners hindurchsagt, hindurchklingt und die Dimension des
Wunders durchschimmern®” lasst. In und durch die sich drehenden Windungen
der Schopfung ereignet sich die Wiederholung, indem Gott und Hiob im Wen-
dungsgeschehen aufeinandertreffen, sich finden. Das Pathos Gottes bewegt Hiob
durch die Amalgamierung von Stimme und Stimmung als jene Spur des Ande-
ren, die aus dem Sturmwind des Wirbelsturms zu ihm spricht. Die entsprechende
Geistmetaphorik bezieht sich auf ein wesentliches Zwischen und gestaltet einen
Zwischenraum, der im Sinne Heschels das gottliche Pathos charakterisiert. Mit-
hin markiert dieser Zwischenraum eine entscheidende Differenz zu Kierkegaards
Wiederholung, die als Existenzdialektik diesen Zwischenraum nicht kennt, des-
halb ihn Gberspringt bzw. den Sprung als die religidse Kategorie schlechthin
setzt. In Anlehnung an Heschels Verstandnis gilt es Hiobs Widerstandigkeit aus
dem zu engen existenziellen Rahmen herauszul6sen, um in eine Religionsphilo-
sophie jiidischen Kontexts zu tibersetzen. Auch bei dieser Ubersetzung bleibt die
Bewegung das Leitmotiv:

The divine pathos is like a bridge over the abyss that separates man from God. It implies
that the relationship between God and man is not dialectic, characterized by opposition

174 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 331.

175 Das oszillierende Schimmern zwischen Wunde und Wunder ereignet sich auch auf
der semantischen Ebene der schillernden Bedeutung des Ausdrucks o1 (nes): Er be-
zeichnet gleichzeitig Priifung, Erhebung und Wunder.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

and tension. Man in his essence is not the antithesis of the divine, although in his actual
existence he may be rebellious and defiant. The fact that the attitudes of man may affect
the life of God, that God stands in a intimate relationship to the world, implies a certain
analogy between Creator and creature. The prophets stress not only the discrepancy of
God and man, but also the relationship of reciprocity, consisting of God’s engagement to
man, not only of man’s commitment to God. The disparity between God and the world is
overcome in God, not in man. Confronted with an unconditional and absolute will of God,
with eternity and perfection, man in his brittleness appears as a complete antithesis. But
the prophets face a God of compassion, a God of concern and involvement, and it is in
such concern that the divine and the human meet. Pathos is the focal point for eternity and
history, the epitome of all relationships between God and man. Just because it is not a fi-
nal reality, but a dynamic modality, does pathos make possible a living encounter between
God and his people.'™®

Die dynamische Modalitat kommt gleichzeitig im Changieren der Gottesnamen
zum Ausdruck. Wahrend Shaddai und Elokim auf Gott als Schopfer und Richter
tber die Schopfung verweist, transzendiert der als Tetragramm unaussprechliche
Gottesname die Schépfung und die damit richtende Dimension, um durch die
Schépfung barmherzig und gnadenvoll zu wirken. Insofern ist es bemerkenswert,
dass Gott Hiob aus dem Sturmwind mit dem Namen des Tetragramms anspricht.
Als metaphysische Erfahrung erféahrt Hiob die Stimme Gottes aus dem Sturm-
wind kommend, um ihn entsprechend zu bewegen und die Spur der Offenbarung
erlebbar zu machen. Es ist nur die Textoberflache, die den Eindruck wecken
koénnte, dass Gott durch die dargelegten Kréfteverhaltnisse der Schépfung Hiob
einschuchternd zurechtweist, indem er ihn in die Schranken weist — indem er die
anmaRende und mafRlose Theodizee bloRR stellt und die richtigen Verhaltnisse
herstellt. In Anlehnung an Heschel gilt es diese zu oberflachliche Lesart geord-
neter Verhéltnisse dahingehend zu bewegen, wo die Stimme Gottes im Verkeh-
ren der Verhéaltnisse mit dem Menschen verkehrt, indem er ihn beriihrt. Bereits
Elihu hat in seinen Reden Hiob mit den GréRenverhaltnissen der Schopfung kon-
frontiert und die Legitimitét seiner Rebellion in Frage gestellt, aber nicht aus ob-
jektiven theologischen Griinden, sondern aus der inneren Perspektive des Sub-
jekts heraus: Nicht kontinuierlich von sich auszugehen, um im geordneten Raum
des Kontinuums nach Bestandigkeit — Integritat — zu streben, sondern sich der
Transzendenz des Diskontinuierlichen hin zu 6ffnen, wodurch ein wirklicher
Austausch sich ereignen kann und es Integritat innerhalb eines neuen Horizonts
zu denken gilt: Im Verkehr von Geben und (auf)nehmen. Es ist das vermeintlich

176 Heschel, The Prophets, 229.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 279

passive Moment von Hiobs angeeigneter Empfanglichkeit, welches sein prophe-
tisches Bewusstsein aktiviert. Die (auf)gebrochene Subjektivitat bricht mit dem
eudaimonischen Paradigma nach Gliick, um — gemaR dem Epitaph Heschels —
Wunder zu erhalten. Indem Gott sich gibt, durch seine Gabe zur Gegebenheit
wird: zur Eingebung. Gott gibt sich Hiob hin, indem er ihn in schopferischer
Hingabe anspricht. Konstitutiv fir diese dynamische Modalitat ist die Stimme
durch die Stimmung — die Worte aus dem Sturmwind. Das dabei wirkende Pa-
thos Gottes verfeinert sich insofern, als die waltende Gewaltigkeit der Stimmung
sich in Richtung Stimme verschiebt. Eisemann zeigt diese entscheidende Ak-
zentverschiebung an folgendem Detail auf, welches Ramban kommentierte: In
der ersten Rede Gottes: n7won 11 (min hase’arah; aus dem Surmwind) ist mit
dem bestimmten Artikel geschrieben, um den Sturmwind zu betonen. Die zweite
Rede aus dem Sturmwind (Hiob, 40,6) spricht Gott 7wo ya. Der fehlende be-
stimmte Artikel (77) geht fiir Ramban mit einer hoheren Stufe des prophetischen
Bewusstseins einher, da der Wirbelwind nicht mehr im Zentrum steht. Will hei-
Ben: Die metaphysische Erfahrung einer Stimme, die als gestaltlose Stimmung
hor- und sichtbar ist, verdichtet sich auf das Horen der Stimme, die im Sinne des
Tetragramms die stille Stimme der gebenden Hingabe ist: als Kraft der Selbst-
aufgabe. Dass Hiob auf dem Hohepunkt dieses Narrativs von dieser Kraft affi-
ziert wird, bedeutet nicht, dass seine Individualitdt in einem Ganzen sich aufge-
l6st hatte, sondern: dass er durch das aufbrechende Selbst zur Person geworden
ist, bei der Gott durchklingt: Aufs Horensagen des Ohrs habe ich dich gehért,
jetzt aber hat dich mein Auge gesehen. Drum verwerfe ich und es gereut mich
hier in dem Staub und der Asche.'”’ Die personliche Beriihrung durch die Bewe-
gung der Transzendenz flhrt zu einer existenziellen Erfahrung, die folgende
Schnittstellen zu Kierkegaard beinhaltet: Zum einen bewegt sich die menschli-
che Existenz in der Polaritat zwischen der Endlichkeit des Staubes und der Un-
endlichkeit Gottes. Zum anderen kann sich Existenz nur als eine religidse trans-
formieren, indem es zu einem Ausbruch des Einzelnen aus der Tradition kommt,
in der Gott nur geriichteweise — vom Horen sagen — bekannt ist. Gott als Geriicht
bildet traditionellerweise einen Glauben aus, der in Opposition zum Wissen
steht, dass man eben nur an Gott glauben kann. Dass Hiob Gott gesehen hat, be-
deutet im erarbeiteten Kontext, dass er im Sinne einer metaphysischen Erfahrung
Zeuge eines zeugenden Vorgangs geworden ist: Er hat das Geheimnis der Wie-
derholung nicht erkannt, aber verstanden. Gott hat Hiobs Stimme gehért und
Hiob hat die Stimme Gottes gehoért. Das Inwendige wendet sich dabei nach au-
Ren.

177 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, Bd.4, 339.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

5.2.5 Ausgang: Vom Pathos zur Sympathie

Kierkegaards junger Mensch verinnerlicht sein Leiden und existenzialisiert die-
ses im philosophischen Sinne, indem er es als Inwendigkeit zu einer religiésen
Geisteshaltung erklart, die sich so in ein Gottesverhaltnis setzt. Er identifiziert
sich mit Hiob, indem er mit ihm sympathisiert, indem sich seine Innerlichkeit je-
ner Hiobs angleicht. In der existenziellen Subjektivierung sieht er sich zuséatzlich
dadurch bestérkt, indem Gott am Ende des Narrativs Hiob verteidigt, wéahrend
die drei Freunde fir ihre Art und Weise der Gottesverteidigung verurteilt wer-
den. Hiob hat angemessener von Gott gesprochen als die drei Freunde. Insofern
bildet die existenzialisierte Subjektivitat die addquate Grundlage fir die Dyna-
mik des Pathos, nur: der junge Mensch bleibt in seinem Gottesverhéltnis ichbe-
fangen; die Stimme Elihus entsprechend ungehort. Es fehlt das transitive Mo-
ment, um sich der gebenden Transzendenz hinzuwenden, hinzugeben. Diese
Hingabe wiederholt die Philosophie als Liebe zur Weisheit, aber nicht als eide-
tisch gepréagtes Schauen mit dem geistigen Auge, sondern als ein sehend ma-
chendes Lauschen bzw. Verstehen des Anderen. Die darin enthaltene Intimitét
umkreist Heschel in Anlehnung an den Propheten Hosea, bei dem der Ausdruck
' N7 (da’at Hashem) oft vorkommt. Die oberflachliche Bedeutung kann mit
Gott wissen, kennen wiedergegeben werden. Uber Hosea hinaus entwickelt He-
schel auf der Folie des Pathos eine Idee der Sympathie:

Wir treffen wohl den urspriinglichen Sinn, wenn wir diese bezeichnende Wendung in
»Verkehren mit Gott* iibersetzen; eine Ubertragung, die der Mentalitit des Propheten
durchaus entspricht. Der einzige Sinn einer derartigen ldee kann nicht gottesgeféllige
Handlungen und Gesinnungen gemeint haben, sondern ein unmittelbares Fiihlungnehmen
mit Gott, ein emotionales Verkehren mit dem goéttlichen Pathos, die Symphatie. Nach
Analogie der geschlechtlichen Vereinigung, auf welche dieses Verbum hinweist, muss
man diese Sympathie als ,,Miteinanderfiihlen* auffassen. Ebenso wie im geschlechtlichen
Miteinanderfiihlen, wo das Gefiihl der einen Person der anderen in keiner Weise gegen-
standlich wird, wo vielmehr beide Personen den gleichen Verhalt fiihlen, ist die Form der
Sympathie, die in dem hoseanischen Postulat gemeint ist, nicht ein Bemitleiden, sondern
ein Miteinanderleiden.*®

Diese Innerlichkeit, die sich nach auBen wendet, kennzeichnet einerseits die
hdchste Begabung des Propheten, Gott zu antworten. Das Potenzial dieser Ver-

178 Heschel, Die Prophetie, 83f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 281

antwortung'” geht andererseits (iber das prophetische Bewusstsein hinaus und
richtet den Menschen in seiner ethischen Grundhaltung als Geisteshaltung in
Richtung des anderen aus, worin das Motiv echter Integritdt — nicht nur jener
Hiobs - liegt:

Sympathy is a stage in which a person is open to the presence of another person. It is a
feeling which feels the feeling to which it reacts — the opposite of emotional solitariness.
In prophetic sympathy, man is open to the presence and emotion of the transcendent Sub-
ject. He carries within himself the awareness of what is happening to God. [...] This, per-
haps, is the reward and distinction of prophetic existence: to be attuned to God. No one
knows the measure of such intensity, the degree of such accord. It is more than a feeling.
It is a whole way of being. In contrast to ecstasy, with its momentary transports, sympathy
with God is a constant attitude.'*

In diesem Sinne erféhrt das Narrativ um Hiob eine Abrundung, bei der das Pa-
thos Gottes und die Sympathie des Menschen ineinanderwirken. Gott weist die
drei Freunde an, Opfer darzubringen, welche eine reinigende Wirkung erzielen
sollen, weil Hiob gleichzeitig flr seine Freunde beten wird. Gott, der nicht mehr
im Sinne des ekstatischen Ereignisses zu Hiob aus dem Sturmwind spricht, hat
bei ihm die beschriebene Sympathie geweckt, so dass Hiob aus dieser konstanten
Innerlichkeit heraus sich im Gebet nach aulen wendet. Die Wiederholung wird
im Sinne Kierkegaards — und tiber ihn hinaus — zur neuen Kategorie der Philoso-
phie und fihrt zur Riickkehr als Ausdruck der Kehre und des Verkehrs: nx aw 'm
WYY 7va Yenaa ark naw (veHashem shaw et shwit ijov behitpalelo be’ad
re’ehu). Buber/Rosenzweig pointieren den vermeintlichen Pleonasmus: Er liefd
ljob Wiederkehr kehren, als er betete fiir seine Genossen.®

179 Christian Wiese thematisiert diese grundlegende Verantwortung des Menschen im
Kontext einer theologischen und philosphischen Perspektivierung nach Auschwitz.
Er lotet dabei die gemeinsame Schnittstelle zwischen Hans Jonas und Heschel aus,
die darin besteht, keine Post-Holocaust-Theologie im Sinne von Fackenheim zu
formulieren, sondern die Aufgabe des Menschen im kreatiirlichen Rahmen einer
Schopfung aufzusuchen, die sich durch géttliches Pathos auszeichnet. Dabei wird
die Frage der Theodizee von der Anthropodizee verdrangt und der Mensch erlangt
eine fundamentale Verantwortung im Prozess der Schopfung (vgl. dazu: Wiese,
God's Passion for Humankind and Human Responsibility for the Divine, 220-223).

180 Heschel, The Prophets, 309, 311.

181 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 340. Vgl. dazu auch die Anm. 143 zum Aus-
druck der 72wn (teshuva).

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Hiobs feindliche Passagen haben zu einem erweiterten Lebensverstandnis
gefuhrt, die es ihm ermdglichten, an das andere Ende der Ellipse zu gelangen,
indem er sein Selbst aufbrach und gleichzeitig aufgebrochen wurde, um die
Existenz im Sinne von Heschel nicht bloR zu kontinuieren, sondern zu exaltieren
— es zu kehren. Das darin springende Moment (berspringt das Selbst, um das
Leben als Existenz zu heiligen; es ganz zu machen, indem zwischen Mensch und
Gott jene Saite stimmender Bestimmung schwingt, die in der Tiefenstruktur des
Pathos angelegt ist: Die wechselseitige Gabe. Uber die Dimension des propheti-
schen Bewusstseins hinaus, zeichnet sich Hiob durch eine Grundstimmung aus,
die am Schluss ihren Ausdruck im gebenden Gebet findet. Das Gebet als Gabe
ist Ausdruck der Sympathie, bei welcher Gott nicht bloR ein Gerlicht ist, sondern
ein metaphysisches Erfahren der Spuren der Transzendenz. Spuren, welche die
kosmisch ontologische Ordnung des kontinuierenden Universums {berschreitet,
um in der Diskontinuitat zu verkehren. Hiobs Ausbruch aus dieser Ordnung be-
misst sich daran, dass er nicht mehr Gerechtigkeit fuir sein Selbst im Verhéltnis
zu Gott einfordert. Diese Selbstgerechtigkeit nahrte sich aus dem Wirklichkeits-
verstandnis einer ontologischen Ordnung, in der Hiob als Subjekt sein Recht ge-
geniiber Gott als Objekt behauptete. Im Akt des Betens'® %%an:1 (hitpalel) erhebt
sich das Selbst-Urteil Uber sich hinaus, um die Wiederholung passieren zu lassen
— ohne kierkegaardisch an dieser Mdglichkeit zu verzweifeln. Bei Heschel
schimmert diese Sinndimension durch, indem er den semantischen Gehalt des
hebraischen Verbs mit der Sympathie als Fiihlungnahme Gottes verbindet, wobei
die Integritat als messianisches Wirken am Ganzen aufgefasst werden kann:

182 Hirsch verweist auf die interessante hebréische Etymologie des Gebets bzw. des Be-
tens: ,,Hitpallel, wovon Tefilla gebildet ist, heisst urspriinglich: tber sich urteilen,
Giber sich richten, oder wie die Form Hitpa’el haufig ein inneres Streben bezeichnet:
ein Urteil, und zwar ein wahres Urteil tber sich erstreben, gewinnen. Es bezeichnet
also: Hinaustreten aus dem téatigen Leben und sich ein Urteil der Wahrheit Uber sich,
Uber sein Ich, d.h. Gber all seine Beziehungen zu Gott und zur Welt und Gottes und
der Welt zu sich erstreben, und mit der Kraft eines solchen Urteils Geist und Herz
durchdringen, wodurch beide gelautert und gehoben und gestarkt, neu dem tatigen
Leben wiedergegeben werden. Die Handlung einer solchen Selbsturteilserringung
heisst ,Tefilla‘. Tefilla nennen wir deutsch: ,Gebet; doch driickt dieses Wort den
Begriff Tefilla nur unvollkommen aus, da es an eine Bitte erinnert, die nur eine Un-
terabteilung der Tefilla ist, oder an die alte Bedeutung des Wortes beten, die, wenn
ich mich nicht irre, ein bloRes Hersagen ist.* (Hirsch, Chorew: Versuche tber Jisra-
els Pflichten in der Zerstreuung, 491)

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 283

Beten ist mehr als ein geistiger Prozess und mehr als eine Bewegung der Lippen. Es ist ein
Akt, der zwischen Mensch und Gott geschieht, in Gottes Gegenwart. Einen Gebetstext le-
sen oder studieren ist nicht das gleiche wie beten. Was das Beten kennzeichnet, ist der
Entschluss, sich in die Gegenwart Gottes zu begeben und sich ihr auszusetzen. Beten be-
deutet, sich ihm, Seinem Urteil auszuliefern. Wenn ,,Gebet der Ausdruck des Bewusst-
seins ist, im Universum beheimatet zu sein“, dann war der Psalmendichter, der ausrief
,»Ich bin ein Fremder auf Erden, verbirg nicht deine Gebote vor mir* (Ps 119,19), jemand,
der die Natur des Gebetes griindlich missverstand. Viele Jahrhunderte jidischer Geschich-
te hindurch war die eigentliche Motivation fiir das Gebet nicht ,,das Bewusstsein, im Uni-
versum daheim zu sein“, sondern umgekehrt das Bewusstsein, im Universum nicht behei-
matet zu sein. Angesichts so vieler Leiden und all des Bdsen, angesichts der zahllosen
Beispiele des Scheiterns aller Versuche, nach dem Willen Gottes zu leben, kénnen wir nur
Angst und geistige Heimatlosigkeit erfahren. Diese Erfahrung gewann an Intensitét durch
die erregende Erkenntnis, dass Gott selbst nicht daheim ist in einem Universum, wo sein
Wille verhéhnt, wo sein Kénigtum geleugnet wird. Die Schechina ist im Exil, die Welt ist
verdorben, das Universum selbst ist nicht daheim... Beten heif3t folglich, Gott in die Welt
zuriickzubringen, Sein Konigtum aufzurichten, Seinen Ruhm herrschen zu lassen.*®®

Sowie die Stimme bzw. das Wort Gottes den Menschen berihrt, so berihrt die
Stimme bzw. das betende Wort des Menschen Gott. Die Wechselwirkung der pa-
thisch wirkenden Kraft des Wortes kulminiert in Sympathie, dem Mitfuhlen mit
der Schechina, jener géttlichen Dimension, die wohnt und weilt. Nichts repréasen-
tiert, sondern Gegenwart schafft. Eine Gegenwart, die auf das Gegeniiber wartet,
es erwartet. Denn das Gegenber ist Nachbar und 10w (shakhen): benachbart und
nahe. Der Dreiklang zwischen Pathos — Stimme — Simmung eint sich zum einen
Grundton und zum einen Element, welches Wort und Existenz geheimnisvoll
verknotet: die N&he. In welcher Hiob alles doppelt empféngt, nachdem seine
Freunde ihm die Opfer bringen, damit er diese Gott darbringt und fir die Freun-
de betet. Zwischen dem Opfer und dem Gebet gibt es im mehrfachen Sinne eine
innigste Beziehung. Zwei Aspekte sollen bei Hiobs Ausgang aufgegriffen wer-
den. Zum einen hat seit der Zerstérung des Tempels das Gebet das Opfer ersetzt.
Nicht das Opfer wird gegeben, sondern das Selbst, wobei in dieser Selbsthingabe
die messianische Hoffnung mitschwingt, dass durch das Gebet der Tempel wie-
dererrichtet wird. Zum anderen verweist der Begriff des Opfers auf die Néahe:
Der Ausdruck 127p (Korban) lasst sich auf das Wortfeld 217 (karov; nahe) und
dessen abgeleitete VVerbform 27pnn® (lehitkarev; sich annéhern) beziehen, was
die geheimnisvolle Verknotung wiederholt. Die Nahe zwischen Gott und

183 Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, 41f.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Mensch ereignet sich im und mit dem sich gebendem Wort. Dieser Ausgang
Hiobs unterscheidet sich wesentlich von der Eingangssituation, wo Hiob Opfer
im Rahmen eines traditionellen Verstandnisses brachte, bei dem er Gott nur vom
Horen her gerlichteweise kannte. Die erworbene Gabe zur Néhe wird zum ent-
scheidenden Signum seiner Integritat. — In dessen Zeichen sich die Philosophie
wiederholt: Nicht als sterben lernen, sondern als den Tod geben. Heschel um-
schreibt diese Gabe als die tiefste — elliptische — Weisheit, wobei seine Worte
selbst wie eine (prophetische) Stimme im Sinne des Pathos wirken. Dabei schei-
nen sie einen Nachhall auf Hiobs Leben und Tod zu bilden; dies im Sinne von
Steiners Vibrato, das nach dem Klang (der Nahe) noch in uns fortdauert:

The deepest wisdom man can attain is to know that his destiny is to aid, to serve. We have
to conquer in order to succumb; we have to acquire in order to give away; we have to tri-
umph in order to be overwhelmed. Man has to understand in order to believe, to know in
order to accept. The aspiration is to optain; the perfection is to dispense. This is the mean-
ing of death: the self-dedication to the divine. Death so understood will not be distorted by
the craving for immortality, for this act of giving away is reciprocity on man’s part for
God’s gift of life. For the pious man it is a privilege to die.*®

Hiobs Ausgang ist ein letzter Durchgang, ein letztes Passieren, ein letzter Akt
Pathos: indem er seinen Tod gibt — und zu Staub wird. Diese wahre Integritat be-
zeugt eine elliptische Wahrheit. Eine Wahrheit, die sich nur elliptisch zeugen
lasst. Es sind gleichzeitig die letzten Zeilen Heschels seiner religionsphilosophi-
schen Schrift Man is Not Alone. A Philosophy of Religion, dessen letztes Kapitel
sich dem frommen Menschen widmet, dem 7on (Hasid), der 7on (Hesed) Gunst,
Gnade und Giite lebt und diese Dimension selbst von Gott erfahrt. Und fir den
es ein Privileg ist, sein Leben zu geben. Jenseits eines vermeintlich angestaubten
Begriffs durchwebt die Frommigkeit als Nahe zum Anderen die gesamte Le-
benstextur, welche die Interpretation des narrativen Texts Hiob steuerte, denn:
,,Gott ist in das Leben der Menschen hineinverwoben.“*%

Heschel sympathisiert nicht direkt mit Hiob, wie wir es beim jungen Dichter
kennen gelernt haben. Doch im Kontext des prophetischen Bewusstseins und des
Gebets wurde ich von einer fundamental untergriindigen Sympathie zwischen
Hiob und Heschel sprechen, die im Motiv der Frémmigkeit wurzelt, wobei sich
die Wiederholung als Durchdringung von Existenz und Schrift ereignet: als Na-
he zum sich gebenden Wort. Heschel schreibt sein Selbst in diese Textur ein, in-

184 Heschel, Man is Not Alone, 296.
185 Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 132.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 285

dem er den Chassidismus Uber die Spur des Pathos grabend wiederholt, um die
Lebenstotalitdt des von Gott gesuchten — integren — Menschen zu verstehen: Als
leidenschaftliche Beziehung zum und im stimmenden Wort. Chiffriert durch das
Herz on (has; erbarmen) im Herzwort Hesed (Gute), um die sympathetische
Schnittstelle als verwandtschaftliche Nah(t)stelle zwischen Gott und Chassid zu
vergegenwartigen; dies in der Dynamik des beherzigenden reflexiven Verbes
or°na (hitjahes; sich beziehen). — Am Ausgang seines Lebens bezieht sich Hiob
im wendenden Ereignis auf Gott, nachdem er das Nichts und die Nichtigkeit des
Staubes in allen Facetten der Drehungen und Wirbel kennengelernt, durchgear-
beitet und wiederholt hat und diesen Staub als Element der Schépfung in das Le-
ben zu integrieren vermochte. Die Integritat basiert nicht auf logischem oder
theo-logischem Grund, sondern durch die Vermischung der Polaritaten, durch
die Durchdringung von Korper und Geist — durch die Verflechtung zwischen
Immanenz und Transzendenz: Durch die Schépfung hindurch. Im Durchgang
der Existenz wurde jener Staub aufgewirbelt, der den Menschen wesenhaft an
die Erde bindet, um sich mit dem Himmel zu verbinden — um eine neue Philoso-
phie jenseits der logischen Dualismen aufzuspuren:

Doch wenn auch die Dualitat der menschlichen Natur keine letzte Spannung bedeutet, so
bedeutet sie doch eine Dualitit von GroRe und Bedeutungslosigkeit, von Verbundenheit
mit der Erde und enger Verbindung mit Gott. Die Dualitét beruht nicht auf dem Gegensatz
von Seele und Kérper und den Prinzipien von Gut und Bose. Die Bibel betrachtet den
Korper nicht wie die Pythagoraer als Grab und Gefangnis der Seele oder gar als Sitz und
Quelle der Stinde. Der Widerspruch liegt in dem, was der Mensch mit seinem Korper und
seiner Seele tut, liegt mehr in seinen Taten als in seinem eigentlichen Wesen. Wie Natur
nicht Gegensatz zu Gott ist, sondern Seine Schopfung und Sein Werkzeug, so ist Staub
kein Widerspruch zur Ebenbildlichkeit, sondern deren Hintergrund und Ergénzung.*®

Dass der Staub keinen Widerspruch zur Ebenbildlichkeit Gottes bildet, sondern
als Hintergrund und Erganzung fungiert, ist jenem Pathos inhdrent, welches He-
schel einerseits gedanklich, andererseits bis in die sprachliche Materialitat hinein
durch den Akt der Umschreibungen selbst zum Rotieren bringt, bzw. die griechi-
sche Kernbedeutung des Leidens aufriihrt, um im Vermischen zwischen aktiver
Spurung und passivem Gespurt werden neue Sinndimensionen und -schichten
berihrt. Der aufgeriihrte Staub bewegt sich als Stimmung im kosmischen Kon-
text der Schépfung, um diese zu lberschreiten. Genauer: um sich dem Wort als
Stimme Gottes anzunéhern. Insofern miindet Schreiben in eine Poetologie auf-

186 Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 130.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

wirbelnden Staubes, bei welcher die in der Schrift horbare Stimme die Textur so
aufwirbelt, dass das Sein und das Sein als Schopfung zunehmend den Referenz-
charakter verlieren, um das Wort zu sich selbst zuriickzubringen: als Wiederho-
lung des Wortes, welches férmlich in der Spur als Schrift errungen werden muss.
Wir erinnern uns an Kierkegaard: ,,Das Ganze ist ein Ringen, in welchem das
Allgemeine mit der Ausnahme sich misst, mit ihr kdmpft im Streite und zugleich
sie durch dieses Ringen starkt.“'®" Die elliptischen Drehungen wirbeln den Staub
jedoch so auf, dass sein asthetischer (aisthetischer) Gehalt nicht ad absurdum
gefuhrt werden muss, um das Religidse existenzialdialektisch hervorbrechen zu
lassen; sondern um sich mit dem Hoheren im Sinne unsichtbarer Transzendenz
zu verbinden.

Darin besteht die ernste Seite dieser Posse, die sich Uber die verstaubte Phi-
losophie lustig macht, bei der nichts passiert. — Weil das Selbst nicht passiert
wird, um in der Selbstuberschreitung sich zu geben. Dieses letzte Geben bezieht
sich auf eine Integritdt jenseits versdhnender Harmonie, die den apathischen
Stillstand reprasentiert. Die letzte Gabe Hiobs ist letzte Bewegung. Als Pathos.
Als Errungenschaft: im Sinne errungener Gottesnahe.

Mit Soloveitchik méchte ich Hiobs Durchgang beenden, der dabei ber sein
Schicksal hinausweist, um den dialektischen Nerv des ganzen Menschen zu be-
riihren, dessen Integritét nur gebrochen'®® gedacht werden kann:

Can a complete harmony be achieved? Certainly not, since the natural and the covenantal
belong to different and incommensurate orders! They must engender in man conflict and
strife. Man must wrestle with himself, or, cosmic man is engaged in combat with covenan-
tal man. Man oscillates between the cosmic and covenantal experience like a pendulum
swinging back and forth between two poles.*®

187 Kierkegaard, Die Wiederholung, 80.

188 Diese Bruchstelle bildet fur Sebastian Wogenstein das Wesensmerkmal des Geisti-
gen, aus dessen tragischen Konstellation zwischen Subjektivitat und Objektivitat die
Umrisse des halachischen Menschen kenntlich werden: ,,Doch gerade diese geistige
Zone, in der Subjektivitat mit der objektivierten Form verséhnt werden soll, erweist
sich als ein &usserst briichiges und konflikttrachtiges Gebiet, in dem mit Blick auf
scharf konturierte Werte und Normen tragische Kollisionen geradezu vorprogram-
miert erscheinen. Und so mag es nicht wundernehmen, dass tragische Konstellatio-
nen eine Denkfigur bilden, mit der und gegen die Soloveitchik seinen halachischen
Menschen konzipiert.”“ (Wogenstein, Horizonte der Moderne, 181)

189 Soloveitchik, Out of the Whirlwind, 118.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dritter Teil:
Ausgang

Abbildung 3: Dan Rubinstein, Jakobskampf (2016)
©Richard Blattel

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Poetologisches Nachspiel:
Staub aufwirbeln

,,Denn es geht uns nicht um den Text, sondern um das Andere in
ihm, das im Text erst noch generiert werden muss.*
KURT DRAWERT, SCHREIBEN.VVOM LEBEN DER TEXTE

Hiob, der in Staub und Asche saB, ist durch Staub gegangen, hat diesen aufge-
wirbelt und dabei mit seiner Existenz gerungen. Dieses Ringen bildet die Folie
sowohl fiir das existenzielle wie fiir das poetologische Verstandnis eines Keils,
der sich verkeilt. Dariiber hinaus spiegelt sich darin jenes Ringen mit den alttes-
tamentlichen Texten wider, mit denen Kierkegaard und die jidischen Denker um
den Glauben ringen. VVon dieser Sprungfeder zeugt letztlich der Bau dieser Ar-
beit, die von der wahlverwandtschaftlichen Ring-KonsteIIation:l durchwirkt ist.
Die dem poetologischen Vorspiel entnommene Begrifflichkeit veranlasst nun
zum letzten Sprung: ins poetologische Nachspiel, bei dem die Schrift auf eigen-
artige Weise Schau- und Kampfplatz sein soll.

Die thematische Verbindung zwischen der Integritat und dem existenziellen
Element des Staubes l&sst im Sinne der Intertextualitat eine Verknipfung zwi-
schen Hiob und Jakob zu®. Das Narrativ zu Jakob bildet einen weiteren Ring der

1 Fackenheim nimmt auf diese Konstellation insofern Bezug, als es ihm um die Er-
ringung einer jldischen Philosophie in der abendldndischen Tradition — nach
Auschwitz — geht: , Kierkegaard’s [Abraham] is a genuine, painful struggle with a
Christian text that is a Jewish one also, which is why modern Jewish philosophers,
themselves struggling with that same text — no less painfully — must struggle also with
Kierkegaard.” (Fackenheim, Jewish Philosophers and Jewish Philosophy, 178)

2 Davis sieht in der Frage nach der Integritit eine wesentliche Verbindung zwischen
Hiob und Jakob, da bei beiden biblischen Figuren der bedeutsame Ausdruck tam ver-
wendet wird: ,,1 shall argue that the indispensable significance of the word tam for un-

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Kette im Bau des Daseins und in jenem der Schrift. Die entscheidende Sprung-
feder dieses Rings ist der performative Akt des Ringens, der im Kontext des ent-
sprechend dramatischen Geschehens entwickelt werden soll. Als Jakob mit ge-
trennten Herden und seiner Familie in die Richtung seines Bruders Esaus auf-
bricht, fuhrt er seine Familie Gber eine Furt, bleibt alleine zuriick und gerat in ein
Widerfahrnis folgender Art:

Ein Mann rang mit ihm, bis das Morgengrauen aufzog.
Als er sah, dass er ihn nicht bermochte,

rihrte er an seine Huftpfanne,

und Jaakobs Hiiftpfanne verrenkte sich, wie er mit ihm rang.
Dann sprach er:

Entlasse mich,

denn das Morgengrauen ist aufgezogen.

Er aber sprach:

Ich entlasse dich nicht,

du habest mich denn gesegnet.

Da sprach er zu ihm:

Was ist dein Name?

Und er sprach:

Nicht Jaakob werde fiirder dein Name gesprochen,
sondern Jisrael, Fechter Gottes, [...].

Da fragte Jaakob, er sprach:

Vermelde doch deinen Namen!

Er aber sprach:

Warum denn fragst du nach meinem Namen!

Und er segnete ihn dort.

Jaakob rief den Namen des Ortes: Pniel, Gottesantlitz, denn:
Ich habe Gott gesehen,

Antlitz zu Antlitz,

und meine Seele ist gerettet.

Die Sonne strahlte ihm auf, als er an Pniel voriiber war,
er aber hinkte an seiner Hiifte.?

derstanding Job’s character derives from its association with another person of integri-
ty — namely, with Jacob — who likewise struggles with God and with humans (Gen
32:29) and at last is granted a vision whereby he is fully transformed into the effective
vehicle of divine blessing.” (Davis, Job and Jacob, 204)

3 Buber/Rosenzweig, Die fiinf Blicher der Weisung, 95.

- am 14.02.2026, 16:11:55.



https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

POETOLOGISCHES NACHSPIEL | 291

Das Kampfgeschehen steht erneut im Kontext des Staubes, weil sich der Aus-
druck pax> (ie’avek; ringen) auf pax (Avak; Staub) aufgrund derselben Wurzel
beziehen lasst. Auf der existenziellen Ebene stérkt sich das Selbst durch dieses
Ringen, das aber in seiner Selbstbehauptung sich gleichsam Uberschreitet. Das
Moment des Uberschreitens wird in seiner Eigenart deutlich, wenn die talmudi-
sche Auslegung dieses Kampfes in Chullin 91a ber{icksichtigt wird, welche die
etymologische Verbindung zwischen Staub und Kampf weiter ausdeutet: Der im
Kampf aufgewirbelte Staub steigt hoch bis zum Thron Gottes®. Das heiBt, dass
der Mensch in seinem irdisch-staubigen und immanenten Geschehen gleichzeitig
durch dieses Geschehen auf Transzendenz Bezug nimmt oder darauf bezogen
wird®: So erweitert sich — &hnlich wie bei Abraham — der Name Jakob zu Jakob
Jisrael, indem er dem Widersacher begegnet und zur Person wird. Die Verflech-
tung von Aktivem und Passivem, von Subjekt und Objekt, letztlich zwischen den
lebensformenden Stadien von Asthetik, Ethik und Religion lassen eine logische

4 Vgl. dazu die Bemerkung 39 zu Chullin 91a, in Talmud Bavli, The Schottenstein Edi-
tion: ,, The Peirush HaRoke' ach (to Genesis 32:25) notes that the numerical value of
Paxn, and [a man] wrestled [with him] (119), is equal to that of n7aon ®od, the
Throne of Glory (see also Baal HaTurimad loc.).“

5 Soloveitchik néhert sich diesem Kampfgeschehen in einem programmatischen Auf-
satz, der selbstreden den Titel Catharsis tragt. Ahnlich wie beim griechisch gepragten
Begriff des Pathos leistet Soloveitchik eine entscheidende Umdeutungsarbeit am Be-
griff. Genauer: an den zentralen Begriffen dramatischer Poetik, der Katharsis und dem
Helden. Jakob handelt wider die griechische Erwartung eines Helden, der seinen Sieg
rein dsthetisch — selbstbezogen — feiern und genieRen wiirde. Jakob reinigt sich jedoch
nicht nur von Furcht und Schrecken, sondern (ver)wandelt sich zu einem halachischen
Helden, indem er sich (berschreitet bzw. den besiegten Gegner freilasst. Die Selbst-
Giberschreitung bedeutet fiir Soloveitchik, dass es dem Menschen gelingt seine natirli-
che (Aus)Richtung dialektisch zu andern: ,,What is heroism in the Halacha? What
does the Halacha recommend to us, that we may attain heroic stature? The answer is:
one must perform the dialectical movement. The Halachic catharsis expresses itself in
paradoxical movement in two opposite directions — in surging forward boldly and in
retrating humbly. Man’s heroic experience is a polar, antithetic one. Man drives for-
ward only to retreat and to reverse, subsequently, the direction of his movement.* (So-
loveitchik, Catharsis, 43) Diese dialektische Bewegung des halachischen Menschen
lasst sich im Sinne von Moshe Sokol gleichzeitig als Bewegung jidischen Denkens
charakterisieren, um den leidenschaftlichen Denker in den philosophischen Helden zu
transformieren: ,,the Jewish-philosopher-as-hero* (vgl. Sokol, Judaism Examined,
447).

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Trennscharfe nicht zu. Im Gegenteil: Der Mensch erschafft sich gerade in seiner
Gesamtexistenz, im Wirbel und Verwirbeln jener Lebensformen, die Kier-
kegaard innerhalb einer bestimmten Logik des Absurden existenzdialektisch
hervorzubrechen vermeinte. Entscheidend ist die Transzendenz, die sich in der
Immanenz ereignet, sich in ihr als Spur wendet. Dies hat seine wortwértlich ent-
sprechende Bewandtnis darin, dass Jakob an diesem Ort die Gegenwart Gottes
erfahrt; eine metaphysische Erfahrung, die dem Ort den Namen x>0 (Peni’el)
verleiht, was sich aus o35 (Panim, Gesicht, Spur, Gegenwart) und & (El; Gott)
zusammensetzt. Als Jakob von diesem Ort bei Sonnenaufgang aufbricht, ver-
schiebt er sich hinkend. Gleichzeitig wendet sich im Voribergehen der Ort zu
Sx9 (Penu’el), um auf eine schillernde Differenz® hinzuweisen, die sich als ge-
hende oder hinkende Bedeutungsunschérfe verwischend — umschreibend — als
Schauplatz der Schrift ereignet und den philosophischen Helden in Anlehnung
an Soloveitchik und Sokol konstituiert, um ausgerechnet an diesem Ort das Ge-
sicht wiederzufinden.

Im poetologischen Sinne lassen sich die verwischenden Spuren im Staub als
Schriftspuren deuten, als Kampf der Schrift mit dem Widersacher des in ihr mit-
angelegten Allgemeinen mit dem sie sich verkeilt, aber auch umarmt.” Dieses
Ringen deutete ich in Anlehnung an das Epitaph von Kurt Drawert als das Ande-
re im Text — das erst noch generiert werden muss. Diese Schopfung ist die
Stimme des Anderen, die durchklingt, wenn das Selbst sich Uberschreitet. Es
sind die Schriftspuren, die aufsteigen und von jener Urdialektik des Anderen
kiinden, die in den Spriichen der Véater vernommen wird: ,,Und es heif3t: ,Die
Tafeln sind Gotteswerk und die Schrift sind Gottesschrift, Charut (eingegraben)
auf den Tafeln‘. Lies nicht ,Charut® (eingegraben), sondern Cherut® (Freiheit),
[...].“® Dieser Akt des Umschreibens als Einschreiben verschreibt sich einer
Freiheit, bei der Existenz und Schrift miteinander k&mpfen, sich umarmen, sich
nahen und jene magnetische Néhe lebendiger und heiliger Gegenwartigkeit er-
zeugen, welche die wahlverwandte Begegnung — im gerangl fir Wahrheit — zwi-
schen Kierkegaard und jidischem Denken bezeugen. Als Verflechtung von Ak-

6 In der Ubersetzung von Buber/Rosenzweig scheint diese Differenz nicht auf; Hirsch
beriicksichtigt hingegen die Buchstabenwandlung.

7 Vgl. dazu die Bemerkung 29 zu Chullin 91a, in Talmud Bavli, The Schottenstein Edi-
tion: ,,That is, the word paxi2 comes from the root pan, embrace [as it is common in
the Hebrew language to drop the 11, which is difficult to pronounce, and replace it with
an x (Ramban, Genesis 32:25)]. This indicates that they fought each other by embrac-
ing one another, i.e. by positioning themselves one opposite the other and wrestling.

8 Hirsch, Spriiche der Vater, 103.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

POETOLOGISCHES NACHSPIEL | 293

tivem und Passivem, von Subjekt und Objekt, was letztlich keine logische
Trennschérfe zwischen den lebensformenden Stadien von Asthetik, Ethik und
Religion zulésst. Der Mensch erschafft sich gerade in seiner Gesamtexistenz, im
Wirbel und Verwirbeln jener Lebensformen. Entscheidend ist die Transzendenz,
die sich in der Immanenz ereignet, sich in ihr als Spur wendet. Die Wiederho-
lung als existenzielle Leidenschaft dynamisiert sich zu einem philosophischen
Pathos, wobei Philosophie, Theologie und Poetologie verflieBen und jenen Staub
aufwirbeln, der bis zum Thron Gottes aufsteigt: Das ist das Geheimnis der Wie-
derholung...

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur- und Abbildungsverzeichnis

LITERATURVERZEICHNIS

Asthetische Grundbegriffe: historisches Wérterbuch in sieben Bénden. Stuttgart,
Weimar 2010.

Agamben, Giorgio: Die absolute Immanenz. Aus dem Italienischen von Andreas
Hiepko. Berlin 1998.

Agamben, Giorgio: Nacktheiten. Aus dem Italienischen von Andreas Hiepko.
Frankfurt am Main 2010.

Anz, Heinrich: ,Hiobs Gemeinde“. Uberlegungen zur Poetologie des Dichters
bei S. Kierkegaard, H. Ibsen, A. Strindberg und K. Blixen, in: Klaus Boh-
nen/Bjgrn Ekmann (Hgg.): Text & Kontext. Zeitschrift fiir germanistische
Literaturforschung in Skandinavien. Kopenhagen, Munchen 1998, 7-21.

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Miinchen 2006.

Assmann, Jan: Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitat in frihen Hochkulturen. Miinchen 2013.

Bal, Mieke: Travelling Concepts in the Humanities. A Rough Guide. Toronto
2002.

Barthes, Roland: Die helle Kammer. Bemerkung zur Photographie. Aus dem
Franzgsischen von Dietrich Leube. Frankfurt am Main 1989.

Behrens, Rudolf: Goldoni und die Anthropologie des Schauspielers, in: Rudolf
Behrens, Roland Galle (Hgg.): Historische Anthropologie und Literatur.
Romanistische Beitrdge zu einem neuen Paradigma der Literaturwissen-
schaft. Wiirzburg 1995, 183-198.

Ben-Chorin, Schalom/Lenzen, Verena (Hgg.): Lust an der Erkenntnis. Judische
Theologie im 20. Jahrhundert. Ein Lesebuch. Miinchen 1988.

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Frankfurt am Main
19609.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Ben Jehuda, Elieser: Gesamtwdrterbuch der alt- und neuhebrdischen Sprache.
Bd. 1-16. Berlin, Jerusalem [s.a.].

Bergman, Hugo: Der junge Hegel und das Judentum. In: Neue Wege 46 (1952),
266-273.

Bergman, Hugo: The Qualitiy of Faith. Essays on Judaism and Morality. Jerusa-
lem 1970.

Bergman, Hugo: Dialogical Philosophy: From Kierkegaard to Buber. Vom Heb-
réischen ins Englische von Arnold A. Gestein. New York 1991.

Berman, Louis A.: The Akedah. The Binding of Isaac. New Jersey 1997.

Beyrich, Tilman: Ist Glauben wiederholbar?: Derrida liest Kierkegaard. Berlin
2001.

Beyrich, Tilman: ,,Kann ein Jude Trost finden in Kierkegaards Abraham? Jiidi-
sche Kierkegaard-Lektlren: Buber, Fackenheim, Levinas, in: Beitrdge zum
Verstehen des Judentums, j.57 n.1 (2001), 20-41.

Bjergsg, Michael O.: Kierkegaards deiktische Theologie. Gottesverhdltnis und
Religiositat in den erbaulichen Reden. Aus dem Dénischen von Krista-Maria
und Hermann Deuser. Berlin, New York 2009.

Bloch Ernst: Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des
Reichs. Frankfurt am Main 1969.

Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie. Bonn 1960.

Bosch, Michael: Sgren Kierkegaard: Schicksal — Angst — Freiheit. Paderborn,
Miinchen, Wien, Ziirich 1994.

Boldt, Joachim: Kierkegaards ,,Furcht und Zittern* als Bild seines ethischen Er-
kenntnisbegriffs. Berlin 2006.

Brod, Max: Heidentum, Christentum, Judentum. Munchen 1921.

Brod, Max: Diesseits und Jenseits. Winterthur 1947.

Buber, Martin: Zwei Glaubensweisen. Zirich 1950.

Buber, Martin: Einsichten. Aus den Schriften gesammelt. Wiesbaden 1953.

Buber, Martin: Hebraischer Humanismus, in: Der Jude und sein Judentum. Ge-
sammelte Aufsatze und Reden. Gerlingen 1993, 717-729.

Buber, Martin/Rosenzeig, Franz: Die funf Bucher der Weisung. Verdeutscht von
Martin Buber gemeinsam mit Franz Rosenzweig. Stuttgart 1992.

Buber, Martin/Rosenzeig, Franz: Die Schriftwerke. Stuttgart 1992.

Busch, Kathrin: Ansteckung und Widerfahrnis. Fiir eine Asthetik des Pathischen,
in: Kathrin Busch/Iris Darmann (Hgg.): ,,pathos*: Konturen eines kulturwis-
senschaftlichen Grundbegriffs. Bielefeld 2007, 51-73.

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002. Aus dem
Englischen von Reiner Ansén und Michael Adrian. Frankfurt am Main 2007.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 297

Carlebach, Joseph: Ausgewahlte Schriften. Band I: Schriften zur Religion und
Religionsphilosophie. New York 1982.

Cavell, Stanley: Die andere Stimme. Philosophie und Autobiographie. Aus dem
Amerikanischen von Antje Korsmeier. Berlin 2002.

Cioran, Emil Maria: Von Tranen und von Heiligen. Aus dem Franzdsischen von
Verena von der Heyden-Rynsch. Frankfurt am Main 1990.

Dachselt, Rainer: Pathos. Tradition und Aktualitit einer vergessenen Poetik.
Heidelberg 2003.

Dan, Joseph: Die Kabbala. Eine kleine Einfiihrung. Aus dem Englischen von
Christian Wiese. Stuttgart 2012.

Daviau, Donald G.: Max Brod und Berlin, in: Margarita Pazi/Hans Dieter Zim-
mermann (Hgg.): Berlin und der Prager Kreis.Wirzburg 1991, 145-157.

Davis, Ellen F.: Job and Jacob: The Integrity of Faith, in: Danna Nolan Fewell
(Hg.): Reading between Texts: Intertextuality and the Hebrew Bible. Louis-
ville 1992, 203-224.

De Man, Paul: Die Ideologie des Asthetischen. Frankfurt am Main 1993.

Deleuze, Gilles: Bartleby oder die Formel. Aus dem Franzdsischen von Bern-
hard Dieckmann. Berlin 1994.

Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung. Aus dem Franzsischen von Jo-
seph Vogl. Minchen 1997.

Derrida, Jacques: Freud und der Schauplatz der Schrift, in: Jacques Derrida: Die
Schrift und die Differenz. Aus dem Franzdsischen von Rodolphe Gasché.
Frankfurt am Main 1994, 302-350.

Derrida, Jacques: Den Tod geben. Aus dem Franzdsischen von Hans-Dieter
Gondek, in: Anselm Haverkamp (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit: Derrida-
Benjamin. Frankfurt am Main 1994,

Derrida, Jacques: Gestade. Aus dem Franz@sischen von Friedrich A. Kittler.
Wien 1994,

Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phanomen. Einfiihrung in das Problem
des Zeichens in der Phanomenologie Husserls. Aus dem Franzdsischen von
Hans-Dieter Gondek. Frankfurt am Main 2003.

Dietz, Walter: Soren Kierkegaard. Existenz und Freiheit. Frankfurt am Main
1993.

Drawert, Kurt: Schreiben. Vom Leben der Texte. Miinchen 2012.

Eisemann, Mosche: Job: A new Translation with Commentary anthologized
form Talmudic, Midraschic, and Rabbinic Sources. New York 1994.

Encyclopaedia Judaica. Jerusalem 2007.

Enzyklopéadie jldischer Geschichte und Kultur. Bd. 1-5. Hg. v. Dan Diner.
Stuttgart, Weimar 2011.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Evans, C. Stephan: Faith as the Telos of Morality: A Reading of Fear and Trem-
bling, in: Robert L. Perkins (Hg.): International Kierkegaard Commentary:
Fear and Trembling and Repetition. Volume 6. Macon, Georgia 1993, 9-27.

Even-Shoshan, Avraham: Milon Even-Shoshan hamerukas. Jerusalem 2009.

Fackenheim, Emil L.: Samuel Hirsch und Hegel, in: A. Altman (Hg.): Studies in
Nineteenth Century Jewish Intellectual History. Cambridge, Massachusetts
1964, 171-201.

Fackenheim, Emil L.: Jewish Philosophers and Jewish Philosophy. Hg. v. Mi-
chael L. Morgan. Bloomington, Indianapolis 1996.

Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang. Skizze einer anarchistischen Er-
kenntnistheorie. Frankfurt am Main 1976.

Fondane, Benjamin: La conscience malheureuse. Paris 1979.

Freud, Sigmund: Erinnern, wiederholen und durcharbeiten, in: Sigmund Freud:
Gesammelte Werke. Bd. 10, Werke aus den Jahren 1913-17. Frankfurt am
Main 1946, 126-136.

Gellman, I. Jerome: The Fear, the Trembling, and the Fire. Kierkegaard and Ha-
sidic Masters on the Binding of Isaac. Lanham 1994,

Gerhard, Volker: Der Sinn des Sinns: Versuch tber das Gottliche. Miinchen
2014.

Glockner, Dorothea: Kierkegaards Begriff der Wiederholung. Eine Studie zu
seinem Freiheitsverstandnis. Berlin 1998.

Goldberg, Hillel: Between Berlin and Slobodka: Jewish Transition Figures from
Eastern Europe. Hobroken, New Jersey 1989.

Gomringer, Eugen: konstellationen, ideogramme, stundenbuch. Stuttgart 1983.

Goodmann-Thau, Eveline: Aufstand der Wasser. Judische Hermeneutik zwi-
schen Tradition und Moderne. Berlin 2002.

Der digitale Grimm: Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm
Grimm. Elektronische Ausgabe der Erstbearbeitung.

Guarda, Victor: Die Wiederholung: Analysen zur Grundstruktur menschlicher
Existenz im Verstdndnis Soren Kierkegaards. Kénigstein 1980.

Guardini, Romano: Religidse Erfahrung und Glaube. Mainz 1974.

Han, Byung-Chul: Transparenzgesellschaft. Berlin 2013.

Handke, Peter: Phantasien der Wiederholung. Frankfurt am Main 1996.

Hegel, G.W.F.: Volksreligion und Christentum, in: Dr. Herman Nohl (Hg.): He-
gels theologische Jugendschriften nach den Handschriften der kgl. Bibliothek
in Berlin. Tubingen 1907. Frankfurt am Main unveranderter Nachdruck
1966, 1-71.

Hegel, G.W.F.. Die Positivitat der christlichen Religion, in: Dr. Herman Nohl
(Hg.): Hegels theologische Jugendschriften nach den Handschriften der kgl.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 299

Bibliothek in Berlin. Tlbingen 1907. Frankfurt am Main unveranderter
Nachdruck 1966, 137-240.

Hegel, G.W.F.: Der Geist des Christentums und sein Schicksal, in: Dr. Herman
Nohl (Hg.): Hegels theologische Jugendschriften nach den Handschriften der
kgl. Bibliothek in Berlin. Tiibingen 1907. Frankfurt am Main unveranderter
Nachdruck 1966, 242-342.

Hegel, G.W.F.: Ph&nomenologie des Geistes. Stuttgart 1987.

Hegel, G.W.F.: Vorlesungen Uber die Philosophie der Weltgeschichte. Hamburg
1988.

Hegel, G.W.F.: Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften. Hamburg
1991.

Heidegger, Martin: Was ist das — die Philosophie? Pfullingen 1956.

Henry, Michel: Radikale Lebensphdnomenologie. Ausgewahlte Studien zur Phé-
nomenologie. Aus dem Franzdsischen von Rolf Kihn. Freiburg, Miinchen
1992.

Henry, Michel: Affekt und Subjektivitat. Lebensphdnomenologische Beitrdage
zur Psychologie und zum Wesen des Menschen. Aus dem Franzésischen von
Rolf Kiihn. Freiburg, Miinchen 2005.

Henry, Michel: ,,Ich bin die Wahrheit.”“ Fir eine Philosophie des Christentums.
Aus dem Franzdsischen von Rolf Kihn. Freiburg, Miinchen 2012.

Heschel, Abraham Joshua: Die Prophetie. Krakau 1936.

Heschel, Abraham Joshua: The Prophets. New York 1962.

Heschel, Abraham Joshua: A Passion for Truth. London 1973.

Heschel, Abraham Joshua: Man is not alone. A philosophy of religion. New
York 1977.

Heschel, Abraham Joshua: Der Mensch fragt nach Gott. Untersuchungen zum
Gebet und zur Symbolik. Aus dem Englischen von Uwe Cordt. Neukirchen-
Vluyn 1982.

Heschel, Abraham Joshua: God in Search of Man. A Philosophy of Judaism.
New York 1983.

Heschel, Abraham Joshua: Die ungesicherte Freiheit. Essays zur menschlichen
Existenz. Aus dem Englischen von Ruth Olmesdahl. Neukirchen-VIuyn
1985.

Heschel, Abraham Joshua: No Religion is an Island, in: H. Kasimov/B. L. Sher-
win (Hgg.): No Religion is an Island: Abraham Joshua Heschel and Interreli-
gious Dialogue. Maryknoll 1991, 3-22.

Heschel, Abraham Joshua: Der Schabbat: Seine Bedeutung fur den heutigen
Menschen. Aus dem Englischen von Ruth Olmesdahl. Berlin 2001.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Heschel, Abraham Joshua: The Ineffable Name of God: Man. Poems. Translated
from the Yiddisch by Morton M. Leifman; introduction by Edward K.
Kaplan. New York, London 2005.

Heschel, Abraham Joshua: Heavenly Torah: as refracted through the generations.
Edited and translated from the Hebrew with commentary by Gordon Tucker
with Leonard Levin. New York 2005.

Heschel, Susannah (Hg.): Moral Grandeur and Spiritual Audacity. New York
1996.

Hirsch, Samson Raphael: Chorew: Versuche Uber Jisraels Pflichten in der Zer-
streuung. Basel 1992.

Hirsch, Samson Raphael: Spriiche der Véter. Basel 1994.

Hirsch, Samson Raphael: Die Fiinf Biicher der Tora. Basel 2008.

Historisches Worterbuch der Philosophie. Hg. v. Joachim Ritter. Darmstadt
1971-2007.

Honigmann, Barbara: Das Gesicht wieder finden: Uber Schreiben, Schriftsteller
und Judentum. Miinchen 2006.

Idel, Moshe: Alte Welten neue Bilder: Jiidische Mystik und die Gedankenwelt
des 20. Jahrhunderts. Aus dem Englischen von Eva-Maria Thimme. Berlin
2012.

Jankélévitch, Vladimir: Der Tod. Aus dem Franzdsischen von Brigitta Restorff.
Frankfurt am Main 2005.

Jonas, Hans: The Phenomenon of Life. Toward a Philosophical Biology. New
York 1966.

Kafka, Franz: Der Prozess. Gesammelte Werke, hg. v. Max Brod. Frankfurt am
Main 1996.

Kafka, Franz: Tagebucher 1910-1923. Gesammelte Werke, hg. v. Max Brod.
Frankfurt am Main 1996.

Kalimi, Isaac: Perspektiven zur Bindung Isaaks in rabbinischer Literatur und
rabbinischem Denken, in: Joseph Wohlmuth (Hg.): Studien zu Judentum und
Christentum. Paderborn 2009, 63-88.

Kandinsky, Wassily: Punkt und Linie zu Fl&che: Beitrag zur Analyse der maleri-
schen Elemente. Bern 2014.

Kant, Immanuel: Uber das Misslingen aller philosophischen Versuche in der
Theodizee, in: Immanuel Kant: Werke in sechs Banden. Bd. VI. Hg. v. Wil-
helm Weischedel. Darmstadt 1956, 105-124.

Kierkegaard, Sgren: Leben und Walten der Liebe. Aus dem Dénischen von Al-
bert Dorner. Leipzig 1890.

Kierkegaard, Sgren: Das Buch tber Adler. Aus dem Dé&nischen von Theodor
Haecker, in: Der Begriff des Auserwahlten. Hellerau 1917.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 301

Kierkegaard, Sgren: Der Gesichtspunkt fur meine Wirksamkeit als Schriftsteller,
in: Sgren Kierkegaard: Gesammelte Werke. Bd. 10. Aus dem Danischen von
Albert Dorner. Jena 1922.

Kierkegaard, Sgren: Die Tagebucher 1834-1855. Aus dem Dénischen von Theo-
dor Haecker. Miinchen 1953.

Kierkegaard, Sgren: AbschlieRende unwissenschaftliche Nachschrift zu den phi-
losophischen Brocken, in: Sgren Kierkegaard: Gesammelte Werke. Aus dem
Dénischen von Hans Martin Junghans. Disseldorf, Kéln 1958.

Kierkegaard, Sgren: Johannes Climacus oder de omnibus dubitandum est, in:
Seren Kierkegaard: Gesammelte Werke. Aus dem Dénischen von Emanuel
Hirsch. Disseldorf, Koln 1960.

Kierkegaard, Sgren: Die Krankheit zum Tode. Aus dem Danischen von Liselotte
Richter. Miinchen 1966.

Kierkegaard, Sgren: Die Tagebicher. Bd. 1-5. Aus dem Danischen von Hayo
Gerdes. Dusseldorf, Koln 1974,

Kierkegaard, Sgren: Der Begriff Angst. Aus dem Dénischen von Gisela Perlet.
Stuttgart 1992.

Kierkegaard, Sgren: Furcht und Zittern. Aus dem Danischen von Liselotte Rich-
ter. Frankfurt am Main 1992.

Kierkegaard, Seren: Entweder — Oder. Teil 1 und Il. Aus dem Dénischen von
Heinrich Fauteck. Miinchen 1996.

Kierkegaard, Sgren: Erbauliche Reden 1843/44. Aus dem Dénischen von Ema-
nuel Hirsch. Simmerath 2004.

Kierkegaard, Sgren: Die Wiederholung. Aus dem Dé&nischen von Liselotte Rich-
ter. Frankfurt am Main 2005.

King, G. Heath: Existenz, Denken, Stil: Perspektiven einer Grundbeziehung.
Dargestellt am Werk Sgren Kierkegaards. Berlin, New York 1986.

Koll, Julia: Gott spuren? Eine Spurensuche zum Zusammenhang von Kd&rperer-
fahrung und Religiositat, in: Elisabeth Rohr (Hg.): Kérper und Identitat. Ge-
sellschaft auf den Leib geschrieben. Kdnigstein, Taunus 2004, 249-263.

Krause, Marcus/Pethes, Nicolas: Zwischen Erfahrung und Mdglichkeit: Literari-
sche Experimentalkulturen im 19. Jahrhundert, in: Marcus Krause/Nicolas
Pethes (Hgg.): Literarische Experimentalkulturen: Poetologien des Experi-
ments im 19. Jahrhundert. Wiirzburg 2005, 7-18.

Law, David R.: Kierkegaard’s Kenotic Christology. Oxford 2013.

Leibowitz, Yeshayahu: Judaism, Human Values, and the Jewish State. Aus dem
Hebrdischen ins Englische von Eliezer Goldman. Cambridge; Massachusetts,
London 1992.

Lenzen, Verena: Jidisches Leben und Sterben im Namen Gottes. Zirich 2002.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

302 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Leonhard, Rudolf: Vom Pathos, in: Paul Portner: Literatur — Revolution 1910-
1925. Dokumente, Manifeste, Programme. Darmstadt 1960.

Leuchter, Reuven: Tefilla: Creating Dialogue with Hashem. Jerusalem 2012.

Lévinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere. Aus dem Franzosischen von
Ludwig Wenzler. Hamburg 1995.

Lévinas, Emmanuel: Wenn Gott ins Denken einfallt. Diskurse Uber die Betrof-
fenheit von Transzendenz. Aus dem Franzdsischen von Thomas Wiemer.
Freiburg, Miinchen 1999.

Lévinas, Emmanuel: Anspruchsvolles Judentum. Talmudische Diskurse. Aus
dem Franzdsischen von Frank Miething. Frankfurt am Main 2005.

Liebeschiitz, Hans: Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis
Marx. Tilbingen 1967.

Liessmann, Konrad Paul: Séren Kierkegaard zur Einfihrung. Hamburg 1999.

Longinus: Vom Erhabenen. Griechisch/Deutsch, Ubersetzt und herausgegeben
von Otto Schénberger. Stuttgart 2008.

Lowith, Karl: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, in: Klaus-Dieter
Eichler (Hg.): Philosophie der Freundschaft. Leipzig 1999, 71-74.

Lycka, Milan: Abraham Heschel’s Philosophy of Judaism as a Phenomenology
of Religion, in: Stanistaw Krajewski/Adam Lipszyc (Hgg.): Abraham Joshua
Heschel: Philosophy, Theology and Interreligious Dialogue. Wiesbaden
2009, 47-51.

Machsor Schma Kolenu Rosch Haschana. Ins Deutsche (ibersetzt von Dr. Albert
Richter und Raw Joseph Scheuer. Basel 2009.

Malbim on Mischley: The Commentory of Rabbi Meir Leibush Malbim on the
Book of Proverbs. New York 1999.

Marzano, Michaela: Philosophie des Korpers. Aus dem Franzdsischen von Eli-
sabeth Liebl. Miinchen 2013.

Mendes-Flohr, Paul: Jewish Philosophy and Theology, in: The Oxford Hand-
book of Jewish Studies. Oxford 2005.

Mooney, Edward F.: Knights of Faith and Resignation: Reading Kierkegaard’s
Fear and Trembling. New York 1991.

Muiller-Wille, Klaus: Kierkegaard, das Vaudeville und die Posse, in: Annegret
Heitmann/Hanne Roswall Laursen (Hgg.): Romantik im Norden. Wirzburg
2010, 207-230.

Miiller-Wille, Klaus: Kierkegaards Stimmungen, in: Hans-Georg von Ar-
burg/Sergej Rickenbacher (Hgg.): Concordia discors: Asthetiken der Stim-
mung zwischen Literaturen, Kinsten und Wissenschaften. Wirzburg 2012,
221-242.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 303

Mulder, Jack: Abraham Joshua Heschel: Heschel’s Use of Kierkegaard as
Cohort in Depth Theology, in: Jon Stewart (Hg.): Kierkegaard’s Influence on
Theology. Farnham, Burlington 2012, 155-168.

Nussbaum, Martha: Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions. Cam-
bridge 2001.

Olesen Larsen, K.: Soren Kierkegaard. Ausgewahlte Aufsatze. Gutersloh 1973.

Oppenheim, Michael: Kierkegaard and Soloveitchik, in: Judaism, j. 145 vol. 37,
n.1(1988), 29-39.

Peterson, Erik: Marginalien zur Theologie. Minchen 1956.

Planck, Max: Vom Wesen der Willensfreiheit: VVortrag. Gehalten zuerst in der
Deutschen Philosophischen Gesellschaft zu Berlin. Leipzig 1936.

Plessner, Helmut: Der imitatorische Akt, in: Helmut Plessner: Gesammelte
Schriften. Bd. VII. Frankfurt am Main 1982, 449-457.

Plessner, Helmut: Zur Anthropologie des Schauspielers, in: Helmut Plessner:
Gesammelte Schriften. Bd. VII. Frankfurt am Main 1982, 403-418.

Plessner, Helmut: Die Frage nach der Conditio humana, in: Helmut Plessner:
Gesammelte Schriften. Bd. VIII. Frankfurt am Main 1983, 136-217.

Possen, David D.: J. B. Soloveitchik: Between Neo-Kantianism and Kierkegaar-
dian Existentialism, in: Jon Stewart (Hg.): Kierkegaard’s Influence on Theo-
logy. Farnham, Burlington 2012, 189-209.

Richert, Friedemann: Kleine Geistesgeschichte des Lachens. Darmstadt 2009.

Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Aus dem
Englischen von Michael Gebauer. Frankfurt am Main 1981.

Rosenberg, Shalom: Good and Evil in Jewish Thought. Aus dem Hebréischen
ins Englische von John Glucker. Tel-Aviv 1989.

Roth, Joseph: Hiob. Roman eines einfachen Mannes. Koln 1996.

Rutishauser, Christian M.: Joseph Dov Soloveitchik. Einfiihrung in sein Denken.
Stuttgart 2003.

Schestow, Leo: Kierkegaard und die Existenzphilosophie. Die Stimme eines Ru-
fenden in der Wiste. Aus dem Russischen von Hans Ruoff. Graz 1949.

Scholem, Gershom: Tagebiicher 1913-1917. Frankfurt am Main 1995.

Schumacher, Eckhard: Die Ironie der Unverstdndlichkeit. Frankfurt am Main
2000.

Siddur Schma Kolenu. Ins Deutsche (bersetzt von Raw Joseph Scheuer. Basel
1996.

Simmel, Georg: Zur Philosophie des Schauspielers, in: Fragmente und Aufsétze
aus dem Nachlass, hg. von G. Kantorowicz. Munchen 1923.

Sokol, Moshe: Judaism Examined. Essays in Jewish Philosophy and Ethics. New
York 2013.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

304 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Soloveitchik, Rabbi Joseph B.: Catharsis, in: Tradition 17. New York 1978, 38-
54.

Soloveitchik, Joseph B.: The Halakhic Mind. An Essay on Jewish Tradition and
Modern Thought. London 1986.

Soloveitchik, Joseph B.: Halakhic Man. Aus dem Hebréischen ins Englische von
Lawrence Kaplan. Philadelphia 1991.

Soloveitchik, Joseph B.: Family Redeemed: Essays on Family Relationships.
New York 2000.

Soloveitchik, Rabbi Joseph B.: Out of the Whirlwind. Essays on Mourning, Suf-
fering and the Human Condition. New York 2003.

Soloveitchik, Joseph B.: The Emergence of Ethical Man. New York 2005.

Soloveitchik, Rabbi Joseph B.: Festival of Freedom. Essays on Pesah and the
Haggadah. New York 2006.

Soloveitchik, Joseph B.: The Lonely Man of Faith. New York 2006.

Spickermann, Hermann: Wunden — Wunder — Weisheit: Aspekte des Hiobprob-
lems, in: Markus Witte (Hg.): Hiobs Gestalten. Interdisziplindre Studien zum
Bild Hiobs in Judentum und Christentum. Leipzig 2012, 11-28.

Staiger, Emil: Grundbegriffe der Poetik. Miinchen 1978.

Steiner, George: Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt? Aus dem
Englischen von Jorg Trobitius. Miinchen 1990.

Strowick, Elisabeth: Passagen der Wiederholung. Kierkegaard — Lacan — Freud.
Stuttgart, Weimar 1999.

Susman, Margarete: Das Buch Hiob und das Schicksal des jlidischen Volkes.
Frankfurt am Main 1996.

Talmud Bavli: Tractate Chullin, in: The Artscroll Series. New York 2004.

The complete Artscroll Siddur. Brooklyn 1990.

Thieberger, Friederich: Die Glaubensstufen des Judentums. Stuttgart 1952.

The Torah: With Rashi’s Commentary. Translated, annoted, and eludidated by
Rabbi Yisrael Isser Zvi Herczeg. New York 1999.

van der Horst, Pieter W.: A Note on the Evil Inclination and Sexual Desire in
Talmudic Literature, in: Ulrike Mittmann-Richert/Friedrich Avemarie und
Gerbern S. Oegema (Hgg.): Der Mensch vor Gott. Forschungen zum Men-
schenbild in Bibel, antikem Judentum und Koran. Neukirchen-VIuyn 2003,
99-106.

Vogl, Joseph: Kalkil und Leidenschaft. Poetik des dkonomischen Menschen.
Miinchen 2002.

Vogl, Joseph: Uber das Zaudern. Ziirich, Berlin 2008.

Vogt-Moykopf, Chaim: Buchstabenglut. Jiidisches Denken als universelles Kon-
zept in der deutschsprachigen Literatur. Frankfurt am Main 20009.

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR- UND ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 305

Weinreb, Friedrich: Die Freuden Hiobs. Eine Deutung des Buches Hiob nach ju-
discher Uberlieferung. Ziirich 2006.

Weizsacker, Viktor von: Gesammelte Schriften, Bd. 10: Pathosophie. Frankfurt
am Main 2005.

Weltsch, Felix: Gnade und Freiheit. Untersuchungen zum Problem des schopfe-
rischen Willens in Religion und Ethik. Diisseldorf 2010.

Welz, Claudia: Trust and Lament. Faith in the Face of Godforsakenness, in: Eva
Harasta, Brian Brock (Hg.): Evoking Lament. A Theological Discussion.
London, New York 2009, 118-135.

Wennerscheid, Sophie: Das Begehren nach der Wunde. Religion und Erotik im
Schreiben Kierkegaards. Berlin 2008.

Wiese, Christian: God’s Passion for Humankind and Human Responsibility for
the Divine: Anthropology and Ethics in Hans Jonas’s and Abraham J.
Heschel’s Post-Holocaust Interpretation of Imago Dei, in: Claudia Welz
(Hg.): Ethics of In-Visibility. Imago Dei, Memory, and Human Dignity in
Jewish and Christian Thought. Tlbingen 2015, 195-233.

Wirth, Uwe: Paratext und Text als Ubergangszone, in: Wolfgang Hallet, Birgit
Neumann (Hgg.): Raum und Bewegung in der Literatur. Die Literaturwis-
senschaften und der Spatial Turn. Bielefeld 2009, 167-177.

Wogenstein, Sebastian: Horizonte der Moderne: Tragddie und Judentum von
Cohen bis Lévinas. Heidelberg 2011.

Ziegler, Reuven: Majesty and Humility: The Thought of Rabbi Joseph B.
Soloveitchik. New York 2012.

Zizek, Slavoj: Was ist ein Ereignis? Aus dem Englischen von Karen Genschow.
Frankfurt am Main 2014.

ABBILDUNGSVERZEICHNIS

Abbildung 1: Paul Klee. Hauptweg und Nebenwege, 1929, 90. Olfarbe auf
Leinwand. 83,7 x 67,5 cm. Museum Ludwig, K6In. ©Museum Ludwig, Kéln

Abbildung 2: William Turner: Light and Colour (Goethe’s Theory) — the Morn-
ing after the Deluge — Moses Writing the Book of Genesis (1843). Tate Brit-
ain. ©Creative Commons CC-BY-NC-ND 3.0 (Unported) licence

Abbildung 3: Dan Rubinstein, Jakobskampf (2016). Privatbesitz.
©Richard Blattel

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Fine Ethik der Biodiversitit

Dezember 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)
Innen — Auflen — Anders

Korper im Werk von Gilles Deleuze

und Michel Foucault

November 20106, ca. 400 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3575-1

Harald Lemke
Ethik des Essens
Einfiihrung in die Gastrosophie

Mai 2016, 592 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3436-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbiirgerlicher
Verantwortung

Mai 2010, 456 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3477-8

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Fiir eine Philosophie der Verdauung

2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Karl Hepfer
Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines

Situierte Kritik

Modelle kritischer Praxis

in Hermeneutik, Poststruk-
turalismus und Pragmatismus

Mai 2017, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Hilge Landweer,

Isabella Marcinski (Hg.)
Dem Erleben auf der Spur
Feminismus und die
Philosophie des Leibes

November 2016, ca. 370 Seiten, kart., 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-3639-0

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivitit
Wittgenstein und die moderne Kultur
November 2016, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

René Weiland

Philosophie der Lebensfithrung
Ethisches Denken zwischen
Existenzphilosophie und
Konstruktivismus

September 2016, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3632-1

Yushin Ra

Der Unernst des Kitsches

Die Asthetik des laxen Blicks

auf die Welt

September 2016, 220 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3551-5

Tobias Holischka

CyberPlaces — Philosophische
Anniherungen an den virtuellen Ort
Mai 2016, 212 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3463-1

Dirk Braunstein

Adornos Kritik

der politischen Okonomie
2015, 450 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3443-3

Ralf Kriiger

Quanten und die Wirklichkeit
des Geistes

Eine Untersuchung

zum Leib-Seele-Problem

2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade

Zur Differenzierung
praktischer Freiheit

2015, 304 Seiten, kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin

Anerkennen als Erfahrungsprozess
Uberlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie

2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik — wozu und wie weiter?

2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rélli (Hg.)

Fines Hominis?

Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik

2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,

ISBN 978-3-8376-2956-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 16:11:55.


https://doi.org/10.14361/9783839436134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	ERSTER TEIL: EINGANG
	0. Am Nullpunkt oder: Kreisendes Beginnen
	1. An Stelle der Methode: Eine radikale Hermeneutik
	2. Poetologisches Vorspiel: Die Sprache – ein Teppich

	ZWEITER TEIL: DURCHGÄNGE
	3. Erster Gang: Der Mensch versteckt sich vor Gott. Der Sündenfall – Aufbrechende Personalität bei Søren Kierkegaard und Joseph B. Soloveitchik
	3.1 Søren Kierkegaard: Existenzielle Dialektik
	3.2 Joseph Ber Soloveitchik: Dialektik zwischen Existenz und Halacha

	4. Zweiter Gang: Der Mensch sucht Gott. Abrahams Schweigen – Das Paradox bei Søren Kierkegaard und Max Brod
	Irrläufer II: Hegel und die Aufhebung (des Judentums)
	4.1 Søren Kierkegaard: Die Verantwortung hängt an einem dünnen Faden
	4.2 Max Brod: Bindung der Verantwortung

	5. Dritter Gang: Gott (ver)sucht den Menschen. Die Wunde(r) Hiobs – Pathos bei Søren Kierkegaard und Abraham J . Heschel
	5.1 Søren Kierkegaard: Den Logos verstimmen
	5.2 Abraham J. Heschel: Von der religiösen Stimmung zur Stimme des Anderen


	DRITTER TEIL: AUSGANG
	6. Poetologisches Nachspiel: Staub aufwirbeln

	Literatur- und Abbildungsverzeichnis
	Literaturverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis


