Islam als Selbstbegriff nicht-westlicher Modernitit
L. Einfithrung

Die neueren Konzeptualisierungen des Verhiltnisses zwischen Islam
und Moderne, nimlich, daf§ der Fundamentalismus eine dhnlich wich-
tige Modernisierungsfunktion iibernehme, wie sie der Protestantismus
im Europa des 16. und 17. Jahrhunderts und in Amerika im ausgehen-
den 19. und beginnenden 20. Jahrhundert gehabt habe, bilden den
Hintergrund der hier aufgenommenen Beschiftigung mit islamischen
Neo-Modernisten.” Meiner Meinung nach sind solche Darstellungen
des Islams, wie sie jiingst in den verschiedensten Schattierungen vorge-
tragen wurden, ideologisch einem affirmativen Okzidentalismus zuzu-
rechnen; sie verteidigen gleichzeitig, direkt oder indirekt, den islami-
schen Fundamentalismus als notwendige und einzig legitimierte Er-
neuerungskraft islamischer Linder.’

Vor diesem Hintergrund ist es wichtig, darauf hinzuweisen, dafl die
universelle Anwendung des Begriffs der Modernitit deren doppeldeu-
tigen Charakter als sikulare Kultur, die ungeachtet dessen ihren Ur-
sprung in der Christenheit und in christlich-theologischen Begriffen
behilt, eher verschleiert hat. Modernitit als westliche Weltsicht bein-
haltet religiose Haltungen, die im soziologischen Diskurs der Moderne
und der Modernisierung nicht-westlicher Kulturen in gewisser Hin-
sicht hintangestellt, ja geleugnet wurden. Auf diese Weise wurde Siku-
laritit als ein Gut den westlichen, und Religiositat als unauflosliches
Element den 6stlichen Kulturen zugeordnet, und gewissermaflen auf
einer subtileren Ebene der eigene historische »Fundamentalismus«
(der Sikularisierung erst ermdglichte) in die Prinzipien des kulturell
»anderen« hinein konzeptualisiert.' In dieser Form des wissenschaft-
lichen Dialogs liegt noch ein zweites Problem. Modernisierungstheo-
retische Darstellungen des Verhaltnisses von Islam und Modernitit
nehmen die intrinsischen Versuche muslimischer Denker, eine eigen-
standige islamische Modernitit zu konzeptualisieren, kaum ernst und
tiberlassen diese dann selbst dem breiten Feld fundamentalistischer
Aneignungen. Es gab eine Generation islamischer modernistischer
Denker der spaten 60er und der frithen 70er Jahre, die dazu bereit wa-
ren, einen modernisierenden Standpunkt innerhalb des Islams zu ent-
wickeln, indem sie die Positionen von fritheren Modernisierungsver-

103

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

suchen sowie die Entwicklungsnotwendigkeiten und emanzipatori-
schen Anspriiche fritherer Perioden tiberdachten. Es ist kennzeich-
nend fiir die Form des Dialogs zwischen Islam und westlicher Moder-
ne, dafl dieser Standpunkt weitgehend vernachlissigt worden ist. Man
1488t es geschehen, daf} er stillschweigend vom Fundamentalismus ver-
einnahmt wird, so als wire nichtfundamentalistische Modernisierung
ein nicht zu realisierendes Paradox.

Mit diesen Ausfithrungen méchte ich auf Fazlur Rahman’, Malik
Bennabi® und Ali Shari’ati’ hinweisen, die eine Generation intrin-
sisch islamischer Theoretiker der Moderne mit einer einmalig unab-
hingigen Haltung vertreten. Sie haben je individuell verschiedene Me-
thoden der modernen Konzeptualisierung des Islams entwickelt, in-
dem sie Grundbegriffe soziologischer Theorien der Moderne aufgrif-
fen und islamisches Denken vor dem Hintergrund dieser Begriffe neu
bestimmten. Zum besseren Verstindnis werde ich mich darauf be-
schrinken, Fazlur Rahmans akademisches und pragmatisches Konzept
der islamischen Modernitit zu skizzieren und die Befreiungsphiloso-
phien von Malik Bennabi und Ali Shari’ati nur bruchstiickhaft zu
konnotieren.

In Fortfithrung zu meinen Ausfihrungen tber die doppeldeutige
Verbindung zwischen Religion und Modernitit mochte ich den Begriff
der islamischen Modernitit untersuchen und die Frage aufgreifen, wa-
rum seine fundamentalistische Aneignung so ungebrochen moglich ist.
Ich schlage hier, ausgehend von Fazlur Rahman, drei theorierelevante
Bereiche, nimlich »islamische Rationalitiit«, »islamische Identitéitsbil-
dung« und »islamische Sozialordnung« als die zentralen Diskussions-
punkte vor, die die islamischen Modernititstheoretiker selbst beschaf-
tigt haben. Ich beginne mit dem Punkt des Verhiltnisses von Islam
und sozialer Ordnung.

II. Modernitit und die Krise sozialer Ordnung

Soziologische Betrachtung als Ausgangspunkt und die Konstruktion
islamisch-sozialtheoretischer Begriffe als Gegenstand setzen voraus,
dafl wir uns des ambivalenten Verhiltnisses bewufit bleiben, das die
Soziologie in bezug auf die Vorstellung der sozialen Welt der Moderne
selbst hat. Sie ist gewissermaflen eine »Krisendisziplin«, erwachsen aus
einer Krise des Ubergangs und belastet mit dem Versprechen, diese zu

104

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

l6sen. Sie ist somit aufs engste mit dem Problem Krise und Ordnung
in der modernen Gesellschaft verbunden.

Die sehr entschlossen universalistischen Modernititsforschungen
eines Louis Dumont und eines Shmuel N. Eisenstadt etwa haben selbst
das Ordnungsproblem in der modernen Gesellschaft als ein Ergebnis
komplementirer Beziehungen und Spannungen zwischen modernen
und vormodernen Grundorientierungen betrachtet (Dumont 1986b:
236; Eisenstadt 1979). Das bedeutet eine deutliche Kritik unilinearer
Fortschritts- und Modernisierungskonzeptionen. Das Problem mo-
derner sozialer Ordnung verlagert sich auf das Ausbalancieren der
Spannungen zwischen Moderne und Vormoderne. Die Suche nach Be-
griffen moderner Ordnung steht dann ganz im Zentrum dieses Span-
nungsverhiltnisses. Dies impliziert aber auch, daf§ die soziologischen
Modernitits- und Ordnungstheorien selbst in diesem Paradox einer
»nostalgischen« Erneuerungssuche verhaftet sind (Stauth/Turner
1988a: 27-59). Es ist deshalb kaum verwunderlich, daf§ der Diskurs tiber
Modernitit und Islam von dhnlichen Problemlagen gekennzeichnet ist.

Talcott Parsons stieff auf ein zusitzliches Problem. Die inneren Ge-
fihlsmodulierungen und kulturellen Ausdrucksweisen, die ihre spezi-
elle Bedeutung in einem Teilbereich gesellschaftlicher Organisation
haben, verlieren gerade durch die spezifische Angepafitheit an diese
differenzierte Gesellschaftswelt das Potential, als allgemein formende
Muster in einem standardisierten System breiterer gesellschaftlicher
Organisation zu fungieren. Letzteres hitte aber die Instinkte und
Emotionen der Individuen tber die verschiedenen spezifischen Inter-
aktionsbereiche der modernen Gesellschaft hinaus generell zu regulie-
ren. Aus diesem Grunde war Parsons der Auffassung, daf} soziale Dif-
ferenzierung und die differenzierten Segmente der modernen Gesell-
schaftsstruktur nur durch einen koinzidierenden Differenzierungspro-
zef§ von Normen und von Verallgemeinerungen rekonstruierter Werte
aufrechterhalten und integriert werden kann.

Wenn man die moderne Welt als eine Welt ansieht, die sich aus ge-
trennten, aber sich gegenseitig durchdringenden Feldern sozialer Ord-
nung zusammensetzt, dann besteht die Schwierigkeit darin, die integ-
rativen und flexiblen Wertmuster zu bestimmen, die iiber die Grenz-
linien der verschieden konstituierten Einzelbereiche hinaus, wie z.B.
urspriinglich so gegensitzlich strukturierte Bereiche wie der Haushalt
der Groffamilie und das Unternehmen, Giiltigkeit haben. Nach Auf-

10§

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

fassung von Parsons werden solche Wertmuster durch normative
Komponenten wie die Restrukturierung familialer Werte, die Religion
und das Bildungssystem neu gebildet. Sie haben sowohl eine religiose
als auch eine weltliche Bedeutung (Parsons 1971; Parsons 1991: 37-65).

Andererseits beschreibt Jurgen Habermas, der sich weniger mit
Ordnung als mit der Giultigkeit der modernen Lebensweise befafit,
Modernitit als eine Kulturform, die die Spannung und die griindliche
formale Trennung zwischen verschiedenen praktisch sich durchdrin-
genden Gesellschaftsbereichen, wie etwa Recht, Moral und Kunst, zu
einem wesentlichen Bestandteil gesellschaftlicher Organisation ge-
macht hat (Habermas 1983: 11). Nach Habermas ist es das differen-
zierte Zusammenspiel von individuellen Lebensmustern und institu-
tionellem Recht, das Modernitit ausmacht (Habermas 1983/1984).

In beiden Vorstellungen moderner Ordnungen, sowohl derjenigen
von Parsons als auch in der von Habermas, stellt sich das Problem der
Spannung zwischen formaler, rechtlicher Verallgemeinerung durch
Differenzierung auf der einen Seite und auf der anderen Seite das Pro-
blem, in welchem Verhiltnis die moralische Integration der Gesell-
schaft durch Wertegeneralisierung zur rechtlichen Seite, zur Rege-
lungsstruktur, steht. Man darf deshalb davon ausgehen, daff das Span-
nungsverhailtnis zwischen der Art der Verrechtlichung und der Form
der Wertegeneralisierung ein Grundproblem moderner Gesellschafts-
ordnungen darstellt. Es gibt einen fundamentalen Punkt, in dem Par-
sons und Habermas nicht Gibereinstimmen. In diesem Dissens deuten
sich zugleich zwei verschiedene Losungen an. Wihrend fir Parsons
sich das Verhiltnis von Recht und Moral rein funktional gestaltet — die
Moral, Dinge miteinander verkiipfend, die das Recht sorgfiltig von-
einander trennt —, ist fir Habermas die materiale Bindung von Moral
und Recht, die innere Verschrinkung von Wertegeneralisierung und
rechtlicher Formalisierung, eine notwendige Voraussetzung fir den
Bestand von moderner Gesellschaft iberhaupt. Habermas interpretiert
Weber in Hinblick auf Parsons’ funktionales Schema der Wertegenera-
lisierung und weist darauf hin, daf§ Weber und Parsons in der Form, in
der sie die Institutionalisierung zweckrationalen Handelns von den
Komplexen normativen Handelns trennen, an den notwendigen Inte-
grationsbediirfnissen der modernen Gesellschaft vorbeigehen. Dies
gelte auch fiir ihre Trennungen der motivationalen Grundlagen von
den moralischen und praktischen Wertbereichen. Nach Auffassung

106

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

von Habermas gefdhrdet oder zerstdrt die materiale Rationalisierung,
die iiber soziale Bewegungen und die Umsetzung der in der Lebens-
welt sozialer Akteure verankerten Werte verursacht wird, weder die
kognitive Rationalisierung noch die Rationalitit des Rechts. Habermas
insistiert statt dessen auf dem inneren Zusammenhang zwischen der
progressiven ethischen Rationalisierung und der vollen Entfaltung al-
ler Ebenen institutionellen Handelns (Habermas 1983: 2671£.).

Es ist hier nicht mein Interesse und wire sicherlich an dieser Stelle
zu weit gegriffen, die weitreichenden Implikationen der Habermas-
schen Lesart des Begriffs der materialen Rationalitit zu entwickeln. Es
ist jedoch offensichtlich, daf8 Habermas gewissermaflen in einem af-
firmativen Akt die moderne Notwendigkeit der funktionalen Ver-
flechtung von materiellen Interessen und moralischer Orientierung be-
schwort, denn — wie Habermas ja in anderem Kontext durchaus aner-
kennt — die formalisierende Selbstlogik einer Rechtsordnung steht
doch immer in einem starken Gegensatz zur kreativen Vielfalt des kul-
turellen Lebens. Habermas macht sich aber mit seinem ideellen, da-
durch aber nicht weniger einseitigen Kommunitarismus gegentiber
Parsons in doppelter Weise verdiachtig: Erstens scheint er hier eine
Gegebenheit moderner Lebensweise, nimlich das Problem der Ver-
mittlung von Kultur und Recht, gewissermafien als Theorie der Er-
neuerung durch neue Formen sozialer Bewegungen affirmativ zu be-
stitigen. Zweitens lauft er Gefahr, die normative Kraft formeller Lo-
sungen prinzipiell zu unterschitzen. Er baut auf die fundamentale
Verschrankung von Wert- und Zweckrationalitit. Dies ist um so pro-
blematischer, als Nietzsches Kritik der Moderne gerade wegen jener
»fundamentalistischen« Verbindungen der »letztendlichen Werte« mit
»niederem Interesse« in der Dritten Welt zunehmend rezipiert und
dort zur Basis einer anti-westlichen Kritik gemacht wurde. Habermas’
Konzeptualisierung der Moderne miindet in diesem Punkt in eine fun-
damentalistische Losung. Der materiale Rationalititsbegriff, den Ha-
bermas verfolgt, stimmt mit einer fundamentalen westlichen Aussage
tiberein, die sich zwar auf eine Losung der Doppeldeutigkeiten des
moralischen Ursprungs der westlichen Modernitit bezieht, die so-
gleich jedoch unter nicht-westlichen Primissen betrachtet in eine Poli-
tisierung und Fundamentalisierung der Religion als moderne Ideologie
(der Auslagerung »niederer Instinkte«, i.e. westlich instrumenteller
Werte) miinden muf3.

107

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

Parsons’ Aussage Uber die Integrationsfunktion generalisierter
Werte bezieht sich dagegen offensichtlich auf ein viel umfassenderes
Modernititsmodell und ist wesentlich auf ein allgemeines Muster der
Modernisierung abgestellt, nicht auf die Kraft spezifischer Werte. Im
Gegensatz zu Habermas starkt Parsons Max Webers formalen Ratio-
nalitatsbegriff und unterstreicht die Verfahrenstechniken der moder-
nen Rechtssysteme als neutrale Instanzen und Bewahrer allgemeiner
Prinzipien sozialer Organisation. So schliefit er unter diesem Gesichts-
punkt die Moglichkeit, die vormodernen Klassifikationssysteme der
Anwendung Talmudischer Gesetze und des traditionellen Islamischen
Rechts, gewissermaflen ungebrochen auf die Stufe der formalen Gene-
ralisierung zu heben, aus. Doch sieht er durchaus das Potential, nicht-
westliche moralische und kulturelle Problematiken als Gegenstinde
moderner Generalisierungen umzusetzen (Parsons 1975: 48).

Fazlur Rahmans Interesse an einer innerislamisch begriindeten
Ordnung der Moderne in einer nicht-westlichen Gesellschaft galt ge-
rade dieser Problematik. Es ist dabei wichtig, sich zu vergegenwirti-
gen, daf} er selbst mit den Grenzen, Spannungen, Windungen und An-
tagonismen der westlichen Konzeptualisierungen der Modernitit ver-
traut war. Es ist deshalb keineswegs unbegriindet zu fragen, vor wel-
chen Orientierungsproblemen ein islamischer Denker etwa am Schei-
deweg der Begriindung eines modernen islamischen Staatswesens zu
Beginn der 60er Jahre stand. Sollte er einem essentialistischen und spe-
zifisch westlichen Modernititskonzept folgen, das Recht und Morali-
tat einer inneren Notwendigkeit entsprechend verkniipft, oder sollte er
sich an einem generalistisch funktionalen Begriff des Rechts orientie-
ren, wonach Moral nur an die Erfordernis gebunden ist, ausdifferen-
zierte Bereiche sozialen Handelns zu integrieren, Recht aber ein eigen-
standiger formaler Bereich der Notwendigkeit von Ordnung bleibt?
Habermas und Parsons sind nur die signifikantesten Protagonisten
solch unterschiedlicher Auffassungen zur modernen Gestaltung des
Verhiltnisses von Moral und Recht. Beide gehen von Weber aus und
es ist dieses spezifisch Webersche Paradoxon zwischen formaler und
materialer Rationalitit, das die Doppeldeutigkeit des Konzepts der
Moderne ausmacht. Paradoxerweise scheint der Wechsel in der Beto-
nung von ethischer zu utilitaristischer Handlungsorientierung mit der
Notwendigkeit einherzugehen, die emotionale Welt mit ethischen In-

108

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

halten zu erfillen und der Wertbildung ein neues, moralisch-prak-
tisches Gewicht zu verleihen.

Es ist nun darauf hinzuweisen, daf} dieses Paradoxon zwischen ma-
terialem rationalem Anspruch und formalrechtlicher Notwendigkeit
sozialer Integration sich noch spannungsvoller in Landern entwickelt,
in denen das formale Recht gewissermaflen von auflen aufoktroyiert
wurde: In vielen islamischen Lindern wurde den vormodernen lokalen
Rechtsauffassungen schon frith eine moderne, wenn auch koloniale
Staatsverfassung tbergestilpt. So konnte es, wie zum Beispiel in
Agypten, dazu kommen, daf} der Code Napoléon als das biirgerliche,
die Shari’a, das islamische, als das Familienrecht, und lokale Traditio-
nen als das Recht der sozialen Gemeinschaften, urf, nebeneinander
existierten, ohne eine rationalistische Verrechtlichung zu ermdglichen,
weil auf Interessenausgleich ausgerichtete Institutionen fehlten. Dies
hat natiirlich leicht zu Vorstellungen von einem illegitimen, weil
»fremden« Recht gefithrt, wihrend leicht alles, worin unter der Will-
kiir der Geschichte die Volksseele sich wiederfand, als rechtlich legi-
tim, weil authentischen moralischen Werten entsprechend, verteidigt
wurde. Wie immer man die Frage nach legitimen oder authentischen
Losungen beantworten will, die Existenz eines tiefen sozialen Wider-
spruchs in der formellen Anwendung des Rechts und des Rechtsbe-
wufltseins im allgemeinen forderte die Suche nach immanenten Regu-
lierungen durch kulturell gestiitzte Formen oder von Authentisierun-
gen derselben. Hier treten in der Tat die Widerspriiche zwischen bei-
den Auffassungen des Verhiltnisses von rechtlicher und moralischer
Modernisierung in Kraft: die duflere funktionale Auffassung und die
innere substantielle. Beide sind fir einen weiterfithrenden Diskurs
tber Islam und Modernitit hochst bedeutsam. Beide Auffassungen
haben auf das Entstehen des Modernismus im Islam einen sehr grofien
Einfluf}. Die Generation von Modernisierern wie Malik Bennabi, Ali
Shari’ati und Fazlur Rahman scheint besonders in diesen Antagonis-
mus verwickelt zu sein. Bei ithrem Versuch, die Funktionalitit des Is-
lams in bezug auf die Moderne zu verstehen, warfen sie neue ethische
Fragen auf, die die gegebene emotionale Welt des Sozialen in Frage
stellten. Sie versuchten, im Spannungsfeld zwischen formaler und sub-
stantieller Rationalisierung stehend, sowohl die moderne ethische Visi-
on des Islams als auch die gegebene emotionale Welt der modernen

109

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

Massengesellschaft in ein Rechts- und Regelungssystem zu harmoni-
sieren, das sie aus islamischen Vorstellungen heraus entwickelten.

Sie legten so das Fundament fiir ein spezifisch islamisches Moderni-
tats-Projekt, das die inneren Entwicklungen der islamischen Weltsicht
mit den dynamischen und existentiellen Modernititserfordernissen zu
verbinden suchte. Mit Bezug auf die gegebene Problematik, eine im
postkolonialen Umschwung begriffene Gesellschaft zu fithren oder zu
lenken, ging es um die Frage, ob der Islam bei der Bewahrung gewisser
standardisierter Formen des emotionalen Lebens unter den extrem
vielfaltigen Bedingungen von gesellschaftlicher Organisation der Mo-
derne funktional sein kann. Es ging also um eine Form islamischer
Wertegeneralisierung. Dabeti stellte sich das Problem, ob und wie Is-
lam als Religion, die islamischen gesetzlichen und moralischen Prinzi-
pien sich iiberhaupt den modernen gesellschaftlichen Notwendigkei-
ten 6ffnen konnen. Fazlur Rahman wies hier erstmals bewuf3t auf die
Notwendigkeit der Verbindung von utilitaristischem Denken und is-
lamischer Moral hin und suchte bewufit die dynamische Konvergenz
von nebeneinander existierenden, jedoch hiufig antagonistischen mo-
dernen und vormodernen Strukturen.

Rahman hielt das traditionelle islamische Recht, wie es von einer
riickstindigen Schicht kasuistisch denkender, orthodoxer Rechtsge-
lehrter praktiziert wurde, fiir ein Hindernis und gerade unter dem Ge-
sichtspunkt moderner gesellschaftlicher Kohirenz fiir der Generalisie-
rung gegenldufig. Er befiirwortete deshalb eine Neuinterpretation des
Koran und optierte fiir die Kritik der mittelalterlichen Rechtstheorie
und Gerichtsbarkeit, die nach seiner Meinung im Widerspruch zum
Islam selbst und seinen Lehren standen. Bezeichnenderweise hat Faz-
lur Rahman dies als ein Dilemma zwischen islamischem Modernismus
und formeller, wenn man so will, hohler Islamisierung sikularer mo-
dernistischer Strukturen bezeichnet. Die Moderne zu suchen hief§ fiir
ithn, »das Gesetz direkt vom Koran abzuleiten« und zwar in soziologi-
scher Manier und in intellektuell redlicher, wahrhaftiger und prakti-
scher Weise oder — eine andere Losung, die er verwarf, die heute aber
allseitige Praxis fundamentalistischer Politik ist — »die gesetzlichen und
institutionellen Elemente, die einmal von auflerhalb im Islam iiber-
nommen wurden, zu islamisieren« (Rahman 1970: 317). Er verwarf
auch die dritte mogliche Losung, nimlich die Umsetzung einer strate-
gisch-geplanten westlichen Modernitit in die nicht-westliche soziale

I10

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

Umgebung des Islams, die diese nur stirken wiirde, indem nur falsche
Ergebnisse und moralische Schwiche aufgrund eines »fremdartigen«
westlichen Standpunkts erzeugt wiirden (Rahman 1966c: 222£.).

Aus diesem Dilemma heraus konzentriert sich Rahmans Theorie
einer modernen islamischen Gesellschaft auf drei Punkte:

1. Kritik an der »mittelalterlichen Scholastik« der religiosen Orthodo-
xie, an ihrer ritualistischen Interpretation des Korans und an ihrer
formalistischen Anwendung des islamischen Rechts.

2. Entwicklung einer dynamischen Neuinterpretation des Korans, die
eine diesseitige und immanente Vorstellung von Gott aufzeigt.

3. Wiedereinsetzung — wie er es meint — des urspriinglichen ethischen
Utilitarismus im Islam.

Die intellektuelle Promiskuitit des islamischen intellektuellen Ortho-
doxismus, wurde Rahman dadurch deutlich, daff in Folge der Abgeho-
benheit der ‘ulama, des traditionellen islamischen Rechts- und Gottes-
gelehrtentums, hier nur in unbeholfener Form auf die Moderne einge-
gangen und lediglich auf unverbindliche Rationalitit, auf bloff duflere
Wissenschaft und Technologie, auf abstrakte Freiheit, Liberalismus
und Individualismus spekuliert wurde, in toto auf etwas, das man in
katholischer Manier problemlos inkorporieren konnte, ohne damit Ri-
tus und Ethos des »wahren« Islams ernsthaft zu tangieren. Nach Rah-
mans’ Ansicht fehlt es einem so verstandenen Modernismus »an jegli-
cher Rechtfertigung tber sich selbst hinaus« (Rahman 1966¢: 223).
Aus diesem Grunde glaubte er, dafl die ‘wlama nur die moralische
Grundlage fiir die militanten Reaktionen jener frihen Fundamentali-
sten wie der Salafi-Bewegung in Agypten und der »Moslem-Bruder-
schaft« legte. Rahmans Gedanken in bezug auf ein mogliches islami-
sches Fundament moderner Gesetzgebung fithren zu einer komplizier-
ten rationalen, aber antisikularen Konstruktion; antisikular aus der in-
strumentellen Uberlegung, daff Sikularismus unter den gegebenen Be-
dingungen nur die Positionen der Orthodoxen und der Fundamenta-
listen stirke.

Unter diesem instrumentellen Gesichtspunkt sollte der Islam nicht
als anti-westliche Ideologie dienen. Der Islam darf nicht zum Mittel
verkommen, die Welt vor den Fehlleistungen des Westens zu retten.
Und doch tritt Rahman gegen den Universalismusanspruch der westli-

III

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

chen Moderne an und empfindet es als einen Skandal der Geschichte,
dafl das kulturelle System des Westens sich als »eine ideale Kultur fiir
die gesamte menschliche Rasse« darstellt und sich zugleich ohne
Scham »allen anderen aufdringen kann« (Rahman 1980a).

Er sucht geschickt nach einem Mittelweg zwischen dem westlichen
Sikularismus und den katholischen, »modernen« Antworten der tradi-
tionellen religiosen Orthodoxie. Fur ihn sind weder Sikularisierung
des Islams noch der unverbindliche Katholizismus der Orthodoxie
Losungen, die als Basis fiir die Entfaltung einer spezifisch islamischen
Modernitit herhalten konnen. Der intellektuell interessante, schwieri-
ge Weg, den er statt dessen beschreitet, fiihrt zunichst zu einer kriti-
schen, historischen, aber islamisch begriindeten Neu-Interpretation
des Korans. Er folgt damit der Forderung seines Lehrers, H. A.R.
Gibb, des groflen englischen Orientalisten, nach mehr theologischem
Gehalt, der dem religiosen Modernismus des Islams fehle. Gibb hatte
behauptet, »dafl dieser (der religiose Gehalt des islamischen Moder-
nismus) in den Argumenten und Polemiken der ‘ulama gegen die Ver-
breitung des Sikularismus« eher zum Ausdruck komme »als in den
aktuellen Biichern und Aufsitzen modernistischer Denker« (Gibb
1975: 60).

Rahman wollte dieser Sachlage zweifellos mit dem Entwurf einer
programmatisch theologischen Modernitit ein Ende setzen. Er beruft
sich auf die ungebrochene Lebendigkeit des Islams. Weltliche Erzie-
hung und die westlichen Lebensgewohnheiten haben die Akzeptanz
der grundlegenden theologischen Doktrinen des Islams nicht beein-
trachtigt. Er ist deshalb der Meinung, daf} die bloff duflerliche Auf-
nahme des westlichen Rationalismus in die islamische Theologie fiir
den Gldubigen nur den Wahrheitsgehalt der Religion reduzieren mufi-
te. Islamischer Modernismus heifit deshalb nicht Ubernahme des west-
lichen Rationalismus, die Konzeptualisierung des Projekts »islami-
scher Modernismus« bedarf vielmehr einer spezifisch nicht-westlichen
islamischen Antwort. Es sollte sich also um eine nicht-westliche Neu-
schopfung von Denkweise und Lebensform handeln.

Wenn Gibb beobachtete, daf} der Islam durch die Ubernahme von
»humanistischen oder anderen Werten, die sich in der westlichen Welt
manifestiert haben« (Gibb 1975: 51), eine Art von »doppelter Gesin-
nung« entwickelt habe, so stellt Rahman dieser »doublemindedness«

I12

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

der konventionellen moslemischen Modernisten den Versuch entge-
gen, den Standort des islamischen Modernismus nicht nur auf der
Ebene einer »neuen Spannung, die von auflen in die islamische Gedan-
kenwelt hineingebracht wurde«, zu bestimmen, sondern vielmehr
vermittels einer »neuen theoretischen Fragestellung« (Gibb 1975: 51).
Es handelt sich dabei um die grundlegende Frage einer modernen is-
lamischen Lebensordnung und um die damit verbundene innere ethi-
sche Orientierung. Es sei damit aufzuhdren, dafl man im Namen des
Islams jede Neuformulierung ethischer Prinzipien zuriickweise und
damit jeden gesellschaftlichen Wandel ablehne. Wenn man sich dem
Utilitarismus in der Ethik widersetze, dann sei Modernitit, die gesell-
schaftliche Ordnung des modernen Menschen, mit einer spezifisch
moslemischen ethischen, philosophischen und dogmatischen Begriin-
dung nicht mehr moglich. Die orthodoxen Dogmatiker, die die Hei-
ligkeit der traditionellen gesellschaftlichen Institutionen verteidigen,
stehen so fir Rahman in starkem Gegensatz zur groflen Anzahl mo-
derner Muslime, die ihre Religion praktizieren und zugleich die Not-
wendigkeit zur Verinderung der praktischen Verpflichtungen in der
modernen Welt sehen und die gewillt sind, iiber sozialen Wandel und
den Wandel der Stellung islamischer Institutionen in der Gesellschaft
zu diskutieren.

Gibb hatte noch die islamischen Modernisten als diejenigen defi-
niert, die bereit sind, die Glaubensgrundlagen zu iberprifen. Fazlur
Rahman, Malik Bennabi und Ali Shari’ati stellen dagegen die Glau-
bensgrundlagen des Islams in den Kontext innerer rationalistischer Af-
firmationen. Rahman beharrte — in der Sache der pragmatischen Sicht
eines angelsichsischen Gelehrten verpflichtet — auf der islamischen
Fundierung der Errungenschaften des modernen Lebens und moder-
ner Institutionen, wihrend die »Befreiungs-Theologen« Bennabi und
Shari’ati beide wihrend ihres Studiums in Frankreich eine entschiede-
nere Vorliebe fiir die philosophische Fundamentalkritik der westlichen
Moderne entwickelt hatten (Shari’ati 1980a; Bennabi 1980). Neben der
Kritik am frivolen Monopol der orthodoxen ‘wlama auf den »Text«
verfocht Rahman die Idee einer dynamischen Rekonstruktion der Ge-
sellschaft, die auf einer tragbaren Verbindung mit der islamischen Vor-
stellung der Gegenwart Gottes gegriindet ist.® Mit der Auffassung
von einem Gott, der in dieser Welt immanent, ja prisent ist, be-

113

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

schrinkt sich Rahman auf eine substantivistische islamische Sichtweise
der Moderne, die den Sikularismus, nicht aber die Funktion sikularer
Institutionen zu ihrem Feind erklirt.”

Dennoch ist darauf hinzuweisen, daff Rahmans Forderung nach ei-
ner Auseinandersetzung des islamisch-ethischen Prinzips mit den
Notwendigkeiten der modernen Welt aufrichtig die Forderung nach
einem ethischen Fundament moderner gesellschaftspolitischer Mecha-
nismen beinhaltet. Aber er mufl dies in eine — wenn auch fachorientier-
te — theologische Sprache iibersetzen. Hier wird das Dilemma seines
Modernismus deutlich, denn in der Verbindung von kartesianischen
Technologien mit einer anti-westlichen Religionskultur liegt der fun-
damentalistische Sprung. In der Praxis ist es immer die Religionskul-
tur, die die Techniken des Denkens zu absorbieren vermag.

Rahman z.B. folgt einem instrumentellen Pragmatismus, wenn er
den Monotheismus im Sinne eines modernen Egalitarismus definiert:

»In den Augen des Korans wird Monotheismus nur sinnvoll, wenn er in die
moralische Konsequenz der grundsitzlichen Gleichheit der Menschen muindet.
Ohne diese Konsequenz wird der Monotheismus sinnlos und er ist in der Tat

monolateral, d.h. Anbetung nur eines einzigen Wesens. «'°
(Rahman 1967a: 105)

Aber damit wird ein unmittelbarer Anspruch der Religion nach Ge-
staltung der gesellschaftlichen Wirklichkeit geweckt. In voller Uber-
einstimmung mit Iqbals soziologischer Rekonstruktion des Islams —
und damit doch weit hinter den faktischen Grad gesellschaftlicher Sa-
kularisierung zurtickfallend — insistiert Rahman darauf, dafl »der Islam
urspriinglich eine >Gesellschaftsreligion<ist« (Rahman 1966b: 319) und
daf} es »das Hauptziel des Korans ist, eine moralische Gesellschafts-
ordnung zu schaffen« (Rahman 1966c: 222). Rahmans’ Anregung'’,
die Gesellschaft als eine gottliche Institution zu sehen, wird auch von
den islamischen Fundamentalisten geteilt (z. B. Faruqi 1980).
Schliefflich verfolgt Rahman aber die Absicht, den moralischen Uti-
litarismus des frithen Islams wiederauferstehen zu lassen. Ohne diesen
wire die Weltanpassung des Islams in der Nachzeit der frithen Erobe-
rungen und die »Islamisierung« der beherrschten Volker und Kulturen
nicht moglich gewesen. Es war die instrumentelle Machtgestaltung der

114

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

frithen Muslime in den Jahrhunderten der Eroberung und der Dog-
menformulierung, die das Uberleben des Islams und den Aufbau der
islamischen Zivilisation ermoglichten. Es darf hier nicht vergessen
werden: Auch in dieser neuen Begriindung des ethischen Utilitarismus
im Islam bleibt das Uberleben der Religion héchstes Ziel.

Ahnliche soziologische Tendenzen und kartesianische Technolo-
gien sind bei Bennabi und Shari’ati zu finden (Bennabi 1991a: 111;
Shari’ati 1979). Der Koran stellt gewisse fundamentale gesellschaftliche
Organisationsprinzipien auf: Soziale Gerechtigkeit, Kooperation,
Briiderlichkeit und Selbstaufopferung zum Wohle der Allgemeinheit.
Er ist damit auf eine sinnvolle und positive Gleichheit unter den Men-
schen gerichtet. Nur von hier aus kann sich der Islam behaupten und
sich utilitaristisch in weltlichen Bereichen mit einer diesseitsgerichte-
ten Anschauung entwickeln. Um die anvisierte Gesellschaft zustande-
zubringen, missen effektive Institutionen geschaffen werden, die ein
geeignetes Instrument zur Durchsetzung gesellschaftlicher Werte und
Ideale sein konnen.

»Die vom Islam angestrebte Gesellschaft ist eine entschlossen gefithrte Gesell-
schaft und nicht eine bewuft alleingelassene oder vernachlissigte (-freie<) Ge-
sellschaft, in der jeder denkt, er sei auf sich gestellt, wie das in einigen der so-
genannten Wohlfahrtsstaaten des zeitgenossischen Westens der Fall ist. Soziale
Gerechtigkeit bedeutet im Islam ein positives Eingebundensein in die Gesell-
schaft.«

(F. Rahman 1966: 320)

Von diesem Standpunkt aus betrachtet wird der Islam zu einer neuen
kommunalistischen Ideologie, mit der ein neues, ein modernes Sozial-
gefiige geformt werden kann (Shari’ati 1980a).

Es wire zu naiv zu behaupten, daff Rahmans® Anti-Sikularismus
auf einer Fehlinterpretation von Gibbs’ subtiler moralischer Bestim-
mung der Moderne beruhe. Doch in der Tat, Gibb nahm spitere Neu-
interpretationen des Verhiltnisses von Tradition und Moderne vorweg
und wirkte hier auch fiir Rahman mit Aufforderungen wie der folgen-
den befruchtend: dafl Moderne auch bedeute, »den Geist der hohen
Werte und das innere moralische Gefiihl, das wir die >Stimme des Ge-
wissens< nennen, am Leben zu erhalten« (Gibb 1975: 53f.).

11§

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

Wenn Rahman versucht, in soziologisch einwandfreier und intel-
lektuell redlicher Manier »das Gesetz direkt vom Koran abzuleitenx,
so liegt darin eine unzutreffende Identifizierung von Sikularismus mit
Unmoral. An dieser Stelle verfallt er doch in eine Methode, »legale und
institutionelle Gegebenheiten, die einfach von auflerhalb des Islams
iibernommen wurden, zu islamisieren« (Rahman 1970: 332f.), die er
andererseits zurickwies und die heute Dreh- und Angelpunkt fiir die
fundamentalistischen Bewegungen sind: weg von der Modernisierung
der Religion hin zur Islamisierung der Modernitit.

Er selbst blieb dennoch der Auffassung treu, daf} die intellektuelle
Umsetzung dieser Probleme in eine kritische Neuformulierung des
Islams minden miisse; nicht in eine religios begriindete Abschaffung
der Moderne. Bei seiner Suche nach »einer geeigneten Darstellung des
Islams, die fiir eine moderne Anschauung akzeptabel und relevant sein
konnte« (Rahman 1966a: 253) verstirkte jedoch der modernistische
Immanismus und Antisikularismus, der in seinen spateren Werken of-
fensichtlicher wurde (Rahman 1980a; Rahman 1982), die Dreh- und
Angelpunkte des heutigen fundamentalistischen Diskurses, auch wenn
das ganz unbeabsichtigt und indirekt geschah.

Am Problem der gesellschaftstechnischen Umsetzung solcher Prin-
zipien wird deutlich, wie kritisch heute die stillschweigende Uberein-
kunft von Orientalisten und christlichen Theologen zu sehen ist: Sie
interpretieren Fundamentalismus als fundamentalen religiosen Ratio-
nalismus und bleiben doch blind gegentiber den verheerenden irratio-
nalen, sozialen und politischen Auswirkungen der unreflektierten
Umsetzung islamischer Urvisionen. Rahman wufte in der Tat, was der
radikale Gebrauch seines islamischen Rationalismus bedeuten konnte,
und glaubte doch, er konne dem mit Forderungen wie dieser zuvor-
kommen:

»Bel der Durchfithrung dieser Aufgabe der Reformulierung (des Islams und
der Gesellschaft) wird ein fundamentaleres Bediirfnis befriedigt werden mis-
sen, wenn die islamische Theologie und islamisches Recht nicht einfach den
Forderungen des modernen Menschen und der modernen Gesellschaft mit den
nihilistischen und demoralisierenden Wirkungen des krassen Sikularismus er-
liegen sollen: Die Reform muff den spezifisch moralischen und religiosen Emo-

116

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

tionen einen gebiihrenden Platz einrdumen und sie missen als ein integrales
Element ihr einverleibt werden.«
(Rahman 1966a: 254)"?

II1. Das Vermichtnis von islamischer Rationalitit und Vernunft

Gibt es etwas, das man »islamische Rationalitit« nennen konnte? Im
islamischen Denken ist das menschliche Streben und Trachten mit dem
Willen Gottes unmittelbar verbunden. Gott ist das Vordringlichste
und Wichtigste. Er beinhaltet alles und ist doch erst durch den Men-
schen der wirkliche Inhalt der Natur (Rahman 1966a). Es ist fiir die
westliche Auffassung schwierig, in einer solchen Gottesvorstellung, in
der die gottliche Bestimmung des menschlichen Verstandes zur Bedin-
gung und der Mensch zu einem unmittelbaren Vollstrecker des gottli-
chen Willens wird, einen redlichen modernen, rationalen und autono-
men Standpunkt des Individuums zu erkennen. Rahman geht einen
Schritt weiter: Die Ordnung im Universum setzt die Immanenz Got-
tes voraus (Rahman 1967b). Hier sucht Rahman eine religiose Platt-
form, von der aus er das rationale Prinzip fiir sozialen Wandel und fiir
Kontinuitit und Ordnung umsetzen kann. Er fundiert einen inneren
islamischen Rationalisierungsprozefl im Dogma, in der Entwicklungs-
geschichte der islamischen Institutionen und in den Weltanschauungen
der sozioreligiosen Bewegungen des 18. und 19. Jahrhunderts, wie die
Wahabi-, die Senussi- und die Babi-Bewegungen. Etwas scheint in die-
sen islamischen Bewegungen dem zu entsprechen, was sich zwei Jahr-
hunderte friher in der Christenheit ereignete, nimlich das Sich-
Durchsetzen eines neuen Geistes der Freiheit.

Igbal hatte vor Rahman diese Bewegungen als die Heraufkunft ei-
nes arabischen bzw. persischen »Protestantismus« angektndigt (Igbal
1954: 12). Dies ist insofern interessant als in den letzten Jahren die
Orientalisten und Soziologen eine gewisse Vorliebe fiir Themen wie
»Islamischer Protestantismus« und »Islamische Rationalitit« gezeigt
haben. Igbal hatte »seinen Weber« gelesen, und hier wird in der Tat
deutlich, wie sehr die wissenschaftliche Betrachtung solcher Themen
von kulturiibergreifenden Wechselbeziehungen zwischen islamischen
Denkern und dem Westen abhingig ist (Peters 1987; Goldberg 1991).

117

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

In der Begriindung des Begriffs der islamischen Rationalitit gibt es
starke Parallelen zwischen Igbal und Rahman. Fiir beide spiegeln diese
islamischen »protestantischen« Bewegungen erstens eine — objektiv ei-
genstindige — innere islamische Reaktion auf die Dekadenz der Or-
thodoxie sowie einen inneren Drang zur Revitalisierung des klassi-
schen islamischen Rationalismus wider, der auf ijtihad und einer freien
Interpretation des Korans beruht. Igbal und Rahman sind zweitens
der Uberzeugung, daf} der Sufismus den islamischen Asketismus, die
Freidenkerei und Spiritualitit des islamischen Rationalismus (hier auf
die persische Tradition anspielend, mit der sie sich beide beschaftigt
hatten) gegeniiber der totalen und fatalistischen AufSerweltlichkeit des
orthodoxen >Klerus< wiedererweckt habe. Sie verstehen die ritualisti-
schen Auswiichse der Orthodoxie aus dem Zwang heraus, seit dem 13.
Jahrhundert in Zeiten des Niedergangs und der Invasionen Fremder
ein geregeltes gesellschaftliches Leben zu erhalten. Sie sind deshalb
drittens der Ansicht, dafl der in diesen Bewegungen zum Ausdruck
kommende Rationalismus sich gegen die Nachteile dieses Ritualismus
der Orthodoxie wende. Von hier aus entwickelt Rahman die Forde-
rung nach einer Konvergenz zwischen Prophetie und Rationalitit,
wobei die prophetischen Krifte im Islam als eine Quelle der Indivi-
duation verstanden werden."” Unter diesem Blickwinkel bedeutete die
sufistische Vorstellung des sich im Geiste des Propheten auf sich selbst
besinnenden Menschen eine rationalistische Entwicklung und den hi-
storischen Durchbruch von geistigen Prinzipien, die das Potential da-
fir lieferten, daf§ eine unbewegliche und tiberorganisierte orientalische
Gesellschaft zu tiberwinden ist (Iqbal 1954: 149ff.)."

In der spiritualistischen Tradition der dem Protestantismus Zhnli-
chen Erneuerungsbewegungen und Schulen im Islam des 17. und 18.
Jahrhunderts wurden so innere Grundlagen fir einen eigenstindigen
islamischen Rationalismus gelegt, der lange vor der Einwirkung des
westlichen Modernismus im Islam wirkte. Darin liege eine besondere
nicht-westliche Form des Rationalismus, die sich auf asketische Dies-
seits-gerichtete Spiritualitit, Freiheit und Individualitit als authenti-
sche islamische Prinzipien beruft."” So wird hier in bezug auf die isla-
mischen sozialen Bewegungen eine Theorie islamischer Modernitit
entwickelt, die sich iiber die Denkanstofie des klassischen, vor allem in
Agypten entwickelten islamischen Modernismus hinwegsetzt. Es ist
dies ein sich im Werk Igbals schon ankiindigender Entwurf, der isla-

118

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

mische Modernitit neu, gewissermaflen in einer methodischen Ver-
bindung von indisch-persischer Spiritualitit und dem pragmatischen
Denken angelsichsischer Orientalisten zu begriinden sucht.

Die islamische Orthodoxie hat lange Zeit jeden Hinweis auf ratio-
nalistische Tendenzen im Islam als »Griechenland-versessen« oder
»West-versessen« abgelehnt. Igbal entwickelte dagegen einen neuen
Trend, der den islamischen Institutionalismus, Dynamismus und Exi-
stentialismus mit kulturkritischen Stromungen im Westen in Verbin-
dung brachte (Rahman 1972: 43{f.). Rahman stand dieser kulturkriti-
schen Tendenz eher kritisch gegentiber. Im Vorgriff auf seinen eigenen
Versuch, Islam mit rationalem Pragmatismus auszustatten, kritisierte
er Igbals kulturkritische Neigungen als eine Wiederbelebung eher
rickstindigen Denkens, das nicht in der Lage sei, Vernunft und mo-
dernen Dynamismus miteinander in Einklang zu bringen (Rahman
1972: 45). Rahman argumentierte, dafl die Idee der zweckorientierten
Rationalitdt, die Iqbal fir den Islam zu gewinnen suchte, andererseits
seiner aus Bergsons Lebensphilosophie tibernommenen Vorstellung
von einer Welt ohne Ziel und Zweck widerspreche. Solche Kritik zeigt
Rahmans Intention, Bergson — wie iiberhaupt jedwede als irrational
verstandene Kulturkritik, die unter anderem durch Igbal unter moder-

16 _ aus dem Diskurs

nen islamischen Denkern grofen Einfluff gewann
der islamischen Moderne herauszuhalten.

Man konnte Igbals Philosophie in gewisser Weise als eine Vorweg-
nahme des modernen Konstruktivismus bezeichnen. Im Begriff des
Prophetentums sieht er die Vorstellung entwickelt, dafl das Selbst die
einzige Realitit in der Welt sei. Igbal suchte nach einem rationalisti-
schen Begriff der Prophetie, der als eine Vorform des modernen
Selbstbewufitseins begriindet werden kénnte."” Von hier aus liee sich
ein spezifisch islamischer Vernunftbegriff konzipieren, der nichtratio-
nale Bewufltseinszustinde und FErkenntnissteigerungen einbeziehen
kann (Dar 1972). Andererseits war sich Igbal sehr wohl der Grenzen
bewuflt, einen derartigen islamischen Modernismus mit der Doktrin
der absoluten Wahrhaftigkeit des Korans als Gottes Wort und der von
der Orthodoxie formulierten islamischen Lehre insgesamt in Einklang
zu bringen. So sehr Gibb spater mit seiner Forderung nach einer isla-
misch gehaltvollen Moderne intrinsisch islamische Optionen provo-
zieren sollte, so sehr machte er sich hier tiber fruchtlose Denkversuche
kultureller Habenichtse lustig: islamische Utopien mit einer »romanti-

119

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

schen Wolke« verhingt. Gibb nimmt einiges von jenen Fehlentwick-
lungen vorweg, denen der Neo-Modernismus Igbals und Rahmans un-
terlag. Fur ihn trug der Diskurs iber islamischen intellektuellen In-
tegrismus nichts dazu bei, den Kardinalfehler allen modernistischen
(islamischen) Gedankenguts zu korrigieren, aber viel, ihn zu bestiti-
gen, »d.h. nimlich, man mag sich seine eigene Religion schmieden
konnen, aber solange man mit einer historisch gewachsenen religiosen
Gemeinschaft zu tun hat, ist die Tatsache, daff man solche Ideen
schmiedet, selbst ein Zeugnis von Unreife und geistiger Anmaflung«
(Igbal 1954: 84)."

IV. Individualismus und die Bildung des modernen Selbst

Der fundamentalistische Diskurs tiber gesellschaftliche Islamisierung,
sofern er iiberhaupt intellektuell orientiert ist, hat sich Rahmans Kon-
zeptualisierung der islamischen Moderne stillschweigend zu eigen ge-
macht. Untergegangen sind dabei allerdings Rahmans Vorstellungen
zur gesellschaftlichen Stellung des Individuums als primirer Topos so-
zialer Verantwortung."

Rahmans islamischer Begriff bestimmt das Individuum als eine von
Gott eingesetzte, eine beauftragte Person, die im taqwa, in Gottes-
furcht, in Frommigkeit und Selbstdisziplin lebt. Sie ist dazu bestimmt,
fir eine hohere Wahrheit einzutreten. Dies ist ein hochst religioser
und zugleich intellekteller Begriff des Individuums. Rahman insistiert
zugleich auf der Spannung zwischen Individuum, Gott und Gesell-
schaft. Aus dieser Spannung will er ein fortschrittliches Entwicklungs-
konzept entwickeln: taqwa als ein dynamisches Konzept, das auf die
Losung dieser Spannung hinarbeitet, und damit fiir das Individuum
ein Element der Kraftschopfung wird (Rahman 1966a: 322).

Es ist diese Spannkraft, die, ahnlich wie Webers Spannung zwischen
Kirche und Staat, weltlicher und auflerweltlicher Orientierung, das
progressive Element in Rahmans Konzept des islamischem Modernis-
mus ausmacht. Dieses wird jedoch in den fundamentalistischen Per-
zeptionen der Moderne weitgehend unterdriickt. Dort gilt nicht Span-
nung zwischen Widerspriichen, sondern Konstruktion einer Gesamt-
heit der menschlichen Gemeinschaft und des Sozialen als ein dem We-
sen der Menschheit entsprechendes Prinzip (Faruqi 1980).

So hat Rahman eine interessante These iiber den Egalitarismus in

I20

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

bezug auf die absolute monotheistische Auffassung von Gott ausgear-
beitet, die als Antwort auf Webers Abschaffung der Theodizee im Is-
lam betrachtet werden konnte (vgl. Weber 1947: 550). Obwohl der
Monotheismus, so sein Hinwetis, als Begriff essentielle Gleichheit vor-
aussetzt und so notwendig Auswirkungen auf die Entwicklung sozio-
6konomischer und philosophischer Begriffe der Gerechtigkeit hat,*
impliziert er im Islam die islamische Komplementaritit von Gleichheit
und gesellschaftlicher Verantwortung des Individuums, die zu einer
Spannung zwischen den Forderungen des einzelnen und denen der
kollektiven Institutionen, besonders des Staates und seiner Gesetzge-
bung, fithrt. Sufismus ist nach Henri Corbin Ausdruck einer grofien
individuellen Rebellion gegen den iibersozialisierten Ethos der offizi-
ellen Orthodoxie; dieser wird letztendlich in der Uberregulierung des
Lebens einem moralischen Nihilismus unterworfen, den der Sufismus
zu Uberwinden sucht. Wie Corbin definiert Rahman den Sufismus als
Reaktion auf die »Gesellschaftsreligion«, die der Islam ist (Rahman
1966a: 325; Corbin 1958). Hierin konstituiert sich ein kulturell kreati-
ver Antagonismus zwischen dem allmichtigen Gott und dem Indivi-
duum, das die Wahl hat und dem Eigenverantwortung gegeben ist. In
diesem Widerspruch sieht Fazlur Rahman die hochste Ebene morali-
scher Integritit begriindet — in der Reaktivierung dieses Widerspruchs
eine geeignete Mafinahme gegen den Ritualismus und die Selbstgerech-
tigkeit des orthodoxen islamischen Intellektualismus (vgl. auch
Shari’ati 1991). Viel umfassender noch: das Universum offenbart im
Widerspruch zwischen Individuum und Gesellschaft eine urspriingli-
che dynamische Kraft, die zweckvoll und gut ist, eine Wendung des
Problems, die derjenigen der philosophischen Anthropologie etwa
Gehlens durchaus vergleichbar ist.

Das Schicksal des Individuums ist so mit einer islamisch evolutio-
nistischen Perspektive verbunden. Der Mensch ist gezwungen, seine
eigene »Lebenssunna« herauszuarbeiten. Das Ziel des Menschen ist es,
das Universum, die Gesetze der eigenen inneren Konstitution und den
geschichtlichen Prozefl zu erforschen und dann sein Wissen in den
Dienst Gottes zu stellen. Das ist die Schopfungsabsicht (Rahman
1967b).*!

Hier kiindet sich sich eine neo-islamische Theologie an, die heute
vor allem in den Landern der islamischen Peripherie viele Nachahmer
gefunden hat.

I21

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

V. Islamischer Fundamentalismus: Umsetzung instrumenteller
Ideen und kultureller Technologien

Zwischen Modernitit und Fundamentalismus besteht eine gewisse
ambivalente Affinitit. Wihrend im Westen ein grofles Interesse am is-
lamischen Fundamentalismus besteht,”” werden die wichtigen und au-
tonomen Entwiirfe des islamischen Neo-Modernismus weitgehend
vernachlissigt. Der im Westen gingige, oft apologetische immanisti-
sche Diskurs iiber Islam und Liberalismus, Islam und Demokratie, Is-
lam, Protestantismus und Rationalitit versucht andererseits, den mo-
dernen politischen Islam mit der Soziologie der Moderne zu erhellen.
Beide aber, der islamische Neo-Modernismus und die westlichen Pro-
jektionen des Islams stehen im Zeichen des gleichen Paradoxes, daff
namlich die Moderne in einem hohen Grade ihr Entstehen selbst dem
Aufkommen des religiosen Fundamentalismus verdankt. Dieses Para-
dox der fundamentalistischen Konstruktion der Moderne ist heute ei-
ner radikalen islamisch-fundamentalistischen Politik sehr forderlich.

Rahman, Bennabi und Shart’ati sind Antisikularisten. Sie wenden
sich jedoch auch gegen die intellektuellen Traditionalisten, die in fun-
damentalistischer Manier den orthodoxen Klerus idealisieren. Was sich
in Khomeinis Postulat der wilayet-e faqih, der Forderung nach pro-
phetischem Respekt fiir die traditionellen Rechtsgelehrten, anbahnte,
das realisiert sich heute in der verhingnisvollen Konvergenz von ple-
biszitirer Aneignung der Religion, postmodernem Intellektualismus
und institutionalisierter Orthodoxie. Demgegeniiber sucht der Neo-
Modernismus eines Fazlur Rahman nach pragmatischen Losungen
moderner Ordnung. Er richtet sich deshalb auch dagegen, dem Islam
einseitig den Nimbus des alternativen intuitiven und symbolischen
Wissens aufzusetzen. Er wendet sich auch gegen den Versuch, Islam
zum Instrument der kollektiven Selbsternennung zu machen und
durch Instrumentalisierung sufistischer Spiritualitit einem neuen Kol-
lektivismus zu fronen.

Das Projekt »Islamische Modernitit« mochte das Monopol der Or-
thodoxie abschaffen, fiir eine rationalistische, utilitaristische und funk-
tionale Reinterpretation des Textes eintreten und die unaufhebbaren
Spannungen zwischen Individuum und Gesellschaft, Prophetentum
und Reich Gottes erhalten, weil diese Spannungen kreativ, dynamisch
und dem Fortschritt forderlich sind.

I22

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

Das aber macht das Projekt so verletzlich. Wie frithere Generatio-
nen islamischer Modernisten muf§ auch der Neo-Modernismus erfah-
ren, daf§ das intellektualistische Projekt der islamischen Modernitit,
der fundamentalistischen Infektion und der neo-traditionalistischen
Massenrhetorik unterliegt. Ijtthad, die freie Neuinterpretation des
Koran, und die Neustellung der traditionellen Religionsgelehrten sind
fir die militanten Erneuerer und ihre traditionalistischen Gonner kein
Tabu. Gleichzeitig treten sie aber mit einer Ummatismus-Utopie an,
die gegen die Idee der produktiven Wendung innerer Spannungen und
der dynamischen Entwicklung des Verhiltnisses zwischen modernem
Selbst und der Staats- und Rechtsordnung die Vision einer kollektiven
islamischen Selbstversicherung — durch revolutionire und konventio-
nelle Vermittlungen der Tradition — errichten will.

Es ist notwendig, solche begrifflichen Transformationen und Ge-
gensitze in den breiteren Rahmen des globalisierten Diskurses iiber
Religion und Moderne zu stellen. Die islamischen Modernisten sind
sich der technischen Reduktionen der westlichen kulturellen Prinzi-
pien auf formale und instrumentale Mechanismen der Ubernahme von
Werten und Ideen bewuf3t und suchen deshalb nach inneren Alternati-
ven. Diese inneren Alternativen aber sind es, durch die sie politisch
tiberrannt werden.

Der einmal in den Osten exportierte Westen wurde oft mittels
»schrecklicher Simplifizierungen« in ein rein instrumentelles, techni-
sches und materielles Moment der kulturellen Entwicklung tibertra-
gen. Man hat solche Formen des Modernismus kritisiert: »Er bezieht
alle seine technischen Uberlegungen aus der westlichen Kultur, und
das hauptsichlich und besonders durch die igyptische Erweckung.
Diese technischen Denkvorginge beeinflussen nicht nur das neue ma-
terielle Leben der Gesellschaften, in denen sie auftauchen. Tatsiachlich
ist es bemerkenswert, daf§ die meisten Muslime heute ihre religiose
Ausbildung und sogar manchmal ihren religiosen Impetus durch die
Schriften europiischer Spezialisten erhalten« (Bennabi 1991a: 9). Ben-
nabi hilt dies fiir die Ubernahme »Kartesianischer Methoden« (Ben-
nabi 1991a: 11).

Ich mochte in dieser Frage einen Schritt weitergehen: Es zeigt sich
nimlich, dal in der Ubertragung der Moderne die instrumentelle Seite
der kulturellen Rekonstruktion in einer absoluten Weise zur Wirkung
kommt. Paradoxerweise fithrt die Ubernahme des Utilitarismusbe-

123

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

griffs als blofes Mittel des kulturellen Selbsterhalts nur zu einer re-
konstruierten absoluten Moral und zu einem religidsem Essentialismus
der Selbstbehauptung. Die Thematisierung moderner Ich-Konstruk-
tionen und des Selbst und individueller Verantwortung kann den Be-
griff eines allmichtigen Gottes und den Zwang zur moralischen Kon-
formitit innerhalb des Kollektivs nicht neutralisieren. Die Entdeckung
der islamischen Rationalitit geht mit der Berufung auf den Glauben
einher, der die letztendliche Irrationalitit des Lebens und der Erfah-
rungen in der materiellen Welt bestitigt, nur die in Gott gesetzte Ra-
tionalitdt bringe Ausgleich, ermégliche Gleichgewicht.

Fazlur Rahman und die islamischen Modernisten treten fiir eine is-
lamische Zivilisation ein, die solche Widerspriiche und Spannungen in
Krifte des modernen Fortschritts verwandeln will. Man muf sich aber
der destruktiven Wirkungsweise der Aneignung solch intellektualisti-
scher Theologien in der praktischen Modernititspolitik bewufit blei-
ben.

Ich kann hier keine Losung anbieten. Fiir den Soziologen bleibt die
Aufgabe, die Auswirkungen angewendeter »Kartesianischer Metho-
den« auf den Islam zu untersuchen und diese in den allgemeineren
Kontext nicht-westlicher Konzeptualisierungen der Moderne in einer
sich zunehmend globalisierenden Welt zu stellen.

Ziele und Gegenwirkungen des islamischen Modernismus sind je-
doch schwer voneinander zu trennen. Der Fundamentalismus ist ein
unausgegorenes und massenwirksames Resultat des islamischen Mo-
dernismus, doch hat letzterer selbst — wenn auch unbeabsichtigt — er-
heblich zur sozialen und intellektuellen Grabesstille beigetragen, die
heute in vielen, nicht in allen muslimischen Lindern herrscht. Kultu-
relle Globalisierung setzt moderne Formen der Selbstbestimmung und
Authentisierung von sogenannten Urvisionen als Mittel des modernen
Erneuerungskampfes voraus. Damit stehen nicht so sehr diese Visio-
nen, sondern vielmehr die Auswirkungen der sich globalisierenden
Moderne und der kulturelle Rekonstruktionsprozef}, den die Globali-
sierung dem Islam aufzwingt, im Zentrum soziologischen Interesses.
Oft ist dieser Prozefl sowohl von westlichen Soziologen als auch von
islamischen Modernisten nur als innere Parallele zur westlichen Ent-
wicklung fehlgedeutet worden.

Die konventionellen Modernisierungstheoretiker haben nicht er-
kannt, dafl jeder Prozef} gesellschaftlicher Differenzierung und Verin-

124

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

derung auch dem Zwang des Erhalts von Hierarchien unterliegt. Es
entsteht dadurch eine komplementire Beziehung zwischen Weltan-
schauung und Akzeptanz der zugewiesenen sozialen Rollen, die jede
Kultur entwickelt. Louis Dumont hat darauf hingewiesen, dafl die
westliche Modernisierung auf das Paradoxon einer komplementiren
Beziehung zwischen gesellschaftlicher Differenzierung und Gleich-
heitsdenken aufgebaut ist. Durch diese spezifische Verbindung wird
hier die Intoleranz gegen alle Abweichler zur integrativen Kraft des
gesellschaftlichen Diskurses. Die Abschworer gegebener Hierarchien
werden sozusagen zum verborgenen Zentrum des Diskurses tber
Hierarchie. Der Diskurs tiber Gleichheit wird zum einzig verbleiben-
den Mittel der Hierarchiebildung,.

Das ist in islamischen Lindern gewiff anders. Hier wurden konven-
tioneller Weise die Abweichler deshalb mit stillschweigender Toleranz
behandelt, weil sie aus dem Zentrum des Diskurses iber Hierarchie-
bildung ausgeschlossen waren, sie sind die wirklich » Ausgeschlosse-
nenc, die sie zu sein vorgeben. Dies fithrt notwendig zu mangelnder
Systemdifferenzierung. Die den Menschen in seiner Alltagspraxis be-
herrschenden Ideen, die Gber die Form der Akzeptanz zugewiesener
sozialer Rollen bestimmen, sind in entscheidender Weise von der In-
tellektualisierung des Wunsches nach Kultur und nach einem kohiren-
ten Weltverstindnis abgekoppelt. Anders als Weber, der es universali-
sierte, hat Dumont die Moglichkeit der Umdrehung dieses Verhaltnis-
ses erkannt (Haferkamp 1989). Modernitit kann deshalb solche koha-
renten Orientierungen nicht vollig autheben oder ersetzen. Sie bewirkt
vielmehr nur einen gewissen notwendigen Modus, mit dem diese vor-
gegebenen Orientierungen weitertransportiert und im kulturiibergrei-
fenden Austausch verfilscht und umgedreht werden.

Sie macht ein komplementires Verhiltnis zwischen sozialer Diffe-
renzierung und der Suche nach Verallgemeinerung solcher verlorener
Grundorientierungen zur Bedingung moderner Existenz. Es kann
deshalb keinen Widerspruch zwischen einem vormodernen Glaubens-
system sowie instrumentellen und sinnentleerten Modernititsstruktu-
ren geben, wie man als Orientalist gerne anzunehmen geneigt ist. Die
Frage nach der Vormoderne und ihre idealisierte Wiedererweckung ist
ein eigentliches Problem der westlichen Moderne: ein Problem der ei-
genen modernen Ordnungskrise. Wie der Westen stehen heute auch
nicht-westliche Gesellschaften dem Problem Ordnung gegeniiber.

12§

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

Mein Anliegen ist es, auf die Notwendigkeit der Analyse der Wirkun-
gen der Moderne auf die Idee der vormodernen Kultur hinzuweisen:
der Versuch, sie als synthetische Fiktion eines standardisierten Verhal-
tenssystems zu fassen. Mit den dufleren Errungenschaften intensivie-
ren sich die inneren Probleme.

Betrachtet man soziale Ordnungen als synthetische Fiktionen stan-
dardisierter Verhaltenssysteme, dann beruhen sie notwendig auch auf
Grundmustern der alten Zivilisationen, die die Instinkte und Emotio-
nen der Menschen erobern. Deshalb beschiftigen wir uns mit den
nicht-westlichen Grundorientierungen, die als einzelne Schematisie-
rungen des generalisierten Sinns kultureller Existenz die Pluralitit
moderner Stile ersetzen wollen. Hier geht es nicht darum, ob die isla-
mische Religion als solche globalen Standardisierungen feindlich ge-
geniibersteht. Es ist vielmehr wichtig, weiterzugehen und zu erkennen,
daf die historisch generalisierten Grundorientierungen, wo sie auf der
Ebene von formaler Rationalitit und formaler Technologien gesell-
schaftlicher Reprisentation wirken, umgekehrt erst die substantiellen
Fragen nach »Differenz« provozieren. Von Beginn solcher Austausch-
formen an gab es kulturelle Wechselwirkungen, die die formale und
nicht die materiale Seite solcher Orientierungen in den Vordergrund
globaler Standardisierung gestellt haben: Man glaubt, sich tiber Inhalte
und Werte auszutauschen, tatsichlich zhlt nur die technologische Seite
der Formalisierung.

Das faszinierende Auftauchen des islamischen Fundamentalismus
ist ein Ausdruck dieser Notwendigkeiten der sich globalisierenden
Moderne. Sie ist deshalb nicht einfach als die Substitution von koha-
renten Weltanschauungen anderer Zivilisationen durch moderne west-
liche Prinzipien und Werte zu verstehen. Die Globalisierung von Mo-
dernitit hat jedoch eine mafigebende universale Wirkung, d.h. sie re-
kreiert die dominanten Vorstellungen von verschiedenartigen Kultu-
ren als Grundmuster innerhalb eines formalisierten Systems egalitirer
Teilhabe. Sowohl der islamische Modernismus als auch der islamische
Fundamentalismus miissen heute genau innerhalb dieses Transforma-
tionsprozesses der kulturellen Grundmuster verortet werden.

In der Zusammenfassung einzelner wesentlicher Punkte von Fazlur
Rahmans Theorie der islamischen Modernitit sollten die Widerspri-
che und Doppeldeutigkeiten der praktischen islamischen Modernisie-

126

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

rung im Wechselspiel mit der westlichen Moderne explizit gemacht
werden.

Heute wird in einigen islamischen Landern die Theorie der islami-
schen Moderne durch ein anderes Projekt vereinnahmt: durch die Po-
litik einer islamisierten Modernitit. Ich wollte hier deutlich machen,
dafl eine solche »Politik« zumindest das Ende der produktiven Ambi-
valenz des theoretischen Diskurses tiber islamische Modernitit bedeu-
tet und das definitive Ende seiner intellektuellen Potentiale darstellt.

Anmerkungen

1 Dies ist die tberarbeitete deutsche Fassung eines auf englisch er-
schienenen Aufsatzes (Stauth 1993¢). Bei dieser Neufassung,
in der im groffen und ganzen nur wenige neue Gewichtungen und
einige Erginzungen vorgenommen wurden, lag mir die Uberset-
zung von Frau Christa Jaeger, Bielefeld, vor, der ich an dieser Stel-
le herzlich danken mochte.

2 Das in Malaysien und Indonesien so freundlich aufgenommene
Buch von Ernest Gellner (1992) kann wohl als eine geschickte
westliche Projektion des islamischen Neo-Modernismus bezeich-
net werden, obwohl es sich mit diesem wider Erwarten kaum aus-
einandersetzt. Gellners Buch erschien erst nach der urspriinglichen
Fassung dieses Papiers.

3 Symptomatisch sind in dieser Hinsicht Argumente fir eine Art
Anniherung zwischen Fundamentalismus und Liberalismus und
gleichermaflen Versuche, die fundamentalistischen Formen der
kulturellen Selbstbehauptung lediglich als eine defensive islamische
Antwort auf die Herausforderung Europas zu definieren. Mit sol-
chen Aussagen wird der Islam als ein geschlossenes »kulturelles
System« definiert. Im Gegensatz dazu sieht die Perspektive, die ich
in diesem Papier vorschlage, Fundamentalismus und die verschie-
denen Arten von Selbstbehauptung, die er bewirkt, als eines der
modernen kulturellen Konstruktion als solcher und der Moderni-
tat selbst inharenten Instrumente. Ein klares, konzeptuelles, welt-
umfassendes Verstindnis wiirde es uns in der Tat ermdglichen, die
Universalisierung solcher »Instrumente« von der selektiven Form
zu befreien, in der sie traditionelle kulturelle Ressourcen rekon-
struieren und bejahen.

127

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

4 In diesem Papier mache ich den Versuch, die Perspektive tiber
Wirkungen des »Orientalismus« in der Soziologie in einen Ansatz
zur Analyse der Wirkungen von »Modernititstechnologien« in
nicht-westlichen oder gar anti-westlichen Begriindungen der Kul-
tur umzukehren.

5 Fazlur Rahman lebte von 1919-1986. Er absolvierte sein Gradu-
iertenstudium an den Universititen Punjab und Oxford, wo er mit
einer Arbeit iiber Avicenna promovierte. Diese Arbeit wurde un-
ter der Supervision von S. Van den Berg geschrieben und mit der
Unterstiitzung von H.A.R. Gibb 1949 in Oxford vorgelegt und
dann als »Avicenna’s Psychology« veréffentlicht. Eine englische
Ubersetzung von Kitab al-Najat, Buch II, Kapitel VI mit histo-
risch-philosophischen Anmerkungen und Textverbesserungen der
Kairo-Ausgabe wurde in London verdffentlicht (Cumberlege
1952). Er lehrte dann an den Universititen Durham und McGill.
Von dort kam er nach Karachi als Direktor des Zentralinstituts fir
Islamische Forschung. Das Institut wurde durch die Verfassung
von 1956 einem Mandat unterstellt und eng mit dem Beirat fiir Is-
lamische Ideologie verkniipft, der von Ayub Khan als ein speziali-
siertes Laiengremium fiir die Ausarbeitung von Gesetzgebungs-
vorschligen in Ubereinstimmung mit modernistischen islamischen
Prinzipien ins Leben gerufen wurde (Eposito 1987). Rahman wur-
de im Jahre 1966, als er sein Buch »Islam« veroffentlichte, durch
eine von den traditionellen religiosen Fithrern angestiftete Massen-
bewegung dazu gezwungen, von seinem Amt zuriickzutreten. Die-
se Bewegung war im groflen und ganzen gegen die laizistischen
und modernistischen Reformen von Prasident Ayub Khan gerich-
tet. Im Jahre 1968 tibernahm er den Lehrstuhl fiir Islamische Stu-
dien an der Universitit von Chicago, wo er 1986 starb. Fazlur
Rahman hat uns zahlreiche Publikationen hinterlassen, von denen
viele als Aufsitze in den >Islamic Studies< des Zentralinstituts fiir
Islamische Forschung in Karachi erschienen sind und die spiter,
besonders zu der Zeit, als er dort Direktor war, in Islamabad wie-
der aufgelegt wurden. Seine Hauptwerke sind »Islam« (1966, 2.
Auflage 1975), »The Major Themes of the Qur’an« (1980) und »Is-
lam and Modernity: the Transformation of an Intellectual Tradi-
tion« (1982).

6 Malik Bennabi lebte von 1905-1973. Er wurde in Algerien gebo-

128

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM ALS SELBSTBEGRIFF ...

10

11

12
13

ren und verbrachte einen groflen Teil seines Lebens in Europa und
Agypten. Er promovierte im Jahre 1937 in Paris als Elektroingeni-
eur. In den spiten 50er und in den frithen 60er Jahren lebte er in
Nassers Agypten. Im Jahre 1963 kehrte er nach Algerien zuriick.
Zu seiner Biographie vgl. Asma Rashid (1988: 2-26).

Ali Shari’ati lebte von 1933-1977. Er war eine charismatische Er-
scheinung des Widerstands gegen das iranische »ancien régime«.
Von 1959 bis 1964 verbrachte er finf Jahre an der Universitat von
Paris. Nach seiner Riickkehr in den Iran und wihrend der Zeiten
der Haftentlassung lehrte er an der Universitit von Mashad.
Nachdem er dort ausgeschlossen worden war, lehrte er an einem
religiosen Zentrum in Teheran. Er starb in England am 19.6.1977.
Hochstwahrscheinlich wurde er von der Savak umgebracht. Zu
seiner Biographie siehe Shari’ati (1979).

Das zeigt bereits eine »grundlegende Einstellung von Igbal, die
ithn dazu bringt, die transzendente Auffassung von Gott zurtick-
zuweisen. Er sieht Gott nunmehr, getreu der Sufismus-Tradition
folgend, als ein in der Welt immanentes Wesen« (Rahman 1972).
Hier stimme ich nicht mit K. Cragg tiberein, der Rahman selbst in
die Ecke der Sakularisten stellt: »Fazlur Rahman tritt nicht wie Ali
Shari’ati oder José Miranda fiir eine >Befreiungstheologie< ein. Er
bezeichnet lediglich das islamische Gottesbewuf$tsein als das aus-
schliefliche Korrelat des ethischen sozialpolitischen Handelns in
der Welt« (Cragg 1985: 100).

Wir sollten uns dariiber im klaren sein, daf§ der fundamentalisti-
sche Islamisierungsdiskurs diese Grundsitze in militante Pro-
gramme zur Verinderung verwandelt hat.

»Diese Auffassung von Gott entstammt natiirlich dem Glauben
von Dr. Rahman, daf} der Islam im wesentlichen eine gesellschaft-
liche Reformbewegung ist, deren Hauptinteresse in der Fursorge
und im Wohlergehen der Menschen liegt — immer vorausgesetzt,
dafl auch moralische Fiirsorge gemeint ist, und es sich nicht nur
um die Befriedigung der Grundbediirfnisse handelt« (Siddigi 1970:
158).

Vgl. ebenfalls Cragg (1985: 93).

Rahman hatte die These, dafl philosophische Rationalitit ohne
»prophetische« Rationalitit nicht auskomme und dafl es diese Ra-
tionalitit sei, die den Orthodoxen so verdichtig war, schon 1957 in

129

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

14

15

16

17

18

19

20

21

22

einem lehrreichen Vergleich der Standpunkte der Orthodoxie und
der Philosophen zur Prophetie geliefert (vgl. Rahman 1957).

In bezug auf das Wiederauftauchen dieser Themen s. Bennabi
(1991) und Shari’ati (1979).

Vgl. hierzu den Essay von Ernest Gellner (1992), der an die zen-
tralen Ideen Rahmans ankniipft. Leider nimmt Gellner an keiner
Stelle auf Rahman Bezug und setzt sich nicht systematisch mit
ihm auseinander.

Igbals Grundsitze sind in frihen Werken von F. Rahman noch
lebendig, z.B. in Rahman (1964). Zu dem Versuch, eine »moder-
nistische« Tradition in dieser Art des Denkens zu etablieren s. al-
Attas (1985) und ebenso Sardar (1989).

»Prophetisches Bewufitsein nenne ich eine Methode, in der das
individuelle Gedankengut und die Wahlmoglichkeit durch das Lie-
fern von vorgefertigten Urteilen, Optionen und Handlungsweisen
okonomisiert wird« (Igbal 1954: 125).

Man hitte sich bei der Verfolgung des neo-modernistischen Pro-
jekts insgesamt die Bewufitheit solcher Einsichten gewlnscht, ganz
sicher aber auch Gellners (1972) apodiktische Bestimmung des
Verhiltnises von Islam und Moderne.

Z.B. Sonderausgabe tiber Fazlur Rahman, »Islami Arastirmalar«,
Bd. IV, 4, 1990.

Zu einer positiven Verbindung zwischen dem moralisch-geistigen
Ideal des Monotheismus auf der einen Seite und der Vorstellung
von Gleichheit und einer gerechten Gesellschaft auf der anderen
Seite s. F. Rahman (1966a: 223).

In bezug auf dhnliche evolutionistische Auffassungen vgl. A. Sha-
ri’ati (1980b: 971f.).

Fir eine Zusammenfassung der Themen der kiirzlichen Diskus-
sionen und den Austausch zwischen dem Mittleren Osten und
Stidostasien siche Abaza (1991).

130

- am 14.02.2026, 09:20:06. =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

