Vom Sinn der Zahlen

Noch heute sind die Folianten in der Royal Academy zu sehen,’ die von einer gescheiteren
Reform am Ende des 17. Jahrhunderts kiinden, mit deren Hybris Jorge Luis Borges sich
in seinem literarischen Surrealismus auseinandersetzte. Foucault zitiert zustimmend
Borges’ ironische Spitze in Ordnung der Dinge als Beginn seiner Analyse der Reprisenta-
tionszeitalters, das mit dem Ende des 17. Jahrhunderts beginnen soll. Es war der Glaube
an eine mit Zeichen abschlieffend und vollkommen in einem Tableau der Begriffe repri-
sentierbare Welt, indem man von allgemeinsten und abstrakten Begriffen der Metaphy-
sik zu>Gottcund sMensch< herunter bis zu den kleinsten und geringsten Dingen die Welt
in ein Art-Gattungs-Diagramm zur bringen dachte. Der Mensch kommt laut Foucault
darin vor, aber nur als ein Gegenstand unter vielen und nicht als der, welcher die Dinge
selbst in dem Diagramm reprasentiert. Das soll angeblich erst mit Kant und dem wis-
senschaftlichen Neukantianismus geschehen sein.

Umberto Eco hat in seinem Buch iiber die Suche nach der vollkommenen Sprache darauf
verwiesen, dass die Legende vom Turmbau zu Babel zur entscheidenden Mythenerzih-
lung des Christentums wurde, als im elften Jahrhundert eine massive Karriere des Turm-
baus zu Babel in der Bildlichkeit stattfand. Damit wurde eine dazu alternative positive
Darstellung von Sprachdifferenzen in der Bibel mit der kollektiven Erinnerung durch
die Verwirrung durch Sprachdifferenzen vom Turmbau zu Babel in Europa zunehmend
verdringt.” Auch wenn dafiir die Erklirung Ecos einer beliebten Ideologiekritik des Oko-
nomismus entspricht, macht er damit gegen sein eigenes semiotisches Vorurteil von der
Sprache als Vorbild aller Zeichen darauf aufmerksam, dass der babylonische Zerfall eben
nicht in der verwirrenden Sprache, sondern nur im von allen verstindlichen Bild er-
zihlt werden konnte, um damit die Karriere von der babylonischen Sprachverwirrung
im christlichen Denken reprisentieren zu kénnen. Die Angst vor Babel hat daher nichts

1 Vgl. dazu: Mary M. Slaughter, Universal Languages and Scientific Taxonomy in the Seventeenth Century,
Cambridge University Press 1982.

2 Umberto Eco, Die Suche nach der vollkommenen Sprache, Miinchen 32002 (DTV), S. 30f. Daher miisste
das Buch auch nicht als Suche nach einer vollkommenen Sprache heifen, sondern Suche nach der
vollkommenen Schrift, weil es darum geht, die Formationsregeln der damaligen Zeit herauszuar-
beiten und nicht das durch Phonozentrismus gepragte linguistische Vorurteil Ecos der heutigen
Zeit zu bedienen, was besonders in seiner Passage zur Interpretation Dantes sichtbar wird.

14.02.2026, 17:36:31. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

mit einer platonischen Angst vor dem Bild zu tun, sondern im Gegenteil mit dem Be-
gehren nach einer fir alle lesbaren Wahrheit im Bild als die eigentliche Schrift gegen die
unterschiedlichen phonetischen Sprachen, weil das reprasentierende Bild fir alle unter-
schiedlichen Sprecher der Sprachen dem gleichen kann, was es reprisentiert.

Wesentlich deutlicher bringt Wilkins spiter diese keineswegs auf das europidische
Mittelalter beschrankte Vorbildlichkeit der genuin ikonischen Reprisentation fiir Spra-
che in seiner Reform der Reprisentation im 17. Jahrhunderts zum Ausdruck:

»Thatconceit which men have in their minds concerning a Horse or Tree, is the Notion or
mental image of that Beast or natural thing, of such a nature, shape and use. The Names
given to these in several Languages are such arbitrary sounds or words, as Nations of
men have agreed upon, either casully and designedly, to express their Mental notions
of them.<

Dieser Logozentrismus hat also gar nichts mit einem Phonozentrismus und der Pri-
senz des erfiillten Wortes zu tun, wie es Derrida fiir die Tradition darstellt, sondern mit
der bildlich aphonen Wahrnehmung des rezeptiven Lesens,* in dem Zeichen und Bedeu-
tungen aufgrund des mentalen Bildes mit dem Bild der Wahrnehmung gleich sind, was
fiir phonetische Sprachen in der nur allerdings wenig und selten beachteten klanglichen
Onomatopoesie mit dem in der Zeit verfliegenden Wort keine Dauer kennt. Auch wenn
Wilkins eine Grammatik der Verben entwirft, ist das Paradigma des Verstehens nie ei-
ne phonetische Sprache, weil Zeit vor der Unendlichkeit einer Idee oder gottlichen Welt
fiir menschliche Unvollkommenbheit gilt. Eine der Zeit enthobene Reprisentation ist le-
diglich das an die Idee von eindeutiger Reprisentation angelehnte visuelle Ideal einer
Einheit von reprisentierender Schrift fiir eine zu erfindende Eindeutigkeit fiir das noch
phonetisch nachrangige Ideal der an Zeit gebundenen Wissenschaftssprache. Wie bei
Velasquez geht es um zwei Ideale, in der nun aber der Konig durch die Logik der Mathe-
matik ersetzt wird. Das ist kein phonetischer, sondern ein bildlicher Logozentrismus der
menschlichen Bedeutungskonstitution, die vom visuellen Bild, oder um es mit Charles
Sander Peirce zu sagen, von der ikonischen Ahnlichkeit in der Reprisentation und da-
mit nicht von der phonetischen Schrift ausgeht, welche diese Art der eindeutigen Refe-
renz nicht kennt und daher des zeitlichen Klangs wegen nur als nachhaltig gegeniiber
einer sichtbaren ikonischen Reprisentation wahrgenommen wurde. Die Reprisentati-
on der phonetischen Sprache wird hier von der Reprisentation des Bildes getrennt, weil
die Herstellung einer idealen Sprache sich allein an einer bildlichen Idealitit der Repra-
sentation orientieren kann.

Es geht zwar in der Reform des 17. Jahrhunderts um die Begriindung einer apriori-
schen Sprache des wissenschaftlichen Sprechens, aber sie liegt einer apriorischen apho-
nen Wahrnehmung des bildlichen Bewusstseins als Schrift zugrunde, von der aus ei-
ne ideale, der Wahrnehmung entsprechende Wissenschaftssprache konstruiert werden
soll, um den Bau von Babel endgiiltig zu erledigen. »Real universal Character [...] should
not signifie words but things and notions, and consequently might be legible by any Nation

3 John Wilkins, An Essay towards a Real Character and a Philosophical Language, London 1668, S. 20.
4 Wilkins, An Essay towards a Real Character, ebd. S.12.

14.02.2026, 17:36:31. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Sinn der Zahlen

in their own Tongue.«* Vor allem Unterschied der Nationalsprachen soll es also eine inne-
re unhistorische Ordnung der intelligiblen Begrifte (notions) geben, die direkt ohne Um-
weg der Nationalsprachen (words bzw. tongue) und damit im Bewusstsein aller fremden
Nationalsprachen die Dinge wie ihre visuellen stummen Bilder fiir alle universal lesbar
sind — legible by any Nation — analog und dhnlich zu Hieroglyphen, die als Bilder angeb-
lich Dinge durch Ahnlichkeit der Reprisentation jenseits der Sprache eindeutig fiir alle
jenseits der unterschiedlichen Aussprache als Bild reprisentieren konnten. Daher wur-
den erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts Hieroglyphen nach dem Auffinden des Steins
von Rosette als Ausdruck einer phonetischen Sprache gesehen.

Und auch hier ist es Kantorowicz, der gezeigt hat, warum es Francis Bacon war, der
diese Frage durch des Idealverstindnis fiir eine politische Zweiweltentheorie einbrachte,
auf die sich spiter dann Wilkins Reform der Royal Academy berief:

»Ins Publikum drangen verwandte Begriffe [einer einheitlichen Doublette der Zwei-
koperlehre, Erg. Th. Becker] mit Francis Bacon, der im Jahre 1603 fiir die in Jakob I. ver-
einten Kronen Englands und Schottlands den Namen >GrofRbritannien< [Great Britain,
Th.B.] als Ausdruck der>perfekten Union von Kérpern, politischen wie natiirlichen<vor-
schlug.<®

Im 17. Jahrhundert nennen denn auch die englischen Juristen die Krone eine Hierogly-
phe des unsterblichen Gesetzes, also ein absolut untriigliches universales Bild, das nicht
von der triigerischen phonetischen Schrift bestimmt ist,” da Hieroglyphen noch nicht
als Ausdruck einer gesprochenen Sprache galten, die folglich nicht durch die zeitlich be-
dingten Unterschiede phonetischer Sprachen verwirrt sein konnten. Noch heute ist Eng-
land ein demokratischer Rechtsstaat ohne durch phonetische Schrift kodifizierte Ver-
fassung. Der Hinweis, dass demokratische Gesellschaften wie England auch ohne Ver-
fassung funktionieren, ist eine Geschichtsblindheit so mancher Politologen und Rechts-
theoretiker, welche die historische Tradition als Grund iibersehen, indem sie daraus eine
unhistorische Logik machen.

Wenn alle laut des Mythos in der christlichen Bibel vom Turmbau zu Babel die un-
terschiedlichen Sprachen an dem Versagen des Projekts schuld waren, dann kann nur
die sehende aphone Wahrnehmung die Gemeinsambkeit einer idealen Sprache bilden, die
Gottvor diesem Turmbau dem Menschen in die Seele gelegt hat, als sie noch im Paradies
waren. Die Differenzen der phonetischen Sprachen wie in dem an die christliche Bibel
angelegten Mythos der Verwirrung vom Turmbau zu Babel miissen also in jedem Fall
dann ein Beweis fiir sprachliche Verwirrung der tiberall gleichen Wahrnehmung sein,
die es mit der Aufklirung als Eschatologie der reinigenden Befreiung und Erweiterung
der Offentlichkeit von phonetischen Differenzen durch Wissenschaft aufrechtzuerhal-
ten gilt. Aber so eindeutig die bildliche Reprisentation eines Gegenstandes diesen wie-
dergibt, hat die Reprisentation auch die Welt im Ganzen eindeutig zu reprisentieren,

5 Wilkins, An Essay towards a Real Character, ebd,, Kap. 11, S.13.

6 Ernst Kantorowicz, Die zwei Korper des Konigs. Eine Studie zur politischen Theologie des Mittelalters,
Miinchen 1990, S. 47.

7 Ebd., S. 40.

14.02.2026, 17:36:31. /de/s Access

195


https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

um als Ausgangspunkt fiir einheitliche Wissenschaft im 17. Jahrhundert zu gelten, wel-
che die Royal Academy vertritt. Es geht also nicht nur um Reprisentationen der Dinge,
sondern um die Kartographierung der gesamten Welt, deren Grammatik méglichst der
visuell stummen Reprisentation folgen soll, um den Turmbau zu Babel als rein phoneti-
sches Scheitern endgiiltig in und mittels durch Bildlichkeit gereinigtes Ideal einer Wis-
senschaftssprache hinter sich zu lassen. Die ersten Aufklirer des 17. Jahrhunderts haben
in der Tat zwar keine Ursprache mehr allein in einer Vergangenheit gesucht, wie Eco
festhilt, wohl aber im Anspruch einer noch zu konstruierenden zukiinftigen Logik bzw.
Grammatik von ihrem Standpunkt der Reprisentation, welche von den Hieroglyphen
aus- und iiber sie hinausgeht, was Eco mit seiner an phonetischer Linguistik orientier-
ten Narzissmus der phonetischen Sprachwissenschaft letztlich wieder ebenso tibersieht
wie Foucaults hermeneutischer Narzissmus des philosophischen Feldes.

Zwar geht es um ein perfektes Verstehen der Welt durch eine langue philosophique, die
Babel hinter sich zu lassen hat, wie es auch bei Descartes schon im 17. Jahrhundert (und
mit heutiger Ausnahme aus anderen Griinden nur noch von Noam Chomsky) gefordert
wird.® Aber wenn bildliche Reprisentationen fiir jede durch unterschiedliche Sprachen
gekennzeichneten Volker gleich verstindlich sind, so muss eine Grammatik der Natur
ebenso stumm und zugleich fir alle verbindlich sein, was bei der philosophischen Auf-
klirung dazu fithrte, die Schrift der Mathematik als Vorbild fiir alle Grammatiken an-
zunehmen, was noch bei einem Gottlob Frege im 20. Jahrhundert versucht wurde. Die
Schriftform von Zahlen ist jenseits ihrer unterschiedlichen Aussprache in verschiedenen
Nationalsprachen allgemein verstindlich, so wie 2 fiir two, deux oder zwei. Es ist schon
daher nicht nur eine ebenso stumme Schrift wie die der Hieroglyphen, sondern auch ei-
ne iiberall gleich geltende Grammatik bzw. Logik der Schrift. Schon vor Bischof Wilkins
Traktat schlug Thomas Prat der Royal Society 1667 die Reinigung aller Sprachen mittels
Mathematik vor: »bringing all things as near the Mathematical plainness as they can.«’
Wie schon Francis Bacon frither behauptete, soll so nah wie méglich heiflen: in Umset-
zung des mathematischen Ideals einer aphonen Schrift als Vorbild fiir das phonetisch
umzusetzende Ideal einer Wissenschaftssprache, die zwar als ein phonetisches Sprach-
system niemals ganz, aber zum orientierenden Ideal einer Wissenschaftssprache vom
noch hoheren Ideal einer stummen mathematischen Schrift ausgehen soll. Stumm hat
die Grammatik der Reprisentationen daher wie die Reprisentation selbst zu sein, was
dann spiter Leibniz in der Suche nach der stummen Universalschrift als Grundlage einer
enzyklopidischen Sprache zu fassen versucht. Davon kiindet Leibniz schon sehr friih,
wenn er im Deutschen dann seine Suche nach Sachzeichen in einem Brief vom April 1679
an den Herzog Johann Friedrich als »une cabbale non-chimerique«® gegen den Verdacht

8 Brief an P. Mersenne vom 20. November 1629: René Descartes, Correspondance, in: Euvres de Des-
cartes, hg. v. Charles Adam u. Paul Tannery, Bd. |, Paris 1898, S. 76. Siehe dazu auch: L. Couturat u.
L. Leau, Histoire de la langue universelle, Paris 1907, S. 1f.

9 Zitiert nach: Paul Cornelius, Languages in Seventeenth and early Eighteenth Century Imaginary Voy-
ages, Genf 1965, S. 23.

10  Gottfried Wilhelm Leibniz, Samtliche Schriften und Briefe, hg.v. der Preussischen Akademie der Wis-
senschaften, Darmstadt 1923, bzw. Leipzig 1938, bzw. Berlin 1950, Bd. I,2, S.168.

14.02.2026, 17:36:31. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Sinn der Zahlen

einer hiretischen Geheimwissenschaft etwa aus der Herkunft unchristlicher Schriftre-
ligion als Aufklirung verteidigt.

Die Dominanz einer eindeutigen Schrift der Renaissance mittels der Hieroglyphen
wird also nicht etwa im Zeitalter der Enzyklopidie aufgegeben, wie Foucault behauptet,
sondern lediglich neu und logischer als die Suche nach einer vollkommen von Gott ge-
gebenen Sprache schon in der vorchristlichen Vergangenheit als eine Art Naturreligion
verstanden, um dann die europiische Aufklirung als eschatologische universale Spitze
in der Welt zu vervollkommnen. »Vom siebzehnten Jahrhundert an«, so jedenfalls Fou-
cault in Ordnung der Dinge,

»wird man sich fragen, wie ein Zeichen mit dem verbunden sein kann, was es bedeu-
tet. [..]. Aber genau dadurch wird die Sprache nichts anderes mehr sein als ein beson-
derer Fall der Reprisentation [..]. Der Primat der Schrift wird aufgehoben und damit
verschwindetjene uniforme Schicht, in dersich unendlich das Geschriebene und das Ge-
lesene, das Sichtbare und das Aussagbare kreuzen. Die Sachen und die Worter werden
sich trennen.«"

Zwar trennt sich in der Tat das Sagbare vom Sichtbaren bei Bacon, wie Foucault wie-
der die Empirie zunichst richtig erfasst, aber mit einem hermeneutischen Narzissmus
missversteht, weil vielmehr das Ideal einer aphonen Schrift als Vorbild fiir Sprechen ge-
fordert wird und weil diese visuelle Schrift ihre Bedeutung nicht von der Differenz im
Sagbaren hat. Weder ist also von einer Kontinuitit des Phonozentrismus seit der Antike
zu reden wie nach Derrida, noch ist das von Foucault sogenannte Reprasentationszeital-
ter von jedem Hieroglyphendiskurs der Renaissance vollkommen abgetrennt ein absolut
neues Zeitalter fiir das Verstehen von Bedeutung.

So kam etwa Carl von Linné anfangs des 18. Jahrhunderts zum gréftmaglichen Sys-
tem an Benennungen von Pflanzen, weil er sie nach dem Verhiltnis von zwei abzihlba-
ren Elementen rein rechnerisch anordnete: der Zuordnung von weiblichen zu minnli-
chen Geschlechtsorganen in einer reinen, fiir alle Sprachen nachvollziehbaren Berech-
nung nach Zahlen. Diese Ordnung bestach nicht nur durch den bisher grofitméglichen
Umfang zur Klassifikation von Blumen. Sie war wie von den philosophischen Schrift-
reformen von Bacon bis Leibniz gefordert, durch ein rechnerisches Klassifikationssys-
tem zu erreichen, so dass sie von jedem sehr leicht erlernt werden konnte unabhingig
von den unterschiedlichen Benennungen der Blumen und einer Verschmutzung seiner
Logik durch verschiedene Sprachen. Es ging um die rein rechnerische Zuordnung von
mannlichen (Staubbeutel) und weiblichen (Fruchtstempel) Geschlechtsorganen, um da-
nach Pflanzen zu klassifizieren. Die mathematisch gelungene Ordnungsbildung erlaubt
zwar die Rede von zweigeschlechtlichen Pflanzen, so dass gerade der Begriff einer Se-
xualitit noch nicht aufkam. Aber die von Linné gewihlte Begrifflichkeit verrit, dass die
binire Mathematik der Grund nicht nur von Ordnung ist, sondern dass diese zu einer
Ordnung genutzt wird, die nicht nur den mathematischen Code als Reinheit fiir seine
soziale Klassifikation rechtfertigte, sondern stillschweigend den Betrachter: Die obers-
te Klassifikation seiner Pflanzenwelt nannte Linné nimlich mit dem von ihm definier-

11 Michel Foucault, Ordnung der Dinge, S. 75f.

14.02.2026, 17:36:31. /de/s Access

197


https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

ten Namen der Monandria. Die Monandria ist rein strukturell die weibliche Pflanze, in
der sich ein weibliches und ein minnliches Geschlechtsorgan gegeniiberstehen. Wenn
man den griechischen Namen Monandria wortlich und damit etwas holprig tibersetzt,
wird ziemlich deutlich, dass damit nicht nur die Ehe gerechtfertigt wird: die >Einminn-
liche<, von monos, allein, und andreios, dem Manne zugehorig. Sie ist zwar weiblich, aber
dies entspricht dann gegeniiber menschlicher Ehe einer noch unvollkommeneren Idea-
lisierung in der weiblich dominierten Pflanzenwelt. Der protestantische Pfarrer Linné
nannte in der Tat auch den Bliitenkelch das duftende Ehebett.”” Der Name der Monandria
stellt eine Programmatik dar, indem er suggeriert, dass durch die Zihlung des minnli-
chen Anteils erst die weibliche benannte Pflanzenwelt in eine mathematisierbare reine
Logik der eindeutigen Ordnung gebracht wird und wie in der Ehe durch den Namen des
Mannes als Legende zu einer grofien, die perfektere menschliche Ordnung durch reine
Mathematik in dem noch imperfekten weiblichen bestimmten Teil der zweigeschlechtli-
chen Pflanzenwelt zu lesen ist. Die Monandria beweist die Unvollkommenheit der weib-
lichen Pflanzenwelt, so dass nicht nur die Ehe, sondern zugleich der Mann zur Spitze
der Klassifikationen gezihlt wird, weil der zihlende Autor als Norm fiir die Ordnung
gerechtfertigt wird. Auch hier geht es um die Doppelung des Ideals als Synchronie der
Synchronie. Aber nicht die mathematische Binaritit ist daher das Problem dieser Nor-
malisierung, weil kaum die Logik von Linné als eine nie dagewesene Fihigkeit zur Klas-
sifikation zu leugnen ist, sondern der damit vermittelte Code eines Glaubens an Reinheit
des Beobachters, weil hier sehr wohl der Betrachter sich in der scheinbar anonymen Be-
nennung als Autor reprisentiert.

Und Derrida geht von der durchaus berechtigten Kritik der an Phonetik orientierten
Linguistik Saussures aus dem 20. Jahrhundert zwar aus, weil letzterer in seinen herme-
neutischen Narzissmus einer Sprachwissenschaft die gesprochene Sprache als Vorbild
aller Zeichensysteme in einer Semiotik der Zeichen sieht. Aber Derrida projiziert seine
berechtigte Kritik der Sprachwissenschaft auf die Zeit von Bacon und Wilkins, in der die
Phonetik selbst schon im Namen einer narzisstischen Hermeneutik europiischer Auf-
klirung kritisiert wurde. Er verst6f3t in dieser durch gegenwirtiges Verstindnis moti-
vierten Vorstellung somit ebenso gegen eine doppelte Hermeneutik einer Objektivierung
der eigenen Objektivierung, so dass er nicht sieht, dass seine Forderung nach aphoner
Urschrift exakt derselbe Narzissmus ist, den er kritisiert. Seine Kritik am abendlindi-
schen Kolonialismus verdeckt genau wie Foucault den >kleinen« Kolonialismus der Phi-
losophie, als orientierendes Feld aller Felder aufzutreten. Der Wille zum Wissen der Ma-
thematik ist keinesfalls das Problem dieses Kolonialismus, sondern der Wille zur Rein-
heit der Position.

Die Jesuiten im 16. und 17. Jahrhundert wissen zu berichten, dass es vom Sprechen
unabhingige Schriftzeichen gibt, die in China wie Japan (bis heute) verwendet werden
und das Gleiche bedeuten, aber phonetisch nur verschieden ausgesprochen werden.
Sind sie also nicht etwa als Reste einer géttlichen Urschrift zu interpretieren, somit als
ein Ideal einer Naturreligion jenseits der phonetischen Aussprache, wovon die christli-
che Bibel mit Gottes Auftrag der Benennung aller Lebewesen durch Adam erzihlt? (Es

12 Zit. n. Patricia Fara, Sex, Botany and Empire. The Story of Carl Linnaeus and Joseph Banks, Cambridge
2003, S. 22.

14.02.2026, 17:36:31. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Sinn der Zahlen

geht in Wirklichkeit auf politische Verhiltnisse einer einstigen Vorherrschaft Chinas
und ihrer Grammatikschulen in diesem Teil Asiens zuriick). Der theologisch christliche
Diskurs der Jesuiten jedenfalls liest darin eine historische Verbindung im Fortschritt der
Offenbarung Gottes gegen das weltweite Bose als ein Zwischenschritt heraus, der von
den bildlichen Hieroglyphen zur chinesischen vom Bild abstrahierten blof} figurativen
Schrift auf die Abstraktion der von jeglichem Bild unabhingigen Alphabetschrift als Ziel
eines Buches aller Biicher, d.i. der christlichen Bibel lduft: Die Hieroglyphen sind noch
Bilder fiir naive Menschen einer Naturreligion vor Erscheinen Jesu, welche die Dinge
direkt, schriftlich und ohne Stimme reprisentieren, die chinesische Schrift ist aber
nur noch figuratives Erbe der reprisentierenden Bilder, die nicht mehr wie Bilder der
Hieroglyphen dem Abgebildeten gleichen. Dies werten die Jesuiten als einen Weg der
abstrakten Reinigung von Sinnlichkeit, wonach innere stumme Bilder der eigentliche
Grund zur inneren Schrift sein sollen, welche dann auf die angeblich vom duferen Bild
vollkommen abstrakten und damit verinnerlichten reinen Glauben verweisen, der nur
einer bildlosen phonetischen Offenbarung der Bibel entsprechen kann. So sehr sich
diese Geschichtsauffassung der so genannten kantonesischen Jesuiten von einer der
philosophischen Aufklirung unterscheidet, so sehr haben doch beide im freilich un-
terschiedlichen Sinne die Angst Babels vor der Sprachverwirrung im hermeneutischen
Riicken ihrer Sichtweisen.

Zwar entspricht diese jesuitische Sicht in gewisser Weise der von Bacon zunehmend
geforderten Abstraktion, zeigt sich damit aber bei den Jesuiten in der historischen Ablei-
tung vollkommen widerspriichlich: Einerseits sollen gerade aphone Hieroglyphen schon
ein erster Fortschritt der Naturreligion fiir alle Menschen sein, so dass sich andererseits
die chinesischen abstrakten Figurationen von einer phonetischen Schrift als Zwischen-
schritt einer Bewegung in der Richtung auf das Ziel der Bibel verstanden werden sollen:
Eine aphone Naturreligion als Vorbild fiir die phonetische Sprache der Bibel durch die
unvollkommene Abstraktion vom reprisentierenden Bild in der figurativen Schrift Chi-
nas. Dieser Widerspruch zeigt sich bei dem Jesuiten Kircher besonders deutlich als Wille
zur christlichen Reinheit seiner Zeit: Sind die Hieroglyphen fiir ihn eine Art Naturreli-
gion und deren Folge laut seinen Glaubensbriidern auch die chinesische Schrift, so die
von ihm als bildliche Reprisentation interpretierten amerikanischen Stammesvolker das
Gegenteil: Ausdruck des Bosen.

Der Widerspruch und Konsens zwischen langue philosophique und den Jesuiten liegt
in der jeweiligen Verwendung von reinigender Abstraktion gegeniiber einem Turmbau
durch verwirrende Sprachvielfalt: Abstraktion von Stimme der Aufklirer einerseits wie
angeblich die Logik der Mathematik als Fortentwicklung der rein visuell reprisentie-
renden Hieroglyphen, andererseits bei den Jesuiten aber auch zusitzlich eine Abstrakti-
on noch von jeder duferlich reprasentierenden Bildlichkeit der Hieroglyphen, die allein
demverinnerlichten Bildern eines europiischen Christenmenschen zukommen soll, was
schon China mit seiner stummen nur noch figurativen Schrift vorausgeahnt haben soll.
In der langue philosophique von Bacon iiber Descartes bis Leibniz sollen vielmehr die nicht
an phonetischer Sprache orientierten reprasentierenden Bilder als Sinn fiir die Eindeu-
tigkeit in der Wahrnehmung beibehalten werden, so dass fiir die Aufklirer wie fiir die
Jesuiten China in vollkommen unterschiedlichem Sinn auf das Ziel der Abstraktion in
Europa deutet. Es zeigt, dass beide — Jesuiten wie philosophische Aufklirung - von ei-

14.02.2026, 17:36:31. /de/s Access

199


https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

nem gemeinsamen Sinn fiir einen Willen zur abstrahierenden Reinheit vom Sinnlichen
der Zeit als eschatologisches Ziel der europdischen Aufklirung geprigt sind, in dem sie
sich jedoch auch wieder in der Frage der Reinigung unterscheiden. Ein Dissens, dessen
Streit gerade Konsens der europiischen Aufklirung im Begehren nach Reinigung auf-
rechterhilt, so dass Konsens dariiber herrschte, woriiber gestritten wird: das Begehren
nach Abstraktion als Fortschritt der Geschichte und Aufklirung mit dem Ziel Europas.

Weil die chinesische Schrift fiir die Jesuiten ein Fortschritt gegeniiber den Hierogly-
phen bedeutet, verstehen sie ihre Stellung gegeniiber dem noch eigenen unaufgeklarten
Volk Europas in einer Analogie zu China, so dass die chinesische Schrift nicht nur wegen
einer auf Christentum zielenden Geschichte studiert wird, sondern auch wegen des noch
unaufgeklirten, auf undeutliche Bildlichkeit gehenden eigenen Volkes, um den noch un-
aufgeklarten vulgus zum christlich aufgeklarten populus Europas im Studium von China
zu verwandeln. China verweist auf das Ziel des Christentums und ist zugleich bei den
wissenden Jesuiten Mittel allegorisch undeutlichen Bildes des eigenen noch nicht voll-
kommen aufgeklirten Volkes. Jesuiten werden daher zu den Trigern der Bildallegorien
durch massenhaft verbreitete Emblembiicher gegen die das Volk iiberfordernde Mathe-
matik der philosophischen Aufklirer, die gleichermafien Europa als Ziel sehen. Derrida
wie Foucault sehen beide zwar deutlich den Kolonialismus dieses sogenannten Zeital-
ters der Aufklirung, verstofien aber beide gegen eine doppelte Hermeneutik: Der gro-
f3e Kolonialismus einer Hegemonie Europas wird dann mit Resten einer neukolonialen
Hegemonie eines Narzissmus des je eigenen Feldes als Feld aller Felder kritisiert. Der
gegenseitige Widerspruch von Derrida und Foucault in der Darstellung des 17. Jahrhun-
derts in der Grammatologie ein Jahr nach Ordnung der Dinge wiederholt in der Feier der
Sprache die Antinomie der Reinheit: Kontinuitit der phonetischen Schrift bei Derrida
fiir das gesamte Abendland versus Aufhebung jeglicher Kontinuitit bei Foucault.

14.02.2026, 17:36:31. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

