
Vom Sinn der Zahlen

Noch heute sind die Folianten in der Royal Academy zu sehen,1 die von einer gescheiteren

Reform am Ende des 17. Jahrhunderts künden, mit deren Hybris Jorge Luis Borges sich

in seinem literarischen Surrealismus auseinandersetzte. Foucault zitiert zustimmend

Borges’ ironische Spitze in Ordnung der Dinge als Beginn seiner Analyse der Repräsenta-

tionszeitalters, das mit dem Ende des 17. Jahrhunderts beginnen soll. Es war der Glaube

an einemit Zeichen abschließend und vollkommen in einem Tableau der Begriffe reprä-

sentierbareWelt, indemman von allgemeinsten und abstrakten Begriffen derMetaphy-

sik zu ›Gott‹ und ›Mensch‹ herunter bis zu den kleinsten und geringstenDingen dieWelt

in ein Art-Gattungs-Diagramm zur bringen dachte. Der Mensch kommt laut Foucault

darin vor, aber nur als ein Gegenstand unter vielen und nicht als der, welcher die Dinge

selbst in dem Diagramm repräsentiert. Das soll angeblich erst mit Kant und dem wis-

senschaftlichen Neukantianismus geschehen sein.

Umberto Eco hat in seinemBuch über die Suche nach der vollkommenen Sprache darauf

verwiesen, dass die Legende vom Turmbau zu Babel zur entscheidenden Mythenerzäh-

lungdesChristentumswurde,als imelften Jahrhundert einemassiveKarrieredesTurm-

baus zu Babel in der Bildlichkeit stattfand. Damit wurde eine dazu alternative positive

Darstellung von Sprachdifferenzen in der Bibel mit der kollektiven Erinnerung durch

die Verwirrung durch Sprachdifferenzen vom Turmbau zu Babel in Europa zunehmend

verdrängt.2 AuchwenndafürdieErklärungEcos einer beliebten IdeologiekritikdesÖko-

nomismus entspricht,macht er damit gegen sein eigenes semiotisches Vorurteil von der

Sprache als Vorbild aller Zeichen darauf aufmerksam,dass der babylonische Zerfall eben

nicht in der verwirrenden Sprache, sondern nur im von allen verständlichen Bild er-

zählt werden konnte, um damit die Karriere von der babylonischen Sprachverwirrung

im christlichen Denken repräsentieren zu können. Die Angst vor Babel hat daher nichts

1 Vgl. dazu: Mary M. Slaughter, Universal Languages and Scientific Taxonomy in the Seventeenth Century,

Cambridge University Press 1982.

2 Umberto Eco,Die Suche nach der vollkommenen Sprache, München 32002 (DTV), S. 30f. Dahermüsste

das Buch auch nicht als Suche nach einer vollkommenen Sprache heißen, sondern Suche nach der

vollkommenen Schrift, weil es darum geht, die Formationsregeln der damaligen Zeit herauszuar-

beiten und nicht das durch Phonozentrismus geprägte linguistische Vorurteil Ecos der heutigen

Zeit zu bedienen, was besonders in seiner Passage zur Interpretation Dantes sichtbar wird.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029 - am 14.02.2026, 17:36:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

mit einer platonischen Angst vor dem Bild zu tun, sondern im Gegenteil mit dem Be-

gehren nach einer für alle lesbarenWahrheit imBild als die eigentliche Schrift gegen die

unterschiedlichen phonetischen Sprachen,weil das repräsentierendeBild für alle unter-

schiedlichen Sprecher der Sprachen dem gleichen kann, was es repräsentiert.

Wesentlich deutlicher bringt Wilkins später diese keineswegs auf das europäische

Mittelalter beschränkte Vorbildlichkeit der genuin ikonischen Repräsentation für Spra-

che in seiner Reform der Repräsentation im 17. Jahrhunderts zum Ausdruck:

»That conceitwhichmenhave in theirminds concerning aHorse or Tree, is theNotion or

mental image of that Beast or natural thing, of such a nature, shape and use. TheNames

given to these in several Languages are such arbitrary sounds or words, as Nations of

men have agreed upon, either casully and designedly, to express their Mental notions

of them.«3

Dieser Logozentrismus hat also gar nichts mit einem Phonozentrismus und der Prä-

senz des erfülltenWortes zu tun, wie es Derrida für die Tradition darstellt, sondernmit

der bildlich aphonenWahrnehmungdes rezeptiven Lesens,4 in demZeichenundBedeu-

tungen aufgrund des mentalen Bildes mit dem Bild der Wahrnehmung gleich sind, was

für phonetische Sprachen in der nur allerdings wenig und selten beachteten klanglichen

Onomatopoesie mit dem in der Zeit verfliegendenWort keine Dauer kennt. Auch wenn

Wilkins eine Grammatik der Verben entwirft, ist das Paradigma des Verstehens nie ei-

ne phonetische Sprache, weil Zeit vor der Unendlichkeit einer Idee oder göttlichenWelt

für menschliche Unvollkommenheit gilt. Eine der Zeit enthobene Repräsentation ist le-

diglich das an die Idee von eindeutiger Repräsentation angelehnte visuelle Ideal einer

Einheit von repräsentierender Schrift für eine zu erfindende Eindeutigkeit für das noch

phonetisch nachrangige Ideal der an Zeit gebundenen Wissenschaftssprache. Wie bei

Velasquez geht es um zwei Ideale, in der nun aber der König durch die Logik derMathe-

matik ersetztwird.Das ist keinphonetischer, sondern ein bildlicher Logozentrismusder

menschlichen Bedeutungskonstitution, die vom visuellen Bild, oder um es mit Charles

Sander Peirce zu sagen, von der ikonischen Ähnlichkeit in der Repräsentation und da-

mit nicht von der phonetischen Schrift ausgeht, welche diese Art der eindeutigen Refe-

renz nicht kennt und daher des zeitlichen Klangs wegen nur als nachhaltig gegenüber

einer sichtbaren ikonischen Repräsentation wahrgenommen wurde. Die Repräsentati-

on der phonetischen Sprache wird hier von der Repräsentation des Bildes getrennt, weil

die Herstellung einer idealen Sprache sich allein an einer bildlichen Idealität der Reprä-

sentation orientieren kann.

Es geht zwar in der Reform des 17. Jahrhunderts um die Begründung einer apriori-

schen Sprache des wissenschaftlichen Sprechens, aber sie liegt einer apriorischen apho-

nen Wahrnehmung des bildlichen Bewusstseins als Schrift zugrunde, von der aus ei-

ne ideale, der Wahrnehmung entsprechende Wissenschaftssprache konstruiert werden

soll, um den Bau von Babel endgültig zu erledigen. »Real universal Character […] should

not signifiewords but things andnotions, and consequentlymight be legible by anyNation

3 John Wilkins, An Essay towards a Real Character and a Philosophical Language, London 1668, S. 20.

4 Wilkins, An Essay towards a Real Character, ebd. S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029 - am 14.02.2026, 17:36:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Sinn der Zahlen 195

in their ownTongue.«5 VorallemUnterschiedderNationalsprachensoll es also eine inne-

re unhistorische Ordnung der intelligiblen Begriffe (notions) geben, die direkt ohne Um-

weg derNationalsprachen (words bzw. tongue) und damit imBewusstsein aller fremden

Nationalsprachen die Dinge wie ihre visuellen stummen Bilder für alle universal lesbar

sind – legible by anyNation – analog und ähnlich zuHieroglyphen, die als Bilder angeb-

lich Dinge durch Ähnlichkeit der Repräsentation jenseits der Sprache eindeutig für alle

jenseits der unterschiedlichen Aussprache als Bild repräsentieren konnten. Daher wur-

den erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts Hieroglyphen nach dem Auffinden des Steins

von Rosette als Ausdruck einer phonetischen Sprache gesehen.

Und auch hier ist es Kantorowicz, der gezeigt hat, warum es Francis Bacon war, der

dieseFragedurchdes Idealverständnis für einepolitischeZweiweltentheorie einbrachte,

auf die sich später dannWilkins Reform der Royal Academy berief:

»Ins Publikum drangen verwandte Begriffe [einer einheitlichen Doublette der Zwei-

köperlehre, Erg. Th. Becker] mit Francis Bacon, der im Jahre 1603 für die in Jakob I. ver-

einten Kronen Englands und Schottlands den Namen ›Großbritannien‹ [Great Britain,

Th.B.] als Ausdruck der ›perfekten Union von Körpern, politischenwie natürlichen‹ vor-

schlug.«6

Im 17. Jahrhundert nennen denn auch die englischen Juristen die Krone eine Hierogly-

phe des unsterblichen Gesetzes, also ein absolut untrügliches universales Bild, das nicht

von der trügerischen phonetischen Schrift bestimmt ist,7 da Hieroglyphen noch nicht

als Ausdruck einer gesprochenen Sprache galten, die folglich nicht durch die zeitlich be-

dingtenUnterschiedephonetischerSprachenverwirrt seinkonnten.Nochheute istEng-

land ein demokratischer Rechtsstaat ohne durch phonetische Schrift kodifizierte Ver-

fassung. Der Hinweis, dass demokratische Gesellschaften wie England auch ohne Ver-

fassung funktionieren, ist eine Geschichtsblindheit somancher Politologen und Rechts-

theoretiker,welche die historische Tradition alsGrundübersehen, indemsie daraus eine

unhistorische Logik machen.

Wenn alle laut des Mythos in der christlichen Bibel vom Turmbau zu Babel die un-

terschiedlichen Sprachen an dem Versagen des Projekts schuld waren, dann kann nur

die sehendeaphoneWahrnehmungdieGemeinsamkeit einer idealenSprachebilden,die

Gott vor diesemTurmbau demMenschen in die Seele gelegt hat, als sie noch imParadies

waren. Die Differenzen der phonetischen Sprachen wie in dem an die christliche Bibel

angelegten Mythos der Verwirrung vom Turmbau zu Babel müssen also in jedem Fall

dann ein Beweis für sprachliche Verwirrung der überall gleichen Wahrnehmung sein,

die es mit der Aufklärung als Eschatologie der reinigenden Befreiung und Erweiterung

der Öffentlichkeit von phonetischen Differenzen durch Wissenschaft aufrechtzuerhal-

ten gilt. Aber so eindeutig die bildliche Repräsentation eines Gegenstandes diesen wie-

dergibt, hat die Repräsentation auch die Welt im Ganzen eindeutig zu repräsentieren,

5 Wilkins, An Essay towards a Real Character, ebd,, Kap. III, S. 13.

6 Ernst Kantorowicz, Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen Theologie des Mittelalters,

München 1990, S. 47.

7 Ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029 - am 14.02.2026, 17:36:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

um als Ausgangspunkt für einheitliche Wissenschaft im 17. Jahrhundert zu gelten, wel-

che die Royal Academy vertritt. Es geht also nicht nur um Repräsentationen der Dinge,

sondern um die Kartographierung der gesamtenWelt, deren Grammatik möglichst der

visuell stummen Repräsentation folgen soll, um den Turmbau zu Babel als rein phoneti-

sches Scheitern endgültig in und mittels durch Bildlichkeit gereinigtes Ideal einer Wis-

senschaftssprache hinter sich zu lassen.Die ersten Aufklärer des 17. Jahrhunderts haben

in der Tat zwar keine Ursprache mehr allein in einer Vergangenheit gesucht, wie Eco

festhält, wohl aber im Anspruch einer noch zu konstruierenden zukünftigen Logik bzw.

Grammatik von ihrem Standpunkt der Repräsentation, welche von den Hieroglyphen

aus- und über sie hinausgeht, was Eco mit seiner an phonetischer Linguistik orientier-

tenNarzissmus der phonetischen Sprachwissenschaft letztlich wieder ebenso übersieht

wie Foucaults hermeneutischer Narzissmus des philosophischen Feldes.

Zwar geht es umein perfektes Verstehen derWelt durch eine langue philosophique, die

Babel hinter sich zu lassen hat, wie es auch bei Descartes schon im 17. Jahrhundert (und

mit heutiger Ausnahme aus anderen Gründen nur noch von Noam Chomsky) gefordert

wird.8 Aber wenn bildliche Repräsentationen für jede durch unterschiedliche Sprachen

gekennzeichneten Völker gleich verständlich sind, so muss eine Grammatik der Natur

ebenso stumm und zugleich für alle verbindlich sein, was bei der philosophischen Auf-

klärung dazu führte, die Schrift der Mathematik als Vorbild für alle Grammatiken an-

zunehmen, was noch bei einem Gottlob Frege im 20. Jahrhundert versucht wurde. Die

Schriftform vonZahlen ist jenseits ihrer unterschiedlichenAussprache in verschiedenen

Nationalsprachen allgemein verständlich, so wie 2 für two, deux oder zwei. Es ist schon

daher nicht nur eine ebenso stumme Schrift wie die der Hieroglyphen, sondern auch ei-

ne überall gleich geltende Grammatik bzw. Logik der Schrift. Schon vor BischofWilkins

Traktat schlug Thomas Prat der Royal Society 1667 die Reinigung aller Sprachen mittels

Mathematik vor: »bringing all things as near the Mathematical plainness as they can.«9

Wie schon Francis Bacon früher behauptete, soll so nah wie möglich heißen: in Umset-

zung des mathematischen Ideals einer aphonen Schrift als Vorbild für das phonetisch

umzusetzende Ideal einerWissenschaftssprache, die zwar als ein phonetisches Sprach-

system niemals ganz, aber zum orientierenden Ideal einer Wissenschaftssprache vom

noch höheren Ideal einer stummen mathematischen Schrift ausgehen soll. Stumm hat

die Grammatik der Repräsentationen daher wie die Repräsentation selbst zu sein, was

dann später Leibniz inderSuchenachder stummenUniversalschrift alsGrundlage einer

enzyklopädischen Sprache zu fassen versucht. Davon kündet Leibniz schon sehr früh,

wenn er imDeutschen dann seine Suche nach Sachzeichen in einemBrief vomApril 1679

andenHerzog JohannFriedrich als »une cabbale non-chimerique«10 gegendenVerdacht

8 Brief an P. Mersenne vom 20. November 1629: René Descartes, Correspondance, in:Œuvres de Des-

cartes, hg. v. Charles Adam u. Paul Tannery, Bd. I, Paris 1898, S. 76. Siehe dazu auch: L. Couturat u.

L. Leau, Histoire de la langue universelle, Paris 1907, S. 11f.

9 Zitiert nach: Paul Cornelius, Languages in Seventeenth and early Eighteenth Century Imaginary Voy-

ages, Genf 1965, S. 23.

10 GottfriedWilhelm Leibniz, Sämtliche Schriften und Briefe, hg.v. der Preussischen Akademie derWis-

senschaften, Darmstadt 1923, bzw. Leipzig 1938, bzw. Berlin 1950, Bd. I,2, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029 - am 14.02.2026, 17:36:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Sinn der Zahlen 197

einer häretischen Geheimwissenschaft etwa aus der Herkunft unchristlicher Schriftre-

ligion als Aufklärung verteidigt.

Die Dominanz einer eindeutigen Schrift der Renaissance mittels der Hieroglyphen

wird also nicht etwa im Zeitalter der Enzyklopädie aufgegeben,wie Foucault behauptet,

sondern lediglich neu und logischer als die Suche nach einer vollkommen von Gott ge-

gebenen Sprache schon in der vorchristlichen Vergangenheit als eine Art Naturreligion

verstanden, um dann die europäische Aufklärung als eschatologische universale Spitze

in der Welt zu vervollkommnen. »Vom siebzehnten Jahrhundert an«, so jedenfalls Fou-

cault inOrdnung der Dinge,

»wird man sich fragen, wie ein Zeichen mit dem verbunden sein kann, was es bedeu-

tet. […]. Aber genau dadurch wird die Sprache nichts anderes mehr sein als ein beson-

derer Fall der Repräsentation […]. Der Primat der Schrift wird aufgehoben und damit

verschwindet jene uniforme Schicht, in der sich unendlich dasGeschriebene und dasGe-

lesene, das Sichtbare und das Aussagbare kreuzen. Die Sachen und die Wörter werden

sich trennen.«11

Zwar trennt sich in der Tat das Sagbare vom Sichtbaren bei Bacon, wie Foucault wie-

der die Empirie zunächst richtig erfasst, aber mit einem hermeneutischen Narzissmus

missversteht, weil vielmehr das Ideal einer aphonen Schrift als Vorbild für Sprechen ge-

fordert wird und weil diese visuelle Schrift ihre Bedeutung nicht von der Differenz im

Sagbaren hat.Weder ist also von einer Kontinuität des Phonozentrismus seit der Antike

zu redenwie nachDerrida, noch ist das von Foucault sogenannte Repräsentationszeital-

ter von jedemHieroglyphendiskurs der Renaissance vollkommen abgetrennt ein absolut

neues Zeitalter für das Verstehen von Bedeutung.

So kam etwa Carl von Linné anfangs des 18. Jahrhunderts zum größtmöglichen Sys-

tem an Benennungen von Pflanzen, weil er sie nach dem Verhältnis von zwei abzählba-

ren Elementen rein rechnerisch anordnete: der Zuordnung von weiblichen zu männli-

chen Geschlechtsorganen in einer reinen, für alle Sprachen nachvollziehbaren Berech-

nung nach Zahlen. Diese Ordnung bestach nicht nur durch den bisher größtmöglichen

Umfang zur Klassifikation von Blumen. Sie war wie von den philosophischen Schrift-

reformen von Bacon bis Leibniz gefordert, durch ein rechnerisches Klassifikationssys-

tem zu erreichen, so dass sie von jedem sehr leicht erlernt werden konnte unabhängig

von den unterschiedlichen Benennungen der Blumen und einer Verschmutzung seiner

Logik durch verschiedene Sprachen. Es ging um die rein rechnerische Zuordnung von

männlichen (Staubbeutel) und weiblichen (Fruchtstempel) Geschlechtsorganen, um da-

nach Pflanzen zu klassifizieren.Diemathematisch gelungeneOrdnungsbildung erlaubt

zwar die Rede von zweigeschlechtlichen Pflanzen, so dass gerade der Begriff einer Se-

xualität noch nicht aufkam. Aber die von Linné gewählte Begrifflichkeit verrät, dass die

binäre Mathematik der Grund nicht nur von Ordnung ist, sondern dass diese zu einer

Ordnung genutzt wird, die nicht nur den mathematischen Code als Reinheit für seine

soziale Klassifikation rechtfertigte, sondern stillschweigend den Betrachter: Die obers-

te Klassifikation seiner Pflanzenwelt nannte Linné nämlich mit dem von ihm definier-

11 Michel Foucault, Ordnung der Dinge, S. 75f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029 - am 14.02.2026, 17:36:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

ten Namen der Monandria. Die Monandria ist rein strukturell die weibliche Pflanze, in

der sich ein weibliches und ein männliches Geschlechtsorgan gegenüberstehen. Wenn

man den griechischen Namen Monandria wörtlich und damit etwas holprig übersetzt,

wird ziemlich deutlich, dass damit nicht nur die Ehe gerechtfertigt wird: die ›Einmänn-

liche‹, vonmonos, allein, und andreios, demManne zugehörig. Sie ist zwar weiblich, aber

dies entspricht dann gegenüber menschlicher Ehe einer noch unvollkommeneren Idea-

lisierung in der weiblich dominierten Pflanzenwelt. Der protestantische Pfarrer Linné

nannte in der Tat auchdenBlütenkelchdas duftendeEhebett.12DerNamederMonandria

stellt eine Programmatik dar, indem er suggeriert, dass durch die Zählung des männli-

chen Anteils erst die weibliche benannte Pflanzenwelt in eine mathematisierbare reine

Logik der eindeutigen Ordnung gebracht wird undwie in der Ehe durch denNamen des

Mannes als Legende zu einer großen, die perfektere menschliche Ordnung durch reine

Mathematik in demnoch imperfektenweiblichen bestimmten Teil der zweigeschlechtli-

chen Pflanzenwelt zu lesen ist. DieMonandria beweist die Unvollkommenheit der weib-

lichen Pflanzenwelt, so dass nicht nur die Ehe, sondern zugleich der Mann zur Spitze

der Klassifikationen gezählt wird, weil der zählende Autor als Norm für die Ordnung

gerechtfertigt wird. Auch hier geht es um die Doppelung des Ideals als Synchronie der

Synchronie. Aber nicht die mathematische Binarität ist daher das Problem dieser Nor-

malisierung, weil kaum die Logik von Linné als eine nie dagewesene Fähigkeit zur Klas-

sifikation zu leugnen ist, sondernder damit vermittelteCode einesGlaubens anReinheit

des Beobachters, weil hier sehr wohl der Betrachter sich in der scheinbar anonymen Be-

nennung als Autor repräsentiert.

UndDerrida geht von der durchaus berechtigten Kritik der an Phonetik orientierten

Linguistik Saussures aus dem 20. Jahrhundert zwar aus, weil letzterer in seinen herme-

neutischen Narzissmus einer Sprachwissenschaft die gesprochene Sprache als Vorbild

aller Zeichensysteme in einer Semiotik der Zeichen sieht. Aber Derrida projiziert seine

berechtigte Kritik der Sprachwissenschaft auf die Zeit von Bacon undWilkins, in der die

Phonetik selbst schon im Namen einer narzisstischen Hermeneutik europäischer Auf-

klärung kritisiert wurde. Er verstößt in dieser durch gegenwärtiges Verständnis moti-

viertenVorstellungsomit ebensogegeneinedoppelteHermeneutik einerObjektivierung

der eigenen Objektivierung, so dass er nicht sieht, dass seine Forderung nach aphoner

Urschrift exakt derselbe Narzissmus ist, den er kritisiert. Seine Kritik am abendländi-

schen Kolonialismus verdeckt genau wie Foucault den ›kleinen‹ Kolonialismus der Phi-

losophie, als orientierendes Feld aller Felder aufzutreten.DerWille zumWissen derMa-

thematik ist keinesfalls das Problem dieses Kolonialismus, sondern der Wille zur Rein-

heit der Position.

Die Jesuiten im 16. und 17. Jahrhundert wissen zu berichten, dass es vom Sprechen

unabhängige Schriftzeichen gibt, die in China wie Japan (bis heute) verwendet werden

und das Gleiche bedeuten, aber phonetisch nur verschieden ausgesprochen werden.

Sind sie also nicht etwa als Reste einer göttlichen Urschrift zu interpretieren, somit als

ein Ideal einer Naturreligion jenseits der phonetischen Aussprache, wovon die christli-

che Bibel mit Gottes Auftrag der Benennung aller Lebewesen durch Adam erzählt? (Es

12 Zit. n. Patricia Fara, Sex, Botany and Empire. The Story of Carl Linnaeus and Joseph Banks, Cambridge

2003, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029 - am 14.02.2026, 17:36:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Sinn der Zahlen 199

geht in Wirklichkeit auf politische Verhältnisse einer einstigen Vorherrschaft Chinas

und ihrer Grammatikschulen in diesem Teil Asiens zurück). Der theologisch christliche

Diskurs der Jesuiten jedenfalls liest darin eine historische Verbindung imFortschritt der

Offenbarung Gottes gegen das weltweite Böse als ein Zwischenschritt heraus, der von

den bildlichen Hieroglyphen zur chinesischen vom Bild abstrahierten bloß figurativen

Schrift auf die Abstraktion der von jeglichemBild unabhängigen Alphabetschrift als Ziel

eines Buches aller Bücher, d.i. der christlichen Bibel läuft: Die Hieroglyphen sind noch

Bilder für naive Menschen einer Naturreligion vor Erscheinen Jesu, welche die Dinge

direkt, schriftlich und ohne Stimme repräsentieren, die chinesische Schrift ist aber

nur noch figuratives Erbe der repräsentierenden Bilder, die nicht mehr wie Bilder der

Hieroglyphen dem Abgebildeten gleichen. Dies werten die Jesuiten als einen Weg der

abstrakten Reinigung von Sinnlichkeit, wonach innere stumme Bilder der eigentliche

Grund zur inneren Schrift sein sollen, welche dann auf die angeblich vom äußeren Bild

vollkommen abstrakten und damit verinnerlichten reinen Glauben verweisen, der nur

einer bildlosen phonetischen Offenbarung der Bibel entsprechen kann. So sehr sich

diese Geschichtsauffassung der so genannten kantonesischen Jesuiten von einer der

philosophischen Aufklärung unterscheidet, so sehr haben doch beide im freilich un-

terschiedlichen Sinne die Angst Babels vor der Sprachverwirrung im hermeneutischen

Rücken ihrer Sichtweisen.

Zwar entspricht diese jesuitische Sicht in gewisserWeise der von Bacon zunehmend

gefordertenAbstraktion, zeigt sich damit aber bei den Jesuiten in der historischenAblei-

tung vollkommenwidersprüchlich: Einerseits sollen gerade aphoneHieroglyphen schon

ein erster Fortschritt der Naturreligion für alle Menschen sein, so dass sich andererseits

die chinesischen abstrakten Figurationen von einer phonetischen Schrift als Zwischen-

schritt einer Bewegung in der Richtung auf das Ziel der Bibel verstanden werden sollen:

Eine aphone Naturreligion als Vorbild für die phonetische Sprache der Bibel durch die

unvollkommene Abstraktion vom repräsentierenden Bild in der figurativen Schrift Chi-

nas.DieserWiderspruch zeigt sich bei dem JesuitenKircher besonders deutlich alsWille

zur christlichen Reinheit seiner Zeit: Sind die Hieroglyphen für ihn eine Art Naturreli-

gion und deren Folge laut seinen Glaubensbrüdern auch die chinesische Schrift, so die

von ihmalsbildlicheRepräsentation interpretiertenamerikanischenStammesvölkerdas

Gegenteil: Ausdruck des Bösen.

Der Widerspruch und Konsens zwischen langue philosophique und den Jesuiten liegt

in der jeweiligen Verwendung von reinigender Abstraktion gegenüber einem Turmbau

durch verwirrende Sprachvielfalt: Abstraktion von Stimme der Aufklärer einerseits wie

angeblich die Logik der Mathematik als Fortentwicklung der rein visuell repräsentie-

rendenHieroglyphen, andererseits bei den Jesuiten aber auch zusätzlich eine Abstrakti-

on noch von jeder äußerlich repräsentierenden Bildlichkeit der Hieroglyphen, die allein

demverinnerlichtenBilderneines europäischenChristenmenschenzukommensoll,was

schon China mit seiner stummen nur noch figurativen Schrift vorausgeahnt haben soll.

In der langue philosophique vonBacon überDescartes bis Leibniz sollen vielmehr die nicht

an phonetischer Sprache orientierten repräsentierenden Bilder als Sinn für die Eindeu-

tigkeit in der Wahrnehmung beibehalten werden, so dass für die Aufklärer wie für die

Jesuiten China in vollkommen unterschiedlichem Sinn auf das Ziel der Abstraktion in

Europa deutet. Es zeigt, dass beide – Jesuiten wie philosophische Aufklärung – von ei-

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029 - am 14.02.2026, 17:36:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

nem gemeinsamen Sinn für einenWillen zur abstrahierenden Reinheit vom Sinnlichen

der Zeit als eschatologisches Ziel der europäischen Aufklärung geprägt sind, in dem sie

sich jedoch auch wieder in der Frage der Reinigung unterscheiden. Ein Dissens, dessen

Streit gerade Konsens der europäischen Aufklärung im Begehren nach Reinigung auf-

rechterhält, so dass Konsens darüber herrschte, worüber gestritten wird: das Begehren

nach Abstraktion als Fortschritt der Geschichte und Aufklärungmit dem Ziel Europas.

Weil die chinesische Schrift für die Jesuiten ein Fortschritt gegenüber den Hierogly-

phen bedeutet, verstehen sie ihre Stellung gegenüber demnoch eigenen unaufgeklärten

Volk Europas in einer Analogie zu China, so dass die chinesische Schrift nicht nurwegen

einer aufChristentumzielendenGeschichte studiertwird, sondernauchwegendesnoch

unaufgeklärten, auf undeutlicheBildlichkeit gehenden eigenenVolkes,umdennochun-

aufgeklärten vulgus zum christlich aufgeklärten populus Europas im Studium von China

zu verwandeln. China verweist auf das Ziel des Christentums und ist zugleich bei den

wissenden Jesuiten Mittel allegorisch undeutlichen Bildes des eigenen noch nicht voll-

kommen aufgeklärten Volkes. Jesuiten werden daher zu den Trägern der Bildallegorien

durchmassenhaft verbreitete Emblembücher gegen die das Volk überforderndeMathe-

matik der philosophischen Aufklärer, die gleichermaßen Europa als Ziel sehen. Derrida

wie Foucault sehen beide zwar deutlich den Kolonialismus dieses sogenannten Zeital-

ters der Aufklärung, verstoßen aber beide gegen eine doppelte Hermeneutik: Der gro-

ße Kolonialismus einer Hegemonie Europas wird dann mit Resten einer neukolonialen

Hegemonie eines Narzissmus des je eigenen Feldes als Feld aller Felder kritisiert. Der

gegenseitigeWiderspruch von Derrida und Foucault in der Darstellung des 17. Jahrhun-

derts in der Grammatologie ein Jahr nach Ordnung der Dinge wiederholt in der Feier der

Sprache die Antinomie der Reinheit: Kontinuität der phonetischen Schrift bei Derrida

für das gesamte Abendland versus Aufhebung jeglicher Kontinuität bei Foucault.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029 - am 14.02.2026, 17:36:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

