Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen
Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse

Gerhard Marschiitz

1. Die Ausgangslage: Genderkritik jenseits des Dialogs

Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat die Kirche ihr Verhiltnis zur Welt nicht
mehr linger als ein distanziertes Gegeniiber, sondern als ein dialogisches »in der
Welt von heute« bestimmt. Kraft ihrer Sendung, so heif3t es in der Pastoralkonsti-
tution Gaudium et spes, sei die Kirche ein »Zeichen jener Briiderlichkeit, die einen
aufrichtigen Dialog ermoglicht und gedeihen lisst« (GS 92). Das impliziert »die
Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums
zu deuten« (GS 4), ebenso die Anerkennung dessen, »was an Gutem in der heuti-
gen gesellschaftlichen Dynamik vorhanden ist« (GS 42). Folglich darf niemals alles
Negative in der Welt festgemacht und wahrgenommen und derart fir die Kirche
ein prioritir widerstindiges Sich-Einlassen auf die Welt propagiert werden.

Angesichts dessen agiert die katholische Genderkritik konzilsbefreit. Sie ent-
deckt im Begriff Gender weder Gutes noch Wahres, daher gibt es nichts Positi-
ves im Licht des Evangeliums zu deuten, weshalb ein wissenschaftlicher Dialog
mit den Gender Studies gar nicht erst gesucht wird. Kann die Kirche nur als Zei-
chen der Briiderlichkeit einen aufrichtigen Dialog ermoglichen und gedeihen lassen?
Immerhin ist der feministischen Theorien entwachsene Begriff Gender intensiv
schwesterngetrankt und scheint kaum in die minnlich konfigurierte Zeichenhaf-
tigkeit der Kirche integrierbar.

Vielleicht wire die Ausgangslage anders, verstiinde sich die Kirche als Zeichen
der Geschwisterlichkeit und kénnte darum — gleichsam unausweichlich wie etwa in
der evangelischen Kirche — dem Gender-Anliegen ein nicht nur abweisendes Ver-
hiltnis entgegenbringen, sondern miisste zugleich ein integrierendes einiiben. Als
Ratsvorsitzender der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) hatte Nikolaus
Schneider am 7. April 2014 in seiner Rede zur Eréffnung des Studienzentrums der
EKD fiir Genderfragen einbekannt, dass es ihm »in den letzten 40 Jahren nicht im-
mer leicht gefallen [ist], Einsichten und Forderungen der Frauenbewegung und der
feministischen Theologie zu respektieren oder zu akzeptieren«. Andererseits sehe
er, dass etwa »Birgit Kelle mit vorurteilsvollen Argumentationsketten das angeb-

- am 12.02.2026, 18:51:36.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Gerhard Marschiitz

lich ideologische Gender-Anliegen« kritisiere, hierin aber nur »eine populistische
Anbiederei an verinderungsunwillige konservative Kreise« geschehe. Das Studi-
enzentrum soll daher »iiberzeugende wissenschaftliche Arbeit« und ebenso eine
»iiberzeugende Vermittlung der Forschungsergebnisse« einbringen, um die »Inte-
gration von Genderperspektiven in kirchliches Handeln unterstiitzen« zu kénnen
(Schneider 2014).

Die katholische Kirche verweigert eine solche Integration und begegnet Gen-
derperspektiven bereitwillig mit vorurteilsvollen Argumentationsketten, unter an-
derem entlang der Schriften der rechtskatholischen Genderkritikerin Gabriele Ku-
by (vgl. Kuby 2012). Ferner erweist sie sich mit ihrer Genderkritik zutiefst als Man-
nerkirche — auch wenn gegenteilig die Bedeutung von Frauen fir die Kirche wie-
derholt kommuniziert wird. Kardinal Marx erklirt etwa in seinem Buch Freiheit,
dass »Frauen in kirchlichen Fithrungspositionen [...] entscheidend dazu beitragen,
geschlossene klerikale Zirkel bzw. das Mannerbiindische der Kirche aufzubrechen«
(Marx 2020: 114). Das klingt nach mehr Geschlechtergerechtigkeit. Doch wie ernst
ist dieser Beitrag von Frauen gemeint, wenn, so Thomas Hieke, als eine »der grof3-
ten Frechheiten dieses Buches« festzuhalten ist, dass »keine einzige Theologin zi-
tiert wird« (Hieke 2020)? Christiane Florin kommentiert in ihrem Blog diesen bi-
schoflich zugedachten Beitrag von Frauen als Verschleierung von Machtverhiltnis-
sen, da er im Kern besagt: »Frauen maogen bitte die Plitze einnehmen, die ihnen
der Bischof gonnerhaft zuweist« (Florin 2020). Letzten Endes kommt die katho-
lische Kirche, wenn es um Machtverhiltnisse geht, ganz ohne Frauen (wie auch
Lai*innen) aus.

Sofern Genderperspektiven solche Machtverhiltnisse zentral thematisieren
und zu entschleiern trachten, verwundert die katholische Diskursimmunisie-
rung gegeniiber diesen Perspektiven nicht. Darum wird der Begriff Gender nicht
selten jenseits eines argumentativen Vorgehens blofd autoritativ auf der Basis
einer naturrechtlich fixierten Geschlechteranthropologie zuriickgewiesen, oft
auch skandalisiert und licherlich gemacht, jedenfalls als gefihrliche Ideologie
gebrandmarkt.

1.1 Dialogangebot der Bildungskongregation?

Die génnerhafte Partizipation von Frauen in der Kirche spiegelt sich mutatis mutan-
dis auch im Umgang mit dem Thema Gender wider. Das sei kurz entlang des jiings-
ten vatikanischen Dokumentes hierzu aufgezeigt, dem Schreiben der Bildungs-
kongregation Als Mann und Frau schuf er sie aus dem Jahr 2019. Im Untertitel wird
sogar »fir einen Weg des Dialogs« pliadiert, der die Schritte »Hinhgren, Nachden-
ken, Vorschlige machen« (Nr. 5, Herv. 1.0.) umfasst. Jedoch miisse dieser Weg vor-
weg den Unterschied »zwischen der Gender-Ideologie und den verschiedenen Studi-
en zum Thema Gender, die von den Humanwissenschaften vorgelegt werden« (Nr.

- am 12.02.2026, 18:51:36.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse

6), beachten. Ein Dialog sei nur hinsichtlich dieser Studien, »die angemessen zu
vertiefen versuchen, wie in den verschiedenen Kulturen der sexuelle Unterschied
zwischen Mann und Frau gelebt wird« (ebd.), moglich, nicht aber mit der den se-
xuellen Unterschied negierenden Gender-Ideologie. Diese propagiere nimlich eine
»Trennung von Sex und Gender« (Nr. 11) und generiere so einen »Prozess der De-
Naturalisierung oder der Entfernung von der Natur hin zu einer totalen Option fiir
die Entscheidung des emotionalen Subjekts« (Nr. 19, Herv. i.0.). »Was zihlt, ist die
absolute Freiheit der Selbstbestimmung« (Nr. 13, Herv. 1.0.) beziiglich »der Freiheit der
Wahl des Geschlechts und ebenso der Pluralitit von Verbindungen« (Nr. 14). Hier-
in zeige sich die »ideologische Revolution« der Gender-Theorien, dass sie — »von
den moderaten bis hin zu den radikalsten« — darauf beharren, dass »das soziale
Geschlecht (Gender) letztlich wichtiger ist als das biologische Geschlecht (Sex)« (Nr.
20). Diesem »anthropologischen Dualismus« entspreche aber »die Trennung zwischen
dem [...] Leib und dem Willen, der absolut gesetzt wird und den Leib nach seinem
Belieben manipuliert« (ebd., Herv. 1.0.). Als Alternative sei daher die christliche
Anthropologie als »Antwort auf die Negation der Dualitit mannlich und weiblich,
aus der die Familie entsteht« (Nr. 34), einzubringen.

Das Dokument gibt also autoritativ vor, welcher Weg des Dialogs mit dem The-
ma Gender zu begehen sei. In Bezug auf die sogenannte Gender-Ideologie ist es
offenbar nicht »méglich, sich fir das Hinhoren und Nachdenken zu 6ffnen« (Nr.
6), da deren anthropologische Primisse »nicht nur die Konzeption der Schopfung
aufhebt« (Nr. 34), sondern ebenso »das Fazit der biologischen und medizinischen
Wissenschaften, wonach der >sexuelle Dimorphismus« [...] bestatigt wird« (Nr. 24).
Die Gender-Ideologie erweist sich somit als unchristlich und unwissenschaftlich.
Theologische Forscher*innen, die dennoch auf dem Feld der Gender Studies titig
sind, diirfen daher — vornehm formuliert — zumindest nicht mit kirchlicher Wert-
schitzung rechnen.

Eben diese Forscher*innen sehen sich aber verpflichtet, das in der Pastoral-
konstitution neuformulierte dialogische Verhiltnis zwischen Kirche und Welt auch
wissenschaftlich zu realisieren. Das impliziert einerseits, »keine Ausschliefungen
als Basis der Glaubensdarstellung« (Sander 2005: 828) vorzunehmen, da fiir die
Kirche »selbst die Feindschaft ihrer Gegner und Verfolger [..] sehr nitzlich« (GS
44) sein kann. Andererseits betont das Konzilsdekret iiber die Priesterausbildung,
dass im Rahmen des universitiren Studiums auch »die philosophischen Forschun-
gen der neueren Zeit beriicksichtigt werden« sollen, um deren »Wahrheitsgehalt
festhalten, die Irrtiimer aber in ihrer Wurzel erkennen und widerlegen« (OT 15) zu
konnen.

- am 12.02.2026, 18:51:36.

243


https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Gerhard Marschiitz

1.2 Judith Butler als Chefideologin?

In vatikanischer Lesart scheint die anthropologische Wurzel der >Gender-Ideologie«
der gefihrliche Irrtum zu sein. Doch wer oder was wird hier wie gelesen — und
zuriickgewiesen? Das Dokument der Bildungskongregation nennt keine Autor*in-
nen, auf deren Basis das Erkennen und Widerlegen von Irrtiimern nachvollzogen
werden konnte. Anders sieht das in der (nicht nur katholisch formierten) Anti-
Gender-Literatur aus. Hier wird meist die Philosophin Judith Butler als »Chefideo-
login der Gender-Theorie« (Kuby 2012: 81) genannt. Auch im vom Pipstlichen Rat
fur die Familie editierten Lexikon Familie wird in den entsprechenden Artikeln auf
Butler verwiesen. Deren erstes Buch Unbehagen der Geschlechter gilt hier »als eines
der Hauptwerke tiber die Gender-Ideologie« (Burggraf 2007: 289, Fn.3). Eine dar-
aus zentral rezipierte These, wonach die Unterscheidung zwischen Sex und Gen-
der »letztlich gar keine Unterscheidung ist«, da Sex immer schon Gender gewesen
ist und darum auch Sex »eine kulturell generierte Geschlechter-Kategorie« (Butler
1991: 24) sei, wird gar mit dem »endgiiltigen Verlust des gesunden Menschenver-
stands« (Alzamora Revoredo 2007: 311) gleichgesetzt. Konkret gilt das fiir den diese
These vorbereitenden Absatz zuvor, wo es heifSt:

»Wenn wirjedoch den kulturell bedingten Status der Geschlechtsidentitdt als ra-
dikal unabhingig vom anatomischen Geschlecht denken, wird die Geschlechts-
identitat selbst zu einem freischwebenden Artefakt. Die Begriffe Mann und ménn-
lich kdnnen dann ebenso einfach einen mannlichen und einen weiblichen Kor-
per bezeichnen wie umgekehrt die Kategorien Frau und weiblich.« (Butler1991: 23,
Herv.i.0.)

Die katholische Lesart dieser Wenn-dann-Aussage miindet in der Regel im Vor-
wurf der Trennung von Gender und Sex, dass also »Gender nicht an das biologische
Geschlecht gebunden [ist], dieses spielt itberhaupt keine Rolle« (Kuby 2012: 82).
Demnach behaupte Gender die freie Wahlmoglichkeit des Geschlechts.

Doch wie immer gilt: Wer genau liest, ist im Vorteil. Nur im Kontext des gan-
zen Absatzes zeigt sich, dass Butler hier die Sex/Gender-Unterscheidung »bis an
ihre logische Grenze« (Butler 1991: 23) fithrt, um darlegen zu konnen, dass in dem
Fall, wo Gender »als radikal unabhingig« von Sex begriffen werden wiirde, die »Be-
griffe Mann und mdnnlich dann ebenso einfach einen minnlichen und einen weibli-
chen Korper bezeichnen [konnen] wie umgekehrt die Kategorien Frau und weiblich«
(ebd., Herv. 1.0.).

Missverstindnisse aufgreifend stellt Butler jedoch im Buch Kérper von Gewicht
klar, dass es hier nicht um die Auflésung biologischer Unterschiede zwischen den
Geschlechtern gehe. Die These, Sex sei immer schon Gender, besage nicht, dass
Diskurse allein »die Macht hitten, Korper aus ihrer eigenen sprachlichen Substanz
heraus zu fertigen« (Butler 1997: 14). Einen solchen linguistischen Idealismus weist

- am 12.02.2026, 18:51:36.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse

Butler als »unannehmbar« (ebd.: 11) zuriick. Deshalb verkennt auch die Kritik der
freien Geschlechtswahl die in Butlers Denken zentrale Bedeutung von diskursiver
Performativitit, wonach »die soziale Geschlechtsidentitit nichts Artifizielles ist,
das je nachdem, wie man gerade will, aufgenommen oder abgelegt werden kann,
und demnach nicht die Folge einer Wahl ist« (ebd.: 15).

Butlers These ist erkenntnistheoretisch zu begreifen. Sofern es keinen unver-
mittelten Zugang zu den Dingen, zur Natur oder zum Korper gibt, wird jeder »Re-
kurs auf die biologischen und materiellen Bereiche des Lebens [...] ein linguistischer
Rekurs sein« (ebd.: 11). Das biologische Geschlecht ist somit keine vordiskursive Ge-
gebenheit, da »es nur iiber einen stets kulturell geprigten Diskurs verstanden wer-
den kann und sich dadurch im Augenblick der Auseinandersetzung immer schon
in gender verwandelt hat« (Distelhorst 2009: 27). Sex ist deshalb Gender, weil es
»keinen Riickgriff auf den Kérper [gibt], der nicht bereits durch kulturelle Bedeu-
tungen interpretiert ist« (Butler 1991: 26). Zugleich ist aber die »Behauptung, jener
Diskurs sei formierend, nicht gleichbedeutend mit der Behauptung, er erschaffe,
verursache oder mache erschopfend aus, was er einriumt« (Butler 1997: 33).

Diese erkenntnistheoretische Primisse bleibt in der katholischen Genderkritik
unverstanden. Uberlesen wird darum, dass ein diskursiv formierter Kérper kei-
ne Trennung von Gender und Sex zulisst. Uberlesen wird ferner das eben zitier-
te »nicht gleichbedeutend«, denn Butler postuliert auf theoretischer Ebene eine
Gleichzeitigkeit von kultureller und kérperlicher Bedeutung. Wohl kreist ihr Den-
ken primir um die immer schon kulturell gedeutete Kategorie Sex, zugleich ver-
weist sie aber »vehement auf die immer schon gegebene Be-Deutung von allem,
was materiell und kérperlich ist« (Villa *2012: 155). Sie spricht von »Bedeutungs-
gebungen des Kérpers« und betont, »dass der Korper die Sprache veranlasst und
dass die Sprache kérperliche Ziele transportiert« (Butler *2015: 319).

Fazit: Die katholische Lesart von Gender, mithin die im Schreiben der Bil-
dungskongregation geduflerte Genderkritik, lisst einen redlichen wissenschaftli-
chen Dialog vermissen. Das bekriftigt auch eine Stellungnahme der Katholisch-
Theologischen Fakultit Titbingen. Demnach werden

»wichtige Aspekte >der Gender-Theorie« zu undifferenziert und zu pauschal ne-
gativ bewertet. [..] Insgesamt bietet das Dokument kein realistisches Bild von
Gender-Theorien und dem zugrundeliegenden Konzept>Gender<—und lasst des-
halb keine ausgewogene Beschaftigung mit diesen Theorien und diesem Konzept
erkennen.« (Stellungnahme 2019)

Darum liegt nahe: Was die katholische Kirche iiber Gender sagt, sagt mehr iiber
die katholische Kirche als itber Gender aus. Letztlich ist es eine Aussage iiber das
nachkonziliar ungebrochene Festhalten an der neuscholastischen Denkform, wel-
che die Genderkritik ideologisch speist.

- am 12.02.2026, 18:51:36.

245


https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Gerhard Marschiitz

2. Zentraler Hintergrund: Das neuscholastische Erbe

Im Bereich der Geschlechteranthropologie — und keineswegs nur hier — gab es
auf dem Zweiten Vatikanum »allen Ambivalenzen zum Trotz erkennbare Ansit-
ze zur Uberwindung der neuscholastischen essentialistischen Naturrechtsauffas-
sung« (Heimbach-Steins 2009: 35), die innerhalb eines auf der personalen Liebe
griindenden Eheverstindnisses ansatzhaft entwickelt wurden. Selbst Joseph Ratz-
inger, damals Konzilstheologe von Kardinal Frings, betonte, dass in der konziliaren
Ehelehre der bislang naturrechtlich entfalteten »generativen Betrachtung eine perso-
nale entgegentritt« (Ratzinger 1966: 52, Herv. 1.0.). Jedoch sei dem Konzil, so Walter
Kasper, eine »befriedigende Integration der verschiedenen Dimensionen der Ehe
in eine personale Perspektive [...] noch nicht gelungen« (Kasper *1981: 22).

Dieses »noch nicht gelungen« dauert bis heute an, da die konziliare Aufbruchs-
dynamik durch den nachkonziliar erneut vollzogenen Riickbezug auf neuscholasti-
sche Argumentationsweisen massiv eingebremst worden ist. Stellvertretend hier-
fiir seien die Enzyklika Humanae vitae von Paul V1. und die als umfassender Kom-
mentar zu dieser Enzyklika sich verstehende Theologie des Leibes von Johannes Paul
I1. genannt (vgl. Marschiitz 2018). Ungebrochen geht es hier in neuscholastischer
Logik um von Gott in die Natur eingeschriebene Gesetze, denen der Mensch ge-
horchen miisse. Diesbeziiglich ist auch die oft zitierte Aussage von Benedikt XVI.
aus seiner Rede im Deutschen Bundestag zu nennen. Er sagte damals am 22. Sep-
tember 2011 in Berlin:

»Es gibt auch eine Okologie des Menschen. Auch der Mensch hat eine Natur, die
erachten muss und die er nicht beliebig manipulieren kann. Der Mensch ist nicht
nursich selbst machende Freiheit. Der Mensch macht sich nicht selbst. Er ist Geist
und Wille, aber er ist auch Natur, und sein Wille ist dann recht, wenn er auf die
Natur hort, sie achtet und sich annimmt als der, der er ist und der sich nicht selbst
gemacht hat. Gerade so und nur so vollzieht sich wahre menschliche Freiheit.«
(Benedikt XVI. 2011)

Kernelemente dieser Aussage greift Benedikt XVI. ein Jahr spiter im Blick auf die
»tiefe Unwahrheit« der Gender-Theorie in der traditionellen Weihnachtsansprache
auf (vgl. Benedikt XVI. 2012). Als junger Theologe hat Joseph Ratzinger knapp 50
Jahre zuvor noch »ideologische« Elemente« in der Naturrechtslehre erkannt, da
dieser eine »Vernachlissigung des Geschichtlichen zugunsten des Spekulativen«
sowie »eine starke Option in Richtung auf das Konservative« (Ratzinger 1964: 29)
inhdrent sei. Von diesem kritischen Naturrechtszugang klingt in der Berliner Rede
und in der Weihnachtsansprache nichts mehr an - auch nicht im Entferntesten.
Das ist beachtenswert, weil stattdessen das neuscholastische Naturverstind-
nis revitalisiert und so Natur als ein Ableseorgan im Sinne des Nachahmens einer
(natiirlichen) Vorgegebenheit begriffen wird. Da theologisch betrachtet ein Han-

- am 12.02.2026, 18:51:36.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse

deln gemifd der Natur jener Ordnung entspricht, die Gott als Schopfer in diese
sinnhaft hineingelegt hat, impliziert die Vorstellung des sogenannten ius divinum
naturale ein aus der Natur ableitbares gottliches Recht, das unmittelbar den Willen
Gottes aussagt und somit iiberzeitlich und unverinderlich ist. Zudem ist es dem
menschlichen Recht iibergeordnet und kann daher weder von weltlichen noch von
kirchlichen Gesetzgebern modifiziert oder aufgehoben werden.

In diesem Sinne wird auch eine starke Anthropologie aus dieser Ordnung abge-
leitet, eine inhaltlich klare Bestimmung dessen, was Ehe und Familie, Mann und
Frau sowie Sexualitit wesentlich sind und sein sollen. Das jenseits dieser Bestim-
mung Liegende steht dann klar dem Gesetz Gottes entgegen, wie etwa die Emp-
fangnisverhiitung (vgl. Hilpert/Miiller 2018), die feministische Infragestellung des
miitterlichen Wesens der Frau (vgl. Heimerl 2015) oder die als widernatiirlich ge-
deutete Homosexualitit (vgl. Goertz 2019).

Freilich: Man will mit dem naturrechtlichen Argument die absolute Wahrheit
sowie den objektiven Charakter des Moralischen gegeniiber subjektiven Urteilen ver-
teidigen. Dabei wird aber iibersehen, mitunter aus Griinden des Machterhalts in
moralischen Positionen, dass — wie schon im Zusammenhang mit Judith Butler
vermerkt — in erkenntnistheoretischer Sicht auch das Gesetz Gottes oder das Ge-
setz der Natur nie unvermittelt von sich aus einsichtig wird, sondern allein entlang
einer menschlichen Deutung, die kultur- und zeitbedingt ist. Das, was von Natur
aus ist, ist nicht jenseits der Grammatik und der Grundbegriffe der Sprache, mit
der wir sie erfassen, zuginglich. Natur ist stets interpretationsdurchtrinke und so-
mit eine soziale Konstruktion, was aber nicht Willkiir oder beliebige Deutbarkeit
besagt, da der »konstruktive Sinnentwurf eine Verankerung in der Sache, um die
es geht, besitzen« (Angehrn 2014: 227) muss.

Im moraltheologischen Diskurs gab und gibt es dariiber weithin Konsens und
darum auch Konflikte mit dem katholischen Lehramt. Klaus Demmer etwa be-
greift das Naturrecht als »eine Konstruktion, da es »kein abrufbares Datum, son-
dern ein zu verwirklichendes Programm« (Demmer 1989: 181) ist. Daher diirfe der
»konstruktive Beitrag der sittlichen Vernunft« nicht verkannt werden, denn die
»normative Natur liegt nicht objektivistisch fest; die Objektivitit ihrer Geltung ist
das Ergebnis einer Ordnungsfunktion der sittlichen Vernunft« (ebd.: 188). Wenn
es weiter heif’t, dass »die Natur ein offenes Dispositionsfeld sei«, das erst »durch
Verstehen und Deuten sprechend gemacht« (ebd.: 189) wird, dann sind die Tore fiir
einen fruchtbaren Dialog mit Judith Butler bereits weit gedfinet.

Kulturwissenschaftlich ist diese epistemologische Frage lingst geldst, denn
es ist »klar, dass das Ewig-Waihrende in der Geschichte nichts anderes sein kann
als das Ergebnis einer geschichtlichen Verewigungsarbeit« (Bourdieu >2016: 144).
Ebenso werden in den Gender/Queer Studies Konzepte von Natur als soziale
Konstruktion verstanden, da bereits die Beschreibung von Natur als vordiskursive
Gegebenbheit eine vom Diskurs formierte ist.

- am 12.02.2026, 18:51:36.

247


https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Gerhard Marschiitz

Deshalb interessiert Butler, wie die Idee des biniren Systems der Zwei-
geschlechtlichkeit mit Rekurs auf biologische Unterschiede derart festgesetzt
werden konnte, dass sie als natirlich vorgegeben und richtig, somit nicht
hinterfragbar und rechtfertigungspflichtig, erscheint. Denn diese Idee ist »in
Wirklichkeit diskursiv produziert« (Butler 1991: 23) und stellt nur vermeintlich eine
naturgegebene, iiberzeitliche Kategorie jenseits kultureller Strukturiertheit dar.
Sofern sie eine »diskursive Identititserzeugung« (Butler 2001: 83) verdeutlicht,
operiert sie aber »mit den Mitteln des Ausschlusses« (Butler 1997: 30, Herv. i.0.),
wenn bestimmte Formen sexuellen Begehrens (Homo- und Bisexualitit) oder
geschlechtlicher Identifikation (Intergeschlechtlichkeit und Transgender) aus dem
Bereich des normativ Denkbaren und praktisch Lebbaren eliminiert werden.
Andernfalls konnten biologische Pradispositionen homosexuellen Begehrens und
inkongruenter Geschlechtsidentitit nicht als unnatiirliche Phinomene bezeichnet
werden. Sofern das aber geschieht, zeigt sich hierin die natiirliche Rechtfertigung
einer sozialen Konstruktion, die Zuordnungen und Ausschliisse legitimiert.

»Welchen Korpern wird Gewicht beigemessen — und warum?« (Butler 1997: 17)
Diese zentrale Frage will Butler mit einem »Projekt der Anerkennung« (ebd.: 10)
beantworten, denn es sind die Normen der Anerkennung, »die unsere Lebensfi-
higkeit als Menschen erzeugen und aufrechterhalten« (Butler 2015: 60).

3. Herausgefordert vom kritischen Anspruch
menschenrechtlicher Diskurse

Angesichts des neuscholastischen Erbes hat das Zweite Vatikanum in korrigieren-
der Absicht ein personalhermeneutisches Denkformat forciert. Gott ist demnach
jene Relation unbedingter Zuwendung zum Menschen, in der dieser als das Gott
entsprechende und von Gott ansprechbare Geschopf vorausgesetzt und anerkannt
ist. Der Mensch existiert vor Gott und von Gott her als Antwort auf seine Liebe, die
geschichtlich-personale Freiheit voraussetzt und ermichtigt, mithin auch dessen
konkret leibgebundene Existenzweise. Eine solche im géttlichen Freiheitsdiskurs
entfaltete Logik stiftet Inklusion und transformiert die Exklusionen einer traditio-
nell naturrechtlichen Denklogik, die keine Moglichkeit eines konstruktiven Dialogs
mit Gender-Theorien aufweist.

Der sikulare Freiheitsdiskurs entfaltet sich als menschenrechtliche Logik.
Hierin spielt ein essentialistischer Naturbegriff keine Rolle, zumal dieser in Bezug
auf LGBTIQ-Personen als diskriminierend erkannt wurde. Darum existieren
trotz grofler Affinititen zwischen Menschenrechten und Christentum, etwa im
Blick auf die Gottesbildlichkeit des Menschen (Gen 1,27), speziell im Bereich von
Genderfragen auch gravierende Differenzen. Wihrend die katholische Geschlech-
teranthropologie ungebrochen entlang einer Natur des Menschen entfaltet wird,

- am 12.02.2026, 18:51:36.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse

welche Gottes Plan ausdriickt und somit als Daseinsordnung verstanden auch das
Psychische und Geistige des Menschen als Mann und Frau prigt, besteht Hei-
ner Bielefeld zufolge der kritische Anspruch der Menschenrechte »genau darin,
dass sie systematisch bei der Freiheit des Menschen ansetzen, die sie einerseits
voraussetzen, um sie andererseits rechtsinstitutionell zu befestigen und politisch
zu fordern« (Bielefeldt 2018: 25). Das impliziert im Blick auf LGBTIQ-Personen,
dass deren Schutz vor Diskriminierung »in den letzten Jahren zunehmend als
menschenrechtlicher Standard etabliert worden ist, auch wenn es nach wie vor
massive, oft religiés konnotierte Widerstinde dagegen gibt« (ebd.: 21). In men-
schenrechtlicher Logik soll nimlich die in der Freiheit des Menschen griindende
Autonomie gerade auch im Blick auf sexuelle Ausrichtung und geschlechtliche
Identitit Anerkennung finden und »als gleiche Freiheit aller« (ebd.: 26, Herv. i.0.)
rechtsinstitutionell konzipiert werden. Freilich: Hierin verdeutlicht sich der
»Durchbruch eines politisch-rechtlichen Freiheits- und Gleichheitsethos, das his-
torisch und systematisch in mancher Hinsicht im Widerspruch zu traditionellen
religiosen Wertvorstellungen steht« (ebd.: 18).

Katholisch basiert dieser Widerspruch auf dem in Geschlechterfragen nur be-
dingt erfolgten Durchbruch des auf dem Zweiten Vatikanum rezipierten freiheits-
theologischen Denkens, dies vor allem aufgrund diverser restaurativer Prozesse
nach dem Konzil. Das besagt aber: »Was im Staat Diskriminierung wire, gilt in
der Kirche als Konsequenz der lehramtlichen Geschlechteranthropologie, die [...]
Auslegung von Gottes Plan fiir Frau und Mann« (Anuth 2017: 172) ist.

Eine schrittweise Minderung dieses Widerspruchs wire wohl nur moglich,
wenn seitens des Vatikans die Menschenrechtscharta der UNO unterzeichnet und
damit der Konflikt zwischen Menschenrecht und (itbergeordnetem) Recht Gottes
geklart werden wiirde. Ferner miissten die erkenntnistheoretischen Problemlagen
in Bezug auf die Auslegung von Gottes Plan fur Frau und Mann beseitigt und
eine freiheitstheologische Logik zur Norm werden. Wohl erst dann kénnte zur
Kenntnis genommen werden, dass Gender und Queer-Theorien »gar nicht davon
ausgehen, dass die menschliche Natur im Sinne einer radikalen Neukonstruktion
serfunden< werden kann [..], sondern vielmehr an der Kritik einer bestimmten
Interpretation und an einer Re-Interpretation geschlechtlicher Identititen im
Lichte alternativer Erfahrungen von Leiblichkeit« (Haker 2014: 21) interessiert
sind.

Dieses Interesse sollte die katholische Kirche teilen konnen. Ihr geht es ja um
die unbedingte Zuwendung Gottes zum Menschen, die aber, sofern diese nur in
leibgebundener Form Realitit werden kann, auch jene Personen einzuschliefen
hat, die in einem naturrechtlichen Denkformat nur als aufderhalb der Schépfungs-
ordnung stehend in den Blick gelangen. Frei nach einem bekannten Satz von Inge-
borg Bachmann hat zu gelten: Der kritische Anspruch der Menschenrechte ist der
katholischen Kirche zumutbar.

- am 12.02.2026, 18:51:36.

249


https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Gerhard Marschiitz

Literatur

Alzamora Revoredo, Oscar (2007): Art. Ideologie des Begriffs »Gender«: Gefahr und
Tragweite, in: Papstlicher Rat fiir die Familie (Hg.), Lexikon Familie, Paderborn:
Ferdinand Schéningh, S. 310-322.

Anuth, Bernhard S. (2017): »Gottes Plan fir Frau und Mann. Beobachtungen zur
lehramtlichen Geschlechteranthropologie«, in: Margit Eckholt (Hg.), Gender
studieren. Lernprozess fiir Theologie und Kirche, Ostfildern: Matthias Griine-
wald, S. 171-188.

Angehrn, Emil (2014): »Konstruktion und Grenzen der Konstruierbarkeit. Sinn
und Geschichte in der menschlichen Lebensforme, in: Giinter Dux/Jérn Riisen
(Hg.), Strukturen des Denkens. Studien zur Geschichte des Geistes, Wiesba-
den: Springer VS, S. 219-233.

Benedikt XVI. (2011): Rede im Deutschen Bundestag am 22. September 2011, online
unter: https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/
rede-250244 (vom 9.7.2020).

Benedikt XVI. (2012): Ansprache beim Weihnachtsempfang fiir das Kardinalskolle-
gium, die Mitglieder der réomischen Kurie und der pipstlichen Familie, online
unter: https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december
/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html (vom 29.7.2020).

Bielefeldt, Heiner (2018): »Weder Kulturkampf noch Vereinnahmung. Zum Ver-
hiltnis von Menschenrechten und Religion(en)«, in: Martin Baumeister u.a.
(Hg.), Menschenrechte in der katholischen Kirche. Historische, systematische
und praktische Perspektiven, Paderborn: Ferdinand Schoningh, S. 17-36.

Bourdieu, Pierre (2016): Die minnliche Herrschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Burggraf, Jutta (2007): Art. Gender (Geschlecht), in: Pipstlicher Rat fiir die Familie
(Hg.), Lexikon Familie, Paderborn: Ferdinand Schéningh, S. 289-296.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (1997): Krper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (32015): Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des
Menschlichen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Demmer, Klaus (1989): Moraltheologische Methodenlehre, Freiburg i. Ue./Freiburg
i.Br./Wien: Universititsverlag/Herder.

Distelhorst, Lars (2009): Judith Butler, Paderborn: Wilhelm Fink.

Florin, Christiane (2020): Freiheiheiheiheiheit, online unter: https://www.weibera
ufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit (vom 29.7.2020).

Goertz, Stephan (2019): »Auf dem Weg zur Akzeptanz? Katholisch-Theologische
Zwiespalte und Entwicklungen in der Bewertung von Homosexualitit«, in:

- am 12.02.2026, 18:51:36.



https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html
https://www.weiberaufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit
https://www.weiberaufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit
https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html
https://www.weiberaufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit
https://www.weiberaufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit

Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse

Eberhard Schockenhoff (Hg.), Liebe, Sexualitit und Partnerschaft. Die Lebens-
formen der Intimitit im Wandel, Freiburg/Miinchen: Karl Alber, S. 105-130.
Haker, Hille (2014): »Kdrperlichkeit im Plural. Geschlechtertheorie und katholisch-
theologische Ethike, in: Herder Korrespondenz Spezial, Leibfeindliches Chris-

tentum? Auf der Suche nach einer neuen Sexualmoral, S. 20-24.

Heimbach-Steins, Marianne (2009): »...nicht mehr Mann und Frau«. Sozialethische
Studien zu Geschlechterverhiltnis und Geschlechtergerechtigkeit, Regensburg:
Friedrich Pustet.

Heimerl, Theresia (2015): Andere Wesen. Frauen in der Kirche, Wien/Graz/Klagen-
furt: Styria.

Hieke, Thomas (2020): Freiheit, die ich meine. Anmerkungen zu einem besorgnis-
erregenden Buch, online unter: http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/frei
heit-die-ich-meine/ (vom 29.7.2020).

Hilpert, Konrad/Miiller, Sigrid (Hg.) (2018): Humanae vitae — die anstofige Enzy-
klika. Eine kritische Witrdigung, Freiburg/Basel/Wien: Herder.

Kasper, Walter (*1981): Zur Theologie der christlichen Ehe, Mainz: Matthias Griine-
wald.

Kuby, Gabriele (2012): Die globale sexuelle Revolution. Zerstorung der Freiheit im
Namen der Freiheit, Kisslegg: fe-Medienverlag.

Marschiitz, Gerhard (2018): »Eine unl6sbare Verkniipfung. Humanae vitae und die
Theologie des Leibes«, in: Hilpert/Miiller, Humanae vitae — die anstofdige En-
zyklika, S. 127-146.

Marx, Reinhard (2020): Freiheit, Miinchen: Kosel.

Ratzinger, Joseph (1964): »Naturrecht, Evangelium und Ideologie in der katholi-
schen Soziallehre. Katholische Erwigungen zum Themas, in: Klaus von Bis-
marck/Walter Dirks (Hg.), Christlicher Glaube und Ideologie, Mainz: Matthias
Griinewald, S. 24-30.

Ratzinger, Joseph (1966): Die letzte Sitzungsperiode des Konzils, K6ln: Bachem.

Sander, Hans-Joachim (2005): »Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution
iiber die Kirche in der Welt von heute, in: Peter Hiinermann/Bernd Jochen Hil-
berath (Hg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen
Konzil, Bd. 4, Freiburg i.Br.: Herder, S. 581-886.

Schneider, Nikolaus (2014): Tischrede zur Eréffnung des Studienzentrums der
EKD fiir Genderfragen in Kirche und Theologie, online unter: https://www.ek
d.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneid
er.htm (vom 27.7.2020)

Stellungnahme (2019): Stellungnahme der Katholisch-Theologischen Fakultit der
Eberhard Karls Universitit Tiibingen zu dem Arbeitspapier der Kongregation
fiir das Katholische Bildungswesen »Male and female he created themx.
Towards a path of dialogue on the question of gender theory in educationc,
online unter: https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/

- am 12.02.2026, 18:51:36.

251


http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/freiheit-die-ich-meine/
http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/freiheit-die-ich-meine/
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/freiheit-die-ich-meine/
http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/freiheit-die-ich-meine/
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf

252

Gerhard Marschiitz

Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_crea
ted_them.pdf (vom 29.7.2020).

Villa, Paula-Irene (*2012): Judith Butler. Eine Einfithrung, Frankfurt a.M./New
York: Campus.

Lehramtliche Texte

Als Mann und Frau schuf er sie (2019): Kongregation fiir das Katholische Bil-
dungswesen, Als Mann und Frau schuf er sie. Fiir einen Weg des Dialogs
zur GenderFrage im Bildungswesen, Vatikanstadt, online unter: www.va-
tican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccathe-
duc_doc_20190202_maschio-e-femmina_ge.pdf (vom 29.7.2020).

Gaudium et spes (GS): Zweites Vatikanisches Konzil (1965): Pastorale Kon-
stitution iber die Kirche in der Welt von heute >Gaudium et spess,
online unter: www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docu-
ments/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html (vom 29.7.2020).

Optatam totius (OT): Zweites Vatikanisches Konzil (1965): Dekret iiber
die Ausbildung der Priester >Optatam totius¢, online unter: www.va-
tican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree 1965
1028_optatam-totius_ge.html (vom 29.7.2020).

- am 12.02.2026, 18:51:36.



https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf

