
Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen

Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse

Gerhard Marschütz

1. Die Ausgangslage: Genderkritik jenseits des Dialogs

Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat die Kirche ihr Verhältnis zur Welt nicht

mehr länger als ein distanziertes Gegenüber, sondern als ein dialogisches »in der

Welt von heute« bestimmt. Kraft ihrer Sendung, so heißt es in der Pastoralkonsti-

tution Gaudium et spes, sei die Kirche ein »Zeichen jener Brüderlichkeit, die einen

aufrichtigen Dialog ermöglicht und gedeihen lässt« (GS 92). Das impliziert »die

Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums

zu deuten« (GS 4), ebenso die Anerkennung dessen, »was an Gutem in der heuti-

gen gesellschaftlichen Dynamik vorhanden ist« (GS 42). Folglich darf niemals alles

Negative in der Welt festgemacht und wahrgenommen und derart für die Kirche

ein prioritär widerständiges Sich-Einlassen auf die Welt propagiert werden.

Angesichts dessen agiert die katholische Genderkritik konzilsbefreit. Sie ent-

deckt im Begriff Gender weder Gutes noch Wahres, daher gibt es nichts Positi-

ves im Licht des Evangeliums zu deuten, weshalb ein wissenschaftlicher Dialog

mit den Gender Studies gar nicht erst gesucht wird. Kann die Kirche nur als Zei-

chen der Brüderlichkeit einen aufrichtigenDialog ermöglichen und gedeihen lassen?

Immerhin ist der feministischen Theorien entwachsene Begriff Gender intensiv

schwesterngetränkt und scheint kaum in die männlich konfigurierte Zeichenhaf-

tigkeit der Kirche integrierbar.

Vielleicht wäre die Ausgangslage anders, verstünde sich die Kirche als Zeichen

der Geschwisterlichkeit und könnte darum – gleichsam unausweichlich wie etwa in

der evangelischen Kirche – dem Gender-Anliegen ein nicht nur abweisendes Ver-

hältnis entgegenbringen, sondern müsste zugleich ein integrierendes einüben. Als

Ratsvorsitzender der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) hatte Nikolaus

Schneider am 7. April 2014 in seiner Rede zur Eröffnung des Studienzentrums der

EKD für Genderfragen einbekannt, dass es ihm »in den letzten 40 Jahren nicht im-

mer leicht gefallen [ist], Einsichten und Forderungen der Frauenbewegung und der

feministischen Theologie zu respektieren oder zu akzeptieren«. Andererseits sehe

er, dass etwa »Birgit Kelle mit vorurteilsvollen Argumentationsketten das angeb-

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Gerhard Marschütz

lich ideologische Gender-Anliegen« kritisiere, hierin aber nur »eine populistische

Anbiederei an veränderungsunwillige konservative Kreise« geschehe. Das Studi-

enzentrum soll daher »überzeugende wissenschaftliche Arbeit« und ebenso eine

»überzeugende Vermittlung der Forschungsergebnisse« einbringen, um die »Inte-

gration von Genderperspektiven in kirchliches Handeln unterstützen« zu können

(Schneider 2014).

Die katholische Kirche verweigert eine solche Integration und begegnet Gen-

derperspektiven bereitwillig mit vorurteilsvollen Argumentationsketten, unter an-

derem entlang der Schriften der rechtskatholischen Genderkritikerin Gabriele Ku-

by (vgl. Kuby 2012). Ferner erweist sie sich mit ihrer Genderkritik zutiefst als Män-

nerkirche – auch wenn gegenteilig die Bedeutung von Frauen für die Kirche wie-

derholt kommuniziert wird. Kardinal Marx erklärt etwa in seinem Buch Freiheit,

dass »Frauen in kirchlichen Führungspositionen […] entscheidend dazu beitragen,

geschlossene klerikale Zirkel bzw. das Männerbündische der Kirche aufzubrechen«

(Marx 2020: 114). Das klingt nach mehr Geschlechtergerechtigkeit. Doch wie ernst

ist dieser Beitrag von Frauen gemeint, wenn, so Thomas Hieke, als eine »der größ-

ten Frechheiten dieses Buches« festzuhalten ist, dass »keine einzige Theologin zi-

tiert wird« (Hieke 2020)? Christiane Florin kommentiert in ihrem Blog diesen bi-

schöflich zugedachten Beitrag von Frauen als Verschleierung vonMachtverhältnis-

sen, da er im Kern besagt: »Frauen mögen bitte die Plätze einnehmen, die ihnen

der Bischof gönnerhaft zuweist« (Florin 2020). Letzten Endes kommt die katho-

lische Kirche, wenn es um Machtverhältnisse geht, ganz ohne Frauen (wie auch

Lai*innen) aus.

Sofern Genderperspektiven solche Machtverhältnisse zentral thematisieren

und zu entschleiern trachten, verwundert die katholische Diskursimmunisie-

rung gegenüber diesen Perspektiven nicht. Darum wird der Begriff Gender nicht

selten jenseits eines argumentativen Vorgehens bloß autoritativ auf der Basis

einer naturrechtlich fixierten Geschlechteranthropologie zurückgewiesen, oft

auch skandalisiert und lächerlich gemacht, jedenfalls als gefährliche Ideologie

gebrandmarkt.

1.1 Dialogangebot der Bildungskongregation?

Die gönnerhafte Partizipation von Frauen in der Kirche spiegelt sichmutatis mutan-

dis auch imUmgangmit demThema Gender wider. Das sei kurz entlang des jüngs-

ten vatikanischen Dokumentes hierzu aufgezeigt, dem Schreiben der Bildungs-

kongregation Als Mann und Frau schuf er sie aus dem Jahr 2019. Im Untertitel wird

sogar »für einen Weg des Dialogs« plädiert, der die Schritte »Hinhören, Nachden-

ken, Vorschläge machen« (Nr. 5, Herv. i.O.) umfasst. Jedoch müsse dieser Weg vor-

weg den Unterschied »zwischen der Gender-Ideologie und den verschiedenen Studi-

en zumThema Gender, die von den Humanwissenschaften vorgelegt werden« (Nr.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse 243

6), beachten. Ein Dialog sei nur hinsichtlich dieser Studien, »die angemessen zu

vertiefen versuchen, wie in den verschiedenen Kulturen der sexuelle Unterschied

zwischen Mann und Frau gelebt wird« (ebd.), möglich, nicht aber mit der den se-

xuellen Unterschied negierenden Gender-Ideologie. Diese propagiere nämlich eine

»Trennung von Sex und Gender« (Nr. 11) und generiere so einen »Prozess der De-

Naturalisierung oder der Entfernung von der Natur hin zu einer totalen Option für

die Entscheidung des emotionalen Subjekts« (Nr. 19, Herv. i.O.). »Was zählt, ist die

absolute Freiheit der Selbstbestimmung« (Nr. 13, Herv. i.O.) bezüglich »der Freiheit der

Wahl des Geschlechts und ebenso der Pluralität von Verbindungen« (Nr. 14). Hier-

in zeige sich die »ideologische Revolution« der Gender-Theorien, dass sie – »von

den moderaten bis hin zu den radikalsten« – darauf beharren, dass »das soziale

Geschlecht (Gender) letztlich wichtiger ist als das biologische Geschlecht (Sex)« (Nr.

20). Diesem »anthropologischenDualismus« entspreche aber »die Trennung zwischen

dem […] Leib und dem Willen, der absolut gesetzt wird und den Leib nach seinem

Belieben manipuliert« (ebd., Herv. i.O.). Als Alternative sei daher die christliche

Anthropologie als »Antwort auf die Negation der Dualität männlich und weiblich,

aus der die Familie entsteht« (Nr. 34), einzubringen.

Das Dokument gibt also autoritativ vor, welcher Weg des Dialogs mit demThe-

ma Gender zu begehen sei. In Bezug auf die sogenannte Gender-Ideologie ist es

offenbar nicht »möglich, sich für das Hinhören und Nachdenken zu öffnen« (Nr.

6), da deren anthropologische Prämisse »nicht nur die Konzeption der Schöpfung

aufhebt« (Nr. 34), sondern ebenso »das Fazit der biologischen und medizinischen

Wissenschaften, wonach der ›sexuelle Dimorphismus‹ […] bestätigt wird« (Nr. 24).

Die Gender-Ideologie erweist sich somit als unchristlich und unwissenschaftlich.

Theologische Forscher*innen, die dennoch auf dem Feld der Gender Studies tätig

sind, dürfen daher – vornehm formuliert – zumindest nicht mit kirchlicher Wert-

schätzung rechnen.

Eben diese Forscher*innen sehen sich aber verpflichtet, das in der Pastoral-

konstitution neuformulierte dialogische Verhältnis zwischen Kirche undWelt auch

wissenschaftlich zu realisieren. Das impliziert einerseits, »keine Ausschließungen

als Basis der Glaubensdarstellung« (Sander 2005: 828) vorzunehmen, da für die

Kirche »selbst die Feindschaft ihrer Gegner und Verfolger […] sehr nützlich« (GS

44) sein kann. Andererseits betont das Konzilsdekret über die Priesterausbildung,

dass im Rahmen des universitären Studiums auch »die philosophischen Forschun-

gen der neueren Zeit berücksichtigt werden« sollen, um deren »Wahrheitsgehalt

festhalten, die Irrtümer aber in ihrer Wurzel erkennen und widerlegen« (OT 15) zu

können.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Gerhard Marschütz

1.2 Judith Butler als Chefideologin?

In vatikanischer Lesart scheint die anthropologischeWurzel der ›Gender-Ideologie‹

der gefährliche Irrtum zu sein. Doch wer oder was wird hier wie gelesen – und

zurückgewiesen? Das Dokument der Bildungskongregation nennt keine Autor*in-

nen, auf deren Basis das Erkennen und Widerlegen von Irrtümern nachvollzogen

werden könnte. Anders sieht das in der (nicht nur katholisch formierten) Anti-

Gender-Literatur aus. Hier wird meist die Philosophin Judith Butler als »Chefideo-

login der Gender-Theorie« (Kuby 2012: 81) genannt. Auch im vom Päpstlichen Rat

für die Familie editierten Lexikon Familie wird in den entsprechenden Artikeln auf

Butler verwiesen. Deren erstes Buch Unbehagen der Geschlechter gilt hier »als eines

der Hauptwerke über die Gender-Ideologie« (Burggraf 2007: 289, Fn.3). Eine dar-

aus zentral rezipierte These, wonach die Unterscheidung zwischen Sex und Gen-

der »letztlich gar keine Unterscheidung ist«, da Sex immer schon Gender gewesen

ist und darum auch Sex »eine kulturell generierte Geschlechter-Kategorie« (Butler

1991: 24) sei, wird gar mit dem »endgültigen Verlust des gesunden Menschenver-

stands« (Alzamora Revoredo 2007: 311) gleichgesetzt. Konkret gilt das für den diese

These vorbereitenden Absatz zuvor, wo es heißt:

»Wenn wir jedoch den kulturell bedingten Status der Geschlechtsidentität als ra-

dikal unabhängig vom anatomischen Geschlecht denken, wird die Geschlechts-

identität selbst zu einem freischwebenden Artefakt. Die BegriffeMann undmänn-

lich können dann ebenso einfach einen männlichen und einen weiblichen Kör-

per bezeichnen wie umgekehrt die Kategorien Frau undweiblich.« (Butler 1991: 23,

Herv. i.O.)

Die katholische Lesart dieser Wenn-dann-Aussage mündet in der Regel im Vor-

wurf der Trennung von Gender und Sex, dass also »Gender nicht an das biologische

Geschlecht gebunden [ist], dieses spielt überhaupt keine Rolle« (Kuby 2012: 82).

Demnach behaupte Gender die freie Wahlmöglichkeit des Geschlechts.

Doch wie immer gilt: Wer genau liest, ist im Vorteil. Nur im Kontext des gan-

zen Absatzes zeigt sich, dass Butler hier die Sex/Gender-Unterscheidung »bis an

ihre logische Grenze« (Butler 1991: 23) führt, um darlegen zu können, dass in dem

Fall, wo Gender »als radikal unabhängig« von Sex begriffen werden würde, die »Be-

griffeMann undmännlich dann ebenso einfach einenmännlichen und einen weibli-

chen Körper bezeichnen [können] wie umgekehrt die Kategorien Frau undweiblich«

(ebd., Herv. i.O.).

Missverständnisse aufgreifend stellt Butler jedoch im Buch Körper von Gewicht

klar, dass es hier nicht um die Auflösung biologischer Unterschiede zwischen den

Geschlechtern gehe. Die These, Sex sei immer schon Gender, besage nicht, dass

Diskurse allein »die Macht hätten, Körper aus ihrer eigenen sprachlichen Substanz

heraus zu fertigen« (Butler 1997: 14). Einen solchen linguistischen Idealismus weist

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse 245

Butler als »unannehmbar« (ebd.: 11) zurück. Deshalb verkennt auch die Kritik der

freien Geschlechtswahl die in Butlers Denken zentrale Bedeutung von diskursiver

Performativität, wonach »die soziale Geschlechtsidentität nichts Artifizielles ist,

das je nachdem, wie man gerade will, aufgenommen oder abgelegt werden kann,

und demnach nicht die Folge einer Wahl ist« (ebd.: 15).

Butlers These ist erkenntnistheoretisch zu begreifen. Sofern es keinen unver-

mittelten Zugang zu den Dingen, zur Natur oder zum Körper gibt, wird jeder »Re-

kurs auf die biologischen und materiellen Bereiche des Lebens […] ein linguistischer

Rekurs sein« (ebd.: 11). Das biologische Geschlecht ist somit keine vordiskursive Ge-

gebenheit, da »es nur über einen stets kulturell geprägten Diskurs verstanden wer-

den kann und sich dadurch im Augenblick der Auseinandersetzung immer schon

in gender verwandelt hat« (Distelhorst 2009: 27). Sex ist deshalb Gender, weil es

»keinen Rückgriff auf den Körper [gibt], der nicht bereits durch kulturelle Bedeu-

tungen interpretiert ist« (Butler 1991: 26). Zugleich ist aber die »Behauptung, jener

Diskurs sei formierend, nicht gleichbedeutend mit der Behauptung, er erschaffe,

verursache oder mache erschöpfend aus, was er einräumt« (Butler 1997: 33).

Diese erkenntnistheoretische Prämisse bleibt in der katholischen Genderkritik

unverstanden. Überlesen wird darum, dass ein diskursiv formierter Körper kei-

ne Trennung von Gender und Sex zulässt. Überlesen wird ferner das eben zitier-

te »nicht gleichbedeutend«, denn Butler postuliert auf theoretischer Ebene eine

Gleichzeitigkeit von kultureller und körperlicher Bedeutung. Wohl kreist ihr Den-

ken primär um die immer schon kulturell gedeutete Kategorie Sex, zugleich ver-

weist sie aber »vehement auf die immer schon gegebene Be-Deutung von allem,

was materiell und körperlich ist« (Villa 22012: 155). Sie spricht von »Bedeutungs-

gebungen des Körpers« und betont, »dass der Körper die Sprache veranlasst und

dass die Sprache körperliche Ziele transportiert« (Butler 32015: 319).

Fazit: Die katholische Lesart von Gender, mithin die im Schreiben der Bil-

dungskongregation geäußerte Genderkritik, lässt einen redlichen wissenschaftli-

chen Dialog vermissen. Das bekräftigt auch eine Stellungnahme der Katholisch-

Theologischen Fakultät Tübingen. Demnach werden

»wichtige Aspekte ›der Gender-Theorie‹ zu undifferenziert und zu pauschal ne-

gativ bewertet. […] Insgesamt bietet das Dokument kein realistisches Bild von

Gender-Theorien und dem zugrundeliegenden Konzept ›Gender‹ – und lässt des-

halb keine ausgewogene Beschäftigungmit diesen Theorien und diesemKonzept

erkennen.« (Stellungnahme 2019)

Darum liegt nahe: Was die katholische Kirche über Gender sagt, sagt mehr über

die katholische Kirche als über Gender aus. Letztlich ist es eine Aussage über das

nachkonziliar ungebrochene Festhalten an der neuscholastischen Denkform, wel-

che die Genderkritik ideologisch speist.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Gerhard Marschütz

2. Zentraler Hintergrund: Das neuscholastische Erbe

Im Bereich der Geschlechteranthropologie – und keineswegs nur hier – gab es

auf dem Zweiten Vatikanum »allen Ambivalenzen zum Trotz erkennbare Ansät-

ze zur Überwindung der neuscholastischen essentialistischen Naturrechtsauffas-

sung« (Heimbach-Steins 2009: 35), die innerhalb eines auf der personalen Liebe

gründenden Eheverständnisses ansatzhaft entwickelt wurden. Selbst Joseph Ratz-

inger, damals Konzilstheologe von Kardinal Frings, betonte, dass in der konziliaren

Ehelehre der bislang naturrechtlich entfalteten »generativen Betrachtung eine perso-

nale entgegentritt« (Ratzinger 1966: 52, Herv. i.O.). Jedoch sei demKonzil, soWalter

Kasper, eine »befriedigende Integration der verschiedenen Dimensionen der Ehe

in eine personale Perspektive […] noch nicht gelungen« (Kasper 21981: 22).

Dieses »noch nicht gelungen« dauert bis heute an, da die konziliare Aufbruchs-

dynamik durch den nachkonziliar erneut vollzogenen Rückbezug auf neuscholasti-

sche Argumentationsweisen massiv eingebremst worden ist. Stellvertretend hier-

für seien die Enzyklika Humanae vitae von Paul VI. und die als umfassender Kom-

mentar zu dieser Enzyklika sich verstehendeTheologie des Leibes von Johannes Paul

II. genannt (vgl. Marschütz 2018). Ungebrochen geht es hier in neuscholastischer

Logik um von Gott in die Natur eingeschriebene Gesetze, denen der Mensch ge-

horchen müsse. Diesbezüglich ist auch die oft zitierte Aussage von Benedikt XVI.

aus seiner Rede im Deutschen Bundestag zu nennen. Er sagte damals am 22. Sep-

tember 2011 in Berlin:

»Es gibt auch eine Ökologie des Menschen. Auch der Mensch hat eine Natur, die

er achtenmuss und die er nicht beliebig manipulieren kann. Der Mensch ist nicht

nur sich selbst machende Freiheit. Der Menschmacht sich nicht selbst. Er ist Geist

und Wille, aber er ist auch Natur, und sein Wille ist dann recht, wenn er auf die

Natur hört, sie achtet und sich annimmt als der, der er ist und der sich nicht selbst

gemacht hat. Gerade so und nur so vollzieht sich wahre menschliche Freiheit.«

(Benedikt XVI. 2011)

Kernelemente dieser Aussage greift Benedikt XVI. ein Jahr später im Blick auf die

»tiefe Unwahrheit« der Gender-Theorie in der traditionellen Weihnachtsansprache

auf (vgl. Benedikt XVI. 2012). Als junger Theologe hat Joseph Ratzinger knapp 50

Jahre zuvor noch »›ideologische‹ Elemente« in der Naturrechtslehre erkannt, da

dieser eine »Vernachlässigung des Geschichtlichen zugunsten des Spekulativen«

sowie »eine starke Option in Richtung auf das Konservative« (Ratzinger 1964: 29)

inhärent sei. Von diesem kritischen Naturrechtszugang klingt in der Berliner Rede

und in der Weihnachtsansprache nichts mehr an – auch nicht im Entferntesten.

Das ist beachtenswert, weil stattdessen das neuscholastische Naturverständ-

nis revitalisiert und so Natur als ein Ableseorgan im Sinne des Nachahmens einer

(natürlichen) Vorgegebenheit begriffen wird. Da theologisch betrachtet ein Han-

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse 247

deln gemäß der Natur jener Ordnung entspricht, die Gott als Schöpfer in diese

sinnhaft hineingelegt hat, impliziert die Vorstellung des sogenannten ius divinum

naturale ein aus der Natur ableitbares göttliches Recht, das unmittelbar den Willen

Gottes aussagt und somit überzeitlich und unveränderlich ist. Zudem ist es dem

menschlichen Recht übergeordnet und kann daher weder von weltlichen noch von

kirchlichen Gesetzgebern modifiziert oder aufgehoben werden.

In diesem Sinnewird auch eine starke Anthropologie aus dieser Ordnung abge-

leitet, eine inhaltlich klare Bestimmung dessen, was Ehe und Familie, Mann und

Frau sowie Sexualität wesentlich sind und sein sollen. Das jenseits dieser Bestim-

mung Liegende steht dann klar dem Gesetz Gottes entgegen, wie etwa die Emp-

fängnisverhütung (vgl. Hilpert/Müller 2018), die feministische Infragestellung des

mütterlichen Wesens der Frau (vgl. Heimerl 2015) oder die als widernatürlich ge-

deutete Homosexualität (vgl. Goertz 2019).

Freilich: Man will mit dem naturrechtlichen Argument die absolute Wahrheit

sowie den objektivenCharakter desMoralischen gegenüber subjektivenUrteilen ver-

teidigen. Dabei wird aber übersehen, mitunter aus Gründen des Machterhalts in

moralischen Positionen, dass – wie schon im Zusammenhang mit Judith Butler

vermerkt – in erkenntnistheoretischer Sicht auch das Gesetz Gottes oder das Ge-

setz der Natur nie unvermittelt von sich aus einsichtig wird, sondern allein entlang

einer menschlichen Deutung, die kultur- und zeitbedingt ist. Das, was von Natur

aus ist, ist nicht jenseits der Grammatik und der Grundbegriffe der Sprache, mit

der wir sie erfassen, zugänglich.Natur ist stets interpretationsdurchtränkt und so-

mit eine soziale Konstruktion, was aber nicht Willkür oder beliebige Deutbarkeit

besagt, da der »konstruktive Sinnentwurf eine Verankerung in der Sache, um die

es geht, besitzen« (Angehrn 2014: 227) muss.

Im moraltheologischen Diskurs gab und gibt es darüber weithin Konsens und

darum auch Konflikte mit dem katholischen Lehramt. Klaus Demmer etwa be-

greift das Naturrecht als »eine Konstruktion«, da es »kein abrufbares Datum, son-

dern ein zu verwirklichendes Programm« (Demmer 1989: 181) ist. Daher dürfe der

»konstruktive Beitrag der sittlichen Vernunft« nicht verkannt werden, denn die

»normative Natur liegt nicht objektivistisch fest; die Objektivität ihrer Geltung ist

das Ergebnis einer Ordnungsfunktion der sittlichen Vernunft« (ebd.: 188). Wenn

es weiter heißt, dass »die Natur ein offenes Dispositionsfeld sei«, das erst »durch

Verstehen und Deuten sprechend gemacht« (ebd.: 189) wird, dann sind die Tore für

einen fruchtbaren Dialog mit Judith Butler bereits weit geöffnet.

Kulturwissenschaftlich ist diese epistemologische Frage längst gelöst, denn

es ist »klar, dass das Ewig-Währende in der Geschichte nichts anderes sein kann

als das Ergebnis einer geschichtlichen Verewigungsarbeit« (Bourdieu 32016: 144).

Ebenso werden in den Gender/Queer Studies Konzepte von Natur als soziale

Konstruktion verstanden, da bereits die Beschreibung von Natur als vordiskursive

Gegebenheit eine vom Diskurs formierte ist.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Gerhard Marschütz

Deshalb interessiert Butler, wie die Idee des binären Systems der Zwei-

geschlechtlichkeit mit Rekurs auf biologische Unterschiede derart festgesetzt

werden konnte, dass sie als natürlich vorgegeben und richtig, somit nicht

hinterfragbar und rechtfertigungspflichtig, erscheint. Denn diese Idee ist »in

Wirklichkeit diskursiv produziert« (Butler 1991: 23) und stellt nur vermeintlich eine

naturgegebene, überzeitliche Kategorie jenseits kultureller Strukturiertheit dar.

Sofern sie eine »diskursive Identitätserzeugung« (Butler 2001: 83) verdeutlicht,

operiert sie aber »mit den Mitteln des Ausschlusses« (Butler 1997: 30, Herv. i.O.),

wenn bestimmte Formen sexuellen Begehrens (Homo- und Bisexualität) oder

geschlechtlicher Identifikation (Intergeschlechtlichkeit und Transgender) aus dem

Bereich des normativ Denkbaren und praktisch Lebbaren eliminiert werden.

Andernfalls könnten biologische Prädispositionen homosexuellen Begehrens und

inkongruenter Geschlechtsidentität nicht als unnatürliche Phänomene bezeichnet

werden. Sofern das aber geschieht, zeigt sich hierin die natürliche Rechtfertigung

einer sozialen Konstruktion, die Zuordnungen und Ausschlüsse legitimiert.

»Welchen Körpern wird Gewicht beigemessen – und warum?« (Butler 1997: 17)

Diese zentrale Frage will Butler mit einem »Projekt der Anerkennung« (ebd.: 10)

beantworten, denn es sind die Normen der Anerkennung, »die unsere Lebensfä-

higkeit als Menschen erzeugen und aufrechterhalten« (Butler 32015: 60).

3. Herausgefordert vom kritischen Anspruch
menschenrechtlicher Diskurse

Angesichts des neuscholastischen Erbes hat das Zweite Vatikanum in korrigieren-

der Absicht ein personalhermeneutisches Denkformat forciert. Gott ist demnach

jene Relation unbedingter Zuwendung zum Menschen, in der dieser als das Gott

entsprechende und von Gott ansprechbare Geschöpf vorausgesetzt und anerkannt

ist. Der Mensch existiert vor Gott und von Gott her als Antwort auf seine Liebe, die

geschichtlich-personale Freiheit voraussetzt und ermächtigt, mithin auch dessen

konkret leibgebundene Existenzweise. Eine solche im göttlichen Freiheitsdiskurs

entfaltete Logik stiftet Inklusion und transformiert die Exklusionen einer traditio-

nell naturrechtlichen Denklogik, die keineMöglichkeit eines konstruktiven Dialogs

mit Gender-Theorien aufweist.

Der säkulare Freiheitsdiskurs entfaltet sich als menschenrechtliche Logik.

Hierin spielt ein essentialistischer Naturbegriff keine Rolle, zumal dieser in Bezug

auf LGBTIQ-Personen als diskriminierend erkannt wurde. Darum existieren

trotz großer Affinitäten zwischen Menschenrechten und Christentum, etwa im

Blick auf die Gottesbildlichkeit des Menschen (Gen 1,27), speziell im Bereich von

Genderfragen auch gravierende Differenzen. Während die katholische Geschlech-

teranthropologie ungebrochen entlang einer Natur des Menschen entfaltet wird,

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse 249

welche Gottes Plan ausdrückt und somit als Daseinsordnung verstanden auch das

Psychische und Geistige des Menschen als Mann und Frau prägt, besteht Hei-

ner Bielefeld zufolge der kritische Anspruch der Menschenrechte »genau darin,

dass sie systematisch bei der Freiheit des Menschen ansetzen, die sie einerseits

voraussetzen, um sie andererseits rechtsinstitutionell zu befestigen und politisch

zu fördern« (Bielefeldt 2018: 25). Das impliziert im Blick auf LGBTIQ-Personen,

dass deren Schutz vor Diskriminierung »in den letzten Jahren zunehmend als

menschenrechtlicher Standard etabliert worden ist, auch wenn es nach wie vor

massive, oft religiös konnotierte Widerstände dagegen gibt« (ebd.: 21). In men-

schenrechtlicher Logik soll nämlich die in der Freiheit des Menschen gründende

Autonomie gerade auch im Blick auf sexuelle Ausrichtung und geschlechtliche

Identität Anerkennung finden und »als gleiche Freiheit aller« (ebd.: 26, Herv. i.O.)

rechtsinstitutionell konzipiert werden. Freilich: Hierin verdeutlicht sich der

»Durchbruch eines politisch-rechtlichen Freiheits- und Gleichheitsethos, das his-

torisch und systematisch in mancher Hinsicht im Widerspruch zu traditionellen

religiösen Wertvorstellungen steht« (ebd.: 18).

Katholisch basiert dieser Widerspruch auf dem in Geschlechterfragen nur be-

dingt erfolgten Durchbruch des auf dem Zweiten Vatikanum rezipierten freiheits-

theologischen Denkens, dies vor allem aufgrund diverser restaurativer Prozesse

nach dem Konzil. Das besagt aber: »Was im Staat Diskriminierung wäre, gilt in

der Kirche als Konsequenz der lehramtlichen Geschlechteranthropologie, die […]

Auslegung von Gottes Plan für Frau und Mann« (Anuth 2017: 172) ist.

Eine schrittweise Minderung dieses Widerspruchs wäre wohl nur möglich,

wenn seitens des Vatikans die Menschenrechtscharta der UNO unterzeichnet und

damit der Konflikt zwischen Menschenrecht und (übergeordnetem) Recht Gottes

geklärt werden würde. Ferner müssten die erkenntnistheoretischen Problemlagen

in Bezug auf die Auslegung von Gottes Plan für Frau und Mann beseitigt und

eine freiheitstheologische Logik zur Norm werden. Wohl erst dann könnte zur

Kenntnis genommen werden, dass Gender und Queer-Theorien »gar nicht davon

ausgehen, dass die menschliche Natur im Sinne einer radikalen Neukonstruktion

›erfunden‹ werden kann […], sondern vielmehr an der Kritik einer bestimmten

Interpretation und an einer Re-Interpretation geschlechtlicher Identitäten im

Lichte alternativer Erfahrungen von Leiblichkeit« (Haker 2014: 21) interessiert

sind.

Dieses Interesse sollte die katholische Kirche teilen können. Ihr geht es ja um

die unbedingte Zuwendung Gottes zum Menschen, die aber, sofern diese nur in

leibgebundener Form Realität werden kann, auch jene Personen einzuschließen

hat, die in einem naturrechtlichen Denkformat nur als außerhalb der Schöpfungs-

ordnung stehend in den Blick gelangen. Frei nach einem bekannten Satz von Inge-

borg Bachmann hat zu gelten: Der kritische Anspruch der Menschenrechte ist der

katholischen Kirche zumutbar.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Gerhard Marschütz

Literatur

Alzamora Revoredo, Oscar (2007): Art. Ideologie des Begriffs »Gender«: Gefahr und

Tragweite, in: Päpstlicher Rat für die Familie (Hg.), Lexikon Familie, Paderborn:

Ferdinand Schöningh, S. 310-322.

Anuth, Bernhard S. (2017): »Gottes Plan für Frau und Mann. Beobachtungen zur

lehramtlichen Geschlechteranthropologie«, in: Margit Eckholt (Hg.), Gender

studieren. Lernprozess für Theologie und Kirche, Ostfildern: Matthias Grüne-

wald, S. 171-188.

Angehrn, Emil (2014): »Konstruktion und Grenzen der Konstruierbarkeit. Sinn

und Geschichte in der menschlichen Lebensform«, in: Günter Dux/Jörn Rüsen

(Hg.), Strukturen des Denkens. Studien zur Geschichte des Geistes, Wiesba-

den: Springer VS, S. 219-233.

Benedikt XVI. (2011): Rede im Deutschen Bundestag am 22. September 2011, online

unter: https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/

rede-250244 (vom 9.7.2020).

Benedikt XVI. (2012): Ansprache beimWeihnachtsempfang für das Kardinalskolle-

gium, die Mitglieder der römischen Kurie und der päpstlichen Familie, online

unter: https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december

/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html (vom 29.7.2020).

Bielefeldt, Heiner (2018): »Weder Kulturkampf noch Vereinnahmung. Zum Ver-

hältnis von Menschenrechten und Religion(en)«, in: Martin Baumeister u.a.

(Hg.), Menschenrechte in der katholischen Kirche. Historische, systematische

und praktische Perspektiven, Paderborn: Ferdinand Schöningh, S. 17-36.

Bourdieu, Pierre (32016): Die männliche Herrschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Burggraf, Jutta (2007): Art. Gender (Geschlecht), in: Päpstlicher Rat für die Familie

(Hg.), Lexikon Familie, Paderborn: Ferdinand Schöningh, S. 289-296.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (1997): Körper vonGewicht.Die diskursiven Grenzen des Geschlechts,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (32015): Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des

Menschlichen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Demmer, Klaus (1989): Moraltheologische Methodenlehre, Freiburg i. Ue./Freiburg

i.Br./Wien: Universitätsverlag/Herder.

Distelhorst, Lars (2009): Judith Butler, Paderborn: Wilhelm Fink.

Florin, Christiane (2020): Freiheiheiheiheiheit, online unter: https://www.weibera

ufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit (vom 29.7.2020).

Goertz, Stephan (2019): »Auf dem Weg zur Akzeptanz? Katholisch-Theologische

Zwiespalte und Entwicklungen in der Bewertung von Homosexualität«, in:

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html
https://www.weiberaufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit
https://www.weiberaufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit
https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2012/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20121221_auguri-curia.html
https://www.weiberaufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit
https://www.weiberaufstand.com/post/freiheiheiheiheiheit


Katholische Genderkritik im Gegenwind des kritischen Anspruchs menschenrechtlicher Diskurse 251

Eberhard Schockenhoff (Hg.), Liebe, Sexualität und Partnerschaft. Die Lebens-

formen der Intimität im Wandel, Freiburg/München: Karl Alber, S. 105-130.

Haker, Hille (2014): »Körperlichkeit im Plural. Geschlechtertheorie und katholisch-

theologische Ethik«, in: Herder Korrespondenz Spezial, Leibfeindliches Chris-

tentum? Auf der Suche nach einer neuen Sexualmoral, S. 20-24.

Heimbach-Steins,Marianne (2009): »…nicht mehrMann und Frau«. Sozialethische

Studien zuGeschlechterverhältnis undGeschlechtergerechtigkeit, Regensburg:

Friedrich Pustet.

Heimerl, Theresia (2015): Andere Wesen. Frauen in der Kirche, Wien/Graz/Klagen-

furt: Styria.

Hieke, Thomas (2020): Freiheit, die ich meine. Anmerkungen zu einem besorgnis-

erregenden Buch, online unter: http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/frei

heit-die-ich-meine/ (vom 29.7.2020).

Hilpert, Konrad/Müller, Sigrid (Hg.) (2018): Humanae vitae – die anstößige Enzy-

klika. Eine kritische Würdigung, Freiburg/Basel/Wien: Herder.

Kasper, Walter (21981): Zur Theologie der christlichen Ehe, Mainz: Matthias Grüne-

wald.

Kuby, Gabriele (2012): Die globale sexuelle Revolution. Zerstörung der Freiheit im

Namen der Freiheit, Kisslegg: fe-Medienverlag.

Marschütz, Gerhard (2018): »Eine unlösbare Verknüpfung. Humanae vitae und die

Theologie des Leibes«, in: Hilpert/Müller, Humanae vitae – die anstößige En-

zyklika, S. 127-146.

Marx, Reinhard (2020): Freiheit, München: Kösel.

Ratzinger, Joseph (1964): »Naturrecht, Evangelium und Ideologie in der katholi-

schen Soziallehre. Katholische Erwägungen zum Thema«, in: Klaus von Bis-

marck/Walter Dirks (Hg.), Christlicher Glaube und Ideologie, Mainz: Matthias

Grünewald, S. 24-30.

Ratzinger, Joseph (1966): Die letzte Sitzungsperiode des Konzils, Köln: Bachem.

Sander, Hans-Joachim (2005): »Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution

über die Kirche in derWelt von heute«, in: Peter Hünermann/Bernd JochenHil-

berath (Hg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen

Konzil, Bd. 4, Freiburg i.Br.: Herder, S. 581-886.

Schneider, Nikolaus (2014): Tischrede zur Eröffnung des Studienzentrums der

EKD für Genderfragen in Kirche und Theologie, online unter: https://www.ek

d.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneid

er.htm (vom 27.7.2020)

Stellungnahme (2019): Stellungnahme der Katholisch-Theologischen Fakultät der

Eberhard Karls Universität Tübingen zu dem Arbeitspapier der Kongregation

für das Katholische Bildungswesen »›Male and female he created them‹.

Towards a path of dialogue on the question of gender theory in education«„

online unter: https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/freiheit-die-ich-meine/
http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/freiheit-die-ich-meine/
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/freiheit-die-ich-meine/
http://blog.thomashieke.de/blog/aktuelles/freiheit-die-ich-meine/
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://www.ekd.de/20140407_eroeffnung_studienzentrum_genderfragen_tischrede_schneider.htm
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf


252 Gerhard Marschütz

Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_crea

ted_them.pdf (vom 29.7.2020).

Villa, Paula-Irene (22012): Judith Butler. Eine Einführung, Frankfurt a.M./New

York: Campus.

Lehramtliche Texte

Als Mann und Frau schuf er sie (2019): Kongregation für das Katholische Bil-

dungswesen, Als Mann und Frau schuf er sie. Für einen Weg des Dialogs

zur GenderFrage im Bildungswesen, Vatikanstadt, online unter: www.va-

tican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccathe-

duc_doc_20190202_maschio-e-femmina_ge.pdf (vom 29.7.2020).

Gaudium et spes (GS): Zweites Vatikanisches Konzil (1965): Pastorale Kon-

stitution über die Kirche in der Welt von heute ›Gaudium et spes‹,

online unter: www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docu-

ments/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html (vom 29.7.2020).

Optatam totius (OT): Zweites Vatikanisches Konzil (1965): Dekret über

die Ausbildung der Priester ›Optatam totius‹, online unter: www.va-

tican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_1965

1028_optatam-totius_ge.html (vom 29.7.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839453155-018 - am 12.02.2026, 18:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453155-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf
https://uni-tuebingen.de/fileadmin/Uni_Tuebingen/Fakultaeten/Kath-Theol/Documente/Aktuelles/Stellungnahme_Male_and_female_he_created_them.pdf

