Folklore und Passion: Marokkanische

Hochzeiten und transnationale Offentlichkeit

MARTIN ZILLINGER

Gleich zu Beginn meiner Feldforschung, die ich zwischen 2003 und 2006 in
Marokko zu den religios-mystischen Sufi Bruderschaften der ‘Aissawa' und
Hamadscha durchgefiihrt habe, wurde ich auf die symbolische Funktion von
Hochzeiten aufmerksam gemacht, bei denen héufig ‘Aissawa aufspielen: Hier
wiirde ich, der europdische Forschungsreisende, »marokkanische Kultur< ver-
mittelt bekommen. Eine mit mir eng befreundete Familie war zu dieser Zeit
sehr erfolgreich dabei, eine Art »Partyservice< aufzubauen, um den sinkenden
Einnahmen aus ihren Béckereien und einem Café entgegenzuwirken. Den
Reprisentationsbereich ihrer groflen, im Stil kolonial-marokkanischer Archi-
tektur erbauten Villa vermieteten sie im August fast tiglich an wohlhabende
Marokkaner aus dem européischen Ausland, die dort wéhrend ihres Jahresur-
laubs ihre Hochzeiten feierten. Zumindest der Einzug der Braut bzw. des
Brautpaares wurde in der Regel von jungen Ménnern begleitet, die iberlange
Fanfaren bliesen und den bendir (ein Tambourin mit und ohne Schellen) und
die thel (eine Schlagtrommel, die {iber die Schulter gehingt wird) spielten.
»Hier sind Deine ‘Aissawa«, wurde mir dann immer von den Familienmit-
gliedern erzdhlt, die sich ansonsten eher dadurch hervor taten, meine Suche
nach heiligen Pldtzen und rituellen Praktiken dieser Gruppen zu ignorieren
oder sogar zu erschweren. Diese mystischen Kontexte gingen mich offen-
sichtlich nichts an.? Die Hochzeiten dagegen bildeten sowohl fiir die feiernden

1  Arabische Termini werden im marokkanischen Dialekt wiedergegeben. Bei der
Umschrift folge ich vereinfachten bzw. gebrauchlichen Schreibweisen, die fiir
Leser ohne Arabisch-Kenntnisse eingédngiger als die wissenschaftliche Trans-
kription der DMG ist (‘Aissawa, statt ‘Isawa). Den Arabisch-kundigen Leserin-
nen und Lesern sollte die Identifizierung der Begriffe trotzdem méglich sein.
Gemil dem Arabischen verwende ich als Plural yMarokkaner« fiir Frauen und
Minner.

2 Diesen Umstand habe ich ausfiihrlicher in Zillinger 2008 reflektiert.

217

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

Migranten und Migrantinnen wie fiir die Menschen vor Ort eine soziale Biih-
ne, um ihre nationale und kulturelle Identitit zu feiern — und zugleich fiir tou-
ristische Augen zu présentieren. Zu den Trance- und Heilritualen dieser Bru-
derschaften erhielt ich erst Zugang, als ich fiir die weitere, stationdre For-
schung von Fes in die nahe gelegene Stadt Meknes gezogen bin. Im letzten,
sommerlichen Drittel meiner Feldforschung fand ich mich dann allerdings
abermals auf vielen Hochzeiten wieder — diesmal als Begleiter der ‘Aissawa-
Bruderschaften, mit denen ich arbeitete.

Die Auffithrungen der ‘Aissawa-Bruderschaften inszenieren eine kulturel-
le Reserve, die, als »marokkanisch¢ identifiziert, auf Festen erfahrbar wird und
der Riickversicherung einer kulturellen und nationalen Identitét dient. Doch
der nationale Raum, der hier zur Geltung gebracht wird, zeichnet sich durch
seine trans-nationale Gestaltung aus und spiegelt die vielfachen sozialen, poli-
tischen und kulturellen Prozesse in den Lebenswelten von (wiederkehrenden
bzw. Trans-) Migranten und Migrantinnen und Marokkanern vor Ort. Die Ri-
tuale der ‘Aissawa sind beriihmt fiir Trance- und Besessenheitszustinde und
verhandeln Identitdt, insofern Subjektivitdt und Fremdbestimmung, Privates
und Offentliches ausagiert und kommentiert wird. Die Folklorisierung ihrer
Praktiken auf lokalen, nationalen und internationalen Biihnen strukturiert Of-
fentlichkeit fiir und mit diesen lokalen und letztlich korperlichen Handlungs-
und Erfahrungsbereichen, die von Migrantinnen und Migranten nachgefragt
und inszeniert werden. Der >unscharfe« Begriff der Diaspora (Safran 2004)
erweist sich in diesem Kontext als heuristisch sinnvoll, denn als Arena mul-
tipler Verortungen thematisieren Hochzeiten und andere Familienfeiern in
Marokko immer auch die Diaspora-Erfahrung des »not being there< (vgl. Ko-
kot/To6lolyan/Alfonso 2004). Auf der anderen Seite zeigt meine stationére
Feldforschung in Marokko zweierlei. Zum einen, dass sich Migration und kul-
turelle Praxis nur triadisch charakterisieren ldsst — iiber die Kontexte der Her-
kunft, des Wohnortes und der vielen sozialen Zwischenrdumen von verstreut
lebenden Individuen. Ein Umstand, der zu Recht von der neueren Transnatio-
nalismus-Forschung betont wird (vgl. Vertovec 1999; Weilkoppel 2005).
Zum anderen wird deutlich, dass Transformationsprozesse, die als Folklorisie-
rungen und Kulturalisierungen religiéser Praxis verhandelt werden, nicht al-
lein aus der Migrationserfahrung erwachsen (vgl. Sokefeld 2004). Folklorisie-
rung, so mochte ich zeigen, elaboriert vielmehr lokale, kulturelle Techniken
fiir die Gestaltung, Verortung und Erfahrung eines kulturellen Raumes »on a
moving earth« (Clifford 1986:22).

218

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

Nationale Hochzeiten

Die ‘Aissawa folgen dem mystischen Weg zur Gottesverehrung, der von dem
Heiligen Sidi Muhammad ibn ‘Aissa, dem Schutzpatron von Meknes (moulay
Meknes), iberliefert ist und dessen Segenskraft (baraka) in Ritualen und Ge-
singen erinnert und antizipiert wird.’ Die marokkanische Landschaft ist regel-
recht gesprenkelt von Heiligengrabern und verdichtet sich zu einem »territory
of grace« (Horden/Purcell 2000), dem der Konig als »>Fiihrer der Glaubigenc«
(‘amir al mu’minin) vorsteht. Wie Geertz zu Recht hervorhebt, kommt ma-
rokkanische Identitdt in seiner Person zur Geltung: Das ethnisch, sprachlich
und kulturell stark variierende Marokko findet in der Huldigung seiner Per-
son, in der Anerkennung seiner rituellen Fithrung und in der Unterwerfung
unter seine vermittelnden Schiedsspriiche zu nationaler Einheit (vgl. Geertz
2005; Combs-Schilling 1989; Dennerlein 2001). Angesichts von ca. drei Mil-
lionen Marokkanern und Marokkanerinnen, die im Ausland leben — immerhin
10 Prozent der Bevolkerung, deren finanzielle Riickfliisse in ihr Heimatland
eine nicht zu ersetzende Einnahmequelle ausmachen (ca. 2 Milliarden Euro
jéhrlich) — stellt sich fiir die Monarchie zunehmend die Frage, wie sie das
Netzwerk an Loyalitdten aufrechterhalten kann, das ihre Macht absichert (vgl.
Geertz 2005:51). In Marokko selbst ist die Reisetétigkeit des Konigs, um sei-
nen Einfluss zur Schau zu stellen, Programm: In allen Teilen Marokkos be-
findet sich ein Palast, der von einem groflen Stab im stindigen Betrieb gehal-
ten wird. Kommt der Kénig in eine Stadt, wird diese herausgeputzt und die
StraBen, wann immer er sich von A nach B bewegt, festlich geschmiickt und
fiir die wartenden Massen gesperrt. Die Bruderschaften stehen iber Stunden
am Straflenrand und erwarten die Voriiberfahrt des Konigs, um ihm mit ihren
Gesingen zu huldigen. Der Besuch einer marokkanischen Hochzeit erinnert
nicht zufillig an diese 6ffentlich-staatlichen Zeremonien. Wie der Auftritt des
Konigs, so wird der Auftritt des Hochzeitpaares von einer Bruderschaft be-
gleitet, deren Erscheinen den festlichen Charakter des Abends unterstreicht’
und die besonders gerne von heimkehrenden Migranten und Migrantinnen zur
Hochzeit engagiert werden.

3 Der (christliche) Begriff des Heiligen ist nicht deckungsgleich mit dem des wali
allah, des »Gottes Freund« im Islam. Trotzdem schliefe ich mich Cornell an, der
nach einer detaillierten, historischen Studie zur Bedeutung des Sufi-Heiligen in
Marokko festhélt: »If a wali Allah looks like a saint, acts like a saint, and speaks
like a saint, why not call him a saint?« (Cornell 1998: xxix).

4 Bereits der frithe Marokko-Ethnograph Edward Westermarck zieht diesen Ver-
gleich, wenn er das Erscheinen des Brautigams mit dem des Sultans und seiner
Entourage vergleicht (vgl. Westermarck 1914: 274f).

219

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

Abbildung 1: Begriifung durch eine ‘Aisswa-Bruderschaft

Hochzeitsgdste werden von einer aufgereihten ‘Aissawa-Bruderschaft und, an
der Tiir, einem Bediensteten in der Aufmachung eines Palastsklavens
empfangen. (Foto: Zillinger 2006)

So wurde eine Bruderschaft, mit der ich eng zusammengearbeitet habe, enga-
giert, um auf der Hochzeit eines, in den USA studierenden Paares die Géste
hoheitlich zu begriiBen: Uber Stunden saBen wir in den wollenen Kostiimen
der Bruderschaft im Eingang und lieBen die Giste an uns vorbei defilieren,
bevor ihnen von einem ‘abid, einem Bediensteten im traditionellen Aufzug
eines koniglichen Palastsklavens, die Tiir zum exquisiten Hotel gedffnet wur-
de. Die festlich gekleideten Gaste machen dem Brautpaar und ihren Familien
ihre Aufwartung und zelebrieren den Statuswechsel der Heiratenden. Insofern
ist es weniger der (kommende) Vollzug der Ehe, der im Mittelpunkt der Ze-
remonie steht (so Salih 2002), als die Priasentation der Eheleute in den sozia-
len Netzwerken der beiden Familien: Braut und Briutigam présentieren sich
den Gésten auf einem Thron und werden im Laufe der Feier in kleinen Sanf-
ten geschultert, von denen sie Stifigkeiten werfen und den anwesenden Gés-
ten zuwinken. Wahrend beide im Takt der Musik durch den Saal und aufei-
nander zu getragen werden, wird ihre rituelle Erh6hung angezeigt und die
Verbindung der beiden Familien symbolisch dargestellt. Die hoheitlich insze-
nierten Hochzeiten dienen angesichts von Migration und der Aufweichung

220

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

sozialer Bindungen der Wieder-Annidherung und Revitalisierung der ver-
schiedenen Netzwerke in Marokko und im Ausland.”

Die Hochzeit wird unter mehrmaligen Kleiderwechsel von Braut und
Brautigam begangen: neben ausgewdhlten, verschiedenen Kaftanen mit
Uberwurf® (takschita), die mit phantasievollen Namen belegt werden wie al
‘amira (die Prinzessin), trigt die Braut in der Regel den >groBen Aufzugd’,
benannt nach dem Brautgewandt der (staatstragenden) Elite aus Fes, al Fassia,
und das rtraditionelle< Kleid, die (ph)fara ‘unia, mit dem an die altigyptische
Hochkultur angespielt wird. Haufig werden auf Hochzeiten auflerdem Kleider
im Stil der verschiedenen (ethnischen) Regionen angezogen. Die Kleider mit
den entsprechenden Bezeichnungen schloeha (Shloeh-Berber), soussia
(Souss-Region), schamalia (>nordlich¢, die Regionen von Tanger, Tetouan)
oder das, die geographisch instabilen Grenzen Marokkos zum Ausdruck brin-
gende >algerische Kleid< der »Menschen aus Oujda¢, zeigen die national-
kulturelle Kompetenz der Braut, die ihre Kleider vielleicht nach der Anwe-
senheit und Herkunft der ménnlichen Familie oder der Géste wihlt. In den
letzten Jahren fehlt aber auch selten die Aindia, ein phantasievolles Kleid im
Stil eines indischen Sari, zu dem die Frau vielleicht sogar einen Punkt auf die
Stirn gemalt bekommt. Abgeschlossen wird die Hochzeit jedoch im weillen
Hochzeitskleid der Européer, a/ urubia, in dem die Braut von ihrem Mann in
ihr neues Heim gebracht wird. Wie Kapchan mit schoner Bebilderung zeigt,
geht es hier um die Inszenierung nationaler Identitit (Kapchan 1996), oder,
wie mir gesagt wurde, darum zu zeigen: »Das ist mein Land (watani), ich bin
Marokkanerin« (Meknes 2006). Diese Praxis, zumal auch die weiblichen Gés-
te hiufig ein oder zwei Wechselkleider mitbringen, trigt sicherlich auch dem
Geschiftsgebaren der Brautausstatterin Rechnung und dient dazu, materiellen
Wohlstand anzuzeigen, wie Kapchan argumentiert (Kapchan 1996:174). Viel
zentraler aber scheint mir die Verschrinkung von Offentlichkeit und indivi-
dueller Einrichtung des intimen, familidren Bereichs zu sein. Hochzeiten sind
Passageriten par excellence, in denen zwei Familien zusammengefiihrt wer-
den, eine neue Familie gegriindet wird und das Brautpaar eine neue soziale
Stellung einnimmt.® Dem Festcharakter ist es also immanent, dass Privates
und Offentliches miteinander verschrinkt, und familire und individuelle

5 Ich beziehe mich mit dem Wort der Anndherung auf den zentralen Begriff der
Nihe (qaraba), mit dem soziale Beziehungen beschrieben und bewertet werden
(vgl. Eickelman 1976).

6 Die Farben der takschit symbolisieren Frohlich- und Fruchtbarkeit (griin) oder
auch Lieblichkeit (weiss) der Braut, und werden mit den teuren Accessoires ab-
gestimmt (gold fiir Goldschmuck, silber fiir Silberschmuck), die den »>Wert<
(galia) der Frau zum Ausdruck bringen sollen.

7 »Al Fassia< wird al libsa al kbira genannt, wortlich: die groB3e Kleidung.

8 Insofern gilt dies auch fiir die in manchen Teilen Marokkos verbreitete Parallel-
bzw. Kreuzkusinenheirat.

221

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

Identitdt neu ausgehandelt werden. (Besonders) Braut und Briutigam nehmen
im Laufe des Heiratsrituals unterschiedliche Rollen und Identitidten an, bevor
sie ihren, durch die Hochzeit initiierten, neuen, sozialen Status erhalten. Die
Braut zeigt >ihr passen alle Kleider<, wie mir gesagt wurde: Braut und Bréuti-
gam stellen landliche Frauen aus dem hohen Atlas und Ménner in traditionel-
len jilabas (Marokk. PL. jilalb) dar, sie verwandeln sich zu Protagonisten aus
den sauberen Herz-Schmerz Filmen aus Bollywood und werden schlieBlich zu
europdischer Braut und erfolgreichem Herr im schwarzen Geschéftsanzug,
wie er im brigen auch das Stadtbild prigt, wenn die Entourage des Konigs
Einzug hilt. Sie repréisentieren verschiedene Formen jparalleler Modernité-
tenc (Larkin 2002), die Offentlichkeit in Marokko gestalten. Thre Selbstinsze-
nierung ist zugleich ein Kommentar tiber die Krifte und Traditionen, die na-
tionale Identitit in Marokko zur Geltung bringen. Diese Kommentierung ist
nicht zufillig mit der Hochzeit verbunden, zumal in einer Zeit, in der Diskus-
sionen um das »allgemeine Wohl« an dieser privaten Sphére ansetzen, an der
Stellung der Frau, Heirats- und Scheidungsrecht, oder der Kinderzahl.” Eine
Offentliche Sphire beinhaltet ein Bewusstsein dartiber, dass private Handlun-
gen und Verortungen Einfluss auf andere und das allgemein Wohl haben —
wie in der islamischen Welt nicht zuletzt an der Konkurrenz unterschiedli-
cher, gesellschaftlicher Gruppen um Bedeutung und Bestimmung muslimi-
scher Identitdt und die Implikationen ethischer Handlungen zu sehen ist (vgl.
Eickelman und Salvatore 2004; van den Veer 2004). Das bis zu siebenmalige
Wechseln der Kleider der Braut und, weniger héufig, des Briutigams, selbst
das Tragen oder Imitieren westlicher Brautmode (Maher 1974:175; fur judi-
sche Hochzeiten Dubouloz-Laffin 1946:264f) hat in Nordafrika schon lange
die Eingliederung des Brautpaars in die 6ffentliche Sphére begleitet (Wester-
marck 1914:274-279), so dass der Blick allein auf eine globale Vermarktung
von Kultur und die Okonomisierung im Interesse der rituellen Expertin, der
Brautausstatterin, in diesem Kontext verkiirzt erscheint (so Kapchan 1996).
Dabei mochte ich nicht historische Kontinuitit iiberbewerten oder gar diese
Traditionen zeitlos erkldren und entsprechend exotisieren (Fabian 1983).
Vielmehr geht es mir darum, das labile und stetig neu auszuhandelnde Ver-
héltnis von o6ffentlicher und privater Sphére in den Blick zu bekommen, deren
Einrichtung auf Hochzeiten durch Konversionen des Brautpaars markiert und
mit dem neuen Status des verheirateten Paares besiegelt wird.

9  Vgl. nicht zuletzt die Diskussionen um das reformierte marokkanische Heirats-
und Scheidungsrecht, die wihrend meiner Feldforschung viele Menschen be-
wegt hat.

222

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

Abbildung 2: Eine Braut prdsentiert ein Gewand

Eine mit Threm Bréutigam in den USA lebende Braut prdsentiert ein neues
Gewand. Im Hintergrund singt und tanzt eine Bruderschaft der ‘Aissawa
(Foto: Zillinger 2006)

Die Bruderschaften arbeiten traditionell an der Schnittstelle zwischen hausli-
chem und offentlichem Bereich. Sie haben Zugang zu familidren Feiern,
Réumen und Menschen, der insbesondere fremden Ménnern alltdglich nicht
einfach zugestanden wird. Um ihre Bedeutung und Funktion zu verstehen,
wire es ein Fehler auf der Représentationsebene stehen zu bleiben, auf der
das Engagement der Bruderschaften jlediglich¢ als nationale Folklore darge-
stellt wird. Wie ich im Folgenden zeigen mochte, bedient die folkloristische
Inszenierung die Ausstellungslogik marokkanischer Festkultur fir den Tou-
rismus- und >Ethno<-markt. Zugleich aber vergegenwirtigt die Prasenz der
Bruderschaft baraka — die benevolenten Krifte ihres Heiligen und ihrer Prak-
tiken — und einen Erfahrungsraum, in dem subjektive und kollektive Erfah-
rungen kommuniziert werden.

Als klassischer Ubergangsritus ist die Hochzeit vielfach magisch und reli-
gios belegt. Nicht zuletzt aus diesem Grunde ist die Einbindung einer ‘Aissa-
wa Bruderschaft wichtig, denn, wie es eine Informantin ausdriickte: »es
kommen die ganzen Leute (und) einer verhext den anderen« (Meknes 2005).
Magie ist vielfach Bindungsmagie, mit der in der Konkurrenz um Einfluss
und Verortung in sozialen Netzwerken versucht wird, die eigene Position zu
verbessern (vgl. Zillinger 2008). Offnungen gegeniiber Fremden bedeutet

223

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

deswegen immer eine Gefahr, die durch die Segenskraft des Heiligen aufge-
fangen werden soll. Dieser baraka wird von den Menschen unterschiedliche
Bedeutung beigemessen, es verweist aber auf eine sakral erhohte Genealogie
des Heiligen — und des Konigs. Beide verfiigen iiber einen Stammbaum
(schajra), der auf den Propheten Muhammad zuriickgefiihrt wird. Dessen
iibergeordneter Rang wird immer wieder in festlichen Ausrufen (ausschlieB3-
lich) von den weiblichen Gésten der Hochzeit vergegenwértigt, wie dadurch
iiberhaupt soziale Zusammenkiinfte aller Art festlich markiert werden:

sla u slm ‘ala rassul allah Heil und Friede fiir den Prophet
Gottes

la jah ila jah sidna Muhammad Es gibt keinen hoheren Rang (vor
Gott) als den unseres Herrn
Muhammad

Allah m‘a al jah l'ali Gott ist mit dem Ranghdchsten

Youyouyouyouyouyou Youyouyouyouyouyou

In der direkten Nachfolge des »Geliebten Gottes< (habib allah) legitimiert der
Heilige, respektive die Bruderschaft, das Verschmelzen zweier Familien im
Zeichen einer rituellen Verwandtschaft. Um mit laut gerufenen Preisungen
des Propheten die einzelnen Giste willkommen zu heilen, werden hdufig
Schaikhat angestellt, die an der Tiir auf die Ankommenden warten. Auf der
Schwelle zwischen Haus und Offentlichkeit positioniert tragen sie kein Kopf-
tuch — was fiir »respektable« Frauen allein im strikt familidfren Rahmen mora-
lisch unbedenklich wire. Im weiteren Verlauf der Hochzeit sind sie dafiir zu-
standig, die Menschen aus den unterschiedlichen, auch internationalen Kon-
texten und Netzwerken der betroffenen Familien in eine familidre Feier zu in-
tegrieren. Sie animieren zum Tanzen und lassen die Haare schwingen — und
verschrinken giinstigstenfalls den offiziellen Rahmen der Hochzeit mit der
familidren Stimmung ausgelassenen Feierns. Zugleich verweisen sie auf die
Ordnungsauflosenden und dissoziierenden Tranceerfahrungen religioser Ri-
tuale, die durch entsprechende Bewegungen des Oberkorpers und des Kopfes
hervorgerufen und von den Bruderschaften gestaltet werden. Durch ihre Pra-
senz als »offentliche« Frauen mit gedffneten Haaren und ihre Anrufung des
Ranghdchsten verbinden sie das Private mit der normativ-moralischen, 6ffent-
lichen Ordnung und das Sakrale mit dem Sexuellen (vlg. Kapchan 1994). Die
intime Sphire wird im Zeichen des Propheten 6ffentlich eingerichtet und
tiberhoht: Wie Abdellah Hammoudi angesichts der Ausschreitungen in der
muslimischen Welt nach der Veroffentlichung der Muhammad-Karikaturen in
Europa hervorgehoben hat, verhandelt seine Evozierung in festlichen und
mystisch-religiésen Kontexten zwei Aspekte der Personlichkeit: die Inkarna-
tion des Spirituellen und die Reprisentation des Materiellen und der Erotik

224

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

(Le Journal 2006: 26). Diese doppelte Verschrinkung im Zeichen des Prophe-
ten ist fiir die Einrichtung des privaten wie des 6ffentlichen Raumes von nicht
zu unterschitzender Bedeutung.

Wie mir immer wieder auseinandergesetzt wurde, preist die Bruderschaft
auf den Hochzeiten den Heiligen und den Propheten und besingt >das Haus«<
(al dar) in >sauberen Worten, nicht wie auf der Strasse<. Diese Verbindung
zwischen Haus und Heiligtum gilt es in den Blick zu nehmen. Um noch ein-
mal den Marokko-Ethnographen Abdellah Hammoudi zu zitieren:

»The relationship between house and sanctuary represents an affinity in their mean-
ing: sacred like it and, in theory, inviolable. The sanctuary contains the social group
and its values. The house shelters the honor and harmony of the domestic group,
whose foundation rests on the same values that the sanctuary embodies and guaran-
tees.« (Hammoudi 1993: 151)

Die affektiv aufgeladenen Bindungen im familidren Kontext alltdglicher
Interaktion werden von den Bruderschaften in den 6ffentlichen Raum getra-
gen und bestitigt — und dort in Form kultureller Folklore von den Migrantin-
nen und Migranten nachgefragt. Das konigliche Haus beansprucht die Ober-
hoheit tiber diese Bindungen (vgl. besonders Combs-Schilling 1989). Das re-
gelmiBig bei familidren Festen besungene >Haus des Propheten« (dar al nabi)
verweist iiber die Schreine der michtigen Heiligen und Vorviter des amtie-
renden Konigs auf das Konigshaus und verankert es zugleich vor Ort. Die
durch Erziehung vermittelten und in allen sozialen Bereichen zum Tragen
kommenden Werte von Unter- und Einordnung, deren kulturelle Bedeutung
Hammoudi anhand des Begriffspaares Herr und Untergebener bzw. Sufi-
Scheich und Jiinger herausgearbeitet hat, werden in den Heiligenkulten immer
wieder neu mit Bedeutung aufgeladen und binden die Familien und familidren
Netzwerke in eine Autoritdtshierarchie ein, an deren Spitze der Konig steht
(Hammoudi 1997; vgl. Zillinger 2006:234). Der Ko6nig beansprucht eine,
wenngleich nicht direkte Abstammung von den Staatsgriindern, den Idrissi-
den, deren Heiligtiimer in den Stidten Fes und Moulay Idriss liegen und Ziel
religios-staatlicher Feiern und Pilgerfahrten sind. Doch auch die Begriinder
der heutigen Dynastie, Moulay ‘Ali Scharif im Tafilalt und sein Nachfahre
Moulay Isma‘il in Meknes sind Teil dieser sakral-dynastischen Topographie
Marokkos, die auch die majestitisch inszenierten Grabstétten der nachkolo-
nialen Monarchen Muhammad V. und Hassan II. in Rabat umfasst. Zu den
jahrlichen Festen (Pl. muassim) der staatstragenden Heiligen versammeln sich
die Bruderschaften der Region zu Prozessionen, bei denen die Menschen zu
Tausenden die StraBen sdumen. Am Geburtstag >seines GroBvaters<, dem
Propheten, (dem mulud-Fest) erscheint der Konig in Meknes und geht zum
Heiligtum seines »>viterlichen Onkels«< (‘amu), dem Heiligen der ‘Aissawa-

225

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

Bruderschaft, um offentlich zu beten. Er garantiert in der Biindelung und Zur-
schaustellung offentlich-nationaler und privat-familidrer Werte das allgemei-
ne Gut — ein nationales Gut, dem in der Gestaltung der Hochzeiten Geltung
verschafft wird und das die >erkaltenden< Netzwerke der Migration in den
>warmen< Bindungen familidrer Kontexte erneuert (vgl. Eickelman/Salvatore
2004:18).

Hochzeiten und Folklore im transnationalen Raum

Viele marokkanische Migranten und Migrantinnen begehen ihre offentlich-
reprasentativen Hochzeitsfeste in Marokko. Manche verteilen die festlichen
Ablédufe im transnationalen Raum, etwa, in dem sie in Europa standesamtlich,
das eigentliche Fest aber in ihrem Herkunftsland feiern, wo ihr sozialer Status
bestimmter ist und héufig hoher bewertet wird (vgl. Salih 2002:223). Unter
den Medien, die unter marokkanischen Migranten und Migrantinnen zirkulie-
ren, sind CDs mit Hochzeitsmusik echte Verkaufsschlager (Volume 1 — n)
und die Tétigkeit der nagafa, der traditionellen Brautausstatterin, wie des trai-
teurs, dem rund-um Hochzeitsservice, in Marokko wie in Europa offensicht-
lich ein eintrigliches Geschift.'

Abbildung 3: CD- Cover

Ausgeklapptes Cover einer mir als ) ‘Aissawa-Tradition< bzw. »marokkani-
sche Folklore« verkauften Audio-CD in Briissel.

10 Diese Einschitzungen beruhen auf Gesprichen mit Betreibern und Mitarbeitern
von einschldgigen Musik- und Filmgeschéften in Fes, Meknes und Briissel. Ge-
schifte fiir Brautmoden, marokkanischen Partyservice sowie Heiratsausstatte-
rinnen lassen sich auflerdem vielfach im Internet und den einschlégigen Diskus-
sionsforen nachweisen. Vgl. http://www.google.de/search?hl= de&q=nagafa
&btnG=Google-Suche&meta= (letzter Besuch am 5.02.08).

226

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

Fur die Ausrichtung und Erfahrung dieses dezidiert marokkanischen Initia-
tionsfestes werden keine Kosten gescheut, wie Diskutantinnen in Diskussi-
onsforen im Internet feststellen:

»Wie bereits schon dfters erwdhnt, ist eine Hochzeit mit allem drum und dran (zu-

kaner trégt natiirlich auch etwas marokkanisches in sich, obwohl wir meistens in
anderen ldndern geboren und aufgewachsen sind, deshalb denke ich lieben wir auch
diese atmosphdire und der ablauf unserer hochzeiten, allein die musik und das tan-
zen macht uns alle gliicklich oder etwa nicht????« (Maroczone 2004) !

Die Gestaltung von Hochzeiten in Marokko orientiert sich nicht zuletzt an
»Folklores, ein tiber das Franzosische vermittelte, englisches Lehnwort, das
sich auf die Ausstellungslogik religios-kultureller Festkultur in Marokko be-
zieht."? >Folklore«, Unterhaltung fiir Marokkaner und Européer gleicherma-
Ben, ist ein traditioneller Arbeitsbereich der Bruderschaften wie den ‘Aissawa,
die bereits 1867 bei der Weltausstellung in Paris auftraten (Brunel 1926:xi)
und bis heute auf 6ffentlichen und privaten Feiern oder im Zirkus als Artisten
auftreten. In der 6ffentlichen (Selbst-)verortung dieser Bruderschaften blen-
den taqalid, (Tradition), taqafa, (Kultur), und eben folklore ineinander iiber.
Wie Schielke zu Recht betont, erstreckt sich im zeitgendssischen Arabisch der
semantische Gehalt des Begriffs folklore auf den Bereich populidrer Kultur
(scha ‘bi) (Schielke 2006:174). Folklore bezeichnet so unterschiedliche Ge-
genstandsbereiche wie traditionelles Handwerk und ihre Erzeugnisse, populé-
re Malerei, die hdufig Motive franzosischer Orientalisten aufnimmt oder po-
pulére, traditionelle Musik und traditionelle Gewénder einer Region. Darii-
berhinaus bezieht sich Folklore aber auch auf die spektakuldren Praktiken, die
von den ‘Aissawa, »renowned for their self-mutilation«, bis heute in Nordaf-
rika fiir, »the edification of visitors in many a tourist centre,« aufgefiihrt wer-
den (Hilton-Simpson 1922:190) und deren Praktiken als Folklore im &ffent-
lichen Raum einen Ort finden — und dadurch auch dem Vorwurf einer hareti-
schen »religious hysteria« (ebd.) entgehen. Auch Gaukler, die mit ihren magi-
schen Fiahigkeiten, Schlangenbeschwoérungen, medizinischen Pulvern, Wis-
serchen und Amuletten Touristen und Marokkaner gleichermafen auf 6ffent-
lichen Pldtzen beeindrucken, gelten als Folklore — die sie auf dem weltbe-
rithmten Jema ‘a al Fna in Marrakesch oder, seit neuestem wieder von hochs-
ter politischer Stelle erwiinscht, auf dem Place el Hedim in Meknes zur Auf-
fithrung bringen. Nicht nur fir Touristen, sondern auch fiir die Inszenierung

11 www.maroczone.com/postt2639.html?t=2639, letzter Besuch am 23.1.08.

12 Fiir eine Studie zur Entstehungsgeschichte von Folk-lore in England aus den
ypopular antiquaties< im Austausch mit deutschen Forschern wie den Gebriidern
Grimm und der entstehenden Volks-Kunde, vgl. Dorson 1999 (orig. 1968).

227

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

des Nationalstaates bei Prozessionen vor dem Konig oder seinen Statthaltern
sowie auf offentlichen Plitzen und im familidr-6ffentlichen Bereich von
Hochzeiten transportiert Folklore marokkanische Kultur, indem sie fiir unter-
schiedliche Bereiche des sozialen Lebens Offentlichkeit strukturiert. Lokal
variierende, materielle Kultur und Musiktraditionen werden in diesem Prozess
in einen nationalen, 6ffentlichen Raum eingefasst und die unterschiedlichen,
halb-6ffentlichen Bereiche des sozialen Lebens in Beziehung gesetzt — dies
betrifft lose verbundene Handwerksgilden und Bruderschaften genauso wie
familidre Netzwerke. Die in alltdglicher Interaktion stidndig erneuerten, sozia-
len Netzwerke verdichten sich mit ihren iiberlappenden Solidaritéten, Ver-
pflichtungen und Abhingigkeiten zu einem 6ffentlichen Raum, der sich auf
folkloristischen Biithnen zur Darstellung bringt. Hochzeiten, Beschneidungs-
feste, religiose Rituale der Bruderschaften, aber auch die materiellen Prakti-
ken von (Kunst-) Handwerkern werden zu bzw. mit 6ffentlichen Symbolen
ausgestattet und im nationalen Raum verortet. Zugleich verweist die Inszenie-
rung nationaler Offentlichkeit bei staatlichen Folklorefesten, im Fernsehpro-
gramm und auf monarchischen Heiligenfesten auf diese lokalen Riume
»warmer Interaktion< und erhélt hier ihre Relevanz. Doch auch die magischen
Praktiken von, in semi-6ffentlichen Rdumen operierenden Heilern konnen
folkloristisch gewendet und bei Auftritten als Gaukler Teil 6ffentlicher Kultur
werden. Anders als an den heimlich-hduslichen Orten ihrer Tatigkeit, bei de-
nen sie mit magischen, auferalltiglichen Referenzen operieren, um auf Men-
schen (illegitim) einzuwirken, unterliegen sie auf der Folklore-Biihne 6ffent-
licher Kontrolle, und verorten sich in der normativen Ordnung &ffentlicher
Interaktion (vgl. Zillinger 2008).

Wie die Gaukler operieren auch die Bruderschaften als Heiler subjektiver,
sich haufig korperlich duBernder Krankheitszustinde, die den gut-bose Geis-
tern, den koranisch belegten jnun (Sg. jinn), zugeschrieben werden, in dem sie
auf den individuellen Ko6rper des Betroffenen, aber auch auf seine Umgebung,
den sozialen Korper, einwirken. In diesem Bereich religios-spiritueller Kor-
pertechniken ist der Verweischarakter folkloristischer Reprisentation beson-
ders wirksam — und ambivalent: Die Moglichkeit, einen scheinbar nicht poli-
tisierten, weil sensitiven Erfahrungsraum zu entdecken und zu beleben macht
folkloristische Darstellung besonders wirkungsvoll — sie verweist auf einen
»authentischen< Bereich kultureller Praxis. Sie ist zugleich ambivalent inso-
fern sie sich auf traditionelle und deswegen, wie Mauss betont, auf sozial
anerkannte und dadurch wirksame Techniken zur Einrichtung des Indivi-
duums bezieht, Techniken, die im intimen Bereich des Korperlichen und der
individuellen Verortung im sozialen Raum ansetzen. Diese, in familidren

13 Ich beziehe mich hier auf den Zusammenhang von Techniken, Tradition und

228

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

oder nachbarschaftlichen Kontexten gepflegten Praktiken sind lokal kodiert
und die Ubersetzung der intimen Erfahrungen in den offiziellen Raum der
Reprisentation ist, wie ich im Folgenden zeigen werde, weder immer er-
wiinscht noch einfach moglich.

Fiir die Bruderschaften allerdings hat Teilhabe an dieser Offentlichkeit
nicht zuletzt eine 6konomische Bedeutung. Aufgrund der prekéren, 6konomi-
schen Verhiltnisse in Marokko und einer gravierenden Arbeitslosigkeit, sind
in den letzten Jahren immer mehr junge Ménner in den Folklore-Markt der
‘Aissawa gedriangt — nicht zuletzt, weil die vereinfachten und standardisierten
Darstellungsformen, die fiir die 6konomisch eintriglichen Veranstaltungen
erwartet werden, von den gewdhnlichen Gruppenmitgliedern keine langjahri-
ge Initiation in den Kult der Bruderschaften mehr voraussetzen. Die Zusam-
mensetzung der Gruppen ist, anders als der deutsche Begriff der Bruderschaft
suggeriert, hochst situativ und fluktuiert entsprechend strategisch-6kono-
mischer Erwédgungen und freundschaftlicher Bindungen, Konkurrenz ist grof3.

Abbildung 4: Internetwerbung einer Bruderschaft

Ausschnitt einer Internetseite, auf der eine Bruderschaft der ‘Aissawa in tradi-
tionellen Kostiimen fiir sich wirbt.'*

Wirksamkeit, die Marcel Mauss in seinem Aufsatz zu Koérpertechniken ent-
wickelt (Mauss 1989: bes. S. 205f).
14 http://membres.lycos.fr/issawa/ (letzter Besuch am 21.2.08).

229

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

Wie mir ein befreundeter, junger Vorsteher einer Gruppe auseinandersetzte:

»Heutzutage musst Du aktiv werden und Dich anbieten. Du kannst nicht nur zu
Hause herumsitzen und warten, bis Dich einer anruft und Dich fragt: oh Mgqdm
(Vorsteher), wiirdest Du mit mir eine /ila abhalten? Du musst Werbung (publicité)
machen und auf die Leute zugehen. Es ist ein hartes Geschift geworden.« (Meknes
2006)

Als Plattform fiir die publicité dient seit kurzem auch das Internet, in dem
Bruderschaften um den internationalen Markt der Folklore und Weltmusik
konkurrieren und um die Aufmerksamkeit von Migrantinnen und Migranten
buhlen.

Diese im Internet werbende Bruderschaft der ‘Aissawa prisentiert sich als
Teil der >authentischens, religiosen Festkultur Marokkos. Wie alle Akteure
auf dem Folklore-Suq'5 der Bruderschaften, die es sich leisten konnen, hat
auch diese Gruppe in die Anfertigung traditioneller Kostiime, den hendirat,
investiert, die ein Emblem marokkanischer Kultur geworden sind und allge-
mein mit den ‘Aissawa in Verbindung gebracht werden. In dem durch das
Gruppenphoto zugleich illustrierten Werbetext wird »>authentische«, marokka-
nische Kultur auerdem an sakralen Geséngen, weiterer, traditioneller Klei-
dung (jilabas) und Accessoires wie dem Rauchgefill (mbahra) festgemacht,
das in der Bildmitte vor den Ménnern aufgebaut ist. Alle Mitglieder der Bru-
derschaft tragen weile Socken in den ebenso traditionellen, gelb gefirbten
Schlupfschuhen (blgas bzw. barbouches), die, wie auch das iiber dem Kopf
gebundene Tuch, Teil feiertiglicher Kleidung der Méanner in Marokko sind.
Rechts und links sind die Fanfaren ausgestellt und die Fahnen der Bruder-
schaft, auf denen Zitate aus dem Koran gestickt sind. In der Mitte sticht der
auf Hochzeiten unvermeidliche, und oben bereits erwihnte ‘abid in dem tradi-
tionellen Aufzug eines koniglichen Palastsklavens heraus, der landlaufig mit
der Selbstinszenierung des beriihmt-bertichtigten Sultans und Staatsheiligen
Moulay Isma‘il (1645-1727) assoziiert wird, und noch immer Teil der Insze-
nierung des marokkanischen Konigshauses ist. Durch Kostiimierung werden
Menschen »culture incarnate«, wie es in einem von Victor Turner Kuratierten
Ausstellungskatalog zu Festkulturen einmal heiflt (Smithsonian Institution
1982:68), sie verweisen im Falle der kostiimierten ‘Aissawa auf einen >Inbeg-
riff« marokkanischer Kultur, der Teil einer wachsenden Kulturindustrie in
Marokko ist.

Diese Kulturindustrie transportiert die Praktiken der ‘Aissawa in die
transnationale Offentlichkeit, transformiert sie und wird andererseits von ih-
nen gespeist — in den Worten von Paul Sant Cassia ein »double investmentc,

15 Diesen Begriff iibernchme ich von Leistle 2007: 93.

230

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

das er anhand musikalischer Traditionen auf Malta untersucht hat und fiir po-
puldre Praktiken in kulturell-geographischen Randlagen im Mittelmeerraum
nachweist (Sant Cassia 2000). Zugleich verortet diese Folklorisierung die be-
teiligten Akteure im transnationalen Raum. So dient das Engagement der
‘Aissawa als Biihne fiir die Migrantinnen und Migranten, die in den sozialen
Netzwerken und konkreten Nachbarschaften kulturelle Kompetenz demons-
trieren, indem sie vor der Hochzeit die Bruderschaft in einer Prozession die
Geschenke an die Braut iiberbringen lassen. Bei der oben bereits zitierten
Internetprésentation der ‘Aissawa Bruderschaft aus Meknes wird deswegen
besonders auf die Gestaltung dieser Prozession hingewiesen.

Abbildung 5: Gabenprozession fiir eine Braut

Eine Bruderschaft der ‘Aissawa iiberbringt die Geschenke an die Braut.
Hinter dem ‘abid geht der Triger der mbahra, in der Essenzen verbrannt
werden. (Privatpersonen wurden fiir die Internetverdffentlichung dieses
Werbephotos diskret unkenntlich gemacht)

Auch hier ist die mbahra, das Rauchgefil, nicht zuféllig ein exponierter Ge-
genstand in der Prozession. Es markiert hohe, religiose Feiertage, wie den
Prophetengeburtstag und lokale Heiligenfeste, an denen das von wohlriechen-
den Rauchschwaden umgebene Gefél von den Bruderschaften in einer langen
Prozession in Tanzschritten zum Grab ihres Griindungsheiligen gebracht
wird. Genauso ist es integraler Bestandteil dieser 6ffentlichen Prozession der
Bruderschaft zum Hause der Braut, die mit den Geschenken zugleich den
Bréutigam selbst in den lokalen Kontext >zurticktragt und ihm 6ffentlich Gel-

231

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

tung verschafft. Das Rauchgefif ist zudem in dieser handwerklich #sthetisier-
ten oder schlicht in der rein funktionalen Form eines Kohlebeckens (nafkh)
integraler Bestandteil von Tranceritualen, die von den Bruderschaften veran-
staltet werden, da der Duft der Essenzen die Damonen anspricht, wodurch die
von ihnen besessenen Menschen in Trance fallen. Zugleich besdnftigen sie die
Déamonen und lindern die Folgen der Trance. Teure Essenzen, allen voran
Weihrauch, sind auch Teil der Brautgeschenke, die in der Prozession iiber-
bracht werden (vgl. schon Westermarck 1914:82f) und werden zur Behand-
lung gegen den bosen Blick genutzt; wie bereits erwéhnt sind Braut und Bréu-
tigam wihrend des Schwellenritus besonders geféhrdet fiir malevolente Krifte
und Schadensmagie. Der Anblick der Rauchschwaden und die Geriiche, bzw.
das Rauchgefd haben also eine zentrale indexikale Funktion, da sie sowohl
auf religiése wie familidre Feste verweisen. Dieser Verweischarakter scheint
mir fiir die gelungene Inszenierung kultureller Identitdt zentral zu sein. Auch
wenn bei der freudigen Prisentation der Familie in der Offentlichkeit Démo-
nen und individuelle Dissoziation in Trancezustdnde nicht thematisiert wer-
den (allah istir, Gott bewahre), verweist das Auftreten der Bruderschaft als
kulturell intime Praxis auf die Erfahrungsmdéglichkeit der Trance, die die nach
innen gerichtete Kehrseite der Folklore darstellt. Hochzeiten und andere Feste
sind Rituale, die nicht fiir sich stehen, sondern gerade deswegen als Triger
kultureller Inszenierung dienen konnen, weil sie in andere externe, rituelle
und nicht religise Kontexte eingebettet sind bzw. auf diese verweisen. Wie
Gladigow systematisch und begrifflich iiberzeugend herausgearbeitet hat, ge-
ben die entsprechend bestimmbaren Sequenzen eines Rituals durch ihre ex-
terne Vernetzung Leseanweisungen fiir die Kultteilnehmer, was sie »tun, se-
hen, erfahren, vielleicht sogar: glauben sollten« (Gladigow 2004: 60). Wenn
solche Ritualsequenzen einerseits hoch spezifisch sind und andererseits in an-
deren, unterscheidbaren Ritualen vorkommen, spricht Gladigow von »rituel-
len Zitaten« (ebd.:61), die so etwas wie eine »Interritualitdt< her-stellen — Ver-
bindungen, die durch bestimmte Indizees angezeigt werden konnen. Die Auf-
tritte der ‘Aissawa-Musiker vor und auf der Hochzeit erzeugen eine Fiille an
akustischen, visuellen, haptischen und sensitiven Erfahrungen und Assozia-
tionen, die es in den Blick zu nehmen gilt. Thre rhythmische, durch Schellen,
Trommeln und sogenannte Oboen (gita) erzeugte Musik, die Gesidnge und
Preisungen, die von den Musikern und dem Publikum angestimmt werden, die
Tanzschritte, mit denen sich die Anwesenden zu einer Festgemeinschaft ver-
binden und die >communitas-Erfahrung« des Rituals evozieren (Turner 1969),
die Kleider und Gegensténde, die auf den Festen gezeigt und gebraucht wer-
den und, last but not least, die Geriiche und Geschmécker, die erzeugt werden,
evozieren eine festliche Atmosphére, die unter Marokkanern als typisch ma-
rokkanisch kommuniziert wird und auf unterschiedliche familidre, sakrale und
politisch-représentative Kontexte verweist.

232

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

Diesen Verweischarakter mochte ich an einem letzten Beispiel verdeutlichen,
das die Rolle von Folklore und Tradition im transnationalen Raum entschliis-
seln helfen soll.

Pathos und Poiesis: Tranceerfahrung und die
Inszenierung kultureller Identitat

Auch bei der Henna-Zeremonie, die am Vortag des Hochzeitsfestes von der
Familie der Braut abgehalten wird, ist es beliebt, die ‘Aissawa zu engagieren,
und so fanden wir uns vor dem Haus der bereits oben beschriebenen, marok-
kanischen Studentin aus den USA ein, um mit dem Einzug (al dakhla) zu be-
ginnen. Ein Grofteil der Festgemeinschaft versammelt sich auf der Strafle —
nach Moglichkeit gut sichtbar in der Mitte — und unter den Rufen und Prophe-
tenpreisungen der Frauen beginnt die Bruderschaft zu spielen und, die Festge-
sellschaft zieht in das Haus ein. Frauen beginnen ihre langen Haare zu l6sen
und mit kreisenden Kopfbewegungen durch die Luft zu schwingen — ein Zei-
chen von Festfreude und zugleich sexuell und sakral konnotiert ein Korper-
zeichen, das auf die durchlédssige Grenze zwischen der festlichen Inszenierung
einer sozialen Feier, dem sakralen Bereich mystischer Trance und kérperlich-
sexueller Empfindsamkeit verweist. Der Larm der Musik (sda ) ist zentral fiir
die Feierlichkeit, »damit die Nachbarn es horen<, wie mir immer wieder er-
zihlt wurde. >Es muss laut und voll sein und alles muss durcheinander gehenx.
Der Einzug der Bruderschaft 16st die bis dahin mehr oder weniger eingehalte-
ne Geschlechtertrennung auf, hinter den Musikern dringen die anderen, vor-
wiegend jungen Minner in den Raum und tanzen mit den weiblichen Gésten
und Kindern, die mit der Braut auf die ‘Aissawa gewartet haben — und der
stundenlagen Prozedur der Henna-Bemalung zuschauen. >I love you«-
Luftballons schweben durch den Raum und wir, die Bruderschaft und »>ihr
Ethnologe« nehmen auf einer Stuhlreihe hinter Mikrophonen Platz. Ménner
der Familie stecken den Musikern 100 und 200 DH Scheine (ca. 10 und 20
Euro) an die Kleidung — ein Almosen (sadaqa) und zugleich ein Opfer (bara-
ka) fiir die gelingende Hochzeit. Die Festgesellschaft tanzt. Und unter den
strahlenden Menschen aus der Verwandtschaft, fangen einige alte und junge
Frauen an, heftig zu atmen und ihr Gesicht schmerzhaft zu verziehen, sie fal-
len in Trance zu den Rhythmen der Bruderschaft. »Das ist normal«, erklért
mir eine Freundin spéter, »das muss so sein: auf einer Hochzeit muss alles
durcheinander gehen«. Doch nicht nur der Ethnologe ist irritiert angesichts
des Nebeneinander und Ineinander von Ausgelassenheit und den schmerzver-
zerrten Gesichtern beim Einsetzen der Trance, die in die wilde Trance, die
Jjidba, tibergeht. Auch die Braut aus den USA schaut besorgt, sie versucht ein
Zeichen zu geben — was nicht beachtet wird, da gerade niemand direkt neben
ihr steht und sie Hande und Fiifle nicht bewegen kann, damit die Henna Této-

233

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

wierung nicht verschmiert. »Die reichen Leute aus Europa und den USA, die
wollen das nicht, die wollen alles kontrollieren«, erkldrt mir meine Freundin
spiter, die selbst lange in Ubersee gelebt hat. Und tatsichlich, auch auf einer
zweiten Hochzeitsfeier, auf der ich die Bruderschaft begleitet habe, fallen
Frauen in Trance und das Brautpaar springt entsetzt von den Stithlen auf und
gibt Zeichen, den Rhythmus zu wechseln. Doch der Mggdm entscheidet sich
weiter zu spielen — die Besessenen brauchen ihren rih, ihren Rhythmus, der
den jinn zufrieden stellen muss. Brechen Sie den Rhythmus ab, kénnen die
Frauen in eine kataleptische Starre verfallen, die nicht die Erleichterung ein-
leitet, sondern einen krankhaften Zusammenbruch.

Was war passiert? Der Vorsteher der Bruderschaft, mit dem ich in den
frithen Morgenstunden auf dem Riickweg den Abend diskutierte, verkiindete
nicht ohne Stolz: »ja ‘andna al hal« (der (segensreiche Trance-) Zustand kam
zu uns). »Gott hat mir eine Stimme gegeben, die die Menschen mogen, das
war schon immer so bei mir.« Und die Frauen, die in (die individuelle) Trance
gefallen sind? »Sie waren krank, die Armen, jetzt geht es ihnen wieder bes-
ser« (Meknes 2006). Die gegliickte Feststimmung und die Trance werden hier
aufeinander bezogen. Mit den Worten ja ‘andna al hal wird von dem Ritual-
experten die Bedeutung des Pathischen, wortlich »Widerfahrnis< (pathos)
thematisiert, die wichtig ist, um den Charakter des Ritualfestes zu verstehen.
Wie meine Informantinnen und Informanten es immer wieder ausgedriickt
haben, hat »es< jemanden in der Trance ergriffen: tschaddat/tschad (bzw. die
Trance ist bei bzw. in ihr/ihm: fiha/fih al hal). In der Trance kommen also ei-
genstidndige Méchte zum Wirken, in der marokkanischen Kosmologie in der
Regel die jnun, gut-bose Geister, die Menschen aus dem Tritt bringen und re-
gelmiBig Opfergaben bzw. rituelle Handlungen zu ihrer Befriedung erfordern.
In der Trance erfahren die Menschen die Macht dieser Ddmonen, so dass der
von Fritz Kramer ausgearbeitete Begriff der »passiones« geeignet erscheint,
diesen >inversiven< Askept des Handelns zu fassen, den die jnun verursachen
und in dem sie zur Darstellung gelangen (Kramer 1989: 64). Bei schwerwie-
gend erkrankten Menschen bzw. fehlerhaft oder noch nicht behandelten Be-
sessenheitserfahrungen kann es auch im Alltag, ohne einen rituellen Kontext
zu korperlichen Erscheinungen kommen, die mit der Besessenheits-Trance'®
in Verbindung gebracht werden: dem stocksteifen Fallen des Menschen, das
einer Trance vorhergeht oder auch das Ende einer Trance anzeigen kann, Zuc-
ken der Gliedmassen, Stohnen und Schreien, Selbstverletzungen (von an den
Haaren reien, sich Ohrfeigen bis hin zu Selbstverstimmelungen mit Hilfe
eines Messers u.d.) usw. Fiir die Behandlung dieser Zustdnde wird bei Ritua-

16 Trance wird im marokkanischen Kontext in der Regel mit Besessenheit in Ver-
bindung gebracht, auf unterschiedliche Bedeutungsebenen der Trance kann ich
hier aus Platzgriinden nicht eingehen.

234

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

len versucht, den oder die Patientin wieder in Tritt zu bringen — seine oder ih-
re eruptiven Zuckungen (wortlich: seine, ihre Knochen packen sie: schdu/ha
‘adamu/ha) werden durch Helfer in den Rhythmus der Musik tberfiihrt, zu
der er oder sie die Trance ausagiert, bis er oder sie »befriedet« ist, d.h. bis sein
oder ihr Damon jgenug hat«. Zusammen mit den tanzenden und zu-
schauenden Gésten folgen die Musiker einer rituell geordneten Verlaufsform,
bei der es zu den pathischen Zustinden der Trance kommt. Die jnun, die die
Menschen im Alltag begleiten, ohne ihnen glinstigstenfalls zu nahe zu kom-
men, reagieren auf die riah, die Melodien der Preisungen, die von den Bru-
derschaften mit Hilfe von Floten, den Oboen und Trommeln angestimmt wer-
den. Das Ritual schafft also einen Raum fiir die passiones der Trancetinzer,
bzw. fiir die in ihnen zur Geltung dringenden Ddmonen, die hier zu einer
Struktur finden, bei der ihre destruktive, krank machende Kraft in die Segens-
kraft des gemeinschaftlichen Rituals umgekehrt wird. Mit Erhard Schiittpelz
kann diese Fahigkeit ritueller Verlaufsformen, alle von ihr koordinierten Ak-
teure in eine Prozedur einzubeziehen und in einen gemeinsamen Erfahrungs-
raum einzubinden, als »pathos< einer >poiesis« bezeichnet werden, als die
Verbindung von Widerfahrnis, dem inversiven Bereich von Handlungen, und
rituellen Techniken. Fiir die tanzenden oder auch nur zuschauenden Hoch-
zeitsgdste bedeutet dies, dass sie im Verlauf des Rituals einer Prozedur der
»Verfertigung« (poiesis) unterzogen werden und dabei unterschiedliche Erfah-
rungen des >In-Mitleidenschaft-Gezogen-Werdens< (pathos) erleben (vgl.
Schiittpelz 2008:244). Dieser Drift zwischen Handlung und Behandelt-
werden, dem sich die Ritualteilnehmer nur schwer entziehen kénnen, wurde
von Alfred Gell mit dem Begriffspaar »agency/patienthood« herausgearbeitet,
das sich gerade fiir die Heilrituale der Bruderschaften heuristisch relevant er-
weist: »In any given transaction in which agency is manifested, there is a »pa-
tient«, who or which is another »potential< agent, capable of acting as an agent
or being a locus of agency« (Gell 1998: 22).

Die Inszenierung und Gestaltung von Hochzeitsfolklore in der Transmi-
gration ist ein intentionaler, kreativer Prozess, den von den Marokkanerinnen
und Marokkanern unterschiedliche Bedeutung beigemessen wird, der aber
darauf abzielt, einen Erfahrungsraum kultureller Intimitét (Herzfeld 1997) zu
schaffen, in dem die Teilnehmer in eine festliche Mit-Leidenschaft gezogen
werden: In den Worten der oben zitierten Marokkanerin: »deshalb denke ich
lieben wir auch diese atmosphire und der ablauf unserer hochzeiten, allein die
musik und das tanzen macht uns alle gliicklich« (vgl. oben S. 227).

In einem aufschlussreichen Aufsatz entwickelt Salih die repridsentative
Funktion des Pathischen anhand ihrer Beobachtung dreier, in Trance fallender
Frauen auf einer von Auslandsmarokkanern durchgefiihrten Hochzeit in Mek-
nes. Da die erste Frau hinterher auf sie zukommt und sie fragt, ob ihr die dar-
gebotene marokkanische Folklore und Tradition (der Trancetanz) gefallen ha-

235

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

be, schlieft sie, dass Frauen iiber den Trancetanz marokkanische Kultur als
authentisch verifizieren, und ihn weniger (in Anschluss an Lewis 1971) als
kulturell gefassten Ausdruck individuellen Leidendrucks oder (in Anschluss
an Boddy 1989) als subalterne AuBerung von Frauen im 6ffentlichen, patriar-
chalisch strukturierten Raum durchfiithren. SchlieBlich hatte auch ihr Gastge-
ber die Bruderschaft von vornherein als eine Mischung aus Folklore und Re-
ligion vorgestellt, eine Beurteilung, die sie sich offensichtlich vor der Matrix
der klassischen Studie Brunels aus den 1920iger Jahren zu eigen macht und
ihre erste Regung, »I thought she was struggling with jnun (spirits) who pos-
sessed her«, verwirft (vgl. Salih 2002:225-227). Salih hat mit ihrer Interpreta-
tion auf die wichtige Funktion der Tranceerfahrung hingewiesen, das Hoch-
zeitsritual gliicken zu lassen und marokkanische Kultur authentisch¢ auf die
rituelle Bithne zu bringen. Ich meine allerdings, dass dabei der Aspekt des Pa-
thischen unterbelichtet bleibt, der einen wesentlichen Anteil an der Subjekti-
vierung kultureller Praxis hat. Folklore erscheint in diesem Licht als ein Mit-
tel, soziale und individuelle Erfahrung aufeinander zu beziehen und Offent-
lichkeit zu strukturieren — und weniger als dekontextualisierte, kommerzielle
Veranstaltung.

In der Literatur wird Folklore héufig als ein Prozess bezeichnet, mit dem
kulturelle Identitdt und Praktiken zu bloBen Emblemen reduziert und dadurch
aus ihren kosmologischen und sozialen Zusammenhingen enthoben und nach
variierenden, strategischen Gesichtspunkten eingesetzt werden (bspw. Kap-
chan 1996; Mc Murray 2001; Salih 2002). McMurray, der sich an anderer
Stelle eingehend mit der Bedeutung populdrer Massenkultur fur die Aushand-
lung kultureller Identitdt auseinandergesetzt hat (Gross/McMurray/Swe-
denburg 2002), formuliert so eine Position im Anschluss an ein Streitge-
sprich, das er mit einem Marokkaner gefiihrt hat, der sich iiber eine touris-
tisch-folkloristische Reprisentation von populdren Reiterspielen, den soge-
nannten >fantasias< drgerte:

»] came away thinking about the efficacy of »folklore« as a distancing device — over-
determined, in this case by class and international relations. I think the man was
genuinely distressed that his fellow citizens had adopted or internalized the Western
tourist's consumer-driven gaze. They now stood in the same distant and disinterested
relation to their country as did the tourist. They seemed actually to be advocating
making a spectacle of the »people¢, and they seemed to view their own country as
just one among so many Stopps on an idealized tourist itinerary.« (McMurray 2001:
137)

In der Tat hatten die Heiratenden in den von mir vorgestellten Beispielen

offensichtlich eingewilligt, die ‘Aissawa fiir eine >typisch marokkanische«
Henna-Zeremonie bzw. die Hochzeit zu engagieren, um ein authentisch-

236

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

traditionelles, marokkanisches Fest zu erleben, deren Inszenierung sich wenig
von den Auftritten der ‘Aissawa in Touristenhotels unterscheidet. Sich selbst
als Teil einer globalisierten Moderne verortend, sahen sie die Bruderschaft
vielleicht als Teil eines kulturellen Erbes, das Eingang in populdre Welt- und
Ethnomusik gefunden hat und in der modernen, globalisierten Nationalfolklo-
re Marokkos gefeiert wird. In diesem Diskurs gilt es, eine exotisch-marginale,
kulturelle Tradition immer wieder neu zu entdecken. Diese Bewegung der
»proclaimed marginalisation« (Sant Cassia 2000:286) reloziert die ‘Aissawa
als eine >authentische< Quelle musikalisch-kultureller Inspiration auf dem
globalen Markt der Kulturindustrie. In den letzten Jahren hdufen sich Musik-
festivals, bei denen Bindungen dieser Art zwischen Marokko, Spanien und
Latein-Amerika betont werden sollen (Festival Atlantic Andalusia, Essaoui-
ra), sakrale Weltmusik auf die Bithnen gebracht wird (Festival des Musiques
Sacrées du Monde, Fes), oder marokkanische Ethnomusik fiir den globalen
Markt inszeniert wird (Gnawa-Festival, Essaouira). Diese Veranstaltungen
ziehen hunderttausende Besucher aus aller Welt an und priasentieren Marokko
und marokkanische Traditionen als Teil einer globalen Moderne. Dieser Teil
der Folklorisierung hat vordergriindig nichts mehr mit dem »intimen Ande-
ren« der eigenen Kultur zu tun, das vor den Augen des Ethnologen verheim-
licht werden muss oder Quelle des Unbehagens ist, weil es als »Andere der
eigenen Kultur« einen widerstdndigen Bereich kultureller Praxis betrifft, der
von unteren, sozialen Schichten betrieben wird (vgl. Crapanzano 1973:7) oder
Praktiken pflegt, die nicht fiir touristische Augen gedacht sind. Dieser intime
Bereich scheint eher dem Prozess einer »concealed marginalisation« (Sant
Cassia 2000:286) unterzogen zu werden, um sie den Augen einer weiteren Of-
fentlichkeit zu entziehen. Und doch wird gerade auch in diesen intimen, kor-
perlichen Erfahrungen Offentlichkeit verhandelt und strukturiert. Wie Mi-
chael Herzfeld mit dem Begriff der ykulturellen Intimitét< herausgearbeitet hat
(Herzfeld 1997), sind nicht alle Praktiken und Bedeutungszuschreibungen auf
allen Ebenen eines offiziellen Diskurses darstellbar. In Anlehnung an den lin-
guistischen Begriff der >Diglossie« — also der Differenz zwischen lokal ge-
pflegten Dialekten und Idiomen auf der einen und einer offiziellen Hochspra-
che auf der anderen Seite — nimmt er mit dem Begriff der »Disemia¢ (vgl.
Herzfeld 1980) eine Dialektik in den Blick, mit der beispielsweise in Diskur-
sen kommerzieller Folklore lokale Praktiken abgewertet und zugleich ge-
schiitzt werden.'” Paradoxer Weise ist es also gerade die Missbilligung eines
angeblich vormodernen Erfahrungsmodus in Modernitétsdiskursen der Auf-
klarung und Folklore, die ihn als authentisch ausweisen und im 6ffentlichen

17 Dabei sind die Bedeutungen, die kulturellen Praktiken zugesprochen werden,
potenziell so vielfdltig wie die Menschen, die diese Praktiken ausfiihren. John
Davis hat deswegen vorgeschlagen, eher von »n-semia< als Disemia zu sprechen
(Davis 1989).

237

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

Raum kultureller Intimitét verorten. Im Internet zirkulieren unterschiedliche
Filme von Tranceritualen der ‘Aissawa, bei denen auf diese Erfahrungen be-
sonders hingewiesen und als »Excorcisme by issawa¢ veroffentlicht werden.

Abbildung 6: Ein Mann fdllt auf einem Fest in Trance

Ein Mann fillt auf einer reprdsentativen Veranstaltung der ‘Aissawa (im
Hintergrund) in Trance und wird in einen fiir Blicke unzugdnglichen Bereich
des Raumes gebracht. Standbild aus einem im Internet zirkulierenden
Filmelip."®

Recht typischer Weise versuchen die Angehorigen auf der hier abgebildeten
Feier den in Trance fallenden Mann vor den Kameras wegzuschaffen und ihn
vor der Veroffentlichung seines Zustands durch die filmenden Géste zu schiit-
zen (neben den professionellen Kameraleuten sind Handys mit Filmfunktion
allgegenwirtig). Als halb-o6ffentlicher Bereich dient das Fest der Trance bzw.
dem jungen Mann als Arena, seine Beziehung zur Um- und Mitwelt zu kom-
munizieren, vielleicht einfach nur, indem er seine Krankheit darstellt."”” Doch
so wenig diese rituelle Erfahrung fiir die weltweite Offentlichkeit gedacht ist,
etabliert sie auf der Grundlage dieses gemeinsamen Erfahrungshorizonts ei-
nen intimen Bereich lokaler Praxis und kultureller Verortung. In dem Mikro-
bereich familidrer und im weitesten Sinne verwandtschaftlicher Beziehungen

18 http://www.youtube.com/watch?v=eg-lyHFU2jE, letzter Besuch am 21.2.08.
19 Fiir Ménner ist das Ausagieren von Trance tendenziell problematischer als fiir
Frauen, da sie idealer Weise selbstbestimmt aufzutreten haben.

238

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

kommt ein Erfahrungsraum zum Tragen, der den offentlichen, transnationalen
Raum sozialer Beziehungen strukturiert, indem er zwischen >Insidern< und
»Outsidern¢< auf unterschiedlichen Ebenen unterscheidet. Aus diesem Grund
versuchen die Besucher den Zustand des jungen Mannes mit ihren Handy-
Kameras >einzufangen< und die Authentizitit der Veranstaltung zu verifizie-
ren. Die wehenden Haare der Frauen beim Einzug der Bruderschaft in das
Haus der Braut oder der bezahlten Sheikhat inszenieren diese Spontaneitit der
Passion, die in der Trance zum Tragen kommt. Diese Spontaneitit ist es, die
das Authentische der Tradition markiert und deswegen auch auf den Gffentli-
chen Biihnen in choreographierter Form nicht fehlen darf.

Die rituelle Okonomie Marokkos ist in hohe« (ragia) und niedere Prakti-
ken gestaffelt und die Offentlichkeitstauglichkeit der Praktiken Gegenstand
kontroverser Diskussionen. Die Verlegenheit, die die ekstatischen und zum
Teil blutigen Praktiken gegeniiber Fremden — seien es deutsche Ethnologen
oder saudi-arabische Studenten — auslosen, zeigt, dass es fiir diese Praktiken
keinen, mit AuBlenseitern geteilten Diskurs und geteilten 6ffentlichen Raum
der kulturellen Reprisentation geben kann oder soll. Als Erfahrungsbereich
allerdings sind diese Kontexte — auch bei Marokkanerinnen und Marokka-
nern, die diese religiose Praxis ablehnen — Teil von Erzéhlungen und dienen
der Regeneration kultureller Identitét. Zur rituellen Hoch-Zeit des Propheten-
geburtstags habe ich verschiedene Teilnehmer aus den stddtischen Eliten und
dem marokkanischen Ausland auf Ritualen getroffen, die »auf der Suche nach
ihren Wurzeln¢, wie sie es nannten, eine mir bekannte, lindliche und 6ffent-
lich als arm bzw. schmutzig klassifizierte Bruderschaft besuchten, um bei den
Ritualen die Fahnen zu tragen oder einfach nur als Zuschauer dabei zu sein.
Die in dieser Zeit sich 6ffnenden und sonst im privaten Bereich durchgefiihr-
ten Praktiken der Bruderschaften bilden eine kulturelle Reserve, auf die Indi-
viduen genauso zuriickgreifen wie das marokkanische Konigshaus, das seinen
Einfluss angesichts iiberdehnter sozialer Netzwerke in der Migration und is-
lamistischen Gegenoffentlichkeiten gefihrdet sieht. Da in der muslimischen
Migration in Westeuropa 6ffentliche, religiése und politische Prisenz tiber die
Herkunftskontexte der Migrantinnen und Migranten organisiert wird (vgl.
Landman 2005), versucht der marokkanische Staat weiter erfolgreich, tiber
Dachverbinde und Kulturzentren Einfluss auf das soziale und religiose Leben
der Menschen zu nehmen und >Offentlichkeitc zu gestalten. Dabei hat die Un-
terstiitzung und Folklorisierung der Heiligenkulte und ihrer Bruderschaften
durch das Konigshaus gerade in den letzten Jahren zugenommen — ob dies al-
lerdings angesichts der Spannungen im Land und in den Kontexten der Mi-
gration ausreicht, um die Autoritdt der Monarchie zu bewahren ist ungewiss.
Doch nationale und kulturelle Folklore kann im transnationalen Raum nur in-
soweit Identitdt schaffen und vermitteln, wie sie auf sozio-religiose Kontexte
und Erfahrungen verweist, die diesen Politisierungen und Folklorisierungen

239

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

zu Grunde liegen: auf das Pathische und den »notwendiger Weise biologi-
sche(n) Mitteln« religioser Kommunikation (Mauss 1989:220).

Anmerkung

Fur die Bereitstellung der finanziellen und zeitlichen Ressourcen fiir insge-
samt siebzehn Monate Feldforschung in Meknes und Fes bedanke ich mich
beim Graduiertenkolleg »Die Figur des Drittenc, der Forschungsstelle fiir Kul-
turtheorie und das politische Imagindre (beide Universitidt Konstanz) sowie
dem DAAD. Einige Daten habe ich als Teil meiner laufenden Forschung un-
ter marokkanischen Migrantlnnen in Briissel erhoben, und im Rahmen des
Teilprojekts »>Trancemedien und Neue Medien in den beiden Globalisie-
rungsschiiben (1900 und Heute)< des SFBs »Medienumbriiche<, Universitét
Siegen, ausgewertet.

Fiir klarende Diskussionen des hier vorgestellten Themenbereichs und
meiner Feldforschungsdaten bedanke ich mich bei Anna Brus, Thomas Hau-
schild, Christine Ostermann und Erhard Schiittpelz. Fiir die hilfsbereite und
hilfreiche Kommentierung des Manuskripts bedanke ich mich bei Andrea
Lauser und Cordula Weilkoppel. Fiir verbleibende Schwichen und Fehler im
Text trage ich natiirlich allein die Verantwortung.

Literatur

Boddy, Janice (1989): Wombs and Alien Spirits. Madison: University of Wis-
consin Press.

Brunel, René (1926): Essai sur la Confirérie Religieuse des 'Aissaoua au Ma-
roc. Paris: Geuthner.

Clifford, James (1986): Introduction: Partial Truths. In: Ders./George Marcus
(Hg.): Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography. Berke-
ley: University of California Press, S. 1-26.

Combs-Schilling, Elaine M. (1989): Sacred Performances. Islam, Sexuality,
and Sacrifice. New York: Columbia University Press.

Cornell, Vincent J (1998): Realm of the Saint. Power and Authority in Moroc-
can Sufism. Austin: University of Texas Press.

Crapanzano, Vincent (1973): The Hamadsha. A Study in Moroccan Ethnopsy-
chiatry. Berkeley: University of Calfornia Press.

Davis, John (1989): Michael Herzfeld and Greece. In: Anthropology Today S,
S. 18-19.

Dennerlein, Bettina (2001): Legitimate bounds and Bound Legitimacy: The
Act of Allegiance to the Ruler (Bai‘a) in Nineteenth-Century Morocco.
In: Die Welt des Islam 41 (3), S. 287-310.

240

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

Dorson, Richard M. (1999): The British Folklorists. A History. London:
Routledge.

Dubouloz-Laffin, Marie-Louise (1946): Le Bou-mergoud.: Folklore Tunisien.
Paris: Librairie Oriental et Américaine.

Eickelman, Dale F./Salvatore, Armando (2004): Muslim Publics. In: Dies.
(Hg.): Public Islam and the Common Good. Leiden: Brill, S. 3-28.

Fabian, Johannes (1983): Time and the Other. How Anthropology makes its
Object. New York: Columbia Universiy Press.

Geertz, Clifford (2005): Die Dritte Welt. Vom Fanal der Revolution zur post-
kolonialen Realititsbewdltigung. In: Lettre International 69, S. 46-53.
Gell, Alfred (1998): Art and Agency. An Anthropological Theory. Oxford:

Clarendon Press.

Gladigow, Burkhard (2004): Sequenzierung von Riten und die Ordnung der
Rituale. In: Stausberg, M (Hg.): Zoroastrian Rituals in Context. Leiden:
Brill, S. 57-76.

Gross, Joan/McMurray, David/Swedenburg, Ted (2002): Arab Noise and
Ramadan Nights: Rai, Rap, and Franco-Maghrebi Identities. In: Jonathan
Inda/Renato Ronaldo (Hg): The Anthropology of Globalization, a Reader,
S. 198-230.

Hammoudi, Abdellah (1993): The Victim and Its Masks. An Essay on Sacri-
fice and Masquerade in the Maghreb. Chicago: University of Chicago
Press.

Hammoudi, Abdellah (1997): Master and Disciple. The Cultural Foundation
of Moroccan Authoritarianism. Chicago: University of Chicago Press.
Herzfeld, Michael (1982): Disemia. In: Michael Herzfeld/Margot Lenhart:

Semiotics 1980, New York: Plenum Press, S. 205-215.

Herzfeld, Michael (1997): Cultural Intimacy. Social Poetics in the Nation
State. London: Routledge.

Hilton-Simpson, M.W. (1922): Some Notes on the Folklore of the Algerian
Hills and Desert, in: Folklore 33 (2), S. 170-199.

Horden, Peregrine/Purcell, Nicholas (2000): The Corrupting Sea. A Study of
Mediterranean History. Oxford: Blackwell.

Kapchan, Deborah A. (1994): Moroccan Female Performers Defining the So-
cial Body. In: Journal of American Folklore 107 (423), S. 82-105.

Kapchan, Deborah A. (1996): Gender on the Market. Moroccan Women and
the Revoicing of Tradition.

Kokot, Waltraud/T6l6lyan, Khachig/Alfonso, Carolin (2004): Introduction.
In: Dies. (Hg.): Diaspora, Identity and Religion, London: Routledge,
S. 1-8.

Kramer, Fritz (1987): Der rotes Fes. Uber Besessenheit und Kunst in Afiika.
Frankfurt a. M.: Athendum.

241

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN ZILLINGER

Landman, Nico (2005): Der Islam in der Diaspora: Europa und Amerika,
Westeuropa. In: Werner Ende/Udo Steinbach (Hg.): Der Islam in der Ge-
genwart, Miinchen: Beck, S. 560-571.

Larkin, Brian (2002): Indian Films and Nigerian Lovers: Media and the Crea-
tion of Parallel Modernities. In: Jonathan Xavier Inda/Renato Rosaldo
(Hg.): The Anthropology of Globalization. A Reader. Oxford, S. 406-440.

Leistle, Bernhard (2007): Sinneswelten. Eine phdnomenologisch-anthrop-
ologische Untersuchung marokkanischer Trancekulte. Dissertation. Uni-
versitit Heidelberg.

Le Journal (2006): Le Prophéte dans le coeur des hommes. In. Le Journal.
Hebdomadaire du 11 au 17 Février, S. 28-31.

Lewis, Ion M. (1971): Ecstatic Religion. An Anthropological Study of Spirit
Possession and Shamanism. Harmondsworth: Penguin Books.

Maher, Vanessa (1974): Women and Property in Morocco. Their Changing
Relation to the Process of Social Stratification in the Middle Atlas, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

McMurray, David (2001): In and Out of Morocco. Smuggling and Migration
in a Frontier Boomtown, Minneapolis: University of Minnesota Press.
Mauss, Marcel (1989): Die Techniken des Korpers. In: Ders.: Soziologie und

Anthropologie 2. Frankfurt a. M.: Fischer, S. 199-220.

Safran, William (2004): Deconstructing and Comparing Diasporas. In: Wal-
traud Kokot/Khachig T6l6lyan/Carolin Alfonso (Hg.): Diaspora, Identity
and Religion, London: Routledge, S. 9-29.

Salih, Ruba (2002): Reformulating tradition and modernity: Moroccan mi-
grant women and the transnational division of ritual space. In: Global
Networks 2 (3), S. 219-231.

Sant-Cassia, Paul (2000): Exoticizing Discoveries and Extraordinary Experi-
ences: >Traditional< Music, Modernity, and Nostalgia in Malta and Other
Mediterranean Societies, in: Ethnomusicology 44, S. 281-301.

Schielke, Samuli (2006): Snacks and Saints: Mawlid Festivals and the Poli-
tics of Festivity, Piety and Modernity in Contemporary Egypt. Disserta-
tion, Universitit Amsterdam.

Smithsonian Institution (1982): Celebration. A World of Art and Ritual. Was-
hington D.C.: Smithsonian Institution Press.

Schiittpelz, Erhard (2008): Der Punkt des Archimedes. Einige Schwierigkei-
ten des Denkens in Operationsketten. In: Georg Kneer/Markus Schroer/
Erhard Schiittpelz (Hg.): Bruno Latours Kollektive. Kontroversen zur
Entgrenzung des Sozialen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 234-258.

Sokefeld, Martin (2004): Religion or Culture? Concepts of Identity in the
Alevi Diaspora. In: Waltraud Kokot/Khachig To6l6lyan/Carolin Alfonso
(Hg.): Diaspora, Identity and Religion, London: Routledge, S. 133-155.

242

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLKLORE UND PASSION

Turner, Victor (1969): The Ritual Process, Structure and Anti-Structure. New
York: Routledge.

Van den Veer, Peter (2004): Secrecy and Publicity in the South Asian Public
Arena. In: Dale F. Eickelman/Armado Salvatore (Hg.): Public Islam and
the Common Good. Leiden: Brill, S. 29-52.

Vertovec, Steven (1999): Three meanings of Diaspora, exemplified among
South Asian Religions. In: Diaspora 6, S. 277-300.

WeiBkoppel, Cordula (2005): Transnationale Qualitdten in Netzwerken von
Sudanesen in Deutschland. In: Nord-Siid-aktuell, Sonderheft » Transnatio-
nale Rdume« 19 (1), S. 34-44.

Westermarck, Edward (1914): Marriage Ceremonies in Morocco. London:
Macmillan.

Zillinger, Martin (2006): Keihadru al amuat. Heiligenkulte und die Verge-
genwirtigung der Toten in Marokko. In: Patrick Eiden/Nacim Ghanba-
ri/Tobias Weber/Martin Zillinger (Hg.): Totenkulte. Kulturelle und litera-
rische Grenzgdnge zwischen Leben und Tod. Frankfurt/M.: Campus, S.
217-244.

Zillinger, Martin (2008): Wenn Damonen ins Essen kotzen. Alltag und Magie
in Marokko. In: Schamma Schahadat (Hg): Alltag — PLURALE. Zeitschrift
fiir Denkversionen 7, S. 101-129.

Elektronische Quellen
www.maroczone.com/postt2639.htm1?t=2639, letzter Besuch am 23.1.08.

http://membres.lycos.fr/issawa/, letzter Besuch am 21.2.08.
http://www.youtube.com/watch?v=eg-lyHFU2JE, letzter Besuch am 21.2.08.

243

- am 14.02.2026, 12:47:02. /de/ O



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 12:47:02.



https://doi.org/10.14361/9783839409404-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

