
1. Glaube und Denken

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Lenk

Anthropologisches zu Glaube und Denken

Zu Kurt Hübners Beitrag im Konzert
einiger theologischer Denker

Menschen sind Wesen, die sich in fast allen Kulturen auf Höheres, auf
Götter oder gar den reinen, einzigen Gott ausrichten, also auf ein »Ab-
solutes«, auf die »Transzendenz«, als »Gott« verstanden. Der Mensch
ist geradezu das religiöse Wesen par excellence. Deshalb muss und soll
diese Orientierung des Menschen auf etwas über sein Leben Hinaus-
greifendes, die Gottes- oder Transzendenzorientierung, in der anthro-
pologischen Theorie einen gebührenden Platz finden. In der Tat ist
vielfach – zumindest seit der existentialistisch-christlichen Philosophie
Kierkegaards oder Tillichs Identifizierung Gottes mit dem, »um was es
uns unbedingt geht« – eine anthropologische Orientierung und auch in
der Theologie und den philosophischen Aspekten dieser umschrieben
oder ausgearbeitet worden.

Zwar waren es in der Tat vor allem protestantische Theologen, die
geradezu zu einer anthropologischen Wende der Theologie Anlass ga-
ben, zum Beispiel Thielicke (1976/1981) und etwa Pannenberg (1983),
welche die explizite, »die zunehmende Anthropozentrik in der Ent-
wicklung der neuzeitlichen christlichen Theologie« (ebd. 12) hervor-
hoben und zu ausführlichen Auseinandersetzungen mit der philoso-
phischen Anthropologie sowie der Gottesorientierung in Religion und
Theologie vom Aspekt des Menschlichen her in den Vordergrund rück-
ten. Pannenberg möchte sogar (ebd. 20 f.) »die beiden anthropologi-
schen Hauptthemen der Theologie […], Gottesebenbildlichkeit und
Sünde« in Form einer »fundamentaltheologischen Anthropologie« dis-
kursiv umreißen, welche die traditionelle dogmatisch-ontologische
Anthropologie in der Theologie ablöse.

Auf katholischer Seite war es zwar zweifellos Karl Rahner (z. B.
1984), der im Anschluss an die Transzendentalphilosophie Kants eine
Orientierung auf das Transzendente (im Unterschied zu Kant termino-
logisch von Rahner etwas missverständlich »transzendental« genann-

15

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te1 ), auf die Ausrichtung des Menschen auf Gott zum Thema machte:
»Die Transzendenz des Menschen ist […] von vornherein als der Raum
einer Selbstmitteilung Gottes gewollt, in dem allein diese Transzen-
denz ihre schlechthinige Vollendung finde«. »Das Innere des Men-
schen […] ist die Selbstmitteilung Gottes« (1984, 130), das mensch-
liche ›Subjekt‹ also, strikt verstanden, ein Ereignis und Folge einer
existentiell absolut ergehenden und mitreißenden Selbstmitteilung
Gottes an den Menschen – eben von Seiten des ›Schweigenden‹ Wo-
raufhin und Wovonher, das man erzitternd und vor einem letzten Ver-
stummen ›Gott‹ nennen könnte« (ebd. 92).

Kurt Hübner hat (2006) aufgewiesen und zutreffend begründet,
dass die Transzendentalphilosophie bei Rahner geradezu ontologisch
interpretiert wird (ebd. 211), indem er zeigt, dass die mythische Onto-
logie der christlichen Offenbarung mit einer doch (im missverstande-
nen Kantischen Sinne) transzendentalphilosophischen Subjektauffas-
sung konfrontiert wird:

»Ist, wie wenig überzeugend auch immer, Gott als das Woraufhin der im
Subjekt vollzogenen Transzendenz gesetzt, so kann für Rahner das Vonwoher
dieser Transzendenz nur die Liebe zu Gott sein, wie umgekehrt daraus, dass
er es doch ist, der allein diese Transzendenz ermöglichen kann, die Liebe
Gottes zum Subjekt, und daher auch der personale Charakter Gottes folgt.
Aber mehr noch: Da nach Rahner diese Gotteserkenntnis wie gezeigt letztlich
in jedem einzelnen Erkenntnisakt involviert ist (der unlösliche Zusammen-
hang dieses Einzelnen, Endlichen, mit dem Unendlichen), so ergibt sich da-
raus auch das unreflexe Bewusstsein von der Geschaffenheit der Welt (nichts
ist möglich ohne ihn). Welch atemberaubende Deduktion, deren einzelne
Glieder ständig darin miteinander verbunden werden, dass der Kitt, den
man dazu braucht doch nur der biblischen Offenbarung entnommen ist!
Denn gesetzt selbst, Rahner habe überzeugend gezeigt, dass das Woraufhin
der Transzendenz Gott sei, wie kann er es dann gleichsam für selbstverständ-

16

Hans Lenk

1 Rahner benutzt den Ausdruck ›transzendental‹ im Sinne von Transzendenz-orientiert
oder Transzendenz-gerichtet eher denn als in der Kantischen erkenntnistheoretischen-
methodologischen Auffassung, nach der Transzendentalbegriffe und -untersuchungen
solche sind, die über die Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis und Erfahrung
gehen, also höherstufig sind als objektsprachlich bzw. objekttheoretisch formulierte
Aussagen. Diese Doppeldeutigkeit im Begriff »transzendental« führt zu gewissen
Schwierigkeiten und Missverständnissen hinsichtlich des transzendentalphilosophi-
schen Ansatzes – zumindest, soweit sich der Autor auf Kant beruft. Ausrichtung auf
Transzendenz und transzendentale Untersuchung in methodologischer Hinsicht lassen
sich aber leicht unterscheiden und wären entsprechend zu berücksichtigen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich halten, dass die Beziehung zwischen diesem Gott und dem Subjekt die
Liebe ist? War z. B. die Beziehung zwischen dem Gott des Alten Testaments
und dem Menschen die Liebe? Ist nicht überhaupt erst durch die Opferung
von Gottes Sohn offenbart worden, was Liebe zwischen Gott und Mensch
bedeutet? Und schließlich: Wie kann Rahner allein daraus, dass seiner Mei-
nung nach mit der Erkenntnis des Endlichen der unendliche, absolute Gott
bereits mitgegeben ist, auf die Schöpfung dieses Endlichen durch Gott schlie-
ßen? Erinnern wir […] an den Grundgedanken, von dem Rahner ausgeht:
Mit dem Endlichen ist notwendig zugleich das Unendliche gesetzt. Aber da-
raus folgt nicht, dass das Unendliche das Endliche in irgendeiner Weise reali-
ter im Sinne einer Schöpfung hervorbringt, sondern nur, dass das eine ohne
das andere (angeblich) nicht gedacht werden kann« (Hübner 2006, 214 f.).

Es soll hier freilich nicht eine anthropologische Wende oder Begrün-
dung der Theologie vollzogen oder etwa generell in der Entstehung der
philosophischen Anthropologie nachgezeichnet werden, sondern nur
auf die anthropologischen Aspekte bzw. die transzendenzorientierte
Perspektive hingewiesen werden.

Bereits Herder hatte Grundbedingungen des menschlichen Da-
seins und die ›natürliche‹ Ausgangslage in der Menschheitsgeschichte
verstanden als »Offenheit auf eine in ihr noch nicht realisierte Bestim-
mung hin, so urteilt etwa Pannenberg: »Insofern hat Herder im Zu-
sammenhang des neuzeitigen Denkens eine Neuformulierung der ur-
christlichen Ansätze zur Deutung des Menschen als einer Geschichte
vom ersten zum zweiten Adam« (nach der paulinischen Deutung Jesu
Christi als eines zweiten Adam, 1. Kor. 15, 47, 49, a. ö.) ermöglicht und
angebahnt. Allerdings habe Herder »die Christologie unberücksichtigt
gelassen.« »Der von Paulus und im Anschluss an ihn von der früh-
christlichen Rekapitulationstheorie des Irenäus von Lyon formulierte
Gedanke, dass das Wesen des Menschen erst in Jesus Christus und in
der durch ihn realisierten Gemeinschaft mit Gott seine Vollendung
finde«, habe in Herders Anthropologie keine direkte »Entsprechung«
(Pannenberg 1983, 487) – und dies überraschender Weise bei einem
studierten und praktizierenden Theologen! Dies lässt sich vielleicht
nur deshalb verstehen, weil die generelle Anthropologie auf allgemeine
Kategorien für das Menschliche und Humane ausgerichtet ist (die Idee
der Humanität spielt ja bei Herder in seinen Briefe(n) zur Beförderung
der Humanität (1953, Orig. 1793–97) eine ausgezeichnete Rolle) – un-
ter Abstraktion von der realen Geschichtlichkeit und dem christlichen
Gedanken der Geschichtlichkeit der Erlösung des Menschen durch

17

Anthropologisches zu Glaube und Denken

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christus. Allgemein verweist zwar auch Herder auf die Entwicklung
der Humanität in der Weltgeschichte (1914, Orig. 1784 ff.), nimmt aber
offensichtlich bei seinen anthropologischen Überlegungen Abstand
von einer auch ihm naheliegenden spezifisch christlichen Deutung der
Erlösung des Menschen.

Zu Recht jedoch hat Pannenberg Herders Vorläufertum für die
philosophisch-theologische Anthropologie betont und damit auch den
Gedanken der »Gottebenbildlichkeit«, so sie die »Unfertigkeit der Hu-
manität des Menschen so zu beschreiben«, dass »die Verwirklichung
dieser (Gottesebenbildlichkeits-)Bestimmung nicht als die Tat dessen
gedacht werden kann, in dessen Leben sie doch erst Realität gewinnen
soll« (1983, 57). Bereits 1962 hatte Pannenberg »die sogenannte Welt-
offenheit des Menschen (nach Scheler und Gehlen)« letztlich als »eine
Offenheit über die Welt hinaus« gedeutet, »so dass der eigentliche Sinn
dieser Weltoffenheit richtiger als Gottoffenheit zu charakterisieren
wäre, die den Blick auf die Welt im ganzen erst ermöglicht«. Er hält
dies nicht für einen »Sprung zur Intuition göttlicher Wirklichkeit«,
sondern versteht es eher analytisch: »Noch im Hinausgehen über alle
Erfahrung oder Vorstellung wahrzunehmender Gegenstände bleibt der
Mensch (nach Plessner? H. L.) exzentrisch, bezogen auf ein anderes
seiner selbst, nun aber auf ein Anderes jenseits aller Gegenstände sei-
ner Welt, das zugleich diese ganze Welt umgreift und so dem Men-
schen die mögliche Einheit seines Lebensvollzuges in der Welt und
trotz der Mannigfaltigkeit und Heterogenität ihrer Einwirkungen ver-
bürgt« (Pannenberg 1983, 66). Damit wäre schon ein »Bezug zum Un-
endlichen impliziert«, aber »dieses Unendliche« sei »doch immer nur
im Zusammenhang der jeweiligen Erfahrung endlicher Wirklichkeit
gegeben«, zumal »in explizit religiöser Thematisierung, dann aber
stets bezogen auf endliche Erfahrungsinhalte« (ebd. 67). Diese »Span-
nung« zwischen »Exzentrizität« (»weltoffene Sachlichkeit, die dem
Mensch auch zur Distanz von sich selber und damit zum Selbst-
bewusstsein, zur Selbstreflexion verhilft«) und der »Dominanz der
Zentralität der menschlichen Organisation, die im Ichzentrum kulmi-
niert« (ebd. 102), sieht Pannenberg in menschlichen Zügen wie Frei-
heit, Verantwortung (zumal »Selbstverantwortung« und »Verantwor-
tung« vor Gott, ebd. 111) sowie in der grundlegenden Ur- oder
Erbsünde bzw. Schuldhaftigkeit des Menschen und den anderen zen-
tralen christlichen Existenzialien ausgedrückt.

Für Pannenberg und andere Theologen ist jedoch nach der Theo-

18

Hans Lenk

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logie des Paulus »mit dem Erscheinen Christi alles bisherige Mensch-
sein von einer grundlegend neuen Form des Menschseins abgelöst wor-
den: Dem ersten Adam trat mit Jesus – und zwar entscheidend mit der
Auferstehung Jesu – eine neue und endgültige Gestalt des Menschen
gegenüber, dessen ›Bild‹ wir alle tragen, dem also alle gleichgestaltet
werden sollen (Röm. 8,29)« (Pannenberg 1983, 484).

Nicht nur in »platonisierender Exegese«, sondern auch in historis-
tischen Auffassungen der Humanitätsentwicklung und zumal der
christlichen Auffassung des Menschen spielt »die historische Einmalig-
keit des Heilsgeschehens, in welchem die eschatologische Bestimmung
des Menschen gegenwärtig wirksam wird«, die Rolle »zu einer ›auf den
neuen Menschen Jesus Christus‹ hinführenden Heilsgeschichte« (Pan-
nenberg 1983, 485).

Dies gilt auch im Konzept der Entwicklung des Subjektes und der
Realität in der christlich-abendländischen Geschichte – und narrativ-
missionarisch nach dem Völkerapostel Paulus als Leitbild und Mis-
sionsziel darüber hinaus.

Auch besonders Hübner stützt sich entsprechend seiner methodo-
logisch-historistischen Erkenntnistheorie (Hübner 1978) auf eine ge-
schichtsorientierte Deutung der christlichen Weltauffassung, wenn
auch nicht in »empirisch-wissenschaftlicher« Akzentuierung, wie er
(Hübner 2006, 253) dies Pannenberg vorhält: Man könne nicht die
»ungeheuren Verwerfungen der Kulturgeschichte aus einer allgemei-
nen Anthropologie ableiten«, sondern sein Ansatz, der schon in seinen
Bücher von 1978 und 1986 entwickelt worden war, zeigt die unter-
schiedliche Perspektivität der für Hübner »gleichberechtigten« »Onto-
logien« des Wissenschaftlers oder Historikers und des Mythos auf und
versteht das christliche Weltbild als ein unter der eigenständigen und
spezifischen »Wahrheit des Mythos« (s. Hübner 1985) geprägten
Grundansatz. Hier hält er es eher mit Joseph Ratzinger, dem Papst
Benedikt XVI, der als Theologe zwar ebenfalls »von der radikalen Ge-
schichtlichkeit des Menschen im Sinne der Moderne als einer unabän-
derlichen Tatsache ausgeht« (Hübner 2006, 281), aber doch mit »jener
ganz anderen Geschichtlichkeit« verbindet, »die sich unauflöslich mit
dem in ihr wirkenden Ewigen verbindet und gemeinhin als christliche
Tradition bezeichnet wird« – wobei Ratzinger durchaus auch nach
Hübner »zunächst anthropologisch« argumentiert:

19

Anthropologisches zu Glaube und Denken

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Tradition ist wie die Gedächtnis und Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft verbindende Sprache eine notwendige Bedingung des Menschseins.
Theologisch bedeutet das für (Ratzinger) […]: Die Tradition des Glaubens
ist die ewige Antwort auf das ewige Wort. Aber diese Tradition muss immer
wieder neu im profanen Fortgang des geschichtlichen Wandels gefunden wer-
den und sich in ihm durchsetzen, was Ratzinger im Übergang vom Alten zum
Neuen Testament und an Christi Wirken in der Welt des jüdischen Gesetzes
erläutert. Also: ohne Tradition überhaupt keine humane Welt, sondern Zer-
rissenheit und Orientierungslosigkeit; und ohne Tradition auch kein Glaube
an das Ewige« (Hübner, ebd. 282).

Aber diese gleichsam »deskriptive Grundlage des Glaubens« genüge
nicht, sondern bedürfe auch der Antwort auf die Frage nach der »Wahr-
heit des Glaubens« und der Vernunft, sowohl der menschlichen als
auch derjenigen der Offenbarung und der göttlichen. Diese Vernünfte
müssten in der Auslegung des Glaubens zusammenwirken, haben eine
wechselvoll, in ihren Teilen aufeinander bezogene Geschichte, deren
Grundrichtung wenigstens als Leitbild entsprechend dem obersten
»christlichen Grundsatz«, der kombinierten Gottes- und Nächstenlie-
be, entspricht bzw. dadurch überformt wird: »Du sollt Gott lieben und
deinen Nächsten wie dich selbst, denn wir sind alle seine ebenbildlichen
Geschöpfe«. Dieser eher »formale Grundwert des Christentums« sei
als mit entsprechenden Inhalten zu füllende Grundnorm auch für alle
anderen Kulturen vorbildlich (ebd. 292).

Wie schon erwähnt, kann es hier nicht um die Nachzeichnung
einzelner theologischer Ansätze in anthropologischer Perspektive ge-
hen, sondern nur um die grundsätzliche Beleuchtung der anthropolo-
gischen Aspekte und Orientierungen in theologischen Ansätzen bzw.
um die Aufweisung der Transzendenzorientierung in einer historis-
tisch verstandenen und im Herderschen Sinne humanitätsorientierten
Ausformung philosophischer Anthropologien. Dass sich jedenfalls
nicht nur Klassiker wie Herder und Kierkegaard, sondern auch moder-
ne Theologen wie Rahner, Pannenberg, Ratzinger um den Entwick-
lungszusammenhang von Humanität und Religion vor allem in der
christlichen Theologie und der philosophischen und geistesgeschicht-
lichen Anthropologie bemüht haben, ist evident: In der Tat ist die The-
se von der »zunehmenden Anthropozentrik in der Entwicklung der
neuzeitlichen christlichen Theologie« (Pannenberg 1983,12 f.) ebenso
charakteristisch wie die tief verankerte und auch faktisch in allen Kul-
turen zu findende »Transzendenz-gerichtete Verfassung einer reli-

20

Hans Lenk

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gions- aber auch (geistes)geschichtlichen Variante der Anthropologie
bzw. philosophischen Anthropologie im engeren Sinne – genau wie es
schon bei Herder und Scheler angeklungen ist.

Damit ist keineswegs eine Theologie aus der Anthropologie noch
eine Anthropologie aus der Heilsgeschichte als empirisch-faktisch be-
gründbar oder gar als transzendental ableitbar unterstellt (wie es man-
che der philosophisch-anthropologisch orientierten Theologen bzw. de-
ren Leser wohl verstanden haben), sondern es gilt, den weit reichenden
neueren Aspekten der philosophischen und ebenfalls der naturwissen-
schaftlichen Anthropologien auch in den theologischen Grunddiskus-
sionen Resonanz zu verschaffen bzw. die grundlegende Orientierung
des Menschen über das Gegebene und Erfahrbare hinaus auf Gesamt-
zusammenhänge, das sog. »Unbedingte«, »Absolute« usw. und auch
philosophisch-anthropologisch zu integrieren, ohne dieses Moment
zum einzigen Analysegesichtspunkt dieser Interpretationsdisziplin zu
machen.

Ausgangspunkt einer theologischen oder christlichen Anthro-
pologie ist für Helmut Thielicke (Mensch sein – Mensch werden, 1981,
47) »die Fragwürdigkeit des Menschen«: »Die fragwürdig gewordene
Menschlichkeit ist es, die nach dem Menschen fragen lässt«, wobei
diese Feststellung sich sowohl auf die wissenschaftlichen Entwicklun-
gen, als auch auf die Weltentwicklung der industrialisierten und globa-
lisierten Welt und zumal auf das Katastrophenjahrhundert, das 20.,
und dessen Schreckensszenarien über das »Ungeheuer Mensch« bezie-
hen lässt.

Thielicke betont jedenfalls von Beginn an: »In diesem Sinne ist
Anthropologie stets ein perspektivisches Unternehmen2 . Der Standort
des Betrachters bestimmt die Sehweise«, aber das ist natürlich nicht
alles. Zumal kann eine unter christlichen Glaubensvoraussetzungen
und Hypothesen entwickelte theologische Anthropologie nicht bean-
spruchen, für alle anderen Kulturen und Religionen mit das Vorbild
zu liefern und gleichsam auf anthropologische Mission zu gehen. Den-
noch zeigen sich gerade in christlichen Ansätzen der Theologie oft
Konfliktfälle, Herausforderungen, allgemein menschliche und für alle
Kulturen charakteristische Züge, die als eine Art exemplarischer Studie

21

Anthropologisches zu Glaube und Denken

2 Den perspektivischen (»aspektischen«) Charakter betont auch Hübner in seiner plu-
ralistischen, erkenntnistheoretischen und ontologischen Wissenschafts- (1978), My-
then- (1985) und erkenntnistheoretischen Religionsphilosophie (2001, 2006).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für theologische Anthropologie gelten können – mutatis mutandis.
Hierzu sollen im Folgenden noch einige philosophisch-anthropologi-
sche und metatheoretische sowie methodologische Aspekte sozusagen
pars pro toto beleuchtet werden.

Thielicke eröffnet den Aufriss der anthropologischen Fragen mit
einigen Zitaten über Identität und vom Wesen des Menschen wie jene
nach Freiheit, verbunden mit Schuldigsein und Schuldigwerden-Kön-
nen, Schicksalsunterwerfung, Selbstbestimmung oder gar (nach Kier-
kegaard »Verfehlung des Selbst« durch »verzweifelt sich nicht bewusst
zu sein, überhaupt ein Selbst zu haben« (ebd. 95, 56). Schuldigwerden
ist »nie bloß als eine zukünftige Möglichkeit ›vor‹ mir habe (?), son-
dern ich bin immer schon als Schuldiger (ebd. 88). Obwohl dieses
immer schon Schuldigsein am Beispiel der biblischen Sündenfall-
geschichte und der Ursündethematik beschrieben wird, findet sich die-
ses Thema gerade auch in der griechischen Tragödie, wobei bereits die
Sequenz auftaucht: »Indem ich mich … als Wirkung meiner Ursache
hinstelle, verwandle ich Schuld in Schicksal« (ebd. 89) – alles »Varia-
nten des immer gleichen Versuches, Schuld in Schicksal zu verwan-
deln. Sie gehören zum klassischen Inventar unseres Plädoyers auf
Freispruch« (ebd. 90). Man könnte natürlich gerade in der christlichen
Ursündethematik auch den umgekehrten Projektionsvorgang der stän-
digen Unterstellung des Schuldigseins, also die umgekehrte Sequenz,
vermuten.

In der neuesten Zeit sei es charakteristisch in aktivistischer Weise
zu formulieren: »›Der Mensch ist, was er produziert; er ist so, wie er
produziert‹« (ebd. 55): Damit werde »die Grundfrage der Anthropolo-
gie verfehlt […], weil weder Gott (im Sinne des Christentums oder
auch Platos in seinen ›Gesetzen‹) noch der Mensch (im Sinne des Pro-
tagoras) das Maß aller Dinge ist, sondern weil nur dingliche Strukturen
dieses Maß bilden« würden (ebd.). Es entwickle sich »eine Art ›Auf-
stand der Mittel‹ […] der ihn (den Menschen) dann seiner Freiheit
beraubt und dem Zugzwang unterwirft« (ebd. 82), ihn ummodelt, ma-
nipuliert, sodass sogar mit R. Kaufmann von einer drohenden »Prothe-
senkultur« zu sprechen ist (ebd. 83).

Freiheit wird jedenfalls »nur um den Preis der Schuld erkauft. Das
Wissen um Gut und Böse entsteht erst in dem Augenblick, wo Adam
schon durch das Böse fixiert ist« (ebd. 96).

Neue, zweite Identitätskrisen finden sich in Medizin, Biologie,
Strafrecht – heutzutage in einer Zuspitzung und in einem Ausmaß,

22

Hans Lenk

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das nicht nur einer »Veruntreuung des Humanen« und einer »uner-
träglichen Dezimierung menschlicher Daseinsfülle« gleichkommt,
sondern vor allem daran zu sehen ist, »dass die personale Würde des
Menschen als Selbstzweck aufgehoben und er als Mittel zum Zweck
missbraucht wird« (ebd. 98). (Mit Kant müsste freilich formuliert wer-
den: »stets nur als Mittel« und nicht nur gelegentlich-funktional.) In-
zwischen haben sich Manipulationsmöglichkeiten und Zuspitzungen
ergeben, wie sie Thielicke vor über dreißig Jahren noch kaum ahnen
konnte, obwohl die naturwissenschaftlichen Grundlagen der biogene-
tischen Erkenntnis-, Identifikations-, und Manipulationsmöglichkei-
ten bereits gelegt waren.3 Jedenfalls endet die Exposition Thielickes
mit der Erkenntnis: Wer sich in total relativistischer, manipulativer
Weise vom Unbedingten abwendet, »wer sich aus dem Bezug zur Gott-
heit und zu den Ideen löst, verfällt in das Nichtige und verwirkt sein
Humanum. Damit hat Plato vorausgeahnt, was in späteren Entwick-
lungen auch als kollektive Zeiterscheinung auftaucht: […] den seinem
Urbezuge entnommenen und auf das gegenständliche Ergreifbare re-
duzierten Menschen« (ebd. 158). Zwar sei der Mensch »weder ein en-
telechisch geschlossenes Gebilde, das aus sich selbst verstanden werden
könnte und darum durch keinerlei Bezug auf ein Unbedingtes – auf
Grund, Ziel und Sinn des Daseins – zu bestimmen wäre; noch ist dieses
Menschenbild auf eine Relation zum Bedingten gegründet, sei es zu
den biologischen und gesellschaftlichen Bedingungen seiner Existenz,
also auf das Vorfindliche und Objektivierbare« (ebd. 159). Damit sei die

23

Anthropologisches zu Glaube und Denken

3 Einflüsse auch der modernen Wirklichkeitsverständnisse auf die Anthropologie wer-
den bezüglich traditioneller Ontologien, der Säkularisierung, später (ebd. 311ff.) der
Technik und anderer gesellschaftlicher Zwangslagen und Wirkkräfte nachgewiesen. Sie
werden in ihren Auswirkungen auf ein biomedizinisches Menschenverständnis sowie
die Entstehung und Entwicklung des »individuellen Eros« (ebd. 200ff.) aufgewiesen
und als eine Art von »Götzendienst« im Sinne der egoistischen Selbsterfüllung (»amor
sui«), oder der Verdinglichung bzw. Verprozessualisierung von Verfahren und Wirkun-
gen geprägt: »Die Frage: ›Was habe ich davon?‹ kann die andere Frage ›Wo und wem
habe ich zu dienen?‹ bedenklich verdrängen (ebd. 219). Das gelte selbst, wenn diese
Frage »äußerst sublimiert sein und das ›höhere‹ Selbst meinen« kann, »das sich erfüllen
möchte oder sich sogar ethisch dazu aufgerufen sieht«. Dennoch wird heute »das Ernst-
nehmen der neuzeitlich erwachten Individualität …, die darin schlummernde Chance
zur Menschwerdung zu erkennen« sein, statt einer »Emanzipation aus dem Schöp-
fungsauftrag … seine weitergehende Erfüllung, seine reichere Instrumentierung« zu
verwirklichen (ebd. 221). Dies sei eine Frage der Anthropologie, die über den »Umkreis
christlicher Theologie« hinausgehe, »sich genauso im Rahmen von weltanschaulich ori-
entierten Humanwissenschaften« ergebe (ebd. 222).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgabe der anthropologischen Untersuchungen »klar herausgearbei-
tet«: »Wir haben diese Relation zum Unbedingten genauer zu erfor-
schen« (ebd.). Das würde Kurt Hübner nach seinem »aspektischen«
Ansatz ganz genauso sehen.4

Diese Bedingung ist nach Thielicke für den christlichen Entwurf
zur Anthropologie entscheidend – auch wenn diese Bedingung auch
über den christlichen Glaubensbereich hinaus auf »weltanschaulich
orientierte Humanwissenschaften« ausgedehnt werden kann:

»Die anthropologischen Aussagen werden nicht mehr aus bestimmten dog-
matischen Grundaussagen deduziert, um dann auch durch diese begrenzt zu
werden, sondern der neue Einsatz des Denkens sieht nun so aus: Im Lichte des
Glaubens an den Ursprung und die Bestimmung des Menschen werden em-
pirische Phänomene – […] – interpretiert. Dabei treten Hinweise und Bezüge
ins Licht, die ohne diese sub specie aeternitatis sich ergebende Perspektive
vielleicht nicht hervorgetreten wären. Das theologische Wissen […] taucht
also hier tatsächlich im Nachhinein als Interpretation derjenigen Phänomene
auf, die man vorher mit allen empirisch arbeitenden Humanwissenschaften
zusammen zur Kenntnis genommen hat […] Wir befragen sie auf Indizien
hin, die ein den bloßen Bios Transzendierendes, die nämlich ›Menschlichkeit‹
ankündigen« (ebd. 222).

Angesichts der Selbstinterpretationen des Menschen und der Gefahren
biologistischer Reduktionismen oder gesellschaftlicher Deutungs-
zwänge oder lediglich statistischer quantitativer Zahlenspielereien (Be-
völkerungsproblematik/ Effizienzthematiken) gilt es z. B. für Thielicke
zu betonen: »Der Mensch ist nur von seinem Woraufhin und nicht von
seinem Woher aus zu bestimmen« (1981, 431): »Diese eigentliche, die
›finale‹ Thematik seiner Existenz« sei imperativ und jenseits aller ge-
netischen Fixierungen zu beachten.

Besonders schön wird im Folgenden zitierten Absatz die spezifisch

24

Hans Lenk

4 Auch Kurt Hübner hat übrigens Thielickes theologisch-anthropologischen Ansatz zur
Kenntnis genommen – freilich nur sporadisch anhand eines speziellen späteren Buches
(»Das Lachen der Heiligen und Narren« 1988), wobei er diesem u.a. vorwirft, Kierke-
gaards christliche Deutung des Komischen und Humors als das »letzte Grenzzeichen«
(Kierkegaard) »vor dem Glauben«, wo die »Gefahr des Tragischen der menschlichen
Existenz und damit die Wende in die Tragik des Glaubens angezeigt wird«, nicht um-
fassend und anthropologisch tief genug gewürdigt habe, obwohl er durchaus gesehen
habe, dass Lachen, Humor und das Komische auch ein Quell der christlichen »Lebens-
freude« sei (Hübner 2001, 334,339). Hübner hebt deutlich hervor, dass »auch der Hu-
mor Ausdruck eines Existenzial christlichen Lebens« ist (ebd. 439).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


christliche Komponente der Gottesebenbildlichkeit, Menschlichkeit,
Würde und Hochschätzung menschlichen Lebens zusammengefasst:

»Der unzerstörbare Charakter der Gottebenbildlichkeit und damit der Huma-
nitas beruht nicht auf bestimmten immanenten Eigenschaften des Menschen.
Ihrer aller könnte er verlustig gehen. Es gibt Monstren, »Menschenhülsen«,
denen nichts erkennbar Menschliches mehr anhaftet. Und wir wissen aus den
Diskussionen über das sogenannte »lebensunwerte Leben«, welche Kon-
sequenzen aus dem Verlust jener menschlichen Eigenschaften gezogen wer-
den können. Auf sie also konnte jener unzerstörbare Charakter nicht gegrün-
det werden. Er beruht statt dessen auf einem Externum: darauf, daß der
Mensch bei seinem Namen gerufen, daß er angeredet wird und daß ein ande-
rer ihn in die Geschichte mit sich hineinzieht. So gründet die Sicherheit der
Gottebenbildlichkeit in unserm letzten Bezuge, wieder in dem, was wir die
fremde Würde des Menschen nannten. Gründet man die Würde des Men-
schen auf seinen biologischen Ursprung, so wird er zum höher organisierten
Tier oder zur Bestie (die Bestie gehört ja zweifellos auf diese höhere Stufe).
Gründet man sie auf seinen immanenten Wert, auf seine Funktionstüchtig-
keit, so wird er zum Opfer der Bestie. Denn dort, wo die Grenze seiner Ver-
wertbarkeit sichtbar wird, verläuft auch die Grenze seines Lebensrechtes. Ge-
währleistet ist die Unantastbarkeit der Humanitas nur in jener Relation (zu
Gott, H. L.): darin also, daß der Mensch »Kind« und »Augapfel« Gottes ist,
daß er »teuer erkauft« wurde.«

Thielicke gelingt es in einer für seine Zeit beeindruckend kenntnisrei-
chen Weise die soziologischen, psychologischen und sogar ahnungs-
weise biogenetischen sowie naturwissenschaftlich-technischen Heraus-
forderungen und Fragestellungen der Moderne mit einer erweiterten,
dynamischen Interpretation der Menschheitsherausforderungen aus
christlicher Sicht darzustellen und zu diskutieren – unter der Voraus-
setzung, dass »die Konstanz unserer Identität […] die Konstanz der
Treue Gottes« sei, die dieser »zugesagt« habe (ebd. 107). Thielicke
nennt die Bedingung: »Wenn unser Satz zu Recht besteht, dass
menschliche Identität letztlich in der Geschichte gründe, die Gott mit
den Menschen eingegangen ist, dass das Wesen dieses Menschen also
darin besteht, der Angesprochene, Gerufene, Erwählte zu sein, ich sage:
wenn dieser Satz stimmt, dann bleibt diese Zuwendung Gottes seine
Identität, sie bleibt es im Geben und im Nehmen« (ebd.).

»Der Rufende und sein Ruf sind es, die die ›fremde Würde‹ verleihen und den
also Angesprochenen unantastbar machen« (ebd., i.O. kursiv). Das gilt aber
nicht nur für Gott und den Menschen, sondern auch zwischen Menschen sel-
ber – zumal unter dem Liebesgebot vom 1. Korintherbrief 13,8.

25

Anthropologisches zu Glaube und Denken

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Besonders die Thematik der christlichen Nächstenliebe (Agape und
menschheitlicher Eros) stehe im Zentrum der anthropologischen Dramatik,
in der sich im »Zusammenprall … zwischen den radikalen Forderungen der
Bergpredigt Jesu und einer Weltstruktur, die mir die Erfüllbarkeit dieser For-
derung zu versagen scheint«.

»Die Welt steht offenbar in einem seinshaften Widerspruch zu dem,
was die Bergpredigt will« (ebd. 277).

Die christliche Liebe müsse sich freilich erweitern: »Sie müsste
(auch, H. L.) eine planende, organisierende, prophylaktisch wirksame
und weit vorausschauende Liebe sein« (ebd. 284). Dies gelte auch für
politische Verhältnisse und Verantwortung: »Ich bin zu der Freiheit
verurteilt, die Wirklichkeit, die ›Geländeverhältnisse‹, verantwortlich
zu interpretieren, Kompromisse mit ihnen zu schließen und die nötigen
Umwege zum Dienst am Nächsten zu erkunden« (ebd. 287). Die
Nächstenliebe müsse immer weiter vom »Horizont der Neuzeit« aus
flexibilisiert, ausgedehnt und über bloße individuelle Deutungen hi-
nausgeführt werden – zumal zu einer Übernahme zukünftiger Verant-
wortlichkeit führen und zu prophylaktischen Überlegungen, Strategien
und Maßnahmen, die von uns eine eingehende Situations-Reflexion
erfordern und das Beispiel des barmherzigen Samariters in erweiterter
Interpretation moderner, sozialer, zukunftsorientierter und dyna-
misch-flexibler zu verstehen haben.

Natürlich sind die Treue Gottes und dessen Zuwendung zu den
Menschen, die Anrufung und Deutung der Geschöpflichkeit und die
These von der Gottesobenbildlichkeit spezifisch christliche Voraus-
setzungen, welche die anthropologischen Fragestellungen eher leit-
bildhaft-normativ überformen, also insofern über wissenschaftliche
Anthropologie bzw. deskriptive philosophische Anthropologie hinaus-
gehen. Doch kann diese Relationsstruktur über die spezifisch christli-
che Deutung hinaus auf philosophische Konzepte eines Menschenbil-
des im Sinne einer eher säkular verstandenen ethisch-normativen
Humanität, einer Aufforderung zur Konkretisierung dieser Humanität
(vgl. Verf. 1998, 2010) verstanden werden, also als Teil der Humani-
tätsorientierung in der philosophischen Anthropologie generell.

Ganz allgemein ist natürlich anzuerkennen, dass die theologi-
schen Anthropologien bzw. theologischen Perspektiven in den jeweili-
gen Theologien und Religionen wichtige konkretisierende Zusatz-
aspekte für die Interpretation und humanitäts-orientierte spezifische
Akzentuierungen des Humanitätsgebots und der philosophischen An-

26

Hans Lenk

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thropologie einer »konkreten Humanität« (Verf. 1998) und Humani-
sierung leisten können. Der Mensch ist schließlich gerade auch »das
transzendierende Wesen«, das über seine biologischen, physischen,
psychischen, gesellschaftlichen und sonstigen Sonderkomponenten
und -Vorgegebenheiten hinausgreift – zumindest symbolisch –, indem
es sich in einer umfassenden Idee des Zukünftigen (Einheit der
Menschheit, Einheit mit Gott oder dem Unbedingten) zu projizieren
und zu verstehen versucht und sich seinerseits im Lichte und Spiegel
dieser »finalen« Orientierung reflektiert.

Bei Kurt Hübner wird dieser Aspekt der grundlegenden Transzen-
denzorientierung durch seinen erkenntnismethodologischen (1978)
und »mythologischen« Ansatz zum zentralen Angelpunkt seines reli-
gionsphilosophischen Hauptwerkes Glauben und Denken (2001).

Hübner hat die anthropologische Dimension des Christentums
und generell aller Mythen (vgl. sein Die Wahrheit des Mythos, 1985)
deutlich gesehen und analysiert, selbst wenn er dies nicht unter dem
spezifischen Titel einer theologisch-philosophischen »Anthropologie«
getan hat. Stattdessen behandelt er die Ansätze des Christentums in
dessen historischer Anbindung an die Gesetzeslehre des Alten Testa-
ments unter den zentralen christlichen Stichworten – von der Ur- oder
»Erbsünde«, der Erlösung durch den »Opfertod« des Sohnes Gottes als
»Sündenbock« und »Opferlamm«, »Erlösung« und »Gnade« – nicht
nur im Rahmen einer quasi »mythologischen« Anthropologie, sondern
auch geschichtsorientiert mit Blick auf die christliche »Heilsgeschich-
te« und »christliche Existenzialität«, die sich im Personalen unter den
aus der Existenzphilosophie Heideggers bekannten Existenzialien des
»Gewissens« und der »Schuld« andeutet, aber phänomenologisch ver-
tieft werden muss:

»Das Personale, das sich unvermeidlich mit jeder Gestimmtheit verbindet, die
das existentiale Gewissen und Schuldigkeit hervorrufen, hat die Verfassung
des Mythischen. Es zeigt die für das Mythische typische Einheit des Abstrak-
ten und Konkreten, des Einbruchs eines Transzendenten, also nicht Lokali-
sierbaren und gegenständlich Fassbaren, in die innerweltlich profane Sphäre.
Mythisch ist hier also nicht nur die […] Vorstellung von Schuld, der zu Folge
man jemandem etwas schuldet, gleichgültig, ob man im heutigen Verständnis
dieses Begriffs daran wirklich Schuld trägt, sondern mythisch ist auch der im
Gewissen mahnende Rufer« (Hübner 2001, 127).

Hübner legt die

27

Anthropologisches zu Glaube und Denken

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»phänomenologisch tiefere Schicht des von Heidegger bestimmten exis-
tentialen Gewissens und existentialen Schuldigseins frei – tiefer, weil sie die
innere Gestimmtheit einbezieht, die sich damit verbindet […] Denn zwar ist
nach Heidegger das Woher des Gewissensrufes die Unheimlichkeit der ge-
worfenen Vereinzelung; aber damit wird doch, zugleich in der damit impli-
zierten Personalisierung, das Dasein vor jenen Rufer gestellt, der da aus der
Unheimlichkeit ruft. Und entsprechend bedeutet auch das existenziale Schul-
digsein eben nicht nur, dass das Dasein sich immer selbst schuldig bleibt, weil
es sein Dasein, das es doch übernehmen soll, dennoch letztlich nicht über-
nehmen kann, sondern es bedeutet auch, dass es vor den Rufer in diesem
seinem Schuldigsein, in dieser seiner Nichtigkeit tritt, vor ihn, der dem Da-
sein im Gewissensruf sein existentiales Scheitern enthüllt und damit selbst
eine dafür unberührte, transzendente Instanz ist. So vor den mythischen Ru-
fer gestellt, entspricht das Schuldigsein nicht nur dem beschriebenen mythi-
schen Sinn von jemandem etwas schuldig sein, sondern auch jenem anderen
mythischen Sinn, demzufolge Schuld […] den Zustand der Gottferne betrifft,
so dass sie nicht Menschen gegenüber, sondern dem transzendenten Rufer
gegenüber besteht. Und doch bleibt dieser Rufer dabei, wenn man sich auf
die Analyse des Daseins als Sein zum Tode, als, christlich gesprochen, Dasein
in der Sünde beschränkt, in seiner absoluten Anonymität verborgen […]«
(ebd. 127 f.).

Während Heidegger nach Hübner in der ontologischen Außenbetrach-
tung der Schuld und der Gewissensangst verbleibe, aber dennoch »im
Rufverstehen vor die Unheimlichkeit seiner selbst gebracht ist« (Zitat
Heideggers nach Hübner (ebd. 135)), so zeigt sich in der christlichen
Sicht

»der notwendige Zusammenhang zwischen […] der existentialen Eigentlich-
keit, in die christlich der transzendente Rufer den Menschen aus den täu-
schenden Geborgenheiten des In-der-Welt-Seins und damit der Sünde aus
Gottferne zurückholt,« und »jene christlich-moralische Eigentlichkeit, die
ihn damit zugleich aus den scheinbaren moralischen Gewissheiten und
Selbstgewissheiten (Selbstgerechtigkeit, Werkgerechtigkeit, Pharisäismus
usw.) in die Ungeborgenheit seines Gewissens zurückführt und ihn unmittel-
bar vor den transzendenten Rufer stellt« (ebd. 135):

»In phänomenologischer Vertiefung der diesem Dasein zugehörigen, exis-
tentialen Gewissensangst enthüllte sich deren kognitive Beziehung auf einen
transzendenten Rufer als mythische Personalisierung und in christlicher, die
Existentialanalyse bereits überschreitender Offenbarung, als Gott […] Rein
phänomenologisch gesehen, erweisen sich die beiden Formen der Gewissens-
angst, der existentialen und der christlich-moralischen, als vollkommen ana-
log […] Wieder in christlicher, die rein phänomenologische Existentialana-

28

Hans Lenk

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lyse überschreitender Offenbarung, enthüllte sich ein notwendiger Zusam-
menhang zwischen den beiden Analoga, dem existentialen Gewissen und sei-
ner zugehörigen existentialen Eigentlichkeit einerseits und dem moralischen
Gewissen und seiner zugehörigen moralischen Eigentlichkeit andererseits.
Denn derselbe transzendente Rufer, nämlich Gott, ruft uns nicht nur zur
unbeschönigten Einsicht in die Nichtigkeit des In-der-Welt-seins, sondern
auch zur unbeschönigten Einsicht in die mit dem In-der-Welt-sein verbunde-
ne Sünde als Gottferne […]« (ebd. 136).

Hübner diskutiert unter diesem neuen Vorzeichen auch besonders die
»Versuchung« und »das Böse« in der christlichen Ethik angesichts des
»radikalen Realismus« des Christentums (ebd. 177) sowie besonders
»die Gnadenwirkung als Existential und christliche, existentiale Le-
bensgestimmtheit«: »christliche Existenzialität erschöpft sich […]
nicht in der Ethik, sondern hat ihren eigentlichen Quell in den Wir-
kungen der Gnade« (ebd. 186). Dies führt nun wieder auf die Fragen
des »Gnadenempfangs«, auf »Mythisches und Mystisches« zurück
(ebd. 188 ff.), wobei Hübner ausdrücklich und ausführlich auf Luthers
mythologische Deutung des Gebets und der »Gnadenwirkung« eingeht
(ebd. 189 ff.), aber auch auf das »mystische Offenbarungserlebnis«:

»Die Welt und alle wahrnehmbaren Gegenstände versinken, um alleine Gott
Platz zu machen – Logos der Offenbarung: Gott ist nicht Objekt unter ande-
ren, ja, er erscheint überhaupt nicht als ein dem Subjekt gegebenes, ihm ge-
genüberstehendes Objekt. Offenbarungserlebnis: Der Ort der Offenbarung
ist das Innere des Menschen, wobei dieses Innere ganz von Gott durchdrun-
gen wird und in ihm verschwindet: Ek-stase. Logos der Offenbarung: Die
ontologische Trennung von Subjekt und Objekt ist aufgehoben, das Objekt
wird zum Subjekt, das Subjekt zum Objekt. Offenbarungserlebnis: Erfüllt-
sein von absoluter Gewissheit […] Offenbarung ist somit absolute Erfah-
rung, ist Botschaft einer absoluten Wahrheit. Offenbarungserlebnis: ent-
rückte Seligkeit. Logos der Offenbarung: Gott bestimmt das Sein, nicht
sucht das Denken des Menschen die Übereinstimmung mit dem Sein; Gott
aber ist der Dreifaltige, sein Sohn der Erlöser.« (ebd. 203 f.).

Hübner versteht ein solches, seltenes »Offenbarungserlebnis« als »eine
bloße Möglichkeit der Gnadenwirkung als christliches Existential, die
äußerst selten unter Menschen zur Wirklichkeit wird […]« Es sei
»doch fragwürdig, durch eine entsprechende Lebensführung darauf
hinzuarbeiten, dass es einem zuteil werde« (ebd. 204), sondern sie kann
nur »sola gratia«, mit der »Verdichtung der existentialen Gnadenwir-
kung«, eintreten, die Hübner am Beispiel des Bekehrungserlebnisses

29

Anthropologisches zu Glaube und Denken

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(»Mémorial«) Pascals beschreibt, bevor er auf die mythischen Funk-
tionen der den ganzen christlichen Glauben umfassenden »Verdichtun-
gen« der »existentialen Lebensgestimmtheit« des Christen eingeht
(ebd. 207 ff.).

In diesem Rundgang, der noch ausführlich in diesem seinem Opus
Magnum christlicher Religionsphilosophie historisch und in Bezug auf
die philosophisch-theologische Tradition sowie Offenbarungserfah-
rungen erörtert wird, ist Kurt Hübner wieder bei seiner grundlegenden
mythologischen erkenntnistheoretischen Anthropologie angekom-
men, die den grundsätzlichen Aspektcharakter einer Erkenntnis- und
Weltdeutung deutlich betont, dass »alle Ontologien kontingent sind
und keine eine notwendige Geltung hat, […] keine irgendeiner ande-
ren vorzuziehen« (ebd. 5); dieses »Allgemeine Toleranzprinzip« basiert
auf seiner Einsicht, dass »die Wirklichkeit einen aspektischen Charak-
ter [hat], […] mehrdimensional ist« (ebd. 6).

Dieser »ONTOLOGISCHE GRUNDSATZ DER ALLGEMEINEN
METATHEORIE« (ebd.) führt nicht nur zum zweiten Toleranzprinzip:
»Nichtontologische oder von keiner Ontologie abhängige Wirklich-
keitsauffassungen mit ihren besonderen (numinosen) Erfahrungen
lassen sich wegen dieser Wirklichkeitsauffassungen ontologisch nicht
widerlegen, seien sie in der Außenbetrachtung begriffswissenschaft-
lich in eine Ontologie transformierbar oder nicht« (ebd. 7). Diese
Grundthese, die natürlich auch Hübners anderem großen Buch Die
Wahrheit des Mythos (1985) zugrunde liegt, kann ihre brisante Folge-
wirkung gerade auch in der Phänomenologie und Analyse religiöser
Erfahrungen, Traditionen und vor allem auch heiliger Schriften entfal-
ten. Wirklichkeitserfahrungen, Wirklichkeitserlebnisse und Wirklich-
keitsdeutungen bzw. -beschreibungen sind aspekthaft (Hübner:»aspek-
tisch«) beziehungsweise perspektivisch oder von einer bestimmten
Deutungsgrundlage abhängig – sie haben dementsprechend ihren Ei-
gencharakter und können nicht vollständig von anderer Grundlage aus
gerechtfertigt oder kritisiert werden.

Dieser Ansatz entspricht weitgehend dem methodologischen In-
terpretationismus bzw. Schema-Interpretationismus, wie er von mir
seit Ende der 70er Jahre in vielen Schriften entwickelt worden ist (Vf.
z. B. 1978, 1993, 1993a, 1995, 2000, 2003 u.a.). Auch der kantianisch-
transzendentalistische Perspektivismus Kaulbachs wäre hier als Ana-
logansatz zu sehen. (Die Durchführung dieser Parallelentwicklungen
bzw. der Vergleich der offenbar unabhängig voneinander entstandenen

30

Hans Lenk

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ansätze, die zum guten Teil auf Kantisches Gedankengut, aber auch
auf Ansätze von Nietzsche (»Gerade Tatsachen gibt es nicht, sondern
nur Interpretationen«!) und z. T. etwa auch auf Cassirer zurückgeführt
werden könnten, müsste gesondert diskutiert werden.)

Doch dieser Ansatz zeigt nicht nur die Rechtfertigung andersarti-
ger Weltsichten wie des Naturlebens (Hübner 2001, Kap. XII), sondern
auch die bedeutende Relevanz dieses Entwurfs für eine philosophische
wie auch theologische Anthropologie und »Kulturanthropologie« in
europäischem Sinne, einschließlich der Kulturgeschichte und der reli-
giösen Traditionen (z. B. »Heilsgeschichte«). Obwohl Hübner in sei-
nem religionsphilosophischen Opus Magnum diesen Akzent des An-
thropologischen nicht ausdrücklich gesetzt hat, steht sowohl in seinen
mythologischen Werken (z. B. 1985) als auch in anderen religionsphi-
losophischen Büchern (2003, 2006) eine solche anthropologische Be-
deutsamkeit unübersehbar im Hintergrund, ja, lässt diese anthropo-
logischen »Dimensionen der Wirklichkeit«, wie der Untertitel von
Glaube und Denken lautet, durchaus umfassend deutlich werden.

Literatur

Baigent, M.: Die Gottesmacher. Bergisch Gladbach 2007.
Benedikt XVI (Ratzinger, J.): Jesus von Nazareth I. Freiburg 2007.
Berger, K.: Jesus. München 2004.
Dalferth, I.: Die Wirklichkeit des Möglichen. Tübingen 2003.
Frank, S. L.: Mit uns ist Gott. Freiburg/München 2010.
Hübner, K.: Das Christentum im Wettstreit der Weltreligionen. Tübingen 2003.
Hübner, K.: Die Wahrheit des Mythos. München 1985 (2. Aufl.: Freiburg – Mün-

chen 2011).
Hübner, K.: Glaube und Denken. Tübingen 2001, 2 2004.
Hübner, K.: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne. Augsburg 2006.
Hübner, K.: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft. Freiburg 1978 (Studienaus-

gabe 2002).
Kunstmann, J.: Rückkehr der Religion. Gütersloh 2010.
Kutschera, F. v.: Was vom Christentum bleibt. Paderborn 2008.
Lenk, H.: Handlung als Interpretationskonstrukt. In: Lenk, H. (Hg.): Handlungs-

theorien interdisziplinär II, 1. München 1978, 279–350.
Lenk, H. (Hg.): Handlungstheorien – interdisziplinär. 4 Bde. + 2 Halbbde. Mün-

chen 1977ff. 3Band II, 1 (1978); II, 2 (1979): Handlungserklärungen und phi-
losophische Handlungsinterpretationen.

Lenk, H.: Theologie als Metatheorie. In: Fv. Oberkirchenrat (Hg.): Verkündigung

31

Anthropologisches zu Glaube und Denken

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Gespräch mit der Gesellschaft. FS H.–W. Heidland. Karlsruhe 1977, 57–72.
(Auch in Man and World 11 (1978), 3–18) und Moser-Pilick 1979, 101–113.

Lenk, H.: Postmodernismus, Postindustrialismus, Postszientismus. In: Zimmerli,
W. Ch. (Hg.): Technologisches Zeitalter oder Postmoderne. München 1988,
153–198.

Lenk, H.: Welterfassung als Interpretationskonstrukt. In: Allgem. Z. f. Philosophie
13 (1988a), 69 ff.

Lenk, H.: Interpretationskonstrukte. Frankfurt/M. 1993.
Lenk, H.: Philosophie und Interpretation. Frankfurt/M. 1993a.
Lenk, H.: Schemaspiele. Über Interpretationskonstrukte und Schemainterpreta-

tionen. Frankfurt 1995.
Lenk, H.: Interpretation und Realität. Frankfurt/M. 1995a.
Lenk, H.: Das metainterpretierende Wesen. In: Allgem. Zeitschr. f. Philosophie

20:1 (1995b), 39 ff.
Lenk, H.: Zum Prinzip der konkreten Humanität bei Albert Schweitzer. In:

80. Rundbrief für alle Freunde von Albert Schweitzer (Hg.: Deutscher Hilfsver-
ein für das Albert-Schweitzer-Spital, Lambarene). Mai 1995c, 21–28.

Lenk, H.: Konkrete Humanität. Frankfurt/M. 1998.
Lenk, H.: Kreative Aufstiege. Zur Philosophie und Psychologie der Kreativität.

Frankfurt/M. 2000.
Lenk, H.: Albert Schweitzer – Ethik und konkrete Humanität. Münster 2000b.
Lenk, H.: Erfassung der Wirklichkeit. Würzburg 2000a (erw. engl.: Grasping Real-

ity. Singapur 2003).
Lenk, H.: Grasping Reality. Singapur: World Scientific 2003.
Lenk, H.: Values as standardized interpretative constructs. In: Mc Bride, W. (Hg.):

The Idea of Values. Charlottesville, VI 2003a, 80–125.
Lenk, H. / Maring, M.: Natur – Umwelt – Ethik. Münster 2003.
Michel, H.: Ich bin die Wahrheit. Freiburg – München 1997.
Moser, I. / Pilick, E. (Hg.): Gottesbilder heute. Königstein/Ts 1979.
Pannenberg, W.: Anthropologie in theologischer Perspektive. Göttingen 1983.
Rahner, K.: Grundkurs des Glaubens. Freiburg 1984.
Ratzinger, J.: Theologische Prinzipienlehre. München 1982.
Ratzinger, J.: Glaube–Vernunft–Wahrheit. Freiburg 2003.
Schaeffler, R.: Philosophisch von Gott reden. Freiburg – München 2006.
Scherer, G.: Die Frage nach Gott. Darmstadt 2010.
Schnabel, U.: Die Vermessung des Glaubens. München 2010.
Scobel, G.: Der Ausweg aus dem Fliegenglas. Frankfurt/M. 2010.
Sonderfeld, U. (Hg.): Jesus bei den Philosophen. Berlin – Münster 2006.
Theißen, G.: Das Neue Testament. München 2002, 3 2006.
Thielicke, H.: Mensch sein – Mensch werden. München 1976.

32

Hans Lenk

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerd-Günther Grau

Von der absoluten Religion zu einer
skeptischen Religiosität

Nietzsche – Kierkegaard – Kant

An drei philosophischen Modellen möchte ich zeigen, dass die heute
viel beklagte »Erosion« der tradierten Religion sich mit Nietzsche aus
der »Selbstaufhebung« ihres absoluten Anspruchs erklären lässt. Des-
halb ringt der dänische Theologe Kierkegaard zeitlebens um die thera-
peutische Funktion des Glaubens für eine autonome Gestaltung des
Lebens, scheitert aber schließlich an jenem Anspruch. Mit dem Ansatz
Kants lässt sich jedoch ein »regulativer Gebrauch« der »Idee« vertre-
ten, welcher der Erkenntnislage des Menschen entspricht, aber den
transzendenten Bezug wahrt.

Die religiöse Frage ist vermutlich so alt wie die Menschheit; ob sie
(nur) eine »unhintertreibliche« Frage der Vernunft (Kant) oder eine
vernünftige Frage ist, bleibe dahingestellt. Als Kompensation der
Angst vor der menschlichen Gebrechlichkeit und Vergänglichkeit, Pro-
jektion der Hoffnung auf Bewahrung, Beschwörung von Hilfe für das
Leben mag sie von jeher so wirksam gewesen sein, wie es Freud so
unbehaglich dekretiert; als Frage nach der Berechtigung oder gar Wahr-
heit bestimmter religiöser Antworten ist sie wohl erst relevant, seit-
dem die Menschheit die Vernunft entdeckt hat, die sie zugleich fordert
wie abweist. So etwas wie das Gefühl einer »schlechthinnigen Abhän-
gigkeit« (Schleiermacher) mag der Mensch immer gehabt haben, ein
»Grundvertrauen« (Küng) hat er gewiss nötig; aber die rationale Be-
schäftigung mit der Grund-Frage nach Sein und Sinn der kontingenten
menschlichen Existenz ist doch wohl vergleichsweise jung. Beschrän-
ken wir uns hier auf den vertrauten abendländischen Kulturkreis, so
hat man den Eindruck, dass zunächst die positive, bejahende Antwort
auf die religiöse Frage nachgerade trivial die geistige (und politische)
Geschichte beherrscht, dass aber der Zweifel sich zunehmend verstärkt,
die negative, verneinende Antwort sich immer weiter verbreitet.

Derart jedoch, dass der Niedergang des Theismus durchaus nicht,
wie immer wieder behauptet wird, eine Folge vermehrter Kenntnis des

33

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innerweltlichen Geschehens ist; vielmehr muss man wohl eher umge-
kehrt das Bemühen des Menschen um ein Wissen dessen, »was die
Welt im Innersten zusammenhält«, einer vertieften Erfahrung seiner
Verwiesenheit auf immanente Orientierung angesichts der Undurch-
schaubarkeit einer höheren Ordnung zuschreiben. Bezeichnenderweise
findet man schon am Ursprung dieser Diskussion, und zwar an beiden
Quellen der abendländischen Geistesgeschichte, der polytheistischen
Antike wie der jüdisch-christlichen Tradition, die skeptische Distanzie-
rung von der religiösen Frage, jedenfalls ihrer eindeutigen Beantwor-
tung.

»Über die Götter allerdings habe ich keine Möglichkeit zu wissen,
weder dass sie sind noch dass sie nicht sind, noch wie sie etwa an Ge-
stalt sind; denn vieles gibt es, was das Wissen hindert: die Nichtwahr-
nehmbarkeit und dass das Leben des Menschen so kurz ist.« (Prota-
goras)

»Sei nicht schnell mit deinem Munde und lass dein Herz nicht
eilen, etwas zu reden vor Gott; denn Gott ist im Himmel und du auf
Erden; darum lass deiner Worte wenig sein.« (Prediger Salomo)1

Natürlich zielt der Sophist in Richtung einer skeptischen Vernei-
nung, während der alttestamentliche Prediger (oder der Befürworter
seiner Aufnahme in den Kanon) an einem Glauben festhält, der glei-
chermaßen ein erfülltes Leben wie die Respektierung einer höheren
Ordnung gestattet. Immerhin gründet fast zeitgleich ein hellenisti-
scher Denker, Epikur, ein bescheidenes und sich bescheidendes Genuss-
leben – wie es auch Kohelet anrät – auf die bis heute dominierende
Atomlehre, welche die Todesfurcht so überflüssig machen soll wie die
Kommunikation mit übernatürlichen Mächten.

Ich möchte mit diesen Vorbemerkungen meine Auffassung an-
deuten, dass die religiöse Frage sozusagen eine innere Angelegenheit
des Glaubens ist, dessen Anspruch die Erkennbarkeit seines wesent-
lichen Inhalts voraussetzt. Nicht der alte tradierte Disput von Wissen
und Glauben, Vernunft und Religion bestimmt die Auseinanderset-
zung; vielmehr hängt die Antwort wesentlich von einem unerläss-
lichen Minimum an Wissen im Glauben ab, dessen Defizit sie zuneh-
mend negativ ausfallen lässt. Schon Paulus hat, um im christlichen
Bereich zu bleiben, diese Problematik gesehen, die er durch den Rück-
griff auf das (stoische?) Lehrstück einer »natürlichen«, der Natur des

34

Gerd-Günther Grau

1 Protagoras: Diels B 4; Pred. Sal. 5, 1.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen theoretisch wie praktisch angepassten Religion gelöst meint;
damit sei jedenfalls »den Heiden« die Möglichkeit genommen, sich mit
der Unerkennbarkeit des Schöpfers zu »entschuldigen« und auf die
Unkenntnis des Gesetzes zu berufen.2 . Auf diese – kaum beachtete –
Stelle bezieht sich noch Descartes in der Widmung seiner Meditatio-
nen an die Sorbonne3 , um seine rationale Begründung des Glaubens zu
rechtfertigen, wie auch Augustinus sehr wohl wusste, dass man nicht
lieben, wo man nicht erkennen kann: »nemo autem diligit deum ante-
quam sciat.«4

Die Theologie hat für diese Erkenntnislage des Glaubens bekannt-
lich zwei Lösungen angeboten: zunächst das »credo ut intelligam«, das
von den Kirchenvätern über Augustin und Anselm bis in die Scholastik
geltend war, aber im Grunde auch von der protestantischen deutschen
Philosophie vertreten wurde. Schon früh wurde dagegen das »Credo
quia absurdum« von Tertullian im zweiten Jahrhundert eingewandt,
das sich ja auf zahlreiche Stellen der Schrift berufen konnte, – aber
dann über Pascal zu Kierkegaard führte und durchweg eine lebens-
verneinende Version des Glaubens bedingte. Doch die rationalisierte
Fassung hat religionsgeschichtlich dann gerade den eben nicht auf Ver-
nunft gegründeten und von ihr nicht begründbaren Glauben unter-
graben, die philosophische Restauration – von Thomas zu Ockham,
von Descartes zu Hegel – nur als kritische Destruktion gelingen lassen.
Umgekehrt hat jedoch, wie schon angedeutet, die absurde Diktion stets
zu einer so unergründbaren wie damit unbegrenzbaren religiösen For-
derung geführt, welche die frohe Botschaft der Erlösung in Frage zu
stellen scheint.

Der ernst gemeinte Atheismus ist demgemäß im Grunde stets ein
Agnostizismus, eher innerchristlich als antichristlich orientiert, his-
torisch wie persönlich eher ein Zeichen der Resignation als der Hybris,
aus der sich vertiefenden Einsicht des Menschen in seine existentielle
wie intellektuelle Situation entstanden. Zur Diskussion steht daher
nicht primär der Inhalt des (ohnehin je persönlich gefärbten) Glaubens,
sondern sein Anspruch, genauer: die Diskrepanz von Inhalt und An-
spruch eines Christentums, das die absolute Wahrheit seiner Aussagen
behauptet, ohne ihre allgemeine Gültigkeit nachweisen zu können.

35

Von der absoluten Religion zu einer skeptischen Religiosität

2 Röm 1, 19ff.; 2, 14 ff.
3 René Descartes: Widmungsschreiben für die Meditationen, Phil. Bibl. IXff.
4 Augustinus: De trinitate VIII 4, 6.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche

Nietzsches Kritik des Christentums verdient nach dem Gesagten des-
halb besondere Beachtung für das religiöse Gespräch, weil sie sich, als
innerchristliche Auseinandersetzung, als eine christliche Kritik am
Christentum erweist: »0 Zarathustra, du bist frömmer als du glaubst
… Ist es nicht deine Frömmigkeit selber, die dich nicht mehr an einen
Gott glauben lässt?«

Das Zitat findet sich im IV. Teil des Zarathustra, worin dieser dem
»letzten Papst« begegnet, der ja nun nach Nietzsches Gegenbotschaft
»ausser Dienst« ist. In seiner Verzweiflung macht er sich (mit vielen
anderen »höheren Menschen« aus dem »Rest Gottes unter den Men-
schen«) auf die Suche nach dem »Frömmsten derer, die nicht an Gott
glauben«5 – Zarathustra. Beide haben große Not, sich mit ihrer jewei-
ligen »Gottlosigkeit« abzufinden; aber der Klage des Papstes über die
»Heimlichkeit« des »deus absconditus« begegnet Zarathustra sogleich
mit dem tiefsten Argument, das Nietzsche, durchweg übersehen, in
seiner Kritik vorbringt, – er verweist auf die Antwortlosigkeit des
Glaubens, der den Menschen auf die eigene Interpretation seiner Fol-
gerungen und Forderungen verweist.

»Er war auch undeutlich. Was hat er uns darob gezürnt, … dass
wir ihn schlecht verstünden! Aber warum sprach er nicht reinlicher?

Und lag es an unsern Ohren, warum gab er uns Ohren, die ihn
schlecht hörten? War Schlamm in unsern Ohren, wohlan! wer legte
ihn hinein?«

Dass dies keine Lästerung ist, vielmehr der tiefsten Not des Glau-
bens entspringt, möge man aus einer fast gleichlautenden Klage Hiobs
entnehmen, der sich gegen die Argumentation seiner Freunde wehrt,
die seine Bedrängnis mit den gängigen religiösen Behauptungen und
Vertröstungen erklären wollen:

»Ob auch im Recht, ich fände keine Antwort,
müsst’ noch um Gnade meinen Feind anflehn;
gäb er wohl Antwort, wenn ich zu ihm riefe?
Er würde doch mein Schreien nicht verstehn.« (Hiob 30,20)

Ich spreche daher von einer Hiob-Situation des religiösen Denkens;
nur dass dem Menschen in der fortlaufenden Geschichte die Antwort

36

Gerd-Günther Grau

5 Za IV, Der letzte Papst.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwehrt wird, die Hiob am Ende seiner Geschichte zuteil wird, – aller-
dings mit dem Hinweis auf seine geschöpfliche Gebrochenheit, aus der
heraus er ja allererst seine Klage erhebt, – und am Ende bekommt er ja
doch Recht gegenüber den Theologen.

Nietzsche erfährt diese Antwort nicht; daher empört er sich über
einen Glauben, dessen Wahrheit er weder ergründen noch begreifen,
dessen Gesetz er weder erkennen noch befolgen kann. Sein Wort vom
»Tod Gottes« ist ebenfalls keine Lästerung, sondern Ausdruck seiner
Verzweiflung darüber, dass die religiösen Ideen ihre Tragfähigkeit ver-
loren haben – in einer langwierigen geschichtlichen, nun aber eklatant
gewordenen »Erosion«. Man möchte diese Verzweiflung allen leicht-
fertigen Anhängern und Gegnern des Glaubens wünschen.

»Der tolle Mensch. – Habt ihr nicht von jenem tollen Menschen gehört, der
am hellen Vormittage auf den Markt lief, eine Laterne anzündete und unauf-
hörlich schrie: Ich suche Gott! Ich suche Gott! … Wohin ist Gott? rief er, ich
will es euch sagen! Wir haben ihn getötet – ihr und ich. Wir alle sind seine
Mörder; aber wie haben wir dies gemacht? Wie vermochten wir das Meer
auszutrinken? Was taten wir, als wir die Erde von der Sonne losketteten?
Wohin bewegt sie sich nun, wohin bewegen wir uns?«

Man hüte sich also, Nietzsches Angriff auf das Christentum und den
christlichen Glauben – auch wenn er vor Provokationen, am Ende vor
einem »Fluch« nicht zurückschreckt – als eine leichtfertige und frevel-
hafte Blasphemie abzutun; wie kaum einer der dezidierten Gegner des
Christentums, aber auch nur wenige seiner Apologeten, war ihm be-
wusst, was die Wahrheit, aber auch was die Unwahrheit der Aussagen
des Glaubens für den Menschen bedeuten würde: »Wir fürchten uns
alle vor der Wahrheit« – will sagen, vor dem Tatbestand, den wir als
Wahrheit nach Maßgabe unserer geschöpflichen Ausrüstung mit Ver-
nunft, erkennen können.

Dieser Aufstand gegen den Glauben entstammt also seinem eige-
nen Willen zur Wahrheit, seinem Streben nach letzter Gewissheit, das
sich einem Gesetz verweigert, welches sich gegen alle Bedingungen
menschlichen Verstehens und Handelns zu richten scheint. Dass dieses
Gesetz, in seiner Unbestimmtheit ganz ernt genommen, zu rigoroser
Welt- und Lebensverneinung führen kann, hat die Geschichte des
Christentums bewiesen, die oft genug das humane Anliegen zu krasser
Inhumanität verkehrt, aus dem Evangelium, wie Nietzsche sagt, ein
»Dysangeliun« gemacht hat, – in der Bergpredigt waren Kreuzzüge

37

Von der absoluten Religion zu einer skeptischen Religiosität

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wohl nicht vorgesehen. Es ist also zunächst ein befreiender Impetus,
der diese Kritik auslöst (auch mich zu ihr gebracht hat), eine Selbst-
kritik des Glaubens, die einem Christentum gilt, das sich entweder der
Welt völlig angepasst hat oder nur zu einer umfassenden Verneinung
des Lebens führen kann, das es doch tragen soll. Nietzsche hat für sol-
che Selbstkritik des Glaubens, die entweder zu seiner Auflösung führen
oder die Aufhebung seines Anspruchs herbeiführen muss, den Termi-
nus der »Selbstaufhebung aller grossen Dinge« geprägt:

»Alle grossen Dinge gehen durch sich selbst zugrunde, durch
einen Akt der Selbstaufhebung, so will es das Gesetz des Lebens, das
Gesetz der notwendigen Selbstüberwindung im Wesen des Lebens.«

Gemeint ist der Sachverhalt, dass alle Entwürfe endgültiger In-
terpretationen und unbedingter Gesetze dem »Willen zur Wahrheit«
erliegen, den ihre »intellektuelle Redlichkeit« fordert und historisch
gefördert hat. Mag man dabei – Nietzsche spricht bekanntlich vom
Willen zur Macht – den Anspruch innerlich oder äußerlich überzie-
hen, er zerstört in jedem Falle das humane Anliegen, das die Sinn-
gebung tragen soll: »immer ergeht zuletzt an den Gesetzgeber selbst
der Ruf: patere legern, quam ipse tulisti.« Was Nietzsche dabei über-
sieht, ist allerdings der weitere Tatbestand, dass nur der absolute An-
spruch, der sich weder legitimieren noch limitieren lässt, der Selbst-
aufhebung erliegt, oder eben dem Willen zur Macht verfällt. Nur die
Preisgabe dieses Anspruchs und der Verzicht, ihn rational zu begrün-
den, könnte den Glauben absichern, der dann allerdings auf allgemei-
ne Gültigkeit verzichten, nicht mit Zwang oder Drohung verbreitet
werden dürfte.

Unversehens und in dieser Bedeutung kaum bemerkt, bietet
Nietzsche auch für solche ermäßigte Vision des Glaubens eine Darstel-
lung an – in der sonst so rätselhaften Herausnahme Jesu aus seiner
Verurteilung des historischen Christentums, das sich, auf das Ende der
Zeit gerichtet, in einer Welt einrichten und behaupten muss, die es
überwinden soll. Hier findet der Philosoph eine religiöse Haltung, die
das Leben weder verneint noch fraglos hinnimmt, die Zeitlichkeit er-
trägt, aber sich über sie erhebt, ebenso wenig einer Lehre wie einer
überhöhten Forderung bedarf. Mein Freund Eugen Biser, katholischer
Theologe von Rang, spricht von einem »therapeutischen Glauben« und
predigt gelegentlich über diesen Text Nietzsches:

»Was heisst ›frohe Botschaft‹ ? Das wahre Leben, das ewige Leben
ist gefunden – es wird nicht verheissen, es ist da, es ist in euch: als

38

Gerd-Günther Grau

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben in der Liebe, in der Liebe ohne Abzug und Ausschluss, ohne
Distanz. Jeder ist ein Kind Gottes.«

Und weiter, ebenfalls mit Nietzsche:
»Heute noch ist ein solches Leben möglich, für gewisse Menschen

sogar notwendig: das echte, das ursprüngliche Christentum wird zu
allen Zeiten möglich sein …«

Kierkegaard

Eine religionsphilosophisch gewichtige Bestätigung finden diese Aus-
führungen Nietzsches in einem frappanten Parallelismus zu den
gleichsam von der Gegenseite, aus dem Glauben heraus angestellten
Reflexionen, die der dänische Theologe Sören Kierkegaard eine Gene-
ration zuvor aufgezeichnet hat. Während Nietzsche sich über die le-
bensverneinende, moralistische Auslegung des Christentums empört,
ringt Kierkegaard sein Leben lang um eine positive Gestaltung des
Glaubens, der das Leben bejaht, das er überwinden, aber auch tragen
soll, umgekehrt die Zeitlichkeit erfüllt, ohne die Erfüllung des Ewigen
aufzugeben. Schon das frühe Werk, das in Furcht und Zittern die Ge-
schichte von Abraham und Isaak nachempfindet, zielt darauf ab, dass
der »Vater des Glaubens« wesentlich »für dieses Leben« glaubte, nicht
»fortzuhasten« suchte »aus einer Welt, der er nicht zugehörte«; ja, die
»Wiederholung«, auf die er im persönlichen Leben vergeblich hoffte,
sei gerade die Wiedergewinnung der im Glauben aufgegebenen Le-
benswelt durch die wundersame Bestätigung, die Abraham mit dem
Eingriff des Ewigen zuteil wurde.

»Mit dem Glauben gebe ich keinem Dinge Valet, im Gegenteil, mit dem
Glauben bekomme ich alles … Es gehört ein rein menschlicher Mut dazu,
der ganzen Zeitlichkeit Valet zu geben, um die Ewigkeit zu gewinnen, … aber
es gehört ein paradoxer und demütiger Mut dazu, alsdann die ganze Zeitlich-
keit zu ergreifen in kraft des Absurden, und das ist der Mut des Glaubens.«6

Bekanntlich hat Kierkegaard diese Position seiner Frühschrift – einer
durch den Eingriff des Ewigen sanktionierten Zeitlichkeit – nicht
durchhalten können, sondern sie im Verlauf seiner »Glaubensbewe-

39

Von der absoluten Religion zu einer skeptischen Religiosität

6 FuZ 18, 80.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung« zunehmend heftig zurückgewiesen. Am Ende verwirft er jeg-
liche Synthesis von Zeitlichem und Ewigem, verlässt seine Braut –
was ihn wiederum schuldig werden lässt – und verdammt eine Kirche,
die sich in der und auf die Zeitlichkeit eingerichtet hat, eine rationali-
sierte Lehre vertritt, welche den Eingriff des Ewigen in die Zeit begreif-
bar, die Erlösung ohne Bruch mit ihr ergreifbar macht.

»Ästhetisch kann man sich sehr wohl Reichtum, Glück, das schönste Mäd-
chen, kurzum alles wünschen, was ästhetisch-dialektisch ist; aber dann zu-
gleich sich die ewige Seligkeit zu wünschen, ist doppelter Galimathias, teils
weil man es zugleich tut und damit eine ewige Seligkeit zu einem Gewinnst
mit am Weihnachtsbaum umgestaltet, und teils, weil man wünscht, da eine
ewige Seligkeit sich wesentlich zu dem wesentlich Existierenden verhält und
nicht ästhetisch zu einem abenteuerlich Wünschenden.«

Doch im späteren Werk unternimmt Kierkegaard noch einen weiteren
Versuch, den Glauben für eine positive Gestaltung des Lebens zu ge-
winnen, die absolute Forderung des Ewigen mit den relativen Anforde-
rungen des Zeitlichen zu versöhnen, die Synthese des »absoluten Te-
los« mit den »relativen Zielen« herzustellen, um damit wiederum –
was der Theologe leicht übersieht – der Lohn-Strafe-Dialektik der reli-
giösen Forderung zu entgehen. Zwar bleibt das »Inzwischen« der zeit-
lichen Existenz ungebrochen, doch lässt gerade die Einsicht in seine
»unendliche Niedrigkeit« den Gläubigen mit »demütigem Freimut«
begreifen, dass er der »Zerstreuung« ebenso bedarf wie der »verzwei-
felten Anstrengung«, das Ewige zu gewinnen. Weil er die »Klosterbe-
wegung« nicht als allgemeine Lösung anerkennen kann, zumal sie
leicht in die Gefahr des »Ausserordentlichen« verfällt, gebietet dem
Gläubigen gerade das »Gottesverhältnis …, nicht aus der Welt zu ge-
hen …, sondern sich zu seiner Menschlichkeit zu bekennen, und es ist
menschlich, sich zu vergnügen«, den »Wildpark« (heute Tivoli) zu be-
suchen. Wie schon der »Glaubensritter« mit Abraham sich bewusst
wird, dass »sich alles um die Zeitlichkeit dreht«, so wird jetzt der reli-
giöse Redner daran erinnert, dass »nicht Sonntags-Ansichten in die
Ewigkeit führen«, der Mensch es vielmehr mit der Alltäglichkeit zu
tun hat, in welcher es gilt, die religiöse Entscheidung in der und für
die »Wohnstube« zu fällen.

»Und gerade in der Wohnstube soll ja doch die Schlacht geschla-
gen werden, damit das Fechten der Religiosität nicht zu einer Wacht-
parade einmal in der Woche werde …; in der Wohnstube soll doch die

40

Gerd-Günther Grau

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlacht geschlagen werden, denn der Sieg soll ja gerade darin be-
stehen, dass die Wohnstube zu einem Heiligtum wird.«

Man sieht leicht, was Kierkegaard am Ende doch hindert, diese
menschliche, auf die Erkenntnisbedingungen und Lebensbedürfnisse
des Menschen sich einlassende Synthese des Glaubens durchzuhalten,
– die absolute Forderung, die der Gläubige als Forderung des Absoluten
versteht, gegen welche dann die irdischen Verhältnisse gleichsam keine
Chance hätten. Es kommt also wiederum, wie ich schon bei Nietzsche
betonte, darauf an, den absoluten Anspruch zu ermäßigen, vor dem der
Mensch nicht bestehen kann, den (gegen sich und andere) zu erheben
ihm aber auch nicht zusteht. Für diese Ermäßigung, welche auf eine
zugleich absolute wie rationalisiert allgemein begreifbar gemachte Lö-
sung verzichtet, zieht sich der Theologe dann ja in den Humor zurück.
Wie der Humor zwar die »Totalitätskategorien«, Leiden und Schuld,
anerkennt, die »flüchtige Episode« der Zeitlichkeit durchschaut, so
weigert er sich doch, dem Menschen noch die Last der Entscheidung
über seine höhere Bestimmung aufzubürden.

»Humor reflektiert total auf das Bewusstsein der Schuld und ist
dabei wahrer als alles komparative Messen und Wägen. Aber das Tief-
sinnige wird im Scherz widerrufen, ganz wie früher bei der Auffassung
des Leidens.« – »Der Humorist doziert nicht Unsittlichkeit, weit ge-
fehlt, … aber er ist weltlich verliebt in die Immanenz«, und wenn gar
sein irdisches »Arbeiten die geringste Bedeutung für seine ewige Selig-
keit haben sollte, so würde er lachen.«

Doch gerade so bleibt der Humor das »Inkognito des Religiösen«
(eventuell des verhinderten Religiösen), wenn er die Verrechnungs-
strategien des Glaubens zurückweist, wie Kierkegaard sich schließlich
(ähnlich Jean Paul, aber auch der Lästerer Heine) als »Humorist« be-
zeichnet, der den Glauben vor seinem eigenen Anspruch bewahrt.

»Das kann keiner besser wissen als ich, der ich, selbst wesentlich
mein Leben in der Immanenz lebend, das Christlich-Religiöse suche.«

Übrigens beruft sich auch Kierkegaard – vor die »Wahl« zwischen
zeitliche Bestätigung und Betätigung des Glaubens oder seiner Vernei-
nung der Zeitlichkeit gestellt – auf Hiob, um mit ihm nach der Antwort
zu fragen, welche ihm die Entscheidung erleichtern, wo nicht abneh-
men sollte.

»Warum antwortet man nicht?«, – »wer ist denn da der verant-
wortliche Leiter?« – »traut man sich etwa nicht, Klage zu erheben und
zu streiten wider Gott?«

41

Von der absoluten Religion zu einer skeptischen Religiosität

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hiob ist also »gleichsam die ganze inhaltsreiche Klageschrift« in
der »großen Sache zwischen Gott und dem Menschen«; aber es ist »das
Große« an ihm, »dass die Leidenschaft der Freiheit bei ihm nicht er-
stickt und zur Ruhe gebracht wird in einem verkehrten Ausdruck.«

Kant

Fragen wir jetzt nach der Möglichkeit einer (christlichen) Religion
heute, so müssen wir, falls wir diese Frage bejahen wollen, zunächst
die Bedingungen ihrer Unmöglichkeit abbauen, die Religiosität auf
die menschlichen Gegebenheiten des Verstehens und Handelns abstel-
len. Wenn ich mich dabei auf Kant berufe, so soll das natürlich keines-
wegs heißen, dass ich für diesen Zweck seinen Kritizismus im Ganzen
wie im Detail voll akzeptieren will, – obgleich ich seine Fragestellung
für unüberholt halte. So wenig man jedoch eine Kritik der reinen Ver-
nunft auf Newtonsche Physik und aristotelische Logik gründen kann,
so wenig wird eine »Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Ver-
nunft« die religiöse Frage in der Gegenwart klären. Ganz zu schweigen
davon, dass die damit verbundene Reduzierung des Glaubens auf eine
Moral unbedingter Forderung ihn ohnehin wieder dem Zwang und der
Zerstörung des eigenen Anspruchs ausliefern würde. So gewiss sich der
Glaube in praktischer Humanität bewähren müsste (und könnte), so
gewiss muss er sich ebenso im außermoralischen Bereich wie außer-
halb der bloßen Vernunft entwickeln. Andernfalls würde er erneut die
Lohn-Strafe-Problematik heraufbeschwören, die ihn um seine Würde,
sogar die Moral um ihre Autonomie bringen würde. Albert Schweitzer
wollte ja mit der Reduktion des Christentums auf Moral die ausgeblie-
bene Parusie konterkarieren, die schon Kant zu seiner bedenklichen
Postulatenlehre geführt hatte.

Doch ich denke, im Kernpunkt seiner Argumentation kann der
Religiöse für seinen Glauben und in ihm von Kant einiges erfahren,
wo nicht lernen. Nicht genug, dass dieser Denker zunächst »das Wissen
aufheben« wollte, »um zum Glauben Platz zu bekommen«; sein ei-
gentliches Verdienst sehe ich darin, dass damit das Wissen im Glauben
auf die durch die menschliche Erkenntnislage gegebenen Grenzen ver-
wiesen wird. Mit Kant könnte man demnach abgewandelt sagen: wir
müssen die Religion in der Geltung ihres theoretischen Anspruchs be-
grenzen, um für das Religiöse im persönlichen »Glauben Platz zu be-

42

Gerd-Günther Grau

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen«.7 Weil es jedermann freisteht, die Vorstellungen zu formu-
lieren und zu akzeptieren, die seinen Glauben tragen, können weder
Dogmen noch Institutionen ihren Anspruch auf einen bestimmten
Glauben erheben und begründen. Mit einem anderen umformulierten
Ausspruch der Vernunftkritik: spekulative Gedanken und kirchliche
Traditionen ohne subjektiven Inhalt sind leer, religiöse Anschauungen
ohne begriffliche, wenn auch unbegreifliche Gedanken und bewahren-
de, wenn auch unlegitimierbare Repräsentanten sind blind, – nur müs-
sen beide Seiten ihre Grenzen beachten, – der Großinquisitor bleibt ein
problematisches Modell.

An fünf Punkten möchte ich mit Kant die Grenzen deutlich ma-
chen, in denen m. E. persönliche Religiosität nicht nur möglich, son-
dern auch mit vorgegebener (christlicher) Religion vereinbar sein
könnte, deren »Wahrheit« uns doch »frei machen« (Joh. 8,32) sollte.

1. Der skeptische Religiöse, was er auch glauben mag, sollte sich
stets bewusst sein, dass er sich zunächst, nach allem menschlichen Be-
greifen, mit der »Idee« des Absoluten zufrieden geben muss. Ob und
wieweit es die Vernunft dabei bloß mit einem »idealischen Wesen«8

ihres Denkens zu tun hat, kann der Gläubige, angesichts der Ununter-
scheidbarkeit von Projektion und Reaktion, nicht ermessen; er muss
mit Zarathustra »alle Qual … dieser Muthmassung … austrinken«9 ,
mit Kierkegaard in der steten Furcht leben, er könnte »selbst den Gott
hervorgebracht« haben, an den er sich verwiesen sieht.10 Doch dieser
Gedanke wird ihn vor einem leichtfertigen Umgang mit der Idee und
der Verfügung über ihren Träger bewahren, die Ehrfurcht religiöser
Reflexionen und Aktionen aufrecht erhalten, – gerade wenn er sich
den möglichen Ernst der Situationen bewusst macht. Wie er es durch-
aus begrüßen dürfte, dass er sich fragen kann, ob der Anspruch des
Absoluten, dem er sich ausgesetzt glaubt, womöglich nur der absolute
Anspruch von Menschen sein könnte, so würde umgekehrt die Ver-
kündung vom »Tod Gottes« lediglich den Tatbestand belegen, dass die
religiösen Ideen ihre Tragfähigkeit verloren haben, – nicht zuletzt
durch ihren abgestumpften Gebrauch. Zugleich wird der Glaube vor
Zumutungen und Zwängen geschützt, welche die Unbestimmbarkeit

43

Von der absoluten Religion zu einer skeptischen Religiosität

7 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Vorrede B XXX.
8 Kant: KrV, B 702.
9 Za II, Auf den glückseligen Inseln.
10 PhBr. 43.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Bedingungen aufnötigt, und zu der Selbstbestimmung ermutigt,
der er ohnehin ausgesetzt ist.

2. Als Ideen sind religiöse Setzungen und Satzungen ohnehin nur
zum regulativen Gebrauch11 bestimmt, wenn sie ihre befreiende Funk-
tion erfüllen sollen; ihr konstitutiver Gebrauch, der sich nicht legiti-
mieren lässt, würde, innerlich wie äußerlich, den Glauben zum Zwang
werden lassen, ihn fremder, menschlicher Macht ausliefern. Die Ge-
schichte lehrt, wie verhängnisvoll der absolute Anspruch werden kann,
wenn er den versagenden und versagten »Willen zur Wahrheit« durch
einen »Willen zur Macht« ersetzt, der die Wahrheit »schafft«, die seine
Herrschaft begründet, zumindest seine Geltung erzwingt (Nietzsche).
Als solcher ist der Glaube jedoch auf die Interpretation des Geschehens
verwiesen, das er als Heilsgeschehen versteht; eine Interpretation, die,
wie man weiß, erst nachträglich aufgezeichnet und weit später durch-
dacht, dann zu einer Lehre entwickelt wurde. Das kann und muss ihn
vor Festlegungen bewahren, die sich nicht bestätigen lassen, und davor,
»innere Bekenntnisse zu thun, welche vielleicht die Furcht erzwungen
hat und mit denen das Gemüth nicht in freyem Glauben zusammen-
stimmt.« (Kant)

3. Bei Beachtung dieser Situation des Menschen, seiner Erkennt-
nislage wie seiner moralischen Anlage, darf und muss der Religiöse
sich mit dem Als-Ob12 einer Verehrung der höchsten Idee und einem
von deren Idealen bestimmten Handeln abfinden. Wie der Glaube sich
die unvermeidlichen und unverzichtbaren »Anthropomorphismen«
(Kant) seiner Auslegung gestatten kann, so wird er einsehen, dass er
über Höhe und Inhalt der religiösen Forderung selbst befinden muss, –
sogar Entlastung muss er sich zusprechen (lassen). Kirchliche Institu-
tionen mögen für den Glauben so unerlässlich wie berechtigt sein, ihre
Vermittlung darf die eigene Religiosität allenfalls anleiten, nicht beein-
trächtigen. Wie die Verkündigung an das Wort gebunden ist, das als
Antwort unfassbar, gleichsam über der Realität stehen bleibt, so ist
die Erlösung an das persönliche Ergreifen gebunden, dessen Vollzug
der einzelne verantworten muss.

4. Die moralische Forderung ist auf das Gesetz der Vernunft ver-
wiesen, welches menschliches Leben ordnen, insbesondere Zusammen-

44

Gerd-Günther Grau

11 Immanuel Kant: Die transzendentale Dialektik, bes. Anhang, B 670ff. – Brief an
Lavater vom 28. April 1775.
12 Kant: KrV, l. c., bes. B 699ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leben ermöglichen soll. »Religion ist die Erkenntnis aller unserer
Pflichten als göttliche Gebote.« Aber die Ethik bedarf keiner religiösen
Grundlage, so wenig, wie man die Religion auf Moral, soziales Verhal-
ten etc. gründen oder gar beschränken sollte. Die religiöse Grundlage
würde die Moral eher gefährden, weil sie das allgemeine, autonome
moralische Gesetz als heteronome absolute Forderung verstehen wür-
de, die als solche weder legitimierbar noch limitierbar wäre. Damit ge-
riete, wie gesagt, moralisches Verhalten zugleich in den Bereich der
Lohn-Strafe-Problematik; der Glaube, der das Leben tragen, nicht zu-
sätzlich beschweren sollte, würde vollends der Angst ausgeliefert.

5. Kant beruft sich auf die biblische Geschichte von Hiob und
seinen drei Freunden, die ihm einreden wollen, sein Schicksal sei die
Strafe für (vielleicht unbewusst gebliebene) Schuld:

»Also nur die Aufrichtigkeit des Herzens, nicht der Vorzug der
Einsicht, die Redlichkeit, seine Zweifel unverhohlen zu gestehen, und
der Abscheu, Überzeugung zu heucheln, wo man sie doch nicht fühlt,
vornehmlich nicht vor Gott (wo diese List ohnedas ungereimt ist): die-
se Eigenschaften sind es, welche den Vorzug des redlichen Mannes, in
der Person Hiobs, vor dem religiösen Schmeichler im göttlichen Rich-
terspruch entschieden haben.«13

Schlussbetrachtung

Es ist schwer zu entscheiden, ob Kant mit seiner vermittelnden Lösung
lediglich der weiten Verbreitung des Christentums und seiner ge-
schichtlichen Wirksamkeit Rechnung tragen, oder ob er wirklich den
Glauben in Einklang mit der Vernunft bringen wollte, die dem Men-
schen zur Orientierung gegeben ist. Dem Glaubenden wird dieser An-
satz ohnehin zu wenig, dem Kritiker immer noch zu viel Religion sein;
der skeptisch Religiöse muss sich fragen, ob und wieweit sich der Inhalt
des Glaubens gegen Unvorstellbares und Undenkbares behaupten und
dem Anspruch entziehen kann, der wohl wirklich, wie Kaut sagt, »un-
hintertreiblich« ist. Dieser Anspruch hat jedoch nicht nur unermess-
liches Leid über Menschen gebracht, er hat auch dem Christentum im-
mensen Schaden zugefügt; seine »Erosion« bedroht nun sogar das

45

Von der absoluten Religion zu einer skeptischen Religiosität

13 Über das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee (1791).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genuin Christliche, das so schwer zu fassen ist, dessen »therapeuti-
scher« Glaube (E. Biser) aber bewahrt werden könnte und sollte.

Knapp zwei Jahrtausende sind vergangen, in denen die Mensch-
heit beim Bedenken der religiösen Frage und ihrer christlichen Ant-
wort nicht ernstlich vorangekommen ist, eher hat der Eindruck der
»Unglaubwürdigkeit« (Schlette)14 sich verstärkt. Mag die verbreitete
Gleichgültigkeit, wie bemerkt, letztlich nur einer apriorischen Resig-
nation entspringen, der Agnostiker muss sich doch wundem, wie
leichtfertig Gläubige und Ungläubige mit ihrer Wahrheit bzw. Un-
wahrheit umgehen: »Die Menschen leugnen mit ebensowenig Gefühl
das göttliche Dasein, als die meisten es annehmen.« (Jean Paul).15

Machen wir uns nichts vor: Wir haben die Welt nicht gewonnen
und doch Schaden an unserer Seele genommen; wir sind aus dem Pa-
radiese vertrieben, aber das Wissen um Gut und Böse ist uns nicht
gegeben; wir wissen nicht nur nicht, ob das Christentum wahr ist, wir
wissen nicht einmal, welches Christentum das wahre ist. Aber wir kön-
nen die Fragen nicht lassen, auch wenn eine verstehbare Antwort aus-
bleibt, – wir stehen zu der Antwort, die wir uns selbst geben oder geben
lassen, wenn sie die Unwissenheit trägt, die auch der Glaube nicht bre-
chen kann. Was bleibt, ist die Einsicht, dass der Mensch sich mit dem,
was er als Wahrheit erkennt, nicht begnügen, aber das, was ihn befrie-
digen würde, nicht als Wahrheit erkennen kann. Mit dem Glauben mag
er sich trösten, möchte ich mich trösten lassen, auch wenn ich, zugege-
ben, mit Kierkegaards Abraham »nur für dieses Leben glauben« kann.
Mit Lehren und Institutionen kann ich mich abfinden, – gerade wenn
ich ihre menschliche Herkunft bedenke; allerdings würde ich mir bei
der Verkündigung jener etwas mehr intellektuelle Redlichkeit, bei den
Repräsentanten dieser etwas mehr Zurückhaltung wünschen.

Man kann jedoch nicht leugnen, dass die Menschheit in der Ge-
schichte ihres Geistes mit dem Absoluten nie so ganz zurechtgekom-
men ist, obwohl sie es an Bemühung um eine verstehbare Antwort
wahrhaftig nicht hat fehlen lassen, – ich denke wirklich, die Antwort-
losigkeit ist das eigentliche Problem der Theodizee. Da wäre eine Re-
generierung der höchsten Idee, jedenfalls der Frage nach ihr, schon
höchst bedeutsam, deren regulativer Gebrauch das Als-Ob des zeit-

46

Gerd-Günther Grau

14 H. R. Schlette: Die Unglaubwürdigkeit des Christentums, in: Erosion (Anm. 1),
S. 62 ff.
15 Jean Paul: Rede des toten Christus vom Weltgebäude herab, Vorbericht.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Lebens erträglicher machen könnte. Denn auf der anderen Seite
muss man doch feststellen, dass die völlige Preisgabe der transzenden-
ten Komponente den Menschen keineswegs so lebensfroh und sicher
gemacht hat, wie man es erwartete. Die »besseren Lieder«, die Nietz-
sche bei den Christen vermisste, wusste er selbst nicht anzustimmen,
die vielfältigen Kompensationen eines intensiveren und verlängerten
Lebens haben die Leere der Zeit und die Eitelkeit des menschlichen
Treibens nicht verdecken können. Mag der Mensch sich auch im reli-
giösen Bereich aus seiner »selbst verschuldeten Unmündigkeit« befreit
haben, – die ausschließliche Verwiesenheit auf das begrenzte Leben der
Zeitlichkeit hat entweder zu einem hemmungslosen Genussleben ge-
führt, das kaum echte Erfüllung verspricht, oder einen totalen Immo-
ralismus gezeitigt, der alle Humanität in Frage stellt, – von der wohl-
verspürten Vergeblichkeit aller »Mühe unter der Sonne« ganz zu
schweigen. Der Nihilismus scheint so unabwendbar wie unverkennbar,
die Aufklärung eher an ihrer Eindeutigkeit als an ihrer Dialektik ge-
scheitert – nicht weil sie die Macht der Vernunft über-, sondern weil sie
ihre Ohnmacht unterschätzt hat. Ja, es hat den Anschein, als habe der
Mensch auf die Enttäuschung über eine Vernunft, die nicht gehalten
hat, was sie nie versprechen konnte, mit einem weitgehenden Verzicht
auf den Geist überhaupt reagiert, dessen Schöpfungen keinen (oder
nur) Ersatz für das versagte Absolute bieten können. Kunst und Lite-
ratur liegen weithin darnieder, können in ihrer zeitlichen Bedingtheit
und Beliebigkeit keineswegs an die überzeitlich gültigen Werke frühe-
rer Epochen anknüpfen; umgekehrt wollen die Naturwissenschaften
nicht recht einsehen, dass sie, bei allem rasanten Fortschritt des Wis-
sens, keinen Millimeter über die sokratische Unwissenheit hinaus-
gekommen sind.

In der religiösen Frage scheint sich dagegen eine gewisse Verlage-
rung der Glaubensmotivierung abzuzeichnen: war es vordem wesent-
lich die Gebrochenheit eines stets gefährdeten, von seiner Endlichkeit
gezeichneten Lebens, welches den Glauben forderte (freilich auch jede
Forderung legitimierte), so scheint heute eher ein gelingendes, zeitwei-
lig gar geglücktes Leben den Glauben zu stimulieren, der es vielleicht
sogar ermöglicht hat: »Man ist für sich dankbar«, schreibt Nietzsche,
»dazu braucht man einen Gott«.16 Um so mehr wird dann freilich der
leidende, seiner Verlorenheit in der Welt bewusste Mensch immer wie-

47

Von der absoluten Religion zu einer skeptischen Religiosität

16 AC 16.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der die bloße Kompensation seiner Lage befürchten, die man ihm nicht
leichtfertig ausreden sollte.

Mit drei Zitaten der von mir herangezogenen Denker möchte ich
schließen. So schreibt Nietzsche in einem Brief an Peter Gast vom
21. VII.81, das Christentum sei »doch das beste Stück idealen Lebens,
welches ich wirklich kennengelernt habe, von Kindesbeinen bin ich
ihm nachgegangen, in viele Winkel, und ich glaube, ich bin nie in mei-
nem Herzen gegen dasselbe gemein gewesen.« – Kierkegaard formu-
liert in der Abraham-Geschichte, wir wissen es schon, es gehöre »ein
paradoxer und demütiger Mut dazu, … die ganze Zeitlichkeit zu er-
greifen, in kraft des Absurden, und das ist der Mut des Glaubens«. –
Und Kant gibt beim Erwägen der »Endabsicht der natürlichen Dialektik
der reinen Vernunft« zu bedenken: »Auf solche Weise aber können wir
doch (wird man fortfahren zu fragen) einen einigen, weisen und all-
gewaltigen Welturheber annehmen? Ohne allen Zweifel; und nicht al-
lein dies, sondern wir müssen einen solchen voraussetzen«.17

Die Werke Nietzsches werden mit den Nummern der Aphorismen zitiert; es gel-
ten folgende Siglen:
M = Morgenröthe
FW = Die fröhliche Wissenschaft
Za IIV = Also sprach Zarathustra
GM = Zur Genealogie der Moral
AC = Der Antichrist
KGB = Briefwechsel, Kritische Gesamtausgabe

Die Werke Kierkegaards werden nach den Seitenangaben der deutschen Ausgabe
der Gesammelten Werke, Düsseldorf 1950ff., zitiert; es gelten folgende Siglen:
EO I, 11 = EntwederOder, Erster und Zweiter Teil
FuZ = Furcht und Zittern
BA = Der Begriff Angst
PhBr = Philosophische Brocken
UwN I, II = Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophi-

schen Brocken, Erster und Zweiter Teil
A = Der Augenblick
TB = Die Tagebücher
Kant, KrV = Kritik der reinen Vernunft, Zweite Auflage (B)

48

Gerd-Günther Grau

17 Nietzsche: KGB III, 109 – Kierkegaard: FuZ (Anm. 18) – Kant: KrV, B 725.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Monika Fick

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und
der eine Gott?

Lessing, Leibniz und die »anthropozentrische Wende«

In seinem auch in Deutschland vielbeachteten Buch A Secular Age1

entwickelt Charles Taylor eine neue Sichtweise auf die Säkularisation
und die Aufklärung des 18. Jahrhunderts. Die »Entzauberung der
Welt« sei nicht in ihren wesentlichen Dimensionen erfasst, wenn man
sie lediglich als eine notwendige Folge des Siegeszugs der wissenschaft-
lichen Naturauffassung beschreibt. Vielmehr handele es sich um eine
Umwandlung der Denk- und Wahrnehmungsformen, um eine Ver-
änderung der Bedingungen, die jegliche Erfahrung von Wirklichkeit
allererst und a priori prägen. In den gesellschaftlichen und religiösen
Reformbestrebungen der Neuzeit sei etwas grundlegend Neues ent-
standen, ein neuer Erfahrungsmodus habe sich gebildet: das entbettete,
abgepufferte (buffered) Selbst, das sich nicht mehr als Einflussort kos-
mischer Mächte und Kräfte erlebt. Dieses abgepufferte Selbst be- und
ergreife es als seine Bestimmung, auf der Basis der Harmonisierung
von Selbst- und Nächstenliebe eine gedeihliche Ordnung auf Erden
für alle zu schaffen; dazu diene auch der wissenschaftlich-konstruktive
Zugriff auf die Natur. Ein immanenter Humanismus habe sich durch-
gesetzt: Nicht mehr die Transformation des Daseins in der Anschauung
Gottes, das Aufgehen in einer höheren Gemeinschaft (der Heiligen),
werde als das Ziel betrachtet; vielmehr werde umgekehrt der göttliche
Heilsplan mit der Schaffung der irdischen Wohlfahrt aller Menschen
identifiziert; Taylor prägt hierfür den Begriff der »anthropozentrischen
Wende«. Die große Resonanz von Taylors Buch lässt sich auch damit
erklären, dass seine Hauptthese mit gegenwärtigen kulturphilosophi-
schen Ansätzen konvergiert, welche die Rationalität der westlichen
Welt zu relativieren und insbesondere das Denken des Allgemeinen,
dessen Komplement das Individuelle, Besondere, Vereinzelte ist, auf

49

1 Charles Taylor: A Secular Age, Cambrigde/Mass., London 2007 (dt.: Ein säkulares
Zeitalter, aus dem Englischen von Joachim Schulte, Frankfurt/M. 2009).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine verborgenen und kontingenten Prämissen hin zu durchleuchten
suchen, die eben nicht von anderen Kulturen geteilt werden.2 – Was
Charles Taylor in einer großen historischen Erzählung, die vom Mit-
telalter bis in die Gegenwart reicht, anschaulich darstellt, hat Kurt
Hübner in seinen Büchern Kritik der wissenschaftlichen Vernunft,
Die Wahrheit des Mythos, Die zweite Schöpfung und Glaube und Den-
ken3 seit langem systematisch reflektiert: die Abhängigkeit auch der
wissenschaftlichen Wirklichkeitsauffassung von axiomatischen, ratio-
nal nicht weiter zu begründenden Setzungen und, umgekehrt, die Ra-
tionalität der mythischen, in der westlichen Welt fremd gewordenen
Wirklichkeitsauffassung, die sich unter den Vorzeichen von anderen
axiomatischen Setzungen entfaltet.

Wenn wir in unserem Beitrag eine der ältesten Fragestellungen
der Lessing-Philologie wieder aufrollen, nämlich die Frage nach Les-
sings Verhältnis zu Leibniz, so deshalb, weil Taylors Konzept der »an-
thropozentrischen Wende« sich als ein Schlüssel für einen neuen Zu-
gang zu diesem Verhältnis erweist. Es soll der Nachweis geführt
werden, dass Lessing zentrale Denkmotive Leibnizens übernimmt –
das Theodizeemodell (1), das Monadenmodell (2), die Toleranzforde-
rung (3) –, um sie anthropozentrisch ›umzudrehen‹. Wir entdecken
und konturieren Lessings Religionsphilosophie als einen gedanklichen
Weg, der die »Mehrheit der Welten« im Sinn der anthropozentrischen
Wende auf Erden zu lokalisieren und die Vielfalt der Kulturen anzu-
erkennen erlaubt. Zugleich decken wir den inneren Zusammenhang,
und das heißt: die Geschlossenheit von Lessings Denkmotiven auf.
Auf Kurt Hübners erkenntniskritischer »Metatheorie« und ihren »To-
leranzprinzipien« fußend,4 zeigen wir die ausschließenden Vorausset-
zungen von Lessings Pluralismus und das zentralisierende Moment,
das seinem Perspektivismus inhäriert.

Zunächst also zu den leibnizschen Denkmotiven in Lessings
Schriften. Die offenkundigste Analogie bzw. weltanschauliche Parallele

50

Monika Fick

2 Ein Beispiel: François Jullien: Das Universelle, das Einförmige, das Gemeinsame und
der Dialog zwischen den Kulturen. Aus dem Französischen von Ronald Voullié, Berlin
2009.
3 Kurt Hübner: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, Freiburg/München 1978,
4. Aufl. 1993, Studienausgabe 2002; Die Wahrheit des Mythos, München 1985, 2. Aufl.
2011; Die zweite Schöpfung. Das Wirkliche in Kunst und Musik, München 1994; Glau-
be und Denken. Dimensionen der Wirklichkeit, Tübingen 2001, 2. Aufl. 2004.
4 Hübner: Glaube und Denken (wie Anm. 3), S. 1–8.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist natürlich der Optimismus, das Vertrauen in den »Ratschluß« Gottes
bzw. in die Vorsehung. Lessing übernimmt Leibniz’ Modell des Univer-
sums, es ist von Anfang an in seinen Schriften präsent. Er begann ein
Lehrgedicht über die »Mehrheit der Welten«; in dem Gedicht Die leh-
rende Astronomie versifiziert er (inhaltlich nicht ganz korrekt) die
leibnizsche Antwort auf die Frage, warum »[d]as Übel« »unter uns sein
Reich gewonnen« habe: »[…] doch ist des Guten Sitz / In ungezählten
größern Sonnen. / Der Dinge Reihen zu erfüllen, / Schuf jenes Gott
mit Widerwillen.« (B 1, 10355 ). Und auch die Theodizee-Formel aus
der Hamburgischen Dramaturgie sei noch einmal angeführt: Der Dra-
matiker solle »ein Ganzes machen, das völlig sich rundet, wo eines aus
dem andern sich völlig erkläret […]; das Ganze dieses sterblichen
Schöpfers sollte ein Schattenriß von dem Ganzen des ewigen Schöpfers
sein; sollte uns an den Gedanken gewöhnen, wie sich in ihm alles zum
Besten auflöse, werde es auch in jenem geschehen« (79. St.; B 6,
577 f.).6 Seine Bedeutung und Berechtigung gewinnt dieser Optimis-
mus für Lessing jedoch nur im Zusammenhang mit dem zweiten
Moment, das der Monadologie entnommen ist, nämlich mit der Ak-
zentuierung der Selbsttätigkeit des menschlichen Geistes. Einen schöp-
ferischen Geist attestiert der junge Lessing dem Forscher, der a priori,
vor der empirischen Bestätigung durch das Experiment, die Natur-
gesetze entdeckt (Ob die Neuern oder die Alten höher zu schätzen sind
[B 1, S. 119, Z. 15–25]);7 den gleichen schöpferischen Geist attestiert er
dem Dichter, der, ohne sich durch Regeln und ästhetische Systeme ein-
engen zu lassen, seinen Werken einen lebendigen und rührenden Aus-
druck verleiht (Gedicht über die Regeln in den Wissenschaften zum

51

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

5 Lessings Werke werden nach der folgenden Ausgabe zitiert: Werke und Briefe in
12 Bänden, hg. von Wilfried Barner zusammen mit Klaus Bohnen u.a., Frankfurt/M.
1985–2003. Sigle: B + Bandangabe. Stenzel rückt die zitierte 7. Strophe in den Kom-
mentarteil und bezeichnet sie als »ungeklärten Ursprungs«; gleichwohl ist sie in der
Buchausgabe der physikalischen Wochenschrift Der Naturforscher, in der Lessings Ge-
dicht zuerst erschien, mit abgedruckt: [Christlob Mylius]: Der Naturforscher, eine phy-
sikalische Wochenschrift auf die Jahre 1747 und 1748, Leipzig 1749, 74. Stück, S. 589.
6 Zum Theodizee-Modell in der Hamburgischen Dramaturgie vgl. Anke-Marie Loh-
meier: Tragödie und Theodizee. Neues Altes über Lessings Trauerspielpoetik, in: Sabine
Doering/Waltraud Maierhofer/Peter Philipp Riedl (Hgg.): Resonanzen. Festschrift für
Hans Joachim Kreutzer zum 65. Geburtstag, Würzburg 2000, S. 83–98.
7 Vgl. Monika Fick: Rangstreit zwischen Naturwissenschaft und Dichtung? Lessings
»Querelle«-Gedicht aus Mylius’ physikalischer Wochenschrift Der Naturforscher, in:
Zeitschrift für Germanistik, N.F. 1 (2009), S. 77–89.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergnügen und besonders der Dicht- und Tonkunst [= An den Herrn
Marpurg]; B 1, S. 29–35). Wo Lessing die Selbsttätigkeit des Geistes
gegen den philosophischen Materialismus eines La Mettrie verteidigt,
gewinnen seine Alexandriner, die ansonsten eher holprig daherkom-
men, einen geradezu magistralen Klang; die beschworene Spannkraft
des Vorstellungsvermögens scheint den komplexen Satzbau zu erzeu-
gen:

»Und das, was in mir wohnt, was in mir fühlt und denket; / Das, was zwar
mein Gehirn, doch nicht die Welt umschränket: / Das, was sich selber weiß,
und zu sich spricht: ich bin; / Was auch die Zeit beherrscht, und was mit der
will fliehn, / Durch unsichtbare Macht auf heut und morgen bringet, / Und
Morgen, eh es wird, mit weitem Blick durchdringet; / Das mich, dem die
Natur die Flügel nicht verliehn, / Vom niedern Staube hebt, die Himmel zu
umziehn; / Das was die Stärk ersetzt, die in dem Löwen wütet, / Wodurch der
Mensch ein Mensch, und ihm als Mensch gebietet: / Das wird des Uhrwerks
Kraft, das im Gehirne geht / Und seines Körpers Teil, weil man es nicht ver-
steht. / Doch sprich, du kluger Tor, wenn es die Körper zeugen, / Versteht
man es dann eh, als wenn es Geistern eigen?« (B 2, S. 649, Z. 24 – S. 650,
Z. 1).

Es ist die Spiegelung im Geist, im Bewusstsein, wodurch die Eindrücke
der Körperwelt, der Umgebung, überhaupt erst zu einer »Welt« wer-
den. Wie für Leibniz ist für Lessing die Erfahrung geistiger Aktivität
und Spontaneität unantastbar (was nicht im Gegensatz zum Konzept
der »unbewußten Perzeptionen« und zur Berücksichtigung der sinn-
lichen Ausstattung des Menschen steht). »Mehrheit der Welten« heißt
deshalb: Mehrheit der bewohnten Welten; das Prinzip der Pluralität
liegt im spiegelnden Bewusstsein, in der Perspektive der Bewohner z. B.
der unterschiedlichen Planeten. So bezeichnet Leibniz die Monaden,
die seelischen und geistigen einfachen Substanzen, als so viele »ver-
schiedene Universen« (Monadologie, § 57); jedes Bewusstsein eine ei-
gene Welt, die Entfaltung eines eigenen, dabei perspektivisch be-
schränkten, Zusammenhangs und Wirkungskreises.8

Als Dramatiker konzeptualisiert Lessing die handelnden Figuren
nach dem Modell der Monaden, und erst dadurch erhält sein Pro-
gramm vom »Schattenriß des Universums« (Theodizee-Programm)

52

Monika Fick

8 Zur Psychologisierung der Monadenkonzeption im 18. Jahrhundert s. Panajotis Kon-
dylis: Die Aufklärung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus, München 1986,
1. Aufl. 1981; dagegen zu ihrer Systematik: Kurt Hübner: Der logische Aufbau der
Monadologie, in: Studia Leibnitiana 13/2 (1981), S. 267–277.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinen spezifischen Sinn: Es geht um die Aktivierung und Involvierung
der Seelenkräfte. Bereits Leibniz bestimmt die Stoßrichtung der Theo-
dizee dahingehend, er wolle der lähmenden Berufung der Menschen
auf das »fatum mahometanum« gegensteuern und die Eigeninitiative
stärken.9 Ein gleiches soll Lessings Theater bewirken.10 Dazu dient die
drameninterne Struktur, der schlüssige, lückenlose Motivationszusam-
menhang, die Transparenz der Bestimmungsgründe, welche den Wil-
len der Figuren lenken und ihre Taten plausibel erscheinen lassen – ein
durchschaubares Zusammenspiel von appetitus und perceptio, von
Zielvorstellung und entfachtem Begehren; nicht Repräsentation, son-
dern Verlebendigung eines Weltausschnitts: In den Schauspielanalysen
der Hamburgischen Dramaturgie macht Lessing die Handlungsweise
der Figuren mittels dieses Deutungsmusters nachvollziehbar. Die mo-
nadologische Figurenauffassung sichert der Komödie Minna von Barn-
helm ihre Liberalität: Erkenntnis entspringt der inneren Tätigkeit; bis
zum Schluss jedoch kollidieren die Charaktere, keines nimmt seine
Sichtweise zurück, jedes beharrt auf seinem Eigen-Sinn;11 Harmonie
stellt sich ein nicht durch Belehrung und Bekehrung, sondern durch
das Ergänzungsverhältnis der Antipoden. Das solchermaßen nach dem
Gesetz von Grund und Folge gefügte »Ganze« des Dramas ist, da es
sich aus den Perspektiven, den gegeneinander wirkenden Triebfedern
seiner Figuren ergibt, geeignet, die seelische Tätigkeit der Zuschauer
zu intensivieren. Wenn sie sich mit den Figuren identifizieren, werden
sie in einem Strom der Leidenschaft mitgerissen, der gleichwohl Zu-
sammenhang hat, muss sich doch für jeden Moment im Spannungs-
bogen der Handlung, in der Steigerung der Triebfedern, das »Warum«
angeben lassen (27. St.; B 6, S. 315). Der vom Dichtergenie geschaffene
Plan der Handlung bringt somit die Natur bzw. Kraft der Seele zur
Geltung und Ausübung, deren Leben in der Erzeugung einer struktu-

53

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

9 Gottfried Wilhelm Leibniz: Die Theodizee von der Güte Gottes, der Freiheit des Men-
schen und dem Ursprung des Übels, hg. und übers. v. Herbert Herring, 2. Aufl. Frank-
furt/M. 1986 (= Philosophische Schriften, Bd. 2/1), S. 17 ff., S. 293f. Seitenangaben im
Text beziehen sich auf diese Ausgabe.
10 Ausführliche Darstellung in: Monika Fick: Lessing Handbuch. Leben – Werk – Wir-
kung, Stuttgart/Weimar 3. Aufl. 2010, S. 342–356.
11 Zur »Collision der Charaktere« und Lessings Komödientheorie vgl. Agnes Korn-
bacher-Meyer: Komödientheorie und Komödienschaffen Gotthold Ephraim Lessings,
Berlin 2003; zu Minna von Barnhelm s. Fick: Lessing Handbuch (wie Anm. 10),
S. 289–311.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rierten Welt aus dem Chaos der Sinnesempfindungen besteht. Lessing:
»es würde für uns gar kein Leben geben; wir würden vor allzu verschie-
denen Empfindungen nichts empfinden; wir würden ein beständiger
Raub« (70. St.; B 6, S. 534) der gegenwärtigen Eindrücke sein, wenn
sie uns ungefiltert überfluteten; nur auswählend und ordnend machten
wir sie zu Teilen unserer Welt; die Kunst komme dieser Aktivität der
Seele entgegen, arbeite ihr vor (ebd.).

Mit der Selbsttätigkeit des Geistes ist schließlich das dritte Motiv
verbunden, das uns hier interessiert, die Forderung nach Toleranz12

und Achtung der Religionen und Kulturen. Eine wahre Gotteserkennt-
nis gesteht Leibniz nicht nur der christlichen Religion zu, sondern
auch, selbstverständlich, Moses und den Juden sowie den »Mohamme-
danern«, die den Monotheismus in den arabischen Ländern wiederher-
gestellt und verbreitet hätten (Vorwort zur Theodizee, S. 6 f.). Auf der
Grundlage einer natürlichen Religion und würdigen Gottesverehrung
hätten die Chinesen eine vortreffliche Ethik ausgebildet, die den Euro-
päern in mancherlei Hinsicht zum Vorbild dienen könnte.13 Wenn die
Menschen aus den unterschiedlichen Kulturen, so Leibniz in der Theo-
dizee, ihrer Erkenntnis, dem gottgegebenen Licht der Vernunft, folg-
ten, auf die Stimme ihres Gewissens hörten und ihre Pflicht täten,
werde es Gott nie an der zur Erlösung notwendigen Gnade fehlen las-
sen (S. 351 f. u.ö.). Es erübrigt sich zu sagen, dass Lessing zur Aus-
arbeitung der eigenen Toleranzkonzeption hier anknüpfte; darauf wer-
den wir zurückkommen. –

Es ist keine einzige Reaktion Lessings auf das Erdbeben zu Lissa-
bon überliefert, wohl aber auf Voltaires Candide: Mendelssohn weiß
(in den Morgenstunden) von dem frühen Plan eines »Anti-Candide«
zu berichten.14 Allerdings reagiert Lessing auf den Siebenjährigen
Krieg, der in der Wahrnehmung europäischer Intellektueller die zwei-

54

Monika Fick

12 Den Begriff »Toleranz« verwenden wir hier nicht im Sinn von »Duldung«, sondern
von »Anerkennung, Respekt, Achtung«, also im Sinn der angelsächsischen Tradition.
Vgl. Hugh Barr Nisbet: On the Rise of Toleration in Europe: Lessing and the German
Contribution, in: Modern Language Review 105 (2010), S. XXVIII–XLIV.
13 Nach Nisbet: On the Rise of Toleration (wie Anm. 12), S. XXXIV. Vgl. Gottfried
Wilhelm Leibniz: Writings on China. Translated, with an Introduction, Notes, and
Commentaries ed. by Daniel J. Cook and Henry Rosemont, Jr., Chicago, La Salle 1994;
Maria Rosa Antognazza: Leibniz. An Intellectual Biography, Cambridge 2009, S. 360f.
14 Moses Mendelssohn: Morgenstunden oder Vorlesungen über das Dasein Gottes
[1785], hg. von Dominique Bourel, Stuttgart 1979, S. 150.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te, größere, menschengemachte Katastrophe des Jahrhunderts ist:15 In
dem (Anti-)Kriegsdrama Philotas ist oder wäre das Vertrauen in die
Güte der Götter und der Vorsehung ein erster und entscheidender
Schritt, den Mechanismus von Gewalt und Gegengewalt zu durchbre-
chen. Aridäus wirbt mit dem Argument für den Frieden: »Die Götter
wachen für unsre Tugend, wie sie für unser Leben wachen. Die so lang
als mögliche Erhaltung beider, ist ihr geheimes, ewiges Geschäft.«
(3. Auftritt; B 4, S. 16). Und in Wolfenbüttel, als ihm selbst jegliche
Möglichkeit des corriger la fortune abhanden gekommen ist, dichtet
Lessing Nathan der Weise, jenes Drama, das Mendelssohn als den de-
finitiven Gegenentwurf des Freundes zum Candide, als Lobgedicht auf
die Vorsehung Gottes bezeichnet.16 Läuft Lessing der zeitgenössischen
Entwicklung hinterher? Hält er an einem Modell fest, dessen »Ratio-
nalisierungsleistung« am Ende des Jahrhunderts kaum noch »empiri-
sche Evidenz« beanspruchen durfte?17

Ich möchte das natürlich verneinen. Vielmehr möchte ich nun-
mehr das Verhältnis von Lessing und Leibniz vor der Folie dessen be-
leuchten, was Charles Taylor als die »anthropozentrische Wende« be-
schrieben hat. Ich möchte zeigen, wie Lessing Hauptmotive Leibnizens,
in denen noch theozentrische Ansätze wirksam sind, regelrecht um-
dreht. Lessings Bezug zu Leibniz wird somit zu einem fassbaren Indi-
kator der »anthropozentrischen Wende«; zugleich zeichnet sich die
Möglichkeit ab, den notorisch verzettelten Tätigkeiten und Interessen-
richtungen Lessings eine gemeinsame Stoßrichtung und dadurch eine
überraschende Konsistenz zu geben.

»Indem man […] seine Pflicht tut, indem man der vernünftigen Einsicht
gehorcht, erfüllt man die Befehle der höchsten Vernunft, man richtet alle
seine Absichten auf das Gemeinwohl, das vom Ruhm Gottes nicht verschie-
den ist; man findet, daß nichts dem eigenen Interesse mehr entspricht, als es
mit den Interessen der Allgemeinheit zu vermählen, und man erfüllt sich
selbst mit Zufriedenheit, indem man freudig den Vorteil der Menschen för-
dert. […] Es gibt keine Frömmigkeit, wo es keine Nächstenliebe gibt, und

55

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

15 Vgl. die Beiträge in dem Band: Gerhard Lauer/Thorsten Unger (Hgg.): Das Erdbeben
von Lissabon und der Katastrophendiskurs im 18. Jahrhundert, Göttingen 2008.
16 Mendelssohn: Morgenstunden (wie Anm. 14), S. 149f. Vgl. Ingrid Strohschneider-
Kohrs: Vernunft als Weisheit. Studien zum späten Lessing, Tübingen 1991, S. 21–62.
17 So Peter-André Alt zur Stellung der Theodizee in der Spätaufklärung: Ästhetik des
Bösen, München 2010, S. 17.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne hilfsbereit und wohltätig zu sein, könnte man keine aufrichtige Gottes-
verehrung zeigen.« (Theodizee, S. 9 f.).

Diese Sätze aus dem Vorwort der Theodizee illustrieren, betrachtet
man sie isoliert von ihrem Kontext, den ›Drehpunkt‹ der anthropozen-
trischen Wende recht gut: Der Mensch erfüllt den Plan Gottes, wenn er
auf Erden ein gedeihliches Miteinander fördert, und er ist dazu fähig,
weil eine Harmonie besteht zwischen Eigeninteresse und dem Interes-
se der Allgemeinheit, weil der Ausgleich zwischen Selbst- und Nächs-
tenliebe möglich ist und der Einsatz für die Wohlfahrt der anderen mit
der wahren inneren Zufriedenheit und Glückseligkeit belohnt. Auch ist
es für Leibniz ausgemacht, dass das menschliche Empfinden für Sitt-
lichkeit das ›Vorbild‹ (um ein Wort Goethes zu gebrauchen) für die
höchste Sittlichkeit Gottes ist. Gottes Gerechtigkeit, Liebe, Güte und
Barmherzigkeit seien dem Wesen nach nicht davon unterschieden, was
sich die Menschen darunter vorstellen und ersehnen; der Unterschied
liege lediglich darin, dass Gott diese sittlichen Eigenschaften in unvor-
stellbarer Fülle besäße (Theodizee, S. 9 ff.) Schließlich scheint das Kon-
zept der Monade, die Modellierung der Seelensubstanz als eines indi-
viduellen (metaphysischen) Punktes, genau dem »entbetteten Selbst«
zu entsprechen, das Taylor sozusagen als den Hebel der »anthropozen-
trischen Wende« konturiert und das er als die Voraussetzung für den
konstruktiv-wissenschaftlichen Zugriff auf die Natur begreift.

Es macht nun die Spannung, ja, Zerrissenheit der Theodizee aus,
dass Leibniz diesen anthropozentrischen Motiven eine theozentrische
Richtung gibt bzw. sie mit dem theozentrischen Gehalt der Glaubens-
überlieferungen wenn nicht zu versöhnen, so doch zu verbinden sucht.
Die eröffnende Abhandlung dient der Klärung der Erkenntnisprinzi-
pien: Neben der Vernunft, welche die metaphysischen und naturwis-
senschaftlichen Wahrheiten festsetzt, lässt Leibniz den Glauben und
seinen Gegenstandsbereich, die religiösen »Mysterien«, gelten; satt-
sam bekannt ist seine Differenzierung zwischen dem Widervernünf-
tigen, das die Religion nicht enthalten dürfe, und dem Übervernünf-
tigen, das in der Offenbarung anzuerkennen die Vernunft nicht
anstehen dürfe. In der gesamten Theodizee ringt Leibniz nun mit dem-
jenigen religiösen Vorstellungskomplex, in dem die theozentrische
Orientierung sich mit der größten, vielfach verheerenden Wucht und
Gewaltsamkeit ausgesprochen hat: dem komplementären Verhältnis
von Gnade und Verdammung. Nicht die Frage nach dem Sinn irdischer

56

Monika Fick

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leiderfahrung, irdischer Übel und Katastrophen, steht im Zentrum der
Essais – dieser ist bei intakter Jenseitshoffnung metaphysisch nie pro-
blematisch –, sondern die Frage nach der Vereinbarkeit des ewigen un-
endlichen Unglücks, das die – nur in endlicher Weise – fehlbaren Men-
schen treffen soll, mit der überströmenden Liebe und Barmherzigkeit
Gottes. Es ist kein Randproblem für die Intellektuellen des 18. Jahr-
hunderts: Noch in Nathan dem Weisen markiert Lessing die Über-
zeugung, dass das jenseitige Seelenheil von dem Glauben an die Er-
lösungstat Jesu Christi abhänge, als die Quelle von Grausamkeit,
Fanatismus und Gewalt.18

Wie gesagt: Leibniz rückt den gesamten Vorstellungskomplex von
Gnade und Verdammung unter das Vorzeichen theozentrischer Denk-
motive. Er bezieht den Menschen auf Gott, nicht umgekehrt. Nicht sich
selber solle und dürfe der Mensch leben, sondern »zum Ruhme Got-
tes«, und die Existenz Gottes zwecke nicht darauf ab, die Absichten der
Menschen zu erfüllen; Gott sei nicht um des Menschen willen da.19

Einerseits betont Leibniz die Selbsttätigkeit und Spontaneität der Mo-
nade, ihre Autarkie; andererseits jedoch betont er ihre vollständige Ab-
hängigkeit von Gott, der höchsten, allumfassenden Monade. Noch
scheint bei Leibniz die Auffassungsweise vom Selbst virulent, das offen
ist für die kosmischen Mächte und eingebettet in sie. Das individuelle
Ich ist nicht nur der isolierte Spiegel-Punkt des Universums; es ist zu-
gleich in allen seinen Perzeptionen und Bestrebungen vom göttlichen
Willen bestimmt; sein gesamtes Leben ist eine immerwährende Schöp-
fung Gottes, wie Leibniz sagt (Theodizee, S. 251). Vor allem aber
versteht Leibniz die Neigung zum Guten als Einfluss der göttlichen,
entgegenkommenden Gnade (und nicht der Kraft des Menschen ge-

57

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

18 Die lebenspraktische Problematik des Gedankens vom gnädigen und verdammenden
Gott erhellt auch aus der Anklage, die Rousseau seinem savoyischen Vikar in den Mund
legt: »aber Gott möge verhüten, daß ich jemals das grausame Dogma der Unduldsamkeit
predige, daß ich sie jemals dahin bringe, ihren Nächsten zu verabscheuen und zu ande-
ren Menschen zu sagen: ›Ihr werdet verdammt sein‹. […] Dieses schreckliche Dogma
wiegelt die Menschen gegeneinander auf und macht sie alle zu Feinden des Menschen-
geschlechts. Die Unterscheidung zwischen ziviler und theologischer Toleranz ist kin-
disch und fruchtlos. Diese beiden Arten von Toleranz sind untrennbar, und die eine kann
ohne die andere nicht gelten. Selbst Engel könnten nicht in Frieden mit Menschen leben,
die sie als Feinde Gottes betrachteten.« (Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Über die
Erziehung, hg. von Martin Rang, übersetzt von Eleonore Sckommodau, Stuttgart 1963,
S. 630f.).
19 S. Hübner: Glaube und Denken (wie Anm. 3), S. 454f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schuldet). Zwar fasst er den Gegensatz, die Neigung zum Bösen, ledig-
lich als Privation, als unvollkommene Erkenntnis des Guten, und sucht
mit vielen Gründen die Eigeninitiative und das Vertrauen der Men-
schen zu stärken – niemand habe das Recht, sich oder gar den Nächsten
als verworfen zu betrachten (Theodizee, S. 291 f.), und jeder habe die
Wahl, sich für die Güte und Liebe zu entscheiden. Zugleich jedoch liegt
es in der Logik der theozentrischen Argumentation, mit der Möglich-
keit zu rechnen, dass Gott einem großen Teil der Menschen die Gnade
verweigert, sie ihrer Selbstsucht überlässt und so der Verdammnis
preisgibt. Denn die Glückseligkeit der Menschen sei nun einmal nicht
der einzige oder gar der »Endzweck« der Schöpfung und des Univer-
sums (Theodizee, S. 385 ff.).

Lessing ist Leibnizianer in dem Sinn, dass er sämtliche theozen-
trischen Motive anthropozentrisch umdeutet, um-dreht und weiter-
entwickelt. Notgedrungen ist die folgende Zusammenstellung dieser
Umkehrungen eine Revue von weitgehend Bekanntem. Es handelt sich
dabei um den Versuch, Lessings Religionsphilosophie so zu konturie-
ren, dass sie als ein Ermöglichungsgrund für die Anerkennung der
Vielfalt der Kulturen – der »Mehrheit der Welten« auf Erden – er-
scheint.

»Weh dem menschlichen Geschlechte«, so Lessing im zweiten der
Gegensätze zu den Reimarus-Fragmenten, wenn auch nur eine einzige
Seele in der »Ökonomie des Heils« verlorengehe. An dem Verlust die-
ser einzigen müssten alle den »bittersten Anteil« nehmen, und welche
Seligkeit, fragt Lessing, »ist so überschwänglich, die ein solcher Anteil
nicht vergällen könnte«? (B 8, S. 322). Fast immer zielen seine reli-
gionskritischen Argumente auf die Ambivalenz des lutherischen
Gottesbildes, in dem Gnade und Zorn, Erlösung und Verdammung zu-
sammengehören; er sucht das Bild vom Allbarmherzigen, das keine
Kehrseite hat, zu substituieren,20 wobei das eben angeführte Zitat die
Drehung der Blickrichtung im Vergleich zu Leibniz sehr gut verdeut-
licht: Es sind die sittlichen Bedürfnisse der Menschen, an denen Lessing
die Jenseitsvorstellungen misst. Symptomatisch ist auch, dass er den

58

Monika Fick

20 Lessings Bestimmung der »Barmherzigkeit« als vornehmster Eigenschaft Gottes ar-
beitet Christoph Bultmann heraus: Lessings Axiomata (1778) als eine hermeneutische
Programmschrift, in: Bultmann/Friedrich Vollhardt (Hgg.): Lessings Religionsphiloso-
phie im Kontext. Hamburger Fragmente und Wolfenbütteler Axiomata, Berlin 2011,
S. 242–260.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Künstler als Schöpfer, die Kunst als eine zweite Schöpfung bezeichnet,
während Leibniz dem Menschen nur die Fähigkeit der imitatio, der
Nachahmung Gottes, der der alleinige Schöpfer ist, zugesteht (Theo-
dizee, S. 73; Monadologie, §§48, 83).

Lessing interpretiert religiöse Überzeugungen auf der Grundlage
einer durchgängig rationalistischen Wirklichkeitsauffassung, und dies
mit eindrücklicher Konsequenz. Der Horizont der Weltauslegung
schließt sich, wie Taylor sagt, Welterfahrung wird immanent: Wirk-
lichkeit, sei es nun diejenige der Körper oder der Seelen, des Lebens
vor oder nach dem Tod, ist für Lessing nur denkbar als kontinuierlicher,
lückenloser Zusammenhang von Grund und Folge. Nicht die naturwis-
senschaftlich definierte Kausalität, sondern die psychologische Motiva-
tion, die Bestimmung des menschlichen Willens, ist dabei natürlich der
neuralgische und interessante Punkt. Lessing psychologisiert die Be-
gegnung mit dem Göttlichen, die Erfahrung von Transzendenz, und er
befragt die Religionen nach ihrer Funktion, Bestimmungsgründe für
das moralische Handeln zu liefern und auf den Willen einzuwirken.
In seinen Dramen macht er das Vexierbild vom zornig-gnädigen Gott
transparent als die Vorstellungsweise jener, deren ungezügelte Leiden-
schaften ein solches Bild sowohl prägen als auch zur Disziplinierung
benötigen. Sehr gut lässt sich das an Miß Sara Sampson ablesen, wenn
Mellefont zum Beispiel mit dem Gebet um einen gnädigen Gott stirbt,
nachdem er, wankelmütig, leidenschaftlich und verzweifelt, sich selbst
richtend Hand an sich legte. Umgekehrt, so zeigt es wiederum Nathan
der Weise, stärkt das Vertrauen in die Liebe Gottes die guten Absichten
der Menschen. Eingebunden bleibt das alles in die – als »natürlich«
verstandene – Verkettung von (Bestimmungs-)Grund und Folge (des
Handelns). Das Jenseits wird von Lessing modelliert als der Raum, in
dem das Gesetz von Grund und Folge sich in alle Ewigkeit auswirkt
(Leibnitz von den ewigen Strafen), die Vorstellung vom göttlichen Ge-
richt wird dem Lohn-Strafe-Denken bzw. -Bedürfnis der Menschen
subsumiert und als pädagogisches Mittel, mehr noch als pädagogische
Krücke, verstanden, um zur Tugend zu bewegen. Den eigentlichen
Sinn dieses Vorstellungskomplexes erläutert Lessing in dem Aufsatz
Leibnitz von den ewigen Strafen. Die natürlichen und ewig fortdauern-
den Folgen der Sünde seien bereits ihre Strafe, denn sie (die Folgen)
bestünden in einer niemals wieder gut zu machenden Verminderung
der Vollkommenheit; während der Lohn der Tugend, umgekehrt, in der
ebenfalls nie wieder zu annullierenden Steigerung der Vollkommen-

59

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit bestehe. Die Pointe der Abhandlung beruht dabei in der realisti-
schen Psychologie, die Lessing dem Himmel-Hölle-Komplex unterlegt:
Er bringt die Theorie der gemischten Empfindungen zur Anwendung.
Wie in jeder Empfindung Schmerz und Lust gemischt seien, so misch-
ten sich in den Antrieben der Menschen altruistische und zerstöreri-
sche Impulse, ja, gingen oft unmerklich ineinander über – jedes Böse
enthalte auch ein Gutes und umgekehrt. Jeder Mensch trage die Folgen
dieser Mischung in Ewigkeit, Himmel und Hölle in der eigenen Brust;
jeder werde jedoch seine genau bedingte und beschränkte Form der
Seligkeit erlangen bzw. als seine Lebensform verwirklichen (B 7,
S. 496 f.; vgl. Theodizee, S. 313 ff.).

Es erübrigt sich zu zeigen, dass diese Sicht der Wirklichkeit auf der
axiomatischen Setzung beruht, dass es eine spontane Neigung zum
Bösen nicht gibt, mit dem Vokabular der christlichen Religion: auf der
Nicht-Anerkennung der Erbsünde. Niemals gehe der Wille des Men-
schen auf das Böse, weil es das Böse ist, heißt es in der Hamburgischen
Dramaturgie (2. St.; B 6, S. 196); positiv gewendet: Immer sei der
Grund für das böse Trachten ein undeutlich erkanntes gutes Ziel.
Schon gar nicht sei der Mensch aus den mitmenschlichen Beziehungen
herauszulösen, in die er aufgrund seiner angeborenen sympathetischen
Triebe und Neigungen ›ursprünglich‹ verflochten sei. Lessing denkt
den Menschen wesenhaft solidarisch, als ein soziales Lebewesen. Ge-
gen die Einsamkeit von Diderots Dramenfigur Dorval wendet er ein:
»Nein, kein Mensch kann unter Menschen so lange verlassen sein!
Man schleidere [!] ihn hin, wohin man will: wenn er noch unter Men-
schen fällt, so fällt er unter Wesen, die, ehe er sich umgesehen, wo er
ist, auf allen Seiten bereit stehen, sich an ihn anzuketten. Sind es nicht
vornehme, so sind es geringe! Sind es nicht glückliche, so sind es un-
glückliche Menschen! Menschen sind es doch immer.« (Hamburgische
Dramaturgie, 88. St.; B 6, S. 621 f.). In solchen Verflechtungen können
die Wünsche, Bestrebungen, Motive der Menschen niemals aus-
schließlich selbstsüchtig und zerstörerisch sein (das ›radikal Böse‹),
sondern müssen Sympathie und Empathie mit dem Nebenmenschen
enthalten (Altruismus, moral sense). Die Ausschaltung eines unbe-
dingt bösen Willens bezweckt schließlich auch die dramaturgische
»Notwendigkeit«, die schlüssige Motivation der Tragödienhandlung –
das ›nur‹ Böse wäre das Unmotivierte schlechthin. Auf gleichem an-
thropologischen Fundament formuliert Lessing in der Erziehungs-
schrift das ethische Ziel: Das Gute um des Guten willen tun, und nicht

60

Monika Fick

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wegen der Aussicht auf jenseitige Belohnung (§85; B 10, S. 96). Wie-
derum liegt die axiomatische Setzung zugrunde, dass der Mensch dazu
fähig und also »gut« sei oder doch im natürlichen Lauf der Welt sich
dem Guten nähern werde. Zugleich lässt Lessing das selbstsüchtige
Motiv für die Ausübung der Tugend, nämlich die Erwartung des Lohns
im Jenseits, als eine Kompromisslösung, als ein Mittel zum Zweck,
gelten, was dem orthodoxen Lutheraner nie eingefallen wäre: Gottes
Gebote zu erfüllen, weil man sich dafür die ewige Seligkeit verspricht,
ist für diesen der gerade Weg zur Hölle.

Anthropozentrisch gedreht sind bei Lessing schließlich auch die
Prinzipien der Erkenntnis. Der Glaube, für Leibniz gewährt von einer
übernatürlichen Gnade und, als Erkenntnisprinzip, auf die Geheimnis-
se der Religion bezogen, wird von Lessing subjektiviert und psycho-
logisiert zu einem Gefühl, einer Intuition, deren ›Eingebungen‹ oder
›Offenbarungen‹ zur deutlichen Erkenntnis der Vernunft geläutert
werden müssten.21 Nur durch die ›Aufklärung‹ der Offenbarungswahr-
heiten in Vernunftwahrheiten könne dem menschlichen Geschlecht
schließlich geholfen werden, heißt es in der Erziehungsschrift; ein Bei-
spiel dafür gibt Lessing mit der Auflösung der Trinitätslehre in speku-
lative Metaphysik (§§ 73, 76; B 10, S. 93, 94). Dabei unterscheidet sich
Lessing darin wesentlich von einem Vertreter des Deismus wie zum
Beispiel Hermann Samuel Reimarus, dass er an keinem starren Schema
der ewigen, notwendigen Wahrheiten der natürlichen Religion fest-
hält. Vielmehr macht sich Lessing, wie Nisbet nachgewiesen hat, einen
skeptischen Perspektivismus als Erkenntnisprinzip zu eigen, den er aus
Leibnizens Monadologie ablesen konnte. Nach Leibniz sieht »jede Mo-
nade das Weltall in ihrer je eigenen Perspektive«, macht sich also »jede
ein anderes und unvermeidlich unvollständiges Bild des Ganzen«,22

61

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

21 Lessings Kritik an der Neologie ist kein Gegenargument. In dem Aufsatz Des Andre-
as Wissowatius Einwürfe wider die Dreieinigkeit (B 7, 548–581) rechtfertigt er Leib-
nizens Verteidigung der Trinitätslehre gegen die Sozianer damit, dass dieses christliche
Dogma mit seiner Philosophie, deren Kernsatz der unendliche Abstand zwischen
Mensch und Gott sei, besser harmoniere als die Lehre der Sozinianer, welche Jesus,
obwohl sie dessen Gottheit leugneten, dennoch anbeteten. Leibnizens Differenzierung
zwischen Glaube und Vernunfterkenntnis schreibt Lessing dem Bestreben des Philoso-
phen zu, dem einmal angenommenen theologischen Lehrsystem treu zu bleiben, diene
doch die Trennung der ›Zuständigkeiten‹ dazu, die Vernunftwahrheiten unbehelligt von
Glaubensüberlieferungen voranzubringen (vgl. B 7, S. 547–581).
22 Hugh Barr Nisbet: Lessing. Eine Biographie, aus dem Englischen übersetzt von
Karl S. Guthke, München 2008, S. 671. S. auch Hans Heinz Holz: Lessing und Leibniz.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was jedoch impliziert, dass jede Anschauung auch ein Bruchstück der
Wahrheit enthält. Das Streben nach Wahrheit zeichne den Menschen
aus, keiner jedoch dürfe sich im Besitz der Wahrheit wähnen, so die
berühmten Sätze aus der Duplik (B 8, S. 510) – nicht umsonst hat die
pluralistische Postmoderne Lessing als einen der Ihren entdeckt. Dieser
›monadologische‹ Perspektivismus, wie man ihn nennen könnte – in
dem Fragment über die Elpistiker spricht Lessing von den »Monade[n]
von Wahrheit«, die die unterschiedlichen Gesichtspunkte der Gelehr-
ten durchwanderten (B 5/1, S. 417) –, ermöglicht ihm eine liberale, of-
fene Haltung prinzipiell allen Glaubensrichtungen gegenüber, jeden-
falls was ihren Ursprung im (so Lessing) »Enthusiasmus« und der
Begeisterung anbelangt; er ermöglicht ihm, Vernunfterkenntnis und
Gefühl in ein produktives Verhältnis zu bringen. Lessing achtet das
religiöse »Gefühl« durchaus, weist ihm einen Wert als Quelle der In-
spiration zu; ja, in dem Entwurf Über eine zeitige Aufgabe sieht er die
rationale Erkenntnis geradezu angewiesen auf die Impulse der genia-
lisch-gefühlsmäßigen Einsicht. Nicht nur in den Glaubensüberzeugun-
gen der großen Buchreligionen, sondern auch in denjenigen der ver-
botenen religiösen Sekten, der Häretiker und Ketzer, der Enthusiasten
und Schwärmer (B 8, S. 674), vermag Lessing Keime von Wahrheit zu
entdecken, die allerdings von der Vernunft erhellt und sozusagen zur
Reife gebracht werden müssten. Leibniz, der immer wieder den Dialog
mit dem »Enthusiasmus der Spekulation«, mit okkulten, kabbalisti-
schen, theosophischen Denktraditionen, gesucht habe, ist auch hierin
für ihn das große Vorbild.23

Auf einer abstrakten Ebene haben wir damit Lessings Beitrag zur
Anerkennung der Vielfalt der Kulturen bereits profiliert. Die pluralis-
tische »Mehrheit der Welten«24 ergibt sich aus der Standortgebunden-

62

Monika Fick

Pluralismus, Perspektivität und Wahrheit, in: Peter Freimark/Franklin Kopitzsch/Helga
Slessarev (Hgg.): Lessing und die Toleranz, Detroit/München 1986, S. 11–22; Ulrich
Johannes Schneider: Leibniz und Lessing als Bürger der Gelehrtenrepublik, in: Schnei-
der (Hrsg.): Kultur der Kommunikation. Die europäische Gelehrtenrepublik im Zeit-
alter von Leibniz und Lessing, Wiesbaden 2005, S. 345–356.
23 Vgl. dazu Wilhelm Schmidt-Biggemann: Lessings origenistische Eschatologie, in:
Bultmann/Vollhardt (Hgg.): Lessings Religionsphilosophie im Kontext (wie Anm. 20),
S. 138–153.
24 Vgl. Karl S. Guthke: »Die Mehrheit der Welten«: Ein literarisches Thema im 18. Jahr-
hundert, in: Guthke: Das Abenteuer der Literatur: Studien zum literarischen Leben der
deutschsprachigen Länder von der Aufklärung bis zum Exil, Bern/München 1981,
S. 159–186, 337–339 (Konstruktion der »Mehrheit der Welten« als Symptom natur-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit ihrer Betrachter, des jeweils selbsttätig perzipierenden Bewusst-
seins, und findet ihre Ausprägung in der ›Diversität‹ der Religionen:
Sie alle sind für Lessing verstehbar als unterschiedliche, perspektivisch
bedingte Spiegel der göttlichen Wahrheit, der göttlichen Ordnung der
Welt. Eine solche Auffassung der Religionen als Summe der Anschau-
ungen ihrer als Monaden gedachten Anhänger zeichnet sich zum Bei-
spiel in Lessings Erläuterung zu den unterschiedlichen Heilsvorstel-
lungen der Völker ab. Er differenziert zwischen der Seligkeit ›an sich‹,
wie sie Gott erscheinen mag, und den notwendig mannigfaltigen Be-
griffen, die sich die Menschen in den verschiedenen Regionen der Erde
davon machen (B 8, S. 332).25 Der Radius dieser Begriffe und damit der
jeweiligen »seligmachende[n] Religion« fällt dabei in Lessings Augen
mit den Grenzen zusammen, bis zu denen die Menschen »hinaus-
zudenken« vermöchten (S. 331). Sie modelten sich ihre »Glückselig-
keit« je nach den Sehnsüchten und Wünschen, wie sie der Landstrich
(»Bezirk«: S. 332) und die Zeit, in der sie lebten, erzeugten. Die »Of-
fenbarung« jedenfalls erweitere »die Sphäre dieser Sehnsucht und
Wünsche« (S. 331) nicht, sondern füge sich nach deren Grenzen, den
Grenzen des menschlichen Gesichtskreises.

Soweit also die abstrakten Voraussetzungen und denkerischen
(philosophischen) Vorzeichen, unter denen Lessing die Religionen
wahrnimmt. Das konstitutive Merkmal der anthropozentrischen Wen-
de ist nunmehr jedoch ihr »Reformcharakter«, ihr vorrangiger Praxis-
bezug; sie ist nicht abzutrennen von dem Bestreben, die irdischen Le-
bensverhältnisse und gesellschaftlichen Institutionen zu verbessern.
Metaphysische Spekulation geschieht nicht um der langen Weile wil-
len, wie Christian Wolff sagt (Vorbericht zur 4. Auflage der Deutschen
Metaphysik, § 3), sondern soll nützliche Handreichungen geben für die
Lebensgestaltung. Auch Leibniz’ Systementwurf ist kein Selbstzweck,
sondern referiert auf die konkrete Situation Europas nach den Religi-
onskriegen; sein gesamtes Denken (und politisches Handeln) ist darauf
gerichtet, zur Versöhnung der Konfessionen beizutragen.26 Als eine
der markantesten Manifestationen der anthropozentrischen Wende

63

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

wissenschaftlichen Denkens) und ders.: Vorspiele: Kolonialphantasien in der Science
Fiction der Frühen Neuzeit, in: Guthke: Die Erfindung der Welt. Globalität und Gren-
zen in der Kulturgeschichte der Literatur, Tübingen 2005, S. 83–98.
25 Karl S. Guthke: Lessings Horizonte. Grenzen und Grenzenlosigkeit der Toleranz,
Göttingen 2003, S. 28 ff.
26 Antognazza: Leibniz (wie Anm. 13), pass.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann das sogenannte zweite Entdeckungszeitalter beschrieben wer-
den.27 Nicht die Eroberung oder Missionierung, sondern die Erfor-
schung der fremden, exotischen Länder und Kulturen steht nunmehr
auf der Agenda nicht nur der Intellektuellen. Mit der Abschließung des
Horizonts gegenüber der vertikalen Dimension scheinen die geogra-
fischen Weiten und Breiten in den Blick zu geraten. Das Reisen ins
außereuropäische Ausland wird zum Bildungsfaktor; erst die Begeg-
nung mit den Anderen und Fremden, so das anthropologische Credo,
lehre ›den Menschen‹ kennen. Vorausgesetzt ist wiederum, dass auch
die ›globale‹ Ordnung eine solche des Interessenausgleichs, des ge-
deihlichen Miteinanders auf der Grundlage der Harmonisierung von
Selbst- und Fremdliebe, sein werde. Wie lässt sich Lessings monado-
logischer Perspektivismus in diesen Zusammenhang einordnen?

Kein Zweifel: Auch Lessing konkretisiert die »Mehrheit der Wel-
ten« mittels der Vielfalt der Kulturen, auch für ihn, der sein europäi-
sches Publikum an der »Allgemeinheit« der christlichen Religion zu
zweifeln lehren will,28 spielt die Kenntnis fremder, außereuropäischer
Kulturen eine wichtige Rolle. Nachgewiesen ist (von Guthke29 ) sein
konstantes Interesse an Reisebeschreibungen (vor allem Nord- und
Südamerikas), an der Geschichte der arabischen Staaten, der Inder, de-
ren »heilige Bücher« er als dem AT gleichrangig lobt (B 8, S. 331);
China ist (in der Cramer-Kontroverse) das Signalwort, das an die Got-
teserkenntnis ferner Völker erinnert (106. Literaturbrief; B 4, S. 728,
Z. 23 ff.); und er plant ein bürgerliches Trauerspiel mit einer Japanerin
als Hauptfigur (Tonsine-Fragment) – das erste deutschsprachige Thea-
ter-Beispiel des fernöstlichen Exotismus.30 Rousseaus zweiter Diskurs
gibt Anlass zur Reflexion über die »Wilden«: Lessing schreibt an Men-
delssohn, die »Perfectibilität« verhelfe »dem Wilden« dazu, sich in sei-
nem Zustand zu erhalten und nicht weiter abzusinken (21. Januar

64

Monika Fick

27 Zum »zweiten Entdeckungszeitalter« und zu Lessings Interesse daran s. Karl S. Guth-
ke: Die Entdeckung der Welt um 1800: Die Geburt der globalen Bildung aus dem Geist
der Geographie und Ethnologie, in: Guthke: Die Erfindung der Welt (wie Anm. 24),
S. 9–82; ders.: Berührungsangst und -lust: Lessing und die Exoten, in: Guthke: Der Blick
in die Fremde: das Ich und das andere in der Literatur, Tübingen/Basel 2000, S. 41–68;
ders.: Lessings Horizonte (wie Anm. 25).
28 So Lessing an seinen Bruder Karl, 18. April 1778; B 12, S. 247.
29 Siehe Anm. 27.
30 Vgl. Karl S. Guthke: Der Bürger und der »Zusammenstoß der Kulturen«. Exotik im
bürgerlichen Trauerspiel, in: Jahrbuch der Jean-Paul-Gesellschaft 44 (2009), S. 141–
160.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1756; B 11/1, S. 88 f.). Die Bemerkung ist erstaunlich: Wir lesen sie
nicht als Abwertung des »Wilden« (der den Übergang in die Zivilisa-
tion nicht schaffe), sondern vielmehr als Anerkennung seiner Eigenart:
Sein Dasein so, wie es ist, sei bereits Streben nach Vollkommenheit
(d. i. Existenz als dynamische Monade). Neben den exotischen Ländern
bilden vergangene Zeiten den zweiten Schwerpunkt von Lessings Inte-
resse, und auch hier rückt er die außereuropäischen Völker und außer-
biblischen Religionen ins Blickfeld: die Perser und Gheber, die Sekten
im spätantiken Rom, die Elpistiker, schließlich die Chaldäer …31 Das
Dramenfragment Alcibiades in Persien fußt auf der Opposition ›Kul-
turvolk‹ vs. ›Barbaren‹, die im Fortgang des Stücks ad absurdum ge-
führt wird.

Freilich lässt sich, soweit man nicht Lessings Lektüre (von Reise-
beschreibungen), sondern seine Schriften auswertet, kein eigentlich
ethnologisches Forschungsinteresse erkennen; neben den philologi-
schen und antiquarischen Problemen geht es ihm um religionsphiloso-
phische Fragen, für die jedoch der Praxisbezug konstitutiv ist und da-
mit die Referenz auf die Religionen und Gottesbilder der Völker. Auch
dies gehört zum Konzept der »Mehrheit der Welten«: Kultur, Gesell-
schaft, die menschliche Lebenswelt, sind für Lessing nicht denkbar
ohne ein Ordnungsprinzip, das er als »Erkenntnis der Eigenschaften
Gottes«, nach der die Menschen ihre Handlungen ausrichten, fasst
(B 5/1, S. 429, Z. 5; ebd. S. 423, § 1) – sie erst, jeder Kultur einge-
pflanzt, macht aus ihr eine eigene »Welt« im Zusammenhang des Uni-
versums. Wir gehen dabei davon aus, dass diese Prämisse für Lessing
empirisch fundiert war: Noch war keine Kultur, keine Gesellschaft
ohne Religion bekannt geworden.32 Lessings praktische Religionsphi-

65

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

31 Guthke (Lessings Horizonte, wie Anm. 25) führt als einen weiteren Beleg für Les-
sings ›globale Perspektive‹ auch die Reimarus-Fragmente an; insbesondere im zweiten
Fragment öffnet Reimarus den Horizont: »Wer ihnen dieses [jedes Menschen Voreinge-
nommenheit für die eigene Religion] verargen wolle, der mag mir zuvor antworten, ob
er den Talmud, die Misna und Gemara, den Alcoran, den Zendavesta des Zerduscht, den
Sad-der des Destur, den Con-fu-zu und andere dergleichen Bücher gelesen?« (B 8,
S. 209). S. auch Guthke: Die Seligkeit der Heiden im »zweiten Entdeckungszeitalter«:
Lessings Nathan von Reimarus gesehen, in: Guthke: Die Erfindung der Welt (wie
Anm. 24), S. 111–147.
32 So resümiert zum Beispiel Anton Friedrich Büsching den Wissensstand in der Ein-
leitung zu seiner Geschichte der jüdischen Religion, oder des Gesetzes, ein Grundriß,
Berlin 1779: »Man kann nicht erweisen, weder daß jemals ein Volk auf dem Erdboden
gewesen, noch daß dergleichen jetzt vorhanden sey, welches nicht gewust, geglaubt und

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie gründet in der Erfahrung, dass die moralischen Vorschriften
für den Umgang miteinander in allen Nationen von dem jeweils herr-
schenden Gottesbild geprägt sind. Daraus leitet er die Fragestellung ab,
die ihm konkrete, aus der jeweiligen Lebenswelt geschöpfte Situatio-
nen zu modellieren oder besser: zu imaginieren erlaubt, die Frage näm-
lich, wie Religionen von ihren Stiftern her dem Volk mitgeteilt, von
den Menschen angenommen werden, auf ihre Empfindungen einwir-
ken, wie sie sich unter ihnen (und durch sie) verbreiten, um schließlich
das Gemeinsame und zugleich Trennende zwischen den Nationen zu
sein. Das detaillierteste Bild dieses Vorgangs entwirft Lessing in dem
Fragment Von der Art und Weise der Fortpflanzung und Ausbreitung
der christlichen Religion (B 5/1, S. 426–445). Lessing plante eine Un-
tersuchung der politischen »Umstände« (der Juden; der Christen unter
den römischen Gesetzen) und sozialen Schichtungen; er differenziert
zwischen der Volksreligion und der Religion der gebildeten Schichten
und Philosophen; die bunte Vielfalt der Sekten und die Duldsamkeit
der ersten Christen gegen die »Ketzer« geraten in den Blick; vor allem
aber fesseln ihn die Psychologie der Schwärmer und Enthusiasten und,
in diesem Zusammenhang, die Faszinationskraft des Geheimnisses,
wobei er eine Parallele zwischen den Zusammenkünften der Christen
und den nächtlichen, verbotenen Bacchanalien zieht (ebd., S. 439–443):

»Der Enthusiasmus ist eine wahre ansteckende Krankheit der Seele, die mit
einer unglaublichen Geschwindigkeit um sich greift. […]. / Seinen ersten
Schauplatz muß der neue Religionsstifter auf dem Lande, in kleinen Orten
wählen. Hat er aber da die ersten Anhänger sich verschafft, so sucht er ein
größeres Theater, und die größte Stadt ist für ihn immer die beste. Ein Jünger
fängt auf dieser, der andere auf jener Ecke an; die verschiedenen Flammen
fressen in der Stille fort; endlich treffen sie zusammen, und die halbe Stadt
steht in der schrecklichsten Feuersbrunst, noch ehe die Policei Rauch gemerkt
hat« (ebd., S. 443).

Die gleiche Fragerichtung behält Lessing in den Spätschriften bei. Er
sucht die Resonanz der Botschaft Jesu zu rekonstruieren: »Man müßte
gar nicht wissen, wie neugierig die Menge nach allem ist, was einen

66

Monika Fick

bekannt hätte, […] daß ein Gott sey. In den Sprachen aller Völker findet man ein Gott
andeutendes Wort.« (S. 15f.) Das Buch befand sich in Lessings Büchernachlaß (Paul
Raabe,Barbara Strutz: Lessings Büchernachlaß. Verzeichnis der von Lessing bei seinem
Tode in seiner Wohnung hinterlassenen Bücher und Handschriften, Göttingen 2007,
Nr. 332).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


großen Mann betrifft für den sie einmal sich einnehmen lassen: […]
Und will Menge immer eine größere Menge werden: so ist natürlich,
daß man sich alles von Hand zu Hand reicht, was man von dem großen
Manne nur in Erfahrung bringen können« (Neue Hypothese über die
Evangelisten als bloß menschliche Geschichtsschreiber betrachtet; B 8,
S. 631 f., Anm. 4). Oder er räsoniert darüber, welchen »Charakter« eine
bestimmte rabbinische Auslegungstradition dem Volk gegeben habe
(Erziehung des Menschengeschlechts, §§51 f.; B 10, S. 88). Immer ist
er bestrebt, den jeweiligen ›Gesichtskreis‹ der Akteure auszumitteln
und von daher Ausstrahlung und Wirkung von religiösen Empfindun-
gen und Überzeugungen zu bestimmen und vorzustellen. Lessings
eigener Gesichtspunkt ist dabei der gleiche wie derjenige des Dramati-
kers. Er fragt nach dem »natürlichen Lauf« der Dinge, dem Zusammen-
hang der Motive, der Verkettung von Grund und Folge. Erklärbar sei
die Ausbreitung des Christentums auch ohne die Einwirkung über-
natürlicher Gnade und vor allem ohne deren Gegenpart, die Bedrohung
durch die »höllischen Verfolgungen« der Heiden.33 Ein Hauptpunkt in
Lessings Rekonstruktion der Ereignisse ist die Rehabilitierung der rö-
mischen Kaiser. Nicht die Religion der Christen sei die Ursache für
deren Verfolgung gewesen, sondern ihre Missachtung der Staatsver-
fassung, der bürgerlichen Gesetze, deren Übertretung die Kaiser be-
straften (B 5/1, S. 437 f., 443 f.). Wie die Konstruktion des »Schatten-
risses« der Dramen, so blendet Lessings Interpretation der Geschichte
das radikal Böse als Antriebskraft aus.

Der Praxistest für die Anerkennung der »Mehrheit der Welten«
ist im 18. Jahrhundert das Verhältnis zum Judentum. Mitten in Europa
bildeten die Juden eine Volksgruppe mit weithin unbekannter, als
fremd und exotisch wahrgenommener Kultur und religiöser Tradition,
die der Verachtung, Verfolgung und Unterdrückung ausgesetzt war.
Lessings Beziehungen zum Judentum, sein Einsatz für die bürgerliche
Emanzipation der Juden, können hier nicht dargelegt werden. Es kris-
tallisiert sich jedoch eine spezifische Stoßrichtung seiner theologiekri-
tischen Argumentation heraus. Die Prämisse vom »natürlichen Lauf«
der Ereignisse dient auch der Delegitimierung der Judenfeindschaft der
Christen.34 Die Religion Christi sei die ›natürliche‹, die wahre innere

67

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

33 So die Formulierung Schuhmanns, Kontrahent Lessings im Fragmentenstreit: B 8,
S. 399, Z. 1.
34 Vgl. Willi Goetschel: Lessing and the Jews, in: Barbara Fischer/Thomas Fox (Hgg.): A

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion aller Religionen gewesen, christliche (die »Nazarener«) und
jüdische Sekten hätten sich ursprünglich fast nicht voneinander unter-
schieden, die (spät zur Abgrenzung von den Juden formulierte) Lehre
von der Gottheit Jesu habe eine historisch berechtigte Funktion gehabt,
sei dabei jedoch ebenfalls ›rein menschlich‹ motiviert (B 8, S. 651–653);
deshalb gebe es keinen rationalen Grund für den Religionsstreit. Elimi-
niert wird so von Lessing insbesondere das Hauptargument für die
Diffamierung der Juden, dass sie, unbeugsam stolz und fixiert auf die
Restitution weltlicher Macht, unfähig (gewesen) seien, ihren wahren
Messias zu erkennen.35

Es ist heute schwer, nicht die Optik einzunehmen, die einen not-
wendigen Zusammenhang bzw. ein Bedingungsverhältnis wahrnehmen
lässt zwischen der anthropozentrischen Wende, dem pluralistischen
Weltbild, das den Absolutheitsanspruch der Religionen zurückweist,
und der Durchsetzung von praktischer Toleranz, der bürgerlichen
Gleichstellung der Angehörigen aller Religionen. Auch die Rekon-
struktion der gedanklichen Horizonte Lessings legt diese Optik nahe:
Seine weltanschaulichen Positionen, sein ›monadologischer Perspekti-
vismus‹ und die Reduktion der »Ökonomie des Heils«, des göttlichen
Heilsplans, auf den »natürlichen Lauf« der Welt, sind sämtlich praxis-
und reformbezogen in dem Sinn, dass sie sich (auch) gegen die damals
herrschende christliche Judenpolitik und deren Rechtfertigung rich-
ten.36 Gleichwohl – oder eben deshalb – stellt sich die Frage nach den
Grenzen dieses Pluralismus, die mit der Abschließung des Horizonts
gegenüber der transzendenten Dimension, der Erfahrung des Numino-
sen, gegeben sind.37

68

Monika Fick

Companion to the Works of Gotthold Ephraim Lessing, Camden House 2005, S. 185–
208. Zu den Verflechtungen zwischen christlichen und jüdischen Konfessionen und de-
ren wechselseitiger Kenntnisnahme jetzt allerdings neu: Gerhard Lauer: Die Rückseite
der Haskala. Geschichte einer kleinen Aufklärung, Göttingen 2008.
35 Z. B. Büsching: Geschichte der jüdischen Religion (wie Anm. 32), S. 162–166. Auch
Lessing spricht in der Erziehung des Menschengeschlechts (§93) von dem »sinnlichen
Juden« und dem »geistigen« Christen (B 10, S. 98).
36 Zum Kontext des Lustspiels Die Juden vgl. Karl S. Guthke: G. E. Lessing: Die Juden,
in: Dramen vom Barock bis zur Aufklärung (Literaturstudium: Interpretationen), Stutt-
gart 2000, S. 275–294; Nisbet: Lessing (wie Anm. 22), S. 93–101; Gunnar Och: Lessings
Lustspiel Die Juden im 18. Jahrhundert, in: Hans-Peter Bayerdörfer (Hrsg.): Theatralia
Judaica. Emanzipation und Antisemitismus als Momente der Theatergeschichte. Von
der Lessing-Zeit bis zur Shoah, Tübingen 1992, S. 42–63.
37 Wie es denn auch selbstverständlich – z.B. im Pietismus – eine aus dem Zentrum des

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum einen: Der Gottesbegriff Lessings setzt die Unterordnung
des Individuellen unter das Allgemeine voraus, welche die neuzeitliche,
letztlich wissenschaftliche Wirklichkeitsauffassung begründet.38 Man
könnte auch sagen: Er lässt nur den Gott der Philosophen, nicht den der
Propheten gelten.39 Der würdigste »Begriff« von Gott – Lessing spricht
immer nur von dem »Begriff« Gottes – ist für ihn zugleich der abstrak-
teste, der »wahre[ ] transcendentale[ ] Begriff[ ] des Einigen« (Er-
ziehung des Menschengeschlechts, §14; B 10, S. 77).40 Diesem allge-
meinen Begriff gegenüber sind die jeweiligen konkreten Bilder,
Vorstellungen und Begriffe der Menschen von Gott aufgrund ihrer
nie ganz zu überschreitenden Individualität notwendig beschränkt, per-
spektivisch bedingt (Fragment Über die Entstehung der geoffenbarten
Religion [B 5/1, S. 423–425]). Deshalb hat für Lessing auch jedes indi-
viduelle Räsonnement über Gott nur vorläufigen, hypothetischen, spe-
kulativen Charakter; die Offenbarung und göttliche »Eingebung« hin-
gegen werden von ihm subjektiviert und psychologisiert (s. o.). Das
heißt: Die liberale Konstruktion einer »Mehrheit der Welten« beruht
auch bei Lessing auf einer ausschließenden Denkform. Es geht ihm
nicht um den »aspektischen Charakter der Wirklichkeit« (Hübner),
nicht um das Nebeneinander unterschiedlicher Dimensionen von
Wirklichkeit, sondern um den aspektisch-perspektivischen Charakter
der Erkenntnis der einen, als Gegenstand der Metaphysik und Natur-
wissenschaft konstituierten Wirklichkeit. Sein Gottesbegriff schließt
deshalb nicht nur die religiöse Naturerfahrung der indigenen Völker

69

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

christlichen Glaubens heraus motivierte Kritik an der Judenfeindschaft gegeben hat.
Vgl. dazu die Beiträge in dem Band: Daniel J. Cook/Hartmut Rudolph/Christoph Schul-
te (Hgg.): Leibniz und das Judentum, Stuttgart 2008.
38 Dazu Jullien: Das Universelle (wie Anm. 2).
39 Zu dieser Unterscheidung Pascals vgl. Otto Kallscheuer: Die Wissenschaft vom lieben
Gott. Eine Theologie für Recht- und Andersgläubige, Agnostiker und Atheisten, Frank-
furt/M. 2006.
40 In dem Fragment Über die Entstehung der geoffenbarten Religion nimmt Lessing
eine ›angeborene‹ Neigung der menschlichen Kognition zu diesem Gottesbegriff an
(§§1 f.; B 5/1, S. 423). Im vierten der Gegensätze des Herausgebers attestiert er den
›Weisesten‹ der Völker die Befähigung, zu der Erkenntnis der Einheit Gottes aus der
eigenen Kraft der Seele zu gelangen (B 8, S. 331). Beim mittleren und späten Lessing
ist der Begriff von der metaphysischen Einheit Gottes, welchem die Abstraktion des
Allgemeinen vom Individuellen zugrunde liegt, der Maßstab für die Gottesbilder der
Religionen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Amerikas41 und den Polytheismus aus, den Lessing nur »Aberglauben«
nennt, sondern auch die Möglichkeit der Inkarnation; wiederholt rückt
Lessing den Glauben an die Menschwerdung Gottes in die Nähe zur
heidnischen (abergläubischen) Mythologie (z. B. B 5/1, S. 430).

Zum anderen: In aller Vielfalt der zulässigen Gesichtspunkte, in
der »Mehrheit der Welten«, herrscht für Lessing doch nur das eine, a
priori gültige Gesetz von Grund und Folge, das den natürlichen Lauf
der Dinge und die Triebfedern der Menschen bestimmt. Die psycho-
logische Motivation in seinen Dramen wird so zu einem Gegenentwurf
zu der Sünde-Gnade-Erfahrung, welche die lutherische Orthodoxie ko-
difizierte. Nathans Tat zum Beispiel, die er sich als gottergebener
Mensch abgewinnt, ist eine solche der natürlichen Billigkeit: Er lässt
das Baby seines Freundes, der ihn wiederholt vor den gewalttätigen
Christen schützte, nicht deren Verbrechen, den Mord an seiner Familie,
entgelten. In seinem letzten Drama zeigt Lessing von den Religionen
das, was aus dem Zusammenhang von Grund und Folge resultiert: den
Status der Juden als Diffamierte und Opfer; den Fanatismus der Chris-
ten, den er auf diejenigen religiösen Dogmen zurückführt, die das
Übernatürliche betreffen (Daja, der Patriarch), welche er wiederum als
Ausdruck des menschlichen Stolzes enthüllt. Damit klammert er aus

70

Monika Fick

41 In der geographisch-ethnologischen Literatur aus Lessings Büchernachlass wird die
natürliche Religion der Indianer und der »Naturvölker« (Fenning bzw. Schlözers Über-
setzungsbegriff) beschrieben; sie alle hätten einen dunklen Begriff von einem allgemei-
nen höchsten Wesen als der Quelle alles Guten. Vgl. Christian Leiste: Beschreibung des
Brittischen [!] Amerika zur Ersparung der englischen Karten […], Wolfenbüttel 1778
(Raabe/Strutz, wie Anm. 32, Nr. 132), S. 107f., S. 178 und pass.; Daniel Fenning/Joseph
Collyer: Neue Erdbeschreibung von ganz Amerika, übers. von August Ludwig von
Schlözer, Bd. 1, Göttingen/Leipzig 1777 (Raabe/Strutz Nr. 379), S. 29 f. und pass. Zu-
gleich spalten die Autoren die Naturauffassung der Indianer von diesem Gottesbild ab.
Vor allem Leiste zeichnet sie als Menschen, bei denen die Sinnlichkeit vorherrschend
sei; sie besäßen vornehmlich sinnliche, körperliche Geschicklichkeiten, ihre Denk- und
Abstraktionskraft dagegen i nur gering ausgebildet, weshalb sie auch über keinen deut-
lichen Begriff von Gott verfügten. Völlig verständnislos steht Leiste der Körperbema-
lung gegenüber (während Fenning darin immerhin eine Funktion, nämlich eine Maß-
nahme zum Schutz vor Stechmücken, erkennt). Sein Spott findet eine Parallele bei
Lessing in der Passage über die »Hottentottische Erzehlung« [!] aus dem Laokoon
(B 5/2, S. 175f.). Auf Lessings Zustimmung dürfte Fennings Kritik an der spanischen
Eroberungspolitik und -strategie gestoßen sein: an der Aberkennung menschlicher Ei-
genschaften (wie z.B. einer hochstehenden Religionsausübung), um die Versklavung zu
rechtfertigen (vgl. Die Erziehung des Menschengeschlechts, §10. – Leiste dagegen ver-
sucht, die Europäer zu entlasten: S. 137f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der sorgfältig konstruierten Handlung die Innensicht der Religionen
aus. Nichts macht diese Ausblendung und Stilllegung deutlicher als
der Vergleich mit einem Film, der ebenfalls eine Vision vom Frieden
der Religionen enthält, mit welchem Hinweis wir schließen wollen:
Xavier Beauvois’ Film Von Menschen und Göttern ist in der Art, wie
er die Entscheidung der Mönche, ihr Leben aus der Unbedingtheit ihres
konkret verwirklichten Glaubens heraus hinzugeben, darstellt, ein
vollkommenes Gegenstück zu Lessings Parabel: Beauvois macht, so
ein Kritiker in der F.A.Z., eine Motivation evident, »die nicht von die-
ser Welt ist, […] die aber den menschlichen Möglichkeiten wesentliche
Dimensionen hinzufügt.«42

71

Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?

42 Bert Rebhandl: Bei unseren Nachbarn geht es mit dem Teufel zu, in: F.A.Z., Bilder
und Zeiten, 11. Dez. 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hermann Lübbe

Freiheit und Pluralisierung der Religion

Kulturelle und rechtsphilosophische Konsequenzen

»Jeder Gottesbezug müsse aus dem Grundgesetz und den Landes-
verfassungen gestrichen werden, religiöse Symbole in öffentlichen
Gebäuden dürfe es nicht mehr geben, Religionsunterricht und Militär-
seelsorge sollten ebenso abgeschafft werden wie die staatlich einge-
zogene Kirchensteuer und die öffentlich finanzierten Theologischen
Fakultäten an staatlichen Universitäten«, so heißt es im Einladungstext
zu einer Diskussionsveranstaltung der Katholischen Akademie in Bay-
ern zum Verhältnis von Staat und Kirche unter der Titelfrage »Part-
nerschaft vor dem Ende?« Das liest sich wie eine Zusammenfassung
traditioneller religionsrechtspolitischer Forderungen laizistischer Prä-
gung. Tatsächlich existiert dieser Laizismus auch heute noch – in kul-
turell und politisch marginalisierten Resten. Es erübrigt sich, diese Re-
likte zu benennen und historisch zu identifizieren – von mannigfachen
Relikten des real existent gewesenen Sozialismus bis zu vergangen-
heitsverhafteten Intellektuellen, die die Religion mit Sigmund Freud
für eine aufklärungsscheue Illusion halten oder gar, mit August Comte,
für das Leitfossil einer kulturevolutionär untergegangenen Epoche der
Vormodernität.

Das alles gibt es also, vorzugsweise in Europa. Aber politikfähig ist
dieser Laizismus nicht mehr, und selbst in Frankreich, das sich be-
kanntlich im Artikel 2 seiner Verfassung als »laizistische, demokrati-
sche und soziale Republik« definiert, wissen die Parteien, dass sich mit
laizistischer Propaganda Wählermassen nicht mehr bewegen lassen.
Unbeschadet der religionskulturell tief eingreifenden Folgen der über
vierzig Jahre währenden Diktatur der Sozialistischen Einheitspartei
Deutschlands, die in den neuen Bundesländern auffällig und wohlver-
messen sind, bliebe auch hier das klassische laizistische Programm, die
Religion endlich restlos zu »privatisieren«, politisch erfolglos. Gelehr-
te, die mit gehirnphysiologischen Kenntnissen Seelengläubige zu scho-
ckieren hoffen oder mit paläontologischen Fakten Schöpfungsbeken-

72

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner, wirken ihrerseits wie Relikte der Wissenschaftskulturevolution.
Kurz: Der Laizismus ist es nicht mehr, der unseren Kirchen heute noch
zu schaffen macht.

Auch für die Debatten um die Zukunftsfähigkeit des Staatskir-
chenrechts, von dem sich die Kirchen sowohl statusmäßig wie finan-
ziell begünstigt finden, gilt das. Die Feststellung der Katholischen Aka-
demie in Bayern, inzwischen träten »auch kirchlicherseits Stimmen für
eine grössere Distanz zum Staat ein«, passt dazu. Eine Verteidigung des
geltenden deutschen Staatskirchenrechts wider die laizistische radikale
Trennung von Staat und Kirche in religionsprivatisierender Absicht
bliebe entsprechend vergangenheitsorientiert und verkennte etliche
auch religionsrechtspolitisch relevante Herausforderungen, die die Kir-
chen heute bedrängen. Es liegt in der politischen Natur der Sache, dass
unsere Kirchen sich zum geltenden Staatskirchenrecht zunächst einmal
apologetisch verhalten. Aber was daran erfolgreich sein kann, wird es
nur bleiben, wenn man dabei zugleich auch die Schwächen und scha-
densträchtigen Seiten des Staatskirchenrechts speziell deutscher Tradi-
tion sieht und im Blick behält. Dazu möchte ich im Folgenden mit
sieben knappen Durchgängen beitragen.

I. Die Kirchen – staatskirchenrechtlich begünstigt und
säkularisierungsbedrängt

Das Staatskirchenrecht deutschkultureller Tradition ist unbeschadet
seiner Vorzüge für den öffentlichen Status und für die materiellen
Voraussetzungen kirchlichen Lebens kein geeignetes Mittel, die die
Kirchen derzeit besonders bedrängenden Folgen der Säkularisierung
aufzuhalten. »Säkularisierung« – das ist ein historisch-politisch, kir-
chenrechtlich und soziologisch facettenreicher Begriff. Hier beschränke
ich mich darauf, zwei besonders gewichtige soziologische Aspekte der
Sache in Erinnerung zu bringen – zunächst die sich immer noch unge-
brochen fortsetzende Kirchenaustrittbewegung. So sollte man tatsäch-
lich benennen, was stattfindet – den inzwischen über mehr als vierzig
Jahre sich erstreckenden Rückgang der Mitgliederzahlen der Kirchen
mit Raten zwischen 0,2 und 1 Prozent jährlich. Bis an die Gegenwart
heran stand dabei die katholische Kirche stets besser da als die evan-
gelischen Kirchen. Verblüffend konstant verblieb nichtsdestoweniger
die Parallelität in der Entwicklung der Austrittsstatistik beider Kirchen

73

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit ihrem gesamthaft kontinuierlichen Anstieg mit zwei markanten
Schüben um 1970 herum einerseits und um 1990 herum andererseits
– mit nachfolgender Beruhigung der Bewegung auf jeweils neuerlich
höherem Niveau. Noch nach dem katastrophalen Ende der Diktatur der
Nationalsozialistischen Deutschen Arbeiterpartei waren unbeschadet
der Kirchenfeindlichkeit dieser Diktatur über fünfundneunzig Prozent
der Deutschen Kirchenmitglieder geblieben, und ihr Anteil stieg sogar
noch im außerordentlichen Geltungszuwachs der Kirchen in der Reak-
tion auf die Folgen der politischen Unternehmung, aus dem Volk die
ideologische Pflichtglaubensgefolgschaft einer neuen Politischen Reli-
gion nationalistischer und rassistischer Prägung zu machen. Inzwi-
schen gibt es in Deutschland Länder, in denen der Anteil kirchenver-
bundener Bürger auf unter fünfzig Prozent abgesunken ist. Für den
Stadtstaat Hamburg zum Beispiel gilt das. Für die neuen Bundesländer
auf dem Territorium der ehemaligen DDR gilt es ohnehin. Nach dem
Ende der ihrerseits kirchenfeindlichen internationalsozialistischen
Diktatur sind ja die Kirchen durch eine Wiedereintrittsbewegung nicht
begünstigt worden, und sogar in den alt-kursächsischen Kerngebieten
der Reformation ist der Anteil der Bürger, die der evangelischen Kirche
verbunden geblieben sind, auf weit unter zwanzig Prozent abgesunken.

Die Folgen dieses Säkularisierungsprozesses sind gesamthaft un-
absehbar. Sie reichen von der naheliegenden Rückläufigkeit der Nach-
frage nach Ausbildungsplätzen für künftige Pfarramts- und Priester-
amtskandidaten bis zur komplementären fiskalischen Fälligkeit, die
Ausbildungskapazitäten Theologischer Fakultäten zu reduzieren.
Schwundbetroffene Kirchengemeinden sind zusammenzulegen, und
auf die Jahrzehnte zahlloser Kirchenneubauten in den fünfziger und
sechziger Jahren des vergangen Jahrhunderts folgt jetzt die Tätigkeit
kircheneigener Kommissionen mit dem Beruf, für nicht mehr benötig-
te Kirchenbauten Käufer mit akzeptablen säkularen Nutzungsabsich-
ten zu finden.

Folgenreicher als die insoweit vergegenwärtigte Austrittbewe-
gung, die im Jahre 2010 aus den bekannten Gründen noch einmal
schubhaft die katholische Kirche getroffen hat – so auch in Österreich
zum Beispiel –, verändert sich derzeit die öffentliche Präsenz der Kir-
che in der Konsequenz eines weiteren Säkularisierungsvorgangs. Es
handelt sich um die rasch fortschreitende Indifferenz der Kirchenzuge-
hörigkeit der Bürger im Verhältnis zu ihren sonstigen Verbundenhei-
ten mit dem öffentlichen Leben von der Politik bis zu den Engagements

74

Hermann Lübbe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der heute gern so genannten Zivilgesellschaft. Die Zahl der Fälle
nimmt ab, wo die religiösen Lebens- und Zugehörigkeitsverhältnisse
bei Parteikarrieren, bei der Wahl in öffentliche Ämter, im Vereinsleben
noch ein Gegenstand der Nachfrage wären. Es gibt sogar eine Beflis-
senheit, eben solche Nachfragen sich keinesfalls zu gestatten. Es wäre
falsch, dahinter eine sich ausbreitende Religionsfeindschaft zu ver-
muten. Eher handelt es sich um eine Verhaltenskonsequenz des uns
angesonnen Respekts vor der Freiheit der Religion. Mit einem Vorgang
der Vergleichgültigung der Religion darf man das nicht verwechseln.
Vielmehr scheinen die religiösen Lebens- und Zugehörigkeitsverhält-
nisse ihrer personalen Wichtigkeit wegen bei Antworten auf die Frage,
wer einer denn sei, tunlichst nicht thematisiert werden zu sollen. So
oder so: Die religiösen Lebens- und Zugehörigkeitsverhältnisse sind im
zivilen öffentlichen Leben geltungsindifferent und damit bis in die Po-
litik hinein irrelevant geworden.

II. Finanzierungspolitische Konsequenzen der
Kirchenaustrittsbewegung

Es wäre lebensfremd zu erwarten, dass die beiden erwähnten Säkula-
risierungstatbestände fortdauernd ohne Rückwirkung auf die Legi-
timitätsgeltung des Staatskirchenrechts bleiben könnten. Für die ver-
fassungsrechtlich gewährleisteten Finanzierungsbedingungen der als
Körperschaften des öffentlichen Rechts konstituierten »Religions-
gesellschaften« – von »Kirchen« spricht ja die Verfassung nicht – gilt
das vor allem und speziell für die »auf besonderen Rechtstiteln beru-
henden Staatsleistungen« gemäß Absatz 1 des Artikels 138 der Wei-
marer Reichsverfassung, der ja als Bundesverfassungsrecht fortgilt.
Die Stimmen werden zahlreicher und lauter, die das infrage stellen,
und es ist realistisch davon auszugehen, dass das auch die einschlägige
Meinungsbildung des Verfassungsgesetzgebers nicht unberührt lassen
wird. Dass der zitierte Verfassungsartikel einen bislang nie erfüllten
Verfassungsauftrag an die Adresse der »Landesgesetzgebung« enthält,
durfte bislang eher als Curiosum gelten. Die Verfassung verfügt ja, die
fraglichen Staatsleistungen würden durch die Landesgesetzgebung
»abgelöst«, das aber gemäß Grundsätzen, die dafür das »Reich«, jetzt
also der Bund, aufstelle. Dazu ist es bislang nicht gekommen, so dass
das anhaltende Versäumnis, gesetzgebungspraktisch die erforderliche

75

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtstechnische Bedingung für die vom Verfassungsgesetzgeber ange-
kündigte Ablösung der fraglichen Staatsleistungen zu schaffen, zur
faktischen Garantie ihrer Fortdauer wurde. Den Kirchen durfte das
recht sein. Aber die politische Anerkennungsfähigkeit dieses Zustands
schwächt sich zwangsläufig mit dem dramatisch rückläufigen Anteil
der Bürger ab, denen in ihrer Rolle als Mitglieder der »Religionsgesell-
schaften« die Staatsleistungen zugute kommen. Gewiss: Wer es als
Steuerbürger, der längst aus der Kirche ausgetreten ist, als Zumutung
erführe, nichtsdestoweniger zur Finanzierung der Staatsleistungen zu-
gunsten seiner ehemaligen Kirche beitragen zu sollen, verfügt nicht
über ein subjektives Recht, dagegen religionsfreiheitshalber zu klagen.
Wenn das aber unter der Millionenzahl der Bürger, die sich in dieser
Lage befinden, eines Tages zum Politikum würde oder auch massenme-
dial zum Politikum gemacht würde, so befänden wir uns auch verfas-
sungsrechtspolitisch in einer neuen, weniger kirchengünstigen Lage.
Wer die einschlägigen Prozesse im Wandel herrschender öffentlicher
Meinung aufmerksam verfolgt, bemerkt das.

Selbstverständlich lässt sich argumentieren, dass dort zumindest
ein Teil der fraglichen Staatsleistungen auf »Rechtstiteln« von großem
historisch-politischen Gewicht beruht, und daran wird auch erinnert.
Nichtsdestoweniger nimmt kulturevolutionär die politische Potenz
historischer Erinnerungen generell ab. Was sich im Jahre 1803 kurz
vor dem Ende des Alten Reiches ereignet hat, ist bei der Exzellenz
unserer Geschichtslehrbücher der Mehrzahl der Gymnasiasten durch-
aus bekannt. Nichtsdestoweniger ließe sich politisch auf den §35 des
Reichsdeputationshauptschlusses schlecht verweisen, und verfassungs-
rechtspolitische Debatten in Parlamenten, Parteigremien gar nähmen
skurrile Züge an, wenn das geschähe.

In der staatskirchenrechtspolitischen Quintessenz bedeutet das:
Die Kirchen könnten gut beraten sein, wenn sie das geltende Verfas-
sungsgebot, die hier exemplarisch thematisierten Staatsleistungen zu-
gunsten der Religionsgemeinschaften seien abzulösen, als Sache ihres
eigenen Interesses jetzt in Anspruch nähmen, anstatt es weiterhin zu
beschweigen. Mit Ablauf der Zeit dürfte der Wert allenfalls politisch
erreichbarer Ablösungen eher geringer werden.

76

Hermann Lübbe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Ethik – ein Religionsäquivalent?
Privilegierung als Medium der Schwächung

Das geltende Staatskirchenrecht bewirkt subtile, aber nachhaltig scha-
densträchtige Verzerrungen in der öffentlichen Wahrnehmung dessen,
worum es sich bei der Religion überhaupt handelt und aus welchem
öffentlichen Interesse der Staat unsere Kirchen und sonstigen öffent-
lich-rechtlichen »Religionsgesellschaften« privilegiert. Für den Religi-
onsunterricht zum Beispiel gilt das, den ja die Bundesverfassung in
ihrem »Schulwesen«-Artikel »in den öffentlichen Schulen mit Aus-
nahme der bekenntnisfreien Schulen« als »ordentliches Lehrfach«
garantiert. Das Interesse der Kirchen an dieser Garantie bedarf hier
keiner Erläuterung, und sie haben dieses Interesse verfassungsrechts-
politisch stets mit Nachdruck zur Geltung gebracht. Zu den Säkulari-
sierungsfolgen gehört bekanntlich auch der kulturell und sozial groß-
räumige Wegfall binnenfamiliärer religiöser Erziehung. Umso
gewichtiger wird die Rolle des schulischen Religionsunterrichts – so
hat man argumentiert, und das bleibe hier dahingestellt. Stattdessen
möchte ich auf Folgen des unausweichlichen Konflikts aufmerksam
machen, den die Bundesverfassung konstituiert, indem sie zunächst,
selbstverständlich, »die Freiheit des religiösen und weltanschaulichen
Bekenntnisses« als »unverletzlich« garantiert und dann drei Artikel
später den Religionsunterricht als Schulfach verpflichtend macht, der
»in Übereinstimmungen mit den Grundsätzen der Religionsgemein-
schaften« zu erteilen sei. Dieser Konflikt gilt gemeinhin als gelöst –
vor allem durch das uneingeschränkte Recht der religionsmündigen
Schüler oder der Erziehungsberechtigten, sich der schulrechtlichen
Verpflichtung zur Teilnahme am Religionsunterricht durch Berufung
auf das Grundrecht der Religionsfreiheit zu entziehen. Wer das religi-
onsmündig oder zuvor schon gemäß dem Willen der Erziehungs-
berechtigten tut, hat freilich an einem Ersatzunterricht teilzunehmen,
der als konfessions- und überhaupt glaubensbekenntnisindifferent gilt.
Ethikunterricht ist es vorzugsweise, der so als Religionsunterrichtser-
satz für Religionsunterrichtsverweigerer angeboten wird.

So weit so gut, möchte man sagen. Religion ist mehr als Ethik,
aber eben dieses Mehr bleibt ja abwählbar. Bei der Ethik hingegen sind
wir endlich am harten, einzig universalisierbaren Kern der Sache, an
der wir uns individuell und gemeinschaftlich für ein gutes Leben zu
orientieren haben, und die Unterrichtung darüber bleibt entsprechend

77

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schulrechtlich indispensabel. Die Ethik also lehrt uns, worauf es letzt-
instanzlich und deswegen gemeinverbindlich ankommt.

Diese Sicht der Dinge, die durch eine Verfassung verfestigt wird,
die simultan Religionsfreiheit und bekenntnisgebundenen öffentlichen
Religionsunterricht konstituiert, ist kulturell folgenreich. Sie fördert
in der öffentlichen Wahrnehmung bis in die Politik hinein die Ethisie-
rung der Religion durch die Auszeichnung des Ethikunterrichts als le-
benspraktisch äquivalenten Ersatz für das, was mit Einschränkungen
seiner gemeinverbindlichen Zumutbarkeit im Übrigen auch der Reli-
gionsunterricht bietet.

Tatsächlich trifft es ja zu: Es gibt keine Hochreligion, die ihre
Gläubigen nicht zugleich auch lebensführungspraktisch zu einem gu-
ten Leben anleitet. Andererseits gibt es keine Religion, die nicht –
allein schon in ihrer für jedermann sichtbaren kulturellen Präsenz –
primär und gewichtigerer etwas anderes wäre. Gerade auch für das
Christentum gilt das. Sogar für die so genannten zehn Gebote, die wir
als früheste religiöse Quelle ethischer Tradition jüdisch-christlicher
Prägung zu zitieren pflegen und im katechetischen Unterricht auswen-
dig zu lernen hatten, gilt doch, dass gleich die ersten drei dieser Gebote
mit jener Moral, die uns der Ethik-Unterricht lehren sollte, nicht das
geringste zu tun haben. Auch die tiefreichenden kulturellen Prägungen
unserer Zeitverbringung durch das Kirchenjahr mit seinen Sonntagen
und Hochfesten wären funktional als eine Abfolge moralischer Adhor-
tationsveranstaltungen denkbar grob missverstanden, und sogar noch
für den kirchengeschichtlich späten evangelischen Buß- und Bettag gilt
das. Das Pfingstfest ist keine Feier fortschreitender Völkerverständi-
gung und Paul Gerhards bewegender Choral »Geh aus mein Herz und
suche Freud in dieser lieben Sommerzeit« will uns nicht zu gesund-
heitsdienlicher Wanderlust erwecken. Das Gebot der Gottesliebe hat
zwar, verbalisiert, eine normative Gestalt, aber der Gehalt dieses Ge-
bots ist schlechterdings keine moralische Norm und bleibt aus dem
Kategorischen Imperativ unableitbar.

Das sei krass so gesagt, um es unwidersprechlich zu machen.
Nichtsdestoweniger hat unser Staatskirchenrecht mit seiner Anwei-
sung, Religion und Ethik schulpflichtpraktisch als Äquivalente zu be-
handeln, in der öffentlichen politischen Meinung die Neigung geför-
dert, eben auch noch die Religion ihres ihr zumeist gern zugestandenen
moralischen Mehrwerts wegen zu schätzen. Einer der Indikatoren für
diesen Vorgang ist der inflationäre Gebrauch des Wertebegriffs. In den

78

Hermann Lübbe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kanonischen Schriften unserer religiösen Überlieferung kommt er be-
kanntlich gar nicht vor, und sogar in Katechismen taucht er erst spät in
der zweiten Hälfte des soeben vergangenen Jahrhunderts auf. Und sein
Ort in den klassischen Urkunden unserer ethischen Tradition war oh-
nehin nie die Ethik, vielmehr die Hauswirtschaftslehre, die Ökonomie
also. Der Wertebegriff ist ein Begriff für unsere umständeabhängig
schwankende Intensität unserer Schätzung von Gütern und Tugenden,
aber doch nicht selbst ein Gut oder eine Tugend. So also lehrt es die
klassische praktische Philosophie. Dabei sollte man es aus verständi-
gungspraktischen Gründen belassen.

Zu den sublimeren Folgen der Ethisierung der Religion, die von
der schulrechtlich festgeschriebenen Äquivalenz von Religions- und
Ethikunterricht ausgeht, gehört die sich ausbreitende Wahrnehmung
der Kirchen als Hüter einer anspruchsvolleren, aber nicht mehr ge-
meinsinnsfähigen Sondermoral. Was die gemeine Moral anbetrifft, so
ersetzt der Staat die Kirchen volläquivalent. Die Kirche ihrerseits bleibt
darüber auf dem Rest ihrer moralischen Sonderzuständigkeit auf sol-
chen Normen sitzen, für die in den Prozessen der öffentlichen Mei-
nung sich ein politisch mehrheitsfähiger Konsens nicht mehr bilden
ließe – vom Schwangerschaftsabbruchsverbot rigoros vom Zeitpunkt
der Empfängnis an bis zur strikten Weigerung, Suizidbeihilfe für zu-
lässig zu halten. Politisch wird dieser Rigorismus zumeist respektvoll
kommentiert, dann aber schließlich als eine Lästigkeit übergangen.

Es hat seine Evidenz: Unter der Voraussetzung strikter Trennung
von Staat und Kirche ließe sich in solchen Fällen offener und freier
miteinander reden. In der staatskirchenrechtlich eröffneten Öffentlich-
keit privilegierter Religionen, die sogar unterrichtspraktisch verbind-
lich gemacht sind und nichtsdestoweniger als abwählbar dahingestellt
bleiben, gedeiht eine politische Rhetorik respektvoller wechselseitiger
Uneindeutigkeit.

IV. Von der Parität christlicher Konfessionen
zur Pluralität der Religionen
Begrenzte Verarbeitungskapazität des Staatskirchenrechts

Das so genannte Staatskirchenrecht bezieht sich naheliegenderweise,
wie schon der Name dieses Rechts erkennen lässt, in erster Linie auf
die Rechtsverhältnisse zwischen dem Staat und den christlichen Kir-

79

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, und die Herausarbeitung und Gewährleistung vollständiger Pa-
rität zwischen den Kirchen nachreformatorisch gespaltener Konfession
ist einer der Hauptantriebskräfte der Herausbildung des Staatskirchen-
rechts in seiner älteren Vorgeschichte gewesen. Aus eben diesem
Grund ist denn auch das Staatskirchenrecht in den Ländern, die durch
die Geschichte des Alten Reiches und seines Zerfalls mitgeprägt wor-
den sind, besonders wichtig gewesen und auffällig geblieben. Das be-
darf hier keiner historischen Erinnerung. Es hat seine Evidenz, dass die
moderne Pluralisierung religiöser Kultur das traditionellerweise pri-
mär kirchenbezogene Staatskirchenrecht unter Anpassungsdruck brin-
gen muss.

Schon die Weimarer Reichsverfassung verzichtete ja, wie er-
wähnt, in auffälliger Weise in ihren in der Bundesverfassung fort-
geltenden einschlägigen religionsrechtlichen Artikeln auf die Verwen-
dung des Institutionennamens »Kirche« und nutzte statt dessen den
Terminus »Religionsgesellschaften«. Überdies machte sie noch die po-
tenziell schwergewichtige, in ihren Konsequenzen unüberschaubare
Konzession, »Vereinigungen« zur »Pflege einer Weltanschauung« den
Religionsgesellschaften gleichzustellen – in Übereinstimmung mit der
blühenden Weltanschauungskultur, die um den ersten Weltkrieg he-
rum zumal in Deutschland, aber nicht nur in Deutschland zu verzeich-
nen war, inzwischen aber unauffälliger geworden ist. Der Zuwan-
derungsislam war in der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland
bis gegen Ende des 20. Jahrhunderts noch kein Thema von starker reli-
gionsrechtspolitischer Provokation. Das ist inzwischen anders gewor-
den, und man kann sehen, dass darüber das Staatskirchenrecht unter
Abänderungsdruck geraten musste. Um den entscheidenden Punkt zu
nennen: Das Staatskirchenrecht setzt in der Fortwirkung von Traditio-
nen, die bis in die Frühgeschichte der Kirche zurückreichen, einen wie
auch immer institutionalisierten Dualismus von kirchlicher und politi-
scher Gemeinschaft voraus – von Christengemeinde und Bürger-
gemeinde, um es modern zu sagen. Eben das lässt sich mutatis mutan-
dis auf die Länder autochthoner islamischer Prägung gar nicht
beziehen, und selbst auf die aktuelle Fortwirkungsgeschichte der laizis-
tischen Revolution Atatürks will es nicht passen.

Entsprechend verwundert es nicht, dass die inzwischen zu Millio-
nen in Mitteleuropa sesshaft gewordenen Türken ihre Schwierigkeiten
haben, sich kirchenanalog zu organisieren und zu Partnern rechtlich
dauerhafter und verlässlicher religionsrechtlicher Verträge zu werden,

80

Hermann Lübbe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in denen zugleich die Religionsfreiheit der Organisationsbereiten wie
der dazu nicht bereiten Individuen in überprüfbarer Weise gewährleis-
tet ist. Faktisch ist es bei Versuchen geblieben, altvertraute und über-
wiegend auch bewährte Bestände staatskirchenrechtlicher Tradition als
vermeintlich geeignete Instrumentarien zur Förderung der kulturellen
Integration einer großen nicht-christlichen Zuwandererreligion zu
nutzen. Auch schulpflichtige Moslemkinder unterliegen ja nach dem
Willen unserer Verfassung der Verpflichtung, am Religionsunterricht
teilzunehmen, soweit sie nicht gemäß religionsfreier Entscheidung den
Besuch eines ethisch zentrierten Ersatzunterrichts vorziehen möchten.
Dafür braucht man kompetente, akademisch Ausgebildete, die das in-
stitutionell bestätigte Vertrauen ihrer eigenen Religionsgemeinschaft
genießen, und für die islamwissenschaftlich kompetenten Professoren,
die sie ausbilden sollen, müsste ein analoges Lehrplacet einer dafür
zuständigen Instanz ihrer Religionsgemeinschaft vorliegen.

Es bedarf keiner detaillierten Erläuterung, dass die einschlägigen
Einrichtungen, die inzwischen an mehreren deutschen Universitäten
beschlossen worden sind und sich auch bereitwillig angebotener Bun-
desförderung erfreuen, lediglich eine schwach analoge Kopie staatskir-
chenrechtlich korrekt geordneter Verhältnisse repräsentieren. Dass
man gleichwohl diese Einrichtungen als großen Erfolg feiert, hat seinen
Grund in der Erwartung, so mit deutschen schulischen und akademi-
schen Mitteln einen wirksamen Beitrag zur Aufklärung und sonstigen
Modernisierung des Islam leisten zu können. Das Klischeewort für den
Ort, aus dem man die islamische Jugend in emanzipatorischer Absicht
herausgeleiten möchte, lautet: Koranschule im Hinterhof. – Man er-
kennt: Das Vorbild des Staatskirchenrechts verführt dazu, den Staat in
die Rolle eines Religionsaufklärers einzusetzen. Das ist sehr deutsch
gedacht. Zweckmäßiger ist es, sich religionsrechtspolitisch an Aufklä-
rungsprozessen zu orientieren, in welchen gänzlich staatsunabhängige
Konfessionen und Religionen unter dem Druck ihrer faktischen Plu-
ralität die Religionsfreiheit als Inhalt ihrer wichtigsten politischen
Interessen erkennen. Als Medium staatlich betriebener Zersetzung ver-
meintlicher religiöser Fundamentalismen taugen staatskirchenrecht-
liche Institutionen nicht. Ihre Eignung zur Einordnung zugewanderter
Religionsgemeinschaften einschließlich ihrer Binnendifferenzierung
nimmt ab. Wenn das religionsunterrichtsrechtlich noch nicht einleuch-
ten sollte, vergegenwärtige man sich die Probleme staatskirchenrechts-

81

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


analoger Regelung der Finanzierung islamischer Religionsgesell-
schaften.

Für zahllose kleinere »Religionsgesellschaften« gilt Analoges. Da-
für stehen musterhaft die über viele Jahre sich hinziehenden Auseinan-
dersetzungen um die Erhebung der Zeugen Jehovas in den begehrten
Stand einer Körperschaft des öffentlichen Rechts. An Wahlen pflegen
diese Zeugen als Bürger unseres Landes gemäß internen Maßgaben
nicht teilzunehmen. Man versteht durchaus, dass die zuständigen Lan-
desbehörden fanden, hier mangele es der fraglichen religiösen Gemein-
schaft an »Staatsloyalität«. Andererseits ist die Teilnahme an Wahlen
keine gesetzliche Bürgerpflicht. Das Bundesverfassungsgericht ent-
schied bekanntlich zugunsten der Zeugen Jehovas. Ernst-Wolfgang Bö-
ckenförde hatte schon 1999 befunden, dass, wenn der Umgang der Zeu-
gen Jehovas mit ihrem politischen Wahlrecht ausschlösse, sie zu einer
öffentlich-rechtlichen Körperschaft zu machen, doch auch »für die ka-
tholische Kirche bis zur Erklärung der Religionsfreiheit des 2. Vatika-
nischen Konzils, wäre sie nicht schon Körperschaft gewesen, eine An-
erkennung als Körperschaft« nicht hätte erfolgen dürfen.

Es erübrigt sich, mit analogen Geschichten fortzufahren. In ihrer
Summe machen sie den Zwang der Verhältnisse sichtbar, die rechts-
politisch den Wandel des Staatskirchenrechts zu einem allgemeinen
Religionsrecht nahelegen. Paul Mikat hat das schon vor dreißig Jahren
angekündigt, und der Grazer Jurist Wolfgang Mantl resümierte – vor
dem Hintergrund eines instruktiven Berichts über die älteren und kon-
solidierteren Erfahrungen Österreichs mit der religionsrechtlichen In-
tegration des Islam– die »Pluralisierung religiöse Assoziationen« werde
»früher oder später … zur US-amerikanischen Situation der Minimie-
rung des staatlichen Interesses an der öffentlich-rechtlichen Körper-
schaftsverfassung der Religionsgemeinschaften führen«. »Für ideelle
Gruppierungen, also Weltanschauungsgemeinschaften und religiöser
Assoziationen« biete sich doch »die Rechtsform des Vereines« an. In
der Tat kennt ja das amerikanische Religionsrechtssystem die Schwie-
rigkeiten nicht, die unserem Staatskirchenrechtssystem zwangsläufig
aus der rasch fortschreitenden religiösen Pluralisierung in Verbindung
mit den politischen Geltungsgewinnen der Religionsfreiheit bis in das
Völkerrecht hinein erwachsen.

82

Hermann Lübbe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Kruzifix-Urteil des Bundesverfassungsgerichts
Freiheit der Religion und christlich geprägte Mehrheitskultur

Die im staatlichen Bereich präsenten religionskulturellen Bestände
christlicher Tradition sind unter den Druck von Gerichtsurteilen gera-
ten, die unvermeidlicherweise auch auf das Staatskirchenrecht mit Ein-
schränkungen seiner politischen Legitimitätsgeltung zurückwirken.
Der »Kruzifix-Beschluss« des Bundesverfassungsgerichts vom 16. Mai
1995 mit seinen Folgewirkungen ist dafür ein signifikantes Beispiel.
Dieser Beschluss verfügte bekanntlich, die Anbringung des Kreuzes
sei »in der staatlichen Pflichtschule […] mit Art. 4 Abs. 1 GG unver-
einbar, soweit es sich nicht um christliche Bekenntnisschulen« handle.
Das musste sich konsequenterweise aus dem guten Willen des Gerichts
ergeben, das Schulkruzifix, statt als gemeinvertrautes traditionelles
Religionskulturgut, kirchengetreu als verbindliches Zeichen eines zen-
tralen verpflichtenden Glaubensgehalts anzuerkennen. Wo dieses Zei-
chen uns in einem öffentlichen Raum verfassungsrechtlich verbindlich
gemachter Schulpflicht begegne, verlange es eben mehr als grund-
rechtlich unschädliche »Anerkennung« »des Christentums« als eines
»prägenden Kultur- und Bildungsfaktors«. Wenn das so ist, dann ist in
der Tat das Schulkruzifix mit dem Grund- und Menschenrecht der Re-
ligionsfreiheit nicht verträglich, die christliche Dissidenten, gar beken-
nende Atheisten, wie aus ganz anderen Gründen auch Juden und Mos-
lems, für sich in Anspruch nehmen möchten.

Aber man kann doch die Sache, statt dramatisierend auf das Men-
schenrecht der Religionsfreiheit zugespitzt, auch anders beschreiben.
Aus der Kulturgeschichte des Christentums entstammt ja nun einmal
der in der Mehrheit der europäischen Länder bis in die Gegenwart
hinein eingerichtete Religionsunterricht an öffentlichen Schulen. So
liegt es in der Tat nahe, dass wir das Kreuz nicht nur auf Berggipfeln,
auf Friedhöfen und in Vorgärten finden, als Halskettenschmuck-
anhänger gar oder auf den wieder üblich gewordenen Marterln an Ver-
kehrsunfallstätten, sondern eben auch in öffentlichen Schulen, in den
Wappen zahlloser Gebietskörperschaften außerdem und in Univer-
sitätssiegeln auch noch. Das ist die Beschreibung, die zu der vom frag-
lichen Verfassungsgerichtsurteil »abweichende Meinung« der Richter
Seidl, Söllner sowie der Richterin Haas passt, die zunächst konzidierte,
»dass in einem Schüler christlichen Glaubens beim Anblick des Kreu-
zes im Klassenzimmer teilweise diejenigen Vorstellungen erweckt«

83

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden könnten, die die »Senatsmehrheit als Sinngehalt des Kreuzes«
festgeschrieben habe. Hingegen könne eben das generell gar nicht an-
genommen werden. Vielmehr habe man es insoweit mit einem Symbol
»der christlich geprägten abendländischen Kultur« zu tun, von deren
Wirkungen und Manifestationen sich vollständig purgieren zu sollen
auch dem Staat realistischer Weise nicht angesonnen sein kann.

Das ist die Sicht der Dinge, wie sie in einem analogen Schweizer
Streitfall auch der katholische Jurist und Politiker Walter Gut zu der
Meinung zusammengefasst hat, »dass ein Kreuz, das in öffentlichen
Räumen und in Schulzimmern hängt, vom Benützer dieser Räume
keine Stellungnahme und keine Entscheidung einfordert, kein konfes-
sionelles Bekenntnis zur Schau stellt oder gar postuliert, keine Prä-
ferenz für eine bestimmte Kirche ausspricht, nicht die Spur eines
›Zwangs-Elementes‹ aufweist und überhaupt keine einfache ›missiona-
rische‹ Funktion wahrnehmen will«. Eben in dieser Weise geschieht es
ja auch, wenn in Wien ein jüdischer Bürger auf der Urkunde seiner
Ernennung zum Landesbeamten das Kreuz mit dem Wiener Landes-
wappen aufgestempelt findet, oder so auch ein zum Doktor der Medi-
zin an der staatlichen Ludwig-Maximilians-Universität zu München
promovierter Moslem auf seiner einschlägigen Urkunde die Mutter
Gottes im universitären Amts-Siegel.

Mit denkbar knapper Mehrheit hat hier nun aber das Bundesver-
fassungsgericht im zitierten Urteil zum Schulkruzifix anders entschie-
den – mit der Wirkung von Protesten landauf, landab und vor allem in
Bayern, obwohl doch sein Urteil gerade eine Konsequenz der Mehr-
heitsmeinung des Gerichts war, das Kreuz wirke als Zeichen einer reli-
gionsfreiheitsinkompatiblen Glaubenspflicht. Die bayrische Lösung
des Konflikts zwischen Verfassungsgerichtsurteil einerseits und anhal-
tenden Bürgerprotesten andererseits ist bekannt – das »Gesetz zur Än-
derung des Bayrischen Gesetzes über das Erziehungs- und Unterrichts-
wesen« nämlich, dass das Kreuz in Schulräumen belässt und zugleich
verfügt, dass es abzuhängen sei, wenn ein Berechtigter das in einem
Akt religionsfreier Willensbekundung verlangt.

Das hat den Beifall der Bürger gefunden. Aber es bleibt nichts-
destoweniger prekär folgenreich. Es ist nicht gut und schwerlich eine
Sache von Dauer, wenn die Präsenz von Symbolen der hier religions-
kulturell dominanten christlichen Religion abhängig wird von dem
Umstand, ob sich dazu Mehrheitskulturdissidenten tolerant oder in
Wahrnehmung ihrer unbestreitbaren subjektiver Rechte intolerant

84

Hermann Lübbe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhalten. Ließe man hingegen von verfassungsgerichtswegen die kul-
turellen Manifestationen unserer dominanten kulturellen Überliefe-
rungen einschließlich ihrer religionskulturellen Anteile bis in den
öffentlichen, ja staatlichen Bereich hinein als religionsfreiheitskom-
patibel gelten, so hätte man es mit Phänomenen zu tun, die in den
USA als »Zivilreligion« thematisiert sind. Diese »Zivilreligion« wird
nun freilich in Deutschland nahezu exklusiv abschätzig beurteilt. Das
beruht auf Missverständnissen, die sich aufzulösen lohnt – mit einem
abschließenden kurzen Blick auf eine politische Kultur, die ein Staats-
kirchenrecht nie gekannt hat, in der religionsrechtlich Staat und Kirche
strikt getrennt sind und die eben deswegen dem religiösen Leben bis in
die Politik hinein Säkularisierungsresistenz verschafft hat.

VI. »Amerika, du hast es besser«
Strikte Trennung von Staat und Kirche
in religionsfreundlicher Absicht

Es ist eine für den Nicht-Juristen verblüffende Erfahrung, dass unsere
Staatskirchenrechtler – freilich nicht alle und keineswegs immer – in
der Mehrzahl der Fälle kursorischer Erläuterung der wichtigsten Reli-
gionsrechtssysteme christlicher Prägung unter den Trennungssyste-
men die USA einerseits und Frankreich andererseits in einem Atemzug
nennen. Das wirkt wie eine Selbstbehinderung in der Wahrnehmung
der tiefreichenden religionskulturellen und religionspolitischen Unter-
schiede, die einerseits den Laizismus prägen, wie er bis in die Verfas-
sung hinein zur französischen Tradition gehört, und dem strikten Ver-
bot staatlich etablierter Kirchlichkeit andererseits, die im ersten
Zusatzartikel zur amerikanischen Verfassung konstituiert ist. Diese
zweite Form strikter Trennung von Staat und Religion ist nämlich
nicht im Mindesten von der klassisch-laizistischen Absicht bewegt,
endlich die Religion zu privatisieren und in genau diesem Sinne aus
dem öffentlichen und politischen Leben zu entfernen. Das Gegenteil
ist der Fall: Es handelte sich darum sicherzustellen, dass endlich keine
Obrigkeit mehr bestehe, die berechtigt wäre, einige Kirchen oder Kon-
fessionen vor anderen, paritätisch oder auch nicht-paritätisch, zu privi-
legieren, gar verbindlich zu machen oder zu verbieten. Vielmehr ging
es darum, gerade im Interesse des Glaubens eben das definitiv aus-
zuschließen. Sogar im 19. Jahrhundert noch gab es europäische Glau-

85

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bensflüchtlinge, die aufatmeten, wenn sie die Neue Welt betraten und
endlich niemanden mehr über sich wussten, der ihnen in Angelegen-
heit des Bekenntnisses, des Gebetbuches oder der Gottesdienstagende
hineinredet. Kurz: Der Rigorismus der Trennung von Staat und Kirche
war und ist in den USA ein Rigorismus in religionsfreundlicher Ab-
sicht, und genau das verschafft der Religion dann auch eine öffentliche
Präsenz, die uns in Europa allenfalls noch aus Relikten der bis auf we-
nige Ausnahmen untergegangenen, monarchisch gebundenen Staats-
kirchentümern vertraut sind.

Was soll es heißen, dass just die strikte Trennung von Staat und
Kirche, die religionsfreundliche nämlich, das religiöse Leben weit über
die Privatheit hinaus öffentlich hält? Sagen wir es am Beispiel des un-
schön so genannten verfassungsrechtlich fixierten Gottesbezugs. Man
erinnert sich an den Nachdruck, mit welchem nicht zuletzt der damali-
ge Vorsitzende der deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Lehmann,
für diesen Gottesbezug in der zur Beschlussfassung anstehenden so
genannten Verfassung der Europäischen Union eintrat – wie vorher-
sehbar schließlich vergeblich. Diesen »Gottesbezug« gibt es in der Tat
in den USA auch nicht, dafür aber andere Dinge, die unter den Vor-
gaben unseres Staatskirchenrechts ganz undenkbar wären – die bislang
ausnahmslos den Präsidenten der USA bei ihrer Einschwörung gereich-
te Bibel zum Beispiel. Handelt es sich hier um einen geduldeten Ver-
fassungsverstoß? Wird gar gegen die Religionsfreiheit der zahllosen
Nicht-Christen unter den amerikanischen Bürger verstoßen, die ande-
ren Religionsgemeinschaften angehören? Das wäre ein Missverständ-
nis. Es handelt sich vielmehr um eine religionskulturelle Manifestation
der herrschenden gemeinen Meinung, dass Inhaberschaft und Aus-
übung des Amtes eines Präsidenten der Vereinigten Staaten von Ame-
rika ohne Gotteshilfe nicht gut möglich und somit auch zumutbar sei.
In fiktiver Konsequenz hieße das zugleich, dass, wenn schließlich, nach
der ersten Wahl eines Katholiken ins Präsidentenamt im Falle John F.
Kennedys, schließlich auch mal ein Moslem als Präsident einzuschwö-
ren sein wird, ihm dafür nach Wunsch vermutlich der Koran gereicht
wird. Kurz: Die öffentliche Präsenz der Religionen bemisst sich nicht
nach den unterschiedlichen Graden ihrer förmlichen öffentlich-recht-
lichen Anerkennung und staatskirchenrechtlichen Privilegierung. Sie
ist vielmehr eine Konsequenz ihrer faktischen religionskulturellen
Mächtigkeit, die vom religiösen Eifer der Frommen mitbestimmt ist,

86

Hermann Lübbe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die dann als Bürger überdies an den Prozessen der politischen Mehr-
heitsbildung beteiligt sind.

Hat man das verstanden, so versteht man auch, wieso die Staats-
chefs in den USA beim Einzug in den Präsidentensitz ihre Religion
nicht wie eine Privatsache an der Garderobe abgeben, vielmehr öffent-
lich zeigen, wessen Geistes Kind sie insoweit sind. Gewiss: Auch bei
uns kommt es in Weihnachts- oder Neujahrsansprachen der Inhaber
der höchsten Staatsämter vor, dass der Name Gottes fällt. Jüngst noch
geschah das in einer Fernsehansprache Bundeskanzlerin Merkels. Un-
denkbar bleibt aber, dass auch bei uns präsidiale Abschiedsreden nach
Staatsbesuchen mit frommen Wünschen, die auch theologisch an-
spruchsvoll formuliert sind, beschlossen würden – mit einem »God
bless you!« zum Beispiel wie regelmäßig durch Clinton in zahlreichen
Ländern bei einer Afrikareise. Sogar Sünden, die der Sklaverei zum
Beispiel, wurden dort in bußfertiger Meinung einbekannt, und das
mit biblisch formierten Worten.

Mit Schilderungen der Präsenz der Religion in öffentlichen Räu-
men der Politik, die in scheinparadoxer Weise gerade die strikte Tren-
nung von Staat und Kirche zur Voraussetzung haben, ließe sich lange
fortfahren – bis hin zur Gottesanrufung »In God we trust« auf jeder
Dollar-Note. Auch das ist Zivilreligion, und ich erwähne sie noch ein-
mal an dieser Stelle, um verständlich zu machen, wieso man bei uns
eher dazu neigt, diese zivilreligiöse Anrufung Gottes für religiös dekul-
tiviert, gar für einen politischen Missbrauch des Namens Gottes zu
halten. Aber das wäre ein Missverständnis. Der Gott, den der ame-
rikanische Präsident anruft, ist keineswegs ein Konstrukt intellektuel-
ler Legitimationsideologien aus Think Tanks. Es handelt sich vielmehr
um den Gott, den die Mehrzahl der Amerikaner aus dem Religions-
unterricht nicht ihrer Schule – den gibt es ja dort nicht –, vielmehr aus
ihrer Sonntagsschule kennen, den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs.

So viel zum Thema »Zivilreligion«, die selbstverständlich in Res-
ten auch in der europäischen politischen Kultur präsent ist und der
nachzuspüren sich lohnt – dem biblischen Ursprung der Sterne der
Europa-Flagge zum Beispiel. Es sei lediglich noch hinzugefügt, dass es
einzig unter der Voraussetzung des religiösen Sinns und der Wirkun-
gen des amerikanischen Systems strikter Trennung von Staat und Kir-
che möglich werden konnte, dass der Anteil der Katholiken an den
Bürgern dieses Landes sich allmählich auf dreißig Prozent zubewegt.
Bei Michael Zöller, zum Beispiel, lese man das Nähere nach.

87

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Eine letzte Schadensfolge des deutschen Staatskirchenrechts
– die Kirchensteuer

Einige Nachteile sind mit dem Religionsrechtssystem religionsfreund-
licher Trennung von Staat und Kirche natürlich auch verbunden. Aber
die Vorzüge überwiegen weit. In der Zusammenfassung besteht der
Vorzug dieses Systems in seiner ungleich größeren Kapazität zur frik-
tionsfreieren Verarbeitung der rasch fortschreitenden religionskultu-
rellen Pluralisierung in Verbindung mit strikter Beachtung der Reli-
gionsfreiheit einschließlich uneingeschränkter Rechtsgleichheit aller
religiösen Denominationen. Das alles lässt sich als ein kultureller Be-
stand von inzwischen weitreichender rechtstraditionaler Herkunft
nicht ohne weiteres über den Ozean hinweg transferieren. Nichtsdes-
toweniger lohnt es sich, die Vorzüge des religionsfreundlichen Tren-
nungssystems bei Erwägungen über Nutzen und Nachteil unserer
Staatskirchenrechtssystem »hinkender Trennung« von Staat und Kir-
che gegenwärtig zu halten.

Das Hauptmotiv in der Neigung zu unverdrossener, ja nachdrück-
licher Verteidigung des herrschenden Staatskirchenrechtssystems wi-
der aller Zweifel an seiner Zukunftsfähigkeit ist natürlich finanzie-
rungspolitischer Natur. Von den Staatszuschüssen aus historischen
Titeln, deren bislang unterbliebene Ablösung unsere Verfassung vor-
schreibt, war die Rede. Der ungleich größere Anteil der Kirchenbudgets
resultiert natürlich aus den Kirchensteuern, für die sich selbstverständ-
lich Alternativen nicht kurzfristig beschaffen ließen. Andererseits
muss man wissen, dass die eingangs erwähnten Kirchenaustritts-
bewegten die Absicht oder auch Fälligkeit, Kirchensteuern zu sparen,
regelmäßig an erster oder zweiter Stelle nennen. In Deutschland han-
delt es sich dabei ja wirklich um ein Ersparnis – anders als in Italien, wo
die Kirchen als zu begünstigende Institutionen einer Widmungssteuer
benannt werden können, die somit beim Kirchenaustritt auch nicht
entfällt, vielmehr einer anderen gemeinnützigen Körperschaft zufällt.
Kurz: Just die Kirchensteuer, die heute von etlichen Apologeten unse-
res Staatskirchenrechtssystems in die Rolle des letzten unaufgebbaren
harten Kerns dieses Systems gedrängt wird, hat inzwischen ihrerseits
Schadensfolgen.

Was tun? Bevor sich diese Frage, kirchenfinanzierungspolitisch
zugespitzt, in praktisch verwertbarer Weise beantworten ließe, müsste
sie sowohl die kirchliche wie auch die bürgerliche Öffentlichkeit un-

88

Hermann Lübbe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleich stärker noch als heute bedrängen. Immerhin sei gesagt, dass
komplementär zum wachsenden Reichtum moderner Länder auch die
Bereitschaft der Bürger zu freiwilligen gemeinnützigen finanziellen
Leistungen anwächst. Der Philosoph Sloterdijk fand, kraft dieses Ef-
fekts könnten schließlich sogar bürgerliche Pflichtsteuern entbehrlich
werden. Das war eine These mit der kalkulierten Wirkung der Auf-
merksamkeitsverschaffung. Davon bleibt unberührt, dass praktizierte
Freiwilligkeit in der kollektiven Dimension sich selbst verstärkt. In Er-
innerung an eigene frühe Studiensemester in den dürftigen Jahren vor
der Währungsreform fand sich meine Generation in den Mensen nicht
zuletzt durch Nahrungsmittelspenden ernährt, zu denen uns der zu-
ständige Besatzungsoffizier erläuterte, ihre Kosten würden von ame-
rikanischen Rentnerinnen aufgebracht, die in ihrer Kirchengemeinde
die Wiederaufnahme ihrer Berufstätigkeit in der Absicht verabredet
hätten, die Not im Land der untergegangenen Diktatur zu lindern.

89

Freiheit und Pluralisierung der Religion

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Ahrens

»Drei Wellen der Modernität« und
»Drei Wellen der Enthellenisierung« –
Anmerkungen zur Modernekritik von
Leo Strauss und Joseph Ratzinger

1. Leo Strauss und Joseph Ratzinger –
Gegner von Moderne und Aufklärung?

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts zählen auf philosophischer Seite Leo
Strauss (1899–1973) und auf theologischer Seite Joseph Ratzinger
(geb. 1927), seit 2005 nunmehr Papst Benedikt XVI., zu den meistdis-
kutierten, aus politiktheoretischer Sicht konservativ verortbaren Den-
kern der Gegenwart. Bei Strauss und Ratzinger handelt es sich um
Denker, welche zumindest in Deutschland erst zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts wiederentdeckt wurden; eher bedingt durch äußere Anlässe
(Ratzingers Wahl zum Papst 2005) oder aufgrund der Frage nach der
Wirkung als nach dessen Denken selbst (Leo Strauss als möglicher
Ideengeber der US-Neokonservativen und angebliche Inspirations-
quelle für den Irakkrieg 2003).

Strauss und Ratzinger teilen trotz unterschiedlicher Zugehörig-
keit zu verschiedenen Disziplinen ein gemeinsames Erkenntnisinteres-
se, welches sich auf vier Themenbereiche zuspitzen lässt: Beide räumen
(in scheinbarem Kontrast zu vielen aktuellen Denkströmungen im Be-
reich des politischen Denkens) der Frage nach der Wahrheit bzw. dem
»summum bonum« einen hohen Stellenwert ein; beide widmen sich
dem Verhältnis von Religion, Philosophie und Politik; beide argumen-
tieren gegen einen ihrer Ansicht nach einseitig szientistisch geprägten
Wahrheits- und Vernunftbegriff (und betrachten hierbei das moderne
Denken einem der Moderne selbst immanenten Hang zum »Relativis-
mus« ausgesetzt) und kritisieren einige Bereiche des modernen (politi-
schen) Denkens. Die Ergebnisse ihrer Überlegungen führen bei Kriti-
kern häufig zu der Behauptung, dass beide Denker grundsätzlich dem
modernen politischen Denken feindselig gegenüber stünden oder gar
einen »Kreuzzug gegen die Moderne« führten.

Da es trotz der Zugehörigkeit zu unterschiedlichen Disziplinen

90

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine große Übereinstimmung bezüglich vieler Themen und Stand-
punkte gibt, ist es lohnenswert, das Denken und Werk beider miteinan-
der in Beziehung zu setzen und zu vergleichen. Hierbei wäre es von
grundsätzlicher Bedeutung ebenfalls herauszuarbeiten, ob der oben er-
wähnte an beide gerichtete Vorwurf antimodern zu sein zutrifft. Im-
plizit wird hierbei auch letztendlich die Frage gestellt, inwiefern ein
Dialog zwischen zeitgenössischer Philosophie, Religion und Politik im
21. Jahrhundert geführt bzw. ermöglicht werden kann: Kann es ge-
lingen, die Schnittmengen zwischen Religion, Philosophie und moder-
nem politischen Denken aufzuzeigen und möglicherweise eine – zu-
mindest partielle – Auflösung des scheinbar so strikten Gegensatzes
jener drei Disziplinen zu erreichen?

Der vorliegende Text beschränkt sich darauf, einige wenige Vor-
arbeiten zu diesem Unterfangen zu leisten, indem zunächst kurz die
Modernekritiken von Strauss und Ratzinger weitgehend deskriptiv
skizziert und durch die Erläuterungen der Paradigmen der »drei Wel-
len der Modernität« (Strauss) sowie der »drei Wellen der Enthelleni-
sierung« (Ratzinger/Benedikt XVI.) veranschaulicht und ergänzt wer-
den, durch welche beide Denker jeweils umschreiben, wie sich das
moderne Denken ihrer Meinung nach entwickelt hat. Die Behandlung
der Frage nach der grundsätzlichen Haltung beider Denker zur Moder-
ne und der Dialogfähigkeit beschließt den Text.

2. Zur Modernekritik von Leo Strauss und
Joseph Ratzinger

Das moderne Denken zeichnet sich im Allgemeinen durch ein vom po-
litischen Aristotelismus und klassischen Naturrecht losgelösten unge-
bunden-individualistischen Menschenbild, einen extremen Pluralismus
moralischer, politischer und religiöser Fragen, einen weltanschaulich
neutralem Staat sowie durch ein neues, durch die Naturwissenschaften
inspiriertes, szientistisches Denken aus.1 Dieses wird durch einen ge-
wandelten Vernunftbegriff untermauert, welcher, wie Kurt Hübner es
treffend formuliert hat, »zum Kriterium der allmählich allesbeherr-

91

»Drei Wellen der Modernität« und »Drei Wellen der Enthellenisierung«

1 Vgl. hierzu ausführlicher Wolfgang Kersting: »Die Begründung der politischen Phi-
losophie der Neuzeit im Leviathan«, in: Ders. (Hg.): Thomas Hobbes, Leviathan oder
Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen Staates, 1996, S. 9–29.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schenden, empirischen Wissenschaften; also zum Kennzeichen einer
dezidiert undogmatischen, grundlegend hypothetisch-kritischen Form
des Denkens« wurde.2

Sowohl im Werk von Leo Strauss als auch von Joseph Ratzinger
nimmt die Hinterfragung der Auswirkungen dieses modernen Den-
kens einen hohen Stellenwert ein. Beide attestieren diesem modernen
Denken Krisenanfälligkeit und betrachten es gar als genuine Ursache
dafür, dass es in einem Zeitraum von knapp 500 Jahren zu einem
immer stärker werdenden Werterelativismus kam, dessen Konsequen-
zen auch zu Nihilismus und Totalitarismus im 20. Jahrhundert mit
dessen politischen Katastrophen führten.

Diese Kritik an der Moderne wiegt schwer. Ob Strauss und Rat-
zinger deshalb grundsätzliche Modernefeindlichkeit vorgeworfen wer-
den kann oder ob diese gar für die Rückkehr zu prämodernen politi-
schen Verhältnissen plädieren, wird noch zu klären sein.

Zunächst jedoch soll die Frage erörtert werden, die sich Strauss
und Ratzinger stellen: Wie kam es zu diesem folgenschweren Um-
schwung des Denkens, an dessen Ende jenes oben skizzierte moderne
Denken stand? Während Strauss den Beginn des modernen Denkens
im Bereich der politischen Philosophie verortet, tut Ratzinger dieses im
Bereich der Theologie; beiden gemein ist die Kritik an dieser Abkehr
vom antik-mittelalterlichen Vernunft-, Politik- und Wissenschaftsver-
ständnis und beide gehen von einer sich allmählich entfaltenden, über
Jahrhunderte erstreckenden, in sich selbst teilweise widersprüchlichen
Bewegung aus, welche sich in Stufen bzw. Wellen zugetragen hat, um
im 20. Jahrhundert an einem nihilistischen Nullpunkt anzukommen,
den Strauss folgendermaßen beschreibt und den Ratzinger wohl ähn-
lich formulieren würde: »The Crisis of modernity reveals itself in the
fact, or consists in the fact, that modern western man no longer knows
what he wants – that he no longer believes that he can know what is
good and bad, what is right and wrong.«3

92

Stefan Ahrens

2 Siehe Kurt Hübner: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne. Ein kritischer
Leitfaden zu einer Problemgeschichte, Augsburg 2006, S. 11.
3 Siehe Leo Strauss: »The Three Waves of Modernity«, in: Ders., Hilail Gildin (Hg.): An
Introduction to Political Philosophy. Ten Essays by Leo Strauss, Detroit 1989, S. 81–98;
S. 81.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1. Leo Strauss: »Drei Wellen der Modernität«

Aufgrund seiner scharfen Kritik am modernen Denken, welches er
exemplarisch an dessen wichtigsten Vordenkern wie Machiavelli/Hob-
bes, Rousseau und Nietzsche (»three waves of modernity«) sowie des-
sen geistigen Strömungen wie Historismus und Positivismus und de-
ren Einfluss auf die modernen Sozialwissenschaften entfaltete, wurde
Strauss in diesem Zusammenhang oftmals als elitärer Antiliberaler
und Antidemokrat bezeichnet; ebenso kontrovers wird sein Plädoyer
für die antike politische Philosophie sowie seine Behandlung der exo-
terisch-esoterischen Hermeneutik diskutiert.4

Laut Strauss entwickelte sich das von ihm kritisierte moderne
Denken in drei Stufen bzw. Wellen:5 Die »erste Welle der Modernität«
wurde durch Niccolò Machiavelli und Thomas Hobbes eingeleitet, in
deren Gefolge John Locke und Charles de Montesquieu reüssieren
konnten. Die »zweite Welle der Modernität« begann für Strauss mit
Jean-Jacques Rousseau, in welcher außerdem einerseits die deutsche
idealistische Philosophie sowie der Romantizismus bzw. Utopismus
jeglicher Art begründet liege ebenso wie die marxistische Philosophie,
deren Inkonsequenzen mit ihren radikalen Gleichheitsbestrebungen
sowie ihrer historistischen Perspektive auf die Welt schließlich zur
»dritten Welle der Modernität«, angeführt durch Denker wie Friedrich
Nietzsche und Martin Heidegger führten – »the wave that bears us
today«6 .

Die Moderne ist laut Strauss seit Machiavelli dezidiert antichrist-
lich bzw. antireligiös und duldet den religiösen Einflussbereich besten-
falls nur im Privaten, nicht jedoch in der Öffentlichkeit; hierin bezich-
tigt Strauss Machiavelli explizit eines folgenschweren Bruchs mit dem
antik-mittelalterlichen Denken. Grundsätzlich hält er dessen politik-
theoretischem Ansatz vor, dass dieser hauptsächlich die staatliche Sta-
bilität, jedoch keine transzendenten Aspekte thematisiere. Für Strauss

93

»Drei Wellen der Modernität« und »Drei Wellen der Enthellenisierung«

4 Vgl. die Strauss-Kritik u.a. von Shadia Drury: The Political Ideas of Leo Strauss, New
York 1988 und Leo Strauss and the American Right, Bloomsburg 1999; Stephen
Holmes: Die Anatomie des Antiliberalismus, Hamburg 1995 sowie Anne Norton: Leo
Strauss and the Politics of American Empire, New Haven 2004.
5 Vgl. hierzu Leo Strauss: »The Three Waves of Modernity«, a. a. O.; sowie Ders.:
»What is Political Philosophy?«, in: Ders: ›What is Political Philosophy?‹ and other
Studies, Chicago 1988, S. 9–55.
6 Ebd., S. 54.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben die Abwertung des Religiösen, welche mit Machiavelli beginnt
und unter den Aufklärern und später Nietzsche weitergeführt wurde,
zum Abbruch des Dialogs zwischen »Athen« und »Jerusalem« geführt
und jenes daraus resultierende neue Menschenbild die Krise der Mo-
derne und damit die Krise der Philosophie erst herbeigeführt. Neben
der Religionskritik Machiavellis liegt der Bruch mit den »Alten« au-
ßerdem vor allem in dessen Neudeutung der Moral begründet; das
Ziel, ein stabiles Gemeinwesen zu etablieren, kann laut Machiavelli
nur gelingen, wenn über die bisherigen Moralvorstellungen hinaus-
gedacht wird. Dieses wurde letztendlich durch den normativen Ansatz
der politischen Philosophen der Antike und des Mittelalters zwangs-
läufig verfehlt, da dieser nicht nur das richtige Handeln, sondern auch
das richtige Leben zur Fragestellung ihrer philosophischen Reflexionen
machte. Dieses durch Machiavelli erwirkte Herabsenken der moralisch
gebotenen Standards in Bezug auf das richtige Handeln in der Politik
verändert den Begriff der »virtù« vollkommen. Die Auswirkungen der
Philosophie Machiavellis bewirkten laut Strauss, dass nach Jahrhunder-
ten der »Machiavellianization of Western thought« diese einerseits da-
zu in der Lage war, eine Politik aus »Blut und Eisen« theoretisch zu
untermauern, anderseits aber auch als Argumentation für politische
Freiheit und die Herrschaft des Rechts dienen konnte (wie Letzteres
im Anschluss an Machiavelli durch Thomas Hobbes, John Locke und
Charles de Montesquieu mit der allmählichen Herausbildung des poli-
tischen Modells einer handeltreibenden, liberalen Republik auch tat-
sächlich geschah).7

Aus Enttäuschung über eben dieses Modell, dessen ökonomischer
Verfasstheit sowie des empirisch-positivistischen Wissenschaftsver-
ständnisses entstand die erste große Gegenbewegung zur ersten Welle
der Moderne, als deren Protagonisten Strauss Jean-Jacques Rousseau

94

Stefan Ahrens

7 Leo Strauss: »What is Political Philosophy?«, a. a.O., S. 43. Gleichwohl Strauss einige
kritische Phänomene der Moderne korrekt benennt, verkennt er die eigentliche Inten-
tion Machiavellis, die nur im Zusammenhang mit dessen eigener – erlittener – Lebens-
geschichte vollständig zu verstehen ist. Strauss, der Machiavelli ausschließlich als über-
zeitlichen, quasi religionsstiftenden und epochemachenden Schriftsteller betrachtet,
verkennt, dass dessen »Principe« auch als ein reines Handbuch zur Machtanalytik be-
trachtet werden kann, dessen Ansichten vor dem Hintergrund des Machtgebarens von
Päpsten und Renaissancefürstenfamilien wie den Medici und Borgia gewonnen und
verifiziert wurde und deswegen normative Fragestellungen sowie Anforderungen wie
in damals üblichen »Fürstenspiegeln« bewusst von diesem ausgeklammert werden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrachtet, in welcher eine Rückkehr aus der modernen Welt zu einer
prämodernen Gedankenwelt angestrebt wurde, welches jedoch durch
dessen Zuspitzung im marxistischen Denken verfehlt wurde und somit
zur dritten Welle des modernen Denkens und zum radikalen Ansatz
Nietzsches führte.

Zu den Konsequenzen Nietzscheanischen Denkens im 20. Jahr-
hunderts meinte Strauss, dass dieses letztendlich zur Initialzündung
für Regime wurde, welche die zu Beginn des 20. Jahrhunderts weithin
diskreditierte Demokratie wie ein goldenes Zeitalter aussehen ließen.

Im Anschluss an die gesamte Entwicklung des modernen Denkens
habe der Mensch jegliche Orientierung in Bezug auf die Gewissheit
nach dem richtigen Leben verloren, da die moderne politische Philoso-
phie sich laut Strauss im Anschluss an Machiavelli grundsätzlich nie
wieder auf klare einheitliche Tugenden oder bestimmte Verfassungen
festlegte wie die antiken Philosophen: Keine »virtù« im platonisch-
aristotelischen Sinne, kein Plädoyer für eine aristokratische Republik
oder eine Mischverfassung im Sinne der aristotelischen Politie, son-
dern eine unerschöpfliche Zahl an konkurrierenden Denkrichtungen
und politischen Strömungen.8

3.2. Joseph Ratzinger/ Benedikt XVI.:
»Drei Wellen der Enthellenisierung«

Ratzinger betrachtet seinerseits das moderne Denken als eine tenden-
zielle Bewegung hin zu einem stark ausgeprägten Pluralismus und
Werterelativismus. Er beschreibt das moderne Wirklichkeitsverständ-
nis als maßgeblich durch einen antimetaphysischen, szientistischen
Wissenschaftsbegriff geprägt. Dies führe aus seiner Sicht zu einem
eingeschränkten Vernunftbegriff, welcher nicht mehr der Weite eines
antiken bzw. christlichen Logos-Verständnisses entspreche. Diese von
ihm scharf kritisierte Perspektive sei lediglich dazu in der Lage, sich mit
den sichtbaren, empirisch verifizier- oder falsifizierbaren Erscheinun-
gen zu befassen. Über die Dimension des rein Faktischen hinaus jedoch,
so Ratzingers Vorwurf, vermag derjenige, welcher dieser Sichtweise
anhängt, das Geheimnis und somit den göttlichen Kern bzw. die un-

95

»Drei Wellen der Modernität« und »Drei Wellen der Enthellenisierung«

8 Ebd., S. 40.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtbare Wirklichkeit hinter den Gegenständen unserer Wahrneh-
mung rein sichtbarer Phänomene nicht mehr zu erkennen.9

In seiner umstrittenen Regensburger Vorlesung aus dem Jahr 2006
bezeichnete er dieses szientistische Wirklichkeits- und Wahrheitsver-
ständnis als das Endresultat einer in drei Wellen sich vollzogenen »Ent-
hellenisierung des Denkens« innerhalb der Theologie, welche letztend-
lich zu einer »Entchristianisierung« des abendländischen Denkens bzw.
einer Internalisierung des christlichen Glaubens geführt habe. Ratzin-
ger skizziert den Beginn der »Enthellenisierung des Denkens« aus-
gehend von der durch Denker wie Johannes Duns Scotus initiierten
nominalistischen Wende in der Spätscholastik (Wilhelm von Ockham
erwähnt Ratzinger hierbei erstaunlicherweise nicht) sowie durch die
Bestrebungen der Reformation im 15./16. Jahrhundert, den christli-
chen Glauben im Sinne des »Sola Scriptura« von philosophischen (und
somit griechischen bzw. hellenistischen) Termini und Systematisierun-
gen zu befreien. Dies führte laut Ratzinger dazu, dass eine Trennung
von Glauben und Wissen sich vollzog und der christliche Glaube im
Anschluss an Schleiermacher und Kant nur noch im Gefühl bzw. als
Postulat innerhalb der praktischen Vernunft verortet werden konnte.
Dann erfolgte im 19. und 20. Jahrhundert durch die liberale Theologie
(personifiziert durch Adolf von Harnack) mit der Umformung der
Theologie zu einer historisch-humanwissenschaftlichen Disziplin so-
wie der Uminterpretierung der christlichen Lehre zu einer gegen den
religiösen Kult gerichteten reinen Moralphilosophie eine Internalisie-
rung des christlichen Glaubens, welches die Divergenz von Glauben
und Wissen immer weiter vertiefte um schließlich, so Ratzinger, im
Zeitalter von Globalisierung und Multikulturalität zum Vorwurf der
»Inkulturation« neu zum Christentum sich hinwendender Völker zu
führen, welche sich mit ihrer Christianisierung gleichsam einer Helle-
nisierung unterziehen müssten.10 Dieser Prozess führte dazu, so Rat-
zinger in seiner bekannten Predigt zum Konklavebeginn 2005, dass das
»kleine Schiff des Denkens … von einem Extrem ins andere geworfen
worden (ist): Vom Marxismus zum Liberalismus bis hin zum Liberti-

96

Stefan Ahrens

9 Joseph Ratzinger: Einführung in das Christentum, 3. Auflage, München 2000, S. 51–
52.
10 Vgl. Benedikt XVI.: Glaube und Vernunft: die Regensburger Vorlesung. Kommen-
tiert von Gesine Schwan/Adel Theodor Khoury/Karl Kardinal Lehmann, Freiburg i. Br.
2006, hier insbesondere S. 23–29. Vgl. ebenfalls Joseph Ratzinger: »Glaube und Philoso-
phie«, in: ders.: Glaube und Zukunft, München 1970, S. 77–112.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nismus; vom Kollektivismus zum radikalen Individualismus; vom
Atheismus zu einem vagen religiösen Mystizismus; vom Agnostizis-
mus zum Synkretismus« und nun schließlich eine »Diktatur des Rela-
tivismus« im Entstehen ist, welche »nichts als endgültig anerkennt und
als letztes Maß nur das eigene Ich und seine Gelüste gelten lässt«.11

Ratzinger/Benedikt XVI. betont den seiner Ansicht nach augen-
scheinlichen Kausalzusammenhang zwischen der Enthellenisierung
und einem seit der Spätscholastik sich vollziehenden Wandels des bis
dato geltenden Gottesbildes sowie des Vernunftbegriffes: Solange die
Griechen (sprich: die Philosophen) und die Christen sich einig waren in
der Sichtweise, dass der christliche Gott genau den »Logos« verkörpere,
nach welchem die antike Philosophie immer Ausschau gehalten hat
und der Mensch, trotz aller Unterschiedlichkeit zu Gott, durch die In-
karnation des Logos in Christus am göttlichen Logos Teilhabe hat,
konnte die Vorstellung aufrecht erhalten werden, dass ein »nicht mit
dem Logos handeln« sowohl dem Menschen als auch Gott selbst zuwi-
der sei.12 Dieses Sichtweise Gottes, welche sich von den Aposteln und
Kirchenvätern über Augustinus bis hin zu Thomas von Aquin und den
Hochscholastikern gehalten habe und außerdem die Synthese von
Glauben und Wissen gewährleisten konnte, wandelte sich durch die
innerhalb der nominalistischen Wende vollzogenen Sprengung eben
dieser Synthese zunächst zum voluntaristischen Gottesbild eines Duns
Scotus, welches implizierte, dass Gott (ähnlich dem islamischen Got-
tesverständnis eines Ibn Hazm) aufgrund seiner Allmacht auch »wider
den Logos« handeln könne und an die Wahrheit und das Gute nicht
gebunden sei, so dass ein gewandelter Vernunftbegriff die hieraus nur
allzu plausible Folge wurde. Ebenso musste sich auch das Menschenbild
im Angesicht dieses Gottes- und Vernunftbegriffs wandeln und eben
jene »drei Wellen der Enthellenisierung« einleiten, deren Auswirkun-
gen sich so nachhaltig auf das moderne Denken, aber auch auf den
christlichen Glauben selbst, auswirkten.13

97

»Drei Wellen der Modernität« und »Drei Wellen der Enthellenisierung«

11 Benedikt XVI.: ›Ich vertraue auf euch‹. Die Predigten und Reden zu Beginn des Pon-
tifikates, herausgegeben und eingeleitet von Martin Posselt, München 2005, S. 48 ff.
12 Benedikt XVI.: Glaube und Vernunft: die Regensburger Vorlesung, a. a.O., S. 20.
13 Betrachtet man diese – zugegebenermaßen knappe – Wiedergabe dessen, was Ratzin-
ger unter den »drei Wellen der Enthellenisierung« versteht, ergeben sich hieraus drei
durchaus provokante Thesen, über die weiter nachgedacht werden muss: 1) Der Protes-
tantismus kann aufgrund seiner scheinbaren Zurückweisung des dem Christentum im-
manenten hellenistischen Erbes nicht als Christentum im eigentlichen Sinne betrachtet

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine intensive Auseinandersetzung mit Ratzingers »Drei Wellen
der Enthellenisierung« kann, wie schon im Fall von Strauss’ »Drei
Wellen der Modernität«, hier nicht geleistet werden; über die gesamte
»Regensburger Vorlesung« gab es bekanntermaßen intensive Diskus-
sionen. Betrachtet man jedoch die Evolution des modernen Denkens
innerhalb der »drei Wellen der Enthellenisierung«, fällt die zunächst
kaum bemerkbare (Selbst-)Kritik Ratzingers an seiner eigenen Kirche
auf bezüglich jenes Augenblicks innerhalb der Kirchengeschichte in
welchem, bedingt durch die nominalistische Wende in der Spätscholas-
tik, ein gewandelter Vernunftbegriff und in dessen Fahrwasser der
Szientismus und letztendlich die gesamte Säkularisierung sich Bahn
brechen konnte. Hierbei ist es nicht uninteressant anzumerken, dass
sich Ratzingers Verortung der säkularen Moderne innerhalb des Chris-
tentums durchaus mit der von Michael Allen Gillespie und Charles
Taylor, die beide aus sozialwissenschaftlicher Perspektive ebenfalls
den Beginn der Säkularisierung im Christentum verorten, deckt und
(wie noch aufgezeigt wird) eine gute Ausgangsbasis für den Dialog
mit Anhängern eines sogenannten »nachmetaphysischen« Vernunft-
begriffs darstellt.14

4. Leo Strauss und Joseph Ratzinger –
Verfechter einer »Liberal Education«

Wollte man nach den beiden knappen Skizzierungen der Paradigmen
von Strauss und Ratzinger bezüglich der Entwicklung des modernen
Denkens die Frage nach der »Modernekompatibilität« positiv oder ne-
gativ beantworten, so wäre es aus der Sicht entschiedener Anhänger des
aufgeklärt-modernen Denkens nicht sonderlich kompliziert Strauss
und Ratzinger nachzuweisen, dass diese in zum Teil nicht zimperlicher

98

Stefan Ahrens

werden. 2) Ein modernes Vernunftverständnis ist immer inkompatibel mit dem christ-
lichen Glauben; dieser kann nur das antike Vernunftverständnis akzeptieren, da in die-
sem die Dimension des »Logos« beinhaltet ist. 3) Sobald ein Gottesbild propagiert wird,
welches Gott zubilligt »wider den Logos« handeln zu können, verändert sich auch auto-
matisch das Bild des Menschen. Wo Gott nicht mehr erkannt werden kann (geschweige
denn überhaupt nicht mehr an ihn geglaubt wird), kann sich auch der Mensch nicht
mehr erkennen.
14 Vgl. Michael Allen Gillespie: The Theological Origins of Modernity, Chicago 2009
sowie Charles Taylor: Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a. M. 2009.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise bestimmte Phänomene und Erscheinungen der Moderne kriti-
sieren. Beide als grundsätzliche Gegner oder gar Feinde der Moderne,
der Demokratie und des modernen Staates zu bezeichnen und ihr Den-
ken als inkompatibel zum modernen (politischen) Denken zu betrach-
ten, wäre dennoch verfehlt. Eher können Strauss und Ratzinger als
Korrektoren bestimmter Tendenzen des modernen politischen Den-
kens angesehen werden. Beide halten es aus ihrer Perspektive heraus
für erforderlich, die metaphysischen sowie religiös-philosophischen
Voraussetzungen und Vorbedingungen des modernen Denkens in Er-
innerung zu rufen (auf welche jede menschliche Existenz sich zu bezie-
hen habe und jedes Gemeinwesen in ihrer Sicht beruht), ebenso für
einen erweiterten, an den antik-mittelalterlichen Logos-Begriff an-
knüpfenden Wahrheits- und Vernunftbegriff zu plädieren sowie außer-
dem eine innere Wandlung des Menschen durch ganzheitliche Erzie-
hung und eine spezifische Denkbewegung zu erwirken, welche
schließlich auch zu äußeren Resultaten führen werde. Beide knüpfen
hierbei in ihrer »Sorge um den inneren Menschen« an Vorstellungen
der hellenistisch-stoischen Philosophie sowie der Kirchenväter (ins-
besondere Augustinus) an und erweisen sich in ihrer Modernekritik
kompatibel mit derjeniger so unterschiedlicher zeitgenössischer Den-
ker wie Theodor Adorno/Max Horkheimer, Hannah Arendt, Jürgen
Habermas, Jacques Maritain, Alasdair McIntyre, Charles Taylor oder
Eric Voegelin (die jedoch längst nicht so kontrovers diskutiert werden
wie Strauss und Ratzinger). Darüber hinaus plädieren beide für eine
ganzheitliche, nicht allein auf materielles Wachstum gerichtete Ent-
wicklung des Menschen.

Eine solche ganzheitliche Erziehung stellt gerade für Strauss den
Gradmesser dafür dar, ob ein Gemeinwesen sich wahrhaftig als »libe-
ral« bezeichnen lassen kann. Wenn man nun nach dem (positiven) Li-
beralismusverständnis von Leo Strauss fragt, dann erhält man vor al-
lem in seinem Aufsatz »What is Liberal Education?« darüber
Auskunft: Liberale Demokratie war für ihn im idealtypischen Sinne
eine Regierungsform, in welcher nicht die Polis oder Gott, sondern
das Individuum im Zentrum des Allgemeininteresses zu stehen habe:
»Democracy, in a word, is meant to be an aristocracy which has broad-
ened into a universal aristocracy.«15

99

»Drei Wellen der Modernität« und »Drei Wellen der Enthellenisierung«

15 Siehe Leo Strauss: »What is Liberal Education?«, in: Ders.: Liberalism Ancient and
Modern, Chicago 1988, S. 3–9; S. 4

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Staatsbürger sei wie ein Aristokrat oder Edelmann zu behan-
deln: Strauss teilte die Vorstellung der Begründer des Liberalismus
vom Bürger als »citoyen« (und hierin auch die Kritik Rousseaus, dass
dieses Versprechen nicht eingelöst worden ist). Selbstbestimmte Bür-
ger sollten über sich selbst und das ihnen anvertraute Gemeinwesen
herrschen; nicht mehr Untertanen, sondern »citoyens« sollten sie ge-
nannt werden. Allerdings erkannte Strauss den eklatanten Unterschied
zwischen der idealtypischen Vorstellung der liberalen Demokratie und
der »real existierenden« modernen Demokratie, sowohl in den 20er
Jahren in Weimar als auch in seiner Wahlheimat, den USA: Die moder-
ne Demokratie stellt sich für Strauss in scheinbar stereotypischer kul-
turkritischer Perspektive als eine Form der Herrschaft der Massen dar,
allerdings nicht in direkter Form, sondern durch die Beherrschung der
Menschen durch die Massenkultur (»mass culture«); einer Kultur, ma-
nipuliert durch Marketingtechniken und andere Formen der Werbung
und Propaganda: »Are we not crushed, nauseated, degraded by the
mass of printed material, the graveyards of so many beautiful and ma-
jestic forests?«16

Seiner Meinung nach war es das Vorrecht jedes einzelnen demo-
kratischen Bürgers, eine angemessene Erziehung zu erhalten. Das ein-
zige Gegengift (»counterpoison«) zur Massenkultur sei deshalb eine
wahrhaft liberale Erziehung (»liberal education«), welche die Bürger
daran erinnern sollte, was liberale Demokratie wirklich bedeutet. Im
Sinne der Warnung des Alexis de Tocqueville vor einer »Tyrannei der
Mehrheit« warb er um die Sichtweise, dass nur ein durch eine »liberal
education« erzogener Geist sich schützen könne vor möglichen Patho-
logien der Massenkultur und einer daraufhin ausgerichteten Politik.
Strauss erhoffte sich hierbei vom Lesen und Studium der klassischen
Texte des abendländischen Denkens eine geistige Erneuerung für die
westliche Welt, die ihre Selbstgewissheit verloren habe:

»It is not self-forgetting and pain-loving antiquarianism nor self-forgetting
and intoxicating romanticism which induces us to turn with passionate inter-
est, with unqualified willingness to learn, toward the political thought of
classical antiquity. We are impelled to do so by the crisis of our time, the crisis
of the West.«17

100

Stefan Ahrens

16 Ebd., S. 5.
17 Siehe Leo Strauss: The City and Man, Chicago 1964, S. 1.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies impliziert auch eine Absage an Regime oder Systeme, welche
»hinter die Moderne« bzw. »hinter die Aufklärung« zurückwollen: So-
wohl Strauss als auch Ratzinger sind keine Verfechter blutiger politi-
scher Utopien, wie sie unter dem Deckmantel der Erneuerung und Ver-
besserung der Menschheit das 20. Jahrhundert heimgesucht haben.
Beide hegen große Sympathien für das politische System der Vereinig-
ten Staaten von Amerika; Strauss, da er diese für das einzige Land der
Welt hält, welches sich entgegen der Prinzipien Machiavellis begründet
habe und Ratzinger, da sich im System der USA die klare Trennung
zwischen Staat und Religionsgemeinschaften und eine religiöse Fun-
dierung der öffentlichen Ordnung verbinden.18

Joseph Ratzinger misst der ganzheitlichen Erziehung und Ent-
wicklung des Menschen ebenfalls eine Schlüsselstellung zu ebenso wie
auch er nicht hinter die zweifelsohne vorhandenen Errungenschaften
der politischen Moderne zurück will.19 Im Gegenteil: Ratzinger gesteht
der Aufklärung zu, wichtige Einsichten erreicht zu haben, die zu Recht
Allgemeingültigkeit beanspruchen und nennt in diesem Zusammen-
hang das Beispiel, »dass Religion nicht vom Staat verordnet, sondern
nur in Freiheit angenommen werden kann; die Achtung vor den glei-
chen Grundrechten aller Menschen, Gewaltentrennung und Macht-
kontrolle«.20 Er bezeichnet es gleichzeitig als Verdienst der Aufklärung,
Ursprungswerte des Christentums neu aufgenommen und der Ver-
nunft ihre eigene Stimme wiedergegeben zu haben. Das Christentum,
so Ratzinger, habe sich schließlich von Anfang an als die Religion des
Logos, als die vernunftgemäße Religion verstanden, sei aber dann be-
trüblicherweise »seiner eigenen Natur entgegen« wieder zur Staatsreli-
gion und zur Tradition geworden. 21 In seinen bisherigen Enzykliken als
Papst »Deus Caritas est« (2005), »Spe Salvi« (2007) sowie »Caritas in
Veritate« (2009) sowie im Dialog u.a. mit dem Philosophen Marcello
Pera sinniert Ratzinger/Benedikt XVI. deshalb auch über die möglichen

101

»Drei Wellen der Modernität« und »Drei Wellen der Enthellenisierung«

18 Leo Strauss: Thoughts on Machiavelli, Chicago 1995, S. 13 sowie Joseph Ratzinger:
Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg
2005, S. 81.
19 Vgl. hierzu vor allem Benedikt XVI.: Die Liebe in der Wahrheit: Die Sozialenzyklika
›Caritas in veritate‹. Vollständige Ausgabe. Kommentiert von Wolfgang Huber, Au-
goustinos Labardakis, Robert Zollitsch, Freiburg i. Br. 2009.
20 Siehe Marcello Pera, Joseph Ratzinger: Ohne Wurzeln. Der Relativismus und die
Krise der europäischen Kultur, Augsburg 2005, S. 73.
21 Ebd., S. 79.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beiträge, die die Katholische Kirche sowohl auf institutioneller als auch
auf der persönlichen Ebene eines jeden Gläubigen in einem zunehmend
entchristianisierten Europa als »schöpferische Minderheit« von der
Glaubensverkündigung bis hin zur konkret praktizierten Nächstenliebe
und Verantwortung für das Gemeinwesen leisten kann.

Nicht ein die Moderne bekämpfendes Regime – wie es Kritiker
sowohl Ratzinger als auch Strauss immer wieder unterstellen – steht
also im Fokus beider Denker, sondern zum einen die Notwendigkeit
eines umfassenden Verständnisses von Bildung innerhalb eines demo-
kratischen Gemeinwesens, welche die Stärken des antiken Denkens her-
vorhebt, die Schwächen des modernen Denkens wahrnimmt und dessen
Gefährdungen antizipiert sowie zum anderen eine daraus resultierende
Erziehung, welche um das Wissen der eigenen kulturellen Substanz, die
Ausbreitung der Kardinaltugenden (vor allem die durch die modernen
Menschen für Strauss seit Machiavelli permanent missachteten Mäßi-
gung), die Fähigkeit zur Selbstwerdung und Selbsterkenntnis ermög-
licht und dem Lustprinzip sowie dem puren Drang nach Selbstverwirk-
lichung entgegen wirkt. Wenn diese Sichtweise auch vermutlich für
manche Zeitgenossen die Kritik von Strauss und Ratzinger am moder-
nen Denken nicht aufwiegt, so wird sie doch erheblich gemildert und
sollte durchaus als »dialogfähig« eingestuft werden mit ebenjenen Den-
kern, die sich dem »nachmetaphysischen Denken« (Jürgen Habermas)
der Moderne bzw. Postmoderne verpflichtet fühlen.

Hierbei erweisen sich jene von Jürgen Habermas (der sich bekann-
termaßen in direkter Auseinandersetzung mit Ratzinger mit der Not-
wendigkeit einer Selbstkritik der modernen Vernunft und der Notwen-
digkeit, die Religionen als Sinnressource für die Ausgestaltung einer
am öffentlichen Vernunftgebrauch orientierten deliberativen Demo-
kratie zu betrachten, befasst), aufgestellte Dialogkriterien zwischen
»Glauben und Vernunft« als äußerst tragfähig:

»Die religiöse Seite muss die Autorität der ›natürlichen‹ Vernunft als die fehl-
baren Ergebnisse der institutionalisierten Wissenschaften und die Grund-
sätze eines universalistischen Egalitarismus in Recht und Moral anerkennen.
Umgekehrt darf sich die säkulare Vernunft nicht zum Richter über Glaubens-
wahrheiten aufwerfen, auch wenn sie im Ergebnis nur das, was sie in ihre
eigenen, im Prinzip allgemein zugänglichen Diskurse übersetzen kann, als
vernünftig akzeptiert.«22

102

Stefan Ahrens

22 Jürgen Habermas: ›Ein Bewusstsein von dem, was fehlt.‹ Eine Diskussion mit Jürgen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltlich habe es dann um die Frage zu gehen, wann und warum es
zum Bruch von Glauben und Wissen im abendländischen Denken kam
und welche Konsequenzen daraus zu ziehen sein. Habermas spricht in
diesem Zusammenhang von der Notwendigkeit einer Übersetzung re-
ligiöser Inhalte und Einsichten in die Sprache der säkularen Welt.

Knüpft man an die Dialog-Kriterien an, die Habermas aufstellt,
könnte man diese noch um einige erweitern: Unerlässlich wäre es jen-
seits des rein intellektuellen Austausches einander Rechenschaft über
die gegenseitig zugefügten historischen Verwundungen abzulegen, die
beide Seiten sich de facto zugefügt haben.23 Weiterhin gilt es, die Un-
vereinbarkeit des antik-christlichen »Logos«-Verständnisses mit einem
»nachmetaphysischen« Vernunftbegriff einzugestehen, auszuhalten
und dennoch auf Schnittmengen im Denken zu hoffen bzw. danach
Ausschau zu halten.

Wie wichtig dieser Dialog ist, führen uns Ratzinger und Haber-
mas selbst vor Augen. Anhängerschaften sowohl eines »metaphysi-
schen« sowie eines »postmetaphysischen« Vernunftbegriffs sollten
diesem Beispiel folgen und aus den Unterschieden, aber auch den un-
gemein großen Schnittmengen lernen – kein Wunder angesichts des
eindeutig belegbaren gemeinsamen Ursprungs.

103

»Drei Wellen der Modernität« und »Drei Wellen der Enthellenisierung«

Habermas. Herausgegeben von Michael Reder und Joseph Schmidt, Frankfurt am Main
2008, S. 27.
23 Selbst John Locke, der Begründer des Liberalismus und der politischen Gewaltentei-
lung, wollte in dem von ihm präferierten Staatsmodell zwei Personengruppen nicht
tolerieren: die Atheisten und die Katholiken. Vgl. hierzu Karl Heussi: Kompendium
der Kirchengeschichte, 11. Aufl., 1956, S. 398.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus Berger

Die Folgen des 2. Vaticanums für die Exegese

Auch unter strengen Maßstäben zeigen die Texte des 2. Vaticanums
einen vorbildlichen Umgang mit der Heiligen Schrift. Vor allem aber
wollte man alte Ängste und Hemmnisse beseitigen. Man bejahte die
modernen Methoden. So konnte man fruchtbares Wirken der Schätze
der Bibel erwarten. Noch in den ersten Jahren meines Studiums (1960–
1965) galt die Exegese als Hoffnungsträgerin für die ganze Kirche. –
Was ist daraus geworden? Jedenfalls in Deutschland wurden die An-
regungen und Hoffnungen des Konzils zu einem weiteren starken
Schub einer gnadenlosen Säkularisierung, so eben, »als gäbe es Gott
nicht«. Wie kam es dazu?

Anthropologie

»Ein faszinierendes Bild wahrer Menschlichkeit« – so wird Jesus auf
dem Umschlag eines Jesusbuches eines bekannten deutschen katho-
lischen Neutestamentlers 2006 genannt. Sind diese wenigen Worte
nicht so etwas wie die Summe des nachkonziliaren Jesusbildes vieler
Ausleger? In der Tat: Das Konzil wurde in Deutschland begleitet und
ausgelegt durch den Siegeszug der Theologie Karl Rahners. Was dabei
geschah, darf man gut und gerne eine anthropologische Wende nen-
nen. Zu Deutsch heißt das: Jesus Christus wird nicht von der Bezie-
hung Vater/Sohn her gedacht, sondern in der Beziehung von Mensch
und Gott als der Idealfall der Verwirklichung des Menschen. So sah es
freilich auch schon F. Schleiermacher, und damit ist gleich auch die
Brücke zum liberalen Protestantismus geschlagen. Zwar ist das Neue
Testament für eine Auslegung auf die »wahre Menschlichkeit« aus
meiner Sicht denkbar ungeeignet, aber des Menschen (Auslegers) Wil-
le ist eben buchstäblich sein Himmelreich. Und obwohl Karl Rahner –
ungeachtet sonstiger Qualitäten – immer wieder vorgehalten wird und

104

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden muss, dass er für Exegese nicht viel Sinn gehabt habe – seine
Wirkung gerade auf die katholische deutsche Exegese ist mit Händen
zu greifen. Sie verstärkt die ohnehin wirksame Faszination, die
R. Bultmann auf die katholischen Kollegen ausübte, und legitimiert
sie gewissermaßen dogmatisch. Denn unbestritten ist, dass Bultmann
und Heidegger (zu dessen Schülern K. Rahner zählt) nicht nur eng
zusammen gelehrt und gearbeitet haben, sondern eben auch denselben
philosophischen Hintergrund im Deutschen Idealismus hatten. – Man
kann nun sehen, dass die nachkonziliare deutsche Exegese aufgrund
katholischer Voraussetzungen gerade für eine und speziell diese Phi-
losophie besonders anfällig war. Denn Philosophie war doch immer
schon eine wesentliche Grundlage gerade katholischer Theologie im
Ganzen. Was hinderte eigentlich daran, die philosophische Anthro-
pologie jetzt zur Basis der Exegese zu machen? Heinrich Schlier war
der bekannteste Schüler R. Bultmanns, der die Konsequenz zog und
katholisch wurde. Und Systematiker wie G. Hasenhüttl haben ihr Le-
ben lang nichts anderes getan als Bultmann auf die katholische Dog-
matik zu übertragen, auch wenn R. Bultmann schon zu Hasenhüttels
Dissertation ein ironisches Vorwort schrieb.

Und war der anthropologische Ansatz nicht wirklich faszinierend?
Wenn man Wahrheiten über den Menschen erfahren konnte, war die
Frage ob historisch oder unhistorisch recht belanglos, und der Weg zu
interreligiöser Wahrheit ist dann leicht gefunden. Man sollte sich daher
nicht wundern, wenn die katholischen Dialogpartner im ökumenischen
Gespräch wie im interreligiösen Feld sehr leicht die gemeinsame Wahr-
heit über »den Menschen« erkennen. Alles Kantige, Ärgerliche und
Verletzende historischer Einmaligkeit geht so über Bord. Die jüngere
Diskussion über Jesu Leiden und Kreuz hat dafür gute Beispiele gelie-
fert. Es waren dieselben katholischen Professoren (auch Exegeten), die
sich gegen die exzessive (zu Deutsch: realistische) Darstellung des Lei-
dens Jesu in einem Film wandten und die sich entsetzt abwenden, wenn
ihnen jemand die Zumutungen der paulinischen Kreuzestheologie
drastisch vor Augen hält. Denn in der Tat kann Paulus das Kreuz nur
als denkbar größte Schande und einen Gott, der dazu steht, nur als
einen Gott darstellen, an den man von Rechts wegen nicht glauben
kann. Weder bei Jesu Leiden noch bei der Theologie des Kreuzes geht
es um das »faszinierende Bild wahrer Menschlichkeit«, sondern einen
solchen Gott darf es (eigentlich) gar nicht geben. – Anthropologische
Theologie dagegen domestiziert alles auf das für Menschen Mögliche.

105

Die Folgen des 2. Vaticanums für die Exegese

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt z.B. auch für die Mariologie. Deren Thema ist doch nur bis-
weilen Maria als Inbegriff wahrer Menschlichkeit, in der Hauptsache
dagegen als die einzigartig Erwählte. Doch bei der anthropologischen
Auslegung klingt mir immer nur der kategorische Imperativ Kants in
den Ohren, der in der Christologie und Mariologie sozusagen galop-
pierend sozialdemokratisch ausgelegt wird.

Das ewige Grundthema ist immer wieder: Wie wird der Dogmati-
ker mit der Historie fertig? Verblüffend naiv dazu die Äußerung eines
süddeutschen katholischen Dogmatikers: Da die Kirche ja vom Heili-
gen Geist inspiriert lehre, seien ihre Aussagen auch ohne historisches
Fundament wahr. Ich kann das, ich bitte um Nachsicht, nur als schlech-
ten Witz bezeichnen. Das ist Bultmann auf katholisch. Für mich ist es
reiner Zynismus.

Das Problem der Wunder

Wer sich über den neueren Stand informieren möchte, sei auf den
Sammel-Bericht eines katholischen Exegeten in der Herder-Korres-
pondenz 2007 verwiesen. Alternativlos und damit positiv wird Jesu
Mahlwunder als »narrative Ausgestaltung einer Massenspeisung« dar-
gestellt. Die Frage danach, woher denn das viele Brot für die Massen
kam, wird offenbar als »narrative Ausgestaltung« gedacht. Mein Kom-
mentar: Schließlich muss man ja als »moderner« Ausleger bei der Ver-
nunft bleiben. Die Verklärung sei eine »Jüngervision«, also ohne
Grundlage in wirklicher Geschichte? Und ebenfalls ohne Protest kann
die »Jungfrauengeburt« (gemeint ist: Jesu Entstehung durch den Hei-
ligen Geist in der Jungfrau Maria) als »theologische Konstruktion«
durchgehen. Ein anderer bekannter katholischer Exeget scheut sich
nicht, Josef den biologischen Vater Jesu zu nennen.

Besonders interessant: Die einzige in den letzten Jahren diskutier-
te Alternative dieses Themas durch Anfragen beim Verständnis von
Wirklichkeit neu anzusetzen und derartige Ereignisse als mystische
Fakten anzusehen, wird »ins hermeneutische Abseits« verwiesen (Th.
Söding). Diese Ansichten sollen mein Verständnis von »mystischer
Wirklichkeit« förmlich »entsorgen«; (vgl. jedoch dazu: K. Berger: Der
Wundertäter. Die Wahrheit über Jesus, Freiburg 2010, S. 250–263
(»Neues zu den mystischen Fakten«). Denn natürlich passen mystische
Fakten nicht zum herrschenden neuprotestantischen Weltbild des Post-

106

Klaus Berger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegelianismus à la Ernst Troeltsch. Die mangelnde Sorgfalt der Aus-
einandersetzung in diesem Punkt überrascht besonders angesichts der
Ausführlichkeit, mit der über die Ladenhüter der liberalen Exegese be-
richtet wird.

Judentum

Die positiven Aussagen des Konzils, insbesondere von Nostra Aetate,
über das Verhältnis von Kirche und Judentum, speziell über die blei-
bende Bedeutung der Erwählung Israels auch für die Kirche, sind gut
bekannt und hier nicht zu wiederholen. Aber was ist in der Exegese
daraus geworden? Erstens: Einen Neuen Bund darf Jesus nicht gewollt
haben. Die Lesart der Kirche (bei der Messe) führe laut maßgeblichen
Exegeten dazu, »die Sinaioffenbarung in ihrem systematischen Stel-
lenwert zu degradieren, als habe die Christenheit die Judenheit er-
setzt«. Meine Anfrage: Aber was ist mit der Sinai/Sion-Antithese in
Hebr 12? Wo steht denn im Sinai-Bund etwas von Sündenvergebung?
Man lese vor allem 2 Kor 3, um festzustellen, dass das mit dem Neuen
Bund so einfach nicht ist, jedenfalls für den Juden Paulus. Warum gilt
dann der Neue Bund für alle Heiden, der Alte aber nicht? – Wegen
Röm 9–11 möchte man Judenmission ausschließen. Dabei möchte doch
Paulus selbst leidenschaftlich wenigstens einige Juden zum Glauben an
Jesus bekehren. Allerdings geht das Neue Testament selbst immer wie-
der davon aus, Judenmission müsse von Judenchristen ausgehen. Jer
31,31.34, wo vom Neuen Bund die Rede ist, erwähnt, dass dann, wenn
der Neue Bund Wirklichkeit wird, auch ein Israelit nicht mehr den
anderen belehren müsse. Das kann man gut auf die Judenmission durch
Juden beziehen.

Viele Exegeten sind der Meinung, Israel komme um den Glauben
an Jesus herum. Daher sagt man, das Heil sei dem jüdischen Volk den-
noch zugesagt, auch wenn es nicht an Jesus glaube. Schon nach ältester
Überlieferung hat Jesus selbst das anders gesehen: Mt 23,39 (»Doch
eines Tages werdet ihr mich wiedersehen. Dann werdet ihr mir zuru-
fen: Willkommen. Du bist der, der da kommen soll in Gottes Na-
men!« = Lk 13,35). – Und Paulus nach Röm 11,23 pflegt man auch zu
verschweigen, wo er sagt, dass Juden, wenn sie nicht im Unglauben
verharren, wieder in den Ölbaum eingepflanzt, also gerettet werden.
Worin der Unglaube zu Lebzeiten des Apostels besteht, das hat er nun

107

Die Folgen des 2. Vaticanums für die Exegese

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Römerbrief wirklich oft genug gesagt: darin, dass diese Juden nicht
an Jesus glauben (vgl. nur 11,20).

Katholisches Amtsverständnis im Neuen Testament?

Überaus sorgfältig ist man darum bemüht, jedes katholische Verständ-
nis der einschlägigen neutestamentlichen Stellen über Ämter und Kir-
chenstrukturen abzuwiegeln, bzw. möglichst bei der Auslegung Protes-
tanten »links zu überholen«. Als Beispiel sei Mt 16,18 genannt (»Du
bist Petrus …«), das für echt zu halten sich einfach ein katholischer
Exeget in Deutschland nicht leisten darf. – Andererseits gibt es den
Abschnitt in 1 Kor 14,33–36 über das Schweigen der Frauen in der Ge-
meindeversammlung. Alle neueren katholischen Exegeten müssen
meinen, dass es sich hier um einen durch einen späteren Redaktor ein-
geschobenen Abschnitt handelte. Denn Paulus darf man doch nicht zu-
trauen, was hier steht. Noch dazu, weil das Verbot hier als Herrenwort
bezeichnet wird. Das darf Paulus nicht gesagt haben. Dabei gibt es kei-
nen einzigen textkritischen Anhaltspunkt für einen späteren Einschub.
Und es ist schon merkwürdig, dass ausgerechnet die Sätze von einem
Redaktor stammen sollen, die der Forderung nach Diakoninnen- und
Priesterweihe für Frauen direkt entgegenstehen. Und man beruft sich
auf Star-Autoren, die sagen: Von den frühchristlichen Gemeinden
seien starke emanzipatorische Bestrebungen ausgegangen.

Ein katholischer Exeget fordert, aufgrund des neutestamentlichen
Befundes hätte die katholische Kirche »einen heiligen Herrschaftsver-
zicht zu leisten und synodale Strukturen zu entwickeln … dass das
hierarchische, vom Weiheamt her denkende lateinisch-römische ekkle-
siologische Konzept vom Kopf auf die Beine zu stellen« sei, »gemäß der
Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils mit dem dort
favorisierten ekklesiologischen Modell vom wandernden Gottesvolk.
Theoretisch ist dies eine kleine Bewegung, praktisch stellt sie das latei-
nisch-römische Selbstverständnis auf den Kopf«. – Ich bemerke dazu:
Weder ist das neutestamentliche Kirchenverständnis synodal noch be-
deutet synodale Konzeption »Herrschaftsverzicht« noch ist das »wan-
dernde Gottesvolk« gegen irgendwelche Art von Hierarchie auszuspie-
len. Das gilt übrigens auch vom »allgemeinen Priestertum«, welches
überhaupt keine Aussage über das »besondere Priestertum« ein-
schließt oder voraussetzt. Denn für beides gibt es ganz unterschiedliche

108

Klaus Berger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wurzeln und Begrifflichkeiten, so dass jede Art von Konkurrenz zwi-
schen dem Priestertum der Gläubigen und den geweihten Ältesten
(»Priester« kommt von »presbyteros«) schlicht ausgeschlossen ist.

Aber es ist wie gehabt: Bibelkritik wird zum Instrument der Kir-
chenkritik. Das kann nicht gut gehen.

Methoden der Exegese

Das Konzil hatte bekräftigt, bei der Frage nach der Absicht der Autoren
auch die literarischen Gattungen zu berücksichtigen, denn je nach his-
torischer Lage (condicio) werde die Wahrheit je anders ausgedrückt,
und zwar mit Hilfe der damals üblichen Gattungen. – Was macht man
in Deutschland daraus? Man sagt: Die Tatsache, dass in einem Text von
Engeln die Rede ist, weise eben darauf hin, dass es sich um einen legen-
darischen Bericht handele, dass also von historischer Wahrheit keine
Rede sein könne. Daraus gestaltet man dann den Umkehrschluss: Weil
es Engel nicht gibt, kann im Falle der Rede von Engeln nur der ganze
Bericht falsch sein. Man verwechselt die Frage nach der Intention des
Autors sogleich mit der Frage der historischen Tatsächlichkeit – und
beantwortet die letztere mit den Kriterien des 19. Jahrhunderts.

Oder so: Dass die Wahrheit in verschiedenen Situationen formu-
liert wurde, »nach den Bedingungen ihrer Zeit und Kultur«, wird na-
türlich zum Einfallstor von Meinungen, nach denen überhaupt alles
Unpassende leider »nur zeitbezogen« und daher extrem relativ zu neh-
men sei. Dazu gehören dann nicht nur der Patriarchalismus in der Äm-
terfrage, sondern auch die klaren Aussagen der Bibel gegen praktizierte
Homosexualität. Diese Aussagen seien eben, so sagt man, »zeitbe-
dingt« im Sinne des Konzils.

Das Konzil sagt: Die neutestamentlichen Autoren haben ihr Ma-
terial schriftlich zusammengestellt (»conscripserunt«). Schon die deut-
sche Übersetzung macht an dieser Stelle daraus: »sie haben … redi-
giert«. Und wer weiß, welche überragende Bedeutung gerade für die
Erforschung der Evangelien die »Redaktoren« haben und dass man
ihnen insbesondere jede Art von (angeblicher) Fälschung und (mut-
maßlicher) Verdrehung sowie (frei erfundener) Neubildung von Jesus-
worten zutraut, der weiß, was mit der Übersetzung als »redigiert« an-
gerichtet worden ist.

109

Die Folgen des 2. Vaticanums für die Exegese

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Reaktionen auf das Jesusbuch des Papstes

Die Reaktionen auf den ersten Band von »Jesus« seitens deutscher Exe-
geten offenbaren ein hohes Maß von Geschlossenheit. Eine Ausnahme
bildet etwa Franz Mussner. Die meisten ziehen sich aus der Affäre,
indem sie erklären, es handele sich um ein privates Andachtsbuch. Exe-
getisch gesehen bedeute das Buch aber einen Rückschritt, auch eben
hinter das Konzil.

Hier wiederholt sich eine Stereotype, die wir auch in anderer
Papstkritik begegnen. Da »das Konzil« ein unüberschaubarer Berg von
Dokumenten ist, hat man auf jeden Fall Recht, wenn man den Papst
gegen das Konzil ausspielt. Wie oft werden wir noch hören, der Papst
sei hinter das Konzil zurückgefallen? Und so sagt man, der Papst habe
die redaktionelle Tätigkeit der verschiedenen Evangelisten übersehen
oder bewusst ignoriert. Mit Hilfe der »Redaktion« konnte man doch so
schön z. B. Mt 16,18 f. für eine sekundäre matthäische Redaktion des
zugrundeliegenden Textes Mk 8 halten. Wir bemerken: Ideologische
Selbstkritik ist nicht gerade die Stärke der Exegeten. Überhaupt keinen
Sinn hat man für die Heranziehung der patristischen Exegese, ins-
besondere der typologischen.

Fazit

Das 2. Vaticanum war von großer Liebe und Begeisterung zur heiligen
Schrift erfüllt. Das wird nicht zuletzt in der liturgischen Verehrung der
Evangelien(bücher) deutlich. Gerade in Richtung auf die »literarischen
Gattungen« hat man alles Erdenkliche getan, um dem neuesten Stand
der Forschung gerecht zu werden. Entscheidende Forderungen des
Konzils aber haben viele Exegeten dann übersehen, insbesondere die,
dass die Schrift »in dem Geist gelesen und ausgelegt werden muss, in
dem sie geschrieben ist«, und überdies nach der »Analogie des Glau-
bens« (Röm 12). – Jedenfalls aber hat man »das Konzil« als Blanko-
Fahrschein dazu genutzt, nunmehr ungehemmt alle Irrtümer liberaler
Exegese fortzuschreiben. Der schon erwähnte Artikel der Herder-Kor-
respondenz von 2007 fasst dieses alternativlos zusammen: Soteriologie
(d. h. Aussagen über das Heil durch Jesus) wird als rückwärtige Projek-
tion angesehen. An die Stelle der Titel »Gottessohn«, »Davidssohn«
und »Menschensohn« traten Einordnungen Jesu als Religionsstifter,

110

Klaus Berger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Charismatiker und eschatologischer Heilsmittler. Der Ex-Jesuit John
Dominic Crossan bezeichnet Jesus schlicht als Bauernrevolutionär –
sein Buch ist so zum Bestseller geworden. Im Evangelium nach Johan-
nes wird weiterhin die historische Dimension ausgeblendet; es sei nur
»narrative Christusdogmatik«. Man kann daher sagen: Weder das Kon-
zil noch das Jesusbuch des Papstes haben die katholische deutsche Exe-
gese erkennbar weitergeführt. Anders, besonders bezüglich der Pas-
sionsberichte, urteilt Papst Benedikt XVI. in Teil II seines Jesusbuches
(2011). Die Öffnung des Konzils wurde missbraucht als Bekräftigung
der Sucht nach Säkularisierung, das Konzil ist in diesem Strudel bis-
lang untergegangen. Man kann immer mit Recht sagen, das hier Fest-
gestellte gelte doch nicht für alle. Das ist richtig. Doch das kürzlich
publizierte Memorandum 2011 ist immerhin bisher von hunderten
deutscher katholischer Professoren der Theologie unterzeichnet. Sind
die Übrigen »von allen guten Geistern verlassen«? Jedenfalls gilt: In-
nerhalb der Theologie tragen die Exegeten die Hauptverantwortung
für diesen Zustand.

111

Die Folgen des 2. Vaticanums für die Exegese

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13 - am 24.01.2026, 02:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Anthropologisches zu Glaube und Denken
	Literatur

	Von der absoluten Religion zu einer skeptischen Religiosität
	Nietzsche
	Kierkegaard
	Kant
	Schlussbetrachtung

	Mehrheit der Welten, Vielfalt der Kulturen und der eine Gott?
	Freiheit und Pluralisierung der Religion
	I. Die Kirchen – staatskirchenrechtlich begünstigt und säkularisierungsbedrängt
	II. Finanzierungspolitische Konsequenzen der Kirchenaustrittsbewegung
	III. Ethik – ein Religionsäquivalent? Privilegierung als Medium der Schwächung
	IV. Von der Parität christlicher Konfessionen zur Pluralität der Religionen. Begrenzte Verarbeitungskapazität des Staatskirchenrechts
	V. Das Kruzifix-Urteil des Bundesverfassungsgerichts. Freiheit der Religion und christlich geprägte Mehrheitskultur
	VI. »Amerika, du hast es besser«. Strikte Trennung von Staat und Kirche in religionsfreundlicher Absicht
	VII. Eine letzte Schadensfolge des deutschen Staatskirchenrechts – die Kirchensteuer

	»Drei Wellen der Modernität« und »Drei Wellen der Enthellenisierung« – Anmerkungen zur Modernekritik von Leo Strauss und Joseph Ratzinger
	1. Leo Strauss und Joseph Ratzinger – Gegner von Moderne und Aufklärung?
	2. Zur Modernekritik von Leo Strauss und Joseph Ratzinger
	3.1. Leo Strauss: »Drei Wellen der Modernität«
	3.2. Joseph Ratzinger/ Benedikt XVI.: »Drei Wellen der Enthellenisierung«

	4. Leo Strauss und Joseph Ratzinger – Verfechter einer »Liberal Education«

	Die Folgen des 2. Vaticanums für die Exegese
	Anthropologie
	Das Problem der Wunder
	Judentum
	Katholisches Amtsverständnis im Neuen Testament?
	Methoden der Exegese
	Die Reaktionen auf das Jesusbuch des Papstes
	Fazit


