
Gender, Macht, Vernunft  
Feminismus und Kritische Theorie* 

AMY ALLEN 
 
 
 
Den Ausgangspunkt des hier vorliegenden Textes stellt meine Auseinanderset-
zung mit Gender, Macht, Vernunft und Kritischer Theorie in meinem letzten 
Buch The Politics of Our Selves dar, in dem ich den Zusammenhang von Macht, 
Autonomie und Gender in der gegenwärtigen Kritischen Theorie untersuche.1 
Dabei stütze ich mich auf die Überlegungen von so unterschiedlichen Theoreti-
kerinnen und Theoretikern wie Michel Foucault und Judith Butler einerseits und 
Jürgen Habermas und Seyla Benhabib andererseits, deren Arbeiten – so die häu-
fige Annahme – eigentlich in entgegengesetzten oder konkurrierenden theoreti-
schen Feldern zu verorten sind. Vor diesem Hintergrund ging es mir in meinem 
Buch unter anderem darum, mich mit der feministischen und habermasianischen 
(und in einigen Fällen habermasianisch-feministischen) Standardkritik an Fou-
cault auseinanderzusetzen, in der Foucault vorgeworfen wird, ein Anti-Aufklärer 
oder anti-moderner Denker zu sein, der die Möglichkeit von Subjektivität, Hand-
lungsfähigkeit und Autonomie leugne, die jedoch gerade die zentralen Bezugs-
punkte von feministischer wie Kritischer Theorie darstellen. In The Politics of 
Our Selves bin ich dieser Kritik in Teilen mit einer Re-Interpretation der Bezug-
nahme Foucaults auf Kant, das heißt von seinen frühen Thesen über Kants 
                                                             
* Frühere Versionen dieses Textes wurden beim Kolloquium für Philosophie und Sozi-

alwissenschaft in Prag, der Freien Universität Berlin, der University of Cincinnati, der 
University of Oregon und dem Workshop „Feminist Political Theory“ an der Prince-
ton University vorgestellt. Ich danke den Teilnehmerinnen und Teilnehmern bei all 
diesen Anlässen für ihre Kommentare und Fragen, besonders Martin Saar, Ina Kerner, 
Isaac Ariail Reed und Anna Stilz. 

1 Vgl. Allen 2008.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | AMY ALLEN 

pragmatische Anthropologie bis hin zu seinen späteren Schriften über Kants 
Vorstellung von Kritik und Aufklärung, begegnet. Ich argumentiere dort, dass 
Foucault sich nicht, wie Habermas das nennt, mit einer abstrakten oder totalen 
Negation des Projekts der Aufklärung beschäftigt, sondern dass das genaue Ge-
genteil der Fall ist: Foucault hat sich selbst gerade immer innerhalb des Projekts 
der Aufklärung situiert – was die Einbeziehung einiger damit einhergehenden 
normativen Verbindlichkeiten einschließt –, während er zugleich versucht, das 
Projekt der Aufklärung von innen heraus zu transformieren oder zu radikalisie-
ren. Seine Autonomie-Darstellung ist dabei ein Weg, den er dazu einschlägt. In 
dieser nimmt er die zentrale Rolle, die Macht in der Formation des autonomen 
Subjekts spielt, ernst und zeigt die unvermeidliche Verflochtenheit von Macht 
und Autonomie auf, wobei Autonomie (und in Zusammenhang damit stehende 
Konzepte wie Freiheit) gleichwohl als normative (oder ethische) Ziele über-
nommen werden. Versteht man Foucault auf diese Weise, so mein Argument, 
dann ist sein Projekt weit mehr vereinbar mit einer bestimmten Version der 
habermasianischen Kritischen Theorie, als das bislang oft angenommen wurde.  

Von feministischer Seite haben sich einige Theoretikerinnen und Theoretiker 
mit The Politics of Our Selves beschäftigt, die meine Reflexionen hier besonders 
motivieren. So begrüßt etwa Cressida Heyes meinen Ansatz und fasst ihn sehr 
treffend als einen zusammen, in welchem „ein vernünftigerer Foucault und we-
niger rationalistischer Habermas“ vorgestellt werden sollen2. Kopfzerbrechen be-
reitet ihr allerdings, dass ich mich ihrer Ansicht nach zu stark darauf konzentrie-
re, für eine immanente Aneignung des Vernunftbegriffs und durch diesen be-
dingte Normen zu argumentieren, während ich die mit dem Vernunftbegriff 
einhergehenden konstitutiven Elemente der Exklusion und der Gewalt, durch die 
die Ausschlüsse bewerkstelligt werden, vernachlässige. Teilweise basiert Heyes’ 
Argument dabei auf einem Leitgedanken meines Buches, nämlich der Tatsache, 
dass die Hierarchie der Geschlechter unterhalb der Ebene, auf der Gründe ange-
geben werden, über die Einbettung ins Unbewusste und über verkörperte Emoti-
onen sichergestellt wird. Zugleich basiert ihre Skepsis auf der Annahme, dass die 
Vernunft selbst ein Mechanismus der Herrschaft, Ausschließung und Gewalt ist. 
Heyes bringt dabei ihre Zweifel in dem Titel, den sie ihren Überlegungen zu The 
Politics of Our Selves gegeben hat, zielsicher auf den Punkt: Be Reasonable: A 
Response to Amy Allen’s „The Politics of Our Selves“. Mit diesem Titel will sie 
natürlich nicht an meine Vernunft appellieren. Vielmehr bezichtigt sie mich, wi-
derspenstige Feministinnen und Feministen (und Foucaultianer) unter etwas ver-

                                                             
2 Übersetzt von Christine Kley (im Folgenden CK) nach dem Original „a more reason-

able Foucault and a less rationalist Habermas“, vgl. Heyes (im Erscheinen). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 39 

einen zu wollen, was sie wohl, um es mit Robyn Marasco zu sagen, als das 
Reich der Vernunft bezeichnen würde.3 Damit stellt Heyes mich in eine Linie 
mit dem stereotypen (männlichen) Charakter aus den Fernsehshows der 1950er 
Jahre, der arrogant und herablassend einer hysterischen Frau erklärt: „Komm 
schon Harriet, sei vernünftig“4. Anders gesagt, die Aufforderung, „vernünftig zu 
sein“, ist in einem feministischen Kontext ohne Frage ein Rüffel.  

Auf der anderen Seite haben sich verschiedene Spielarten der Kritischen 
Theorie der Frankfurter Schule – zumindest die zweite, dritte und vierte Genera-
tion, die durch Habermas, Axel Honneth bzw. Rainer Forst repräsentiert wird – 
das Ideal der praktischen Vernunft zu eigen gemacht, mit dem sie versuchen, si-
chere normative Grundlagen für das, was Kritik heißt, zu schaffen und das ganz 
unabhängig davon, ob das nun die Form der kommunikativen Rationalität an-
nimmt oder die Form einer Theorie der Anerkennung oder der Verteidigung ei-
nes grundlegenden Rechts auf Rechtfertigung.5 Es versteht sich, dass es relevan-
te Unterschiede zwischen diesen drei Ansätzen gibt, auf die ich später noch aus-
führlicher zurückkommen werde. Vorab möchte ich aber festhalten, dass alle 
drei Herangehensweisen großes Vertrauen in die praktische Vernunft setzen, 
wobei der einzige Unterschied darin besteht, ob ein kantianisches oder hegeliani-
sches Verständnis davon zugrunde gelegt wird. Dabei ist bemerkenswert, dass 
die habermasianische und post-habermasianische Kritische Theorie ziemlich stark 
von der ersten Generation der Frankfurter Schule abweicht, welche die Verstri-
ckung der Rationalität mit der Herrschaft über die innere und äußere Natur un-
tersuchte sowie den Zusammenhang von Identitätsdenken, Gewalt und Exklu-
sion.6 

Die Frage, die nun von feministischen Theoretikerinnen wie Heyes und 
Marasco aufgeworfen wird, ist folgende: Ist diese Art Vertrauen in die prakti-
sche Vernunft und das mit diesem Begriff einhergehende Potenzial der Begrün-
dung normativer Urteile wirklich vereinbar mit dem Feminismus? Oder ist die 
Aufforderung „Sei vernünftig!“ aus feministischer Perspektive nach wie vor sus-
pekt? Wenn das der Fall ist, was könnte das Suspekte daran sein? Und was, 
wenn überhaupt, sollte Kritische Theorie in Anbetracht feministischer Bedenken 
an ihrem eigenen Selbstverständnis ändern? Wie müsste das Konzept der Kriti-

                                                             
3 Siehe Marascos Review von The Politics of Our Selves, die ähnliche Bedenken wie 

Heyes äußert. Vgl. Marasco 2009: 215.  
4 Im Original: „Oh come now, Harriet, be reasonable“ (CK). 
5 Vgl. Habermas 1981 (engl. 1984), Honneth 2007 (engl. 2009), Forst 2007 (engl. 

2012).  
6 Vgl. Horkheimer/Adorno 1981 (engl. 2002), Adorno 1966 (engl. 1973). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | AMY ALLEN 

schen Theorie beschaffen sein, um angemessen darauf einzugehen? Und schließ-
lich stellt sich die Frage, warum bzw. ob der Feminismus sich trotz der damit ein-
hergehenden ausschließenden Effekte auf diesen Vernunftdiskurs einlassen soll? 
Die folgenden Überlegungen stellen einen Klärungsversuch dieser Fragen dar.  

Ich thematisiere sie erstens durch die Rückkehr zu der klassischen Diskussi-
on des Zusammenhangs von Vernunft und Geschlechterunterordnung in Gene-
vieve Lloyds Buch The Man of Reason (Das Patriarchat der Vernunft).7 Zwei-
tens werde ich dafür argumentieren, dass dieses Buch weit davon entfernt ist, 
passé oder ein zwar originelles, aber überholtes Artefakt der zweiten Welle des 
Feminismus zu sein, da es Probleme aufwirft, die absolut zentral für die aktuel-
len feministischen Debatten bleiben. Abschließend werde ich untersuchen, wel-
che Auswirkungen die anhaltende und tiefgreifende feministische Kritik der 
Vernunft auf die Kritische Theorie hat. Im Großen und Ganzen geht es mir da-
rum, dass die Kritische Theorie, will sie wirklich kritisch sein, einen besseren 
Weg finden muss, diese Art der Vernunftkritik aufzunehmen. Um das zu tun, 
müsste sie die im Wesentlichen unversöhnliche Spannung zwischen Macht und 
Vernunft ins Zentrum des eigenen Selbstverständnisses stellen. Trotz meiner 
Kritik an der gegenwärtigen Kritischen Theorie möchte ich aber dennoch be-
haupten, dass Feministinnen und Feministen in der Methodologie der Kritischen 
Theorie einige nützliche Ressourcen finden, um über die Schwierigkeiten, die 
durch das Projekt der Vernunftkritik generiert werden, hinauszudenken.  

Allerdings ist offensichtlich, dass ich im Rahmen einer einzigen Abhandlung 
wie dieser keine vollständige Darstellung der komplexen Beziehung zwischen 
Gender, Macht und Vernunft und auch keine vollständige Verteidigung eines 
neuen Konzepts kritischer feministischer Theorie bieten kann. Das Folgende stellt 
also keinen Versuch in die eine oder andere Richtung dar. Stattdessen verfolge 
ich vielmehr ein programmatisches Ziel, indem ich einige Probleme, die sich aus 
der feministischen Theorie ergeben, umreiße und argumentiere, dass Kritische 
Theorie diese Probleme angehen muss, um wirklich kritisch zu sein. Auf diese 
Weise möchte ich eine Richtung für die zukünftige Arbeit an der Schnittstelle 
von Feminismus und Kritischer Theorie anzeigen.  
 
 
  

                                                             
7 Vgl. Lloyd 1993 (dt. 1985). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 41 

VERNUNFT UND GESCHLECHTERUNTERORDNUNG 
 
Was ist also der Ursprung feministischer Bedenken gegenüber der Aufforderung, 
„vernünftig zu sein“? Um diese Frage zu beantworten, möchte ich, wie bereits 
angekündigt, auf einen Klassiker der zweiten Welle feministischer Philosophie 
zurückkommen: Genevieve Lloyds Buch The Man of Reason (Das Patriarchat 
der Vernunft). Ich konzentriere mich auf diesen Text, weil er sehr klar und bün-
dig ausbuchstabiert, auf welche Weise das Vernunftideal über die ganze philoso-
phiegeschichtliche Tradition hinweg (mit einigen auffallenden Ausnahmen) 
Vernunft symbolisch mit Männlichkeit und dem Ausschluss des Weiblichen so-
wie der Transzendenz und unverhohlenen Herrschaft über das Weibliche (Ver-
körperung, Irrationalität und Emotionen sind die wichtigsten Beispiele dafür) as-
soziiert hat. Wir werden sehen, dass Lloyd scharfsinnig das Dilemma umreißt, 
das die Vernunftkritik Feministinnen und Feministen hinterlassen hat. Es ist in 
meinen Augen exakt dieses Dilemma, das die gegenwärtigen Debatten fortwäh-
rend verfolgt.  

Lloyds Hauptargument kann in einem Satz zusammengefasst werden: „Ver-
nunft trotz ihres Anspruchs auf Geschlechtslosigkeit“ ist „ganz und gar ‚männ-
lich‘“8. Darüber hinaus behauptet Lloyd, dass die männlich geprägte Vernunft 
mehr als ein oberflächliches oder zufälliges Phänomen ist; das Problem liegt im 
Kern der philosophischen Tradition selbst begründet. Nun bietet Lloyd, und das 
mag überraschend sein, in ihrem Buch selbst keine Definition an, was unter Ver-
nunft zu verstehen ist. Es lässt sich aber mit Sicherheit sagen, dass ihr Arbeits-
begriff Vernunft als eine Fähigkeit oder ein Vermögen fasst, durch das wir Zu-
gang zur Wahrheit (theoretische Vernunft) und/oder zu normativer Geltung (prak-
tische Vernunft) erlangen.9 Die „Männlichkeit“ der Vernunft stellt ein Problem für 

                                                             
8 „Reason, despite its pretentions to be gender-free“ is „throughly ‚male‘“ (ebd. xvii, dt. 

zitiert nach Lloyd 1985: IX).  
9 Lloyds Zielobjekt ist hier die Vernunft an sich und nicht speziell praktische Vernunft. 

Aber weil praktische Vernunft unter den Oberbegriff der Vernunft fällt und mehr auf 
die normative Richtigkeit abzielt denn auf theoretische Wahrheit, ist Lloyds Kritik 
gleichermaßen auf das spezifischere Verständnis der praktischen Vernunft anwendbar. 
Mein Hauptaugenmerk liegt hier auf dem Zusammenhang zwischen praktischer Ver-
nunft und diversen, ineinandergreifenden Formen der Unterordnung (geschlechtliche, 
sexuelle, rassifizierende und nationale). Ich beschränke mich in meiner Auseinander-
setzung darauf, weil dieser Zusammenhang maßgeblich ist für Überlegungen darüber, 
welche Schnittpunkte es zwischen Feminismus und dem normativen Projekt der Kriti-
schen Theorie gibt, das an das Konzept praktischer Vernunft geknüpft ist. Hierzu gibt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | AMY ALLEN 

die Philosophie dar, da das Ideal einer universellen Vernunft, die das Herz west-
licher Philosophie ausmacht, alle sozialen, kulturellen, sprachlichen und histori-
schen Eventualitäten transzendiert. Obwohl sie die Gefahr sieht, den dieser An-
griff auf das Selbstverständnis der Philosophie bedeutet, argumentiert Lloyd 
dennoch, dass „unser Vertrauen in eine geschlechtslose Vernunft weitgehend als 
Selbsttäuschung anzusehen ist“ 10 und das in zweierlei Hinsicht: Erstens wurde 
das Vernunftideal durch Exklusion oder die Transzendenz oder die Unterord-
nung des Weiblichen definiert und zweitens wurde im Zusammenhang damit, al-
so über den Ausschluss des Weiblichen aus der Rationalität, umgekehrt auch un-
sere Vorstellung des Weiblichen konstituiert. 

In ihrem Text geht Lloyd den Spuren der Männlichkeit von ihren Anfängen 
in der griechischen Philosophie über das Mittelalter und die frühe Neuzeit bis 
hin zur post-kantischen europäischen Philosophie nach. Dabei geht sie sogar auf 
die ‚Großmutter‘ gegenwärtiger feministischer Theorie, Simone de Beauvoir, 
ein. Lloyd bietet hierbei durchweg Lesarten dieser Texte an, welche die Art und 
Weise dokumentieren und aufzeigen, wie Vernunft immer wieder als „ein trans-
zendierender, transformierender oder kontrollierender Prozeß in Bezug auf na-
türliche Mächte und Gewalten“ konstruiert wird „und das Weibliche […] mit 
dem assoziert [sic – CK], was mithilfe rationalen Erkennens transzendiert, do-
miniert oder schlicht ignoriert wird“11. Die Spezifika, die Lloyd dokumentiert – 
Aristoteles’ Assoziation des Aktiven, Bestimmten mit Männlichkeit und des Pas-
siven, Unbestimmten mit Weiblichkeit (mater), Descartes’ Trennung von Körper 
und Geist12 und Hegels Sicht, dass die Frau die Ironie des Staates ist, um nur ei-
nige zu nennen – wurden uns im Lauf der Jahre so vertraut, dass leicht vergessen 
wird, wie wegweisend die Analyse war, als sie zuerst erschien. Vieles von dem, 

                                                                                                                                  
es eine interessante Parallele in der Diskussion zum Verhältnis zwischen verschiede-
nen Konzepten wissenschaftlicher oder theoretischer Vernunft und Geschlechterver-
hältnissen und anderen Formen der Unterordnung – eine Diskussion, die man in der 
Literatur über feministische Epistemologie, Wissenschaftsphilosophie und in der Wis-
senschaftsforschung findet –; darauf werde ich hier aber nicht weiter eingehen. 

10 „[O]ur trust in a Reason that knows no sex has […] been largely self-deceiving“ 
(Lloyd 1993: xix, dt. zititert nach Lloyd 1985: XI). 

11 „[A] transcending, transformation or control of natural forces“, „and the feminine has 
been associated with what rational knowledge transcends, dominates or simply leaves 
behind“ (ebd. 2, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 2). 

12 Kürzlich hat Lloyd ihre Descartes-Kritik durch die detaillierte Lektüre seiner Korres-
pondenz mit Pinzessin Elisabeth noch einmal überdacht. Vgl. Lloyd 2008, Kapitel 5.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 43 

was Susan Moller Okins Women in Western Political Thought13 für die politi-
sche Theorie getan hat, hat Lloyds Buch für die Philosophie getan, da es eines 
der ersten Bücher war, das den hartnäckigen und tiefgreifenden Sexismus der 
westlichen philosophischen Tradition aufzeigte. Wie auch immer die Kritik an 
Lloyds Ausführungen beschaffen sein mag, und da gibt es einige berechtigte 
Kritiken, die man formulieren könnte – wie die, dass ihr Ansatz zu schnell und 
oberflächlich komplexe philosophische Texte abhandelt, sie des Weiteren nicht 
adäquat zwischen Sex und Gender unterscheidet und darüber hinaus ihre Dar-
stellung zu glatt ist, da sie signifikante Gegenbeispiele (Hume und Spinoza sind 
darunter vielleicht die bekanntesten) herunterspielt –, so kann dennoch nicht ge-
leugnet werden, dass das Portrait, welches sie von der westlichen Philosophie 
entwirft, stringent ist und eine tiefe Verbindung zwischen dem entworfenen Ver-
nunftideal und der Realität der Geschlechterunterordnung herstellt. Die Definiti-
on der Vernunft als das Transzendente sowie die damit einhergehende Unterord-
nung des Weiblichen einerseits und das Konzept der Weiblichkeit als das Andere 
der Vernunft andererseits gehen Hand in Hand. Beides hat dazu beigetragen, Ge-
schlechterunterordnung zu garantieren, zu rechtfertigen und zu rationalisieren.  

Wie gesagt, bis jetzt ist die Kritik wohl bekannt und wie ich denke, auch 
weithin akzeptiert. Aber welche Implikationen gehen mit dieser Kritik einher? 
Was sollen Feministinnen und Feministen mit dieser Kritik anfangen? Wie sol-
len wir uns in der Disziplin der Philosophie mit ihrem zentralen Konzept – der 
Vernunft – im Lichte dieser Kritik auseinandersetzen? (Ich werde später darauf 
zurückkommen, was das mit der Kritischen Theorie zu tun hat.) Diese Fragen 
sind aus meiner Sicht bei Weitem nicht geklärt und holen die gegenwärtigen De-
batten innerhalb der feministischen Theorie immer wieder ein. Lloyd selbst 
spricht in ihrer Zusammenfassung und in ihrem Vorwort zur zweiten Ausgabe 
ihres Buches diese Fragen kurz an, auf die sich zwei mögliche Antworten anbie-
ten; unglücklicherweise scheint allerdings keine von beiden besonders vielver-
sprechend zu sein. Die erste Möglichkeit ist, „gegen frühere Philosophen ein-
[zu]wenden, daß die Geschlechter in gleicher Weise im Besitz der Vernunft sind; 
und daß den Frauen nun Zugang zur vollen Beteiligung an ihren kulturellen Ma-
nifestationen gewährt werden muß“14. Lloyd führt diesen Ansatz (berechtigt oder 
nicht, da bin ich mir nicht so sicher) auf Simone de Beauvoir zurück; er mag al-
lerdings auch mit verschiedenen Versionen des liberalen Feminismus, inklusive 

                                                             
13 Vgl. Okin 1979. 
14 „[I]nsist against past philosophers that the sexes are equal in possession of Reason; 

and that women must now be admitted to full participation in its cultural manifesta-
tions“ (Lloyd 1993: 104, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 138). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | AMY ALLEN 

der klassischen Version, die von Mary Wollstonecraft und John Stuart Mill 
stammt, assoziiert werden. Dieser Ansatz leidet daran, dass sich mit ihm nicht 
erfassen lässt, dass Frauen sich nur an ein kulturelles Ideal anpassen können, 
welches als Gegensatz zum Weiblichen durch die implizite Akzeptanz der Ab-
wertung dieses Weiblichen definiert wurde.15 Folglich scheint die Akzeptanz des 
traditionell verstandenen Vernunftideals von Frauen die Beteiligung an der eige-
nen Selbstentfremdung vorauszusetzen, die mit der Verleugnung der klassisch 
mit Weiblichkeit assoziierten Qualitäten und Charakteristiken einhergeht. Das 
würde zuallererst aber heißen, stillschweigend die Logik zu akzeptieren, durch 
die das Weibliche abgewertet wurde. 

Die zweite mögliche Antwort auf die systematische Abwertung alles Weibli-
chen ist das neue Bekräftigen oder die Aufwertung des Weiblichen, das heißt, 
sich das Andere der Vernunft zu eigen zu machen.16 Das ist der Ansatz, auf den 
Fürsorge-Ethikerinnen wie Carol Gilligan und viele von ihr inspirierte feministi-
sche Ethikerinnen sowie Luce Irigaray sich beziehen, das allerdings auf ganz an-
dere Art und Weise. So fruchtbar Projekte wie diese auch gewesen sein mögen, 
so ist der Nachteil dieses Ansatzes als Antwort auf die feministische Vernunft-
kritik offenkundig: Auch dieser kann die von der feministischen Kritik offenge-
legte hierarchische Struktur der Beurteilung nicht grundlegend anfechten. Lloyd 
drückt es so aus:  
 
„Man kann nicht erwarten, daß die Bekräftigung des Wertes und der Bedeutung ‚des 
Weiblichen‘ die zugrundeliegenden normativen Strukturen erschüttert, denn es erscheint 
ironischerweise in einem Bereich, der dafür bereits von der intellektuellen Tradition vor-
bereitet ist, die es abzulehnen sucht“.17  
 
Dieser Ansatz läuft des weiteren Gefahr, sich den Irrationalismus zu eigen zu 
machen, was sich in Irigarays Werk vielleicht am offensichtlichsten zeigt.  

Die erste Möglichkeit, so möchte ich an dieser Stelle betonen, hat ihren Reiz 
in ihrem empowernden18 Bezug auf die eigene Vernünftigkeit bzw. die Inan-

                                                             
15 Vgl. ebd. 
16 Vgl. ebd. 
17 „The affirmation of the value and importance of ‚the feminine‘ cannot of itself be ex-

pected to shake the underlying normative structure, for, ironically, it will occur in a 
space already prepared for it by the intellectual tradition it seeks to reject“ (ebd. 105, 
dt. zitiert nach Lloyd 1985: 140). 

18 Das meint ermächtigenden, bemächtigenden, bevollmächtigenden Bezug. Um die Be-
deutungspanne des Begriffs empowerment, der sowohl Bemächtigung, Bevollmächti-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 45 

spruchnahme der Vernunft. In dem Maße, in dem Gründe als Triebfeder für ein 
bestimmtes Handeln von Individuen verstanden werden können, das heißt Grün-
de, ohne die Individuen – bei gleichzeitiger Wahrung ihrer Freiheit – so nicht 
handeln würden, können die uns von anderen gegebenen Gründe als motivierend 
und zu einer Handlung bewegend und in diesem Sinne als empowernd verstan-
den werden.19 Daher heißt „vernünftig sein“ zugleich „mächtig sein“. Vor dem 
Hintergrund des Ausschlusses aus dem Raum der Gründe wie auch der wider-
strebenden Inklusion, in der man jedoch nicht als gleichberechtigte, sondern als 
untergeordnete Teilnehmerin markiert ist, kann die Bezug- oder Inanspruchnah-
me der Vernunft als je eigene Vernünftigkeit als Widerstandsakt gegen diese Un-
terordnung verstanden werden. Darin liegt aber, wie gesagt, zugleich die Zu-
rückweisung der Aufforderung „vernünftig zu sein“ von feministischer Seite 
begründet, infolgedessen Widerstand gegen diese Art der Unterordnung dann – 
auch auf die oben bereits genannte Gefahr hin – an „das Andere der Vernunft“ 
gebunden wird, sei es nun an Körperlichkeit, Irrationalität oder Affektivität. Die-
se zweite Möglichkeit ist, so denke ich, gleichermaßen reizvoll. Das liegt daran, 
dass die Vernunft selbst auf der Exklusion von Anderem und der Herrschaft über 
das Andere basiert – also dem Wahnsinn, dem Körper, Emotionen oder Leiden-
schaften, Irrationalität – und dass all dieses wiederum mit dem Weiblichen asso-
ziiert ist (und, wie wir gleich sehen werden, mit queerness sowie mit rassifizier-
ten und kolonisierten Subjektivitäten). Die Vernunft ist also nicht nur empow-
ernd, sondern auch mit bestimmten Herrschaftsverhältnissen verstrickt. Das 
heißt, dass der Anspruch, gleichermaßen Zugang zum Reich der Vernunft zu ha-
ben – zumindest was das klassische Verständnis des Konzeptes angeht – mit der 
Wiederholung der eigenen Unterordnung einhergeht und man sich selbst an einer 
Form der eigenen Selbstentfremdung beteiligt. Daraus folgt, dass der hier darge-
legte Konflikt als einer begriffen werden kann, der aus der gleichzeitigen Ver-
strickung zweier Modalitäten der Macht entsteht: empowerment und Herrschaft. 

Lloyd schließt ihre Untersuchung mit einer damit zusammenhängenden Fra-
ge ab: „Was läßt sich aus dem geschlechtslosen Vernunftideal verwerten?“20 
Oder anders gefragt: Können die Verwicklungen des Vernunftideals mit der hie-
rarchischen Ordnung der Geschlechter durch das, worüber es selbst definiert 

                                                                                                                                  
gung, Ermächtigung, Aktivierung und Mitwirkungsmöglichkeit meint, durch eine 
Übersetzung nicht zu verengen und in eine Richtung zu vereindeutigen, wird er als 
Terminus übernommen (CK).  

19 Vgl. Forst (unveröffentlichtes Manuskript). 
20 „Can anything be slavaged of the ideal of a Reason which knows no sex?“ (Lloyd 

1993: 107, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 143).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | AMY ALLEN 

wurde und was gleichwohl dazu diente, genau jene Verstrickungen zu rechtferti-
gen, gelöst werden? Man könnte meinen, dass diese Frage ganz offensichtlich 
mit „ja“ beantwortet werden können muss. Schließlich hat sich unser Vernunft-
ideal in der Vergangenheit nur bedingt und nicht notwendigerweise mit den his-
torischen, sozialen und kulturellen Bedingungen verstrickt, einschließlich der 
Abwertung und Unterordnung des Weiblichen. Da diesem Umstand also keine 
Notwendigkeit zukommt, muss es nicht so sein und wir wären in der Lage, ein 
anderes Verständnis des Vernunftideals anzustreben, das tatsächlich frei von die-
ser Art von Verzerrungen durch bestimmte Machtverhältnisse ist. Aber in wel-
che Art von Annahmen ist die Behauptung, das Vernunftideal sei nur zufällig 
mit Unterordnungsverhältnissen verbunden, eingebettet? Und verpflichtet uns 
dieses Bild des nur zufällig an Machtverhältnisse gebundenen Vernunftideals 
nicht einem unhaltbaren Verständnis purer Vernunft, einer Vernunft, die weder 
verkörpert noch in historische, kulturelle und soziale Strukturen, Institutionen, 
Praktiken und Lebensformen eingebettet ist? 
 
 
SEXUALITÄT, „RASSE“ UND  
POSTKOLONIALE SUBJEKTIVITÄT 
 
Man könnte meinen, dass all diese Fragen eher altmodisch sind und aktuelle 
Entwicklungen in feministischer Theorie – und das bezieht sich auch auf die 
Vernunftkonzeption, auf die ich weiter unten zurückkommen werde – Lloyds 
Analyse überholt haben. Schließlich kann zusätzlich zu den Problemen, die ich 
bereits erwähnt habe, Lloyds Argumentation überdies zu Recht für ihren Mangel 
an einer intersektionalen und transnationalen Perspektive kritisiert werden, die 
auch „Rasse“, Klasse, Geschlecht, Sexualität und Nationalität theoretisch inte-
griert. Auch der Zusammenhang von Geschlecht, Macht und Vernunft gestaltet 
sich ganz gewiss komplizierter als Lloyd ihn versteht. Allerdings wäre so eine 
Antwort auf das Dilemma, das Lloyd aufzeigt, zu schnell gegeben. Wenn wir 
uns einige aktuellere Diskussionen innerhalb der feministischen Theorie anse-
hen, die eine breitere, intersektionale und transnationale Perspektive einbezie-
hen, dann zeigt sich, dass die gegenwärtige feministische Theoriebildung von 
der gleichen grundlegenden Problematik, wie sie von Lloyd umrissen wurde, 
immer wieder eingeholt wird.  

Fangen wir zum Beispiel mit der Queer Theory an. Wie allseits bekannt, 
wurde Homosexualität bis 1980 von Psychiatern offiziell als Geisteskrankheit 
definiert, bis der politische Druck homosexueller Aktivisten die American Psy-
chiatric Association dazu zwang, diese von ihrer Liste der Diagnostic and Statis-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 47 

tical Manual of Mental Disorders (DSM) zu streichen. Zur gleichen Zeit wurde 
eine neue Diagnose, die der Geschlechtsidentitätsstörung, eingeführt.21 Beide 
Diagnosen dienen dazu, sexuelle Minderheiten als deviant, nicht der Norm ent-
sprechend und demzufolge als irrational zu charakterisieren. Obwohl die Medi-
kalisierung von Homosexualität und von Trans-Identitäten ein relativ modernes 
Phänomen ist (20. Jahrhundert), handelt es sich bei der Assoziation von queer-
ness mit Wahnsinn oder Unvernunft nicht um etwas Neuartiges. Wie Foucault in 
History of Madnness (Wahnsinn und Gesellschaft)22 nachweist, diente das Ge-
fängnis im 17. Jahrhundert nicht nur einem moralischen Ausschluss der Wahn-
sinnigen, Kriminellen und Armen aus der Gesellschaft, sondern auch dem der 
sexuellen Abweichler.23 

Die langlebige und tiefgreifende Assoziation der Homosexualität und ande-
rer sexueller Minderheiten mit Devianz, Abnormalität, Irrationalität und Unver-
nunft hatte eine bedeutende Auswirkung auf gegenwärtige Debatten innerhalb 
der Queer Theory. Während viele liberale Theoretikerinnen und Theoretiker so-
wie Aktivisten der Homo- und Schwulenbewegung beispielsweise argumentie-
ren, dass das Recht einer und eines jeden, den oder die Auserwählte zu heiraten, 
sich aus dem Recht der Gleichbehandlung sowie aus den Bürger- oder Men-
schenrechten ergibt, und dass erst durch die Gewährung dieses Rechts Schwule 
und Lesben voll in unsere politische Gesellschaft und in unser Menschenbild 
eingeschlossen werden, argumentieren andere gegen die Homo-Ehe, da diese le-
diglich ein weiterer Mechanismus der Rationalisierung und Normalisierung ist, 
dem im Namen der queerness und der Zelebrierung des Queeren widerstanden 
werden sollte.24 Eine ähnliche Logik untermauert die Trennung zwischen femi-
nistischen Theoretikerinnen und Theoretikern, die für eine moralische Kritik se-
xueller Belästigung, von Frauenhandel und Pornografie im Namen der Ge-
schlechtergleichheit und der vollen Bürger- und Menschenrechte argumentieren 
und sex-positiven queeren Theoretikerinnen und Theoretikern, die den Feminis-
mus als Komplizen der Normalisierung und des gewaltförmigen Ausschlusses 
sexuell anderer ansehen.25 So sind Queer-Theoretikerinnen und -Theoretiker in 
dem Dilemma ihres Ausschlusses aus dem Vernunftideal gefangen und konfron-

                                                             
21 Für eine aufschlussreiche Diskussion dieser historischen Entwicklungen und ihrer 

Folgen vgl. Sedgwick 1993.  
22 Vgl. Foucault 2006 (dt. 1973). 
23 Dieser Punkt wird kürzlich durch queer-theoretische Lesarten von History of Madness 

(Wahnsinn und Gesellschaft) herausgearbeitet. Vgl. Eribon 2004 und Huffer 2010.  
24 Für die letztere Position vgl. Warner 1999. 
25 Vgl. Huffer 2010: 44-46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | AMY ALLEN 

tiert mit der Wahl zwischen der Forderung nach Einschluss in die Ideale der Ra-
tionalität, Moralität und Normalität, von denen sie ausgeschlossen waren, oder 
sie verbünden sich mit einer alternativen Ethik des Eros, die queerness als eine 
Form der Unvernunft und sozusagen selbst des Wahnsinns zulässt.  

Ein zweites Beispiel kommt aus der Critical Race Theory.26 Interessanter-
weise gibt es hier eine direkte Analogie zu Lloyds feministischer Vernunftkritik 
in einem der grundlegenden Texte der Critical Race Theory, dem Klassiker von 
Frantz Fanon Black Skin, White Masks (Schwarze Haut, weiße Masken).27 Fanon 
skizziert in bestechender Weise die Dilemmata und Ausweglosigkeiten, mit de-
nen kolonisierte schwarze Subjekte konfrontiert sind, wenn europäische Koloni-
satoren Vernunft in Form des Ausschlusses und der Unterordnung von als primi-
tiv und kindlich verstandenen Schwarzen definieren. Aufgrund dieser aufge-
zwungenen Position kann das kolonisierte Subjekt entweder versuchen, sich 
selbst als ein vernünftiges zu behaupten – das kann es verfolgen, indem es per-
fekt französisch spricht, sich das französische Gedankengut oder die französi-
sche Kultur zu eigen macht und sich so an der eigenen Selbstentfremdung betei-
ligt –, oder es kann die eigene Andersartigkeit aufwerten – ein Schritt, den Fanon 
mit der Négritude-Bewegung assoziiert, deren Konzeption des Schwarzseins als 
die eines poetischeren, naturnaheren, weniger kalten und rationalen Seins artiku-
liert wird. Aber wie Fanon klarmacht, sind die Karten erst einmal zum Nachteil 
schwarzer, kolonisierter Subjekte gemischt, ist jede Karte eine schlechte Karte. 
Oder wie es Fanon ausdrückt: „Ich wollte ein typischer Negro sein – das war 
nicht mehr möglich. Ich wollte weiß sein – das war ein Witz. Und als ich ver-
suchte, im Bereich der Vorstellung und der intellektuellen Tätigkeit meine Né-
gritude zurückzubekommen, wurde sie mir entrissen.“28  

                                                             
26 Critical Race Theory ist eine in den USA entstandene Theorierichtung, die aus den 

Rechtswissenschaften entwickelt wurde und in deren Rahmen interdisziplinäre Grund-
lagen zur (herrschafts-)kritischen Analyse von „Rasse“, als intersektional verstandener 
Kategorie sozialer Ungleichheit, und Rassismus ausgearbeitet werden (Anmerkung 
der Übersetzerin).  

27 Vgl. Fanon 2008 (dt. 1985). 
28 „I wanted to be a typically Negro – it was no longer possible. I wanted to be white – 

that was a joke. And, when I tried, on the level of ideas and intellectual activity, to re-
claim my negritude, it was snatched away from me“ (ebd. 132; übersetzt von CK und 
nicht nach der dt. Fassung Fanon 1985: 96, da in dieser nicht deutlich wird, dass der 
Begriff der Négritude (und damit verbunden die in diesem Kontext verwendete Selbst-
bezeichung Negro) aus der wenngleich umstrittenen frankophonen literarisch-philoso-
phisch politischen Strömung hervorgegangen ist und daher nicht einfach ins Deutsche 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 49 

Die gegenwärtige feministische Theorie, die sich ausgiebig mit der Critical 
Race Theory beschäftigt, sieht sich ebenfalls mit den Dilemmata konfrontiert, 
die durch die Exklusion des Weiblichen, Nicht-Weißen aus dem Vernunftideal 
generiert werden. Cynthia Willet fasst diesen Aspekt folgendermaßen zusammen 
(und es ist bemerkenswert, dass sie hier von Habermas und Benhabib spricht und 
nicht etwa von Platon oder Kant): 
 
„Das moderne Maß der Vernunft funktioniert nach einer absolut dualistischen Logik, in 
der nur diejenigen, die die Bewährungsprobe bestehen, als moralisches Subjekt gelten. 
Diejenigen, die die Logik verteidigen, argumentieren, dass Modernisierung, anders als 
‚vormoderner‘ Tribalismus, auf universelle Inklusion abzielt. Die Praktiken der Exklusion 
reichen indessen zurück auf die Definition des Menschen. Für diejenigen, die aus dem 
universalen Diskurs entlassen wurden, ist das Problem klar: Die ‚Definitionen [stehen] 
denen [zu], die definieren, nicht denen, die definiert werden.‘“29 
 
Diesem Dilemma begegnet Willett ähnlich wie die Queer-Theoretikerinnen und  
-Theoretiker mit dem bereits besprochenen Ansatz einer Ethik, die auf dem ver-
körperten Eros basiert. Dieser Ansicht zufolge kann Freiheit von denjenigen, die 
gewaltsam von den Normen der westlichen Rationalität ausgeschlossen wurden, 
nicht durch Vernunft oder rationale Autonomie erlangt werden, sondern nur 
durch das, was Willett den sozialen Eros nennt.  

Ich möchte nun noch auf ein letztes Beispiel bezüglich der Überschneidung 
von Feminismus und postkolonialer Theorie eingehen. Die Verbindung zwischen 
dem Vernunftideal und der Zivilisierungs- und Kolonisierungsmission des Wes-
tens ist ein bedeutendes Thema in der postkolonialen Forschung. Lucius Outlaw 
fasst dies treffend zusammen, wenn er festhält, dass die Vernunft der Aufklä-

                                                                                                                                  
übersetzt werden kann. Historisch-politisch und sprachlich gibt es keine deutsche Ent-
sprechung, in der dies zum Ausdruck käme, sondern nur die unumstritten rassistische 
und abwertende Sprache weißer Kolonisatoren über das kolonisierte schwarze Subjekt 
[Anmerkung der Übersetzerin]). 

29 Übersetzt von CK nach dem Original: „The modern measurement of reason functions 
in a starkly dualistic logic in which only those who test positive count as moral sub-
ject. Those who defend the logic argue that modernization, unlike ‚premodern‘ tribal-
ism, aims for universal inclusion. However, the practices of exclusion trace back to 
the defintion of the human. For those who have been dismissed from universal dis-
course, the problem is clear: the ‚definitions belonged to the definers – not to the de-
fined.“ (Willet 2001: 70f.; Willet zitiert Morrison 1987: 190 [dt. Übersetzung Morri-
son 1992: 261]). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | AMY ALLEN 

rung, wie sie klassisch konzipiert wurde, zum „Gerichtshof der Vernunft für 
Rassismus und Ethnozentrismus und ihre Globalisierung zum Imperialismus“ 
wurde30. Darüber hinaus, so argumentiert Chandra Mohanty in ihrem wegwei-
senden Essay Under Western Eyes, hat die kolonialistische und imperialistische 
Logik auch die westliche feministische Theorie geformt; sogar oder vielleicht 
gerade wenn bestimmte Feministinnen versucht haben, das Leben der Frauen des 
globalen Südens theoretisch zu fassen.31 Diese Anstrengungen basieren der Ten-
denz nach auf einem ethnozentrischen Universalismus, welcher der sogenannten 
„Dritte-Welt-Frau“ die Rolle eines ausgebeuteten Opfers zuweist, das keine ei-
gene authentische Handlungsfähigkeit besitzt und von ihren aufgeklärteren west-
lichen Schwestern gerettet werden muss. Resultat dieser Kritik ist die Debatte 
zwischen liberalen, kosmopolitischen Feministinnen und Feministen, die ihre 
moralischen und politischen Prinzipien in einer universalistischen Vernunftkon-
zeption zu begründen suchen und postkolonialen Feministinnen und Feministen, 
die dieses Bestreben als imperialistischen Feminismus betrachten. Diese Diagno-
se bringt Mohanty schließlich dazu, zur Dekolonisation feministischer Theorie 
aufzurufen. Was aber würde eine Dekolonisation, also eine Entwirrung der Ver-
strickungen der feministischen „Vernunft-Einsätze“ von kolonisatorischer, impe-
rialistischer Herrschaft mit sich bringen? Was ist geboten, um einen nicht-
imperialistischen Feminismus auszuarbeiten? Mohantys Fassung der Dekoloni-
sation setzt „Autonomie und Selbstbestimmung […] als zentral für den Prozess 
der Befreiung“, einen Prozess, „der nur durch ‚selbst-reflexive kollektive Prakti-
ken‘ erreicht werden kann“32. Obwohl Mohanty auch bemerkt, dass „Geschichte, 
Erinnerung, Emotion und emotionale Beziehungen maßgebliche Elemente für 
die Konstruktion eines kritischen, selbst-reflexiven feministischen Selbst sind“ 33, 
unterlässt sie es gleichwohl, die liberalen, westlichen Ideale der Autonomie und 
Selbstbestimmung selbst in Frage zu stellen.  

Aus dieser Perspektive stellt Saba Mahmoods Buch Politics of Piety eine ra-
dikalere Reflexion feministischer Theorie aus der Perspektive postkolonialer 

                                                             
30 Übersetzt von CK nach dem Original: „court rationalist to racism and ethnocentrism 

and their globalization as imperialism“ (Outlaw 1996: 45). 
31 In Mohanty 2003. 
32 Übersetzt von CK nach dem Original: „autonomy and self-determination […] central 

to the process of liberation“, „can only be achieved through ‚self-reflexive collective 
practice‘“ (ebd. 8).  

33 Übersetzt von CK nach dem Original: „history, memory, emotion, and affectional ties 
are significant cognitive elements of the construction of critical, self-reflexive feminist 
selves“ (ebd.).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 51 

Theorie vor, indem sie das Ideal der Autonomie an sich problematisiert.34 Mit 
Rückgriff auf ihre ethnografische Forschung über Mitglieder der Moschee-
Bewegung der Frauen in Ägypten, einer Bewegung, die Teil einer größeren is-
lamischen Wiederbelebung war und durch die Frauen eine größere religiöse Pie-
tät und Tugend begehrten, strebt Mahmood an, Lebensformen, ethische Prakti-
ken und verschiedenste Arten von Handlungsfähigkeit, die Frauen zugänglich 
gemacht wurden, sichtbar zu machen, auch wenn die Teilnahme an der Bewe-
gung die Akzeptanz der Unterordnung unter den Mann voraussetzte. Dabei be-
merkt sie, dass sogar jene Feministinnen und Feministen, die gegen die Anwen-
dung militärischer Gewalt seien, um Frauen in Nahost vor ihrer Unterordnung 
unter islamisches Recht zu „retten“, wahrscheinlich keine Schwierigkeiten hät-
ten, Projekte für Bildung und soziale Reformen zu unterstützen, die es solchen 
Frauen ermöglichen würden, ein „aufgeklärteres Leben zu leben“. Vor diesem 
Hintergrund fragt Mahmood: 
 
„Werden meine politischen Visionen jemals gegen die Verantwortung ankommen, die ich 
für die Zerstörung der Lebensformen auf mich lade, damit ‚unaufgeklärten‘ Frauen beige-
bracht werden kann, freier zu leben? Verstehe ich die Lebensformen überhaupt völlig, die 
ich so leidenschaftlich gern erneuern würde? Würde mich ein detailliertes Wissen von Le-
benswelten, die sich von meiner unterscheiden, jemals dazu führen, meine eigene Gewiss-
heit darüber, was ich als übergeordnete Lebensweise für andere vorschreibe, infrage zu 
stellen?“35 
 
Das Ergebnis dieser Fragen ist die Übernahme einer bescheidenen Haltung ge-
genüber den eigenen rational gerechtfertigten normativen und politischen Ver-
bindlichkeiten. Eine Haltung, welche die eigenen Grenzen und Ungewissheiten 
erkennt und die offen und bereit ist, die eigenen Verbindlichkeiten durch Begeg-
nungen mit anderen Lebensformen zu destabilisieren, ohne dass bereits klar ist, 
wohin das führt.36  

                                                             
34 Vgl. Mahmood 2005.  
35 Übersetzt von CK nach dem Original: „Do my political visions ever run up against the 

responsibility that I incur for the destruction of life forms so that ‚unenlightened‘ wo-
men may be taught to live more freely? Do I even fully comprehend the forms of life 
that I want so passionately to remake? Would an intimate knowledge of lifeworlds 
distinct from mine ever lead me to question my own certainty about what I prescribe 
as a superior way of life for others?“ (Ebd. 197f.). 

36 Man muss Mahmood hier anrechnen, dass sie davon Abstand nimmt, diese Lebens-
weise schon an sich als unvernünftig oder irrational zu charakterisieren. Daher ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | AMY ALLEN 

Durch das Heranziehen dieser Bespiele wollte ich nicht darauf hinaus, die 
Besonderheiten der Argumentationen aller genannten Autoren gutzuheißen. Ich 
habe sie einzig aufgeführt, um die Langlebigkeit und fortdauernde Relevanz der 
feministischen Vernunftkritik, wie sie von Lloyd umrissen wurde, und die damit 
entstehenden Dilemmata aufzuzeigen, selbst wenn wir die Perspektive erweitern 
und Sexualität, „Rasse“ und das Erbe des Kolonialismus mit einbeziehen.  
 
 
KRITISCHE THEORIE UND VERNUNFTKRITIK 
 
An dieser Stelle mag man sich fragen, was das alles mit Kritischer Theorie zu 
tun hat. Auf den letzten Seiten habe ich viel zur Vernunftkritik an der Schnitt-
stelle zwischen feministischer, queerer, Crictical-Race- und postkolonialer The-
orie gesagt, aber noch nicht viel darüber, was das mit der Tradition kritischer 
Sozialtheorie der Frankfurter Schule zu tun hat. Wenn es sich aber so verhält, 
wie Nancy Fraser schon vor über zwanzig Jahren argumentiert hat, dass sich die 
Kritische Theorie, um wirklich kritisch zu sein, an der Selbstaufklärung gegen-
wärtiger Kämpfe und Begehren beteiligen muss37, und wenn wir feministische, 
queere, anti-rassistische und anti-koloniale Kämpfe als wichtige Kämpfe unserer 
Zeit ansehen, dann ist die Verbindung ganz offensichtlich. Dabei ist die Liste der 
Kämpfe, die ich hier aufgemacht habe, keineswegs als erschöpft anzusehen, 
noch sind hier die dringlichsten oder wichtigsten Kämpfe unserer Zeit aufge-
zählt. So fehlt in meiner Diskussion hier der Kampf gegen den Kapitalismus und 
damit verbunden der Kampf gegen die ökologische Zerstörung. Für meine Zwe-
cke ist es an dieser Stelle aber vorerst ausreichend festzuhalten, dass jede Liste 

                                                                                                                                  
meidet sie die Orientalisierung der Frauen, die sie erforscht. Oder, wie sie es aus-
drückt, „in dem Maße in dem das gegenwärtige politische Klima dazu neigt, alle For-
men des Islamismus […] als Produkte eines ausfasernden Irrationalismus anzusehen, 
verspüre ich eine gewisse Verantwortung, der Rationalität das wiederzugeben, was 
aus ihrem Bereich verbannt wurde“. [Übersetzt von CK nach dem Orignal: „to the ex-
tent that the tilt of the current political climate is such that all forms of Islamism […] 
are seen as the products of a roving irrationality, I feel a certain responsibility to ren-
der to reason that which has been banished from its domain“ (Mahmood 2005: 199).]. 
Trotzdem schlägt sie vor, die Gründe und Logiken dieser Praktiken als etwas Eigenes 
anzusehen – als „die Systematik und Vernunft des Unvertrauten, Fremden oder Un-
versöhnlichen“. [Übersetzt von CK nach dem Original: „the systematicity and reason 
of the unfamiliar, the strange, or the intransigent“ (ebd.).].  

37 Vgl. Fraser 1989. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 53 

aktueller Kämpfe und Begehren, die feministische, queere, anti-rassistische und 
anti-koloniale Kämpfe nicht berücksichtigt, auf bedauerliche Weise unvollstän-
dig und unzureichend wäre. Wenn das der Fall ist, dann muss die Kritische The-
orie, um wirklich kritisch zu sein, die Einsichten und Interessen, die in diesen 
Bewegungen generiert und artikuliert werden, sehr ernst nehmen. Das heißt um-
gekehrt aber auch, dass die Kritische Theorie die langlebigen Verstrickungen 
(praktischer) Vernunft mit sexistischer, heterosexistischer, rassistischer und ko-
lonialer Herrschaft ernst zu nehmen hat – und das in der Tat mehr, als das bis-
lang der Fall war, geht man von der Tendenz der Theoretiker der zweiten, dritten 
und vierten Generation der Frankfurter Schule aus, die ihre Konzepte entweder 
mit dem kantianischen oder hegelianischen Vernunftbegriff fundieren wollen.  

Kritische Theorie muss also die beharrlich formulierte Vernunftkritik ernst 
nehmen. Was aber, so stellt sich die Frage, sollen die Theoretikerinnen und The-
oretiker damit machen? Eine mögliche Antwort wäre, dass es zwar eine höchst 
unglückselige Angelegenheit ist, dass die Ideen und Ideale, auf denen die Kriti-
sche Theorie basiert, historisch in sexistischer, heterosexistischer, rassistischer 
und kolonialistischer Weise artikuliert wurden, dass aber dennoch darauf zu be-
stehen ist, dass die Koppelung der Vernunft mit diesen Herrschaftsformen keine 
Notwendigkeit darstellt. Man könnte in der Tat sagen, dass post-hegelianische 
Vernunftkonzeptionen, so wie sie von Habermas, Honneth und Forst verteidigt 
werden, den traditionellen philosophischen Vernunftbegriff in de-transzendenta-
lisierter und postmetaphysischer Weise re-interpretiert haben, was sie gegen die 
von mir hier umrissene Kritik immunisiert. Gegenwärtige Theoretikerinnen und 
Theoretiker der Kritischen Theorie betrachten Vernunft nicht als eine bestimmte 
Fähigkeit des Geistes, die a priori und universal im Sinne Kants verstanden wird, 
sondern vielmehr als eine diskursive und in soziale Praktiken eingebettete Pra-
xis, d.h. eine Praxis, die sowohl Gründe angibt als auch nach Gründen fragt.38 
Die Frage ist also, ob die an soziale Praktiken zurückgebundenen postmetaphysi-
schen Vernunftkonzeptionen den feministischen, queeren, Critical-Race- und 
postkolonialen Vernunftkritiken entkommen. 

Angesichts der Betonung einer sozialen, praktischen und diskursiven Ver-
nunftkonzeption der kritischen Theoretikerinnen und Theoretiker ist es umso er-
staunlicher, dass all diesen Konzepten eine Auseinandersetzung mit den Verstri-
ckungen der praktischen Vernunft in Machtverhältnisse abgeht. Wenn der Raum 
der Vernunft ein sozialer ist, dann ist er zugleich einer der Macht – es sei denn, 
wir akzeptieren die problematische Annahme humaner, sozialer Lebensformen 
jenseits von Machtverhältnissen – und das in mindestens zweierlei Hinsicht. Der 

                                                             
38 Zu diesem Standpunkt vgl. Forst 2007 (engl. 2012).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | AMY ALLEN 

Eintritt in den Raum der Gründe setzt aber, erstens, die Internalisierung einer be-
stimmten Machtstruktur und Autorität voraus, da diese erst danach als legitim 
oder gerechtfertigt angesehen werden können. Und wenn, zweitens, das Ange-
ben von Gründen eine soziale Praktik ist, dann ist sie vollständig von Machtbe-
ziehungen durchdrungen. Wer aber als rationaler agent angesehen wird, was als 
ein guter oder plausibler Grund gilt, welche Arten von Gründen Individuen tat-
sächlich zum Handeln motivieren, all das sind Fragen, die nicht unter Absehung 
der Verschränkungen „unserer“ Vernunftkonzeption mit heterosexistischen, ras-
sistischen, kolonialen und anderen Herrschaftsformen beantwortet werden kön-
nen.39 Letztlich tendieren Habermas und Honneth dazu, Macht als etwas Exter-
nes zur Praktik der Angabe von Gründen zu konzipieren, eine Kraft, welche die 
Vernunft von außen beeinflussen kann und sie zu etwas Pathologischem macht. 
Beide Autoren nehmen Abstand davon, Machtbeziehungen als der Vernunft 
selbst innewohnend zu denken.40 Im Unterschied dazu versteht Forst Macht und 
Rechtfertigung als etwas, was intern Bezug zueinander hat. Allerdings definiert 
er die Rechtfertigungsmacht positiv als eine empowernde Kraft, die von den Un-
terdrückten in Form der Einforderung einer Rechtfertigung ihrer Unterdrückung 
gegen ihre Unterdrücker ausgeübt werden kann.41  

Dennoch könnte man denken, dass Habermas’ Vorstellung einer kommuni-
kativen Rationalität Vernunft in der Weise neu gestaltet, dass sie der oben skiz-
zierten Vernunftkritik insofern entkommt, als seine Reformulierung der Vernunft 
das rationale Subjekt von Anfang an intersubjektiv und sozial begreift. Wie in 
den vergangenen Jahren jedoch von Theoretikerinnen und Theoretikern wie Alli-
son Weir, Joel Whitebook, Albrecht Wellmer, Nikolas Kompridis und anderen 
bereits gründlich erörtert wurde, basiert die kommunikative Rationalität auf der 
Transzendenz, wenn nicht gar der Leugnung des Affektiven, des Unbewussten 
und des Ästhetischen.42 Daraus folgt, dass er sich der Logik der Exklusion, wel-
che die feministische, queere, anti-rassistische und postkoloniale Kritik zum Ge-
genstand hat, nicht ganz entziehen kann. Darüber hinaus ist Habermas’ entschie-
dene Verteidigung der normativen Gehalte der Moderne und der Aufklärung gut 
bekannt.43 Was etwas weniger offensichtlich, aber dennoch sehr bedeutsam für 

                                                             
39 Ich diskutiere diese Aspekte ausführlicher in Allen (im Erscheinen a). 
40 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987) und Honneth 2007 (engl. 2009).  
41 Vgl. Forst 2007 (engl. 2012). Ich diskutiere die Grenzen von Forsts Ansatz mit beson-

derem Augenmerk auf dem Verhältnis zwischen Macht und Gründen in Allen (im Er-
scheinen b).  

42 Vgl. Weir 1995, Whitebook 1995, Wellmer 1993 (engl. 2000), Kompridis 2006. 
43 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 55 

diese Auseinandersetzung ist, ist die Fundierung seiner eigenen diskurstheore-
tisch eingebetteten gehaltvollen Moral und das daran hängende politische Projekt, 
das er als Resultat eines Prozesses sozialer Evolution begreift.44 Was Konzepten 
wie dem der Autonomie, der Argumentation und des Diskurses ihre positive nor-
mative Wertigkeit gibt, ist, dass sie Habermas zufolge als Ergebnis eines Lern-
prozesses rekonstruiert werden können, der sich durch wachsende Reflexivität 
und Rationalisierung der Strukturen der Lebenswelt auszeichnet. Das Dilemma, 
in das sich Habermas dadurch manövriert, ist klar: Er kann seine Auffassung der 
Geschichte als einer Fortschrittsgeschichte nicht aufgeben, ohne zugleich die 
Grundlagen für seinen normativen Universalismus zu untergraben.45  

Mit Bezug auf Honneth könnte man argumentieren, dass er gerade aufgrund 
der Tatsache, dass er in seiner Theorie der Anerkennung äußerst gehaltvollen 
ethischen Konzepten und körperlichen, affektiven und psychischen Dynamiken 
der Missachtung und Nichtanerkennung mehr Aufmerksamkeit schenkt als Ha-
bermas, weniger angreifbar hinsichtlich der oben umrissenen Vernunftkritik wä-
re. Auch wenn es keinen Zweifel daran gibt, dass Honneth an normativen Kon-
zepten praktischer Vernunft hängt, hat er eine komplexe Sicht auf diese. So 
integriert er affektive, verkörperlichte und psychische Dimensionen und nimmt 
zudem die Rolle des Irrationalen in der Umschreibung der normativen Arbeit der 
Kritischen Theorie ernst. In dieser Hinsicht kann Honneth ziemlich gut viele der 
Belange, die ich hier aufgeworfen habe, aufnehmen. Das Problem mit Honneths 
Darstellung entsteht, wenn wir die postkoloniale Kritik berücksichtigen. Wie 
Habermas, so bleibt Honneth ebenfalls einer progressiven, hegelianischen Lesart 
der Geschichte verpflichtet.46 Auch wenn er die Vorstellung historischen Fort-
schritts in postmetaphysischen und de-transzendentalisierten Begriffen als eine 
an rein soziale Praktiken gebundene Hypothese reformuliert hat, ist die Fort-
schrittsgeschichte immer noch an die problematische Annahme einer normativen 

                                                             
44 Für eine aufschlussreiche Diskussion dieser Aspekte von Habermas’ Werk siehe 

Owen 2002.  
45 Man könnte argumentieren, dass Habermas’ aktuellstes Schaffen zu postsäkularer 

Vernunft und multiplen Modernitäten dazu beitragen könnte, das Problem zu lösen, 
indem Raum für das Andere der Vernunft gemacht wird – hier durch die Religion re-
präsentiert – und durch das Aufbieten von Konzepten wie z.B. dem des auf Gegensei-
tigkeit beruhenden Lernens, der wechselseitigen Übersetzung und Bescheidenheit. 
Diese Behauptungen überzeugen mich nicht, die Begründung würde hier allerdings zu 
viel Platz, der nicht gegeben ist, einnehmen. Diesen Aspekt von Habermas’ aktueller 
Arbeit diskutiere ich in einem anderen Aufsatz; vgl. Allen (im Erscheinen b).  

46 Vgl. Honneth 2007 (engl. 2009). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | AMY ALLEN 

Moderne und eines telos des Modernisierungsprozesses gebunden. Das kann nur 
schwer gegen die postkoloniale Kritik verteidigt werden. Dipesh Chakrabarty 
fasst es so:  
 
„Vernunft wird immer dann elitär, wenn wir Unvernunft und Aberglauben den Platz für 
Rückständigkeit einräumen, das heißt, wenn Vernunft mit der Logik eines historistischen 
[am Ideal der Entwicklung orientierten] Denkens zusammenspielt. Dann sehen wir unsere 
‚abergläubischen‘ Zeitgenossen als Beispiele eines ‚früheren Typs‘, als menschliche Ver-
körperungen des anachronistischen Prinzips, an“ 47. 
 
Was würde man demnach also brauchen, um die Kritische Theorie zu dekoloni-
sieren und zu provinzialisieren? Welche Möglichkeiten gäbe es, die kritischen 
Perspektiven der feministischen, queeren, Critical-Race- und postkolonialen 
Theorie auf die praktische Vernunft aufzunehmen? Das lässt sich, so mein Vor-
schlag, lösen, indem die Verschränkung der Vernunft mit Macht aufgenommen 
und in das Zentrum des Projekts der Kritischen Theorie gestellt wird. Diese Er-
kenntnis kann bereits in der Theorie der ersten Generation Kritischer Theoretiker 
gefunden werden, nachdrücklich in der Dialektik der Aufklärung von Horkhei-
mer und Adorno. Gleichzeitig ist diese Erkenntnis aber eine, die von nachfolgen-
den Generationen der Kritischen Theorie meist zurückgewiesen wurde. Die Grün-
de dafür hängen mit der falschen, aber einflussreichen Habermas’schen Lesart 
dieses Textes zusammen, die Horkheimers und Adornos hochambivalente Dar-
stellung des Erbes der Aufklärung, der Moderne und Rationalität zu einem ext-
remen Pessimismus verflacht hat.48 Was Kritische Theoretikerinnen und Theore-
tiker auch heute noch von der Dialektik der Aufklärung lernen können, ist, so 
möchte ich behaupten, das Verhältnis zwischen Vernunft und Macht als ein es-
sentiell spannungsgeladenes (und damit meine ich: unversöhnliches) im mensch-
lichen sozialen Leben und in der politischen Theorie zu betrachten.49 Wird das 

                                                             
47 Übersetzt von CK nach dem Original: „reason becomes elitist whenever we allow un-

reason and superstition to stand in for backwardness, that is to say, when reason col-
ludes with the logic of historicist [developmentalist] thought. For then we see our ‚su-
perstitious‘ contemporaries as examples of an ‚earlier type‘, as human embodiments 
of the principle of anachronism“ (Chakrabarty 2008: 238).  

48 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987).  
49 Damit will ich nicht behaupten, dass kritische Theoretikerinnen und Theoretiker das 

Bezugssystem der Dialektik der Aufklärung einfach so übernehmen sollten, wie es ist. 
Ich behaupte nur, dass die Dialektik der Aufklärung eine wichtige Erkenntnis hinsicht-
lich der wesentlichen Spannung zwischen Vernunft und Macht bietet und kritische 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 57 

Verhältnis zwischen Macht und Vernunft auf diese Weise verstanden, kann her-
vorgehoben werden, was das Charakteristische der Methodologie der Kritischen 
Theorie ist – und das hebt sie auch von einer Idealtheorie ab, die auf der Ebene 
reiner Vernunft verbleibt (solange sie sich nicht mit Fragen der Anwendbarkeit 
beschäftigt), wie auch von empirischen Sozialwissenschaften, welche die existie-
renden Machtverhältnisse und -strukturen erklären, ohne diese rational zu legi-
timieren oder zu kritisieren. Darüber hinaus behaupte ich, dass nur dadurch, dass 
die unversöhnliche Spannung zwischen Macht und Vernunft anerkannt und diese 
Einsicht in unsere Praktiken der Theoriebildung im Sinne der Klärung der eige-
nen Situierung bezüglich der Kämpfe und Begehren eingebunden wird, die Kriti-
sche Theorie wirklich kritisch sein kann.  

An dieser Stelle könnte man sich fragen, warum ich nicht zwischen guten 
und schlechten Formen der Macht unterscheide? Es ist eine Sache zu behaupten, 
dass Vernunft notwendigerweise mit Macht, eine ganz andere Sache aber, dass 
sie mit Herrschaft verschränkt ist. Die Verschränkung der Vernunft mit Macht 
ist jedoch nur problematisch, wenn es sich um eine Verschränkung mit Herr-
schaftsverhältnissen handelt. Wenn auf der anderen Seite die praktische Ver-
nunft an sich schon empowernd wirkt, dann ist ihre Verstrickung mit Machtver-
hältnissen kaum als problematisch aufzufassen. Wenn diese Analyse tatsächlich 
stimmt, dann ist nicht klar, dass wir überhaupt in der Lage sind, zwischen harm-
losen oder sogar empowernden Formen der Macht und Herrschaft zu unterschei-
den. Wenn Vernunft schließlich mit Machtverhältnissen verstrickt ist, wie kön-
nen wir unser Denkvermögen dazu nutzen, zwischen verschiedenen Formen der 
Macht zu unterscheiden? Und wenn wir nicht auf unsere Vernunft bauen kön-
nen, um diese Unterscheidung zu machen, wie ist dann Kritik möglich? Und ist 
diese Sorge nicht gerade der Grund, weshalb Habermas den Ansatz der Dialektik 
der Aufklärung – ihre „trübe Fusion“ der Macht mit Geltungsansprüchen50 – 
verworfen hat und danach strebte, die Kritische Theorie mit seiner Vorstellung 
einer kommunikativen Vernunft auf sichere normative Beine zu stellen? 

Natürlich schlage ich hier nicht vor, dass wir nicht zwischen Macht und 
Herrschaft oder Machtverhältnissen, die befähigen und welchen, die unterord-
nen, unterscheiden sollen. Wir könnten keine Kritische Theorie oder feministi-
sche Theorie ohne diese Unterscheidung machen. Was ich hier vorschlage, ist, 

                                                                                                                                  
Theoretikerinnen und Theoretiker gut daran täten, diese wieder einzubringen. Meiner 
Ansicht nach kann diese Einsicht am besten mittels des weniger metaphysischen und 
historischeren Ansatzes von Michel Foucault entwickelt werden. Diese Belange dis-
kutiere ich ausführlicher in Allen (unveröffentlichtes Manuskript). 

50 Habermas 1985: 137 (engl. 1987: 112). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | AMY ALLEN 

dass wir uns darüber klar sein müssen, dass unser eigenes kritisches Rüstzeug 
auf verschiedene Weise selbst als Erbe in ebenjene Machtverhältnisse einge-
schlossen ist, die wir kritisieren wollen. Oder, um es mit Chakrabarty zu sagen: 
„Kritisches Denken bekämpft das Vorurteil und ist zugleich Träger des Vorur-
teils, denn kritisches Denken […] bleibt Orten verbunden“ 51. Zwar zwingt uns 
mein Argument dazu, uns mit der Tatsache zu konfrontieren, dass wir nicht end-
gültig zwischen Macht und Herrschaft unterscheiden können. Mit anderen Wor-
ten, wir können nie in der Position sein, mit Sicherheit zu wissen, dass wir unse-
re Begriffe von Vernunft, Rationalität, Universalität, Normativität erfolgreich 
von Herrschaft, Unterdrückung oder Ethnozentrismus gereinigt haben. Das stellt 
jedoch kein Problem für mein Verständnis einer Kritischen Theorie dar, wie ich 
es hier verfechte. Das ist vielmehr ein Problem der sozialen, politischen und kul-
turellen Welt, die wir bewohnen und welche die Kritische Theorie beleuchten 
will. Deshalb täten kritische Theoretikerinnen und Theoretiker gut daran, dieses 
Problem anzuerkennen. Die Anerkennung dieses Problems sollte uns, so denke 
ich, dazu veranlassen, die Normativität der Kritischen Theorie in einer kontextu-
alistischen meta-normativen Position und Konzeption praktischer Vernunft zu 
begründen.52 Solch eine Herangehensweise ist, so meine Behauptung, in einer 
sehr viel besseren Position, die Kritik von feministischer, queerer, Critical-Race- 
und postkolonialer Seite unterzubringen und würde es Kritischer Theorie infol-
gedessen erlauben, wirklich kritisch zu sein. 

So viel zu Kritischer Theorie, was aber ist mit dem Feminismus? Bislang ha-
be ich argumentiert, dass die Kritische Theorie, um wirklich kritisch zu sein, die 
Vernunftkritik in sehr viel stärkerem Maße einbeziehen muss, als das bislang der 
Fall war. Das zu gewährleisten heißt, das Verständnis des Zusammenhangs von 
Vernunft und Macht umzugestalten. Warum sollte man aber annehmen, dass sich 
Theoretikerinnen und Theoretiker des Feminismus, der Queer Theory und der 
Postcolonial Theory überhaupt mit dem Projekt, die Vernunft zu überdenken, 
beschäftigen sollten? Und weshalb sollten sie Kritische Theorie dafür brauchen? 
Die vorhergegangene Erörterung von Lloyds Arbeit hat, denke ich, die Gefahren 
aufgezeigt, die damit einhergehen, wenn der Vernunftdiskurs zugunsten der al-

                                                             
51 Übersetzt von CK nach dem Original: „critical thought fights prejudice and yet carries 

prejudice at the same time, for critical thought […] remains related to places“ 
(Chakrabarty 2008: xvi). 

52 Für diese Sicht argumentiere ich ausführlicher in Allen 2008. Für Ansätze, die in eine 
ähnliche Richtung argumentieren vgl. Cooke 2006 und Azmanova (im Erscheinen). 
Für einen interessanten, ähnlichen Ansatz zum (vernünftigen) Denken als sozialer 
Praxis siehe Laden 2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 59 

leinigen Bezugnahme auf Wahnsinn, Unvernunft, Eros, Verkörperung, Affekti-
vität etc. verworfen wird. Das lässt die Logik der Exklusion und Herrschaft im 
Diskurs selbst unangetastet und bleibt daher im Dilemma gefangen. Obwohl es 
keinen einfachen Weg aus dieser misslichen Lage gibt, scheint es mir eine zwin-
gende Aufgabe für feministische Theorie zu sein, durch diese Logik der Exklu-
sion hindurch zu denken. Wie Foucault das einst formulierte: Es ist uns „glückli-
cherweise gegeben […], einer Rationalität zu folgen, die unglücklicherweise 
Gefahren birgt“, und es ist die Aufgabe der feministischen kritischen Theorie 
heute, durch diese „Spirale“ hindurch zu denken53. Die Kritische Theorie kann 
dazu eine hilfreiche Ressource für einen Feminismus bieten, welcher anderen-
falls in zahlreichen Wiederholungen der Dilemmata gefangen bliebe, die aus 
dem Vernunftverständnis, das wir geerbt haben, resultieren. Denn die Methodo-
logie der Kritischen Theorie besteht, fasst man sie in richtiger Weise auf, genau 
darin, durch die Spirale hindurchzudenken.  

 
Übersetzt von Christine Kley 

 
 
  

                                                             
53 „[F]ortunately committed to practicing a rationality that is unfortunately crisscrossed 

by intrinsic dangers“ (Foucault 2000: 358, dt. zitiert nach Foucault 2005: 334). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | AMY ALLEN 

LITERATUR 
 
Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik, Frankfurt a. M. (englisch: ders. 

(1973): Negative Dialectics, übersetzt von E. B. Ashton, New York).  
Allen, Amy (2008): The Politics of Our Selves: Power, Autonomy, and Gender 

in Contemporary Critical Theory, New York.  
Dies. (im Erscheinen a): The Power of Justification: Reflections on Rainer Forst’s 

„The Right to Justification“, in: David Owen (Hg.), Justice, Toleration, and 
the Right to Justification, London. 

Dies. (im Erscheinen b): Having One’s Cake and Eating It, Too: Habermas’s 
Genealogy of Post-Secular Reason, in: Craig Calhoun/Eduardo Mendieta/Jo-
nathan van Antwerpen (Hg.), Habermas and Religion, Cambridge. 

Dies. (unveröffentlichtes Manuskript): Reason, Power, and History: Re-reading 
the Dialectic of Enlightenment, Manuskript bei der Autorin. 

Azmanova, Albena (im Erscheinen): The Scandal of Reason: A Critical Theory 
of Political Judgment, New York. 

Chakrabarty, Dipesh (2008): Provincializing Europe: Postcolonial Thought and 
Historical Difference, Princeton. 

Cooke, Maeve (2006): Re-Presenting the Good Society, Cambridge.  
Eribon, Didier (2004): Insult and the Making of the Gay Self, übersetzt von Mi-

chael Lucey, Durham, NC.  
Fanon, Frantz (2008): Black Skin, White Masks, übersetzt von Richard Philcox, 

New York.  
Forst, Rainer (2007): Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstrukti-

vistischen Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (2012): 
The Right to Justification: Elements of a Constructivist Theory of Justice, 
übersetzt von Jeffrey Flynn, New York).  

Ders. (unveröffentlichtes Manuskript): Noumenal Power, Manuskript beim Au-
tor. 

Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des 
Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (2006): His-
tory of Madness, übersetzt von Jonathan Murphy/Jean Khalfa, New York). 

Ders. (2005): Raum, Wissen, Macht, in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et 
Ecrits, hrsg. v. Daniel Defert, Band 4, Frankfurt a. M., S. 324-340 (englisch: 
ders. (2000): Space, Knowledge, Power, in: ders., The Essential Works of 
Michel Foucault, hrsg. v. James Faubion, Band 3: Power, New York, S. 349-
364).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 61 

Fraser, Nancy (1989): What’s Critical about Critical Theory? The Case of 
Habermas and Gender, in: dies., Unruly Practices: Power, Discourse, and 
Gender in Contemporary Social Theory, Minneapolis, MN, S. 113-143. 

Habermas, Jürgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns. Handlungsra-
tionalität und gesellschaftliche Rationalisierung, Band 1, Frankfurt a. M. 
(englisch: ders. (1984): The Theory of Communicative Action, Band 1: Rea-
son and the Rationalization of Society, übersetzt von Thomas McCarthy, 
Boston). 

Ders. (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne, Zwölf Vorlesungen, 
Frankfurt a. M. (englisch: ders. (1987): The Philosophical Discourse of Mo-
dernity: Twelve Lectures, übersetzt von Frederick G. Lawrence, Cambridge).  

Heyes, Cressida (im Erscheinen): Be Reasonable: A Response to Amy Allen’s 
The Politics of Our Selves, in: Philosophy and Social Criticism. 

Honneth, Axel (2007): Pathologien der Vernunft: Geschichte und Gegenwart 
der Kritischen Theorie, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (2009): Pathologies 
of Reason: On the Legacy of Critical Theory, übersetzt von James Ingram, 
New York). 

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1981): Dialektik der Aufklärung. Philo-
sophische Fragmente, Frankfurt a. M. (englisch: dies. (2002): Dialectic of 
Enlightenment: Philosophical Fragments, übersetzt von Edmund Jephcott, 
Stanford). 

Huffer, Lynne (2010): Mad for Foucault: Rethinking the Foundations of Queer 
Theory, New York.  

Kompridis, Nikolas (2006): Critique and Disclosure: Critical Theory Between 
Past and Future, Cambridge.  

Laden, Anthony Simon (2012): Reasoning: A Social Picture, New York. 
Lloyd, Genevieve (1993): The Man of Reason: „Male“ and „Female“ in West-

ern Philosophy, 2. Auflage, Minneapolis (deutsch: dies. (1985): Das Patriar-
chat der Vernunft. „Männlich“ und „weiblich“ in der westlichen Philosophie, 
übersetzt von Adriane Rinsche, Bielefeld). 

Dies. (2008): Providence Lost, Cambridge, MA.  
Marasco, Robyn (2009): Review of „The Politics of Our Selves“, in: Hypatia 24 

(2), S. 211-215. 
Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist 

Subject, Princeton, NJ.  
Mohanty, Chandra T. (2003): „Under Western Eyes“ Revisited: Feminist Soli-

darity through Anticapitalist Struggles, in: dies., Feminism Without Borders: 
Decolonizing Theory, Practicing Solidarity, Durham, NC, S. 221-251. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | AMY ALLEN 

Morrison, Toni (1987): Beloved, New York (deutsch: dies. (2000), Menschen-
kind, übersetzt von Helga Pfetsch, Reinbek). 

Okin, Susan Moller (1979): Women in Western Political Thought, Princeton, NJ. 
Okin, Susan Moller et al. (1999): Is Multiculturalism Bad for Women?, Prince-

ton, NJ. 
Outlaw, Lucius (1996): On Race and Philosophy, New York.  
Owen, David S. (2002): Between Reason and History: Habermas and the Idea of 

Progress, Albany.  
Sedgwick, Eve Kosofsky (1993): How to Bring Your Kids Up Gay: The War on 

Effeminate Boys, in: dies., Tendencies, Durham, NC, S. 154-166. 
Warner, Michael (1999): The Trouble with Normal: Sex, Politics, and the Ethics 

of Queer Life, Cambridge, MA. 
Wellmer, Albrecht (1993): Endspiele. Die unversöhnliche Moderne, Frank-

furt a. M. (englisch: ders. (2000): Endgames: The Irreconcilable Nature of 
Modernity, übersetzt von David Midgley, Cambridge).  

Weir, Allison (1995): Toward a Model of Self-Identity: Habermas and Kristeva, 
in: Johanna Meehan (Hg.), Feminists Read Habermas, New York.  

Whitebook, Joel (1995): Perversion and Utopia: A Study in Psychoanalysis and 
Critical Theory, Cambridge. 

Willett, Cynthia (2001): The Soul of Justice: Social Bonds and Racial Hubris, 
Ithaca, NY. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37 - am 14.02.2026, 14:17:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

