I 3 B | HELDEN - HEROISIERUNGEN - HEROISMEN

Ronald G. Asch

Herbst des Helden
Modelle des Heroischen und

heroische Lebensentwirfe in England
und Frankreich von den Religionskriegen
bis zum Zeitalter der Aufklarung

Ein Essay

l I Erg(m



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

\m 13.01.2028, 06:47:18.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ronald G. Asch

Herbst des Helden



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN - HEROISIERUNGEN - HEROISMEN

Herausgegeben von

Ronald G. Asch, Barbara Korte, Ralf von den Hoff

im Auftrag des DFG-Sonderforschungsbereichs 948
an der Universitit Freiburg

Band 3

ERGON VERLAG



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ronald G. Asch

Herbst des Helden

Modelle des Heroischen
und heroische Lebensentwiirfe
in England und Frankreich
von den Religionskriegen bis
zum Zeitalter der Aufklirung

Ein Essay

ERGON VERLAG



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft

Umschlagabbildung:
Grabmal des Marschall von Sachsen, St. Thomas Stra8burg (Jean-Baptiste Pigalle, 1777).
Foto: Ronald G. Asch

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet Gber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2016 Ergon-Verlag GmbH + 97074 Wiirzburg
Das Werk einschliefllich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung aulerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages.
Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen
und fiir Einspeicherungen in elektronische Systeme.
Umschlaggestaltung: Jan von Hugo
Satz: Thomas Breier, Ergon-Verlag GmbH

www.ergon-verlag.de

ISBN 978-3-95650-096-1
ISSN 2365-886X

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fiir Brigitte

- am 13.01.2028, 06:47:15.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

\m 13.01.2028, 06:47:18.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inbaltsverzeichnis

VOIDEMETrKUNG . .....cueuiiiieiiiirirtcte ettt ettt 9
EINLEIEUNG ..ttt 11

Die Konfessionalisierung des Helden oder die subversive Kraft
des Heroischen im spiten 16. Jahrhundert..........cccovviveeeninnineecinreeecene 27

Widerstreitende Modelle des Heroischen in England,

€A 160371660 ...ttt ettt 45
Der Heroismus der Heiligkeit, der leidende Konig

und die Geste der Revolte: Frankreich 1610-1660.........cccoceveueerenrireerecnenirernenen. 65
Die Transformation des Helden in Frankreich

in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts ........coceeeenninieieinnneceeeee 83
Die Restauration und die Krise des Heroischen in England

NACH 1660 ...ttt ettt ettt e ene e 95
Der Held im 18. Jahrhundert zwischen Kritik

UNA TransfOrmMation ....ceeeeueeerieueieieerieeeieteeete et eseseesese s e sesesaesesassesesessesensesenes 107
EPILOZ -ttt ettt 135
Quellen- und Literaturverzeichnis......cceeveveeriereeinieinieisieeesessseseeseessesesnens 145
PerSONENTEGISTET ..uvuiiititeiieiirtesteteeet ettt ettt ettt b et et be e 173



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

\m 13.01.2028, 06:47:18.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorbemerkung

Dieser knappe Essay ist im Rahmen meiner Arbeit im Sonderforschungsbereich
948 ,Helden - Heroisierungen — Heroismen® entstanden. Ohne die grof§ziigige
Finanzierung unterschiedlicher Forschungsreisen durch die DFG, vor allem aber
eines Freisemesters im Winter 2014/15 hitte ich dieses Buch nicht schreiben
konnen, dafiir bin ich der Deutschen Forschungsgemeinschaft und dem Sprecher
des SFB, Herrn Kollegen von den Hoff, sowie dem Vorstand des Projekts dank-
bar. Zu Dank bin ich aber auch dem aus Mitteln der Exzellenzinitiative geforder-
ten Kulturwissenschaftlichen Kolleg der Universitit Konstanz und meinem dor-
tigen Gastgeber Prof. Ulrich Gotter verbunden, die es mir gestatteten, an den
Ufern des Bodensees in einer idealen Arbeitsatmosphire ungestort dieses Buch
zu Papier zu bringen. Wichtige Anregungen erhielt ich von Herrn Prof. Martin
Wrede (Grenoble) und Herrn Kollegen Ulrich Heinen (Wuppertal), die beide als
Gastwissenschaftler in Freiburg an der Arbeit des SFB teilgenommen haben, und
von meinen Kollegen und Kolleginnen im gemeinsamen Projekt sowie meinen
Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen, die mir in unterschiedlicher Weise die Augen
fiir manches Problem 6ffneten, das sich mir sonst nicht so leicht erschlossen hitte.
Schlieflich gewihrte mir das von Herrn Prof. Thomas Maissen geleitete Deut-
sche Historische Institut in Paris im Rahmen eines Karl Ferdinand Werner-
Fellowship im Herbst 2014 einen Forschungsaufenthalt in Paris, den ich wie
schon einige Jahre zuvor sehr genossen habe und der Wesentliches zum Gelingen
dieses Werkes beitrug.

Meinen Dank mochte ich auch Herrn Andreas Eder (zur Zeit Cambridge),
Frau Magdalena Gybas (Freiburg), Frau Marie Kumpf (Freiburg) sowie Herrn
Andreas Friedrich, dem Koordinator des SFB, fiir die sorgfiltige Uberarbeitung
des Manuskriptes aussprechen.

Ich widme dieses Buch meiner Frau, die mit Geduld all die Jahre die vielen Be-
lastungen und weniger erfreulichen Aspekte des Lebens eines deutschen Univer-
sititslehrers zu Beginn des 21. Jahrhunderts mitertragen hat.

Manch einer mag sich fragen, wie viel die Geisteswissenschaften in der Ge-
genwart noch an Orientierung zu geben vermogen. Ihre Sinnstiftungsfunktion
haben sie sicherlich weitgehend verloren, aber vielleicht helfen sie uns als Euro-
pdern doch, unsere gemeinsame konfliktreiche Geschichte besser zu verstehen.
Dazu soll auch dieser Essay, der seinen Blick auf Frankreich und England richtet,
einen Beitrag leisten. Nur wenn die europdischen Nationen sich ihrer sehr unter-
schiedlichen Geschichte, die auch die jeweiligen politischen Kulturen der Ge-
genwart noch sichtbar mitprigt — das gilt auch und gerade fiir die Inszenierung
heroischer Figuren und Lebensentwiirfe in Vergangenheit und Gegenwart — be-
wusst bleiben, konnen sie zu sinnvollen Formen des Zusammenlebens finden,
und nicht, indem man an die Stelle dieser vielfiltigen historischen Entwicklung



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die implizite oder explizite Verpflichtung zur selektiven oder auch vollstindigen
historischen Amnesie setzt, wie dies heute freilich gerade mit Blick auf die Epo-
chen vor dem 20. Jahrhundert nicht untiblich geworden ist. Europa wird nur
iiberleben konnen, wenn es seine in der Geschichte wurzelnde Vielfalt annimmt,
nicht indem es sie verwirft.

Freiburg, im August 2015 Ronald G. Asch

10



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

La démolition du héros est de toutes les époques’

Wir leben, das ist die vorherrschende Annahme, die einiges an Plausibilitit fiir sich
hat, in einem postheroischen Zeitalter — in der westlichen Welt im Allgemeinen
und in Deutschland im Besonderen.? Grofie oder auch eine spezifische Form von
Minnlichkeit — zwar ist die Figur des Heros nicht notwendigerweise minnlich,
aber in der Vergangenheit wurde Minnlichkeit doch sehr viel stirker auf klassische
heroische Leitbilder bezogen als Weiblichkeit —3 tiber eine heroische Lebenshal-
tung oder heroische Leistungen wie etwa die Bereitschaft zum Selbstopfer in einem
Kampf gegen einen iibermichtigen Gegner zu definieren, erscheint als Kennzei-
chen einer lange vergangenen Epoche. Diese Feststellung trifft freilich nicht in glei-
chem Umfang auf alle westlichen Lander zu. In Staaten wie Grof3britannien oder
den USA haben sich innerhalb einer auch dort eher postheroisch geprigten Zivil-
gesellschaft doch zumindest bestimmte Funktionseliten oder Gemeinschaften
gehalten, deren heroisches Selbstbild sich an traditionellen Leitbildern wie dem des
kriegerischen Helden orientiert. Diese sozialen Gruppen — man konnte hier an das
Militir ebenso denken wie an die Feuerwehr — genieflen durchaus offentliche An-
erkennung, sind keineswegs marginalisiert. Ein nochmals anderes Bild ergibt sich,
wenn man auf das Bild von Helden in der Unterhaltungsindustrie von Filmen bis
hin zu Computerspielen blickt. Die starke Prisenz von heroischen Figuren in die-
sen Medien ist zumindest in ihrer Auswirkung auf die Jugendkultur nicht zu unter-
schitzen. Dass das vorgebliche Feldgebriill der Spartiaten bei den Thermopylen,
wie es der Film ,,300“ (2007) in Szene setzte, von rechtsgerichteten Bewegungen in
Deutschland und Osterreich gelegentlich bei Demonstrationen gegen die vermeint-
lichen Feinde des Abendlandes imitiert wird, ist ein weiteres Beispiel fir die resi-
duale Attraktivitit heroischer Verhaltensmuster in der westlichen Welt.*

»Die Zerstorung des Helden findet sich in allen Zeitaltern®, André Stegmann, Cambiguité du
concept héroique dans la littérature morale en France sous Louis XIII, in: Noémi Hepp /
Georges Livet (Hrsg.), Héroisme et création littéraire sous les régnes d’Henri IV et de Louis
XIII (Actes et colloques; 16), Paris 1974, S. 29-59, hier S. 30.

2 Siehe etwa Herfried Miinkler, Heroische und postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61,
Heft 8/9, 2007, S. 742-752; vgl. Ute Frevert, Herren und Helden. Vom Aufstieg und Nie-
dergang des Heroismus im 19. und 20. Jahrhundert, in: Richard van Dilmen (Hrsg.), Er-
findung des Menschen. Schopfungstriume und Korperbilder 1500-2000, Wien 1998,
S. 323-34e6.

Siehe den Forschungsiiberblick von Robert A. Nye, Western Masculinities in War and Peace,
in: The American Historical Review 112, Heft 2, 2007, S. 417-438.

Zur Orientierung der sogenannten Identitdren am Vorbild der Spartiaten siehe etwa Volker
Weiss, Nicht links, nicht rechts, nur national, in: Die Zeit 13, 2013, http://www.zeit.de/
2013/13/Die-Identitaeren, 1. August 2015.

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Man muss auch konstatieren, dass es trotz der mehr oder weniger deutlichen
Ablehnung traditioneller Leitbilder des Heroischen doch durchaus eine gewisse
offentliche Debatte iiber Helden und Heroinen gibt, die in den letzten Jahren
sogar an Intensitit gewonnen hat.> Zumindest Menschen, die ein ungewohnlich
hohes Maf§ an Zivilcourage zeigen und dafir Opfer bringen, eventuell sogar
selbst ihr Leben opfern, kdnnen auch heute noch mit einer Bewunderung rech-
nen, die in der Vergangenheit traditionellen heroischen Figuren zukam, wobei
auffillig ist, dass das Vorliegen gewisser duflerer Merkmale wie korperlicher Schon-
heit und Jugend die Heroisierbarkeit stets erleichtert, ganz so wie bei den klassi-
schen Helden der Vergangenheit.®

Uberdies erzwingt die Herausforderung durch fremde kulturelle und religidse
Traditionen wie den Islam in seinen militanteren Ausprigungen, denen das Ideal
eines heroischen, bis zum Selbstopfer gehenden Kampfes keineswegs fremd ge-
worden ist, eine Debatte iiber die politische und gesellschaftliche Rolle heroi-
scher Leitbilder.” Auch unabhingig von dieser besonderen Problematik gewinnt
man den Eindruck, dass der Untergang des klassischen Helden eine psychologi-
sche Leerstelle hinterlassen hat, die nicht leicht durch andere Leitbilder oder Rol-
lenmodelle zu fiillen ist, namentlich fur jingere Minner, die nach Orientierung
suchen in einer Epoche, in der traditionelle Vorstellungen von Minnlichkeit
problematisch geworden sind oder sogar offen tabuisiert werden.

Grundsitzlich kann aber kein Zweifel daran bestehen, dass in der Gegenwart
in Westeuropa die Figur des Heros zumindest dann, wenn sie in der Tradition
des kriegerischen Helden oder auch nur einer prononcierten agonalen Minnlich-
keit steht, durchweg eher kritisch gesehen wird. Das wird kaum verwundern kon-
nen, denn die unterschiedlichen faschistischen Bewegungen der ersten Hilfte des

Ein hier - mehr oder weniger willkiirlich gewdhltes — Beispiel ist die Debatte dariiber, ob
der Whistleblower Snowden zu den eigentlichen Helden des 21. Jahrhunderts zu rechnen
sei. Siehe http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/medien/tv-kritik/in-der-ard-enzensberger-
zu-snowden-ein-held-des-21-jahrhunderts-12537881.html, 20. Juli 2015. Zu vergleichen wi-
re die freilich unergiebig gebliebene Diskussion iiber ,Das Heroische und die Moderne®
auf dem Historikertag 2014, http://www.br.de/fernsehen/ard-alpha/sendungen/alpha-
campus/auditorium/historikertag-heros-moderne100.html, 20. Juli 2015.

Dies zeigt etwa der Fall der Lehramtsstudentin Tugge Albayrak, die in Offenbach im Novem-
ber 2014 auf tragische Weise ums Leben kam. In den sozialen Medien wurde sie explizit als
Heldin tituliert, vgl. http://web.de/magazine/panorama/tod-tugce-a-weckt-starke-gefuehle-
psychologe-wunsch-heldin-30252014, 20. Juli 2015. Auffillig ist, dass Dominik Brunner, ein
Mann, der nicht ganz den Glanz und die Aura der jungen Studentin besaf3, aber in einer
dhnlichen Situation 2009 zu Tode gepriigelt wurde, von den Medien nach seinem Tod zum
Teil als eher ambivalente Figur dargestellt wurde. Hier {iberwog dann doch die Tendenz, po-
tenzielle Helden grundsitzlich zu deheroisieren. Einer Frau fillt es freilich auch leichter, zu-
gleich Opfer und Heldin zu sein oder in diesen Rollen dargestellt zu werden. Vgl.
http://www.welt.de/vermischtes/weltgeschehen/article8509029/1Ist-Dominik-Brunner-jetzt-
noch-ein-Held.html, 20. Juli 2015, Datum des urspriinglichen Artikels 18. Juli 2010.

Vgl. Thomas Scheffler, Helden, Mirtyrer, Selbstmordattentiter. Zur religiésen Semantik
des Heldentods, in: Amr Hamzawy / Ferhad Ibrahim (Hrsg.), Religion, Staat und Politik
im Vorderen Orient. Festschrift fiir Friedemann Biittner, Miinster 2003, S. 88-109.

12

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20. Jahrhunderts hatten die heroische Geste und die heroische Lebenshaltung
zum Selbstzweck erhoben. Der Kampf - auch bis zum Untergang - und die Ge-
walterfahrung wurden als wltimate experience, als Konigsweg der Selbsterfahrung
und der Selbstfindung angepriesen, eine Philosophie, die auch Schriftsteller mit
einer Affinitit zur Verherrlichung des Krieges und zum Faschismus propagier-
ten.d In welche Abgriinde dieser nihilistische Heroismus des bestindigen Kamp-
fes fithrte, ist in den 30er und 40er Jahren des vergangenen Jahrhunderts nur all-
zu deutlich geworden und es ist daher verstindlich, dass die Gegenwart viel eher
im Opfer als im Helden ein moralisches Leitbild sieht, zumal auch die heroi-
schen Gestalten des revolutiondren Sozialismus ihre Strahlkraft spitestens seit
den spiten 1980er Jahren weitgehend verloren haben.

Die Prioritit des Opfers gegeniiber dem Helden in der Gegenwart wird auch in
der wissenschaftlichen Literatur oft genug betont. Das gilt zum Beispiel fur
Bernhard Giesens soziologische Phinomenologie der Ausnahme, die im Helden
den souverinen Titer schlechthin sieht, in dessen Leben und Taten die kollekti-
ven Werte einer Gruppe ihren Ausdruck finden. Aber in der jiingsten Vergangen-
heit sei aus einem Vorbild, das von einer Verehrergemeinschaft konstruiert wird,
der ,dimonische[] Titer” geworden, ,dessen blole Existenz ein Verbrechen dar-
stellte“.” Die moderne politische Ordnung lasse fiir ein heroisches Individuum,
das dem Anspruch nach stets iiber dem Gesetz und dem Kanon der Regeln stiin-
de, die fiir andere Menschen gelten, keinen wirklichen Raum mehr. Die Herr-
schaft von Geld, Wissenschaft und Recht verbannen nach Giesen den Helden
bestenfalls in die Welt der reinen Fiktion, eine Fiktion, die anders als frither kei-
ne Relevanz mehr fiir die politische und soziale Wirklichkeit habe.10 Gleichzeitig
entstehe aber in dieser neuen Welt objektiver iberpersdnlicher Ordnungen eine
moralische Affinitit der Gesellschaft zu jenen, die stets den Gegenpol zu den he-
roischen Figuren gebildet hitten, zu den Opfern, also zu Menschen, die, so Gie-
sen, anders als die Helden weder eine individuelle Stimme, noch ein Gesicht hit-
ten und auch keinen spezifischen Ort, der an sie als Individuen erinnere.

Dieser von Giesen konstruierte radikale Gegensatz zwischen dem Helden als
dem Titer, der die Souverinitit des Individuums verkorpere, und dem gesichts-
losen, ganzlich passiven Opfer orientiert sich allerdings, so scheint es, stark an

8  Yuval N. Harari, The Ultimate Experience. Battlefield Revelations and the Making of
Modern War Culture 1450-2000, Basingstoke 2008, S. 240-298. Als eine von vielen Publi-
kationen zum Faschismus sei hier nur genannt Sven Reichardt, Faschistische Kampfbiinde.
Gewalt und Gemeinschaft im italienischen Squadrismus und in der deutschen SA (Indus-
trielle Welt; 63), Koln 2002.

Bernhard Giesen, Zwischenlagen. Das Auflerordentliche als Grund der sozialen Wirklich-
keit, Weilerswist 2010, S. 82; vgl. Ders. Triumph and Trauma (The Yale Cultural Sociology
Series), Boulder, CO 2004, S. 15-44.

Vgl. Giesen, Triumph and Trauma, S. 41-42. Hier lehnt sich Giesen allerdings an Thesen
an, die schon Hegel zu Beginn des 19. Jahrhunderts formuliert hatte; Georg Friedrich Wil-
helm Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik, Bd. 1, hrsg. von Eva Moldenhauer und Karl
M. Michel, Frankfurt am Main 1970, S. 243-245.

10

13



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der deutschen Geschichte des 20. Jahrhunderts und letztlich sogar am Massen-
mord und Genozid, die zum historischen Trauma Deutschlands geworden sind.
In friheren Epochen konnte gerade auch der Mirtyrer zum Helden werden, der
durch seinen Tod und durch sein Leiden zur Tat und zum Kampf aufrief, ja unter
Umstinden eine bestehende politische Ordnung delegitimierte. Dieses Potenzial
haben Mirtyrer sicherlich auch heute noch, nur dass zumindest im europiisch-
christlichen Kulturkreis die Skepsis gegentiber einer solchen Deutung des Marty-
riums grofler geworden ist als friher, gerade weil der Weg von der Trauer iber
das Opfer zur Wut gegen die Titer und damit auch zu neuen Gewalttaten oft
kurz ist. Es ist bezeichnend, dass der Trappistenprior Christan de Chergé, der zu-
sammen mit seinen Mitbriiddern 1996 in Algerien ermordet wurde — ob von der
Armee oder von islamischen Fundamentalisten, das ist bis heute unklar -, es ge-
rade vermeiden wollte, als christlicher Martyrer im Kampf gegen den Islam zu
gelten, obwohl er den Weg in den Tod bewusst ging.!!

Es bleibt die Erkenntnis, dass sich namentlich in Europa moderne Gesellschaf-
ten mit der Verehrung der Opfer, wie immer man sie im Einzelnen definieren mag,
leichter tun als mit der Verehrung von Helden, die selbst dann, wenn es sich nicht
um klassische Gestalten des agonalen Kampfes oder gar der gewaltsamen, kriegeri-
schen Auseinandersetzung handelt, doch im gesellschaftlichen Diskurs rasch de-
montiert und entzaubert werden konnen, da in der modernen Medienwelt die
notwendige Distanz zu einer Figur, die Anspruch auf Bewunderung erhebt, nicht
mehr aufrechterhalten werden kann. Die Betrachtung aus der Nihe hat dem Hel-
den und seiner Aura immer schon geschadet. Im Gegensatz dazu lassen sich Opfer
heute deutlich leichter als Helden oder Heldinnen so darstellen, dass ithnen dauer-
haft Anerkennung und Respekt zuteilwerden. Dies ist ein Aspekt, der auch von
anderen Autoren wie Jean-Marie Apostolidés betont worden ist, der diese Analyse
mit einer umfassenden kulturpessimistischen Kritik am Opferkult der Gegenwart
verbindet. Fur die Anhinger dieser uneingeschrinkten Verehrung der Opfer der
Geschichte bestehe die Vergangenheit, so Apostolides, eigentlich nur aus Erobe-
rungen und Gewalttaten, identititskonstituierend in einem positiven Sinne kdnne
sie nie sein. Und dort, wo die Figur des Helden im Zentrum eines Netzes symboli-
scher Beziehungen stand, die dem Heros Macht tiber die anderen Menschen ver-
liehen, beruhe die culture de la victimatisation auf dem Prinzip der Gleichheit aller
Mitglieder einer Gemeinschaft. Wahrend in den heroischen Gemeinschaften und
Gesellschaften der Vergangenheit das Blut die Menschen verbunden habe — denn
der Heros sei derjenige, der Blut vergiele, das eigene oder fremde — wiirden heuti-
ge Gesellschaften durch Trinen und nicht durch Blut zusammengehalten: ,Le li-
quide unissant les individus entre eux n’est plus le sang mais les larmes. Il faut

I Den Hinweis auf diese Haltung de Chergés verdanke ich dem Nachwort zu David El

Kenz, Les bachers du roi. La culture Protestante des martyrs 1523-1572 (Epoques), Seyssel
1997, S. 235 und dem Film ,Des hommes et des dieux” von Xavier Beauvois (2010).

14

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pleurer pour montrer son adhésion aux valeurs de la fratrie. Verser des larmes, étre
contrit, avoir pitié, [...] devient un devoir civique®.!? Das mag polemisch stark zu-
gespitzt, ja iiberspitzt sein, aber kein Zweifel kann daran bestehen, dass unsere Kul-
tur mit Opfern anders und affirmativer umgeht als mit Helden.

Den Opfern kommt nicht zuletzt zugute, dass sie der Tendenz der modernen
Kultur- und Sozialwissenschaften, alle sozialen Phinomene von gemeinsamen
Identititen bis hin zum Unterschied zwischen den Geschlechtern ausschliefflich
als blofle Konstruktionen ohne jedes Fundament in einer Realitit aufSerhalb der
Welt symbolischer Kommunikation zu interpretieren, bislang weitgehend ent-
gangen sind. Das Charisma einer heroischen Figur, wie immer man sie im Ein-
zelnen bewertet, kann leicht als blofle Zuschreibung von auflen charakterisiert
werden, die Eigenschaft, Opfer eines politischen Gewaltverbrechens oder gar ei-
nes Genozids zu sein, auch so zu deuten, stofdt zu Recht auf schirfste Abwehr —
aufler vielleicht bei den Titern oder denen, die sich in ihrer Tradition sehen -
und man gerit hier rasch in ein politisches Minenfeld. Hier halten sich die An-
wilte einer postmodernen Dekonstruktion jeglicher Wirklichkeit dann auch in
der Regel eher zuriick. Ob im Ubrigen ein derart konstruktivistischer Ansatz, der
voraussetzt, dass der Mensch seine Geschichte (im Sinne von historischer Erinne-
rung) in freier Entscheidung einfach nach seinem Geschmack macht, ja im
Grunde genommen erfinden und dann eben auch wieder verwerfen kann, der
Wirkmacht heroischer Gestalten wirklich gerecht wird, sei dahingestellt. Ist die
Heroisierung einer historischen Figur — die oft auch eine Selbstheroisierung oder
sogar Selbstmythisierung sein kann — einmal gelungen, wird sie selbst zum Teil
der Wirklichkeit.13 Man kann sich der Wirkung eines solchen Mythos dann nicht
mehr ohne weiteres entziehen, es sei denn die kulturellen und politischen Rah-
menbedingungen wandeln sich wirklich so tiefgreifend, dass die Vergangenheit
ihre Relevanz fiir die Gegenwart verliert.

Ein solcher Zustand mag heute im 21. Jahrhundert, so konnte es zumindest bei
oberflichlicher Betrachtung besonders aus einer deutschen Perspektive scheinen,
eingetreten sein und angesichts dieser Konstellation stellt sich die Frage, ob der
Niedergang des Helden (oder der Heldin) und die Verbannung solcher Figuren in
das Reich der Fiktion und der reinen Unterhaltung, vom Film bis hin zum Com-

12 Jean-Marie Apostolides, Héroisme et victimisation. Une histoire de la sensibilité, Paris
2003, S. 192-194, ,Die Flisssigkeit, welche die Individuen miteinander verbindet, ist nicht
mehr das Blut, es sind die Trinen. Man muss weinen, um seine Verbundenheit mit den
Werten der briiderlichen Gemeinschaft zu zeigen. Trinen zu vergiefen, zerknirscht zu sein,
Mitleid zu haben, [...] all das wird zu einer biirgerlichen Pflicht®.

Zu diesem Phidnomen: Hans Blumenberg, Prifiguration. Arbeit am politischen Mythos,
Berlin 2014, und Ders., Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main 1979. Blumenberg kommt
sogar zur Feststellung: ,In der Prifiguration geht die Mythisierung an die Grenze der Ma-
gie heran oder tiberschreitet diese gar, sobald mit dem ausdriicklichen Akt der Wiederho-
lung eines Prifigurats die Erwartung der Herstellung des identischen Effekts verbunden
wird“, Blumenberg, Prifiguration, S. 9.

13

15

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

puterspiel, in der modernen westlichen Welt nicht ganz folgerichtig ist? Was kann
die moderne oder gar die postmoderne Welt noch mit Helden anfangen? Auf diese
Frage hat in den 1970er Jahren der Berliner Religionswissenschaftler Klaus Heinrich
in bewusster Auseinandersetzung mit dem Missbrauch des heroischen Leitbildes
durch den Faschismus und einen tbersteigerten Nationalismus versucht, eine
Antwort zu finden. Heinrich sieht das Spezifische des Heros darin, dass er eine
Spannung zwischen Kriften auszuhalten vermag, die durch ratio und logos gerade
nicht miteinander zu versdhnen sind. In der Figur des Heros, seinem Bild und der
ihm zugeschriebenen Biographie werden Konflikte eingehegt und lebbar gemacht,
die sich sonst der Beherrschung entziehen wiirden und sich jedenfalls nicht logisch
auflosen lassen.!* Allzu rationalistische oder auch konsequent christliche Entwiirfe
des Heroischen verfehlen hingegen nach Heinrich den Kern der heroischen Figur.
Sie versuchten, die Krifte der Natur so stark zu spiritualisieren und zu sublimieren
und setzten so stark auf den logos statt auf Tat und Geste, dass man sich damit ,der
Fahigkeit des Zugriffs auf die Naturmachte® begebe.!?

Diese Interpretation orientiert sich zwar sehr spezifisch an der Figur des Hera-
kles, der in der antiken Mythologie zugleich Zivilisationsbringer und Zerstorer
ist, trifft aber doch einen Kern jener heroischen Leitbilder und Heldenfiguren,
die zumindest in der von der Antike beeinflussten europiischen Tradition maf3-
geblich waren. Einerseits verkorperten sie die zentralen Werte einer groferen
Gemeinschaft, ja vielleicht einer ganzen Gesellschaft, andererseits war das Heroi-
sche doch immer auch mit einem Element der Transgressivitit, des Uberschrei-
tens von Grenzen und Normen verbunden, wie es ja auch Bernhard Giesen in
seiner Phinomenologie des Heroischen betont. Sonst wire der Held keine Aus-
nahmefigur, die alle anderen Menschen tiberragt. Dies ist ein Punkt, der schon
im 17. Jahrhundert in einschligigen Werken betont wurde. So hob der franzosi-
sche Jesuit Pierre Le Moyne in der Vorrede zu seinem poéme héroique auf Ludwig
den Heiligen hervor, dass Helden ohne ein Ubermafl an Leidenschaft, quasi
»brave Stoiker”, nicht mehr seien als ,mit Eisen beschlagene Holzblocke®.16 Ge-
rade die Jesuiten traten in der Frithen Neuzeit fiir ein Ideal der heroischen Heilig-
keit ein, dessen Fundament nicht die ginzliche Uberwindung und Negation

14" Siehe dazu Klaus Heinrich, Arbeiten mit Herakles. Zur Figur und zum Problem des Heros.

Antike und moderne Formen seiner Interpretation und Instrumentalisierung (Dahlemer
Vorlesungen; 9), Frankfurt am Main 2006, S. 7, vgl. S. 208-211, S. 218, S. 285-286, S. 307.
Ebd., S. 319, vgl. den Satz: ,Daf§ Herakles widerspriichliche Funktionen, Positionen und
Rollen zugemutet werden, und er dennoch diese eine Figur bleibt, zeigt, daff in ithm ein
Konfliktzusammenhang, den er halten soll, vorgestellt wird [...]. Wenn die Beschiftigung
mit der Figur des Heros einen Sinn haben soll, dann den, dafl das in ihr konzentrierte,
scheinbar zeitlich entfernte Konfliktpotential als noch immer virulent erkannt [...] werden
kann®, ebd., S. 208-209.

Pierre Le Moyne, Preface. Saint Louys ou la sainte couronne reconquise, Poéme heroique,
Paris 1658, sign. O vi verso, siehe auch O ii verso.

15

16

16

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

menschlicher Leidenschaft war, sondern ihre Zihmung, so dass sie in den Dienst
einer heroischen Tugend, einer heroica virtus, gestellt werden konnte.l”

Als Helden bewunderte oder verehrte historische oder fiktive Personen sind
oft Gestalten, die zugleich an der Grenze einer Gesellschaft stehen und ihre
Normen iiberschreiten und doch zugleich ihre wesentlichen Werte zur Anschau-
ung bringen und verkorpern.!® Das Spannungsverhiltnis, das sich aus dieser
doppelten Positionierung der heroischen Figur ergab, wurde durchaus schon vor
der oft beschworenen Entzauberung der Welt durch Sikularisierung, Technisie-
rung und Rationalisierung als problematisch empfunden. Die Kritik an der Maf3-
losigkeit des Helden, seinem Narzissmus,!? findet sich, wie ja auch das Zitat her-
vorhebt, das dieser Einleitung vorangestellt ist, auch in der Epoche und in dem
Land, in dem Corneille seine heroischen Tragodien schrieb.?0

Die Destruktion des Helden durch Kritik oder auch durch Ironie und Satire ist
von daher in der Tat ein in allen Zeiten gegenwirtiges Problem und keineswegs
grundsitzlich auf das spite 20. und das 21. Jahrhundert beschrinkt. Dennoch war
die Epoche zwischen dem Ende der Franzosischen Religionskriege und der Mitte
des 18. Jahrhunderts, um die es in diesem Essay zentral gehen soll, eine Zeit, in
der eine Orientierung der Gesellschaft oder zumindest ihrer Eliten am Ideal des
Heroischen noch eine umfassende normative Geltung fur sich beanspruchen
konnte, die ihr im Zeitalter der Aufklirung zunehmend verloren ging. Die poli-
tisch-sozialen Eliten handelten ihre Werte und Normen iiber einen Diskurs aus, in
dessen Mittelpunkt der Held und der heroische Lebensentwurf standen. Der
Held, ob nun im Einzelfall kontrovers oder allgemein anerkannt, gehdrte unbe-
streitbar zum #maginaire der Gesellschaft. Er ist ein Beispiel fur die Produktion
kultureller Ordnungen und Wahrnehmungsmuster durch prignante Figuren, die
als kulturelle ,,Uberlieferungstriger fungieren, aber auch der Selbstbeschreibung
einer Gesellschaft dienen.?! Thre Taten und ihr Leben, soweit sie der Geschichte
oder dem Mythos angehoren, konnen zugleich als normative Prifiguration der

17" Marc Fumaroli, Uhéroisme cornélien et I’éthique de la magnamité, in: Marc Fumaroli

(Hrsg.), Héros et orateurs. Rhetorique et dramaturgie cornéliennes (Histoire des idées et
critique littéraire; 277), Genf 1996, S. 323-348, hier S. 329-337. Siehe S. 8.

18 Vel. zur Figur des Helden und seiner Definition auch Ronald G. Asch, The Hero in the
Early Modern Period and Beyond. An Elusive Cultural Construct and an Indispensable
Focus of Social Identity?, in: helden. heroes. héros. E-Journal on Cultures of the Heroic,
Special Issue 1, 2014, S. 5-14, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/QM/02.

19" Vgl. Jan Philipp Reemtsma, Der Held, das Ich und das Wir, in: Mittelweg 36, Heft 4, 2009,

S.41-64, http://www.his-online.de//fileadmin/verlag/leseproben/978-3-93609-645-3_01.pdf,

20. Juli 2015.

Vgl. zu entsprechenden Konflikten in England Joshua Scodel, Excess and the Mean in Ear-

ly Modern English Literature (Literature in History), Princeton, NJ 2002.

21 Joel B. Lande / Robert Suter, Einleitung, in: Joel B. Lande [et al.] (Hrsg.), Dynamische Fi-
guren. Gestalten der Zeit im Barock (Rombach-Wissenschaften / Reihe Litterae; 192), Frei-
burg 2013, S. 9-25, hier S. 10.

20

17



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegenwart gedeutet werden. Der Bezug auf den Helden als eine besonders pri-
gnante Figur kann dabei zu einem ,,singulire[n] Instrument der Rechtfertigung in
schwach begriindeten Handlungssituationen® werden, um hier Hans Blumenberg
zu zitieren. Ja, es kann ,im Mafle ihrer Prignanz® schwierig werden, ,,die Bezugs-
figur in sachlich nicht abgestiitzten Entscheidungssituationen ungenutzt liegen zu
lassen, schon deshalb [...], weil sie potenziell immer auch anderen zur Verfiigung
steht“.22 Blumenberg denkt hier an Gestalten wie Alexander den Groflen oder
Friedrich II., den Stauferkaiser, aber auch an Napoleon, der freilich seine eigene
Selbstdarstellung schon an solchen Prifigurationen orientierte.

Fir die Herrscher des 17. Jahrhunderts war der Bezug auf solche Prifigurate ei-
ne Selbstverstindlichkeit und ein fester Bestandteil der hofischen Kultur und der
politischen Legitimation. Noch war es fir Firsten, die sich in Gestalt der Helden
(und Heldinnen) der antiken Mythologie, der Bibel oder auch der réomischen
und griechischen Geschichte darstellen lieen, moglich, in den Augen ihrer Un-
tertanen und des Publikums die Ziige dieser Helden anzunehmen, ohne dass dies
nur wie eine billige theatralische Inszenierung wirkte.2* Allerdings wurden hier,
das ist nicht zu leugnen, bereits Krisensymptome sichtbar. Immer mehr wurde in
der staatstheoretischen Literatur der Zeit, etwa auch in Abhandlungen tiber die
Staatsrison oder den idealen Herrscher, die Notwendigkeit fir den Fiirsten be-
tont, eine heroische Reputation zu erwerben. Als ein Konigsweg zu einer solchen
Reputation wurde die Inszenierung der Herrschaft des Monarchen als Geheimnis
gesehen, denn wirkliche heroische Grofle, die Bewunderung erzwang, war, so
schien es, nur moglich, wenn die arcana imperii den Blicken der Untertanen ent-
zogen blieben und nur erahnt werden konnten.?* Indes, dieses Insistieren auf
dem zur Schau gestellten Geheimnis der Macht drohte selbst wieder ein Glaub-
wirdigkeitsproblem zu schaffen - oder wie es Martin Disselkamp in seiner
grundlegenden Arbeit zum Barockheroismus formuliert hat:

»Die Kunst der Mystifikation hat jedenfalls ihre eigene Dialektik: Gerade das Vorweisen
des furstlichen Mysteriums i3t auf der anderen Seite die Inszenierungstaktik immer un-
verhiillter sichtbar werden. [...] Indirekt darf man deshalb die Theatralik fiirstlicher
Grofle uiberhaupt als Signal fur die Aufldsung durch die Tradition verbiirgter Orientie-

rungspunkte in der Politik bewerten®.2

22
23

Blumenberg, Prifiguration, S. 14.

Siehe dazu etwa Friedrich Pollerof, From the “exemplum virtutis” to the Apotheosis. Her-
cules as an Identification Figure in Portraiture. An Example of the Adoption of Classical
Forms of Representation, in: Allan Ellenius (Hrsg.), Iconography, Propaganda, and Legiti-
mation (The Origins of the Modern State in Europe; G), Oxford 1998, S. 37-62.

Zu diesem Phinomen siehe auch Andreas Gestrich, Absolutismus und Offentlichkeit. Poli-
tische Kommunikation in Deutschland zu Beginn des 18. Jahrhunderts (Kritische Studien
zur Geschichtswissenschaft; 103), Gottingen 1994, S. 34-74.

Martin Disselkamp, Barockheroismus. Konzeptionen ,politischer Grofle in Literatur und
Traktatistik des 17. Jahrhunderts (Frithe Neuzeit; 65), Tiibingen 2002, S. 221.

24

25

18

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der theatralische Aufwand, der betrieben werden musste, um einem Herrscher
heroische Grofle zuzusprechen, stieg praktisch in dem Mafle, wie der Verlust an
Glaubwirdigkeit einer solchen Inszenierung grofler zu werden drohte.26

Allerdings, so sehr die heroische Geste des Herrschers, aber auch des Heerfiih-
rers oder des Kriegers, sich durch ihre eigene Theatralik unglaubwiirdig zu ma-
chen drohte, so sehr galt es andererseits im 16. und 17. Jahrhundert noch als
weithin selbstverstindlich, dass die heroische Reputation — mit der Ausnahme
der Sphire des Religiosen und des konfessionellen Kampfes — vor allem ein Privi-
leg der Fursten und des Adels war. Grundlegend war die Vorstellung, es gibe eine
natiirliche Ordnung der Gesellschaft, in der eine Aristokratie, die sich durch
Grofiziigigkeit, Edelmut (générosité) und Seelengrofle auszeichne, dazu berufen
sei, die Welt durch ihre Tatkraft, ihren Mut, aber auch durch ihre Fihigkeit zu
dominieren, aus dem eigenen Leben eine Art dsthetisches Kunstwerk werden zu
lassen. Sicherlich gab es namentlich in Krisenzeiten auch eine dezidierte Adels-
kritik, nicht zuletzt, insbesondere im Protestantismus, von kirchlicher Seite und
bisweilen von Seiten der humanistischen Gelehrten, aber in der Praxis wurde die
Herrschaft einer adligen Elite, die eben diese heroischen Eigenschaften fir sich in
Anspruch nahm, kaum ernsthaft, aufler vielleicht aus der Perspektive eines kon-
fessionellen Rigorismus, infrage gestellt. Das galt selbst im England der 1640er
und 1650er Jahre wihrend des Biirgerkrieges und der anschliefenden republika-
nischen Herrschaft mit gewissen Einschrinkungen, denn die bestehende soziale
Ordnung stand nie ernsthaft zur Diskussion.’

Nun gibt es natiirlich auch in demokratischen Gesellschaften eine Sehnsucht
nach Helden oder Heldinnen, aber die radikale Ungleichheit, welche die Vorstel-
lung, jemand kdénne zum Helden geboren sein, voraussetzt, wird doch in der Re-
gel negiert. In diesem Punkt ist Jean-Marie Apostolideés recht zu geben. In einer
egalitiren Gesellschaft ist der Held daher noch stirker eine Ausnahmeerschei-
nung mit transgressiven Ziigen als in einer aristokratischen.?® Dort, wo es sich
um demokratisch gewihlte Amtsinhaber oder die Feldherren einer Republik
handelt, ist die Heroisierung allenfalls dann mit der politischen Kultur der De-
mokratie vereinbar, wenn der Held, nachdem er seine Taten vollbracht hat, ginz-
lich zurtick in die Gemeinschaft der Birger tritt, wie es in der Antike von rémi-
schen Konsuln oder selbst Diktatoren (im Sinne des Staatsrechtes der romischen
Republik) erwartet wurde und von amerikanischen Prisidenten seit der Amtszeit
George Washingtons immer noch erwartet wird, gerade weil sie zugleich als Ver-

26 Vgl. ebd., S. 21-22.

27 Zur Selbstbehauptung des Adels in der frithen Neuzeit siche Ronald G. Asch, Europiischer
Adel in der frithen Neuzeit. Eine Einfithrung, Koln [u.a.] 2008.

David R. Sorensen, Introduction, in: David R. Sorensen / Brent E. Kinser (Hrsg.), Thomas
Carlyle. On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History (Rethinking the Western
Tradition), New Haven, CT 2013, S. 1-16, hier S. 2-3; vgl. Lucy Hughes-Hallett, Heroes.
Saviours, Traitors and Supermen, London 2005.

28

19



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

korperung burgerlicher Tugend fast von Amts wegen heroisiert werden. In den
neu begriindeten USA verstand sich das Urmodell fir diese Art von Biirgerheld,
Washington, selbst allerdings durchaus noch als Mitglied einer Elite von gentle-
men, deren Sinn fiir Ehre und deren Sehnsucht nach iiberzeitlichem Ruhm er
teilte.??

Sonst dominieren in demokratischen Epochen unter Umstinden Vorstellungen
eines kollektiven Heldentums - die gesamte Nation wird potenziell heroisiert oder
wird doch dazu aufgerufen, sich an einem heroischen Leitbild zu orientieren -
oder aber der Held wird als Produkt auferordentlicher Herausforderungen und
Umstinde, also einer zumindest in Teilen kontingenten Biographie, gesehen, aber
nicht oder nicht primir einer natiirlichen Uberlegenheit. Uberdies gerit die Aura
des Helden in Gefahr, durch den skeptischen Blick aus der Nihe geschwicht zu
werden, wenn der Nimbus einer wie immer definierten Aristokratie, sei es der Her-
kunft und des Standes oder aber des Geistes und Charakters und ihrer natiirlichen
Uberlegenheit, einmal zerstort ist.3° Moderne celebrities, Berithmtheiten und Stars
sind deshalb meist kurzlebige Erscheinungen, weil ihre Popularitit und Faszination
oft gerade darauf beruht, dass ihre Verehrergemeinde ihnen nahezukommen ver-
mag, obwohl diese Nihe oft blof§ eine medial inszenierte ist. Aber auch so zerstort
der Blick aus der Nihe die Aura des Bewunderten auf Dauer, der freilich heutzuta-
ge in der Regel auch gar nicht mehr wirklich den Ruhm in der Nachwelt, sondern
Bertihmtheit im Hier und Jetzt sucht.

Die Anfinge eines Wandels, der Popularitit und Beriihmtheit an die Stelle der
Idee des Ruhmes treten lief3, liegen ohne Zweifel, das hat Antoine Lilti jingst ge-
zeigt, im 18. Jahrhundert, auch wenn die Entwicklung keineswegs gradlinig ver-
lief und Elemente einer ilteren Tradition lange eine erhebliche Bedeutung be-
hielten.3! Der grand homme, dem die transgressiven Ziige des Helden, sein
Narzissmus, seine Ruhmsucht und seine Maf3losigkeit, sei es in der Anwendung
von Gewalt oder im Ausleben der eigenen Leidenschaften, fehlten, ersetzte im
18. Jahrhundert das Bild des traditionellen Helden zwar nicht durchweg, tiberla-
gerte es aber doch.32 Uberdies wurde nun auch erstmals auf breiter Front das Ide-
al eines postaristokratischen Helden, der auch ein normaler Biirger sein konnte,

29 Antoine Lilti, Figures publiques. LInvention de la célébrité 1750-1850, Paris 2014, S. 264
280; vgl. Michael Butter, Cincinnatus Popularized. The Heroization of William Henry
Harrison during the Election Campaign of 1840, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu
Kulturen des Heroischen 2, Heft 1, 2014, S. 16-28, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./
2014/01/03.

Lucien Braun, Polysémie du concept de héros, in: Noémi Hepp / Georges Livet (Hrsg.),
Héroisme et création littéraire sous les régnes d’Henri IV et de Louis XIII (Actes et collo-
ques; 16), Paris 1974, S. 19-28, hier S. 23: ,Tout récit héroique implique une telle distan-
ciation, tant il est vrai qu’il n’y a pas de héros dans la proximité®.

31 Lilti, Figures publiques, S. 123-153.

32 Siehe S. 119-120.

30

20

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

propagiert. Zugleich sprach das Zeitalter der Aufklirung zunehmend auch dem
einfachen Soldaten die potenzielle Heroisierbarkeit zu.33

In einer Epoche, in der Ehre so vielfiltig stindisch abgestuft blieb, wie in der
Frithen Neuzeit, konnten derartige egalisierende Tendenzen zunichst allenfalls in
einem primir religiosen Kontext wirksam werden, wie das in England freilich in
den 1640er und 1650er Jahren zum Teil auch geschah. Auch deshalb ist das 17.
Jahrhundert wohl die letzte Epoche des klassischen, eben des aristokratischen
Helden und verdient unser Interesse, weil die Umdeutung des Heros und des
Heroischen in der Aufklirung nur vor diesem Hintergrund in ihrer ganzen Trag-
weite verstehbar wird. Zugleich griffen spitere Entwiirfe des Heroischen lange
Zeit auf die alteuropiischen Traditionen der Antike und des Mittelalters, aber
eben auch der Frithen Neuzeit zuriick. Das galt fir die Heroisierung von Herr-
schern und von Politikern ebenso wie fiir den Bereich des Militdrischen. Aber
auch andere Leitbilder des Heroischen wie das des Entdeckers oder des Retters in
der Gefahr bis hin zu Freiheitshelden und -heldinnen blieben zumindest im An-
satz oft noch einer gewissen, allerdings stindisch entgrenzten Idee von Adeligkeit
verbunden.3* Namentlich die Idee des heldenhaften Ritters iibte auch im 19.
Jahrhundert eine grofe Faszination aus, das galt selbst fiir den kolonialen Be-
reich. Sir James Outram, einer der ,Helden® der 1857 niedergeschlagenen Great
Mutiny in Indien, fithrte zum Beispiel stets eine Ausgabe des Lebens von Bayard,
des ,edlen Ritters’ schlechthin, sowie der Chroniken Froissarts mit sich. Sein
Grabmal in der Westminster Abbey trigt die Aufschrift ,The Bayard of India“.3?

Aber auch iiber den kolonialen Bereich und das 19. Jahrhundert hinaus be-
hielt die Idee einer exklusiven heroischen Gemeinschaft eine gewisse faszinieren-
de Kraft, gerade als Gegengewicht zu den egalisierenden Tendenzen der moder-
nen Gesellschaft. Im frithen 20. Jahrhundert versuchten in Deutschland Autoren
wie Walther Rathenau oder Coudenhove-Kalergi, aber auch der Denker der Kon-
servativen Revolution, Edgar Jung, eine neue Elite zu konzipieren, die einen ari-
stokratischen Anspruch auf Uberlegenheit mit einer heroischen Lebenshaltung

33 Siche etwa Hervé Drévillon, Secondary Heroes. War and the Making of the Individual in
Eighteenth-Century France, erscheint in: Markus Menmann (Hrsg.), The Military in the
Early Modern World. A Comparative Approach, Miinster 2016; Jay M. Smith, Nobility
Reimagined. The Patriotic Nation in Eighteenth-Century France (Cornell paperbacks),
Ithaca, NY 2005, S. 143-156.

34 Zur Neudefinition von Adel im 19. Jahrhundert siehe etwa Ewald Frie, Adelsgeschichte des
19. Jahrhunderts? Eine Skizze, in: Geschichte und Gesellschaft 33, Heft 3, 2007, S. 398-
415; vgl. Heinz Reif, Der Adel im ,langen 19. Jahrhundert®. Alte und neue Wege der
Adelsforschung, in: Gabriele B. Clemens [et al.] (Hrsg.), Hochkultur als Herrschaftsele-
ment. Italienischer und deutscher Adel im langen 19. Jahrhundert (Villa Vigoni; 25), Berlin
2011, S. 19-37.

35 John McKenzie (Hrsg.), Popular Imperialism and the Military 1850-1950 (Studies in Im-
perialism), Manchester 1992; Ders., Heroic Myths of Empire, in: John McKenzie (Hrsg.),
Popular Imperialism and the Military 1850-1950 (Studies in Imperialism), Manchester
1992, S. 109-138, hier besonders S. 177.

21



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verband, ob nun als ,Mutmensch® wie bei Rathenau oder in eher sublimierter
Form, die dem gentleman den Vorzug vor dem reinen Tatmenschen gab.3¢ Zu
denken wire aber in Deutschland auch an den George-Kreis, fur den die Vereh-
rung heroischer Gestalten in dem Bemiihen, ihnen nachzueifern und sich von
einer vulgiren Welt abzusetzen, geradezu konstitutiv war.3’

Die Geschichte mag aus heutiger Sicht tiber diese Versuche hinweggegangen
sein, aber sie zeigen, welche Faszination iltere heroische Traditionen auch noch
in einem biirgerlichen Zeitalter auszuiiben vermochten. Seit der Aufklirung und
der Franzosischen Revolution, noch mehr aber seit der Mitte des 20. Jahrhun-
derts, ist das Verhiltnis zu Helden allerdings ein zutiefst gespaltenes:

»We all have a problem with heroes. We want them so badly that we keep inventing new
ones, and yet our political culture tells us that naturally exceptional individuals should

not be either possible or desirable, because we are all equal and equally the products of

our environment®.38

Zugleich ist das traditionelle Vokabular der Heroisierung, das die antike Mytho-
logie und Geschichte, aber auch die Bibel bereitstellten, weitgehend verloren ge-
gangen, und umstritten sind nun nicht mehr nur die Helden oder Heldinnen
selbst, sondern auch die Modelle, an denen Helden tiberhaupt gemessen werden.
Schon im Laufe des 18. und 19. Jahrhunderts kam es zu einer Pluralisierung die-
ser Modelle, die nun auch Erfinder und Wissenschaftler ebenso wie Kiinstler und
Helden des Alltags einschloss. Dazu traten dann stirker als in der Vergangenheit,
die freilich auch ihre femmes fortes, ihre Amazonen und heroischen Herrscherin-
nen gekannt hatte, auch Frauen.

Die hier angedeuteten Entwicklungen sind in England und Frankreich, die
eben deshalb den Gegenstand dieses Essays bilden, in vielen Aspekten deutlicher
und frither zu erkennen als in anderen Lindern Europas. In Frankreich erreichte
die Heroisierung und Glorifizierung des Monarchen unter Ludwig XIV. Ausmafle
wie kaum je zuvor. Der Konig okkupierte nun, auch und gerade auf Kosten des
Adels, die Figur des Heros fiir sich allein, so zumindest mochte es scheinen. Die
Ablehnung der Figur des traditionellen kriegerischen Helden, die schon Fénelon,

36 Vgl. Alexandra Gerstner, Neuer Adel. Aristokratische Elitenkonzeptionen zwischen Jahr-

hundertwende und Nationalsozialismus, Darmstadt 2008, S. 240-248, S. 251-254.

37 Siehe dazu unter anderem Melissa S. Lane / Martin A. Ruehl (Hrsg.), A Poet’s Reich. Politics
and Culture in the George Circle (Studies in German Literature, Linguistics, and Culture),
Rochester, NY 2011; vgl. Jan Steinhauflen, ,Aristokraten aus Not® und ihre ,Philosophie der
zu hoch hingenden Trauben‘. Nietzsche-Rezeption und literarische Produktion von Homo-
sexuellen in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts. Thomas Mann, Stefan George,
Emst Bertram, Hugo von Hofmannsthal u.a. (Epistemata; 326), Wirzburg 2001, S. 270. Vgl.
Ann-Christin Bolay, Maximin und Cisar. Adorationsmodelle im Stefan George-Kreis, in:
Ronald G. Asch / Michael Butter (Hrsg.), Bewunderer, Verehrer, Zuschauer: Die Helden und
ihr Publikum (Helden — Heroisierungen — Heroismen; 2), Wiirzburg 2015.

Colin Burrow, “They make things happen”, Rezension: Lucy Hughes-Hallett, Heroes. Sav-
iours, Traitors and Supermen, London 2004, http://www.theguardian.com/books/2004/
oct/09/highereducation.biography, 6. Dezember 2014.

38

22

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erzbischof von Cambrai und Tutor des franzosischen Thronfolgers, 1699 in sei-
nem ,[élémaque” antizipiert hatte,3 durch die franzosische Aufklirung lisst sich
auch als Reaktion auf den Kult eines Monarchen verstehen, der sich ganz dem
Ruhm und dem Krieg als vornehmster Aufgabe eines Herrschers verschrieben
hatte. In England war es schon Jahrzehnte zuvor zu einem politischen Umbruch
gekommen, der dem Konigtum die sakralen Fundamente seiner Legitimation
entzogen und an die Stelle der Monarchie - erstmals im Europa der Neuzeit -
eine Form des Cisarismus gesetzt hatte, die sich wesentlich auch tber die Repu-
tation Oliver Cromwells, des neuen Herrschers, als Kriegsheld legitimierte.
Cromwell mag ein zogerlicher Cisar gewesen sein, aber er antizipierte mit seiner
Form von heroischer Herrschaft doch zahlreiche revolutionidre, postrevolutiondre
und kontrarevolutionire Regime des 19. und 20. Jahrhunderts. Zugleich gewann
seine Herrschaft jedoch Legitimitit, indem sie beanspruchte, sich in einen quasi
heilsgeschichtlichen Kontext einschreiben zu konnen, und sich als Instrument
der gottlichen Vorsehung darstellte.0

Religiose Helden und Heldinnen, ob sie nun in Gestalt des Propheten, des Mir-
tyrers oder des Heiligen Kriegers auftraten, stellten fir die politische Ordnung der
dynastischen Erbmonarchie im Zeitalter der Konfessionskriege tatsichlich eine ge-
fihrliche Herausforderung dar und konnten eine erhebliche subversive Kraft ent-
falten. Das 17. Jahrhundert ist auch durch den Versuch gekennzeichnet, diese sub-
versive Kraft einzudimmen und zu kanalisieren. In Frankreich gelang dies nach
dem Ende der Religionskriege weitgehend durch die Sublimierung und Neudefini-
tion des militanten gegenreformatorischen Katholizismus, der nun seine Manifes-
tation eher in Askese und Mystik, auch in der Fiirsorge flir Kranke und Hilfsbe-
durftige fand und weniger in der kriegerischen Auseinandersetzung mit dem kon-
fessionellen Gegner. In England, dem freilich ein religioser Buirgerkrieg im
16. Jahrhundert erspart blieb, so dass die konfessionellen Konflikte zunichst weni-
ger explosiv zu sein schienen, verlief dieser Prozess komplexer und langsamer. Erst
gegen Ende des 17. Jahrhunderts wurden die religiosen Mirtyrer und die anderen
Helden eines Kampfes gegen das Papsttum und einer mit dem Katholizismus ver-
meintlich im Bunde stehenden koniglichen Tyrannis stirker im Sinne eines sikula-
risierten Republikanismus oder eines pragmatischen und zugleich dezidiert antikle-
rikalen Eintretens fiir weltliche Freiheitsrechte umdefiniert. Soweit dies nicht
gelang, wurden sie in der historischen Erinnerung marginalisiert, auch wenn der
Antikatholizismus fiir lange Zeit ein bestimmendes Element der englischen politi-
schen Kultur blieb.*!

39 Vgl. Patrick Riley, Fénelon’s ‘Republican’ Monarchism in Telemachus, in: Hans Blom [et

al.] (Hrsg.), Monarchisms in the Age of Enlightenment. Liberty, Patriotism and the Com-
mon Good (UCLA Clark Memorial Library Series; 6), Toronto 2007, S. 78-100.

40 Siehe S. 60-62.

41 Blair Worden, Roundhead Reputations. The English Civil Wars and the Passions of Poster-
ity, London 2001.

23

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die politischen Kulturen Englands und Frankreichs entwickelten sich im Laufe
des 17. Jahrhunderts in unterschiedliche Richtungen, allerdings im Kontext eines
starken Austausches zwischen den beiden Lindern und einer stindigen Auseinan-
dersetzung mit der Entwicklung im jeweils anderen Land, unabhingig davon, ob
es nun als Vorbild oder eher als abschreckendes Gegenbeispiel gesehen wurde. Man
kann in diesem Sinne durchaus von entangled histories sprechen. Der Vergleich zwi-
schen dem protestantischen England, in dem der Hof schon nach 1660 nur noch
eines von vielen unterschiedlichen kulturellen Zentren war, und dem katholischen
Frankreich mit seiner zeitweilig hegemonialen hofischen Kultur erscheint daher be-
sonders sinnvoll auch und gerade mit Blick auf die Transformation traditioneller
Leitbilder und Muster des Heroischen im 17. Jahrhundert. Es ist diese vergleichen-
de Perspektive, von der dieser Essay ausgehen wird, und die mit einem anderen
Fokus schon an anderer Stelle versucht worden ist.*> Wesentlich ist dabei auch die
Frage, wie sich die adligen Fithrungsschichten in den beiden Lindern an die sich
wandelnden heroischen Leitbilder bzw. an die Krise iiberkommener Reprisenta-
tionen des Heroischen anpassten. In England schuf das gentleman-1deal, wie es im
18. Jahrhundert in den Debatten iber Umgangsformen und politeness neu definiert
wurde, eine kulturelle Konfiguration, die die Spannungen zwischen traditionellen
Leitbildern des Heroischen und der entstehenden commercial society wesentlich ab-
milderte. Indem Aristokratie und gentry sich in ihrem sozialen Verhalten und in ih-
rem Rollenverstindnis namentlich im Militir professionalisierten, zum Teil auch,
zumindest in ihren unteren Ringen (man denke an die nachgeborenen Sohne),
verbiirgerlichten, konnte die Kritik am traditionellen heroischen Leitbild des Adels
entkriftet werden. Militdrische Helden wurden tiberdies seit dem frithen 18. Jahr-
hundert zunehmend als patriotische Verteidiger ihres Landes und nicht so sehr als
treue Diener des Monarchen dargestellt. Auch das steigerte ihre Akzeptanz durch
eine offentliche Meinung, die sonst nicht mehr ohne weiteres bereit gewesen wire,
den Fithrungsanspruch der traditionellen Eliten zu akzeptieren.®3 In Frankreich ge-
staltete sich dieser Ubergang vom heroischen Kimpfer fiir den Ruhm des Konigs-
hauses und des eigenen adligen Namens zu Nationalhelden sehr viel schwieriger,
zumal die sozialgeschichtlichen Voraussetzungen andere waren. Denn hier bestand
traditionell eine Trennung zwischen dem Schwertadel und der stidtischen Elite der
noblesse de robe. Deutlich ist aber auch, dass in Frankreich die englischen Entwick-
lungen intensiv beobachtet und spitestens seit der Mitte des 18. Jahrhunderts als
Vorbild gesehen wurden. Dieser Einfluss des englischen Modells wurde etwa in
dem Theaterstiick ,Die Belagerung von Calais“, das nach dem Siebenjihrigen
Krieg entstand,** ebenso deutlich wie in der Debatte tiber die noblesse commercante

42 Ronald G. Asch, Sacral Kingship between Disenchantment and Re-enchantment. The
French and English Monarchies 1587-1688, New York 2014.

43 Siche S. 110.

44 Siche S. 128.

24



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und die noblesse militaire.> Zugleich stand die Diskussion in Frankreich im 18. Jahr-
hundert, wie schon angedeutet, auch unter dem Eindruck der tiberbordenden
Selbstheroisierung Ludwigs XIV., deren kriegerischen Triumphalismus man im
Zeitalter der Aufklirung zunehmend ablehnte.

Ludwig XIV. hatte in seiner Regierungszeit den aristokratischen Helden in den
Hintergrund treten lassen oder zumindest dafiir gesorgt, dass adlige Selbstheroisie-
rungen sich nun sehr viel subtiler und verhaltener artikulieren mussten als in der
Vergangenheit. Es wire allerdings ein Fehler anzunehmen, dass die absolute Mon-
archie ohne die Figur des militdrischen Heros ausgekommen wire. Ohne entspre-
chende Vorbilder wire es unmoglich gewesen, den Schwertadel dazu zu motivie-
ren, sein Leben auf dem Schlachtfeld fiur den Monarchen und sein Konigreich zu
opfern. Das Verhiltnis zwischen der Heroisierung des Monarchen und der heroi-
schen Selbstinszenierung des Adels war freilich nie spannungsfrei, was unter ande-
ren Voraussetzungen auch fur England galt, wo freilich zwischen dem spiten 16.
und dem frithen 18. Jahrhundert nur Wilhelm III. ganz der Figur des klassischen
roi connétable entsprach. Die Stuarts hatten sehr viel eher versucht, den gefihrlichen
Handlungszwingen, die von einem heroischen Rollenmodell fir den Monarchen
ausgehen konnten, zu entkommen. Das galt besonders fiir Jakob I. und Karl IL
Dabei schufen sie freilich einen Entfaltungsraum fiir andere Modelle des Heroi-
schen, die als Gegenentwurf zur monarchischen Selbstdarstellung konzipiert wur-
den; eine potenziell fiir die Legitimation von Herrschaft gefihrliche Konstellation.
Ein spezifisch republikanisches Modell des Heroischen wurde in dieser Form im
17. Jahrhundert jedenfalls nur in England entwickelt, es blieb Frankreich fremd.
Erst im 18. Jahrhundert schuf der Ruf nach einem patriotischen, eine Nation aus
Biirgern einigenden politischen Ethos fiir die Figur des Helden auch hier eine ganz
neue politische und kulturelle Konfiguration, die bis zu einem gewissen Grade die
Problemlagen des 19. Jahrhunderts mit seiner Tendenz vorwegnahm, die gesamte
Nation zu einer ,nation of heroes“ (Carlyle) zu stilisieren.

Die angesprochenen Entwicklungen konnen hier nicht erschépfend behandelt
werden. Dieser Essay will dennoch einen Beitrag zum besseren Verstindnis der
Umdeutung dlterer Modelle des Heroischen im 17. und 18. Jahrhundert leisten.
Auch wenn diese Entwicklungen nicht einfach auf den Nenner des Untergangs
und der Zerstorung des klassischen aristokratischen Helden gebracht werden
konnen, so sind doch Tendenzen zur Verbiirgerlichung des Helden und zu seiner
Indienstnahme fiir den Patriotismus und fiir das Nationalbewusstsein einer gan-
zen Nation im 18. Jahrhundert sowohl in Frankreich als auch in England unver-
kennbar. In diesem Sinne kann man dann in der Tat von einem Herbst des Hel-
den sprechen, wenn man darunter Figuren wie den Grand Condé (gest. 1686),
den Sieger von Rocroi, versteht, dessen Handlungshorizont noch ganz durch
Adelsstolz und aristokratisches Streben nach Ruhm und Ehre bestimmt worden

45 Smith, Nobility Reimagined, S. 104-142.

25



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

war. Ein Condé war sich letztlich selbst genug und fiihlte sich an kaum eine Re-
gel ohne Vorbehalte gebunden; so vermochte er auch fir Spanien genauso zu
kimpfen, wie fir sein eigenes Land. Der Charakter des Transgressiven blieb zwar
fur die Figur des Helden auch nach der Mitte des 18. Jahrhunderts charakteri-
stisch — trotz aller Versuche der Aufklirung, den Helden zu domestizieren —, aber
sehr viel stirker wurde von ihm nun verlangt, Symbolfigur fur eine Sache oder
eine Bewegung zu sein. Nur dann konnte man ihm den Regelbruch und die
Maflosigkeit seiner Taten nachsehen, die nun, da sie nicht mehr Ausdruck des
Privilegs des Aristokraten oder professionellen Kriegers waren, freilich auch po-
tenziell zum Mafstab fir das Verhalten aller Menschen werden konnten und
damit eine zutiefst destabilisierende Kraft entfalteten, die ihnen in alteren Epo-
chen gefehlt hatte.

26



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konfessionalisierung des Helden
oder die subversive Kraft des Heroischen
im spiten 16. Jahrhundert

Im Jahre 1594 versuchte ein katholischer Attentiter, Jean Chatel, den franzosi-
schen Konig Heinrich IV. zu ermorden. Anders als 16 Jahre spiter, als es Ravaillac
wirklich gelang, den Monarchen tddlich zu verletzen, misslang dieses Attentat
und Chatel starb als potenzieller Konigsmorder eines qualvollen Todes, aber seine
Tat fand dennoch ihre Verteidiger. Einer der fuhrenden Theologen der Liga, Jean
Boucher, der 1589 schon die religiose Rechtfertigung fir die Ermordung Hein-
richs III. geliefert hatte, sich aber nun im Exil in den spanischen Niederlanden
aufhielt, schrieb eigens eine Apologie fiir Jean Chétel, in der er nochmals einge-
hend begriindete, warum es sich hier um einen - so wortlich - ,acte héroique®
handelte. Heroisch sei eine Handlung, die durch ihre Tugendhaftigkeit, aber auch
durch ,,magnanimité, force, courage” und ,constance” (Seelengrofie, Kraft, Mut
und Standhaftigkeit) das Normalmafl des Menschlichen deutlich iiberschreite und
den Menschen gewissermaflen gottlich werden lasse: ,rend I'homme divin en
quelque sorte“.! Vorausgesetzt war dabei zugleich, dass solche Martyrer-Attentiter
unmittelbar gottlich inspiriert waren.2 Mit dem Hinweis darauf, dass Chitel ein
Held sei, sollte ihm auch die Vollmacht zugeschrieben werden, eine Tat zu voll-
bringen, die sonst nach menschlichem Ermessen als Mord und Majestitsverbre-
chen hitte gelten miissen. Auch die widerstandsrechtlichen Theorien, die die
Konfessionskriege hervorgebracht hatten, rechtfertigten normalerweise nicht die
Tat eines Einzelnen, sondern versuchten, das Widerstandsrecht auf die korporativ
verfassten Stinde oder das wie auch immer definierte Volk einzuschrinken, wobei
auf katholischer Seite auch das Recht des Papstes, weltliche Herrscher abzusetzen,
eine erhebliche Rolle spielte. Die katholische Haltung zur Moglichkeit des Tyran-
nenmords hatte sich freilich seit den 1580er Jahren erheblich radikalisiert. Schon
das Attentat auf Wilhelm von Oranien war 1584 von katholischer Seite gepriesen

1 Jean Boucher, Apologie pour Iehan Chastel. Parisien, executé & mort, par Frangois de Ve-

rone Constantin [Pseudonym fiir Jean Boucher], Teil 2, [s. .] ORT 1610, S. 26.

Zu dieser Problematik siehe auch Paul-Alexis Mellet, Lange et ’assassin. Les vocations
extraordinaires et le regicide jusq’au 1610, in: Marie-Luce Demonet (Hrsg.), Hasard et pro-
vidence XIVe-XVII® siécles. Actes du cinquantenaire de la fondation du CESR et XLIX®
Colloque International d’études Humanistes, Tours, 3-9 juillet 2006, 2007, http://umr6576.
cesr.univ-tours.fr/Publications/HasardetProvidence/, 20. Juli 2015. Zur Hinrichtung von
Chatel, der dieser mit heroischer Standhaftigkeit entgegenging, siche auch: Mathilde Ber-
nard, Ecrire la peur a ’époque des guerres de Religion. Une étude des historiens et mémo-
rialistes contemporains des guerres civiles en France 1562-1598 (Collection Savoir : Let-
tres), Paris 2010, S. 138.

2



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

worden als ,a holy and living sacrifice offered to God the Lord his creator”.? Und
als 1589 der Monch Jacques Clément Heinrich III. von Frankreich umbrachte,
duflerte sich der Papst lobend iiber den Attentiter und verglich nach einigen Dar-
stellungen seine Tat sogar mit dem Wunder der Inkarnation,* wihrend der spani-
sche Jesuit Mariana den Attentiter in einem seiner Werke ,aeternum Galliae de-
cus“ (yeine ewige Zierde Frankreichs“) nannte.’ Dies waren keine vereinzelten
Stimmen. Der spanische Botschafter in Paris war tiberzeugt, dass Clément ein
Werk von tibermenschlicher Grofle vollbracht habe, andere sprachen von einem
Zeichen Gottes oder verglichen Clément mit den Helden und Heldinnen der Bi-
bel. So predigte der Prior der Dominikaner in Paris, Edmond Bourgoing, ein be-
sonders fanatischer Anhinger der Heiligen Liga, nach der Ermordung des letzten
Valois 15 Tage lang tiber die Gestalt der biblischen Judith, deren Tat er als Prifigu-
ration der Tat Jacques Cléments sah, der jedoch ebenso mit David, Samson oder
Ehud verglichen wurde. Clément verkorperte auf diese Weise eine bestimmte Va-
riante des heroischen Glaubenskdmpfers, zugleich Mirtyrer und Tyrannenmorder
und Uberdies noch Priester, der in der Nachfolge Christi stand.

Im Zuge der Religionskriege war es auf beiden Seiten, auf der katholischen wie
auf der protestantischen, zu einer Umdeutung des religiosen Martyriums gekom-
men. War der Mirtyrer in der Tradition der Kirche in erster Linie als unschuldiger
Dulder gesehen worden, der sein Leben fiir seinen Glauben opferte und der allen-
falls in der Standhaftigkeit des Leidens heroische Grof3e entfaltete, so wurde das
Martyrium nun zunehmend zur Tat umgedeutet. Namentlich von katholischer
Seite wurde das Martyrium als Aufforderung zur Bekehrung derjenigen darge-
stellt, die seine Zeugen wurden.” Dieser Aspekt mochte bei der Darstellung der
protestantischen Opfer religioser Verfolgung geringer ausgeprigt sein. Die stoische
Apathie des Mirtyrers wurde hier generell stirker betont als im katholischen Be-
reich, wo namentlich die Jesuiten auf die Indienstnahme der menschlichen Lei-

Brad S. Gregory, Salvation at Stake. Christian Martyrdom in Early Modern Europe (Har-
vard Historical Studies; 134), Cambridge, MA 1999, S. 295-296.

4 Jacques Auguste de Thou, Historia sui temporis, Bd. 4, London 1733, Liber XCVI, § X,
S. 767-768; vgl. Nicola M. Sutherland, Henry IV of France and the Politics of Religion,
Bd. 1, Henry of Navarre, Bristol 2002, S. 265.

Juan Mariana, De Rege et eius institutione, Toledo 1599, S. 69; vgl. Harro Hopfl, Jesuit Po-
litical Thought. The Society of Jesus and the State, c. 1540-1630 (Ideas in Context; 70),
Cambridge 2004, S. 319-320.

Nicolas Le Roux, Le roi, la cour, I’état. De la Renaissance a I’absolutisme (Epoques), Seys-
sel 2013, S. 252-256.

7 Peter Burschel, Sterben und Unsterblichkeit. Zur Kultur des Martyriums in der Frithen
Neuzeit (Ancien Régime. Aufklirung und Revolution; 35), Minchen 2004, S. 281-282:
»50 wird in der Tat deutlich, daf} die Mirtyrerinnen und Mirtyrer auf den Jesuitenbithnen
im Vergleich mit ihren protestantischen [...] nicht leiden, sondern ,gegenleiden’, nicht
dulden, sondern agieren, nicht loslassen, sondern kidmpfen, nicht iiberwinden, sondern
Uberzeugen. Thr Martyrium wird zur Tat, und erst in der Tat zum Triumph.“

28



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

denschaften fiir die Sache des Glaubens und nicht auf ihre ginzliche Uberwin-
dung setzten.® Aber auch hier konnte der Opfertod eines Mannes oder einer Frau,
die von konfessionellen Feinden wegen ihres Glaubens getotet wurden, leicht eine
politische Dimension erhalten. Foxes ,Book of Martyrs® etwa, das die Erinnerung
an die rund 300 Englinder und Englinderinnen wachhielt, die unter Maria Tudor
wegen ihres Bekenntnisses zum Protestantismus hingerichtet worden waren, wur-
de im spiten 16. und im 17 Jahrhundert als Aufforderung gelesen, einer maogli-
chen katholischen Machtergreifung in England einen entschiedenen Widerstand
entgegenzusetzen.” Ob diese Machtergreifung sich nun auf dem Wege der dynas-
tischen Erbfolge vollzog oder durch einen gewaltsamen Umsturz oder gar durch
den Abfall eines Herrschers vom wahren Glauben, war dafiir von untergeordneter
Bedeutung.!® Zum Fanal wurde der Tod der Opfer der marianischen Verfolgungen
vor allem im Kontext einer Interpretation, die sich von der Offenbarung des Jo-
hannes inspirieren lief} und dieses Buch der Bibel als Aufforderung zur aktiven
Beteiligung auch des einfachen Gldubigen am eschatologischen Kampf zwischen
Licht und Finsternis las.!!

Auf katholischer Seit erhielt diese Politisierung des Martyriums jedoch noch ei-
ne stirkere und konkretere Zuspitzung. Protestanten neigten etwa wihrend der
franzosischen Religionskriege in Frankreich in der Regel nicht dazu, Adlige oder
andere Laien, die im aktiven Kampf gegen den konfessionellen Gegner umge-
kommen oder auch Opfer eines politischen Attentates geworden waren, als Mirty-
rer zu verehren, was zum Teil auch daran gelegen haben mag, dass etwa die politi-
schen Anflhrer der Hugenotten in Frankreich, die sich eher den traditionellen
Idealen einer spezifisch adligen Lebenshaltung verpflichtet sahen, sich nur mit
Miihe als Verkorperung einer leidenschaftlichen Frommigkeit darstellen liefen.?
Den Vorkidmpfern des Protestantismus, die wihrend der Religionskriege umkamen,

8 Vgl. ebd., S.278, S.282; vgl zu den Jesuiten und ihrer Vorstellung des Heroischen auch
Marc Fumaroli, Héros et orateurs. Rhétorique et dramaturgie cornéliennes, Genf 1996,
S.329-337.

9 Vgl. David Loades (Hrsg.), John Foxe at Home and Abroad, Aldershot 2004; Thomas

P. Anderson / Ryan Netzley (Hrsg.), Acts of Reading. Interpretation, Reading Practices,

and the Idea of the Book in John Foxe’s Actes and Monuments, Newark, Del. 2010; vgl.

Alice Dailey, The English Martyr from Reformation to Revolution (Reformations), Notre

Dame, IN 2012, S. 53-97.

Thomas S. Freeman, ‘Imitatio Christi with a Vengeance’: The Politicisation of Martyrdom

in Early-Modern England, in: Thomas S. Freeman / Thomas F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and

Martyrdom in England, c. 1400-1700 (Studies in Modern British Religious History; 15),

Woodbridge 2007, S. 35-69.

11" Zum Einfluss der Apokalypse auf das politische Denken siehe Ronald G. Asch, The Reve-
lation of the Revelation. Die Bedeutung der Offenbarung des Johannes fiir das politische
Denken in England im spiten 16. und frithen 17. Jahrhundert, in: Kai Trampedach / An-
dreas Pecar (Hrsg.), Die Bibel als politisches Argument. Voraussetzungen und Folgen bibli-
zistischer Herrschaftslegitimation in der Vormoderne (Historische Zeitschrift; Beihefte
N.E. 43), Miinchen 2007, S. 315-331.

12" E] Kenz, Les biichers du roi, S. 209-212.

10

29



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wurden zwar heroische Tatkraft, ritterlicher Mut und wohl auch die Seelengrofie
des Aristokraten, der mit stoischem Gleichmut die Unbill der Welt ertrug, zuge-
schrieben, aber man zogerte, ihnen einen wirklichen Mirtyrerkult zu widmen, wie
es auf katholischer Seite zum Beispiel mit den 1588 ermordeten Briidern Guise
durchaus geschah. Ein Held auf dem Schlachtfeld zu sein und zugleich ein Mirty-
rer, das war aus protestantischer Sicht, zumindest zu diesem Zeitpunkt, nur schwer
vereinbar, selbst wenn man am Ende einem Mordanschlag zum Opfer fiel, ganz
abgesehen von der Tatsache, dass es natiirlich im Protestantismus keinen Heiligen-
kult gab.13

Es mag hinzugekommen sein, dass die Protestanten, die in Frankreich anders als
in England nur eine Minderheit der Bevolkerung darstellten, nie hoffen konnten,
die Mehrheit der Franzosen fuir ithren Kampf zu gewinnen, es sei denn, sie stellten
diesen vor allem auch als eine politische Auseinandersetzung dar, in der es um die
Freiheit des Landes und die Rechte der Stinde, vor allem des Adels ging. Und so
war die Argumentation der Hugenotten im Krieg, wie man etwa an der ,Franco-
Gallia“ Frangois Hotmans sehen kann, auch ausgerichtet.'* Mit der Berufung auf
religiose Mirtyrer konnte man die gemifigten Katholiken kaum fir sich gewin-
nen, mit rein politischen und historischen Argumenten aber vielleicht bis zu ei-
nem gewissen Grade doch.

Vor diesem Problem stand die katholische Seite im konfessionellen Kampf
nicht. Sie war aber seit den 1580er Jahren mit der Herausforderung konfrontiert,
ihre grundsitzliche Treue gegeniiber einer katholischen Monarchie mit dem Wi-
derstand gegen einen Konig, Heinrich IIL, zu verbinden, der zwar Katholik war,
aber im Kampf gegen die Ketzer den Eindruck nicht vermeiden konnte, lau und
unentschlossen zu sein, und der tiberdies die Moglichkeit offen lief3, dass ein Pro-
testant, Heinrich von Navarra, sein Nachfolger sein kénnte.l> Die heroische Geste
des Martyrers brachte vielleicht auch deshalb die Botschaft der Heiligen Liga — des
Zusammenschlusses der militanten Katholiken — besser zum Ausdruck als jede
Predigt und jede theoretische Abhandlung, weil der Mirtyrer als Figur die internen
Konflikte der katholischen Position lebbar machte und gewissermaflen authob.!6

Bei der Zuspitzung der konfessionellen Konflikte in Frankreich spielte der Ver-
weis auf das Leiden und den heroischen Tod der katholischen Glaubenszeugen je-

13- Zu den Problemen, die sich fiir die Protestanten daraus ergaben, dass es wihrend der Reli-

gionskriege keine klassischen Martyrer — also etwa Opfer von Hiresieverfahren — mehr gab,
siehe auch Bernard, Ecrire la peur, S. 289.

Francois Hotman, Franco-Gallia, in: Jirgen Dennert (Hrsg.), Beza, Brutus, Hotman. Cal-
vinistische Monarchomachen (Klassiker der Politik; 8), Koln 1968, S. 203-327.

15 Zu Heinrich IIL siehe jetzt Robert J. Knecht, Hero or Tyrant? Henry III, King of France,
1574-89, Farnham 2014, besonders S. 39-58 zur Rolle Heinrichs als katholischer Held in
der Zeit als Thronfolger.

Diese These vertritt sinngemif8 David El Kenz, Les usages subversifs du martyre dans la
France des troubles de religion. De la parole au geste, in: Frank Lestringant (Hrsg.), Mar-
tyrs et martyrologes (Revue des Sciences Humaines; 269), Lille 2003, S. 33-51, hier S. 46.

14

16

30

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

denfalls eine entscheidende Rolle. Als 1587 in England Maria Stuart hingerichtet
wurde, instrumentalisierte die Liga in Frankreich deren Tod, um den eigenen Ko6-
nig anzugreifen, weil er nicht versucht habe, die Hinrichtung dieser fritheren Koni-
gin von Frankreich (Maria Stuart war die Witwe Franz II. von Frankreich) zu ver-
hindern. Zugleich wurden in einer Pariser Kirche Bilder zur Schau gestellt, die den
qualvollen Tod der katholischen Priester darstellten, die in England unter Elisa-
beth I. wegen ihres Glaubens hingerichtet worden waren, um so die Franzosen vor
der Moglichkeit des Ubergangs der Krone an einen Protestanten zu warnen.!? We-
nig spiter kam es in Paris zu einem Volksaufstand radikaler Katholiken, vor dem
sich der Konig nur mithsam durch Flucht in Sicherheit bringen konnte. Doch auch
auflerhalb der Hauptstadt war er seines Lebens nicht sicher. 1589 wurde er — wie
bereits erwihnt — in Saint Cloud vom den Jakobinerménch Jacques Clément, der
dabei selbst umkam, ermordet.

In der Propaganda der Liga wurde Clément mit Judith und anderen Heldinnen
und Helden des Alten Testamtes verglichen.!® In seinem Falle stellte sich natiirlich
die Frage, ob ein Monch und Priester wirklich berechtigt sein konne, selbst zum
Schwert zu greifen, mit besonderem Nachdruck, denn es galt ja das Prinzip ,eccle-
sia non sitit sanguinem® (,die Kirche trinkt kein Blut®). Indes betonten die Traktate
der Liga, dass ja auch der Prophet Elias vierhundert Baalspriester getotet habe und
Samson unter Opferung seines Lebens an die dreitausend Philister mit sich in den
Tod gerissen habe.!?

Gefihrlich fiir die Monarchie waren in Frankreich jedoch nicht nur radikalisierte
Einzeltiter wie Jacques Clément, die durch die eine grofle heroische Tat das Land
vor der Gefahr der Hiresie zu retten versuchten, sondern auch jene Adligen, die
sich an die Spitze der streitenden konfessionellen Parteien setzten. Die Motivation
dafiir war sicherlich eine recht unterschiedliche. Fir manche mogen Konflikte mit
feindlichen Klientelnetzwerken oder der Versuch, sich zu profilieren, eine Rolle ge-
spielt haben, aber man sollte ein anderes Motiv nicht unterschitzen: Die Suche
nach einer Legitimation fiir die eigene gesellschaftliche Position und nach einer
Mission, der man dienen konnte. Denis Crouzet hat mit Nachdruck die These ver-
treten, das Ende der Kriege gegen die duferen Feinde Frankreichs im Frieden von
Cateau-Cambrésis 1559 sei fur viele Adlige ein Trauma gewesen, denn fiir sie habe

17 Stuart Carroll, Martyrs and Murderers. The Guise Family and the Making of Europe, Ox-
ford 2009, S. 257; vgl. Alexander S. Wilkinson, Mary Queen of Scots and French Public
Opinion 1542-1600, Basingstoke 2004, S. 110, S.111-127; vgl. John D. Staines, The
Tragic Histories of Mary Queen of Scots, 1560-1690. Rhetoric, Passions and Political Lit-
erature, Farnham 2009, S. 102; vgl. Paul Arblaster, Antwerp and the World. Richard Ver-
stegan and the International Culture of Catholic Reformation (Avisos de Flandes; 9), Neu-
Lowen 2004, S. 41-43.

Jacques Baron, Origine, généalogie et démonstration de ceste excellente, et héroique mai-
son de Lorraine, et Guyse en dépendente. Avec les martyrs de Henry et Louys, Duc et
Cardinal de Guise, Paris 1589, S. 36.

Charles Pincelet, Le martyre de frére Jacques Clément de Iordre S. Dominique, Troyes
1589, S. 59, S. 61.

18

19

31

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Krieg fast die Bedeutung eines sakralen Selbstopfers angenommen. In mythen-
umwobenen Kimpfen wie dem Zweikampf zwischen dem Chevalier Bayard und
dem Spanier Alonzo de Sotomayor im Februar 1503 wihrend der Kriege in Italien
glaubte man die Hand Gottes zu erkennen, die dem scheinbar Schwicheren den
Sieg verlieh, so wie ein David iiber Goliath gesiegt hatte. Dieses ganze Feld heroi-
scher Taten schien mit dem Ende der Kriege gegen das Haus Habsburg und andere
Gegner dem Vergessen anheim gegeben zu sein und die Begeisterung, mit der sich
Teile des Adels in die Religionskriege stiirzten, wire dann gewissermafien eine
Kompensation fir den unpopuliren dufleren Frieden, eine notwendige Suche nach
einer heroischen Existenz in einer unheroischen Zeit gewesen.?® Eine solche Inter-
pretation mag die Dinge zu sehr zuspitzen, trifft aber doch ein wesentliches Ele-
ment des adligen Engagements in den Religionskriegen, wobei man gleichzeitig be-
tonen muss, dass die meisten weniger wohlhabenden Adligen in der Provinz sich
nur voribergehend oder gar nicht an den Kimpfen beteiligten.?! Adlige aber, die
so dachten, wie es Crouzet skizziert, setzten dem Bild eines schwankenden und
entscheidungsschwachen Monarchen, Heinrichs IIL, eine Selbstinszenierung ent-
gegen, die sie als heroische milites Christi, als Streiter Christi, erschienen liel. Auf
protestantischer Seite liefd sich das traditionelle Adelsethos freilich auch unter den
Vorzeichen eines heroischen Kampfes fiir den wahren Glauben nicht ohne weiteres
mit den Idealen eines gottesfurchtigen Lebens zur Deckung bringen, wie es die Pa-
storen der reformierten Kirche propagierten. Eine Figur wie Heinrich von Navarra,
der spitere Heinrich IV,, lasst dies ja deutlich genug werden.??

Leichter tat sich die katholische Seite damit, einen Kompromiss zwischen kon-
fessioneller Militanz und adligem Ehrgefiihl zu finden, zumal hier stirker zwi-
schen der Rolle von Geistlichen und Laien in der konfessionellen Auseinanderset-
zung differenziert werden konnte. Die Doktrin des Priestertums aller Glaubigen
war dem Katholizismus ja fremd. Es gab freilich auch Adlige, wie den Grafen von
Bouchage, spiter Herzog von Joyeuse, die in einer Person in unterschiedlichen
Lebensphasen die Rolle des Geistlichen, der durch eine heroische Askese und auf-
riittelnde Predigten der Kirche diente, und des bewaffneten Kimpfers, der auf den
Schlachtfeldern des Religionskrieges flir den wahren Glauben eintrat, verbanden.
Henri de Joyeuse (geb. 1563, gest. 1608) war der Bruder eines der mignons (Favori-
ten) Heinrichs IIL., Anne de Joyeuse, und gehorte selbst zu den Hoflingen und
Freunden des Konigs. 1587 trat Henri nach dem Tode seiner jungen Frau in ein

20 Denis Crouzet, La genése de la Réforme francaise, Paris 1999, S. 539-541, S. 545.

21 Jean-Marie Constant, Les barons francais pendant les guerres de religion, in: Association
Henri IV (Hrsg.), Quatriéme centenaire de la bataille de Courtras (Colloque de Coutras
organisé par le GRAHC 1987), Pau 1989, S. 49-62, besonders S. 54-60; vgl. Ders., The
Protestant Nobility in France during the Wars of Religion. A Leaven of Innovation in a
Traditional World, in: Philip Benedict [et al.] (Hrsg.), Reformation, Revolt and Civil War
in France and the Netherlands, 1555-1585, Amsterdam 1999, S. 69-82.

22 7Zu Heinrich IV. siche Vincent J. Pitts, Henri IV of France. His Reign and Age, Baltimore
2009.

32



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kloster ein und wurde Kapuziner, lief sich aber 1592 von seinen Geliibden als
Monch entbinden, um mit dem Status eines Malteserritters am Kampf gegen die
Protestanten teilzunehmen. Nach dem Ende der Religionskriege trat er erneut ins
Kloster ein und erlangte durch seine Predigten und seine Neigung zum Mystizis-
mus eine gewisse Berithmtheit.23 Es ist bezeichnend, dass Joyeuse in seiner Rolle
als Kapuziner auch an einer groflen Prozession teilnahm, welche die Liga im Mai
1588 in Paris veranstaltete. Sie stellte den Weg Christi zum Kalvarienberg dar und
sollte die Bevolkerung gegen den Koénig mobilisieren, ihn aber auch zur Riickkehr
aus Blois nach Paris bewegen. In der Prozession, in der die Henkersknechte be-
sonders brutal agierten, um das Ganze lebensnah wirken zu lassen, wurde die Rol-
le des gequilten Christus von Joyeuse gespielt.2* Im Leben des Kapuziners Pére
Ange (so hief§ Joyeuse als Monch) verband sich das heroische Leiden fir den wah-
ren Glauben in unterschiedlichen Phasen mit dem bewaffneten Kampf fur die
Kirche. Eine solche Synthese war natiirlich eher die Ausnahme. Andere Adlige
waren weltlichen Freuden weit stirker zugetan als Joyeuse und wurden dennoch
als Glaubensstreiter und am Ende auch als Mirtyrer heroisiert.

Das galt etwa fur den Fiihrer der Liga in den 1580er Jahren, den Herzog von
Guise. Henri de Guise entstammte einer Nebenlinie des Hauses Lothringen, einer
Dynastie, die Gottfried von Bouillon, den Kreuzfahrer und ersten Konig von Je-
rusalem, zu ihren Vorfahren rechnete und im Kampf gegen die Ungliubigen ihre
besondere Mission sah.?> In den spiten 1550er Jahren hatten die Guise den fran-
zdsischen Hof faktisch dominiert, nach dem Tode Franz II. 1560 war ihre Macht-
stellung jedoch ins Wanken geraten. Die Vertreibung Maria Stuarts, die miitterli-
cherseits eine Guise war, aus Schottland im Jahre 1567 war fur ihre Macht und ihr
Ansehen ein weiterer Schlag. Die Guise reagierten darauf, indem sie sich immer
starker mit der Sache der militanten Katholiken identifizierten und sich einer eng-
en Zusammenarbeit mit Philip II. von Spanien verschrieben. Die Identifikation
mit dem militanten Katholizismus wurde auch von Antoinette de Bourbon ge-
fordert, der fanatisch frommen Gattin der ersten Herzogs von Guise und Grof3-
mutter von Henri de Guise. Ihr Sohn Francois de Guise wurde zu Beginn der Re-
ligionskriege 1563 bei der Belagerung von Orléans von dem Protestanten Jean de
Poltrot aus dem Hinterhalt erschossen oder — aus der Sicht der Katholiken - er-

23 Luigi Gonzaga di Castiglione, Le Pére Ange de Joyeuse, frére mineur capucin, maréchal de
France (1563-1608), Paris 1928.

Antoinette Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des Croix. Les représentations du corps souf-
frant 1580-1650 (Bibliothéque littéraire de la Renaissance, Sér. 4; 82), Paris 2011, S. 69.

Denis Crouzet, Capital identitaire et engagement religieux. Aux origines de I’engagement
militant de la maison de Guise ou le tournant des années 1524-1525, in: Joél Fouilheron
[et al.] (Hrsg.), Sociétés et idéologies des Temps modernes. Hommage a Arlette Jouanna,
Bd. 2, Montpellier 1996, S. 573-589; Ders., Un texte fondateur? Note sur « U'Histoire et
recueil de la triomphante et glorieuse victoire... », in: Brigitte Maillard (Hrsg.), Foi, fidelité,
amitié en Europe 2 la période moderne. Mélanges offerts & Robert Sauzet, Bd. 2, Sensibili-
té et pratiques religieuses, Tours 1995, S. 311-331; vgl. zur Kreuzzugsidee auch unten, S. 67,
Anm. 6.

24

25

33

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mordet und seine Witwe verschrieb sich ganz der Mission, diesen Tod zu richen.
Sein Sohn Henri galt als einer der besten Kimpfer unter den Adligen seiner Zeit
und zeichnete sich durch seine Beteiligung an zahlreichen Duellen ebenso aus wie
durch seinen Mut auf dem Schlachtfeld, auf dem er mehrmals verwundet wurde,
was ihm den Beinamen ,Le Balafré“, Narbengesicht, eintrug.2® Seine Arroganz
und seine Neigung, politisch gefihrliche Liebesaffiren mit Frauen von Stand, et-
wa mit der Schwester des Konigs, anzufangen, verwickelten ihn allerdings auch
schon friihzeitig in Konflikte mit der Krone bzw. dem Haus Valois. Er war im Ub-
rigen wie seine Mutter besessen von dem Gedanken, den Tod seines Vaters zu ri-
chen, fur den er den Admiral Coligny verantwortlich machte, und galt als einer
der Hintermanner der Bartholomausnacht von 1572.

In den 1580er Jahren wurde er vor allem zum Gegenspieler des Konigs Hein-
rich III. Im Vergleich zu der eher morbiden und nach innen gekehrten Frommig-
keit Heinrichs III. war Henri de Guise ein Mann der Tat, dessen Kampf gegen die
Hiresie und fur die Romische Kirche nicht frei war von politischem Kalkil. Spa-
testens als die Guise in den 1580er Jahren die Fithrung der Heiligen Liga tiber-
nahmen, war jedoch ihre Treue zur Kirche zu einem Identititskapital geworden,
auf das man kaum verzichten konnte, wenn man das Netzwerk der zahlreichen
Klienten, die man besaf}, durch den Appell an gemeinsame ideelle Ziele zusam-
menhalten wollte.

Guise war daher mehr als ein malkontenter Hofling, er stand an der Spitze ei-
ner politischen Bewegung. Er spielte Ende der 1580er Jahre offenbar durchaus mit
den Gedanken, den Konig gefangen zu nehmen oder ihn sogar in ein Kloster ein-
zuweisen, um dann als Statthalter oder Reichsverweser an seiner Stelle zu herr-
schen.?’” An die Stelle eines verweiblichten Konigs wire damit ein adliger Krieger
getreten, der das Ideal heroischer Minnlichkeit und doch zugleich durch die ka-
tholischen Mirtyrer, die seine Familie in Gestalt seines Vaters und Maria Stuarts
aufzuweisen hatte, glaubwiirdig das Anliegen des reinen Katholizismus verkorper-
te. Durch seine offene Auflehnung gegen Heinrich III., wie sie in der Vertreibung
des Konigs aus Paris im Jahr 1588 zum Ausdruck kam, hatte Guise jedoch sein
Blatt tiberreizt. Im Dezember 1588 lief ihn der Konig bei einer Audienz in Blois
von seiner Leibgarde niederstechen. Auch sein Bruder, der Kardinal de Lorraine,
wurde gefangen gesetzt und ohne formliches Verfahren im Kerker umgebracht.

Die propagandistischen Schriften der Liga stellten den Tod der Herzogs von
Guise und seines Bruders nicht einfach nur als Mord dar, sondern als ein wahres
Martyrium, als ob die beiden im Kampf fir den wahren Glauben von einem
heidnischen Herrscher umgebracht worden wiren, wihrend umgekehrt der Tod
Heinrichs III. als Richterspruch Gottes gedeutet wurde.?

26 Carroll, Martyrs and Murderers, S. 185-187, S. 222-223.

27 Vgl. ebd., S. 283-284.

28 Baron, Origine, généalogie et démonstration, S. 36; vgl. Le Roux, Le roi, la cour, Iétat,
S. 243-246.

34



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dass Guise tiberhaupt eine so prominente Rolle als heroischer Fithrer der katho-
lischen Partei im Birgerkrieg hatte spielen konnen, lag wesentlich auch daran, dass
der Konig selbst zwischen den streitenden Parteien zu vermitteln versuchte oder
doch zumindest eine Festlegung auf das Ziel der Ausrottung der Hiresie mit
Stumpf und Stil sichtbar vermied. Heinrich III. hatte zu Lebzeiten seines ilteren
Bruders Karl IX., als er selbst noch den Titel eines Herzogs von Anjou trug, durch-
aus die Rolle des heroischen Kimpfers gegen die Hugenotten iibernommen. Er
war 1569, also noch in sehr jungen Jahren (er war 1551 geboren), an den Siegen
von Jarnac und Montcontour mafigeblich beteiligt und diese Tatsache erlaubte es
thm, fur sich ein ,symbolisches Kapital® zu schaffen, das auf seiner Selbstdarstel-
lung als vorbildlicher katholischer Ritter (,chevalier catholique exemplaire®) beruh-
te, wie Nicolas Le Roux hervorgehoben hat.?? Als Heinrich jedoch Konig wurde,
dnderten sich sowohl seine Selbstinszenierung als auch die Wahrnehmung seiner
Rolle als Herrscher zwischen den streitenden Parteien. Seine Versuche, Frankreich
den Frieden wiederzubringen, wurden von den militanten Katholiken zunehmend
als Verrat am wahren Glauben gesehen. Die Stellung des Konigs wurde zusitzlich
dadurch geschwicht, dass er kinderlos war. Die intensiven Freundschaften, die er
mit einem ausgesuchten Kreis von Hoflingen pflegte, wurden als Indiz fir homo-
erotische Neigungen gesehen.3? Heinrich selbst suchte solche Defizite zu kompen-
sieren, indem er seine katholische Frommigkeit ganz besonders spektakulir zu de-
monstrieren suchte, etwa indem er im Buiffergewand an offentlichen Prozessionen
von besonders strengglaubigen Briiderschaften wie der Gemeinschaft der Confréres
de la Mort oder der Pénitents Blancs teilnahm. Aber diese Negation der Aura der
Majestit stiefd weitgehend auf Ablehnung und wurde entweder als licherlich oder
als Heuchelei betrachtet. Der Versuch des Konigs, die heroische Rolle des miles chris-
tianus gegen diejenige des Buflers einzutauschen, war jedenfalls kein Erfolg, diesem
Rollentausch fehlte die Plausibilitit.3! Sein kurzfristig vollzogener Wechsel zu einer
Politik riicksichtsloser Brutalitit gegentiber seinen Gegnern - in diesem Fall gegen-
Uber den Briiddern Guise, die er in Blois umbringen lieff - vermochte ihn jedoch
auch nicht zu retten.’?

29 Ders., Lhéroisme impossible des derniers Valois, in: Martin Wrede (Hrsg.), Die Inszenie-

rung der heroischen Monarchie. Frithneuzeitliches Konigtum zwischen ritterlichem Erbe

und militdrischer Herausforderung (Historische Zeitschrift, Beihefte N.E.; 62), Miinchen

2014, S. 152-169, hier S. 160-161.

Ders., La faveur du roi. Mignons et courtisans au temps des derniers Valois, vers 1547-vers

1589 (Epoques), Seyssel 2001.

31 Ders., Lhéroisme impossible, S. 165, S. 169; Knecht, Hero or Tyrant?, S.215-220; vgl.
Alain Tallon, Conscience nationale et sentiment religieux en France au XVI¢ siécle (Le
noeud gordien), Paris 2002, S. 125-132.

32 Anita M. Walker / Edmund H. Dickerman, The King Who Would be Man. Henri III,
Gender Identity, and the Murders at Blois, 1588, in: Historical Reflections 24, Heft 2,
1998, S. 253-281.

30

35

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein Nachfolger, Heinrich IV., entsprach sehr viel mehr als der letzte Valois dem
Bild des roi connétable, denn er fithrte seine Truppen selbst in die Schlacht und ver-
korperte ganz und gar das Ethos eines Adels, fiir den der Krieg das Zentrum der
eigenen Existenz war. Auch seine zahlreichen erotischen Affiren konnten als Zei-
chen einer besonderen Maskulinitit gedeutet werden,? jedenfalls hitte keine Kritik
thm unterstellt, seine Neigungen wiirden eher jungen Minnern gelten. Aber die
Heroisierung des neuen Herrschers ging weit tiber das hinaus, was man etwa auch
bei adligen Heerfithrern finden konnte. Wiederholt wurde die Bereitschaft des
Bourbonen betont, sich fiir sein Land, Frankreich, und fir die gerechte Sache zu
opfern, gegebenenfalls auch in einem Zweikampf mit seinen Gegnern. Wie Denis
Crouzet argumentiert hat, diente die prononcierte Heroisierung des neuen Herr-
schers auch dem Zweck, ihm eine Sakralitit zuzuschreiben, die nicht unmittelbar
von seiner Rechtgliubigkeit abhingig war. Entscheidend war auch der Umstand,
dass es Heinrich erst 1594 gelang, sich zum Konig kronen zu lassen, fast fiinf Jahre
nach seiner offiziellen Thronbesteigung. Die Legitimation, die ihm Salbung und
Krénung nicht zu geben vermochten, mussten ihm in dieser Ubergangzeit seine
militirischen Siege verschaffen, in denen seine Anhinger das Werk der Vorsehung
sahen. Die Heroisierung Heinrichs IV. als Heerfiihrer, Herrscher und Friedensstifter
hatte fiir seine Legitimation also eine viel zentralere Bedeutung als fir Monarchen,
deren Erbrecht unbestritten war.34

Aus der Perspektive eines christlichen Stoizismus war Heinrich in diesem Kon-
text der neue Herkules, der seine eigenen Leidenschaften genauso wie die Dimo-
nen der Zwietracht iberwunden hatte. An die Stelle des Mysteriums eines Priester-
konigtums mit quasi magischer Kraft — ein Bild des Konigtums, das unter den
Vorgingern Heinrichs IV. eine erhebliche Rolle gespielt hatte und auch neoplatoni-
sche Konnotationen besaf§ - trat ein ,heroisches Epos®, das den Weg Frankreichs
in ein Goldenes Zeitalter zeigte, wie Denis Crouzet dies interpretiert hat, und der
Held dieses Epos war der Konig selbst.>® Der Neustoizismus mit seiner Betonung

33 Katherine B. Crawford, The Politics of Promiscuity. Masculinity and Heroic Representa-
tion at the Court of Henry IV, in: French Historical Studies 26, Heft 2, 2003, S. 225-252.

34 Le Roux, Le roi, la cour, Iétat, S. 276-280; vgl. Asch, Sacral Kingship, S. 28-34.

35 Crouzet schreibt: ,une royauté stoicienne se mythifie dans la personne d’un roi qui n’est
autre que la reincarnation du mythique héros du renvouveau du monde® und ,le stoicisme
fut I’élément refondateur d’une sacralité de la personne monarchique. Le roi incarne la vie,
le principe de la vie qu’est la Raison. Dieu ou demi-Dieu, il ne peut mourir®, Denis Crou-
zet, Dieu en ses royaumes. Une histoire des Guerres de Religion (Epoques), Seyssel 2008,
S. 456-457, hier S. 455, S. 457; vgl. Ders., Les Guerriers de Dieu. La violence au temps des
troubles de religion (vers 1525-vers 1610), Bde 2, Seyssel 1990, S. 779-782; Ders., Les fon-
dements idéologiques de la royauté d’Henri IV, in: Jacques Pérot / Pierre Tucoo-Chala
(Hrsg.), Henri IV. Le Roi et la reconstruction du royaume, Pau 1990, S. 165-194. Skepti-
scher gegeniiber diesen Deutungen ist Denise Carabin, Les idées stoiciennes dans la littéra-
ture morale des XVI¢ et XVII¢ siecles 1575-1642 (Etudes et essais sur la Renaissance; 51),
Paris 2004, S. 519-521.

36

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Kontrolle der Leidenschaften, auf den die konigliche Propaganda sich berief,3¢
war zugleich eine Ideologie, die eine Distanzierung der Untertanen des Monarchen
von der Tagespolitik beglinstigte. Der einzig kimpfende Held in dieser Welt war
der Konig selbst — alle anderen Spieler auf der Bithne demonstrierten ihre heroi-
sche Kraft eher im Ertragen des Unvermeidlichen und Schicksalhaften und in der
Selbstdisziplin, aber nicht primir im agonalen Kampf. Zugleich bot die starke Be-
rufung auf die Sprache und die Bilder der antiken Mythologie fiir die Legitimation
der Herrschaft des ersten Bourbonen noch weitere Vorteile, denn sie blieb hinrei-
chend vieldeutig, um es unterschiedlichen Gruppen und Bewegungen zu ermogli-
chen, ihre Hoffnungen auf den koniglichen Heros zu projizieren. Fiir die Katholi-
ken, die ihn als Herrscher akzeptiert hatten, sich aber in der Tradition der Liga
sahen, war es moglich, die Bekehrung des Konigs zum Katholizismus als seine
grofite Heldentat zu feiern, wihrend Protestanten oder politigues den Konig als
Verkorperung einer ratio feiern konnten, die eher philosophische als theologische
Zige trug. An der Heroisierung Heinrichs IV. wird in der Tat deutlich, wie sehr der
Held eine Figur ist, die als Chiffre fiir die ,Aufthebung’, das heifdt die Suspension
von Gegensitzen, Konflikte ertriglich macht, die sonst Ordnung und Frieden be-
drohen miissen.3” Im Ubrigen dominierte die Figur des Herkules die Darstellung
des Konigs zumindest bis in die 1590er Jahre nicht ginzlich, zumal erst der Opfer-
tod des Konigs (seine Ermordung, in der man eine Parallele zum Tod des Herkules
auf dem Berge Oeta sehen konnte) sein irdisches Leben mit dem Mythos quasi zur
Deckung brachte, dhnlich wie die Verbannung Napoleons nach St. Helena diesen
endgiiltig als modernen Prometheus erscheinen lie3.3¥ In den 1590er Jahren war
Heinrich aber auch noch oft genug als Perseus dargestellt worden, 3’ der die An-
dromeda Frankreich vor dem Seeungeheuer Ketos (wahlweise die Liga oder der
Biirgerkrieg an sich) rettete, oder aber als christlicher Ritter, der die Liga in Gestalt
des Konigsmorders Clément niedertrat und sich mit dem Konigreich vermihlte.0
Die Idee einer Vermahlung zwischen Konig und Konigreich spielte auch im Kro-
nungsritual der Epoche eine wichtige Rolle.*! Als Feldherren und roi connétable 1isst

36 Zum Neustoizismus siche etwa Bernard, Ecrire la peur, S. 61-64, S. 318-324; Carabin, Les
idées stoiciennes; Jacqueline Lagrée, Just Lipse et la restauration du stoicisme (Philologie et
Mercure), Paris 1994.

37 Siche S. 16.

38 Vgl. Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 504-566: ,Prometheus wird Napoleon, Napoleon

Prometheus®.

Henri IV nouveau Persée délivrant la France-Andromede, Holzschnitt zum Einblattdruck

»La délivrance des la France par le Pers8ee francois®, Paris 1594, BNF Recueil de I’Estoile,

Gd. FORés. La?’ 6, FO 31.

40" Henri IV tenant la France par la main, Holzschnitt, 1590er Jahre, BNF, Inv. Ql_’ 1589 Hennin

920.

Aurélie du Crest, Modele familial et pouvoir monarchique. XVI-XVIII¢ siécles (Collec-

tion d’histoire des institutions et des idées politiques), Aix-en-Provence 2002, S. 47-53.

39

41

37



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Herrscher auch das heroisierende Reiterstandbild auf dem Pont Neuf erschei-
nen, das erste derartige Standbild iiberhaupt fir einen franzosischen Herrscher.#?
Ein dhnliches Standbild fur Elisabeth I. von England wire nicht nur deshalb
undenkbar gewesen, weil sie eine Frau war und daher ihre Truppen nicht selbst in
den Krieg fithren konnte, sondern auch, weil die Tudor-Herrscherin es sorgfiltig
vermied, sich zu klar und eindeutig auf eine kriegerisch-heroische Selbstdarstel-
lung festzulegen, auch wenn ihr eine solche Rolle immer wieder von anderen, von
Geistlichen ebenso wie von Dichtern und ihren eigenen Hoflingen und Ratge-
bern, nahelegt wurde. ,,At best she was a half-hearted heroine in the apocalyptic
struggle beween Christ and Antichrist“, wie Alexandra Walsham konstatiert hat.*3
Dort, wo Elisabeth von Dichtern, Predigern und Hoflingen heroisiert wurde,
wurde sie, obwohl sie eine Frau war, im Ubrigen keineswegs durchgehend mit
weiblichen Vorbildern wie den Heldinnen der Bibel (Deborah oder Judith zum
Beispiel) verglichen, sondern oft genug auch mit Minnern, wie etwa mit David
oder anderen Heroen.* Dabei ist klar zu erkennen, dass diese Heroisierung auch
als Abwehrstrategie gegen mogliche Attentate gedacht war, die von radikalen Ka-
tholiken als ein Akt des Tyrannenmordes legitimiert wurden. So wies der Geistli-
che William Leigh in einer seiner Predigten, die er in den 1590er Jahren am Tag
der Thronbesteigung der Konigin hielt, darauf hin, Katholiken sihen im Konigs-
mord einen ,heroicall acte“.# Dagegen versuchte er zu zeigen, dass allein die Ko-
nigin wirklich heroische Grof3e besitze. Wie Josiah habe sie die Feinde ihres Lan-
des in der Schlacht geschlagen - eine Anspielung auf den Sieg tiber die Armada.
Allerdings war Elisabeth ja nicht selbst in den Kampf gezogen, ihr Geschlecht hat-
te ihr das unmoglich gemacht. Indes, gerade weil Elisabeth eine schwache Frau sei,
konne man in ihren Siegen die Hand Gottes erkennen. Nicht durch korperliche
Kraft und mit dem Schwert, sondern durch die Kraft ihres Gebetes habe die Ko-
nigin ihre Feinde und die ihres Landes besiegt, oder wie Leigh es formulierte:
»David killed Goliah in his weake strength with prayer in his mouth and a pebble stone

in his hand [...] Queen Elizabeth in her weake, and feminine [sic] sex, to give God the
glorie, hath subdued that great Giant of Gath, I meane that man of Rome, with the

42 Dazu Gérard Sabatier, Le cavalier de bronze, in: Gérard Sabatier, Le Prince et les arts. Stra-

tégies figuratives de la monarchie francaise de la Renaissances aux Lumiéres (Epoques),
Seyssel 2010, S. 281-302, hier S. 283-288; Volker Hunecke, Europiische Reitermonumente.
Ein Ritt durch die Geschichte Europas von Dante bis Napoleon, Paderborn 2008.
43 Alexandra Walsham, “A Very Deborah?” The Myth of Elizabeth I as a Providential Mon-
arch, in: Susan Doran / Thomas S. Freeman (Hrsg.), The Myth of Elizabeth, Basingstoke
2003, S. 143-168, hier S. 146.
Zur Verherrlichung der Konigin in England siehe Kevin Sharpe, Selling the Tudor Monarchy.
Authority and Image in Sixteenth-Century England, New Haven, CT 2009, S.358-473;
Louis Montrose, The Subject of Elizabeth. Authority, Gender, and Representation, Chicago
2006.
William Leigh, Queene Elizabeth Paralleld in her Princely vertues with David, losua and
Hezekia [...] in three Sermons, London 1612, preface, sign. A 4 verso.

44

45

38



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sweete perfume of prayer in her mouth and the power of the word of god in her blessed
hand [...] in the spirit and speech of David hath been her royall march®.46

Die heroische Grofle der Konigin wurde dargestellt als die Frucht ihres protestan-
tischen Glaubens: ,This heroicall vertue of Magnanimite ever springs out of the
fountaine of faith“.4’ In den Predigten eines William Leigh war Elisabeth somit
eine wahre Glaubensheldin und die Idee heroischer Stirke war in ihrer Gestalt
vollstindig konfessionalisiert worden. Leigh predigte jedoch iber die Koénigin
nicht in ihrem Auftrag. Elisabeth selbst scheint die Versuche, sie fir die Sache des
militanten Protestantismus zu vereinnahmen, eher mit Skepsis gesehen zu haben.
In ihren letzten beiden Regierungsjahrzehnten lief} sie sich, soweit sie solche Dar-
stellungen zu kontrollieren vermochte, dann auch nicht mehr vorrangig als neue
Deborah oder Judith oder als Nachfolgerin Davids, der Goliath besiegt hatte, fei-
ern, sondern eher im Kostiim antiker Gottinnen oder anderer Figuren der Mytho-
logie. Auch die mittelalterliche Dichtung in Gestalt der Artus-Sage oder das Arka-
dien der neu-lateinischen Poesie spielten eine Rolle, aber die Figuren der Bibel
traten als Vorbilder zumindest bei Hof ganz in den Hintergrund, wie Donald
Stump betont hat.*® Die Bilderwelt der Bibel mochte nun einerseits angesichts der
auferordentlich bedrohlichen Lage, in der England sich befand, als zu realistisch
erscheinen; der Riickzug in die rein fiktive Welt der Mythologie und der Ritter-
romanzen bot hier eine groflere Sicherheit. Anderseits legte die Konigin auch
Wert darauf, nicht von den Anwilten eines militanten Protestantismus, der jeden
Kompromiss mit dem Gegner ablehnte, vereinnahmt zu werden. Sie sollte und
wollte als heroische Herrscherin erscheinen, versuchte aber Handlungszwinge zu
umgehen, die ein solches Selbstbild mit sich brachte.** Das war ein Drahtseilakt
der Selbstinszenierung, der ihr selbst noch leidlich gelang, ihren beiden Nachfol-
gern aus dem Hause Stuart jedoch nicht mehr in gleicher Weise.

Selbst unter Elisabeth waren nicht alle Untertanen der Konigin bereit, sich ohne
Vorbehalte auf dieses Selbstverstindnis der Monarchin einzulassen oder sich damit
zufriedenzugeben, aggressivere Identifikationsangebote an die Monarchin in Pre-
digten und literarischen oder kiinstlerischen Werken heranzutragen, ohne wirklich
hoffen zu konnen, dass die Konigin sich auf solche Rollenmodelle einlief3. Es gab
insbesondere eine Reihe von Adligen, die sehr viel stirker als Elisabeth selbst auf
eine konsequent bellizistische Politik gegeniiber dem spanischen Weltreich setzten
und auch noch in den spiteren 1590er Jahren jeden moglichen Ausgleich mit dem

46 Bbd., S. 52-53, vgl. S. 69.

47 Ebd., S. 119.

48 Donald Stump, Abandoning the Old Testament. Protestant Dissent and the Shift in Court
Paradigms for Elizabeth, in: Donald Stump [et al.] (Hrsg.), Elizabeth I and the ,Sovereign
Arts“. Essays in Literature, History and Culture (Medieval and Renaissance Texts and Stud-
ies; 407), Tempe, AZ 2011, S. 281-299.

49 Siehe dazu auch Linda Shenk, Learned Queen. The Image of Elizabeth I in Politics and
Poetry (Queenship and Power), Basingstoke 2010, S. 123-158.

39



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

alten Feind ablehnten. Das Heroismus-Defizit, das die Anhinger der Liga in Frank-
reich in der Personlichkeit und in der Politik Heinrichs III. zu erkennen glaubten,
vermuteten manche militante Protestanten auch hinter der nie ganz eindeutigen
Haltung Elisabeths I., auch wenn ein solcher Vorwurf in der Regel nur verklausu-
liert formuliert wurde, anders als in Frankreich gegeniiber dem letzten Valois.>?

Ein Mann, der mit der Politik der Konigin lange gehadert hatte und dessen Le-
ben selbst postum als Paradigma einer heroischen Biographie gedeutet wurde, war
der Dichter Philip Sidney. Im Jahre 1586 starb er in den Niederlanden nach einer
Verwundung, die er in einer Schlacht erhalten hatte. Sidney galt schon zu Lebzei-
ten als ein Mann, der die Manieren des vollendeten Cortegiano mit einer umfas-
senden humanistischen Bildung und den Tugenden des christlichen Ritters ver-
band. Sein Hauptwerk, die Schiferdichtung ,,The Countess of Pembroke’s Arcadia®
gehort zu den wichtigsten Werken der elisabethanischen Bliitezeit der englischen
Literatur. Sidney, der die Bartholomiusnacht in Paris selbst miterlebt hatte, sah
sich als Mitglied eines europaweiten Netzwerkes von militanten Protestanten. Die
Politik seiner eigenen Konigin hingegen stellte ihn selten zufrieden, zu sehr war sie
durch die Suche nach Kompromissen bis hin zu moglichen Eheverbindungen der
Konigin mit katholischen Prinzen geprigt.’! Den Hof erlebte Sidney als Ort von
Intrigen und menschlicher Niedertracht. Als der Fithrer des niederlindischen Frei-
heitskampfes, in dem Sidney sicherlich ein Vorbild sah, 1584 ermordet wurde, gin-
gen eine ganze Reihe von englischen Edelleuten in die Niederlande, um gegen
Spanien zu kidmpfen, dazu gehorte auch Sidney. Als er seinen Verwundungen er-
lag, die er sich in einem eigentlich recht banalen Gefecht zugezogen hatte, ordnete
die Konigin ein grofles Staatsbegribnis fur ihn an, das allerdings erst 1587 statt-
fand. Der enorme Aufwand, der dafiir betrieben wurde, war sicherlich zum Teil
auch eine Reaktion auf den Tod Maria Stuarts im Februar 1587. Um diesem Mirty-
rerkult, in dessen Mittelpunkt die schottische Konigin stand, etwas entgegenzustel-
len, brauchten auch die Protestanten in England einen Helden - und das war Sid-
ney, obwohl zu Lebzeiten seine Beziehungen zur Koénigin gespannt gewesen
waren. Er wurde in der St. Paul’s Kathedrale bestattet, als sei er ein Mitglied des
Oberhauses und Triger hochster Amter gewesen.? Man kénnte sagen, die Vereh-

50 Tlona Bell, “Souvereaigne Lord or Lordly Lady of this Land”. Elizabeth, Stubbs and the Gap-
ing Gulf, in: Julia M. Walker (Hrsg.), Dissing Elizabeth. Negative Representations of Glori-
ana, Durham, NC 1998, S. 99-116; Peter E. McCullough, Out of Egypt. Richard Fletcher’s
Sermon before Elizabeth I after the Execution of Mary Queen of Scots, in: Julia M. Walker
(Hrsg.), Dissing Elizabeth. Negative Representations of Gloriana (British Literature & His-
tory: Woman’s Studies), Durham, NC 1998, S. 118-148; vgl. Thomas S. Freeman, Provi-
dence and Prescription: The Account of Elizabeth in Foxe’s ‘Book of Martyrs’, in: Susan
Doran / Thomas S. Freeman (Hrsg.), The Myth of Elizabeth, Basingstoke 2003, S. 27-55.

51 Zu Sidney siehe Blair Worden, The Sound of Virtue. Philip Sidney’s “Arcadia” and Eliza-
bethan Politics, New Haven, CT 1996.

52 J. . R. Day, Death be Very Proud. Sidney, Subversion and Elizabethan Heraldic Funerals,
in: Dale Hoak (Hrsg.), Tudor Political Culture, Cambridge 1995, S. 179-203.

40



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung, die Sidney nach seinem Tode zuteilwurde, sei ein typisches Beispiel dafiir
gewesen, wie ein Auflenseiter zum Helden umdefiniert wurde, weil plotzlich ein
politisches Bediirfnis bestand, den englischen Widerstand gegen Spanien und Rom
in einer solchen heroischen Figur seinen Ausdruck finden zu lassen. Allerdings darf
man nicht Gbersehen, dass Sidney sein Leben und sein literarisches Werk durchaus
bewusst auf ein Ideal heroischer Tugend ausgerichtet und in seinen Dichtungen
und Schriften die Voraussetzungen eines solchen Lebensentwurfes immer wieder
reflektiert hatte. Und in der Tat wurde er offenbar schon zu seinen Lebzeiten von
gleichaltrigen Adligen als Vorbild angesehen.>3

Man kann bei Sidney von einer Selbststilisierung als Mitglied eines Bundes he-
roischer Kimpfer fuir die Sache des internationalen Protestantismus und der Frei-
heit sprechen, einer sehr spezifischen heroischen Gemeinschaft, zu der Franzosen
ebenso gehorten wie Niederlinder und Deutsche. Insoweit ist Sidney auch ein gu-
tes Beispiel dafir, wie ein ilteres Ideal einer ritterlich-heroischen Lebenshaltung
konfessionalisiert wurde, eine Konfessionalisierung, die auch darin zum Ausdruck
kam, dass der englische Ritterorden des Hosenbands seit 1578 nur noch Protestan-
ten offen stand, obwohl es sich dem Anspruch nach um eine transnationale ritter-
liche Gemeinschaft handelte. Hier zeigen sich deutliche Parallelen zum franzosi-
schen Orden vom Heiligen Geist, der von Heinrich III. 1578 allerdings von
Anfang an mit dem Ziel begriindet wurde, loyale Katholiken um die Krone zu
scharen.®

Sidney selbst versuchte in seinen Schriften wohl auch unter dem Einfluss seiner
gelehrten Freunde wie des franzosischen Diplomaten Hubert Languet, das tradi-
tionelle Ideal einer heroischen Minnlichkeit und den Gewalthabitus des adligen
Kriegers nicht nur an konfessionelle Werte zu binden, sondern auch zu sublimie-
ren, oder wie es Mervyn James vor vielen Jahren formuliert hat: ,,Sidney’s object
was to show that the magnanimity of the Aristotelian hero, admirable in itself, was
ineffectual to set ‘a stay upon the exorbitant smilings of chance’ unless transcen-
ded by wisdom and religion“.>> Der Verweis auf das Licheln der Fortuna nimmt
dabei eine Formulierung wieder auf, die aus einem Brief von Sidneys Freund Fulke
Greville stammt.>®

Kein Zweifel kann darin bestehen, dass Sidneys Werk namentlich in seinen spa-
teren Lebensjahren stark durch den Neustoizismus beinflusst wurde und er nun

53 Worden, The Sound of Virtue, S. 68.

54 Rory Rapple, Martial Power and Elizabethan Political Culture. Military Men in England and

Ireland, 1558-1594 (Cambridge Studies in Early Modern British History), Cambridge 2009,

S. 88-94. Zum Ordre de Saint-Esprit siche Knecht, Hero or Tyrant?, S. 197-198.

James Mervyn, Society, Politics and Culture. Studies in Early Modern England (Past and

Present Publications), Cambridge 1986, S. 389.

6 William Craft, Labyrinth of Desire. Invention and Culture in the Work of Sir Philip Sid-
ney, Newark, NJ 1994, S. 75; vgl. Joan Rees, Fulke Greville, Lord Brooke, 1554-1628. A
Critical Biography, London 1971, S. 50.

55

41

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

neben den Heroismus der Tat die Grofle des Duldens und Ertragens setzte. Seine
Weltsicht war deutlich pessimistischer geworden.”” Gerade dies verstirkte jedoch
die Wirkung seines Lebens und seines Werkes nach seinem Tode. Zwar war seine
Bestattung der fiir den Moment erfolgreiche Versuch gewesen, den Auf3enseiter zu
integrieren und die Legitimitit des elisabethanischen Regimes auf diese Weise zu
stirken, doch spitestens nach dem Ende des Krieges gegen Spanien 1604, wenn
nicht schon in den spiten 1590er Jahren, schien Sidney vielen als Beispiel fir ei-
nen Helden, dessen kimpferische Tugend vom Monarchen nie wirklich anerkannt
worden war. Namentlich Sidneys Freund Fulke Greville, der sich als Verwalter sei-
nes Ruhmes betrachtete, betonte immer wieder, dass von Monarchen wirkliche
Anerkennung fiir Tugend nicht zu erwarten sei.*8

Diese Stimmung malkontenter Adliger, deren Karrieren nicht den gewiinschten
Verlauf genommen hatten, wurde in den 1590er Jahren von niemandem so nach-
haltig artikuliert wie von Robert Devereux, dem zweiten Earl of Essex, der pass-
enderweise Sidneys Witwe geheiratet und dessen Schwert geerbt hatte. Vielen er-
schien er als Heerfiihrer und als Ritter, der fiir seine spektakuliren Auftritte bei den
hofischen Turnieren berihmt war,> als Verkorperung jener heroischen wita activa,
die bei Hofe nicht jene Anerkennung zu finden schien, die sie verdiente. Die
Hoffnungen einer wachsenden Klientel von Dichtern, Historikern aber auch von
Offizieren, die beflirchteten, England sei durch Dekadenz und den Verfall alter Tu-
genden bedroht, richteten sich auf Essex, der mit Achill aber auch mit Scipio Afri-
canus und anderen Helden der Antike verglichen wurde, wie unter anderem Alex-
andra Gajda vor kurzem noch einmal hervorgehoben hat.®® Die Historiker und
Publizisten, die zum Umfeld des Earl of Essex gehorten, lieflen sich in ihrer Kritik
an hofischer Korruption, aber auch in ihrer Hoffnung auf einen Aristokraten, der
durch seine ,heroicall vertues® hervorstach, stark von Tacitus aber auch vom Neu-
stoizismus inspirieren.®! Wihrend in Frankreich der Stoizismus mit seinem Appell
an die Selbstdisziplin, die Ztigelung der Leidenschaften und mit seiner Botschaft
von einer inneren Freiheit des Menschen, die von seiner dufleren Lage ganz unab-

57 Worden, The Sound of Virtue, S.363-367. Generell zum Stoizismus in England: Adriana
McCrea, Constant Minds. Political Virtue and the Lipsian Paradigm in England, 1584-1650
(The Mental and Cultural World of Tudor and Stuart England), Toronto 1997.

58 Fulke Greville, Baron Brooke. The Life of the Renowned Sir Philip Sidney, 0.0. 1652

(Nachdr. Delmar, NY 1984); Charles H. Larson, Fulke Greville, Boston 1980.

Paul E. J. Hammer, Upstaging the Queen. The Earl of Essex, Francis Bacon and the Acces-

sion Day Celebrations of 1595, in: David Bevington / Peter Holbrook (Hrsg.), The Politics

of the Stuart Court Masque, Cambridge 1998, S. 41-66; vgl. generell Ders., The Polarisa-
tion of Elizabethan Politics. The Political Career of Robert Devereux, 2™ Earl of Essex,

1585-1597 (Cambridge Studies in Early Modern British History), Cambridge 1999.

60 Alexandra Gajda, The Earl of Essex and Late Elizabethan Political Culture (Oxford His-
torical Monographs), Oxford 2012, S. 220-221.

61 Ebd., S.226, S.232. Der Begrift ,heroicall virtues' geht auf die Tacitus-Ubersetzung von
Henry Savile zuriick: Henry Savile, The End of Nero and Beginning of Galba. Foure
Bookes of the Histories of Cornelius Tacitus, The Life of Agricola, London 1612.

59

42



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hingig war, eher politisch stabilisierend wirkte und von Heinrich IV,, der sich als
neustoischer Herrscher der Vernuntft (ro7 de raison) stilisierte, auch fur seine Zwecke
instrumentalisiert werden konnte,®? wurde in England derselbe Neustoizismus mit
seinem Ideal heroischer Unerschiitterlichkeit oft in einer spezifischen Verbindung
mit einem calvinistischen Protestantismus eher zu einer Philosophie,®® die es dem
Mann von Stand erlaubte, seine Tugend der Korruption und den machiavellisti-
schen Kompromissen des hofischen Lebens gegeniiberzustellen.

Essex selbst, dessen Klienten versucht hatten, ihn als die Verkorperung dieser
stoischen Tugenden darzustellen, scheiterte politisch allerdings. Bei der Konigin in
Ungnade gefallen, versuchte er 1601, durch einen Putsch am Hof wieder Fuff zu
fassen, um seine Gegner auszuschalten, vielleicht auch um die Konigin faktisch ge-
fangen zu setzen. Aber der halbherzige Aufstand schlug fehl und anders als dem
Herzog von Guise, mit dem er gelegentlich verglichen wurde, gelang es ihm nicht,
sich der Hauptstadt zu bemichtigen; er blieb aber auch nach seiner Hinrichtung
eine populire Figur. Sidney und Essex waren wichtige Orientierungspunkte fiir ei-
ne Tradition des, wie Andrew Shifflett es genannt hat, ,stoical protestant milita-
rism®, der zugleich eng mit dem Versuch verbunden war, eine Vorstellung von ad-
liger Ehre zu entwickeln, die unabhingig war von der Gunst oder Ungunst des
Monarchen und daher potenziell ein gewisses subversives Potenzial entfalten
konnte.® Das galt besonders fur Zeiten, in denen der Monarch selbst der Rolle des
heroischen Streiters fir den wahren Glauben und die Freiheit seines Landes tat-
sachlich oder scheinbar nicht gerecht wurde, und solche Zeiten schienen in Eng-
land 1603 mit der Thronbesteigung Jakobs I. anzubrechen, jedenfalls aus der Sicht
derjenigen, die — wie die tiberlebenden Anhinger des Earl of Essex — schon Elisa-
beth I. einen Mangel an Bellizismus vorgeworfen hatten.

62 Shenk, Learned Queen, S. 181-182.

63 Vgl. Geoffrey Aggeler, “Sparkes of Holy things”. Neostoicism and the English Protestant

Conscience, in: Renaissance and Reformation 14, Heft 3, 1990, S. 223-240.

Blair Worden, Ben Jonson among the Historians, in: Kevin Sharpe / Peter Lake (Hrsg.), Cul-

ture and Politics in Early Stuart England (Problems in Focus), Basingstoke 1994, S. 67-90,

hier S. 76-89; vgl. Malcolm Smuts, Court-Centred Politics and the Uses of Roman Histori-

ans c. 1590-1630, in: Kevin Sharpe / Peter Lake (Hrsg.), Culture and Politics in Early Stuart

England (Problems in Focus), Basingstoke 1994, S. 21-43.

65 Andrew Shifflett, Stoicism, Politics and Literature in the Age of Milton. War and Peace
Reconciled, Cambridge 1998, S. 34, S. 15. Zum Fortleben der Erinnerung an Essex siehe
etwa Christine Sukic, The Earl of Essex. From one Reign to the Next, in: Jean-Christophe
Mayer (Hrsg), The Struggle for the Succession in Late Elizabethan England. Politics, Po-
lemics and Cultural Representations (Collection Astraea; 11), Montpellier 2004, S. 417-
432, die unter anderem auf die Bedeutung von Essex als paradigmatischem Helden fiir den
Homer-Ubersetzer George Chapman verweist. Zum Fortleben des Neustoizismus im Kreis
um Prinz Henry siehe auch Jonathan Gibson, Civil War in 1614. Lucan, Gorges and Prince
Henry, in: Stephen Clucas / Rosalind Davies (Hrsg.), The Crisis of 1614 and the Addled
Parliament. Literary and Historical Perspectives, Aldershot 2003, S. 161-176.

64

43

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

\m 13.01.2028, 06:47:18.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Widerstreitende Modelle des Heroischen in England,
ca. 1603-1660

Wie wir gesehen haben, verband Elisabeth I. eine heroische Selbstinszenierung
mit dem Versuch, eine solche Selbstdarstellung im Bereich des politisch Unver-
bindlichen zu halten. Auf das Programm eines Krieges gegen Spanien a loutrance
wollte sie sich nicht festlegen lassen, auch wenn es erst ithrem Nachfolger Ja-
kob VI. von Schottland, der als Jakob I. 1603 den englischen Thron bestieg, ge-
lang, den Streit mit dem alten Gegner 1604 beizulegen. Wihrend fur andere
Herrscher der Epoche die Inszenierung als siegreicher Heerfithrer oder Imperator
schon fast ein Pflichtprogramm war, hatte der Stuartkonig es schon in Schottland
vermieden, sich auf ein solches Rollenmodell festzulegen. Jakob sah sich vor
1603 in Schottland, wo er formal seit 1567, in der Praxis aber seit den spiten
1580er Jahren regierte, mit einem kriegerischen Adel konfrontiert, der durch eine
Kultur der Gewalt geprigt war. Anders als seine Vorginger auf dem schottischen
Thron, von denen in den letzten rund 150 Jahren kaum einer eines natiirlichen
Todes gestorben war, trat Jakob bewusst nicht als heroischer Kimpfer auf, son-
dern eher als Gelehrter und Theologe, bisweilen auch als Dichter auf dem Ko-
nigsthron. Das war ein deutlicher Gegenentwurf zum herrschenden Adelsideal,
aber auch - auf subtilere Weise — zum Leitbild des gottesfiirchtigen Streiters fur
den rechten Glauben, wie es Genf und Rom auf je unterschiedliche Weise beide
propagierten. Durch eine bewusst friedfertige, unheroische Haltung versuchte Ja-
kob VI und 1., den konfessionellen Radikalismus ebenso wie den Gewalthabitus
der schottischen Aristokratie zu desavouieren und zu unterlaufen.! In gewisser
Hinsicht kdnnte man ihn fast mit Heinrich III. von Frankreich vergleichen, der
ja ebenfalls aus Worten Taten werden lassen wollte. Wie Heinrich III. sah sich Ja-
kob I. dann auch in spiteren Jahren mit dem Vorwurf konfrontiert, kein wahrhaft

1 Vgl. Ronald G. Asch, Jakob I. (1566-1625). Kénig von England und Schottland, Stuttgart
2005; Michael Lynch, Court Ceremony and Ritual during the Personal Reign of James VI,
in: Julian Goodare / Michael Lynch (Hrsg.), The Reign of James VI, East Linton 2000,
S. 71-92; Malcolm Smuts, The Making of Rex Pacificus: James VI and I and the Problem
of Peace in an Age of Religious War, in: Daniel Fischlin / Mark Fortier (Hrsg.), Royal Sub-
jects. Essays on the Writings of James VI and I, Detroit, MI 2002, S. 371-387. Vgl. Nick
Myers, Hercule Gaulois, Great Britain’s Solomon. Myths of Persuasion, Styles of Autho-
rity, in: Eveline Cruickshanks (Hrsg.), The Stuart Courts, Stroud [u.a.] 2000, S. 29-42. Zur
Identifikation Jakobs mit Salomon auch David Howarth, Images of Rule. Art and Politics
in the English Renaissance, 1485-1649, Basingstoke [u.a.] 1997, S. 120-124. Vgl. auch Ro-
nald G. Asch, Mirtyrer, Mérder und Monarchen. Das Koénigtum zwischen Heroismus und
Heroismus-Defizit. Ein Vergleich zwischen England und Frankreich (1589-1628), in:
Achim Aurnhammer / Manfred Pfister (Hrsg.), Heroen und Heroisierungen in der Renais-
sance (Wolfenbitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung; 28), Wiesbaden 2013,
S. 283-302. Die folgenden Ausfithrungen beruhen zum Teil auf diesem Aufsatz.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mannlicher Herrscher zu sein, zumal er um sich Favoriten versammelte, zu de-
nen er eine deutlich homoerotisch gefirbte Freundschaft unterhielt.

Dennoch war Jakob I. lange Jahre deutlich erfolgreicher als es Heinrich III. in
Frankreich je gewesen war. Der Stuart-Konig inszenierte sich nicht zuletzt schon
in jungen Jahren als Ausleger der Heiligen Schrift; er machte seinen Theologen
auf ihrem eigenen Gebiet Konkurrenz. Dabei stilisierte er sich als ein neuer Ko-
nig David, der ja nicht nur der Sieger tiber Goliath, sondern auch der Psalmen-
dichter gewesen war.2 Am liebsten war dem Monarchen freilich die Rolle des ge-
lehrten Konigs, der wie Salomon durch seine Weisheit herrschte und in einer
Welt des Krieges dem Frieden eine Chance verschaffte.3

Allerdings, ein Konig, der sich vor allem als Friedensfurst, also gerade nicht als
kriegerischer Held verstand, konnte leicht mit dem Problem eines strukturellen
Heroismus-Defizits konfrontiert werden, wenn man das so formulieren will. Denn
in der politischen Fihrungsschicht, aber auch in der Bevolkerung insgesamt, leb-
ten die alten Feindbilder weiter, das papstliche Rom und das katholische Spanien
vor allem, die durch salomonische Weisheit und die prophetengleiche Schriftaus-
legung des Konigs vielleicht doch nicht ganz zu bidndigen waren. Unter diesem
Umstinden konnte es ein Vorteil, aber auch eine Gefahr sein, wenn der Monarch
von Verwandten und Gefolgsleuten umgeben war, die das verkorperten, was er fir
seine Person ablehnte, einen kimpferisch heroischen Habitus. Sie konnten gewis-
sermafen eine komplementire Rolle spielen, die seine eigene erginzte. Am stirk-
sten galt dies wohl fiir den 1612 in jungen Jahren verstorbenen Thronfolger, den
Prinzen Henry, den iltesten Sohn des Konigs. Er lief sich um 1610 bei Turnieren
und in Maskenspielen als Erbe der Ideale des nun freilich konfessionell iiberform-
ten mittelalterlichen Rittertums feiern, das in der elisabethanischen Zeit schon ei-
ne bemerkenswerte Renaissance erlebt hatte. In seinem von Ben Jonson entwor-
fenen Maskenspiel von 1610 ,Prince Henry’s Barriers“ oder ,The Lady of the
Lake® wurde die Welt des Konig Artus und seiner Ritter beschworen. Allerdings
lief} Ben Jonson den Zauberer Merlin auch betonen, dass der Konig - also Ja-
kob 1. - selbst der wahre Herkules sei, denn der grofite Sieg sei der tiber sich selbst
oder wie Martin Butler, der Interpret dieses Maskenspiels, es formuliert hat, ,true
Herculean virtue, said Merlin, was not physical fighting but the secret heroics in-
side James’s breast“.# Dies war eine bemerkenswerte Psychologisierung und Sub-

Vgl. John N. King, James I and King David. Jacobean Iconography and its Legacy, in:
Daniel Fischlin / Mark Fortier (Hrsg.), Royal Subjects. Essays on the Writings of James VI
and I, Detroit, MI 2002, S. 421-453; Jane Rickard, Authorship and Authority. The Writ-
ings of James VI and I, Manchester 2007.

Vgl. Lori A. Ferrell, Government by Polemic. James I, the King’s Preachers, and the Rheto-
ric of Conformity, 1603-1625, Stanford, CA 1998, S. 116-125, S. 136-137.

4 Martin Butler, The Stuart Court Masque and Political Culture, Cambridge 2008, S. 183.
Zu Prince Henry siehe auch Roy C. Strong, Henry, Prince of Wales and England’s Lost
Renaissance, London 1986; Catherine MacLeod (Hrsg.), The Lost Prince. The Life and
Death of Henry Stuart, London 2012.

46

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

limierung des Heroischen, die aber nicht jeden Zuschauer tiberzeugt haben wird,
zumal Jakob L. anders als Heinrich IV. von Frankreich nicht der kriegerische Herr-
scher war, der nach vielen Siegen auf dem Schlachtfeld am Ende auch sich selbst
tiberwand, sondern als eher furchtsam galt.

Lingerfristig hitte die heroisch-kriegerische Selbstinszenierung des Thronfolgers
fur den Konig zur Gefahr werden konnen, aber Henry starb, wie gesagt, in jungen
Jahren. Dichter wie George Chapman, der englische Ubersetzer Homers, der 1598
diese Ubersetzung dem Earl of Essex als dem letzten Helden der Gegenwart ge-
widmet hatte,> priesen ihn nach seinem Tode als einen ,absolute man®, der die
Stirke und den Mut eines Achill mit der Intelligenz und Klugheit des Odyssseus
vereinte, dabei aber doch jede machiavellistische Verstellung abgelehnt habe.

In gewisser Weise wurde Henrys Schwester Elisabeth, die 1613 den Kurfursten
von der Pfalz heiratete, Erbin dieser heroisch-ritterlichen Tradition, die bis in den
Dreifligjahrigen Krieg hineinreichen sollte und nach 1618 als gefihrliches Gegen-
bild zur Appeasement-Politik ihres Vaters wirkte.” Auch der nach 1616 rasch zu einer
fast monopolartigen Machtstellung aufsteigende Favorit des Konigs, der jugendli-
che Marquess und Duke of Buckingham, der seit 1618 auch die hochste militari-
sche Kommandostelle, die eines Lord Admiral, innehatte, versuchte sich gegen
Ende der Regierungszeit Jakobs ., besonders nach dem Scheitern des Ausgleichs
mit Spanien 1623, eine kriegerische Pose zu eigen zu machen. Den Hohepunkt er-
reichte diese Selbstinszenierung zwar erst nach dem Tode Jakobs I. 1625, aber erste
Ansitze waren schon vorher zu erkennen. Auch in Buckinghams Fall wird freilich
erkennbar: Helden mogen konstruiert sein, aber solche Konstruktionen sind im-
mer in einem kulturellen Umfeld angesiedelt, das der Glaubwiirdigkeit von heroi-
schen Tugend-Zuschreibungen Grenzen setzt.

Der Herzog von Buckingham trat ab 1624 zunehmend als Feldherr und Krieger
auf. Ein grofles Reiterportrit von Rubens, dessen Entwurf aus dem Jahre 1625
stammte, stellte Buckingham als Feldherr und Admiral - die Flotte war im Hin-
tergrund zu sehen — dar, der Gestus war nahezu koniglich oder imperial.# Als Bu-
ckingham 1627 vom Krieg gegen Spanien auf einen Feldzug gegen Frankreich
umschwenkte, berief sich seine Kriegspropaganda ausdriicklich auf das Vorbild des

5 Vgl. Sukic, The Earl of Essex, S. 418-432.

6 Vgl. Gilles Bertheau, Prince Henry as Chapman’s ‘Absolute Main’, in: Timothy Wilks
(Hrsg.), Prince Henry Revived. Image and Exemplarity in Early Modern England, South-
ampton 2007, S. 134-145, besonders S. 140.

7 Zu Elisabeth siche Sara Smart / Mara R. Wade (Hrsg.), The Palatine Wedding of 1613. Pro-

testant Alliance and Court Festival (Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissancefor-

schung; 29), Wiesbaden 2013; Ronald G. Asch, Art. Elizabeth of Bohemia, in: Oxford

Dictionary of National Biography, 2004, DOI 10.1093/ref:0dnb/8638.

Alastair Bellany, Buckingham’s Painted Selves, in: Kevin Sharpe / Steven N. Zwicker (Hrsg.),

Writing Lives. Biography and Textuality, Identity and Representation in Early Modern Eng-

land, Oxford 2008, S. 127-160, hier S. 154.

47



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hundertjdhrigen Krieges und das der Schlacht von Agincourt.? Allerdings, die mi-
litdarischen Erfolge blieben aus. Dass Buckingham das Projekt eines militdrischen
Sieges, ob nun gegen Spanien oder gegen Frankreich, dennoch mit Leidenschatft,
ja mit Fanatismus weiter verfolgte, mag, wie Alastair Bellany gemeint hat, auch
der Tatsache geschuldet gewesen sein, dass er zum Gefangenen seiner eigenen Rol-
le wurde. Wenn er wirklich begonnen hatte, sich selbst mit den Augen eines Ru-
bens zu sehen, der ihn in grofler heroischer Pose mehr als einmal gemalt hatte,
dann war es allerdings fast unmaglich, einen erfolglosen Waffengang einfach ab-
zubrechen, um zur Tagesordnung iiberzugehen, was freilich auch in der Offent-
lichkeit sein Renommee endgiiltig zerstort hitte.!? 1628 bereitete der Dolch eines
Attentiters dem Leben des Favoriten ein vorzeitiges Ende. Gerade der missgliickte
Versuch des Favoriten, sich als kriegerischer Heros zu inszenieren, hatte diese Re-
aktion provoziert.!!

Ein Grundproblem fiir Jakob I. war, dass er sich mit einem militanten Protes-
tantismus im eigenen Land konfrontiert sah, der im heroischen Kampf gegen die
Michte der Finsternis die eigentliche Berufung der Gottesfirchtigen, der godh),
aber eben auch der englischen Nation als Ganzer sah, eine Einstellung, die von
strengen Calvinisten in Schottland und in Irland mutatis mutandis durchaus geteilt
wurde. In Frankreich kam es in den Jahren nach dem Ende der Religionskriege zu
einer Internalisierung und Sublimierung der konfessionellen Militanz. Die Askese
und die mystische Versenkung, die oft auch als ein Kampf mit dimonischen Krif-
ten gesehen wurde, boten denjenigen, die den heroischen Kampf fiir die wahre
Kirche fithren wollten, auch noch nach dem Ende der Religionskriege eine Mog-
lichkeit, sich als Glaubenskrieger zu fithlen, ohne zum Schwert zu greifen - Min-
nern ebenso wie Frauen.!? Ein heroisches Frommigkeitsideal konnte sich auf diese
Weise durchaus mit der Bereitschaft verbinden, eine pragmatische Politik zu un-
terstiitzen, die Kompromisse mit dem konfessionellen Gegner nicht ausschloss.
Der Berater Richelieus, der Kapuziner Pére Joseph, ist dafiir das beste Beispiel.!3
Ein Aquivalent zu diesem catholicisime d’état fehlte in England. Wer die auf kon-

9 Thomas Cogswell, The People’s Love. The Duke of Buckingham and Popularity, in: Tho-
mas Cogswell [et al.] (Hrsg.), Politics, Religion and Popularity in Early Stuart Britain. Es-
says in Honour of Conrad Russell, Cambridge 2002, S. 211-234, hier S. 226-227.

10 Thomas Cogswell / Peter Lake, Buckingham Does the Globe. Henry VIII and the Politics of

Popularity in the 1620s, in: Shakespeare Quarterly 60, Heft 3, 2009, S. 253-278, hier S. 278.

Zum Attentat Alastair Bellany, “The Enigma of the World”. Memorializing and Remember-

ing George Villiers, First Duke of Buckingham in the Aftermath of Assassination, c. 1628-

1642, in: Martin Wrede / Horst Carl (Hrsg.), Zwischen Schande und Ehre. Erinnerungsbrii-

che und die Kontinuitit des Hauses, Legitimationsmuster und Traditionsverstindnis des

frihneuzeitlichen Adels in Umbruch und Krise (Veroffentlichungen des Instituts fiir Européi-
sche Geschichte Mainz, Abt. Universalgeschichte; 73), Mainz 2007, S. 27-52; Thomas Cogs-
well, John Felton, Popular Political Culture, and the Assassination of the Duke of Bucking-

ham, in: Historical Journal 49, Heft 2, 2006, S. 357-385.

12 Siehe S. 48.

13 Siehe S. 71, Anm. 28.

11

48



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fessionellen Ausgleich und Frieden angelegte Politik des Konigs unterstiitzte, der
distanzierte sich meist auch theologisch vom strengen Calvinismus. Das galt ganz
sicherlich fiir die Gruppe der sogenannten Ceremonialists oder Conformists unter
den Theologen und Prilaten der Church of England, die oft auch die Pridestina-
tionslehre in ihrer strengen Form verwarfen und zum Arminianismus neigten.!4
Rom war hier zwar immer noch ein Gegner, aber nicht notwendigerweise stirker
als Genf, also der militante Calvinismus. Nicht der heroische Kampf auf Leben
und Tod gegen die Hure Babylon stand fiir die Advokaten einer theologischen via
media in der Church of England auf der Tagesordnung, sondern eine Politik, die
versuchte, durch begrenzte Zugestindnisse gemafligte Katholiken und Krypto-
Katholiken in die Church of England zu integrieren.!> Das manichiische Weltbild
der Puritaner, das nur Schwarz und Weif} kannte, wurde von den Conformists
bewusst verworfen.

Auch der Puritanismus hatte sich freilich seit dem spiten 16. Jahrhundert ge-
wandelt. Die Hoffnung, in niherer Zukunft die Kirchenverfassung der Church of
England tiefgreifend verindern und durch eine zweite Reformation die erste voll-
enden zu konnen, hatte man schon in den 1590er Jahren begraben miissen. Die
fuhrenden puritanischen Theologen mussten sich nun darauf einstellen, dass die
godly, die Gottesfurchtigen, nur eine Minderheit in einem Land waren, in dem die
,Lauen‘ und Kompromissler, deren Protestantismus sich nicht am Ideal des heroi-
schen Kampfes und am Vorbild der Mirtyrer der Vergangenheit orientierte, son-
dern eher am Ideal einer Okumene der Moderaten, immer mehr an Einfluss ge-
wannen. Eine Verinnerlichung der puritanischen Frommigkeit und eine Beschrin-
kung der reformatio vitae auf eine Elite der wahrhaft Bekehrten lassen sich daher im
frithen 17. Jahrhundert durchaus feststellen. Es ging jetzt nicht mehr primir darum,
die Struktur der Kirche zu verindern, sondern einen neuen, wahrhaft christlichen
Menschen zu schaffen. Eine jingere Studie hat dies auf den Nenner gebracht:
»Never before, never in Zurich, Geneva, Heidelberg or Scotland, has so ambitious
a campaign been mounted to hammer and resculpt the self“.1® Fur die Puritaner

14 Zu diesen Stromungen siche Nicholas Tyacke, Anti-Calvinists. The Rise of English
Arminianism, c. 1590-1640 (Oxford Historical Monographs), Oxford 1987, S. 19; Calvin
Lane, The Laudians and the Elizabethan Church. History, Conformity and Religious Iden-
tity in Post-Reformation England Religious Cultures in the Early Modern World), London
2013; Charles W. A. Prior, Defining the Jacobean Church. The Politics of Religious Con-
troversy, 1603-1625 (Cambridge Studies in Early Modern British History), Cambridge
2005; Peter Lake, Lancelot Andrewes, John Buckeridge and Avant-garde Conformity at the
Court of James I, in: Linda L. Peck (Hrsg.), The Mental World of the Jacobean Court,
Cambridge 1991, S. 113-133; ferner Kenneth Fincham / Nicholas Tyacke, Altars Restored.
The Changing Face of English Religious Worship, 1547-c. 1700, Oxford 2007, S. 126-273.
Dazu Ferrell, Government by Polemic; Anthony Milton, Catholic and Reformed. The
Roman and Protestant Churches in English Protestant Thought, 1600-1640 (Cambridge
Studies in Early Modern British History), Cambridge 1995.

Theodore D. Bozeman, The Precisianist Strain. Disciplinary Religion and Antinomian
Backlash in Puritanism to 1638, Chapel Hill, NC 2004, S. 92, vgl. S. 63-83.

15

16

49



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des frithen 17 Jahrhunderts war das ganze Leben ein einziger heroischer Kampf
gegen die eigene Schwiche, aber auch gegen die Versuchungen einer gottlosen
Welt.!” Hier gab es durchaus Parallelen zur Internalisierung des militanten Katho-
lizismus in Frankreich nach 1598.18 Strenge Calvinisten kimpften in England nun
nicht mehr fur die Einschrinkung der Autoritit der Bischofe und fuir ein umfas-
sendes System der Siindenzucht nach dem Vorbild Genfs und anderer reformatori-
scher Kirchen, sondern begniigten sich damit, sich in Gebetskreisen und Konventi-
keln zusammenzuschliefen. Die strenge Sittenzucht, die durchaus auch Ziige einer
innerweltlichen Askese trug, blieb nun - jedenfalls fir den Moment - beschrinkt
auf die Minderheit der wirklich Frommen. Allerdings, die agonalen, kimpferischen
Zuge der puritanischen Bewegung verloren ihr Destabilisierungspotenzial deshalb
nicht, denn zugleich mit dieser Verinnerlichung der Frommigkeit spitzte sich die
apokalyptische Weltsicht der godly zu.!® Immer lauter wurden im frithen 17 Jahr-
hundert die Stimmen derjenigen, die einen nahenden eschatologischen Endkampf
heraufbeschworen, der all diejenigen vernichten wiirde, die dem Beispiel Laodiceas
aus der Offenbarung des Johannes folgten, also versuchten, sich nicht festzulegen
und sich der Pflicht zum Kampf zu entziehen. Die Figur des heroischen Mirtyrers,
die die Offenbarung des Johannes heraufbeschwor, etwa in Gestalt der zwei Zeu-
gen in Kapitel 11, wurde sehr nachdriicklich als Prifiguration des eigenen Han-
delns in der Gegenwart verstanden,?0 sei es, dass man nun die Gottesflirchtigen
kollektiv in der Rolle der Zeugen sah, die fiir Gottes Wort litten und erst im
Moment des Sieges tiber den Teufel triumphierten, oder dass sogar das Leben und
die Taten einzelner Kimpfer gegen die weltliche und kirchliche Tyrannis vor dieser
Folie interpretiert wurden. Sir Henry Vane der Jiingere, einer der Wortfithrer des
Unterhauses im Kampf gegen Karl I. zwischen 1640 und 1649 und spiter des Par-

17" Vgl. ebd., S. 103.

18" Patrick Collinson, The Religion of Protestants. The Church in English Society 1559-1625
(The Ford Lectures Delivered in the University of Oxford 1979), Oxford 1982, Kap. 6,
Voluntary Religion; Tom Webster, Early Stuart Puritanism, in: John Coffey / John C. H.
Lim (Hrsg.), The Cambridge Companion to Puritanism (Cambridge Companions to Reli-
gion), Cambridge 2008, S. 48-66; Ders., Godly Clergy in Early Stuart England. The Caro-
line Puritan Movement, c. 1620-1643 (Cambridge Studies in Early Modern British His-
tory), Cambridge 1997; Leif Dixon, Practical Predestinarians in England, c. 1590-1640,
Farnham 2014. Zur Entwicklung in der Kirche siehe jetzt auch Andrew Foster, The Church
of England 1570-1640 [1994], Abingdon 22013.

19" Siehe dazu Milton, Catholic and Reformed, S. 93-104; Patrick Collinson, The Birthpangs
of Protestant England. Religious and Cultural Change in the Sixteenth and Seventeenth
Centuries (The Anstey Memorial Lectures in the University of Kent at Canterbury; 3),
Basingstoke 1988, S. 1-27; Jeffrey K. Jue, Heaven upon Earth. Joseph Mede (1586-1638)
and the Legacy of Millenarianism (Archives internationals d’histoire des idées; 194), Dor-
drecht 2006. Zur Ambilanz der Idee, England sei eine oder die ,auserwihlte Nation“:
Alexandra Walsham, Providence in Early Modern England, Oxford 1999, S.281-325.
Siehe ferner John Coffey, The Impact of Apocalyptism during the Puritan Revolution, in:
Perichoresis 4, Heft 2, 2006, S. 117-147.

20 Rodney L. Petersen, Preaching in the Last Days. The Theme of “Two Witnesses” in the
16t and 17 Centuries, Oxford 1993, S. 203-212.

50



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

laments der Republik in den Jahren 1649 bis 1653, sah sich offenbar gegen Ende
seines Lebens selbst in der Rolle eines der beiden Zeugen und dhnliche Deutungen
hatte es auch gegentiber den Opfern der ,Eleven Years Tyranny*, der autokratischen
Herrschaft Karls I. in den 1630er Jahren, zeitweilig gegeben.?!

Fur diejenigen, die glaubten, das Ende der Zeiten nahe und damit der Kampf
zwischen dem Antichristen und der wahren Kirche, war es jedenfalls unméglich,
sich auf eine Politik des Ausgleichs gegeniiber der Roémischen Kirche und der
spanischen Monarchie, der wichtigsten katholischen Macht in Europa, einzulas-
sen. Das galt namentlich nach Ausbruch des Dreifligjihrigen Krieges, eines Ereig-
nisses, welches das manichiische Weltbild vieler Puritaner zu bestitigen schien
und von ihnen als Aufforderung verstanden wurde, den Kampf gegen Rom mit
umso grofferem Nachdruck zu fuhren. Selbst der Erzbischof von Canterbury,
Abbot, deutete das politische Geschehen dhnlich und schrieb: ,Methinks I do in
this, [...] foresee the work of God, that by piece and piece, the Kings of the
Earth, that gave their power unto the Beast (all the word of God must be ful-
filled) shall now tear the “Whore and make her desolate’, as St. John in his Reve-
lation hath foretold“.22

Zwischen dem heroischen Kampf gegen die Michte der Finsternis und einem
Verrat am wahren Glauben schien es nun erst recht keinen dritten Weg mehr zu
geben. Dies stellte fir den Konig, der 1625 den englischen Thron bestieg, fiir
Karl I, ein erhebliches Problem dar. Er hatte sich zwar zunichst auf einen Krieg
gegen Spanien eingelassen, diesen aber nach einigen Misserfolgen rasch wieder
abgebrochen. Sein Kampf fiir die franzosischen Hugenotten in den Jahren
1627/28 - gegen die franzosische Krone - blieb ebenfalls erfolglos. Als Anfiihrer
eines protestantischen Kreuzzugs war er iiberdies wenig glaubwiirdig, denn vor
seiner Thronbesteigung war er nach Spanien gereist, um dem Projekt einer Heirat
mit einer spanischen Infantin Nachdruck zu verleihen. Zu dieser Eheverbindung
war es zwar nie gekommen, doch heiratete er spiter eine Katholikin, eine Schwes-
ter des franzosischen Konigs. Nachdem er sich 1629/30 endgiiltig von einer krie-
gerischen Auflenpolitik abgewandt hatte, stellte sich umso nachhaltiger die Frage,
wie er sich darstellen sollte. Als Gelehrter, Theologe und Prophet, aber auch als
Friedensfiirst wie sein Vater wollte er sich nicht inszenieren, schon deshalb, weil er
eben kein Mann des Wortes war, sondern in seiner Selbstdarstellung eher auf Bil-

21 Henry Burton, einer der Theologen, der wegen seiner Opposition gegen die kdnigliche

Kirchenpolitik in den 1630er Jahren von der Star Chamber hart bestraft worden war, sah
anscheinend sich selbst 1640/41 in der Rolle eines der beiden Zeugen. Siche Henry Bur-
ton, The Sounding of the Two Last Trumpets, the Sixth and Seventh or Meditations by
Way of Paraphrase upon the 9t 10th and 11th Chapters of the Revelation, as containing a
Prophecie of these Last Times, London 21641, Preface, keine Seitenzahlen; Petersen,
Preaching in the Last Days, S. 213-216; zu Vane unten, S. 101-102.

Erzbischof Abbot an Naunton, ohne Datum [1619], in: Cabala sive scrinia sacra: Myster-
ies of State and Government in Letters of [...] Great Ministers of State, London 1691,
S. 102-103.

22

51



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der und Gesten setzte. Er sah, wie betont wurde, ,visual symbolism and outward
ceremony” als wirksamere Mittel an, um seine Herrschaft zu legitimieren, als Re-
den oder Traktate.?? Stirker und nachhaltiger als sein Vater trat Karl I. als Kunst-
maizen auf und lief sich als solcher feiern. Man konnte sagen, dass er in dieser
Hinsicht mit dem klassischen Gestus des ,Kunsthelden® auftrat,2* dies verband er
jedoch mit dem Anspruch auf eine imperiale Rolle. Das berithmte Reiterbild van
Dycks von 1633 (,Charles I with M. de St Antoine“)?® zeigte ihn nicht nur unter
einem romischen Triumphbogen, das Pferd konnte auch als Anspielung auf die
eigenen Leidenschaften gedeutet werden, die der Konig erfolgreich gezihmt hat-
te.?6 Aber Karl I. trat auch selbst in Maskenspielen als romisch-britischer Kaiser
auf, so Anfang der 1630er Jahre als britischer Imperator Albanactus in ,,Albion’s
Triumph®. Wie in der Forschung betont worden ist, diente dem Dichter des Mas-
kenspiels, Aurelian Townsend, ganz offenbar der letzte der Severer, Alexander Se-
verus (reg. 222-235), als Vorbild fur die Figur des Albanactus. Alexander hatte
wenig grofle militirische Erfolge errungen, wurde in der ,Historia Augusta® aber
als vorbildlicher Herrscher und Forderer der Kiinste dargestellt. Moralisch iiber
jeden Zweifel erhaben, nahm er seine Pflichten als pontifex maximus sehr erst
(hier ergaben sich Parallelen zu Karls Rolle als supreme governor der englischen Kir-
che) und war doch zugleich tolerant gegeniiber dem Christentum.?” Jedenfalls war
die Imperatorenrolle, die Karl I. in den masques, die bei Hof aufgefithrt wurden,
aber auch in der bildenden Kunst spielte, eher die eines inneren Herrschertums.
Seine heroische Grofle bestand im Sieg tiber sich selbst, in seiner Tugend im
Glanz eines sittenstrengen Hofes, weniger in grofSen militirischen Triumphen, die
er nicht vorzuweisen hatte.28 Das Vokabular, auf das Dichter und Kunstler zu-
riickgriffen, um den Konig zu heroisieren, konnte dabei wahlweise das der antiken
Mythologie und Geschichte oder das der ritterlichen Tradition sein. So erschien
der Konig im Maskenspiel ,,Coelum Britannicum® 1633 als ein neuer Konig Artus
umgeben von ,ancient heroes’, wihrend Rubens ihn als St. Georg malte, der

23 Kenneth Fincham / Peter Lake, The Ecclesiastical Policies of James I and Charles I, in:
Kenneth Fincham (Hrsg.), The Early Stuart Church 1603-1642 (Problems in Focus), Ba-
singstoke 1993, S. 23-50, hier S. 48; vgl. Kevin Sharpe, Image Wars. Promoting Kings and
Commonwealths in England, 1603-1660, New Haven, CT 2010, S. 144-190.

Zum Kunsthelden siehe Christina Posselt-Kuhli, Der ,Kunstheld® im Spannungsfeld zwi-
schen Krieg und Frieden. Ein herrscherliches Tugendexempel im Deutschland des 17. Jahr-
hunderts, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, Heft 2, 2014,
S. 17-35, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/02/03.

25 Das Bild ist im Besitz der britischen Konigin und befindet sich in Windsor Castle, siche
auch http://www.royalcollection.org.uk/collection/405322/charles-i-1600-1649-with-m-de-
st-antoine, 20. Juli 2015.

Vgl. John Peacock, The Image of Charles I as a Roman Emperor, in: Ian Atherton / Julie
Sanders (Hrsg.), The 1630s. Interdisciplinary Essays on Culture and Politics in the Caroline
Era (Politics, Culture and Society in Early Modern Britain), Manchester 2006, S. 50-73.

27 Vgl. ebd., S. 59-67.

28 Vgl. Butler, The Stuart Court Masque and Political Culture, S. 183.

24

26

52



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schutzpatron Englands und des Hosenbandordens, aber eben auch ein exemplari-
scher Ritter und Held.?? Karl I. wurde von der hofischen Kunst und Dichtung fak-
tisch ein virtuelles Heldentum zugeschrieben. Es sollte gezeigt werden, dass der
Konig dachte und fithlte wie ein Held und sich auch so verhielt, auch wenn er
keine wirklichen Heldentaten in der realen Welt der Politik und des Krieges voll-
brachte.3? Nun war es gerade im Zeitalter der Spitrenaissance und des Barock
nicht uniiblich, dass der Herrscher in heroischer Pose inszeniert wurde, ohne dass
eine solche Pose einen unmittelbaren Realititsbezug haben musste. Das galt ja bis
zu einem gewissen Grade spiter auch fir Ludwig XIV. Das Heroische wurde hier
zu einer rhetorischen Geste. Wer die heroische Rolle iberzeugend spielte, der war
eben ein Held, auch wenn er nie im Krieg gekdmpft hatte.3! Karl I. befand sich
freilich in der ungliicklichen Lage, sich einem Vergleich mit Herrschern stellen zu
miissen, die eben wirkliche Gegner - nicht nur Fabeltiere und Bithnen-Unholde -
mit dem Schwert besiegt hatten und woméglich sogar im Kampf gefallen waren.
Das galt ganz besonders flir den protestantischen Helden dieser Epoche schlecht-
hin, fiir Gustav Adolf von Schweden. Er war zwar schon 1632 gefallen, aber gera-
de in England und noch mehr in Schottland, das als Rekrutierungsgebiet fir die
schwedischen Armeen der 1630er Jahre eine ganz zentrale Bedeutung hatte, blieb
er unvergessen. Es waren frithere Offiziere Gustav Adolfs, die sich 1639 an die
Spitze der Armee der schottischen Covenanters setzten, und damit die Herrschaft
Karls. I. zu Fall brachten.3?

Die Herausforderung durch den Aufstand in Schottland, vor allem aber durch
den Ausbruch des Biirgerkrieges in England 1642 notigte den Konig, seine
Selbstdarstellung zu dndern. Portrits oder Grafiken, die ihn oder den Throner-
ben im Harnisch des ritterlichen Kriegers zeigten, bestimmten nun das Bild des
Konigs.33 Was den Darstellungen des Konigs dabei meist fehlte, war der Gestus

29 Sharpe, Image Wars, S. 242; Richard Cust, Charles I. A Political Life, Harlow 2005, S. 161;
Roberta F. Brinkley, Arthurian Legend in the 17t Century [1932], Abingdon 32014,
S.101-102.

30 Vgl. Peacock, The Image of Charles I, S.55; Claudia Bliimle, Souverinitit im Bild.

Anthonis van Dycks Reiterportrit Karls ., in: Horst Bredekamp / Pablo Schneider (Hrsg.),

Visuelle Argumentationen. Die Mysterien der Reprisentation und die Berechenbarkeit der

Welt (Kulturtechnik), Miinchen 2006, S. 79-102.

Dazu auch Disselkamp, Barockheroismus, S. 180-185.

Zur Bedeutung Schwedens namentlich fiir die Revolution in Schottland Ende der 1630er

Jahre siehe Alexia Grosjean, General Alexander Leslie, The Scottish Covenanters and the

Riksrad Debates, 1638-1640, in: Allan I. Macinnes [et al.] (Hrsg.), Ships, Guns and Bibles in

the North Seas and Baltic States, c. 1350-1700, East Linton 2000, S. 115-138, besonders

S. 124-126; vgl. Steve Murdoch (Hrsg.), Scotland and the Thirty Years’ War 1618-1648 (His-

tory of Warfare; 6), Leiden 2001. Zur Verherrlichung des Konigs siehe Achim Aurnhammer,

Der intermediale Held. Heroisierungsstrategien in den Epicedien auf Konig Gustav II. Adolf

von Paul Fleming, Johann Rist und Georg Rodolf Weckherlin, in: Achim Aurnhammer /

Manfred Pfister (Hrsg.), Heroen und Heroisierungen in der Renaissance (Wolfenbiitteler Ab-

handlungen zur Renaissanceforschung; 28), Wiesbaden 2013, S. 303-332.

33 Vgl. Sharpe, Image Wars, S. 340-342.

31
32

53



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des flamboyanten Draufgingertums, durch den sich viele royalistische Offiziere
und Kommandeure sonst auszeichneten. Das Bild, das der Maler William Dob-
son von John Byron, dem ersten Lord Byron, wihrend des Krieges malte, ist da-
fur bezeichnend. Byron stand hier vor einer geschwungenen barocken Siule und
deutete mit grofler Geste auf ein Schlachtfeld. Neben ihm hielt ein afrikanischer
Diener ein Schlachtross, wohl in Anlehnung an entsprechende Bilder van Dycks,
die den Konig in einer vergleichbaren Pose gezeigt hatten.3*

Die Royalisten lieflen sich stark von einem Ideal der individuellen Ehre leiten,
das im Verlauf des Krieges zu einer agonalen Konkurrenz und zu erheblichen
Konflikten innerhalb des konigstreuen Lagers fiihrte. Duelle waren in den royali-
stischen Garnisonen an der Tagesordnung. Das spezifisch royalistische Ideal von
Ehre verband sich mit einem Leitbild der personlichen Tapferkeit und der spek-
takuliren militirischen Tat. Doch erwies sich die Uberlegenheit des kriegerischen
Helden gegeniiber normalen Sterblichen auch durch den Regelbruch und die
Verletzung von Normen. Transgression und Heroismus gingen hier eine enge
Verbindung ein, die der Gegenseite auch zahlreiche Angriffsflichen bot und aus
ihrer Sicht diese Form des Heroismus generell desavouierte. Panegyrische Schrif-
ten von royalistischer Seite versuchten hingegen, ein Bild heroischen Verhaltens
zu schaffen, das auch von der kontinentaleuropiischen Adelskultur inspiriert war.
Die heroische Leistung sollte dabei besonders im Fall katholischer Offiziere auch
die mangelnde konfessionelle Anpassung kompensieren.3

Royalisten waren von Anfang an stark durch personliche Loyalitit gegeniiber
dem Konig motiviert und durch ein Ehrgefiihl, das es ihnen als unmdoglich er-
scheinen lief3, sich der Pflicht, fiir ihren Herrscher zu kimpfen, zu entziehen,
selbst wenn sie seine Politik vielleicht nicht ohne Vorbehalte billigen konnten.3¢
Dieses personliche Ehrgefiihl erschwerte aber auch eine reibungslose Zusammen-
arbeit zwischen den Offizieren des Konigs. Wer dem Prinzip folgte ,nemo me
impune lacessit“ (,niemand reizt mich ungestraft®), mochte sich durch besonde-
ren Mut im Kampf gegen den Gegner auszeichnen, aber er konnte auch plotzlich
die Seiten wechseln, weil er sich durch einen anderen Offizier oder durch seinen
Kommandeur beleidigt fiihlte — falls er es nicht vorzog, fiir eine solche Beleidi-
gung Genugtuung in einem Zweikampf zu fordern. Die Tatsache, dass eine Fille

34 Vgl. Andrew Wilton, The Swagger Portrait. Grand Manner Portraiture in Britain from Van

Dyck to Augustus John, 1630-1930, London 1992, S. 80-81; zu Byron siehe auch Ronald
Hutton, The Royalist War Effort, 1642-1646, London 1982, S. 120-128.

35 Vgl. Ian Roy, Royalist Reputations: the Cavalier Ideal and the Reality, in: Jason McElligott /
David L. Smith (Hrsg.), Royalists and Royalism during the English Civil Wars, Cambridge
2007, S. 89-111; vgl. Edward Walsingham, Alter Britanniae Heros, Oxford 1645; Ders., Bri-
tannicae Virtutis Imago, Oxford 1644.

36 Ein Beispiel dafiir wire Sir Edmund Verney, der 1642 bei Edgehill fiel, als er die kénigliche
Standarte verteidigte, siche Charles Carlton, Going to the Wars. The Experience of the Bri-
tish Civil Wars, London 1992, S. 50, S. 52; vgl. Susan E. Whyman, Art. Verney, Sir Edmund
(1590-1642), in: Oxford Ditionary of National Biography, 2004, DOI 10.1093/ref:odnb/
28228.

54



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von preisgiinstigen panegyrischen Druckwerken und biographischen Abhandlun-
gen es auch zweitrangigen Kommandeuren wihrend des Biirgerkrieges erlaubte,
sich als heroische Krieger darstellen zu lassen, verstirkte die agonale Konkurrenz
zwischen den royalistischen Offizieren noch und fiihrte zu zusitzlichen Span-
nungen. Die Konflikte hatten also auch eine spezifisch mediale Dimension.3”

Auf der Seite des Parlaments spielte die individuelle Ehre des einzelnen Offi-
ziers, sein Anspruch darauf, durch seine heroischen Taten Ruhm fur sich und
sein Geschlecht zu ernten, eine insgesamt geringere Rolle, was der Kohirenz der
Armeen des Parlaments zugutekam. Zumindest in der Anfangsphase des Biirger-
krieges sahen sich die Kommandeure der Armee des Parlaments allerdings durch-
aus noch in der Tradition des ritterlichen Kriegers, der in diesem Fall fur stindi-
sche Freiheiten und den wahren Glauben kidmpfte.3® Auch militante Theologen
wie Jeremiah Burroughs, der wihrend des Biirgerkrieges die Armee des Parla-
ments durch Predigten zu motivieren suchte, die einen Heiligen Krieg heraufbe-
schworen, sahen zum Beispiel im dritten Earl of Essex, dem Oberkommandie-
renden auf parlamentarischer Seite, einen neuen Josua und ermunterten ihn mit
den Worten: ,Wherefore most noble Lord of our Hosts, Yea of the Hosts of God,
goe on with true Heroicke magnanimity, and prosper, in the name of this glori-
ous Lord of hosts“.3? Erst in dem Maf3e, wie die zunichst hochadligen Stabsoffi-
ziere und Generile durch Offiziere ersetzt wurden, die aus der einfachen gentry
stammten (die Self-Denying Ordinance von 3. April 1645 markierte hier einen
wichtigen Einschnitt), trat diese Selbstdarstellung zuriick.

Allerdings auch Regimentskommandeure, die streng puritanisch gesinnt waren,
wie jener Oberst John Hutchinson, der spiter von seiner Frau Lucy in einer Bio-
graphie verherrlicht wurde, blieben in ithrem Habitus von den stindischen Verhal-
tensmustern der Renaissance geprigt, oder wie Gabriele Rippl es jiingst formuliert
hat: ,Although a Puritan and Anti-Royalist, Lucy Hutchinson, [...] presents her
husband as a perfect Renaissance hero a la Castiglione“.40 Auf der Seite des Parla-

37 Vgl. Andrew Hopper, Turncoats and Renegadoes. Changing Sides during the English Civil

Wars, Oxford 2012, S. 160, S. 177, siehe auch S. 149.

Zum Fortleben ritterlicher Traditionen in den Jahren vor 1640 und im Biirgerkrieg, auch

auf parlamentarischer Seite siehe John S. A. Adamson, Chivalry and Political Culture in

Caroline England, in: Kevin Sharpe / Peter Lake (Hrsg.), Culture and Politics in Early Stu-

art England (Problems in Focus), Basingstoke 1994, S. 161-198, hier S. 183-193, mit Ver-

weis unter anderem auf das Begribnis des Earl of Essex (zeitweiliger Oberbefehlshaber auf
parlamentarischer Seite) 1646, bei dem die Herolde eine entscheidende Rolle spielten. Vgl.

auch John S. A. Adamson, The Noble Revolt. The Overthrow of Charles I, London 2007.

39" Jeremiah Burroughs, The Glorious Name of God, the Lord of Hosts. Opened in Two Ser-
mons [Teil 4], London 1643, Epistle dedicatory, sign. A 3 recto.

40 Gabriele Rippl, “Merit, Justice, Gratitude, Duty, Fidelity”. Images of Masculinity in Auto-
biographies of Early Modern English Gentlewomen and Aristocrats, in: Stefan Horlacher
(Hrsg.), Constructions of Masculinity in British Literature from the Middle Ages to the
Present, Basingstoke 2011, S. 69-87, hier S. 82; vgl. Lucy Hutchinson, Memoirs of the Life
of Colonel Hutchinson, hrsg. von Neil H. Keeble, London 1995, S. 45.

38

55



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ments stand dem individuellen Heldentum des einzelnen Offiziers aber immer der
Gedanke gegentiber, dass die Truppen, die gegen den Konig kimpften, insgesamt
eine Schar heroischer Gottesstreiter seien. So wie aus der Sicht puritanischer Theo-
logen nicht mehr der Konig der Gesalbte des Herrn war, sondern die Gliubigen
insgesamt oder auch eine gliubige Nation als von Gott gesalbt gedacht werden
konnte,*! so war nun nicht mehr ein einzelner Heros das auserwihlte Werkzeug
der gottlichen Vorsehung, sondern eine ganze Armee. In diesem Sinne schrieb Jo-
shua Sprigge in seiner ,Anglia Reviva®, einer Geschichte der Feldziige der New
Model Army, dass man in den Taten dieser Armee leicht Werke Gottes erkennen
konne: ,I make no question, but you will easily discern a thread of divinity run-
ning through the whole proceeding of this army®.#? Schon Henry Burton hatte
1641 der ganzen Nation und nicht mehr einem gottesfiirchtigen Konig die Aufga-
be tbertragen, in dieser Welt die Hure Babylon zu besiegen,* andere folgten ihm
auf diesem Weg wie der schon erwihnte Jeremiah Burroughs.** Eine besondere
Rolle kam in diesem Kontext auch dem Parlament zu. Robert Zaller hat die Ten-
denz zur Sakralisierung dieser Institution mit den Worten beschrieben: ,Parlia-
ment, representing the people, or the people themselves, in arms for their just lib-
erties, and in God’s cause, were the hosts of the Lord, the chosen of an elect
nation“.> Mit dieser Sakralisierung des Kampfes gegen den Konig, die gleichzeitig
einer kollektiven Heroisierung der Streiter fiir die Sache des Herrn gleichkam, wur-
de freilich auch jeder Kompromiss mit Karl. I. deutlich erschwert, oder, um noch
einmal Zaller zu zitieren: ,In sacralizing the parliamentary host, the London prea-
chers demonized the royal party and ultimately the king himself. One could not
settle differences with the Antichrist“.4¢ Von daher war die Hinrichtung des besieg-
ten Konigs im Januar 1649 nur konsequent.

Die Royalisten hatten ihrerseits schon wihrend des Krieges das mogliche
Scheitern ihres Kampfes gegen die ,Rebellen® antizipiert. Schon lange vor 1649
war Karl I. als leidender Konig, als Opfer eines Angriffs auf seine von Gott gehei-

41 Vgl. Burroughs, The Glorious Name of God, S. 36-37.

42 Joshua Sprigge, Anglia Rediviva, London 1647, sign. A3 verso; vgl. dazu Raymond Wad-
dington, Looking into Providences. Designs and Trials in Paradise Lost, Toronto 2012,
S. 75-76 und generell zur New Model Army, in der das Gefiihl, gemeinsam fiir die Sache
Gottes zu streiten, besonders ausgeprigt war, auch Ian Gentles, The New Model Army in
England, Ireland and Scotland, 1645-1653, Oxford 1992, S. 87-119.

43 Siehe S. 51, Anm. 21.

44 Vgl. Burroughs, The Glorious Name of God, S. 36-37; vgl. Thomas Goodwin, A Glimpse
of Sion’s Glory, or the Churches Beautie Specified. (Published for the Good and Benefit of
all Those whose Hearts are Raised up in the Expectation of the Glorious Liberties of the
Saints), London 21641, besonders S. 1, S. 4.

45 Robert Zaller, The Discourse of Legitimacy in Early Modern England, Stanford, CA 2007,

S. 704.

Robert Zaller, Breaking the Vessels. The Desacralization of Monarchy in Early Modern

England, in: The Sixteenth Century Journal 29, Heft 3, 1998, S. 757-778, besonders S. 764,

S. 767.

46

56



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ligte Autoritit prisentiert worden.*” Es war deshalb nicht schwierig, die Hinrich-
tung des Konigs als Vollendung dieses Martyriums darzustellen. Der entschei-
dende Text, der die Transformation des Monarchen vom Heerfithrer zum Mirty-
rer vollzog, war ,Eikon Basilike® (1649), eine Sammlung von apologetischen
Reflexionen iber Ursachen und Verlauf des Biirgerkrieges, die durch Gebete des
Konigs und Passagen, die ihn vor allem als frommen Christen zeigten, erginzt
wurde.®® Es ist bis heute umstritten, in welchem Umfang ,Eikon Basilike, als
dessen Autor in der Tat der Konig selbst firmierte, wirklich vom Konig verfasst
wurde oder nur auf eigenhidndigen Manuskripten basierte, die in den Monaten
und Jahren vor seiner Hinrichtung entstanden waren. Die vom Kaplan des Ko-
nigs, John Gauden, vorgenommene Endredaktion diirfte jedenfalls ,Eikon Basi-
like® erst seine wirkliche Schlagkraft gegeben haben.#’ Karl I. erschien hier als
Mirtyrer in der Nachfolge Christi, der willig sein Schicksal annimmt und vor Ge-
richt ebenso wie bei seiner Hinrichtung heroischen Mut und Standhaftigkeit
zeigt.”® Eine Fiille von anderen royalistischen Traktaten und Gedichten auf den
toten Konig verstirkten diesen Eindruck; sie hoben die stoische Selbstbeherr-
schung des Konigs hervor und unterstrichen, dass er durch seinen Tod alle Hel-
den der Vergangenheit tiberstrahle.5!

Dennoch blieb die Frage, ob ein gescheiterter Konig, der sich im Ubrigen in
»Eikon Basilike vor allem als individueller Christ, der um sein Seelenheil besorgt
war, und nicht als Staatsmann oder gar als Krieger prisentierte, wirklich ein Held
sein konnte. Es gab durchaus Royalisten, die daran Zweifel hatten und Karls Aus-
sage, er habe lieber ein guter als — auf Kosten seines Gewissens — ein machtvoller
Konig sein wollen, als Zeichen von Schwiche sahen.’? Die Idee eines leidenden
Konigtums fand sich zwar in dieser Epoche keineswegs nur in England und konnte

47 Vgl. Andrew Lacey, The Cult of King Charles the Martyr (Studies in Modern British Reli-
gious History; 7), Woodbridge 2003, S. 18-48.

48 Vgl. Jim Daems / Holly F. Nelson (Hrsg.), Eikon Basilike. The Portraiture of his Sacred
Majesty in his Solitudes and Sufferings with Selections from Eikonoklastes, John Milton,
Plymouth 2006; vgl. Asch, Sacral Kingship, S. 91-93.

49 Vgl. Sean Kelsey, The King’s Book. Eikon Basilike and the English Revolution of 1649, in:
Nicholas Tyacke (Hrsg.), The English Revolution, c. 1540-1720. Politics, Religion and
Communities (UCL/Neale Series on British History), Manchester 2007, S. 150-169.

50 Andrew Lacey, ‘Charles the First, and Christ the Second’: The Creation of a Political Mar-
tyr, in: Thomas S. Freeman / Thomas F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and Martyrdom in Eng-
land, c. 1400-1700 (Studies in Modern British Religious History; 15), Woodbridge 2007,
S. 203-220, besonders S. 204-206.

51 Lacey, The Cult of King Charles the Martyr, S. 107-108, mit Bezug unter anderem auf

John Quarles, Regale Lectum Miseriae, London 1649.

So richtete Karl an seinen Nachfolger die Ermahnung: ,,I had rather you should be Charles

le Bon than le Grand, good than great®, Daems / Nelson (Hrsg.), Eikon Basilike, S. 185. Zur

Kritik an dieser Haltung: Anthony Milton, “Vailing his Crown”: Royalist Criticism of

Charles I’'s Kingship in the 1650s, in: Jason McElligott / David L. Smith (Hrsg.), Royalists

and Royalism during the Interregnum (Politics, Culture and Society in Early Modern Brit-

ain), Manchester 2010, S. 88-105.

52

57



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich durchaus mit dem Gedanken verbinden, dass das Leiden des Herrschers selbst
heroische Ziige trage — das zeigt ja das Beispiel Ludwigs XIIL. in Frankreich -,
aber ,Eikon Basilike“ erweckte den Eindruck, dass Karl I. den harten Entscheidun-
gen und unangenehmen Kompromissen der Realpolitik anders als sein Schwager
in Frankreich allzu lange ausgewichen war.>* Auch diese Prinzipientreue mochte
heroisch sein, aber sie war eine Form des Heroismus, die einen gewissermaflen un-
politischen Charakter trug und fir den Royalismus auf Dauer eher zur Belastung
werden konnte, auch wenn das Uberleben der Monarchie iiber die elf Jahre des In-
terregnums sich ohne Zweifel ganz wesentlich auch der ungeheuren Wirkung von
»Eikon Basilike” und der Verehrung des koniglichen Mirtyrers verdankte.

Der neu begriindeten Republik gelang es nicht, die Verbreitung von ,,Eikon Ba-
silike“ zu unterbinden, stattdessen wurde der Dichter Milton beauftragt, eine Ge-
genschrift, ,Eikonoklastes®, zu verfassen. Fiir Milton, der jede Form von Monar-
chie wenn schon nicht offen ablehnte, so doch mit grofler Skepsis betrachtete, war
Karl I. ein Tyrann, der zu Recht wegen seiner Vergehen verurteilt worden war.>
Aber ,Eikonoklastes* blieb nicht bei diesem politischen Urteil stehen, sondern
warf dem Konig vor allem vor, in seinem Werk sich selbst so zu heroisieren, als sei
er ein Schauspieler auf einer Bithne. Das, so Milton, werde unter anderem daran
deutlich, dass er in beliebiger Weise Worte und ganze Textpassagen anderer Auto-
ren verwende und diese Formulierungen als seine eigenen ausgebe, bis hin zu ei-
gentlich heidnischen Gebeten, die sich plotzlich in einem christlichen Kontext
wiederfinden. Milton bezog sich dabei auf ein Gebet aus Sidneys ,Arcardia®, das
sich eigentlich an heidnische Gotter richtete, aber nun unvermittelt in ,,Eikon Ba-
silike” in ganz anderer Funktion wieder verwendet wurde:

»A prayer stolen word for word from the mouth of a Heathen Woman praying to a Hea-

then God: and that in no serious Book, but in the vain amatorious Poem of Sir Philip

Sidney’s Arcadia . [...] It hardly can be thought upon without some laughter, that he

who had acted over us so stately and so Tragically, should leave the World at last with

such a ridiculous exit“.5

Milton warf Karl vor, dass er am Ende doch ein blof8er Schauspieler blieb, der
noch dazu aus der selbst gewahlten Rolle fiel, weil er den falschen Text aufsagte.>’

33 Siehe S. 72-73.

54 Vgl. Lacey, The Cult of King Charles the Martyr, S. 83-84; vgl. Kevin Sharpe, Private Con-
science and Public Duty in the Writings of Chatles I, in: Kevin Sharpe (Hrsg.), Remapping
Early Modern England. The Culture of Seventeenth-Century Politics, Cambridge 2000,
S. 172-198.

35 Siehe etwa David Armitage [et al.] (Hrsg.), Milton and Republicanism (Ideas in Context; 35),
Cambridge 1998.

3% John Milton, Eikonoklastes, in: Jim Daems / Holly F. Nelson (Hrsg.), Eikon Basilike. The
Portraiture of his Sacred Majesty in his Solitudes and Sufferings with Selections from Ei-
konoklastes, John Milton, Plymouth 2006, S. 217-283, hier S. 236.

57 Vgl. Steven N. Zwicker, Lines of Authority. Politics and English Literary Culture, 1649~
1689, Ithaca, NY 1993, S. 55-56; vgl. Sharon Achinstein, Milton and King Charles, in:

58



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miltons Angriff richtete sich letztlich Giber solche Einzelheiten hinaus gegen den
Heroenkult an sich, der so eng mit der Selbstdarstellung von Monarchen im
17. Jahrhundert verbunden war. Dieser Heroenkult mochte sich bei Karl 1. mit ei-
ner Inszenierung als Martyrer verbinden, die seinem politischen Scheitern geschul-
det war, war aber ansonsten fur die hofische Kultur an sich schon typisch. Seine
sorgsam berechneten Effekte konnten allzu leicht als dissimulatio, als Tiuschung im
Namen der Staatsrdson, erscheinen, als ein Versuch, die Glaubwiirdigkeitsdefizite,
die sich mit der Darstellung des Herrschers als Heros verbanden, durch eine be-
sonders effiziente Inszenierung zu tberstrahlen.”® Zugleich verband sich fur Mil-
ton mit dieser Form von Heroisierung unvermeidlich die Gefahr der Idolatrie, die
fur ihn letztlich ein Wesensbestandteil jeder monarchischen Herrschaft war. Uber
Karl L. schrieb er: ,by the shrine he dresses out for him [he] certainly, would have
the people come and worship him®. All dies werde zu einer ,civil kind of Idolatry®
fithren, zu der das Volk, von seinen Geistlichen verfithrt, ohnehin neige. Denn
wihrend es frither seine Freiheitshelden wie Simon de Montfort verehrt habe, die
gegen Tyrannen gekdmpft hitten, huldige es nun seinen Konigen wie irdischen
Gotzen ,with a besotted and degenerate baseness of spirit“.>

Milton formulierte damit einen Vorwurf, der sich spiter insbesondere, aber kei-
neswegs nur von protestantischer Seite auch gegen andere Herrscher des 17. Jahr-
hunderts, wie etwa gegen Ludwig XIV., richten sollte®® und thematisierte ein we-
sentliches Defizit der Heroisierung des Herrschers, unabhingig davon, ob er als
siegreicher Feldherr oder, im Ausnahmefall, als Mirtyrer verherrlicht wurde: ihre
Theatralik, die immer auch als Tauschung und als Provokation zur Idolatrie ver-
standen werden konnte. Zugleich warf er den Anhingern des Konigs Servilitit und
Feigheit vor und setzte dieser Haltung den heroischen Mut der Kiampfer fiir die
Freiheit entgegen.

Allerdings fiel es der englischen Republik der 1650er Jahre nicht leicht, den tra-
ditionellen Formen der Herrscherheroisierung eine eigene politische Kultur entge-
genzustellen, die ohne die traditionellen Pathosformeln der monarchischen Pan-
egyrik auskam.®! Die politische Lage war ohnehin angespannt, denn gegen die

Thomas N. Corns (Hrsg.), The Royal Image. Representations of Charles I, Cambridge
1999, S. 141-161.

58 Vgl. Disselkamp, Barockheroismus, S. 219-221.

59 Milton, Eikonoklastes, S. 224-225; Lacey, The Cult of King Charles the Martyr, S. 88.

60 Siche S. 86.

61 Sharpe, Image Wars, S. 391-403; vgl. Kevin Sharpe, “An image doting rabble”: The Failure
of Republican Culture in Seventeenth-Century England, in: Kevin Sharpe / Steven N.
Zwicker (Hrsg.), Refiguring Revolutions. Aesthetics and Politics from the English Revolu-
tion to the Romantic Revolution, Berkeley 1998, S. 25-56; vgl. allerdings auch Sean Kel-
sey, Inventing a Republic. The Political Culture of the English Commonwealth, 1649-
1653 (Politics, Culture and Society in Early Modern Britain), Manchester 1997, der ein
positiveres Bild zeichnet.

59



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

immer noch bestehende Moglichkeit eines royalistischen Umsturzes konnte die
Republik sich nur mit Hilfe der Armee behaupten, die sich jedoch keineswegs nur
als willenloses Werkzeug der Parlamentarier sah, zumal es die Soldaten gewesen
waren, die beim Sturz der Monarchie und bei der Entscheidung, den Konig hinzu-
richten, die entscheidende Rolle gespielt hatten.t? Die beherrschende Figur unter
den Kommandeuren der Armee war Oliver Cromwell, Sieger in den Schlachten
von Preston, Dunbar und Worcester, die er gegen die Schotten gewann und ebenso
verantwortlich fir die erfolgreiche und blutige Niederwerfung der irischen Rebellen
in den Jahren 1649 bis 1651. Cromwell sah sich wihrend seiner Feldziige zuneh-
mend als auserwihltes Werkzeug der Vorsehung®® und als er im Dezember 1653
zum Lord Protektor ausgerufen wurde, beruhte seine Legitimation in erheblichem
Mafle auf dem heroischen Charisma, das ihm aufgrund seiner militdrischen Erfol-
ge zugeschrieben werden konnte. Cromwell stammte aus einer Familie, die sozial
eher am Rande der gentry stand, auch wenn sie in Huntingdonshire im spiten
16. Jahrhundert durchaus einmal eine dominante Rolle gespielt hatte. Cromwells
Gegner sahen seinen plotzlichen Aufstieg zu hochsten Wiirden daher auch recht
kritisch. Ein Royalist des spiten 17. Jahrhunderts sollte spater tiber ihn schreiben:

»And who that had beheld such a bankcrupt beggarly fellow as Cromwell, first entring
the parliament-house with a threadbare, torn cloak, and a great hat, and perhaps neither
of them paid for, could have suspected that in the space of so few years, he should by
the murder of one King and the Banishment of another ascend the Throne be invested

in royal robes and want nothinge of the state of a king but the changeing of his hat into

a crown®.%4

Robert South, der diese Zeilen im spiten 17. Jahrhundert schrieb, tibertrieb stark.
Ein armer Adliger im engeren Sinne des Wortes war Cromwell eigentlich nicht,
denn ihm war es gelungen, nach dem Tode eines Onkels, der der Familie seiner
Mutter entstammite, eine soziale Position, die zeitweilig prekir gewesen war, wie-
der zu festigen. Dennoch bleibt die Gestalt Cromwells auch deshalb bemerkens-
wert, weil hier ein Mann heroisiert wurde, der keiner der groflen Adelsfamilien
angehorte. Seine eigene Herrschaft konnte Cromwell nur dadurch rechtfertigen,
dass er sich als Instrument der Vorsehung stilisierte. Im Falle Cromwells stand
das militdrische Heldentum, das sich in den gegen alle Wahrscheinlichkeit mit
Gottes Hilfe errungenen Siegen zeigte, stark im Vordergrund der offentlichen
Darstellung. Aber dieses Heldentum war letztlich eingeordnet in einen heilsge-

62 Austin Woolrych, Britain in Revolution 1625-1600 , Oxford 2002, S. 424-433, S. 461-500.

63 Colin Davis, Cromwell’s Religion, in: David Lee Smith (Hrsg.), Cromwell and the Inter-
regnum. The Essential Readings (Blackwell Essential Readings in History), Oxford 2003,
S. 139-166.

64 Robert South, Twelve Sermons Preached upon Several Occasions, London 1692, S. 395-396,
zitiert nach Andrew Barclay, Electing Cromwell. The Making of a Politician (Political and
Popular Culture in the Early Modern Period; 3), London 2011, S. 4-5.

60



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schichtlichen, ja eschatologischen Kontext, auch wenn Cromwell selbst dies im-
mer nur andeutungsweise thematisierte. Cromwell hatte seine Siege errungen ge-
gen den Antichristen, nicht einfach nur gegen politische Gegner.®>

Was hingegen bei Cromwell trotz der vielen nicht zu tibersehenden Anklinge
an die monarchische Selbstdarstellung der Jahre vor 1640 doch weitgehend fehlte,
waren die Beztige zur Welt der Ritterromane oder der antiken Mythologie, die bei
Philip Sidney, dem elisabethanischen Hofling, noch eine so grofe Rolle gespielt
hatten. Cromwells Welt war die der Bibel und vor allem auch die des Alten Test-
amtens und seiner Gottesstreiter. Cromwell war das auserwihlte Werkzeug Gottes,
aber auch einer Republik der Heiligen, die freilich nie wahrhaft Realitit wurde.
Sein Heldentum bestand gerade darin, dass er flir eine Sache kimpfte und sich in
ithren Dienst stellte.®® Cromwell lie§ sich oft — wenn auch, wie man zugeben
muss, keineswegs durchgehend, denn es setzte sich in seiner Darstellung zwischen
1650 und 1658 niemals ein einheitlicher Bildtypus durch —¢7 auf eigenen Wunsch
in schmuckloser, eben wahrhaft puritanischer und zugleich rémisch-republika-
nischer Einfachheit, warts and all, darstellen — als einfacher Landedelmann, der sei-
nem Lande zwar in hochsten Amtern in Krieg und Frieden diente, aber ein coun-
try gentleman blieb.®8 Diese Einfachheit war ein Zeichen seiner Aufrichtigkeit und
Frommigkeit und vielleicht auch seines republikanischen Biirgergeistes; klassische
Portrits romischer Magistrate waren dhnlich gestaltet worden. Bezeichnenderweise
pries ihn auch Milton in seiner ,Defensio Secunda pro populo Anglicano® als ei-
nen Mann, der bereit sei, nach vollbrachter Rettung des Vaterlandes wieder zum
Biirger zu werden, um so in die Reihen zuriickzutreten: ,You suffered and allowed
yourself, not indeed to be borne aloft, but to come down so many degrees from
the heights and be forced into a definite rank“.®® Wiirde Cromwell den Konigs-
titel annehmen, dann wirde er Gottern opfern, die er selbst noch eben besiegt
habe. Gerade weil Cromwell der Befreier des Vaterlandes und sein Bewahrer sei
und weil er mit seinen Taten nicht nur die der Konige, sondern auch die der Hel-
den des Epos und der Legende iibertroffen habe (,,By your deeds you have out-

65 Dazu Laura L. Knoppers, Constructing Cromwell. Ceremony, Portrait, and Print, 1645-1661,

Cambridge 2000, S. 31-68. Zur Zuriickhaltung Cromwells beim Bezug auf eschatologische
Themen siehe allerdings Coffey, The Impact of Apocalyptism, S. 133-138.

66 Knoppers, Constructing Cromwell, S. 61.

67 Ebd., S. 88.

68 Sharpe, Image Wars, S. 493-511, besonders S. 498-501; zu Edward Mascalls Portrit des Herr-
schers von 1657 vgl. Knoppers, Constructing Cromwell, S. 130-131.

9 John Milton, A Second Defense of the English People, in: John Milton, Complete Prose
Works, Bd. 4, 1650-1655, hrsg. von Don M. Wolfe, New Haven, CT 1966, S. 538-686,
hier S. 672; vgl. die urspriingliche lateinische Fassung der ,Defensio Secunda pro populo
Anglicano” in John Milton, The Works of John Milton, Historical, Political, and Miscella-
neous, Bd. 2, London 1753, S. 398: ,velut in ordinem cogi, publico commodo et sensisti
et sutinuisti®.

61



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stripped not only the achievement of our kings, but even the legends of our he-
roes”), stehe er tiber weltlichem Tand wie dem Titel eines Konigs.”? Mit diesem
Appell an Cromwell in der ,,Defensio Secunda® (Mai 1654) wollte Milton, indem
er den Lord Protektor auf die nicht institutionalisierbare Rolle des nationalen Be-
freiers und Heros festlegte, gerade verhindern, dass dieser am Ende doch noch
nach der angebotenen Krone griff.”!

Wihrend Milton in Cromwell mehr einen Brutus als einen César sehen wollte
und vor allem versuchte, Cromwell davon zu tberzeugen, dass er sich selbst so
sehen solle, gab es auch Formen der Heroisierung des englischen Regenten, die
bewusster und eindeutiger Bezug nahmen auf die romischen Imperatoren. Schon
1650 lief} Andrew Marvell in seiner ,Horatian Ode“ Cromwell als einen neuen
Cisar erscheinen, der eine freiheitliche Verfassungsordnung begriindete und ein
Gemeinwesen, das sich wehrhaft gegen seine Nachbarn wie namentlich gegen die
Schotten zu behaupten vermochte:

»As Casar he, ere long, to Gaul,
To Italy an Hannibal,

And to all States not free

Shall climacteric be.

The Pict no shelter now shall find
Within his particolour’d mind,
But, from this valour, sad

Shrink underneath the plaid.“72

Spitere Lobeshymnen auf den parlamentarischen Feldherren betonten, dass er
Cisar durch seine Mifligung und seine republikanischen Tugenden moralisch ei-
gentlich Giberlegen sei, oder maflen ihm die Rolle des Augustus zu, der die repu-
blikanische Ordnung wiederhergestellt habe und gleichzeitig durch seine Autori-
tit Frieden und Stabilitit verbiirge.” Dass ein Feldherr faktisch zum Monarchen
aufsteigen konne, dafiir bot jedenfalls die romische Geschichte genug Beispiele.
In manchen Darstellungen wurde Cromwell gleichzeitig als Gottesstreiter mit
providenzieller Mission und als rémischer Held mit imperialem Auftrag darge-
stellt wie in dem bertihmten Stich ,,Cromwell between two pillars®, auch wenn

70 Milton, A Second Defense, S. 672; und Ders., Defensio Secunda, S. 399: ,Heroum quoque
nostrorum fabulas factis exuperasti.”
71 Siche auch Paul Stevens, Milton and National Identity, in: Nicholas McDowell / Nigel
Smith (Hrsg.), The Oxford Handbook of Milton, Oxford 2009, S. 342-363, hier S. 360.
Andrew Marvell, An Horation Ode upon Cromwell’s Return from Ireland, in: Andrew
Marvell, The Poems of Andrew Marvell, hrsg. von Nigel Smith, Edinburgh 2007, S. 278,
S. 101-108; vgl. Blair Worden, Andrew Marvell, Oliver Cromwell, and the Horatian Ode,
in: Kevin M. Sharpe / Steven N. Zwicker (Hrsg.), Politics of Discourse. The Literature and
History of Seventeenth-Century England (New York University Ottendorfer Series; 39),
London [u.a.] 1987, S. 147-180.
Knoppers, Constructing Cromwell, S. 104-105. Siehe zu anderen Vergleichen Cromwells
mit den antiken Imperatoren ebd., S. 63-64.

72

73

62



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hier die biblische Bildersprache dominiert.74 Das Bild Cromwells als republikani-
scher Heros und zugleich potenzieller Monarch blieb jedenfalls ein eigenartig
schwankendes, oder wie Laura Lunger Knoppers es formuliert hat, ,Cromwell
both embodies and transforms heroic precedent®.”>

In Gestalt Cromwells trat in England ein durchaus neuer Typus des kriegeri-
schen Heros auf, zum Teil verankert in den Wertvorstellungen eines politischen
Republikanismus und eines radikalen Protestantismus, aber doch mit einer kla-
ren Tendenz, sich von diesen Fundamenten zu 16sen, denn Cromwell stand nicht
nur fir den Sieg uiber eine autoritire monarchische Herrschaft und tiber Rom,
sondern potenziell auch fiir eine neue Gestalt der Monarchie, die sich wesentlich
nicht mehr sakral oder gar dynastisch, sondern Uber den permanenten heroi-
schen Kampf gegen die Feinde der Freiheit und der Nation legitimierte. Indem
Cromwell sich 1654 fur einen Krieg gegen Spanien entschied, den er als Kampf
gegen einen nationalen Erbfeind und zwischen Licht und Finsternis darstellte,”¢
versuchte er, das Legitimititskapital, das ihm seine Siege gegen Royalisten, Schot-
ten und Iren verschafft hatten, zur dauerhaften Grundlage seiner Herrschaft zu
machen. Das war allerdings im Frieden kaum moglich. Eine heroische Selbstin-
szenierung, die so stark wie bei Cromwell zum zentralen Bestandteil der eigenen
politischen Legitimation wurde, verband sich daher schon fast notwendigerweise
mit einer bellizistischen Aufenpolitik. Im Ubrigen warf der republikanische He-
ros Cromwell einen langen Schatten tiber die 1660 wiederhergestellte Stuart-
Monarchie. Einerseits gab es nach der Restauration durchaus gewisse Elemente
der Selbstdarstellung des Monarchen, die sich an das sonst natiirlich abgelehnte
Bild des Lord Protektors anlehnten,”” andererseits hatte Cromwell die heroische
Pose so stark fiir sich okkupiert und so stark mit der Idee eines militanten Protes-
tantismus verbunden, dass es fiir die Stuarts vor 1688 kaum noch méglich war,
sich dhnlich zu inszenieren. Zu grof§ war die Gefahr, dass ein Monarch, der sich
selbst vor allem als Held darstellte, aber kaum Heldentaten aufzuweisen hatte,
gerade im Vergleich zu Cromwell als defizitirer Nachfolger eines wirklichen Hel-
den erscheinen konnte. Erst Wilhelm III. wurde wieder, wenn auch nicht durch-
gehend und nicht ohne gewisse Kautelen, als heroischer Streiter fir den wahren
Glauben und die Freiheit Englands inszeniert. Seine antikatholische Auflenpoli-
tik und die Siege in Irland lieffen es erneut als moglich erscheinen, seine Position
als Konig, die freilich ohnehin nicht primir auf eindeutigen dynastischen An-

74 Zum Bild Cromwells in den 1650er Jahren siehe auch Sharpe, Image Wars, S. 493-507, be-
sonders S. 504-505 zu dem Stich ,The Embleme of Englands Distractions” nach Francis
Barlow, der Cromwell zwischen zwei Sdulen in imperialer Pose darstellt.

75 Knoppers, Constructing Cromwell, S. 64.

76 Barry Coward, Oliver Cromwell (Profiles in Power), London 1991, S. 133, S. 170; vgl. Ro-
nald G. Asch, Die britische Republik und die Friedensordnung von Miinster und Osna-
briick, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfilische Friede, Miinchen 1998, S. 421-443.

77" Siehe S. 95-96.

63



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sprichen beruhte, auf diese Weise zu legitimieren, obwohl dies selbst um 1700
nie ganz unproblematisch war.”8

Wias als Erbe der 1640er und 1650er Jahre blieb, war in England in jedem Fall
eine dauerhafte Pluralisierung der Modelle des Heroischen. Wahrend in Frank-
reich nach dem Ende der Religionskriege und namentlich nach der Ermordung
Heinrichs IV. die offizielle Heroisierung des Herrschers kaum noch offen infrage
gestellt werden konnte — auch wihrend der Fronde richtete sich die Kritik ja pri-
mir gegen den Kardinalminister Mazarin, nicht gegen den Konig -, standen sich
in England spitestens seit Ausbruch des Biirgerkrieges stark konkurrierende Mo-
delle des Heroischen gegeniiber. Es fehlte hier auch iber das Ende der Republik
hinaus an einer koniglichen Kunst- und Literaturpatronage, die mit ausreichender
Wirksamkeit verbindliche Leitbilder des Heroischen hitte propagieren kénnen,
wie dies in Frankreich ja spitestens seit den 1630er Jahren durchaus geschah.”

78 Siehe S. 95-100.
79 Siehe dazu Christian Jouhaud, Les pouvoirs de la littérature. Histoire d’un paradoxe (NRF
Essais), Paris 2000; Ders., La main de Richelieu ou Le pouvoir cardinal, Paris 1991.

64



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Heroismus der Heiligkeit,
der leidende Konig und die Geste der Revolte:
Frankreich 1610-1660

In England scheiterte die Herrschaft der Stuarts in den 1640er Jahren nicht zuletzt
daran, dass Jakob I. und Karl I. nicht bereit waren, sich der Herausforderung eines
heroischen Kampfes gegen die Krifte der Gegenreformation zu stellen; das zu-
mindest war der Eindruck den ihre Politik bei ihren Untertanen hervorrief. Der
englische Birgerkrieg trug Ziige eines Religionskrieges und die Soldaten und Offi-
ziere des Parlaments sahen sich als heroische Gottesstreiter. So wurde auch Crom-
well inszeniert, nachdem er zum Regenten Englands, Schottlands und Irlands ge-
worden war. Frankreich hatte zu Beginn des 17 Jahrhunderts Jahrzehnte des
religiosen Bilirgerkriegs eben erst hinter sich gelassen, aber ein Neuausbruch der er-
bitterten Kampfe schien lange Zeit durchaus eine reale Gefahr zu sein. Gebannt
werden konnte sie nur, wenn es einerseits gelang, dem Konigtum die Aura einer
unantastbaren, sakral legitimierten Autoritit zu verleihen, und wenn andererseits
die konfessionelle Militanz der leidenschaftlichen Verfechter der Sache Roms und
der Gegenreformation in andere, friedlichere Bahnen als die des Kampfes gegen
den konfessionellen Gegner gelenkt werden konnte. Der heroische Eifer der lei-
denschaftlichen Katholiken musste sublimiert und internalisiert werden, wenn der
1598 gewonnene Frieden dauerhaft sein sollte. Beides gelang bis zu einem gewis-
sen Grade, allerdings erst, nachdem der Herrscher, der die Biirgerkriege beendet
hatte, Heinrich IV., dem Dolch eines Attentiters zum Opfer gefallen war.

Wihrend Heinrich IV. zu Lebzeiten als Herrscher nicht unumstritten gewesen
war, setzte nach seinem Tode eine umso umfassendere Heroisierung des ersten
Bourbonen ein. Sein Ende erschien nun als ein Opfertod fiir das Wohl des Landes,
das er nach Jahrzehnten des Biirgerkrieges geeint hatte, und die Prediger, die seiner
gedachten, hoben hervor, dass seine Konversion die grofite Heldentat seines Le-
bens gewesen sei (,I’acte le plus héroique®).! Zu Lebzeiten war Heinrich IV. ein am
Ende doch primir kriegerischer Held geblieben, auch wenn immer wieder hervor-
gehoben worden war, dass er Frankreich den Frieden gebracht und eine Herrschaft

1" Frangois Vrevin S.J., Oraison funébre prononcée en I'eglise de Rouen aux funerailles [...],

Rouen 1610, S. 17; vgl. Jacques Hennequin, Henri IV dans ses Oraisons funébres ou la nais-
sance d’une légende (Bibliothéque francaise et romane, C; 62), Paris 1977; ferner Dominique
Thibaut, Oraison funebre faite et pronounce a Paris en ’eglise de Saint Germain ’Auxerrois,
Paris 1610, S. 10-14. Sowie Matthieu d’Abbeville, Discours funebre en ’honneur de Roy
Henry le Grand, Paris 1610, S. 43-44; Charles de Saint-Sixt, Sermon funébre prononcée en
1'église cathédrale de Riez, au service du grand et auguste Henri IIII, Paris 1610, S. 23, wo der
Opfertod des Herrschers explizit mit dem Tod Christi am Kreuz verglichen wird.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Vernunft Giber die Leidenschaften heraufgefithrt habe. Erst nach seinem Tode
wurde die recharge sacrale der Monarchie vollendet und aus dem Heerfithrer der
Hugenotten nun wirklich ein christlicher Heilsbringer, der als Erretter seines Lan-
des heroische und christliche Tugenden miteinander verband.

Dennoch hatte der Anschlag gezeigt, dass die konfessionelle Militanz, die na-
mentlich in Kreisen der Liga gepflegt worden war, unter der Oberfliche virulent
geblieben war. Es galt nun, diese Militanz so zu kanalisieren, dass sie fiir die
Monarchie nicht mehr zu einer Gefahr zu werden vermochte. Die Voraussetzun-
gen waren dafiir nach dem Tode Heinrichs IV. deutlich giinstiger als unmittelbar
nach dem Ende der Religionskriege. Heinrich IV. hatte zwar nach seiner Konver-
sion die katholische Reform energisch unterstiitzt und auch die den Hugenotten
gewihrte Toleranz nur als ein vortibergehendes Zugestindnis dargestellt, aber aus
katholischer Sicht galt er dennoch nicht als wirklich vertrauenswiirdig. Seine
Witwe hingegen, eine geborene Italienerin, und der gemeinsame Sohn, Lud-
wig XIIL., lieffen an ihrem personlichen religiosen Eifer keinen Zweifel aufkom-
men, auch wenn die Aulenpolitik des Konigs nicht unbedingt dem Programm
der dévots, der katholischen Eiferer, entsprach.

Stabilisiert wurde die Lage in Frankreich ohne Zweifel dadurch, dass die religio-
sen Energien, die vor 1589 den Hass auf den konfessionellen Gegner genihrt hat-
ten, nun sehr viel stirker verinnerlicht und spiritualisiert wurden. An die Stelle ei-
ner heroischen Frommigkeit, die sich im aktiven und auch gewaltsamen Kampf
gegen den konfessionellen Gegner manifestierte, traten nun deutlich anders akzen-
tuierte Frommigkeitsideale. Es war bereits bezeichnend, dass keiner der Mirtyrer
der Liga von der Kurie nach 1600 heiliggesprochen wurde, obwohl das Papsttum
sich zeitweilig offen gegen Heinrich III. und seinen prospektiven Nachfolger Hein-
rich von Navarra gewandt hatte. Aber unter den Vorzeichen der tridentinischen
Reform hatte sich das traditionelle Ideal von Heiligkeit wesentlich gewandelt. Im
Vordergrund stand nun nicht mehr so sehr die offentliche Bezeugung des wahren
Glaubens, die womdoglich zum Martyrium fiihrte, sondern eher, wie Robert Des-
cimon es genannt hat, die Verinnerlichung eines religidsen Gefiihls von besonderer
Intensitit: ,La Contre-Réforme n’a plus tant besoin de héros qui témoignent que
de dévots qui ont su lier avec Dieu un lien personnel, exemplaire et communica-
tif“ (,Die Gegenreformation braucht keine Helden mehr, die Zeugnis ablegen,
sondern Fromme, denen es gelungen ist, zu Gott eine beispielhafte personliche
Verbindung herzustellen und mit ihm in Kommunikation zu treten®.)> In der Tat
verinderten sich auch die Kriterien fiir die Heiligsprechung zu Beginn des
17. Jahrhunderts, als nach einer langen Pause (zwischen 1528 und 1588 hatte es

2 Vgl. Asch, Sacral Kingship, S. 33-34
3 Robert Descimon / José J. Ruiz Ibafiez, Les Ligueurs de I'exil. Le refuge Catholique Fran-
cais apreés 1594 (Epoques), Seyssel 2005, S. 22.

66



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

keine Heiligsprechungen gegeben) die Kanonisationen wieder aufgenommen wur-
den. Im Vordergrund stand nun die ,heroische Tugend® der Kandidaten,* das Mar-
tyrium trat aufler bei Glaubenszeugen, die auflerhalb Europas fur die Kirche ge-
storben waren, eher in den Hintergrund und gerade an die Mirtyrer, die in den
franzosischen Religionskriegen im Kampf gegen die Protestanten den Tod erlitten
hatten oder von der koniglichen Justiz wegen ihrer Verbindung zu Akten des Wi-
derstandes gegen die Krone hingerichtet worden waren, konnte nicht oder nur
recht vorsichtig erinnert werden.> Wihrend die Idee des Kreuzzuges gegen die Tiir-
ken zu Beginn des 17. Jahrhunderts in Frankreich eine letzte Bliite erlebte — Adlige
wie der Herzog von Mercoeur oder der Herzog von Nevers engagierten sich nach-
haltig an dieser Front —, konnte der Kreuzzug gegen die Hiresie nun nicht mehr
offen propagiert werden. Erst nach 1660 begann sich das schrittweise wieder zu
andern und Ludwig XIV. konnte in den 1680er Jahren seine Unterdriickung der
Protestanten sogar als Aquivalent zu den Tiirkensiegen des Kaisers darstellen.6 An
die Stelle des heroischen Kampfes gegen die Hugenotten und andere Ketzer traten
nun innere Kreuzziige gegen die eigenen Leidenschaften und den eigenen Korper
im Sinne einer strengen Askese, aber auch im Sinne eines Ringens um die Gnade
in der mystischen Versenkung. Der Heilige — oder die Heilige - zeichneten sich
jetzt nicht mehr so stark wie frither durch ihre Wundertaten oder ihren Tod als
Glaubenszeugen aus, sondem durch ihre mystischen Visionen, oder wie Robert
Descimon es formuliert hat: ,,Le saint désormais se signale plutdt par ses ‘états” que
par ses actes. Il se reconnait par ses écrits plus que par ses miracles. (,Der Heilige
zeichnet sich als solcher stirker durch seine Befindlichkeiten und seinen seelischen
Zustand als durch seine Taten aus. Man erkennt ihn eher an seinen Schriften als an
seinen Wundern®).’

Dabei konnte sich die mystische Frommigkeit mit der Vorstellung eines hero-
ischen Leidens verbinden, ein Leiden an der Liebe zu Gott, aber vielleicht auch ein
Leiden im bestindigen Kampf gegen die Dimonen, denn Besessenheit und Mystik
konnten in der Bliitezeit der franzosischen Mystik durchaus ineinander tibergehen,?

Eric Suire, La Sainteté francaise de la Réforme catholique (XVI&-XVIIIE siécles) d’apres les
textes hagiographiques et les procés de canonisation (Identités religieuses), Pessac 2001,
S.209-213.

5 Vgl. Ebd,, S. 27-28, und Descimon / Ruiz Ibafiez, Les Ligueurs de I’exil, S. 25.

Vgl. Descimon / Ruiz Ibafiez, Les Ligueurs de Iexil, S. 26; zum Kreuzzugsgedanken vgl. Gé-
raud Poumarede, Pour en finir avec la Croisade. Mythes et réalités de la lutte contre les Turcs
aux XVI¢ et XVII€ siecle, Paris 2004. Zu den inneren ,Kreuzziigen® Ludwigs XIV.: Jean Orci-
bal, Les « supercroisades » de Louis XIV (1683-1689), in: Janet van Bavel (Hrsg.), Jansénius et
le Jansénisme dans les Pays-Bas (Ephemerides theologicae Lovanienses; 56), Lowen 1982,
S. 138-147.

Robert Descimon, Préface, in: Stéphane-Marie Morgain (Hrsg.), La Théologie politique de
Pierre de Bérulle 1598-1629 (La France au fil des siécles), Paris 2001, S. 11-24, hier S. 15-16.
Hierzu Sophie Houdard, Les Invasions Mystiques. Spiritualités, hétérodoxies et censures
au début de I’époque moderne (Histoire; 91), Paris 2008; vgl. auch Michel de Certeau, La
fable mystique [1982], Paris 2013.

67

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und nicht zuletzt Michel de Certeau hat auf die enge Verwandtschaft der religiosen
Mpystikerin mit der Figur der Besessenen hingewiesen.’ Besonders diejenigen fran-
zosischen Mystiker — und vielleicht noch mehr die Mystikerinnen -, die in der
Nachfolge Theresas von Avila standen, betonten die Nihe von Gottesversenkung
und Leiden.!0 Daneben trat auch, namentlich bei Frauen, der Einsatz fiir die Kran-
ken und Armen in der Vordergrund, der ebenfalls Ziige eines heroischen Selbst-
opfers annehmen konnte. Man kann in diesem Kontext wohl sogar von einer Fe-
minisierung der Idee heroischer Heiligkeit sprechen. Weibliche Leitfiguren, wie
Madame Acarie (Barbe Acarie / Marie de I'Incarnation, 1566-1618), die Witwe
eines der Fithrer der Liga in Paris, traten jedenfalls stirker in den Vordergrund und
auch in der spiteren Frommigkeitsbewegung von Port Royal, die im Jansenismus
aufging, spielten die Abtissinnen und Nonnen dieses Klosters, die sich bewusst ei-
nem heroischen Ideal der Heiligkeit verschrieben, eine entscheidende Rolle.!!

Im Prozess dieser Internalisierung und Spiritualisierung einer heroischen Heilig-
keit wurde auch das Leiden der potenziellen Heiligen neu bewertet. Wie Antoinet-
te Gimaret gezeigt hat, traten in den Heiligenviten des frithen 17. Jahrhunderts die
Schilderungen des korperlichen Leidens eher zuriick. Die Liga hatte in ihrem poli-
tischen Kampf den ,corps spectacle®, wie Gimaret es formuliert, noch zum Argu-
ment gemacht. Leidensmystik und konfessionelle Militanz waren wihrend der Re-
ligionskriege eng miteinander verbunden.!? Diese Verbindung loste sich jetzt
schrittweise auf, der fromme Korper konnte nun nicht mehr 6ffentlich leiden, weil
dies den Frieden zwischen den Untertanen des Konigs und namentlich den Frie-
den zwischen den Konfessionen gestort hitte. Das Leiden wurde damit in den Be-
reich des Intimen oder des Privaten verwiesen, nahm dort als Zeichen der From-
migkeit oder gar der Heiligkeit aber eine umso wichtigere Position ein.!? Betont
wurde es vor allem in weiblichen Heiligenviten, da Ordensschwestern und selbst
Abtissinnen ein aktives Apostolat verwehrt war. Aber auch Ordenskonstitutionen

Vgl. Michel de Certeau, Le Lieu de Iautre. Histoire religieuse et mystique, Paris 2005,
S. 195-215, hier S. 205. Zu den Fillen von Besessenheit in religiosen Orden siehe auch
Daniel Vidal, Critique de la raison mystique. Benoit de Canfield, possession et déposses-
sion au XVII¢ siecle, Grenoble 1990, S. 309-380.

Vgl. Jacques Gélis, Le corps, ’Eglise et le sacré, in: Alain Corbin [et al.] (Hrsg.), Histoire
du Corps, Bd. 1, De Renaissanc aux Lumiéres, Paris 2005, S. 17-108, hier S. 60-64; Hou-
dard, Les invasions mystiques, S. 83-85 zu den Karmeliterinnen in Frankreich.

11" Vgl. Barbara B. Diefendorf, From Penitence to Charity. Pious Women and the Catholic
Reformation in Paris, Oxford 2004, besonders S. 77-100; vgl. Vidal, Critique de la raison
mystique, S.71-86. Zu Port Royal siehe René Taveneaux, Jansénisme et réforme catholi-
que, Nancy 1992, S. 35-44.

Vgl. Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix, S. 69, S. 144-179.

Vgl. ebd., S. 25-26; vgl. zum Kontext auch Jacques Le Brun, Mutations de la Notion de
Martyre au XVII® siécle d’aprés les biographies spirituelles féminines, in: Jacques Marx
(Hrsg.), Saintété et martyre dans les religions du livre (Problémes d’histoire du christia-
nisme; 19), Briissel 1989, S. 77-90; vgl. Ders., Les discours de la stigmatisation au XVII¢
siecle, in: Les Cahiers de ’Herne 75, 2001, S. 103-118.

10

12
13

68

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hoben den Wert der leidenden Selbstaufopferung hervor.1# So hief§ es in den Kon-
stitutionen der Filles Hospitalieres (1636 begriindet), wer Kranke mit abstoflenden
Symptomen behandle, ohne davor zuriickzuschrecken, wiirde einen heroischen
Sieg Uber sich selbst erringen, wiirdig der religiosen Berufung der Nonnen (,,rem-
portant héroiquement sur ellessmémes des victoires dignes de leur vocation®).!>
Die heroische Tugend, die nun auch offiziell zum entscheidenden Kriterium fiir
eine von der Kirche anerkannte Heiligkeit wurde, zeigte sich eben ganz besonders
im Ertragen des Leidens und das Leiden beglaubigte diese Tugend; man kann sogar
davon sprechen, dass in der religiésen Leidensrhetorik ein allmihlicher Ubergang
vom Mystizismus zum Moralismus vollzogen wurde.!¢ Anders als der Martyrerkult
des 16. Jahrhunderts stellte dieser Moralismus keine Gefahr mehr fir die Monar-
chie dar, sondern konnte sogar in ihren Dienst gestellt werden. In vielen Orden
war die Tendenz nicht zu tbersehen, wahre Frommigkeit nun auch explizit tiber
die Bereitschaft zum Gehorsam gegeniiber dem Monarchen zu definieren.!”

Allerdings hatten Anhinger des neuen Frommigkeitsideals, die auflerhalb des
Klosters lebten und keine Geistlichen waren, unter Umstinden grofiere Proble-
me, ihre Religiositit und ihre Loyalitit gegeniiber dem Konig immer ganzlich
zur Deckung zu bringen. Zum Teil kam es hier zu einer noch stirkeren Verinner-
lichung der Frommigkeit. Wihrend man sich in politischen Fragen von Ge-
sichtspunkten der ZweckmiRigkeit leiten lie}, wurde das Ideal einer heroischen
Uberwindung der Welt nur im Privaten, in der Meditation und der theologischen
Reflexion gelebt, wie bei jenem Armeeintendanten René d’Argenson, mit dem
sich Michel de Certeau auseinandergesetzt hat und in dem dieser ein frithes Bei-
spiel fur die Trennung der weltlichen Sphire vom Religiosen sieht.!8

Die Figur des heroischen Mirtyrers lief§ sich freilich nicht ganz aus dem kultu-
rellen politischen imaginaire verbannen, sie fand jedoch jetzt ihren Platz eher in ei-
ner zumindest partiell sikularisierten Form im Bereich der Politik und nicht mehr
in der Religion. Nicht zuletzt der Neustoizismus des spiten 16. und frithen
17. Jahrhunderts leistete einen wesentlichen Beitrag dazu, den heroischen Tod fiir
die patrie, das Vaterland, an die Stelle des spektakuliren Selbstopfers der religidsen
Mirtyrer zu setzen.!” Es war auch und gerade der Kardinal Richelieu, ein Mann
von durchaus labiler Gesundheit, der sein Leben im Dienste des Staates auch als

14 Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix, S. 155-158.

15 Ebd.,, S. 567, S. 155-158.

16 ygl. ebd., S. 205.

17" Vgl. Pierre Benoist, La bure et le sceptre. La congrégation des Feuillants dans P’affirmation
des Etats et des pouvoirs princiers vers 1560-vers 1660 (Publications de la Sorbonne / Sé-
rie histoire moderne; 47), Paris 2006, S. 358: ,,A la sainteté héroique, a la sainteté mystique
en substituait désormais la sainteté civile, celle que consistait a sacrifier sa personne pour
défendre Lautorité du prince®. Vgl. S. 296 zur Zeit vor 1630, hier tritt die ,sainteté mysti-
que” an die Stelle des ,héroisme pénitentiel®.

18 Vgl. de Certeau, Le Lieu de l'autre, S. 265-299.

19 Vgl. Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix, S. 85-89, S. 800 .

69

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

heroisches Leiden inszenierte. Namentlich in den 1630er Jahren wurden seine hau-
figen Krankheiten durchaus ein Gegenstand der zeitgendssischen Publizistik und
dienten als Beweise fir seine Selbstaufopferung fir das Wohl Frankreichs. Die
Krankheit ist nicht nur Ausdruck einer Bereitschaft zum politischen Martyrium, sie
unterstreicht den heroischen Charakters eines Lebens, das ganz durch den Eifer fiir
den Staat aufgezehrt wurde.?’ Natiirlich war das nur ein Teilaspekt der Heroisie-
rung des groflen Staatsmannes, der auch eine Galerie der Helden und Heroinen
der franzosischen Geschichte, eine Art heroischer Ahnengalerie, fir seine Pariser
Residenz konstruieren lief und sich auch dezidiert mit Herkules identifizierte, eine
Form der Heroisierung, die sonst eher regierenden Monarchen vorbehalten war,
auch wenn sie sich in vergleichbarer Form auch bei Richelieus Gegenspieler, dem
Conde Duque Olivares in Spanien, findet.?!

Aber es entwickelte sich auch der Gedanke eines wirklichen Martyriums, das der
Monarch selbst als Herrscher und in gewisser Weise als Ebenbild Christi erlitt.
Ludwig XIII. war nach seinen Regierungsantritt natirlich unter Ruckgriff auf alle
traditionellen Metaphern und Bilder heroisiert worden. Anspielungen auf die ro-
mischen Imperatoren durften hier ebenso wenig fehlen wie auf Ludwig den Heili-
gen, den Ahnherren der Bourbonen, die wohl auch deshalb so prominent in den
Vordergrund traten, weil sie den Gallikanismus und das faktisch ausgeiibte konigli-
che Kirchenregiment rechtfertigen konnten.22 Ebenso traten die Gestalten der My-
thologie von Perseus bis zu Herkules hinzu.?3 Nach dem Triumph tber die Protes-
tanten Ende der 1620er Jahre verstirkten sich diese Tendenzen zur Heroisierung
des Herrschers,2* die sich zum Teil aber auch mit der Verherrlichung seines treue-
sten Dieners, des Kardinalministers, verbanden. In einer Grafik, die den Konig

20 Vgl. ebd., S. 124-131, hier besonders S. 126: ,La maladie [...] met en relief un héroisme de
’abandon volontaire de soi au profit du public®.
Vgl. Thomas Kirchner, Richelieu et son usage programmatique de I’art. Cimage du cardinal
dans le décor de ses résidences, in: Jean-Claude Boyer [et al.] (Hrsg.), Richelieu patron des
arts (Passagen; 17), Paris 2009, S.251-272; Hanno-Walter Kruft, Richelieu, un projet a
I’image de la raison d’Etat, in: Jean-Claude Boyer [et al.] (Hrsg.), Richelieu patron des arts
(Passagen; 17), Paris 2009, S. 19-54, besonders S. 32; vgl. John H. Elliott, The Count-Duke
of Olivares. The Statesman in an Age of Decline, New Haven, CT 1986, S. 46-47, S. 251;
vgl. Hillard von Thiessen, Der entkleidete Favorit. Legitimation von Giinstlings-Herrschaft
und politische Dynamik im Spanien des Conde-Duque de Olivares, in: Ronald G. Asch
[et al.] (Hrsg.), Integration — Legitimation — Korruption. Politische Patronage in Frither
Neuzeit und Moderne, Frankfurt am Main [u.a.] 2011, S. 131-147.
Vgl. Alain Boureau, Les enseignements absolutistes de Saint Louis, 1610-1630, in: Centre
de Recherches sur ’Occident moderne (Hrsg.), La Monarchie absolutiste et Ihistoire en
France. Théories du pouvoir, propagandes monarchiques et mythologies nationales (My-
thes, critique et histoire; 1), Paris 1987, S. 79-87.
Héléne Duccini, Faire Voir, Faire Croire. Lopinion publique sous Louis XIIT (Epoques),
Seyssel 2003, S. 205-208, S. 384.
24 Jan-Friedrich Mififelder, Das Andere der Monarchie. La Rochelle und die Idee der ,monar-
chie absolue” in Frankreich 1568-1630 (Pariser historische Studien; 97), Minchen 2012,
S. 288-304.

21

22

23

70

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1632 als siegreichen romischen Krieger zeigte, prangte auf dessen Schutzschild ein
Portrit des Kardinals Richelieu.?> Bemerkenswerterweise wurde Ludwig XIII. auch
als ein Herrscher dargestellt, aus dem ein neuer Alexander werden konne — wenn
schon nicht als unmittelbare Reinkarnation des makedonischen Helden —, ein Ver-
gleich, der in der Heroisierung franzosischer Herrscher bis dahin keine maf3gebli-
che Rolle gespielt hatte und der auch im Falle des zweiten Bourbonen als unange-
messen erscheinen konnte, denn ein grofler Eroberer war er, vom Sieg iiber La
Rochelle abgesehen, eigentlich nicht.26 Doch mit dem Bild Alexanders verband
sich eben auch die Hoffnung auf einen neuen Kreuzzug zur Befreiung Konstanti-
nopels, denn Alexander der Grofle war fiir die Zeitgenossen, jedenfalls in Frank-
reich, vor allem der Eroberer des Ostens, aus dem man nachtriglich auch einen ka-
tholischen Helden machen konnte.?” Im Ubrigen stand auch die Identifikation des
Herrschers mit dem Bild des Heiligen Ludwig im Kontext eines neu erwachten
Kreuzzugsgedankens, denn Ludwig war ja auf einem Kreuzzug gestorben.

Trotz der von offizieller Seite betriebenen vollmundigen Heroisierung des Ko-
nigs blieb seine Politik jedoch umstritten. Namentlich das Biindnis mit protestanti-
schen Michten und der Kampf gegen Spanien an allen Fronten, der 1635 zur offi-
ziellen Politik wurde, stieen auf heftigen Widerstand bei den dévors, den
Frommen, darunter auch jenen ,religiosen Virtuosen®, die einem heroischen Ideal
von Heiligkeit anhingen.?? Soweit die dévots sich nach den 1640er Jahren unter
dem Banner des Jansenismus versammelten, war ihnen die Idee weltlichen Ruh-
mes, auf welche die konigliche Politik ausgerichtet war, ohnehin suspekt. Thr von
Augustinus inspirierter moralischer Rigorismus lehnte jedenfalls die von den Jesui-
ten propagierte These ab, christliche Vollkommenheit kénne sich aus den natiirli-
chen Anlagen des Menschen entwickeln, sei einfach nur ihre Vollendung.3® Ob

25> Duccini, Faire voire, Faire Croire, S. 438, vgl. S. 205-208, S. 348. Siche ferner die Grafik
von Abraham Bosse, die Ludwig XIII. als Herkules zeigt (1635): Abraham Bosse, Louis
XIII en Hercule, v. 1635, Eau-forte, 261 x 331 au coup de planche, avec le placard, 567 x
395 (feuille), BNF Est., coll. Hennin, 2516, épr. du 2e état sur 4.

Chantal Grell / Christian Michel, LEcole des princes ou Alexandre disgracié. Essai sur la
mythologie monarchique de la France absolutiste (Nouveaux confluents), Paris 1988, S. 56.
27 Ebd., S. 58.

28 Dierre Benoist, Le Pére Joseph. UEminence grise de Richelieu, Paris 2007, S. 205-208.

29 Zu den Dévots und zu den Konflikten mit Richelieu siehe Joseph Bergin, The Politics of
Religion in Early Modern France, New Haven, CT 2014, S. 86-132; Caroline Maillet-Rao,
La théologie politique des dévots Mathieu de Morgues et Michel de Marilllac, opposant
au Cardinal de Richelieu, in: Renaissance and Reformation 32, Heft 3, 2009, S. 51-77;
Seung-Hwi Lim, Mathieu de Morgues. Bon Frangais ou bon catholique?, in: Dix-septiéme
siecle 213, 2001, S. 655-672.

Zum Jansenismus Bergin, The Politics of Religion, S. 181-205; vgl. Jean-Louis Quantin, Le
réve de la communauté pure, in: Bernard Cottret [et al.] (Hrsg.), Jansénisme et puritan-
isme, Paris 2002, S. 166-194; Anthony D. Wright, The Divisions of French Catholicism,
1629-1645. The Parting of the Ways (Catholic Christendom 1300-1700), Farnham 2011.
Zu den ethischen Vorstellungen der Jansenisten und ihren Riickwirkungen auf das Bild des
Heros siehe immer noch Paul Bénichou, Morales du Grand Siécle, Paris 1948, S. 77-138,
besonders S. 97-111.

26

30

71

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

deshalb jedes heroische Lebensideal an sich schon unméglich wurde, ist eine ande-
re Frage, denn in ihrem Widerstand gegen eine korrupte Welt demonstrierten die
Rigoristen und Jansenisten in der Kirche selbst, wenn man so will, eine bewusst he-
roische Haltung.3! Aber einen Herrscher wegen seiner Siege zu verherrlichen, der
einen ungerechten Krieg fithrte, das war eine andere Angelegenheit, zumal Corne-
lis Jansen selbst, der in den spanischen Niederlanden lebte und lehrte, die franzosi-
sche Kriegslegitimation ausdriicklich verworfen hatte.32 Richelieu versuchte zwar
mit rigorosen Methoden, alle kirchlichen Kritiker der koniglichen Politik zum
Schweigen zu bringen, aber letztlich blieb der Zwiespalt zwischen den Maximen
der Staatsrison, denen der Konig, beraten von Richelieu, folgte, und seiner de-
monstrativen Frommigkeit bestehen.?

Erst gegen Ende seines Lebens vermochte Ludwig XIII., durch seinen Tod diese
Kluft zu schlieffen. Sein Leiden an seiner letzten Krankheit wurde geradezu zele-
briert und als Martyrium dargestellt. Nach seinem Tode hoben die Prediger hervor,
wie sehr der Konig durch seine Gottergebenheit seinen Glauben unter Beweis ge-
stellt habe. In einer der zahlreichen Leichenpredigten, die auf Ludwig XIII. gehal-
ten wurden, in diesem Fall in der Kirche der Sorbonne, hief} es 1643, Gott habe,
indem er so viele Leiden tiber den Konig verhingt habe, dessen Leben bewusst
dem Leben und Sterben Christi angleichen wollen. So wie Christus niemals als
Konig auf Erden geherrscht habe ohne zu leiden — denn eigentlich sei seine Ko-
nigsherrschaft auf den Augenblick der Passion begrenzt gewesen -, so habe Lud-
wig XIII. keinen Tag seiner Herrschaft ohne korperliches Leiden erlebt. Um zu se-
hen, wie die ,,Chemie des Leidens” aus einem Menschen einen Engel mache und
aus einem irdischen Herrscher einen himmlischen Monarchen, miisse man nur ei-
nen Blick werfen auf das Sterbezimmer des Konigs, des neuen Hiob, im Schloss
von Saint Germain.3*

Auch andere Predigten betonten die Frommigkeit des Verstorbenen und wie
geduldig er die Schmerzen in seiner letzten Krankheit ertragen haben. So ver-
kiindete ein Prediger in Orléans der Gemeinde:

»sa mort fut sa gloire, sa sortie de la terre fut son entrée dans le ciel, cet astre ne fut ia-
mais plus brillant que quand il volut s’esteindre, et ce roy ne parut iamais plus sainct,
que quand il fut sur le point d’aller accroistre le nombre des bien-heureux. Le ciel per-
mist que sa mort fust lente afine qu’elle en fust plus belle, et que ceux que n’avaient pt

s’instruire par ses actions Royalles, se peussent convertir par ses actions Chretiennes®.3>

31 Olivier Chaline, Port Royal et la gloire, in: Histoire, économie, societé 20, 2001, S. 163-175.

32 Cornelis Jansen, Alexandri Patricii Armancani. Mars Gallicus, editio novissima, 0.0. 1639
(1. Aufl. 1635).

33 Asch, Sacral Kingship, S. 75-83.

34 Pierre Bertier, Evesque coadjuteur de Montauban, Docteur de Sorbonne. Oraison funébre

du roy Louis le Juste, prononcée en I’eglise de Sorbonne 1643, Paris 1644, S. 49-52, S. 58

zum Konig als einem Athleten des Glaubens.

»Sein Tod war sein Ruhm, sein Abschied von der Erde war sein Eintritt in den Himmel.

Dieser Stern leuchtete nie heller als in dem Moment, als er erléschen wollte, und dieser

35

72

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das fromme Sterben des Konigs sollte beweisen, dass er filschlich dafiir kritisiert
worden war, seine Mutter allzu hart behandelt zu haben - entgegen seinen
Pflichten als Sohn (Marie de” Medici war tatsichlich genotigt gewesen, ins Exil zu
gehen).36 In dieser Perspektive erschien der sterbende Konig, der tatsichlich wih-
rend der letzten Wochen seines Lebens in aller Offentlichkeit gelitten hatte, als
heroischer Mirtyrer und so wollte der zweite Bourbone gegen Ende seine Lebens
wohl auch selbst gesehen werden.3”

Nach dem Ende der Religionskriege wandelte sich der Blick auf die Figur des
heroischen Mirtyrers tiefgreifend. An die Stelle eines Kimpfers gegen die Haresie
und die Ungldubigen traten nun der Asket oder der Mystiker oder eben in weibli-
cher Gestalt die Mystikerin oder Asketin, wihrend umgekehrt der Monarch selbst
und der leitende Staatsmann als Mirtyrer dargestellt wurden, sei es im Sinne einer
Aufopferung fiir das eigene Land oder im Sinne einer Nachfolge Christi. Dies wa-
ren jedoch Modelle, die sich fiir den Schwertadel kaum zur Nachahmung anbo-
ten. Wenn er sich nach dem Ende der Religionskriege weiter dem heroischen
Kampf fiir den wahren Glauben verschrieb, dann fand dieser Kampf am ehesten
in Gestalt des Krieges gegen die Tiirken statt. Der letzte Fihrer der Liga etwa, der
Herzog von Mercoeur, trat nach 1598 bewusst in die Dienste der Habsburger - zu
Spanien hatte das Haus Lothringen von jeher enge Verbindungen unterhalten -,
um gegen die Osmanen zu kidmpfen. Nach einem siegreichen Feldzug im Jahre
1601 wurde er in Wien und Prag als Triumphator empfangen, starb aber schon auf
der Heimreise in Nirnberg. Bei seiner Beerdigung hielt Frangois de Sales die Lei-
chenpredigt. De Sales sparte sorgfiltig die politisch problematischeren Aspekte
von Mercoeurs Unternehmen aus und erweckte den Eindruck, er sei mit dem
ausdriicklichen Finverstindnis des Konigs von Frankreich in die Dienste des Kai-
sers getreten. Mercoeur war hier nicht der enttiuschte Adlige, der im Kampf gegen
die neue Dynastie der Bourbonen unterlegen war, sondern der perfekte Kreuzrit-

Konig erschien niemals heiliger als in dem Moment, als er sich anschickte, die Zahl der Se-
ligen zu vermehren. Der Himmel lie es zu, dass sein Tod sich langsam vollzog, so dass er
schoner war und die, die nichts von seinen Taten als Konig zu lernen vermochten, sich
durch sein Handeln als Christ bekehren liefen., Jean-Francois Senault, Harangues fune-
bres de Louis le Tuste Roy de France et de Nauarre, et de la Royne sa mére Marie de Medi-
cis. Prononcées dans I’Eglise Cathedrale de Sainte Croix d’Orléans, par le pére Jean-
Francois Senault, Prestre de I'Oratoire, Paris 1643, S. 38.

Ebd., S. 40; vgl. Charles Francois Abra de Raconis, Discours funebre, panegyrique et his-
toire sur la vie et vertus, la maladie et la mort du Roy tres-chretien. Prononcé le 19 et 20
Juin [...], Paris 1643, S. 82-83.

Cédric Coraillon, Les deux morts de Louis XIII, in: Revue d’histoire moderne et contem-
poraine 55, 2008, S. 50-73; Alexandre Y. Haran, Louis Le Juste a travers les oraisons funé-
bres: roi-sauveur et monarque providentiel, in: Bernard Barbiche [et al.] (Hrsg.), Pouvoirs,
contestations et comportements dans I’Europe moderne. Mélanges en I’honneur du pro-
fesseur Yves-Marie Bercé (Collection Roland Mousnier; 23), Paris 2005, S. 247-262, be-
sonders S. 252-258; vgl. Jacques Hennequin, Limage du prince dans les oraisons funébres
de Louis XIII, in: Travaux de Linguistique et de Littérature 22, Heft 2, 1984 (Colloque sur
I'Image du Roi), S. 41-55.

36

37

73

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ter, ein wirklicher mziles christianus, dessen Leben und Tod fiir alle Adlige, die ein
Feld suchten, auf dem sich ihre ,fureur guerriere38 in legitimer Weise manifestie-
ren konnte, als Vorbild fungieren konnte. Zugleich lief de Sales Mercoeur als den
wiirdigen Erben der beiden Dynastien, denen er entstammte, erscheinen, der
Hiuser Lothringen und Savoyen. Auf der anderen Seite betonte de Sales stark,
dass Mercoeur eben nicht im Kampf als Krieger gefallen, sondern an einer Krank-
heit als gldubiger Christ nach hinreichender Vorbereitung auf den Tod gestorben
war; der gute christliche Tod trat hier an die Stelle des heroischen Todes auf dem
Schlachtfeld, der bis dahin fiir den Schwertadel das mafigebliche Modell gewesen
war.3?

Als Gottesstreiter sollte Mercoeur im frithen 17. Jahrhundert noch viele Nach-
folger finden. Der Herzog von Nevers, wie Mercoeur ein prince étranger, also ein
Adliger, dessen Dynastie auflerhalb Frankreichs Titel und Herrschaften besaf$ (in
seinem Fall das Herzogtum Mantua in Italien), versuchte vor Ausbruch des Drei-
Bigjahrigen Krieges sogar, einen eigenen neuen Ritterorden, die milice Chrétien-
ne, zu begriinden, um Konstantinopel zu befreien.*? Auch wenn dieser Plan schon
im Anfangsstadium scheiterte, so gab sich doch auch der enge Berater Richelieus,
der Kapuzinerpater Joseph (Francois-Joseph Le Clerc du Tremblay de Maffliers),
der ebenfalls aus dem Schwertadel stammte, der Idee eines neuen Kreuzzuges hin,
die ihre Attraktivitit fiir den Adel also keineswegs verloren hatte, auch wenn sie
bei Pére Joseph zunehmend nationale Ziige annahm.4!

Wihrend bei Mercoeur und Nevers der heroische Gewalthabitus des Adels in
den Dienst einer hoheren Sache gestellt wurde, stellte das 17. Jahrhundert doch
zugleich eine Bliitezeit des Duells dar.#? Auch schon scheinbar geringfiigige An-
lisse reichten, um Adlige zum Zweikampf zu provozieren. Das Leitbild hero-
ischer Minnlichkeit, dem sich so viele Adlige verschrieben hatten, schien nur auf
diese Weise realisierbar zu sein. Die Adelserziehung, welche die jungen Manner
auf den Krieg vorbereitete, war jedenfalls darauf angelegt, auch den Regelbruch
als legitim erscheinen zu lassen. Diese Erziehung und die Erfahrung des Krieges
selbst prigten das Selbstverstindnis von Adligen. Fiir Gewalt und zerstorerische

38 Poumaréde, Pour en finir avec la Croisade, S. 397-406, hier S. 406; vgl. Francois de Sales,

Oraison funébre de Philippe-Emmanuel de Lorraine, duc de Mercceur et de Penthiévre, in:
Francois de Sales, Les Epistres spirituelles du bien-heureux Francois de Sales, [...] avec
’oraison funébre de M. le duc de Mercoeur, recueillies par Messire Louys de Sales, Lyon
1628, S. 1020-1051.

Héléne Germa-Romann, Du « Bel Mourir » au « Bien Mourir » (Travaux d’humanisme et

renaissance; 347), Genf 2001, S. 292-295.

40 Martin Wrede, Ohne Furcht und Tadel - Fiir Kénig und Vaterland. Frithneuzeitlicher
Hochadel zwischen Familienehre, Ritterideal und Firstendienst (Francia, Beihefte; 75),
Ostfildern 2012, S. 301-311.

41 Benoist, Le Pére Joseph, S. 129-160, S. 208-215.

42 Frangois Billacois, Le duel dans la société francaise des XVIS-XVII€ siécles. Essai de psy-
chosociologie historique (Civilisations et Sociétés; 73), Paris 1986; Stuart Carroll, Blood
and Violence in Early Modern France, Oxford 2006, S. 147-159.

39

74



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leidenschaft, wenn sie sich im Kampf in Form von Wut und Aggression dufierte,
blieb hier ein relativ grofler Raum, oder wie Jonathan Dewald es formuliert hat:

»Contemporaries were impressed by the special psychological impact of the experience
of warfare and by the ways this experience separated nobles from other social groups. In
combeat as in other aspects of his life, the military nobleman was expected to regulate his
passions in ways quite unlike other men. Passion was not to be entirely repressed*.*3

Die Bereitschaft des Adels, im Duell und im Krieg, oder auch im zivilen Leben,
die Regeln, die fiir andere Menschen galten, zu ignorieren oder zu tiberschreiten,
hingen also eng mit seinen heroischen Idealen zusammen.

An keinem individuellen Adligen wird das vielleicht so deutlich wie an der Per-
son des Prinzen von Condé (1621-1686). Condé gilt oft als der letzte grof3e ari-
stokratische Heros, dessen Ruhm einst den der Hauptlinie der Bourbonen selbst
tberstrahlt hatte und dessen Leben und Taten zeitgendssische Dichter, darunter
auch Corneille, dazu inspiriert hatten, in ithren Werken ein Portrit des klassischen
Helden, seiner Seelengrofie, seines Mutes, aber auch seines unstillbaren Hungers
nach Ruhm zu zeichnen.* Condé gehorte einer Nebenlinie der Konigsdynastie
an, war also ein Prinz von Gebliit. 1621 in Paris geboren, hatte er schon in jungen
Jahren mit 22 die Truppen des Erzfeindes der Bourbonen, der spanischen Habs-
burger, an der Grenze zu den spanischen Niederlanden bei Rocroi entscheidend
geschlagen. Der franzosischen Armee war es bis dahin kaum je gelungen, die spa-
nischen Truppen in offener Feldschlacht zu besiegen, umso grofler war die Wir-
kung, die von Rocroi ausging, das galt auch deshalb, weil in der Schlacht die Ka-
vallerie, die unter anderem von dem Protestanten Jean de Gassion kommandiert
wurde, eine entscheidende Rolle spielte. Wie namentlich Hervé Drévillon hervor-
gehoben hat, verband sich mit der Schlacht die Hoffnung auf eine stirkere Positi-
on des franzosischen Schwertadels nicht nur auf dem Schlachtfeld, sondern auch
in Staat und Gesellschaft. Die franzosischen Religionskriege waren noch weitge-
hend von Reiterarmeen ausgefochten worden, unter deren Offizieren und Solda-
ten sich zu einem grofen Teil Angehorige des Adels befanden. Nach ihrem Ende
war die Kavallerie in ihren militirischen Funktionen jedoch zunichst stark redu-
ziert worden. Man konnte auf sie fiir das Fouragieren und den kleinen Krieg nicht
verzichten, in den groflen Feldschlachten spielte sie im franzosischen Heer aber
eine eher untergeordnete Rolle. Mit Rocroi dnderte sich dies, so schien es zumin-
dest. Der Sieger von Rocroi wurde weithin als ein strahlender Held und als ein
neuer Alexander gepriesen.*> Der Vergleich mit Alexander stand im Vordergrund,

43 Jonathan Dewald, Aristocratic Experience and the Origins of Modern Culture. France
1570-1715 (A Centennial Book), Berkeley, CA 1993, S. 65.

4 Vgl. Michel Prigent, Le héros et I'Etat dans la tragédie de Pierre Corneille, Paris 1986; zu
Condé siehe auch Simone Bertiere, Condé. Le héros fourvoyé, Paris 2011.

45 Zu Rocroi und den damit verbundenen Hoffnungen des franzésischen Schwertadels siche
Hervé Drévillon, Batailles, scénes de guerre de la table ronde aux Tranchées (UUnivers his-
torique), Paris 2007, S. 119-140.

75

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

orientierte sich freilich weniger an der historischen Alexanderfigur, sondern an
dem Mythos, der sich im Laufe der Jahrhunderte herausgebildet hatte, und an
den Helden zahlreicher barocker Romane, die von dieser Figur inspiriert worden
waren. Condé hatte sich mit dem Leben Alexanders schon als Schiiler bei den Je-
suiten auseinandergesetzt, wie Zeitgenossen bezeugten. Sein Alexander war anders
als bei Ludwig XIII. nicht die Prifiguration eines Herrschers, der einen Kreuzzug
anfithrte, sondern ein durch und durch aristokratischer Held, der unbegrenztes
Selbstvertrauen mit dem ebenso unbegrenzten Streben nach Ruhm verband.#6

Wichtig war fir Condé aber auch der Roman ,,Polexandre” von Marin le Roy
de Gomberville, der in den 1630er Jahren erschienen war und der von seinem Au-
tor immer wieder in neuen Auflagen fortgeschrieben und modifiziert wurde. Der
Roman, den Condé, damals noch Herzog von Enghien, offenbar verschlang,
konzentrierte sich in seiner Ursprungsfassung vor allem auf die erotischen Aben-
teuer der Hauptfigur. In spiteren Auflagen traten aber auch militdrische Heldenta-
ten in den Vordergrund, offenbar durchaus unter dem Einfluss des Krieges gegen
Spanien, in dem Condé eine so erhebliche Rolle spielte.

Condé hatte sich als junger Mann am Vorbild heroischer Romangestalten in-
spiriert, es war in seinem Freundeskreis nicht ungewohnlich, Liebesbriefe, die sich
an eine mogliche Mitresse richteten, aus solchen Romanen abzuschreiben. Nach
seinen ersten groflen Erfolgen wurde er selbst beinahe zu einer Romanfigur. Fak-
ten und Fiktion waren hier kaum noch zu unterscheiden.*’

Die Tatsache, dass Ludwig XIIIL., der Konig, einige Tage vor der Schlacht von
Rocroi, dem ersten spektakuliren Sieg Condés, gestorben und sein Sohn ein
minderjihriges Kind war, erleichterte es Condé sicherlich, sich in den Mittelpunkt
eines neuen Heldenkultes zu stellen. Er besaff zwar in dieser Rolle durchaus auch
seine Rivalen, wie etwa den Comte de Harcourt, der 1645 zum franzdsischen Vi-
zekonig in Katalonien ernannt worden war und von manchen Panegyrikern schon
als das alter ego des Konigs — gewissermaflen als Gegenstiick zu den wvalidos (Favori-
tenministern), die den spanischen Konigen zur Seite standen - gefeiert wurde,*
aber Condé wurde doch zur beherrschenden Figur im Pantheon militdrischer
Helden in den 1640er Jahren. Die transgressiven Ziige einer heroischen Selbstin-
szenierung, die Jonathan Dewald mit Blick auf den Schwertadel insgesamt her-
vorhebt, waren ihm dabei keineswegs fremd, im Gegenteil, wie Simone Bertiére in
ihrer Biographie des Prinzen feststellt:

46 Grell / Michel, Ecole des princes, S. 63-64.

47 Dies nach Bertiére, Condé, S. 198-200; zum Roman Gombervilles siehe auch Edward B.
Turk, Baroque Fiction-Making. A Study of Gomberville’s Polexandre (North Carolina
Studies in the Romance Languages and Literatures; 196), Chapel Hill, NC 1978.

48 René de Ceriziers, Le Héros francais ou I'idée du grand capitaine, Paris 1645.

76

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Pour caractériser le duc d’Enghien soudain propulsé au faite de la gloire, le terme que

vient A ’esprit est la démesure — en bien comme en mal. Tout est chez lui porté au pa-

roxysme: orgueil, la violence, le mépris, tournés contre les autres, le rend haissable*.*?

Es waren nicht zuletzt die erotischen Eskapaden Condés und seine demonstrati-
ve Verachtung fuir die Sexualmoral und die Verhaltensnormen der Kirche, in de-
nen das transgressive Element seines Heldentums zum Ausdruck kam. Er trat
bewusst als Libertin auf, wohl auch um zu zeigen, dass er vor den Strafen der
Kirche weder im Diesseits noch im Jenseits Angst hatte, denn, ,la morale héroi-
que est fondée sur la négation de la peur” (,die heroische Moral hat als Funda-
ment die Verneinung der Furcht®). Allerdings, ein solches Heldentum, das die
Autoritit keiner irdischen oder jenseitigen Macht anerkannte, war schwer verein-
bar mit der Selbstdisziplin, die das franzosische Konigtum nun doch zunehmend
von seinen Heerflihrern und Offizieren verlangte. Das Heldentum Condés, um
noch einmal einen Gedanken Simon Berti¢res aufzugreifen, hatte sein Ziel am
Ende nur in sich selbst, im Vordergrund stand der personliche Ruhm.?® Dem
Konig und dem eigenen Land zu dienen, war dafir nur ein Mittel zum Zweck,
so mochte es zumindest erscheinen.

Selbst im militdrischen Bereich war in den 1640er Jahren allerdings die Zeit
nicht mehr fern, in der sich der Adel einer strikteren Disziplin unterwerfen muss-
te.’! Feste Regeln tiber eine nach den Prinzipien der Anciennitit verlaufende
Laufbahn stellten nach 1660 den Vorrang des ererbten Ranges zumindest ten-
denziell infrage, obwohl der Hof- und Hochadel auch weiterhin die wichtigsten
Stabsoffiziersstellen im Heer besetzte. Aber ganze Regimenter oder noch groflere
Einheit so zu behandeln, als seien sie gewissermaflen Teil einer Privatarmee, wie
das in der Fronde noch geschehen war, war nach 1660, als der Kriegsminister Le
Tellier und nach ihm sein Sohn Louvois die Streitkrifte einem umfassenden Dis-
ziplinierungsprozess unterwarfen, kaum noch moglich.

Noch Ende der 1640er Jahre war es freilich mit der Fronde zu einer letzten gro-
Ben Adelsrevolte gekommen, in der die neue Ordnung, deren Fundamente bereits
Richelieu vor seinem Tode (1642) gelegt hatte, noch einmal fundamental infrage
gestellt wurde und in der Condé und andere Hochadlige zeitweilig eine zentrale
Rolle spielten. Eine wesentliche Voraussetzung dieser Revolte lag auch in dem Um-
stand, dass Frankreich in diesen Jahren von einer weiblichen Regentin regiert wur-
de, von Anna von Osterreich, der Witwe Ludwigs XIII. Die letzte weibliche Re-
gentschaft lag 1643 gut 25 Jahre zuriick, denn nach dem Tode Heinrichs IV. hatte

49 Bertiére, Condé, S. 227, ,Um den Herzog von Enghien, der sich plotzlich auf dem Gipfel

des Ruhmes befand, zu charakterisieren, bietet sich der Begrift des Mafllosen an, im Guten
wie im Bosen. Alles ist bei ihm auf das Auflerste gesteigert, der Stolz, die Gewalt, die Ver-
achtung, die sich gegen andere richten, machen ihn verhasst®.

50 Vgl. ebd.

51 Guy Rowlands, The Dynastic State and the Army under Louis XIV. Royal Service and Pri-
vate Interest in France 1661-1701 (Cambridge Studies in Early Modern History), Cam-
bridge 2002.

77

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maria de’ Medici 1610 ebenfalls die Rolle der Regentin tibernommen. Erst 1617
konnte sich ihr Sohn von ihrer Vormundschaft befreien. Maria de’ Medici hatte
sich sowohl wihrend ihrer Regentschaft als auch in den 1620er Jahren, als sie ihren
politischen Einfluss wiedergewinnen wollte, als machtvolle Matriarchin, aber auch
— in bestimmten Kontexten — als erotisch attraktive Amazonin, die selbst helden-
haft ihre Armeen in den Kampf fiihrte, inszeniert oder inszenieren lassen, so etwa
in dem groflen Zyklus, in dem Rubens ihr Leben und ihre Regentschaft verherr-
lichte. Maria de’ Medicis Versuch, ein traditionell eher miannlich konnotiertes he-
roisches Charisma fuir sich zu beanspruchen und doch gleichzeitig als vorbildliche
Mutter zu erscheinen, wirkte jedoch allzu widerspriichlich und war nicht wirklich
dazu angetan, ihren Anspruch auf Autoritit und Macht zu legitimieren.’? Auch
Anna von Osterreich lie§ sich bis zu einem gewissen Grade eine heroische Rolle
als Regentin zuschreiben. Sie konnte sich dabei auf eine mittlerweile relativ um-
fangreiche Literatur Giber die femme forte und ihre Rolle in der Geschichte stiitzen.
Die Frau als Heldin wirkte also nicht mehr so exotisch, wie das vielleicht in den
Jahren nach dem Tode Heinrichs IV. noch der Fall gewesen war, obwohl die ein-
schligige Literatur die heroische Frau meist nur als weibliches Gegenstiick zu ei-
nem Heldentum gelten lief§, das im Kern doch minnlich geprigt blieb. ,Minnli-
ches Heldentum setzt den Mafistab und eine iibergeschlechtliche Norm, der
allenfalls Frauen vom Rang einer Jeanne d’Arc, Grande Mademoiselle [Anne Marie
Louise d’Orléans, Duchesse de Montpensier, die wihrend der Fronde selbst Trup-
pen kommandierte; R. G. A.] und Duchesse de Longueville entsprechen®.>®> Wenn
weibliches Heldentum dann am Ende aber doch eher in ,Herzensgiite” und seeli-
scher Stirke und nicht in kriegerischem Mut bestand,>* dann hatte sich Anna von
Osterreich dieser Vorstellung von weiblicher heroischer Grofe in ihrer Selbstdar-
stellung sehr viel besser angepasst als Maria de’ Medici. Sie vermied es zum Bei-
spiel sorgfiltig, sich als Heerfithrerin oder Kriegerin darstellen zu lassen. Sie beton-
te stets, dass sie nur im Namen ihres Sohnes, nicht im eigenen Namen regierte.
Ebenso wenig stellte sie ihre erotische Attraktivitit in den Vordergrund, sondern
eher ihre tiefe Frommigkeit.>

52 Katherine B. Crawford, Perilous Performances. Gender and Regency in Early Modern
France (Harvard Historical Studies; 145), Cambridge, MA 2004, S. 85-89. Vgl. zum Medi-
ci-Zyklus von Rubens Fanny Cosandey, La Reine de France. Symbole et pouvoir. XVe-
XVIII® siécle (Bibliothéque des histoires), Paris 2000, S. 333-360.

Renate Kroll, Von der Heerfithrerin zur Leidensheldin. Zur Domestizierung der Femme

Forte, in: Bettina Baumgirtel / Silvia Neysters (Hrsg.), Die Galerie der Starken Frauen. Re-

gentinnen, Amazonen und Salondamen, Miinchen 1995, S. 51-63, hier S. 58. Zur Selbst-

inszenierung von Anna von Osterreich siche demnichst auch die in Beiheften der Zeit-
schrift ,Francia“ erscheinende Studie von Oliver Mallick.

5 Vgl. ebd.

%5 Vgl. Crawford, Perilous Performances, S.98-136, besonders S.103-104; vgl. auch Sylvie
Steinberg, Le mythe des amazones et son utilisation politique de la Renaissance a la Fronde,
in: Kathleen Wilson-Chevalier / Eliane Viennot (Hrsg.), Royaume de Fémynie. Pouvoirs,
contraintes, espaces de liberté des femmes de la Renaissance & la Fronde (Colloques, congres

53

78

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Allerdings sahen die Prinzen von Gebliit es dennoch als Demiitigung an, von
der Regentschaft ausgeschlossen zu sein und einer Frau und ihrem Favoriten,
dem Kardinalminister Mazarin, noch dazu einem Italiener, gehorchen zu miissen.
Und diese Unzufriedenheit des hohen Adels war ein wesentlicher Faktor fiir die
innere Krise Frankreichs in den Jahren 1648 bis 1653. Die Fronde selbst ging
zwar im Sommer 1648 vor allem von der #oblesse de robe aus, die sowohl ihre Pri-
vilegien und Einkinfte als auch die Herrschaft des Rechtes an sich in dem per-
manenten Ausnahmezustand bedroht sahen, den die Kardinalminister Richelieu
und Mazarin seit den 1630er Jahren geschaffen hatten. Aber schon bald, Anfang
1650, inszenierten hohe Adlige, darunter auch der Prince de Condé sowie — zu-
mindest zeitweilig — Henri de la Tour d’Auvergne, Vicomte de Turenne, die Her-
zogin von Longueville und deren Gemahl sowie der Prinz Conti (die drei zuletzt
genannten entstammten Nebenlinien der Konigsdynastie), ihren eigenen Auf-
stand gegen die Regentin und den verhassten Premierminister Mazarin. Diese
Fronde des Princes war durch heftige innere Konflikte gekennzeichnet und mag auf
den ersten Blick den Eindruck einer bloflen Farce erwecken. Sie war in der Tat
weit davon entfernt, eine wirkliche Revolution zu sein, an der die Beteiligten, die
letztlich ein Mehr an Einfluss innerhalb des monarchischen Systems und nicht
dessen Zerstorung anstrebten, auch kein Interesse haben konnten.’® Gerade
Condé ging es eher darum, in der schwierigen Situation der Regentschaft selbst
als Protektor des jungen Konigs auftreten zu kénnen, um damit Macht und Ein-
fluss seines Hauses gegen die Ambitionen eines Favoriten abzusichern, der
durchaus danach strebte, auch seine Familie unter den fithrenden Adelshiusern
dauerhaft zu etablieren.’

et conférences sur la Renaissance européenne; 16), Paris 1999, S. 261-273; Marlies Mueller,
The Taming of the Amazon. The Changing Image of the Woman Warrior in Ancien Régime
Fiction, in: Papers on French Seventeenth-Century Literature 22, Heft 42, 1995, S. 199-232;
Renée-Claude Breitenstein, Représentation de Ihistoire et parole féminine dans Les Femmes
illustres ou les Harangues héroiques des Scudéry, in: Jean-Claude Arnould / Sylvie Steinberg
(Hrsg.), Les Femmes et I’écriture de I'histoire (1400-1800), Mont-Saint-Aignan 2008, S. 341-
353. Zeitgendssische Werke, die die Regentschaft von Anna von Osterreich zu rechtfertigen
suchten, indem sie die heroische Frau priesen, waren unter anderem Pierre Le Moyne, Galle-
rie des femmes fortes, Paris 1647 und Jacques du Bosc, La femme héroique, Paris 1645.

Zur Fronde unter anderem Alexander Rubel, Eine Frage der Ehre. Die Fronde im Span-
nungsfeld von Adelsethos und Literatur, in: Francia. Forschungen zur westeuropdischen
Geschichte 32, Heft 2, 2005, S. 31-57; Gerrit Walther, Protest als schone Pose, Gehorsam
als Event. Zur Formation des ludovizianischen Absolutismus aus dem Geiste der Fronde,
in: Lothar Schilling (Hrsg.), Absolutismus, ein unersetzliches Forschungskonzept? Eine
deutsch-franzosische Bilanz / Labsolutisme, un concept irremplagable? Une mise au point
franco-allemande (Pariser Historische Studien; 79), Miinchen 2008, S. 173-189. Siehe auch
Michel Pernot, La Fronde, Paris 1994. Zum Hintergrund der Fronde und zum Werthori-
zont der beteiligten Adligen auch Jean-Marie Constant, La folle liberté des baroques 1600-
1661, Paris 2007.

Katia Béguin, Les princes de Condé. Rebelles, courtisans et mécénes dans la France du
grand siecle (Epoques), Seyssel 2003, S. 110.

56

57

79

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Trotz ihrer begrenzten Ziele konnte die Fronde des Princes der Monarchie in ei-
ner Situation, in der sowohl die Regentin (Anna von Osterreich, eine Spanierin)
als auch der leitende Minister (Mazarin, ein Italiener) Auslinder waren, durchaus
gefihrlich werden. Sie scheiterte letztlich daran, dass die Fihrer des Aufstandes
sich von einem Verstindnis von Ehre leiten lieflen, das Kompromisse auch in-
nerhalb des eigenen Lagers sehr erschwerte, weil man durch jedes Zugestindnis
den eigenen Status und Rang gefihrdet sah. Gerade die heroische Selbstinszenie-
rung fithrte dhnlich wie bei den royalistischen Kommandeuren des Biirgerkrieges
in England zu einem tbersteigerten Individualismus; ein durch heroischen Stolz
gepragtes Beharren auf dem eigenen Prestige und dem Anspruch auf den eigenen
Rang war keine gute Grundlage firr die Zusammenarbeit zwischen einer Schar
malkontenter Adliger, die keinen natiirlichen Anfiihrer besaflen.8

Schon Zeitgenossen hatten den Eindruck, dass die Adligen, die an der Spitze
der Fronde standen, ihre Revolte so inszenierten, als handele es sich um eine
Episode aus einem Ritterroman, in dem sie selbst die heroischen Hauptfiguren
waren. In der Tat schrieben zeitgenossische Pampbhlete, Biographien und panegy-
rische Schriften den fihrenden Adligen ganz dhnliche Charaktereigenschaften zu
wie den Protagonisten solcher Romane, die sich ja ihrerseits zum Teil an leben-
den Vorbildern wie Condé orientierten.>® Es liegt nahe anzunehmen, dass einige
der Akteure ihr Handeln jenseits jedes machtpolitischen Kalkiils selbst mithilfe
jener Kategorien und jener Sprache begriffen, die ihnen die entsprechenden lite-
rarischen Werke an die Hand gaben. Zwar war das Prestige der traditionellen Rit-
terromane zu diesem Zeitpunkt bereits im Niedergang begriffen, nicht zuletzt
aufgrund des Umstandes, dass popularisierte Versionen der Romanstoffe fur ein
breiteres, nichtadliges Publikum im Rahmen der sogenannten Bibliothéque blene
weithin vertrieben und damit, wie es schien, vulgarisiert wurden. Andererseits
entfalteten historische Biographien der groflen Gestalten der Spitphase des Rit-
tertums, wie etwa des Chevalier Bayard (Pierre du Terrail, 1476-1524) gerade um
die Mitte des 17. Jahrhunderts eine erhebliche Wirkung im Milieu des Adels, so
wie entsprechende Lebensbeschreibungen schon im spiten Mittelalter vom nie-
deren Adel intensiv rezipiert worden waren.®® Das Vorbild eines Bayard lief} zu-
sammen mit den Schlachtensiegen eines Herzogs von Enghien eine Wiederbele-
bung ritterlicher Werte moglich erscheinen. Nicht wenige Adlige hofften, sie
konnten mit derselben Selbstverstindlichkeit wie ein Bayard zugleich fiir ihre
ganz personliche Ehre und den Konig kimpfen.®! Solche Vorstellungen eines

58 Hopper, Turncoats and Renegadoes, S. 160, S. 177.

59 Mark Bannister, Privileged Mortals. The French Heroic Novel 1630-1660 (Oxford Modern
Languages and Literature Monographs), Oxford 1983, S. 26.

Siehe dazu demnichst die Dissertation von Gero Schreier (SFB 948) zum Heroismus in
adligen Lebenszeugnissen des spiten Mittelalters. Schreier setzt sich hier auch mit dem
Chevalier Bayard auseinander.

Pascal Brioist [et al.], Croiser le fer. Violence et culture de I’épée dans la France moderne
(XVIe-XVIII® siecle) (Epoques), Seyssel 2002, S. 271-273, vgl. S. 264-268. Zum Ritterro-

60

61

80



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sehr individualistisch verstandenen heroischen Lebensentwurfes erwiesen sich
freilich bald als utopisch und in dieser Perspektive wire das Scheitern der Fronde
dann nur die notwendige Folge eines allgemeinen Niedergangs der traditionellen
Adelskultur und der damit verbundenen Ordnungsvorstellungen gewesen. Und
so ist die Fronde auch oft interpretiert worden. Kein Zweifel kann daran beste-
hen, dass der Adel nach dem Ende der Fronde und erst recht nach Beginn der
selbststindigen Regierung Ludwigs XIV. (1661) gendtigt war, sein Verhiltnis zur
Monarchie grundsitzlich zu tberdenken. Die flamboyante heroische Selbstin-
szenierung der Vergangenheit mit ihrer Tendenz zur bestindigen Revolte gegen
Disziplin und Ordnung wurde nun deutlich zur Ausnahme, zu einem margina-
len Phinomen. Sie lebte bis zu einem gewissen Grade fort in der Praxis des Du-
ells, die freilich von der Monarchie im 18. Jahrhundert weitgehend stillschwei-
gend geduldet wurde. Aber das Duell war eben nur noch soziale Praxis, einen
offentlichen Diskurs, der diese Praxis hitte legitimieren konnen, gab es nicht.?
Ob dieser Wandel mit dem endgiiltigen Verblassen der Figur des adligen Helden
gleichzusetzen ist, ist jedoch weniger klar, als es auf den ersten Blick erscheinen
mag. Das wird ein Blick auf die Epoche Ludwigs XIV. zeigen.

man auch Giinter Berger, Aspekte der Rezeption des mittelalterlichen Romans im 17. Jahr-
hundert, in: Reinhold R. Grimm (Hrsg.), Mittelalter-Rezeption. Zur Rezeptionsgeschichte
der romanischen Literaturen des Mittelalters in der Neuzeit (Begleitreihe zum Grundrifl
der romanischen Literaturen des Mittelalters; 2), Heidelberg 1991, S. 89-109; Genevieve
Bolleme (Hrsg.), Les contes bleus (Bibliothéque bleue), Paris 1983; Giovanni Dotoli, Lette-
ratura per il popolo in Francia (1600-1750). Proposte di lettura della « Bibliothéque bleue »
(Biblioteca della ricerca; 8,4), Fasanao 1991.

Hervé Drévillon, Le dire et le fer: le duel et sa publicité au XVII® siécle, in: Pascal Brioist
[et al.], Croiser le fer. Violence et culture de I’épée dans la France Moderne (XVIe-XVIII®
siecle) (Epoques), Seyssel 2002, S. 239-304.

62

81



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

\m 13.01.2028, 06:47:18.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Transformation des Helden in Frankreich
in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts

Mit dem Scheitern der Fronde kam in Frankreich eine Form aristokratischer heroi-
scher Selbstinszenierung zu einem Ende, fiir welche die Traditionen einer immer
wieder neu erfundenen und neu artikulierten ritterlichen Kultur der Ehre ebenso
entscheidend waren wie das Streben der Protagonisten nach personlichem Ruhm.
In den 1660er Jahren schickte sich der junge Konig Ludwig XIV. an, das, was von
den Traditionen eines adligen Rittertums noch tibrig war, vollends in die Selbstdar-
stellung des Konigtums zu integrieren und zu absorbieren, wie etwa an dem gro-
Ren Rossballett (carrousel) von 1662 deutlich wurde. Wahrend die Turniere des
16. Jahrhunderts, die aulerhalb Frankreichs, wo die Turniere nach dem Tode Hein-
richs II. 1559 eingestellt worden waren, auch noch bis zum Beginn des 17. Jahr-
hunderts ihre Fortsetzung fanden, immer auch dem Adel eine Bithne fur seine
Selbstdarstellung geboten hatten, nicht nur dem Fiirsten selbst, war das Rossballett
von 1662 ganz auf den jungen Herrscher zugeschnitten. Die hohen Adligen, die an
dem Fest teilnahmen, konnten hoffen, dass ein Strahl vom Glanz der koniglichen
Sonne auf sie fallen wiirde, aber aus eigenem Recht fiir sich Ruhm und Glanz zu
beanspruchen, war im Umfeld des Hofes deutlich schwieriger geworden — und der
Hof als Zentrum der Adelskultur war nun sehr viel wichtiger geworden als in der
Vergangenheit.! Der Konig hatte erfolgreich seinen Anspruch geltend gemacht,
dass er der einzig wahre ritterliche Held war. Allerdings spielte die Kultur des Rit-
tertums am Hof selbst in spiteren Jahren kaum noch eine mafigebliche Rolle. Der
Konig trat, wie noch jingst Martin Wrede betont hat, als roi connétable auf, aber
nicht mehr als roi-chevalier; die Sprache des Rittertums hatte im Wesentlichen aus-
gedient, wenn es galt, dem Monarchen ein heroisches Charisma zuzuschreiben.?
Das Heldentum Ludwigs XIV. war ohnehin von anderer Art als das seines Grof§va-
ters Heinrich IV., der seine Truppen noch selbst in die Schlacht gefithrt hatte. Fiir
Ludwig XIV. gentigte es, sich an der Spitze seiner Truppen zu zeigen, um seinen
Anspruch zu unterstreichen, diese Truppen wiirden ihre Siege am Ende vor allem
seinem Genie, seiner Tatkraft und seiner charismatischen Aura verdanken. Er muss-
te nicht mehr selbst am Kampfe teilnehmen.? Diese Zuschreibung heroischer Ei-

1 Zur Herrschaft Ludwigs XIV. und zu seiner Selbstdarstellung: Oliver Chaline, Le Régne de
Louis XIV, Paris 2005; Gérard Sabatier, Versailles ou la figure du roi (Bibliothéeque Albin Mi-
chel histoire), Paris 1999; Peter Burke, The Fabrication of Louis XIV, New Haven, CT 1992.

2 Wrede, Ohne Furcht und Tadel, S. 351, vgl. S. 344-350.

3 Mark Bannister, Condé in Context. Ideological Change in Seventeenth-Century France
(Legenda), Oxford 2000, S. 178-180. Vgl. zu dhnlichen Entwicklungen auferhalb Frank-
reichs auch Disselkamp, Barockheroismus, S. 21, der konstatiert, dass sich im Rahmen der
Furstenpanegyrik das allgegenwirtige ,Heroismusetikett® immer mehr von einem konkre-
ten Anlass l6ste und nun weniger ein ,bestimmtes Handeln“ kennzeichnete und mehr fiir



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

genschaften an den Konig ohne einen allzu engen Realititsbezug wurde in den
1660er und 1670er Jahren sicherlich dadurch erleichtert, dass der Herrscher sich
weitgehend in Darstellungen mit einem historischen Bezug inszenieren lief3, in an-
tiker Pose gewissermafien, im Kostiim der Heroen und grofSen Herrscher des Alter-
tums, begleitet von den Gestalten der Mythologie.* Eine zentrale Bedeutung kam
hier anfinglich der Gestalt Alexanders des Grofen zu, dem der Hofmaler Le Brun
Anfang der 1660er Jahren einen groffen Zyklus widmete, in dem er allerdings die
militirischen Heldentaten, die Ludwig XIV. vor 1667 noch nicht vorzuweisen hatte,
gegeniiber den Liebesabenteuern des Makedoniers und anderen signifikanten Epi-
soden aus seinem Leben eher in den Hintergrund treten lie. Es galt, die Tugend
des Herrschers zu zeigen, nicht primir seine Triumphe als Krieger.> Auch so blieb
Alexander der GrofSe allerdings eine kontroverse Figur. Allzu sehr schien sein her-
vorstechendster Charakterzug die Hybris zu sein und namentlich Geistliche, die in
der Tradition des Augustinismus standen, was etwa fiir die Jansenisten galt, sahen
in ihm ein Beispiel fiir eine maf3- und gottlose Ruhmsucht.® Eine vorsichtige Dis-
tanzierung des Konigs von diesem antiken Heros wurde daher schon im Laufe der
1670er Jahre deutlich, allerdings war es nicht nur die Figur Alexanders, die zuneh-
mend ins Zwielicht geriet, so dass der Konig ihre Identifikationsoptionen in den
1680er Jahren auch wieder an den Grand Condé abtrat, sondern der Held tiber-
haupt.” Philosophie und Essayistik der Epoche betonten zunehmend die transgres-
siven Elemente des Heroischen. Fiir Helden schien in der literarischen und politi-
schen Imagination kein Platz mehr zu sein und wenn fiir sie doch noch Raum war,
dann war doch jede konkrete Heroisierung einer einzelnen Figur der Geschichte
oder Gegenwart immer sofort kontrovers. Indes, wie Thomas Kirchner zu Recht
betont, ,Ludwig XIV. pochte [...] auf seine Heldenrolle“.® Darstellbar schien sie
jetzt aber nur noch zu sein, wenn man auf die Sprache der antiken Geschichte und
Mythologie weitgehend verzichtete, da damit zu viele Assoziationen verbunden
waren, welche die transgressiven Elemente der Heldenfigur in den Vordergrund tre-
ten liefen — von weiteren Vorbehalten gegen diese Sprache des Heroischen, etwa
ithre Verwendbarkeit auch durch hohe Adlige, einmal abgesehen.’

ein ,verdecktes Darstellungsinteresse” stand; vgl. auch ebd. S. 181. Zur Darstellung des
Konigs als Kriegsheld vgl. auch Joél Cornette, Le roi de guerre. Essai sur la souveraineté
dans la France du Grand Siécle (Bibliothéque historique Payot), Paris 2000.

Siehe dazu Sabatier, Versailles; vgl. auch Nicolas Milanovic, Du Louvre a Versailles. Lec-
ture des grands décors monarchiques, Paris 2005.

Thomas Kirchner, Der epische Held. Historienmalerei und Kunstpolitik im Frankreich des
17. Jahrhunderts, Miinchen 2001, S. 113-115; vgl. Joél Comette, La tente de Darius, in:
Joél Cornette / Henry Méchoulan (Hrsg.), LEtat classique 1652-1715. Regards sur la pen-
sée politique dans la France dans la seconde moitié du XVII® siécle, Paris 1996, S. 9-42.

6 Grell / Michel, DEcole des princes, S. 68-80.

7 Ebd., S. 76-78.

8 Kirchner, Der epische Held, S. 346-355, S. 357.
? Ebd, S.431.

84



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Querelle des anciens et des modernes lief} dann in den spiten 1680er Jahren
die Mythologie in den offiziellen Reprisentationsriumen in Versailles als Mittel
der Verherrlichung des Konigs endgiltig in den Hintergrund treten. Sie tiberlebte
am ehesten noch in den eher privaten Nebenresidenzen wie Marly oder in den
Privatgemichern des Konigs in der Hauptresidenz.19 Die sogenannten Modernen
beharrten in diesem literarischen und isthetischen Streit darauf, dass die Kultur
Frankreichs unter dem Sonnenkoénig derjenigen der Bliitezeit der Antike, der au-
gusteischen Epoche, tiberlegen sei. Alexander der Grofle wurde mehr denn je in
der Geschichtsschreibung wegen seiner Zugellosigkeit und seines Jihzorns kri-
tisch gesehen, aber auch Augustus warf man nun zumindest die Proskriptionen
als Akt ungeheurer Grausambkeit vor.!! Vor allem aber wollte man betonen, dass
Ludwig XIV. alle moglichen Rivalen tibertroffen habe. So schrieb Guyonnet de
Vertron 1685 in seiner Abhandlung ,Paralléle de Louis le Grand avec les princes
qui ont été surnommez Grands®, dass alle Groflen Minner Ludwig dhnelten, er
aber nur sich selbst gleiche, warum also solle man in mythologischen Fabeln
oder in der Geschichte eines Alexanders des Groflen nach exempla suchen, wenn
doch der Bourbone selbst ein Exempel fur alle Tugenden gebe. Deshalb sei es
auch unsinnig, den Monarchen als zweiten Cisar oder Augustus oder auch als
Alexander oder Herkules zu feiern, er solle vielmehr als moderner Held erschei-
nen, nicht als Wiederginger der romischen oder griechischen Halbgotter, Heroen
und Imperatoren, die ihm in Wirklichkeit unterlegen seien.!2

Der Sieg der Modernes iber die Anciens, der sich auch im Wandel der Bildpro-
gramme in Versailles ab etwa 1680 manifestierte, fithrte dazu, dass in Frankreich
die Darstellung des Monarchen als romischer oder griechischer Heros oder im
Gewande der antiken Mythologie zumindest entwertet wurde, auch wenn sie
nicht ganz verschwand;!? sie drohte aber doch im politischen Kontext zur blo-
Ben Staffage oder Kostiimierung zu werden. Der Koénig war nun im Bild vor al-
lem er selbst. Das Konigtum als Amt, als Idee und der konkrete Leib des Konigs,
seine menschliche Person gingen ineinander auf, viel stirker als das in der Ver-

10 Sabatier, Versailles, S. 436-544.

11" Christian Michel, Les enjeux historiographiques de la Querelle des Anciens et des Modernes,
in: Centre de Recherches sur I'Occident Moderne (Hrsg.), La monarchie absolutiste et
Ihistoire en France. Théories du pouvoir, propagandes monarchiques et mythologies natio-
nales (Mythes, critique et histoire; 1), Paris 1987, S. 139-155, hier besonders S. 146; Cathe-
rine Volpilhac-Auger, Auguste et Louis XIV. Les contradictions de Voltaire devant le pouvoir
absolu, in: Centre de Recherches sur 'Occident Moderne (Hrsg.), La monarchie absolutiste
et T'histoire en France. Théories du pouvoir, propagandes monarchiques et mythologies na-
tionales (Mythes, critique et histoire; 1), Paris 1987, S. 197-215. Siehe auch Kirchner, Der epi-
sche Held, S. 367-369; Heinz Thoma, Art. Querelle des Anciens et des Modernes, in: Heinz
Thoma (Hrsg.), Handbuch Europiische Aufklirung. Begriffe, Konzepte, Wirkung, Stutt-
gart/Weimar 2015, S. 407-418.

12° Nach Cornette, Le roi de guerre, S. 242.

13 Zur Problematisierung der Heroisierung sowohl antiker wie moderner Figuren siche Kirch-
ner, Der epische Held, S. 346-370.

85

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gangenheit der Fall gewesen war. Entscheidendes Medium fuir die Darstellung der
Idee des Konigtums war nun nicht mehr etwa die bildende Kunst oder gar ein
politisches Ritual, sondern der Leib des Konigs selbst, dem unmittelbar jene
Schonheit und jener Glanz, jener éclat, zugeschrieben wurde, der sonst antiken
Heroen vorbehalten war.!# Letztlich konnte der Konig nur noch sich selbst und
damit auch die Idee eines vollkommenen heroischen Herrschers darstellen, kein
Abbild wurde ihm ganz gerecht und vor allem kein Portrit, das seine Grofle nur
in allegorischer Form zur Anschauung brachte.!?

Dies brachte Ludwig XIV. als konkreter Person einen enormen Legitimititszu-
wachs, machte seine Verherrlichung als Herrscher allerdings auch angreifbarer.
Eine Herkules-Skulptur oder ein Bild des Apoll, das die Stirke und die Uberle-
genheit des Konigs, seine wirtus, zur Anschauung brachten, konnten weniger
leicht als Ausdruck der Eitelkeit angegriffen werden als eine Statue, die unver-
kennbar ihn selbst darstellte wie im Falle des Monuments, das 1686 auf der Place
des Victoires in Paris errichtet wurde. Es zeigte den Konig bekront von der Sie-
gesgottin wie er einen Cerberus, Symbol der Tripelallianz seiner Gegner, in den
Staub trat. Zu Fiilen des Denkmals kauerten vier Sklaven, die die Feinde Frank-
reichs darstellten, das Reich, Spanien, die Niederlande und Brandenburg. Na-
mentlich dieser politische Affront fithrte zur Intervention auslindischer Diplo-
maten. Aber auch in Frankreich selbst war die grenzenlose Verherrlichung eines
lebenden Herrschers, der sich auf dem Denkmal selbst als ,vir immortalis“ be-
zeichnen lief}, umstritten. Es gab katholische Geistliche, die das offen als Idola-
trie brandmarkten und meinten, ein Herrscher der sich wie einst Nebukadnezer
in dieser Weise gottliche Eigenschaften zuschreiben lasse, werde den Zorn Gottes
heraufbeschworen, der dann sein Land treffen werde.1¢

Seit den 1690er Jahren wurde die Selbstdarstellung des Konigs tatsichlich zu-
rickhaltender. Denkmailer wurden fir ithn auch jetzt noch errichtet, betonten
aber weniger stark das Siegreich-Heroische und zeigten den Konig stirker mit
imperialer Geste als einen Herrscher, der ohne aufzutrumpfen durch seine an-
strengungslose Autoritit Ordnung und Frieden garantierte.!” Im hofischen Kon-

14 ygl. André Félibien, Le portrait du roi, in: André Félibien, Description des divers ouvrages

de peinture faits pour le roi, Paris 1671, S. 83-112, besonders S. 104-106.

Edouard Pommier, Le portrait du pouvoir. De la norme 4 la réalité, in: Olivier Bonfait /
Brigitte Marin (Hrsg.), Les portraits du pouvoir (Collection d’histoire de Iart de
’Académie de France 3 Rome, Académie de France; 3), Rom 2003, S. 3-17, hier S. 13-15.
Hendrik Ziegler, Der Sonnenkénig und seine Feinde. Die Bildpropaganda Ludwigs XIV. in
der Kritik (Studien zur internationalen Architektur- und Kunstgeschichte; 79), Petersberg
2010, S. 76-111, besonders S. 95, S. 271.

Zur Reiterstatue auf der Place Venddme, die 1699 errichtet wurde, siehe Ziegler, Der Son-
nenkonig und seine Feinde, S. 120-124 und Michel Martin, Les monuments équestres de
Louis XIV. Une grande entreprise de propagande monarchique, Paris 1986, S. 92-117.

15

16

17

86

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

text, in den Bildprogrammen der Residenzen, besonders in Versailles, trat die Fi-
gur des Konigs zeitweilig sogar ganz in den Hintergrund.!8

Mit dem relativen Zuriicktreten alterer Modelle der Heroisierung des Monar-
chen wurde die Idee des Konigtums, die nun ganz im Bild der individuellen Per-
son des Monarchen aufging, allerdings generell angreifbarer. Dieser Wandel in
der Reprisentation des Konigs drohte die Aura der Monarchie selbst zu schwi-
chen, wenn nicht zu zerstéren, wenn eines Tages ein Nachfolger herrschte, dem
diese Verkorperung der Wiirde der Krone nicht mehr in so tiberzeugender Weise
gelang. Es stand jetzt keine mythologische, historisierende oder allegorische
Formensprache mehr zur Verfiigung, um solche Schwichen tberzeugend zu
Uberdecken. Aus der Gleichsetzung des Herrschers mit Herkules oder Alexander
war eine blofle Metapher geworden, die keine Metamorphose seiner Person mehr
bewirkte, wie Gerard Sabatier es in seiner grofSen Studie Giber Versailles, ,Versail-
les ou la figure du roi, konstatiert hat.1®

Die guerre spectacle, die die hofische Kunst in den ersten Regierungsjahrzehnten
verherrlicht hatte — wobei im Spiegelsaal in Versailles in den 1680er Jahren schon
die politischen und diplomatischen Siege gegentiber den rein militirischen Er-
folgen dominierten —,20 fand freilich in den 1690er Jahren ohnehin ein Ende, da
der alternde Konig Versailles nicht mehr verlie}, um sich als Feldherr zu insze-
nieren.?! Damit wurde ein Stiick weit die Bithne doch wieder frei fiir adlige Offi-
ziere und Kommandeure, die als kriegerische Helden in Szene gesetzt wurden,
vielleicht nicht mehr im Stil der 1640er Jahre, aber doch in einer Form, die dem
adligen Streben nach Prestige und Ehre Raum lief3, solange es sich den Notwen-
digkeiten einer effizienten und rationalisierten Kriegfiihrung unterordnete. Selbst
eine so flamboyante Erscheinung wie Charles de Batz de Castelmore d’Artagnan,
der berithmte Musketier des Konigs, der spiter durch Alexandre Dumas unsterb-
lich werden sollte, konnte seinen Platz im Pantheon der Monarchie finden.
D’Artagnan wurde um 1610 in der Gascogne geboren.?? In den legendenhaften
Pseudomemoiren d’Artagnans, die etwa 30 Jahre nach seinem Tod von Gatien de
Courtilz de Sandras publiziert wurden, wird d’Artagnan entsprechend als typi-
scher Adliger aus dem Stidwesten Frankreichs dargestellt, wobei bei Courtilz al-
lerdings das Béarn an die Stelle der Gascogne tritt.2? Seinen Aufstieg verdankte

18" Dazu Milanovic, Du Louvre 4 Versailles, S. 229: ,,il ya dans le méme temps une disparition

ou plutdt une dissolution du portrait du roi, qui peut étre également interprétée dans le
context de I'impossibilité d’une véritable sacralité du roi dans les monarchies occidentales.
19 Sabatier, Versailles, S. 547-566, besonders S. 560.
20 Cornette, Le roi de guerre, S. 244-246.
21 Zur ,guerre spectacle” siehe ebd., S. 249-264.
22 Dies und das Folgende nach Hervé Drévillon, Limpét du sang. Le métier des armes sous
Louis XIV, Paris 2005, S. 63-68; Ders., Batailles, S. 149-170; vgl. Odile Bordaz, D’Artagnan.
Capitaine-lieutenant des Grands Mousquetaires du Roi, Montréal/Baixas 2001.
Gatien de Courtilz de Sandras, Mémoires de M. d’Artagnan, capitaine-lieutentant de la
premiére Compagnie des Mousquetaires du Roi, 3 Bde., Kéln 1701-1702.

23

87

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

d’Artagnan jedoch vor allem der Protektion Mazarins, als dessen treue Kreatur er
galt und dem er auch wihrend der Fronde ins Exil nach Deutschland folgte. 1667
wurde d’Artagnan nach einer militdrischen Karriere im Umkreis des Hofes Kapi-
tinleutnant der Musketiere des Konigs, einer Einheit, die in der Theorie vom
Monarchen selbst kommandiert wurde und deren Offiziere und Soldaten nahezu
bestindigen Zugang zum Monarchen besaflen. In diesem Sinne war d’Artagnan
mindestens ebenso sehr Hofling wie Soldat, was ihn nicht hinderte, sich bei un-
terschiedlichen militirischen Einsdtzen auszuzeichnen. Den letzten dieser Ein-
sitze erlebte er bei der Belagerung der Festung Maastricht 1673. Bei einem An-
griff auf eine feindliche Schanze, den er mit gewohnter Tollkithnheit fiihrte,
ohne Deckung vor dem feindlichen Beschuss zu suchen, traf ihn eine Kugel tod-
lich. Sein Angriff, bei dem er die Belagerungsgriben verlassen hatte, war eigent-
lich ein Verstof§ gegen die Regeln der geltenden Kriegskunst und der Festungsin-
genieur Vauban duflerte sich auch in seinen Aufzeichnungen entsprechend
kritisch. Andererseits leistete der Angriff d’Artagnans doch einen wesentlichen
Beitrag zum Fall der Festung, war also nicht nur eine glorreiche Geste, mit der
sich d’Artagnan einen ruhmreichen Tod sichern wollte.

Hervé Drévillon bemerkt in diesem Kontext, der Tod des Musketiers zeige, wie
sich der Kult des heroischen Mutes, der den Armeen Ludwigs XIV. keineswegs
fremd war, gerade in der Konfrontation mit der technischen Rationalitit der Be-
lagerungen - eine Vorwegnahme der noch intensiveren Technisierung des Krieges
im 20. Jahrhundert - habe beweisen miissen, aber auch seinen Sinn erhielt. Der
Tod des groflen Musketiers war nicht mehr der ,schone Tod* des ritterlichen Krie-
gers, der sich selbst geniigte, sondern war, so spektakulir er auch erscheinen
mochte, doch den Gesetzen der militirischen rafzo unterworfen.2

Jedenfalls war fur heroische adlige Krieger wie d’Artagnan in den Armeen Lud-
wigs XIV. durchaus noch Platz, ja die Monarchie war geradezu darauf angewiesen,
mehr denn je an die Bereitschaft des Adels zum Selbstopfer zu appellieren. Zwar
lag der Akzent nun stirker als in der Vergangenheit auf dem sparsamen Umgang
mit den militdrischen Ressourcen — und dazu gehorten eben auch Menschenleben
- und militdrische Karrieren verdankten sich stirker als frither den rein administra-
tiven Fahigkeiten der jeweiligen Offiziere, ihrer strategischen Kompetenz, nicht nur
dem offen zur Schau getragenen Mut und der Angriffslust. Aber die personliche
Reputation blieb dennoch abhingig von der Fihigkeit, in einer Ausnahmesituation
Taten zu vollbringen, die als Heldentaten angesehen und dargestellt werden konn-
ten, wie d’Artagnan es bei Maastricht getan hatte.?

Die Monarchie war weiter auf Adlige angewiesen, die sich plausibel heroisieren
lieRen, wie es der Autor Courtilz des Sandras fiir d’Artagnan besorgte, selbst

24 Drévillon, Batailles, S. 164; vgl. ebd., S. 167 mit der Feststellung ,Le sacrifice de d’Arta-
gnan abandonnait ainsi le registre de la ‘belle mort’ ou le fait d’armes s’insérait dans un
systeme de valeur autoréférencé, ot ’action héroique se suffisait a elle-méme*.

25 Drévillon, Limpét du sang, S. 405-407, vgl. S. 324-327, S. 338.

88

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wenn deren Heroismus dann stark transgressive Elemente zeigte. Von einer all-
gemeinen Domestizierung des Adels, einem Verschwinden des adligen Helden,
konnte also selbst im Frankreich Ludwigs XIV. nicht die Rede sein. Dann hitte
man aus d’Artagnan keinen Helden machen konnen oder wollen und Gleiches
gilt fiir andere Offiziere, die durch panegyrische Schriften und durch offiziose
Biographien nach 1660 heroisiert wurden, wie den 1647 verstorbenen Marschall
Jean de Gassion.

Gassion war ein Reitergeneral, der zusammen mit dem Prinzen Condé 1643
die Schlacht von Rocroi gewonnen hatte. Uber Gassion, der iiberdies noch Pro-
testant war und im Heer Gustav Adolfs gekdmpft hatte, schreibt Drévillon:
»Dans sa radicalité cette figure de ’homme de guerre incarnait la démesure, la
déraison et la violence des combats® (,In seiner Radikalitit verkorperte diese Ge-
stalt des Kriegers die Maflosigkeit, die Irrationalitit und die Gewalt des Kamp-
fes“). Schon zu Lebzeiten sei eine solche figure héroique als ein Auflenseiter er-
schienen, was dem Ruhm Gassions aber keinen Abbruch tat.2é Gassion hatte all
das getan, was ein adliger Offizier in den Armeen Ludwigs XIV. eigentlich nicht
tun sollte: Er hatte sich stindig in Duellen mit personlichen Gegnern geschlagen,
er war unnotige Risiken eingegangen nur wegen des sensationellen Effektes und
hatte stets auch den personlichen Kampf mit dem Gegner oder feindlichen
Kommandeuren gesucht und siegreich bestanden. Vor allem war er Spezialist in
einer Art der Kriegfiihrung, die sich bis dahin in Frankreich keines groffen Anse-
hens erfreut hatte, des kleinen Krieges, bei dem es um das Beutemachen und die
Unterbrechung des feindlichen Nachschubes ging. Diesen Krieg fithrte er mit
Leidenschaft und mit erheblicher Brutalitit und Riicksichtslosigkeit, aber, wenn
man seinen Biographen glauben darf, auch im Vertrauen auf eine gottliche Vor-
sehung, der er sich als gliubiger Calvinist blind anvertraute. Drévillon spricht
davon, Gassion sei eine Art Gotteskrieger, ein ,guerrier de dieu®, gewesen, der
zugleich die radikale Inhumanitit des Krieges demonstriert habe. Aber weil ihm
ein heroischer Status zugeschrieben wurde, fand diese Brutalitit in seiner Biogra-
phie ebenso wie seine zahlreichen Verletzungen der iiblichen militirischen Re-
geln eine gewisse Rechtfertigung.?’

Allerdings stellten weder Gassion noch d’Artagnan als militdrische Helden eine
Gefahr fiir die Monarchie dar. Wenn man davon absieht, dass Gassion zum Zeit-
punkt, als Ludwig XIV. seine selbststindige Regierung begann, schon 14 Jahre tot
war und seine Prisenz im Bewusstsein der Zeitgenossen nach 1660 primar eine
mediale war, die es ohnehin erschwerte, den historischen Gassion von dem Bild
zu unterscheiden, das seine Biographen von ihm schufen, und dass d’Artagnan
1673 starb, waren eben beide auch keine Angehorigen der hohen Aristokratie
gewesen. Gassion stammte sogar aus dem Amtsadel und d’Artagnans Vater war

26 Hervé Drévillon, Lhéroisme a ’épreuve de I’absolutisme. Lexemple du maréchal de Gas-
sion (1609-1647), in: Politix 15, 2002, S. 15-38, hier S. 16.
27 Ebd., S 36.

89

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ein armer Provinzadliger gewesen, lediglich seine Mutter hatte der Familie ein
Plus an Geld und Prestige verschafft.?8

Ein Mann wie der Grand Condé, jener klassische Heros, von dem im Kontext
der Neudefinition heroischer Leitbilder in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts
bereits die Rede war, war hier freilich ein ganz anderer Fall. Als Prinz von Gebliit
gehorte er dem eigenen Selbstverstindnis nach zu den natiirlichen Ratgebern des
Herrschers und er besaf§ in wichtigen Provinzen wie namentlich in Burgund ein
dichtes Netzwerk von Klienten. In der Fronde hatte er zeitweilig eine ganze Ar-
mee hinter sich versammelt. War auch fiir eine solche Figur in der militirischen
Kultur der Zeit Ludwigs XIV. noch ein Platz vorgesehen? Condé war in der Tat
nach seiner Riickkehr nach Frankreich aus dem Exil (1659) gendtigt gewesen, mit
jeder seiner Gesten seine Ergebenheit gegeniiber dem Konig zu demonstrieren.
Er hatte sogar eine Eheschliefung zwischen seinem Enkel und einer unehelichen
Tochter des Konigs, die aus der Verbindung mit Madame de Montespan stammte,
selbst mit in die Wege geleitet,?” womit er den unbedingten Vorrang der Haupt-
linie der Bourbonen vor seinem eigenen Hause anerkannte.

Als er 1686 starb — er hatte sich schon 1675 auf sein Landgut in Chantilly zu-
riickgezogen, nachdem er in den Jahren zuvor noch einmal die koniglichen Ar-
meen in den Krieg gegen die Feinde Frankreichs gefithrt hatte —, hoben die pan-
egyrischen Schriften und Leichenpredigten, die zu diesem Anlass erschienen, in
der Tat seine unbedingte Ergebenheit gegeniiber dem Monarchen hervor. Am
Hofe war es der beriihmte Bossuet, der die Leichenpredigt auf ihn hielt, die ein
Meisterstiick der sakralen Rhetorik darstellte.’ Im Pariser Jesuitenkolleg war es
hingegen der Pater Jacques La Baune, dem diese Aufgabe zukam. Ahnlich wie fiir
Bossuet war Condé hier der vollkommene Held, groff im Frieden ebenso wie im
Krieg. Keine der klassischen Tugenden des heroischen Kriegers und Edelmannes
fehlte ihm, von Mut und Schonheit bis hin zu Grofiztigigkeit und Scharfsinn.
Aber so wie Bossuet nachdricklich hervorhob, dass alle menschlichen Tugenden
ohne die Gnade Gottes und die Frommigkeit wertlos seien, so unterstrich La
Baune, dass Condé nicht nur ein ruhmreicher Feldherr gewesen sei, sondern sei-
ne eigene Person stets der des Konigs untergeordnet habe. La Baune betonte
immer wieder, wie sehr der deutlich iltere Condé den Kénig bewundert habe.
Wenn er mit dem Konig Kriegsrat gehalten habe, soll er anschliefend immer
ausgerufen haben: ,Quantus est, Superi, Ludovicus! Quam nobis omnibus ma-
jor“? (,Wie grof3, oh ihr Gotter, ist Ludwig, wie sehr ist er uns allen tiberlegen®).3!

28 Drévillon, Limpét du sang, S. 64.

29 Bannister, Condé in Context, S. 171; vgl. Bertiére, Condé, S. 702.

30 Jacques Bénigne Bossuet, Oraison funébre de tres-haut et tres-puissant prince Louis de
Bourbon, prince de Condé, premier prince du sang. Prononcée dans ’église de Nostre-
Dame de Paris, le 10. jour de mars 1687, Paris 1687. Vgl. Béguin, Les Princes de Condé,
S. 341-342.

Jacques de La Baune, Laudatio funebris Ludovici Borbonii, principis Condaei, [...] dicta
die 17 Kal. Maii an. 1687 in regio Ludovici Magni collegio, Paris 1687, S. 35.

31

90

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

La Baune betonte freilich auch, dass Condé am Ende seine Furchtlosigkeit vor
dem Tode so weit tiberwunden habe, dass er das gottliche Gericht doch gefiirch-
tet und seinen Frieden mit Gott gemacht habe.3?

Dass ein Kriegsheld und Frondeur wie Condé wenn schon nicht als serviler, so
doch zumindest als blind gehorsamer Diener des Konigs dargestellt wurde,
scheint - und so ist es auch oft gedeutet worden — in der Tat den Niedergang ei-
nes bestimmten Ideals adliger Existenz anzudeuten: der adlige Krieger, dem sein
Ruhm und seine Ehre letztlich wichtiger waren als die Unterordnung unter den
Konig und seine Minister, der trotzig seine Unabhingigkeit auch noch in der
Niederlage verteidigte und dessen Loyalitit seinem Stande mindestens ebenso
sehr wie der regierenden Dynastie galt.3® Ein niherer Blick zwingt aber doch da-
zu, dieses Urteil zu differenzieren.

Kurz vor dem Tode des groflen Condé hatte ein Geistlicher namens Rapin eine
Abhandlung tiber das Erhabene erscheinen lassen, in der auch Condé selbst eine
nicht unerhebliche Rolle spielte. Rapin sah gerade im Riickzug Condés auf seine
Giiter nach 1675 die Legitimation seines Anspruches auf Grofe, eine Grofe, die
freilich nicht unbedingt dem traditionellen Leitbild des militirischen Heros ent-
sprach. Diese Form heroischer Selbstdarstellung kam nimlich nun in erster Linie
dem Konig zu.3* In Rapins Schrift erschien zwar auch noch Turenne, der Waffen-
gefihrte und Rivale Condés, in diesem Gewand, aber doch primir als ergebener
Diener seines Herrschers, der in seinem Auftrag Krieg fithrte. Diese Darstellung
stief} freilich auf die Kritik der Familie des Prinzen Condé.3® Rapin suchte kurz
vor seinem eigenen Tod und nach dem Tod Condés selbst seinen Fehler auszu-
gleichen, indem er eine aufwendige Eloge auf den Herzog verfasste. Auch hier
wurde zwar hervorgehoben, wie wiirdevoll der Herzog sich nach der Beendigung
seiner militirischen Karriere auf seine Giliter zuriickgezogen habe, aber es waren
nun auch andere Argumente, die den Anspruch des Helden auf Grofle untermau-
erten. Vor allem wurde hervorgehoben, dass er eben nicht nur grand capitaine,
sondern auch grand homme gewesen sei, ein grofler Geist mit weitgespannten intel-
lektuellen Interessen und mit einem persdnlichen Charisma, das ihn auch im Ru-
hestand nicht verlassen habe.3¢ Damit wurden Argumente der fritheren Schrift
noch einmal aufgenommen, aber in einem anderen Kontext. Dennoch kann man
diese Eloge Rapins so lesen, dass er durch den Akzent, den er auf die Rolle Con-
dés als grand homme legte, eben doch eine Art Gleichwertigkeit zwischen dem

32 Ebd,, S. 46.

33 So argumentiert auch Bannister, Condé in Context, S. 181-188.

34 René Rapin, Du grand ou du sublime dans les moeurs et dans les différentes conditions
des hommes, Paris 1686.

35 Béguin, Les Princes de Condé, S. 342; Bannister, Condé in Context, S. 192.

36 René Rapin, Le Magnanime, ou I’Eloge du Prince de Condé, premier prince du sang, Paris
21690, S. 59.

91

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Prinzen und dem Konig herstellen wollte. Ludwig XIV. erschien zwar in der ,,Ab-
handlung tiber das Sublime® als Vertreter des Erhabenen im offentlichen Leben,
Condé in der privaten Sphire, aber die Eigenschaften, die Rapin dem Konig zu-
sprach, sprach er in etwas anderer Form auch Condé zu, obwohl dieser seine
Grofle nun jenseits von Politik und Krieg zur Wirkung kommen lassen musste.3”

Fur eine Aufwertung des Grand Condé sprach auch ein zweiter Umstand: Rapin
setzte sich in seiner panegyrischen Schrift auch mit dem dunkelsten Kapitel in der
Biographie des Herzogs auseinander, seiner Teilnahme an der Fronde. Dass Rapin
den Aufstand Condés gegen die Regentin als Betriebsunfall erscheinen lief§ und
auch als politischen Fehler, verwundert nicht, aber so ganz kehrte er die Ereignisse
der spiten 1640er und frithen 1650er Jahre doch nicht unter den Tisch, denn er
hob hervor, dass Condé auch deshalb in die Fronde hineingezogen worden sei,
weil er ein so treuer Patron und Freund gewesen sei, ja er sprach von seiner Fihig-
keit zur ,amitié héroique“ und von seinem Stolz auf seinen Rang als Mitglied der
franzosischen Konigsdynastie, den er auch im Exil nicht abgelegt habe.38

Trotz des Anpassungsdrucks, unter dem ein Mann wie Condé gegen Ende seines
Lebens stand, war es also doch moglich, 1687 eine Eloge auf ihn erscheinen zu las-
sen, die ihm nicht nur den Heldenstatus bescheinigte, sondern auch als eine - al-
lerdings sehr vorsichtige — Apologie fiir seinen unbeugsamen Stolz erscheinen
konnte, der seine Haltung wihrend der Fronde mit motiviert hatte. Im Ubrigen
entsprach dem auch bis zu einem gewissen Grade die Selbstdarstellung der Bour-
bon-Condé in ihrem Schloss in Chantilly. Nach dem Tode des Grand Condé gab
sein Erbe eine Serie von Gemailden in Auftrag, die dort in einer eigenen Galerie
den Ruhm des groflen Feldherren preisen sollten. Es handelt sich, wie Katia Bégu-
in es genannt hat, um ein ,programme pictural héroique“.3? Das Bildprogramm
mochte in vielem konventionell wirken, bemerkenswert war jedoch, dass eine Dar-
stellung den Titel ,Le repentir du Grand Condé” trug, es handelte sich um ein Bild
des Malers Michel Corneille, das Henri-Jules de Bourbon in Auftrag gegeben hatte.
In allegorischer Form wurde hier dargestellt, wie der Sieger von Rocroi es ablehnte,
sich jene Siege zu seinem Ruhme zurechnen zu lassen, die er in den 1650er Jahren
im Dienste Spaniens erfochten hatte. Handelt es sich also um ein Zeichen adliger

37 Bannister, Condé in Context, S. 191-192, vgl. besonders die Feststellung ,,In danger of los-

ing his heroic status behind the king’s apotheosis as a conqueror, Condé had been recu-
perated as an icon of the redefined ideal noble, a hero of civilized living, a sublime vesion
of the honnéte homme*.

38 Rapin, Le Magnanime, S. 72, S. 90-91.

39 Katia Béguin, La trahison glorieuse. Une transfiguration de la mémoire de la Fronde
condéenne  la fin du XVII® siécle, in: Martin Wrede / Horst Carl (Hrsg.), Zwischen Schande
und Ehre. Erinnerungsbriiche und die Kontinuitit des Hauses. Legitimationsmuster und
Traditionsverstindnis des frithneuzeitlichen Adels in Umbruch und Kirise (Veroffentlichun-
gen des Instituts fir Europiische Geschichte Mainz, Abt. Universalgeschichte; 73), Mainz
2007, S. 53-64, hier S. 55.

92

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Demut? Dies war nur oberflichlich betrachtet der Fall, denn der Maler hatte Wert
darauf gelegt, alle Siege des Feldherren im Dienste Spaniens durch Anspielungen
im Bild prisent werden zu lassen, ja sogar seine eine grofle Niederlage, in der so-
genannten Diinenschlacht (Juni 1658) fand Erwihnung, aber nur, um durch einen
als Text in das Bild eingeblendeten Dialog zwischen Condé und Don Juan
d’Austria, dem spanischen Oberbefehlshaber, klar zu machen, dass letzterer die
Verantwortung flir diese Niederlage trug. In Form einer rhetorischen Praeteritio
wurde also gerade auf jene Lebensepoche des Prinzen von Condé verwiesen, die
man direkt nicht ansprechen konnte. Die Botschaft blieb aber doch, dass er ein
unvergleichlicher Feldherr, ein wahrer Heros gewesen sei, selbst in seinem Kampf
fur Philipp IV. von Spanien, nur dass dieser Kriegsherr eben leider der falsche ge-
wesen sei. Katia Béguin betont zu Recht, dass grofle Aristokraten auch noch Ende
des 17. Jahrhunderts den Ruhm ihrer eigenen Familie pflegen und ihre Vorfahren
als Heroen feiern konnten. Ihre Hofhaltungen, die auch Zentren kinstlerischer Pa-
tronage waren, waren in dieser Hinsicht eben doch mehr als nur kleine Planeten,
die um die Sonne Versailles kreisten.*0

Wer freilich die Siege seiner Vorfahren in der Fronde oder in anderen Konflik-
ten so thematisierte, dass dies als ein direkter Angriff auf den Konig verstanden
werden konnte, nicht in der subtilen Form, wie es in Chantilly geschah, der
musste nun mit Konsequenzen rechnen, wie es der Fall des Kardinals von Bouil-
lon, Emmanuel Théodose de la Tour d’Auvergne, zeigte, der in Cluny, dessen
Abt er war, 1698 ein gewaltiges Grabmal fur seine Familie errichten lief}, dessen
Reliefs auch den Sieg seines Vaters Frédéric Maurice de La Tour-d'Auvergne,
Herzog von Bouillon, tiber die Truppen des Konigs in der Schlacht von La Mar-
fée (1641) zeigten. Bouillon hatte damals sein Fiirstentum Sedan gegen den Ver-
such Ludwigs XIII. und Richelieus verteidigt, die wichtige Festung Frankreich
einzuverleiben. Mit diesem Grabmal und seinem taktlosen Beharren auf einem
Status seines Hauses, der es den Bourbonen genealogisch nahezu gleichstellte,
zog Bouillon den Zorn des Konigs auf sich und musste den Rest seines Lebens
im Exil in Rom verbringen.#!

Auch in anderen Fillen waren Demutsgesten unvermeidlich, wenn man keine
Zweifel an der eigenen Loyalitit aufkommen lassen wollte. Das zeigen auch die
Elogen auf Turenne, auch er ein de la Tour-d’Auvergne und ein Onkel des Kardi-
nals von Bouillon. Er war in den 1670er Jahren der Rivale Condés als aristokrati-
scher Heerfihrer. Der Mut des Helden habe, so wurde argumentiert, fiir den Konig
und den Staat nur dann einen Wert, wenn er durch Klugheit und Vorsicht gebin-

40" Ebd.,, S. 59-62.

41 Martin Wrede, Zwischen Mythen, Genealogen und der Krone. Rivalisierende Familienge-
dichtnisse im franzosischen Hochadel des 17. Jahrhunderts: die Hiuser Bouillon, Noailles
und Bourbon, in: Zeitschrift fiir Historische Forschung 32, Heft 1, 2005, S. 17-43.

93



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

digt sei. Oder wie es in seiner Leichenpredigt hiefi: ,le Capitaine n’est pas accom-
pli, s’il ne renferme en soy ’homme de bien, et ’homme sage“.*> Mit der Forde-
rung, dass der adlige Heros zugleich ein Weiser und ein Mann mit verdienter ge-
sellschaftlicher Reputation auch auflerhalb der Sphire des Krieges sein miisse,
wurden fast schon die Forderungen der Aufklirung vorweggenommen, die freilich
aus dem Helden einen grand homme, einen Wohltiter der Menschheit und zugleich
einen vorbildlichen Biirger des eigenen Vaterlandes zu machen versuchte.*?

42 Esprit Flechier, Abbé de Saint-Séverin, Oraison funébre de tres haust et tres-puissant
Prince Henri de la Tour d’Auvergne, Vicomte de Turenne, Paris 1676, S. 21. Zu Turenne
auch Laurent Jalabert (Hrsg.), Nouveaux regards sur Turenne. 400¢ anniversaire de la nais-
sance d’Henri De La Tour d’Auvergne 1611-1675. Actes du colloque tenu les 17 et 18 sep-
tembre 2011 & Sedan, Nancy 2013.

43 Vgl. Lilti, Figures publiques, S. 124-131; Jean-Claude Bonnet, Naissance du Panthéon. Es-
sais sur le culte des grands hommes (Lesprit de la cité), Paris 1998; Thomas W. Gaehtgens,
Du Parnasse au Panthéon. La représentation des hommes illustres et des grands hommes
dans la France du XVIII® siécle, in: Thomas W. Gaehtgens / Gregor Wedekind (Hrsg.), Le
culte des grands hommes 1750-1850 (Passagen; 16), Paris 2009, S. 135-172. Siehe S. 119.

94

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Restauration und die Krise des Heroischen
in England nach 1660

In England war, wie wir gesehen haben, in der Zeit des Biirgerkrieges und vor al-
lem in den 1650er Jahren Oliver Cromwell die eine grofle charismatische Figur ge-
wesen, die zumindest von den Anhingern des Parlaments heroisiert wurde. Er war
der Held des Kampfes gegen Unfreiheit und Papsttum und sogar Dichter wie Dry-
den, die spiter ganz auf der Seite der Zories standen, widmeten ihm panegyrische
Gedichte.! Vergleichbares hatte die royalistische Seite nicht zu bieten, obwohl fiir
sie. Cromwell natiirlich ein Anti-Held, keine positive Identifikationsfigur war.
Karl IL., der 1660 inthronisierte Erbe des Martyrerkonigs Karl L., eignete sich jeden-
falls nicht fiir die Heldenrolle, zu sehr und zu sichtbar tiberwogen in seiner Person-
lichkeit die Neigung zu Zynismus und Indolenz, aber auch der blofle Hedonis-
mus.? Spannungen in seiner Selbstdarstellung waren schon anlisslich seiner
Kronung deutlich geworden. Als Karl II. 1661. zu seiner Kronung durch die Stra-
Ben Londons zog, war sein Weg mit Triumphbdgen geschmiickt, die recht deutlich
auf den Sieg des Augustus tiber die Morder Cisars anspielten und zum Teil auch
mit direkten Zitaten aus der ,,Aeneis“ operierten. So wie Augustus den Tod Cisars
gerdcht habe, so trete Karl II. als Richer des Konigsmordes auf, so hief§ es in offizi-
ellen Festbeschreibungen. Er sei ,extinctor tyrannidis, restitutor libertatis und fun-
dator quietis“ (,Uberwinder der Tyrannis, Wiederhersteller der Freiheit und Be-
griinder des Friedens®) und fiihre ein neues Goldenes Zeitalter herauf. Auf einem
der Triumphbdgen war tatsichlich der Vers ,redeunt saturnia regna“ (,die Zeiten
des Saturn kehren zuriick) zu lesen, ein Zitat aus der berithmten vierten Ekloge
des Vergil, die spiter in anderer Form auch die Vereinigten Staaten fiir sich in An-
spruch nehmen sollten.? Die sakrale Legitimation des Konigtums, die Karl I. gegen
Ende seines Lebens so stark betont hatte, trat demgegeniiber zuriick. Mit dem
Hinweis auf Augustus konnte man die gemifligten Anhinger der gestiirzten Repu-
blik vielleicht noch integrieren, wihrend der Kult eines Mirtyrerkonigs, dessen
Gegner in einer dhnlichen Rolle erschienen wie diejenigen, die einst Christus ge-
kreuzigt hatten, eine Aussohnung kaum denkbar erscheinen lieff. Das Bild des im

1 Annabel Patterson, Dryden and Political Allegiance, in: Steven N. Zwicker (Hrsg.), The
Cambridge Companion to John Dryden (Cambridge Companions to Literature), Cam-
bridge 2004, S. 221-236, hier S. 224; vgl. Blair Worden, The Politics of Marvell’s Horatian
Ode, in: Historical Journal 27, Heft 3, 1984, S. 525-547.

2 Asch, Sacral Kingship, S. 133-135.

3 John Ogilby, The Entertainment of His Most Excellent Majestie Charles IT in His Passage
through the City of London to His Coronation [London 1662], hrsg. von Ronald
Knowles, New York 1988, S. 31-33, S. 37, S.25. Vgl. Knoppers, Constructing Cromwell,
S. 169; Kevin Sharpe, Rebranding Rule. The Restoration and Revolution Monarchy, 1660-
1714. New Haven, CT 2013, S. 154-160.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Birgerkrieg gescheiterten Monarchen stellte fuir die Herrschaft seines Sohnes in der
Tat eine starke Belastung dar, denn es schien ihn auf ein bedingungsloses Biindnis
mit jenen Prilaten der anglikanischen Kirche festzulegen, welche die Erben des Pu-
ritanismus kompromisslos marginalisieren und ausgrenzen wollten.* Augustus, mit
dem sich Karl IL. bei seiner Kronung zu identifizieren schien, war immerhin noch
ein heroischer Herrscher gewesen. In spiteren Jahren schien der Konig aber eher
bestrebt zu sein, das Ideal heroischer Minnlichkeit, das auf der republikanischen
Seite mit der Erinnerung an den Birgerkrieg verbunden war, subversiv zu unterlau-
fen, da er es nicht ausloschen oder ginzlich beiseite dringen konnte. Sein pronon-
cierter Hedonismus und seine geringe Bereitschaft zur konventionellen Inszenie-
rung seiner eigenen Autoritit und Wiirde bei Hof - hier setzte in den spiteren
Regierungsjahren freilich ein klarer Wandel ein — mochten auch dem Ziel dienen,
seine sittenstrengen Gegner einfach licherlich zu machen. Zum Teil war all dies
auch Ausdruck einer zumindest unter der sozialen Elite verbreiteten Einstellung,
der alles Heroische nach den Jahren des Biirgerkrieges verdichtig geworden war.
Diese antiheroische Haltung stellte allerdings fiir die Aristokratie und die Ober-
schicht auch ein Problem dar, denn wie konnte man den Anspruch auf soziale
Uberlegenheit aufrechterhalten, wenn man sich nicht glaubwiirdig als Erbe einer
langen Tradition des ritterlichen Kampfes und der heroischen Tugend prisentieren
konnte?® Wenn all dies obsolet geworden, reines Theater war, wie unterschied man
sich dann noch von einem einfachen Londoner Biirger? Die Antwort auf diese Kri-
se war der restoration rake, ein vor allem fur das eigene Vergniigen lebender Adliger,
der hofische Manieren mit Grobianismus und Zigellosigkeit im nicht-hofischen
Alltag verband. Einer der prominentesten Vertreter dieser Gattung war der Earl of
Rochester, John Wilmot. Geboren 1647 war er der Sohn eines relativ prominenten
royalistischen Offiziers und Kommandeurs, dessen eigener Vater zu Anfang des
17. Jahrhunderts wie manch ein anderer englischer Amtstrager und Landspekulant
in Irland zu Geld gekommen und in das irische House of Lords aufgestiegen war,
und dessen Frau Anne St.John, die ihn in zweiter Ehe geheiratet hatte.” Er war
nicht nur ein durchaus begabter Dichter, sondern fiel auch durch seine beiflenden

Kelsey, The King’s Book, S. 150-169.

Paul Hammond, The King’s Two Bodies. Representations of Charles II, in: Jeremy Black /
Jeremy Gregory (Hrsg.), Culture, Politics and Society in Britain, 1660-1800, Manchester
1991, S. 13-48; vgl. Matthew Jenkinson, Culture and Politics at the Court of Charles II,
1660-1685 (Studies in Early Modern Cultural, Political and Social History; 9), Wood-
bridge 2010.

6 Zur Krise des Heroischen in dieser Epoche auch John Spurr, England in the 1670s. The
Masquerading Age (A History of Early Modern England), Malden, MA 2000, S. 84-117;
Ronald G. Asch, Die Kunst des Regelbruchs. Adlige Libertins in der Epoche der Restaura-
tion in England, ca. 1660-1688, in: Christian Wieland / Claudius Sittig (Hrsg.), Die Kunst
des Adels in der Frithen Neuzeit, im Druck. Die folgenden Ausfithrungen zu den restoraii-
on rakes beruhen weitgehend auf diesem Aufsatz.

7" James W. Johnson, A Profane Wit. The Life of John Wilmot, Earl of Rochester, Rochester,
NY 2004.

96

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Satiren auf, die auch den Hof, dem er selbst angehorte, nicht verschonten. Roche-
ster war nur eines der prominentesten Mitglieder einer Gruppe von Adligen, die
oft als court wits bezeichnet wurden.8 Was die court wits miteinander verband, war
ein Lebensstil, der ebenso sehr von sexueller Freiziigigkeit wie durch eine Neigung
zu Raufhindeln, Duellen und zu wisten Trinkgelagen gekennzeichnet war. Man
wollte die braven Biirger Londons durch sexuelle Eskapaden, durch Obszonititen,
aber auch durch Gewalt, die von nichtlicher Ruhestorung bis zum Totschlag gehen
konnte, provozieren und praktizierte gewissermaflen eine systematische ansi-
crvility.® Die Begabteren unter diesen restoration rakes, wie sie rickblickend genannt
wurden, versuchten tiberdies, ihrer Existenz durch die Publikation pornografischer
Gedichte oder von Gesellschaftskomddien einen zusitzlichen Glanz zu geben. Im
geistigen Haushalt der rakes verbanden sich Libertinismus und Antiklerikalismus
oft mit einem zynischen Blick auf die Welt des Hofes und der Politik. Eine solche
Lebenshaltung findet man in der Aristokratie sicherlich auch in anderen Epochen.
Dass sie nach 1660 in so zugespitzter Form auftrat, war sicherlich auch durch den
Sieg des Parlamentes im Biirgerkrieg mitbedingt. Er hatte zwar keineswegs einen
wirklichen sozialen Umsturz mit sich gebracht, aber in der Armee des Parlamentes
hatten doch nicht wenige Offiziere Karriere gemacht, die allenfalls den unteren
Ringen der gentry angehorten, wenn sie nicht sogar Séhne von Handwerkern oder
kleinen Kaufleuten waren. Thnen hatte sich die altetablierte Elite in den 1650er Jah-
ren unterordnen missen, ganz abgesehen davon, dass viele auch einen Teil ihres
Besitzes verloren hatten. Schon im Biirgerkrieg selbst hatten sich die Cavaliers im
Ubrigen den Ruf verschafft, sich von der Sittenstrenge ihrer puritanischen Gegner
durch Fluchen, Saufen, Streithindel und Huren zu unterscheiden.10

Diese Konfrontation setzte sich gewissermaffen {iber die Restauration hinaus
fort, verschirft sicherlich auch dadurch, dass die eher schwache und in ihrer Autori-
tit stark gefihrdete Monarchie es nicht verstand, als Schiedsrichter zwischen rivali-
sierenden Anspriichen auf sozialen Rang aufzutreten, wie dies Ludwig XIV. in
Frankreich zur gleichen Zeit durchaus gelang.!! Auch dies mag manche Hoflinge
und Aristokraten veranlasst haben, ihren Vorrang durch ein bewusstes épater le
bourgeois zu demonstrieren. Dieses Verhalten stief§ auflerhalb des Hofes freilich auf
harsche Kritik. So erschien 1673 ein polemischer Angriff auf die Umgangsformen
der town gallants unter dem Titel ,Remarques upon the Humours and Conversati-
on of the Town®. Diese Schrift hob hervor, dass es den town and courts wits dur-
chaus um einen heroischen Lebensentwurf gehe, aber, ,,if you cannot mock at Ver-
tue and prudence with a mene [!] of scorn and contempt, you will not be able to
keep company with those heroes”. Die in diesen Kreisen beliebten heroischen

Jenkinson, Culture and Politics, S. 134-166.
Zur anti-civility siehe Anna Bryson, From Courtesy to Civility. Changing Codes of Conduct
in Early Modern England (Oxford Studies in Social History), Oxford 1998, S. 243-275.

10 Roy, Royalist Reputations, S. 99.

11 Bryson, From Courtesy to Civility, S. 262.

97

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dramen ,have made the three grand characters of a Hero to be love, honour and
friendship®, aber Liebe, Ehre und Freundschaft seien von den Dichtern dieser
Kreise licherlich gemacht worden.!2 Liebe sei nur eine fliichtige Leidenschaft und
nicht besser stehe es mit der Ehre, die in der Verachtung fiir die Vernunft und alle
Regeln bestehe. Uberdies seien die von den court wits gepredigten Ideale kaum fiir
ein Lebensalter jenseits der Jugend geeignet. Am Ende bleibe nur der Schluss: ,in-
stead of teaching them to burn like Heroes they have made them love like beasts,
and all the industry of the stage, has helpt them to nothing more refin’d in that
passion, than what is common to the goat, and the bull“.13

Auf diese Polemik antwortete jedoch eine Gegenschrift, die ,Remarks upon Re-
marques or a Vindication of the Conversations of the Town®. Der unbekannte Au-
tor dieser Schrift argumentierte, es sei ja durchaus diskutabel, sich auf die eigenen
Landgiiter zuriickzuziehen und vor allem ein treuer Ehemann und Familienvater
zu sein — das Lebensideal der town wits war offenbar das der Jugend und mit Ehe
und Familie nur schwer zu vereinen —, aber der Ruhm des Helden sei bei einer sol-
chen Lebensweise schlechterdings unerreichbar. Der Kritiker der Sitten von Hof
und Stadt argumentiere: ,Walking, sleeping and dreaming in the country, will
make you a Hero, and going to London make you a Rogue®. Aber da stelle sich
doch die Frage, ,what sort of hero will the other author make you?“, am Ende
bleibe nur der Schluss, ,,but you must be a hero, ay that you must, you must live
in ignorance and become like an useless country vermin and King Oberon at a
lucky chance, shall ipso facto Metamorphose you into a Hero®. Das sei wenig
iberzeugend, ebenso wenig wie der Gedanke, dass man durch eine Eheschlieffung
in jungen Jahren ein Held werde. Selbst wenn man die Witwe Ciceros heirate, sei
man deshalb noch kein Held.* Zumindest implizit war damit gesagt, dass das aus-
schweifende Leben in den westlichen Vorstddten Londons dann doch immer noch
eher mit den Idealen aristokratischer Minnlichkeit und einer heroischen Selbstin-
szenierung vereinbar war, als das Leben eines Krautjunkers und Stoppelhopsers,
und ein Mann wie Rochester betonte dann auch in der Tat, dass die Wunden, die
man sich in Wirtshausschlidgereien und in Form von Geschlechtskrankheiten im
Bett diverser Mitressen zuzog, nicht weniger ehrenhaft seien, als die Narben eines
alten Veteranen, der als Soldat auf dem Schlachtfeld gekdmpft habe.!>

Entscheidend fur die anarchische Haltung der restoration rakes, die in solchen
Auferungen ihren Ausdruck fand, war sicherlich auch, dass der Hof selbst der
Aristokratie wenig Orientierung geben konnte oder wollte. Am Hofe Karls II.
herrschte noch mehr als an anderen zeitgenossischen Hofen ein Klima der T4u-

12° Remarques on the Humours and Conversations of the Town, London 1673 (Nachdr., Dry-

deniana II, NY 1974), S. 39-40, S. 52.

13" Ebd,, S. 58.

14" Remarks upon Remarques or a Vindication of the Conversations of the Town, in Another
Letter Directed to the Same Sir T. L., London 1673, S. 43, S. 97, S. 49.

15 Jenkinson, Culture and Politics, S. 220-221.

98

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schung und Verstellung und des offenen Zynismus.!¢ Dass der Konig selbst hin-
ter dem Riicken seiner Minister einen Geheimvertrag mit Frankreich, den Vertrag
von Dover, schloss, in dem er seine Konversion zum Katholizismus in Aussicht
stellte, sprach fiir sich, wie iiberhaupt die konfessionelle Situation verworren war.
Letztlich konnten der Konig und seine Berater sich nie einigen, welche die richti-
ge Antwort auf die anhaltende Bedrohung durch Republikanismus und protes-
tantischen Radikalismus war. Eine Riickkehr vielleicht zu den moralischen Wer-
ten und der religiosen Ausrichtung der 1630er Jahre, zur Kirchenpolitik eines
William Laud? Oder liefen sich der heroische Republikanismus und der religiose
Enthusiasmus der 1630er Jahre nur bekimpfen, indem man diesen Idealismus l4-
cherlich machte und ihm eine rationalistische, wenn nicht gar materialistische
Philosophie entgegensetzte? Das war ja letztlich die Antwort des ,Leviathan®, die
Antwort von Thomas Hobbes gewesen, mit der er sich freilich beim royalisti-
schen Klerus extrem unbeliebt gemacht hatte. Ein Mann wie Rochester, deutlich
insbesondere in seiner beriichtigten ,Satyr against Reason and Mankind®, die
den Menschen komplett auf seine animalischen Bediirfnisse reduzierte, ging
noch weiter und vertrat einen uneingeschrinkten Materialismus, der auch die
Herrschaft der Vernunft selbst infrage stellte. Das war gewissermaflen ein radikali-
sierter Hobbes, aber ebenso wie der Rationalismus konservativer Theologen auch
inspiriert von der Feindschaft gegen den Enthusiasmus der Puritaner und ihrer
Erben mit seinen potenziell egalitiren Tendenzen.!” Wie ernst man Rochesters
Verse als Ausdruck einer philosophischen Lebenshaltung wirklich nehmen muss,
dariiber mag man sich streiten. An der Verbindung von Libertinismus im Sinne
einer Ablehnung aller traditionellen Autorititen und eines misanthropischen
Menschenbildes kann aber wenig Zweifel bestehen. In Rochesters Gedichten ist
der Feind des Mannes, der zu sich selbst ehrlich ist, freilich nicht so sehr der reli-
giose Fanatiker, sondern der Fop, eine Figur, die einer der court wits, George Ethe-
rege, in seinem ,Man of Mode® in Gestalt von Sir Fopling Flutter als Gegenbild
zu Dorimant, der wohl ein Portrit Rochesters ist, verewigte.!8

Der Fop ist ein Mitglied der Elite, im Normalfall eher ein Parvent, der seinen
Anspruch auf sozialen Status durch Luxus, eine allzu gesuchte Eleganz und ein
ubertriebenes Geschmicklertum in Fragen der Kleidung und des Auftretens un-
termauern will, aber anders als der Gallant oder Hector, wie die gewalttitigen aris-

16 Ebd., S.113-117, S. 225-227.

17" John Wilmot, The Complete Poems of John Wilmot, Earl of Rochester, hrsg. von David
M. Vieth, New Haven, CT 1968, S. 94-95; Sarah Ellenzweig, The Fringes of Belief. Eng-
lish Literature, Ancient Heresy and the Politics of Freethinking, 1660-1760, Stanford, CA
2008, S. 51.

18 George Etherege. The Man of Mode, hrsg. von John Barnard, London 1979; vgl. zur Ge-
stalt des Fop Laura S. Rosenthal, Masculinity in Restoration Drama, in: Susan J. Owen

(Hrsg.), A Companion to Restoration Drama (Blackwell Companions to Literature and
Culture; 12), Oxford 2008, S. 92-108.

99

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tokratischen Jugendlichen auch genannte wurden, nicht bereit ist, sich den Ge-
fahren eines Lebens auszusetzen, das wirklich konsequent dem Vergniigen und
dem Sich-Ausleben ohne Grenzen gewidmet ist.!® Oder wie ein Freund Roches-
ters an diesen 1676 mit Bezug auf die Fops schrieb: ,fellowes that would make
the world believe they are not afraid of dying and yet are out of heart if the wind
disorders their hairs or ruffles their cravats“.20

Rochesters Ambitionen waren grofler als die der durch und durch anti-heroi-
schen Figur des Fop. Eigentlich konnte es in einer Welt, in welcher der Mensch
durch seine animalischen Bediirfnisse beherrscht wurde, weder Helden noch Ari-
stokraten geben, weil es keine Ehre und keinen Raum fiir magnanimitas gab, aber
fur Rochester gab es dennoch ein Heldentum des Lasters. Der Wagemut der sexuel-
len Exzesse und des Angriffs auf alles, was der Masse, aber auch der Generation der
eigenen Viter heilig war, verbunden mit der Bereitschaft, dafiir auch eine ruinierte
Gesundheit und einen frithen Tod in Kauf zu nehmen, unterschied den wahren
Aristokraten vom normalen Menschen, aber auch vom gekiinstelten Parvenii, dem
Fop.

Es gab zum Zynismus der restoration rakes und zu ihrem heroischen Anarchis-
mus nach 1660 natiirlich auch Gegenentwiirfe und dies nicht nur von den Anhin-
gern der Good Old Cause, also der politischen Ordnung der Republik, sondern auch
von royalistischer Seite. Der Dichter John Dryden, der dem Thronfolger, dem spa-
teren Jakob IIL., nahestand, setzte sich in seinen Dramen immer wieder mit der Idee
eines heroischen Lebensentwurfes auseinander. Er bemiihte sich, Stoffe auf die
Bithne zu bringen, die den hohen Anforderungen an ein wahrhaft heroisches
Drama entsprachen.?! Aber ganz gelang ihm das nie, selbst wenn er den Ort der
Handlungen nach Indien, nach Mexiko oder ins spatmittelalterliche Granada ver-
legte. Es gab ein starkes Spannungsverhiltnis zwischen der Vorstellung, ein Held
oder auch eine Heldin miisse eine Figur sein, die allen normalen Menschen so weit
Uberlegen sei, dass fur sie keine Regeln mehr galten — Heldentum sei also immer
auch transgressiv —, und einer gegenteiligen Konzeption, die in der heroischen Tu-
gend eher eine letzte Steigerung allgemeiner menschlicher Tugenden sah — der Re-
gelbruch war hier nicht vorgesehen. Solche Tugend-Helden wirkten als Bithnenfi-
guren freilich leicht eindimensional, ithnen fehlte jedenfalls das notwendige

19 Harold Love, Dryden, Rochester and the Invention of the “Town”, in: Claude Rawson /

Aaron Santesso (Hrsg.), John Dryden (1631-1700). His Politics, his Plays and his Poets,
Newark, NJ 2004, S. 36-51, hier S. 46.
20 John Wilmot, The Letters of John Wilmot, Earl of Rochester, hrsg. von Jeremy Treglown,
Oxford 1980, S. 125, H. Bulkeley to Rochester, Mai / Juni 1676.
Patterson, Dryden and Political Allegiance; vgl. Philip Harth, Pen for a Party. Dryden’s
Tory Propaganda in its Context, Princeton, NJ 1993. - Zu Dryden vgl. auch Christiane
Hansen, Staging Admiration in John Dryden’s Indian Emperour, or the Conquest of Mex-
ico by the Spaniards (1667), in: helden. heroes. héros. Special Issue 1, 2014, S. 47-53, DOI
10.6094/helden.heroes.heros./2014/QM/06.

21

100



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Charisma. Am Ende wurde aus dem Heldentum eine ,private and sentimental vir-
tue not incompatible with childishness and political incompetence®, so jedenfalls
in den Dramen von Dryden, wie in der Forschung konstatiert wurde, und das war
natlirlich kein sehr aristokratisches Heldentum.?2 Die court wits machten sich tiber
seine Werke daher auch lustig. Dryden wurde zum Beispiel im Biihnenstiick ,,The
Rehearsal®, das von George Villiers, dem zweiten Herzog von Buckingham,
stammte, dem Spott preisgegeben.?? Buckingham, der auch politische Griinde hat-
te, Dryden, der dem Herzog von York nahestand, anzugreifen, warf dem damali-
gen Poet Laureate vor, Stiicke zu schreiben, die durch ihren Kult des Heroischen li-
cherlich und schwiilstig wirkten. Das Projekt eines Tory-heroism war daher nach
1660 am Ende kein sehr erfolgreiches, es war durch zu viele innere Widerspriiche
belastet.

Die Whigs besaflen im Gegensatz zu den Royalisten den Vorteil, das Erbe der
Sieger des Biirgerkrieges, nicht der Verlierer, verteidigen zu kénnen. Cromwell
selbst war allerdings schon vor der Restauration unter den Anhingern der Republik
umstritten gewesen. Sein Griff nach der Alleinherrschaft konnte als Usurpation er-
scheinen und allzu nahe war seine Position am Ende der eines Konigs gekommen.
Sehr viel eher eignete sich aus der Perspektive der Anhinger der Good Old Cause Sir
Henry Vane der Jiingere als heroisches Vorbild. Er hatte im Biirgerkrieg und wih-
rend des sogenannten Commonwealth zwischen 1649 und 1653 eine mafigebliche
Rolle gespielt, hatte sich nach Errichtung des Protektorats unter Cromwells Fith-
rung dann jedoch gegen diesen gestellt.?* Nach der Restauration wurde er verhaftet
und 1662 auf Dringen des Parlamentes als Konigsmorder hingerichtet. Vane sah
sein eigenes Leben ganz im Lichte der Apokalypse. Er war offenbar davon tber-
zeugt, dass sein Tod mit dazu beitragen wiirde, Gottes Herrschaft tiber die Welt
heraufzufiihren, ja identifizierte sich moglicherweise sogar mit der Figur der beiden
Zeugen, von denen im 11. Kapitel der Offenbarung die Rede war und von denen
es dort hiefs:

,Und ich will meinen zwei Zeugen geben, dafl sie weissagen tausendzwei-hundert-
undsechzig Tage, angetan mit Sicken. [...] Und so jemand sie will schidigen, so geht
Feuer aus ihrem Munde und verzehrt ihre Feinde; und so jemand sie will schidi-

22 Michael West, Dryden and the Disentegration of Renaissance Heroic Ideals, in: Costerus.

Essays in English and American Literature 7, 1973, S. 193-222, hier besonders S. 218. Vgl.
auch Susan J. Owen, Restoration Theatre and Crisis, Oxford 1996, S. 200, die mit Blick auf
die von den 7ories gepflegte Idee eines Heldentums der absoluten Loyalitit gegeniiber dem
Herrscher konstatiert: ,However much moral and political force the idea of absolute loy-
alty is feld to have, there is something unconvincing about the spectacle of ‘quiet’ heroes®.
23 George Villiers Duke of Buckingham, The Rehearsal, hrsg. von D. E. L. Crane, Durham
1976.
Zu Vane David Parnham, Sir Henry Vane, Theologian. A Study in Seventeenth-Century
Religious and Political Discourse, Madison/London 1997; Violet A. Rowe, Sir Henry Vane
the Younger. A Study in Political and Administrative History (University of London His-
torical Studies; 28), London 1970; David Cuckson, Too Dangerous to Let Live. A Biogra-
phy of Sir Henry Vane the Younger, Raleigh, NC 2011.

24

101



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gen, der muf also getotet werden. [...] Und wenn sie ihr Zeugnis geendet haben, so
wird das Tier, das aus dem Abgrund aufsteigt, mit ihnen einen Streit halten und wird sie
{iberwinden und wird sie toten.” 25

Seinem Tod sah Vane mit stoischem Gleichmut ins Gesicht, getragen vielleicht
von der Hoffnhung, er wiirde wie die Zeugen der Offenbarung bei dem fuir die
unmittelbare Zukunft erwarteten Endgericht, etwa im Jahr 1666, von den Toten
auferweckt werden, und dies schon in dieser Welt so wie Christus selbst. Kein
Zweifel kann jedenfalls daran bestehen, dass Vane sich selbst bei seiner Hinrich-
tung als heroischer Mirtyrer inszenierte, der in seinem Tode tiber seine Gegner
siegte.26

Algernon Sidney (1623-1683), der ihn stets bewundert hatte und der selbst ein
Anhinger der Republik der 1650er Jahre war, fir die er im Biirgerkrieg im Range
eines Obristen gekimpft hatte, sollte iiber ihn sagen, er sei ein Mann gewesen,
»who by obeyeing reason, at once seem’d to renounce all kind of unbecoming
passions and affections: nay such was his magnanimity, that if the frame of the
whole world had been dissolv’ed and gon to rack about his ears, he would have
remained undaunted in the midst of its ruin“.?’ Sidney selbst verband einen aus-
geprigten Adelsstolz mit einem tiefen Hass auf jede Willkiirherrschaft. Und fur
ihn stellte die Herrschaft von Konigen jedenfalls unter den Bedingungen seiner
eigenen Epoche anders als im Mittelalter fast schon automatisch eine Willkiir-
herrschaft dar. Der Herkunft nach war er ein Grofineffe des 1586 verstorbenen
Philip Sidney und ein Sohn des Earl of Leicester. Seine Mutter war eine Percy
aus der Familie der Earls of Northumberland. Die Percies, die mit den Norman-
nen nach England gekommen waren, hatten sich seit dem spiten Mittelalter
immer wieder an die Spitze von Adelsrevolten im Nordosten Englands gesetzt
und waren auch am Sturz Richards II. 1399 beteiligt gewesen. Sie hatten mit der
Krone zu Ausbruch des Biirgerkrieges noch eine Rechnung offen, denn seit dem
Aufstieg der Tudors hatten die Trager des Titels ,Northumberland® bis ins frithe
17.Jahrhundert fast mehr Jahre im Tower als in Freiheit verbracht, soweit sie
nicht dem Schwert des Henkers zum Opfer fielen. Eine kritische Haltung gegen-
uber einer autoritiren monarchischen Herrschaft verband sich bei ihnen also eng
mit der Verteidigung der eigenen stindischen Ehre. Und Ahnliches galt bis zu
einem gewissen Grade auch fur Sidney.

25 Joh 11, 3-8. Zu den zwei Zeugen siche auch Petersen, Preaching in the Last Days und

oben, S. 50.

John Coffey, The Martyrdom of Sir Henry Vane the Younger. From Apocalyptic Witness

to Heroic Whig, in: Thomas S. Freeman / Thomas F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and Martyr-

dom in England, c. 1400-1700 (Studies in Modern British Religious History; 15), Wood-

bridge 2007, S. 221-240.

27 Jonathan Scott, Algernon Sidney and the English Republic 1623-1677 (Cambridge Studies
in Early Modern British History), Cambridge 1988, S.95-96, nach Philip Sidney, The
Character of Sir Henry Vane (Hertfordshire Record Office D/EP F 45).

26

102



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sidney hatte sich im Biirgerkrieg auf die Seite des Parlamentes gestellt. Nach
der Restauration wurde er nicht nur politisch zum Auflenseiter, sondern verlor
aufgrund von Familienstreitigkeiten und weil er nun genotigt war, mehrere Jahre
im Exil zu verbringen, auch einen Teil seines Vermdgens. Aus seinen Gesinnun-
gen hatte er nie einen Hehl gemacht. Als ihn das englische Parlament 1659 als
Gesandten nach Kopenhagen schickte, trug er sich in das Album amicorum der
dortigen Universitit mit dem Spruch ein: ,Manus haec inimica tyrannis“ (,diese
Hand ist den Tyrannen ein Feind®), moglicherweise mit dem Zusatz ,Ense petit
placidam cum libertate quietem (,,mit dem Schwert sucht sie ungestorte Ruhe in
der Freiheit®), was einen Skandal ausldste. Anscheinend fiigte er dem Eintrag den
Namen Philippus Sidney hinzu, berief sich also auf den seiner Familie angeho-
renden protestantischen Helden des spiten 16. Jahrhunderts, in dessen Leben er
eine Prifiguration seines eigenen sah.?® Sein Grof§onkel verkorperte fiir ihn ein
aristokratisches Freiheitsideal, das in seiner eigenen Zeit durch machthungrige
Monarchen unterminiert wurde, wie er meinte. Wird hier schon der Wunsch
deutlich, sein eigenes Leben dem der heroischen Figuren der Vergangenheit an-
zugleichen, so wird dieses Streben auch an anderer Stelle greifbar, wie eben im
Verhiltnis zu dem 1662 hingerichteten Sir Henry Vane. Sidneys Heroenkult be-
stimmte seine eigene Haltung im Sinne einer prononcierten imitatio heroica. Fi-
ner seiner Biographen hat tiber ithn mit Blick auf seinen Tod als politischer Mir-
tyrer im Jahre 1683 geschrieben: ,After a career of almost uniform failure the
man who had made heroes of others became a hero himself*“.2?

Jedenfalls wurde Sidney nach seiner Riickkehr aus dem Exil nach England
1677 rasch in die Streitigkeiten zwischen Whigs und Tories verwickelt. Nachdem
der Versuch, den katholischen Herzog von York von der Thronfolge auszuschlie-
Ben, der fiir manche radikale Whigs wie Sidney wohl nur der Auftakt zum Sturz
oder zum radikalen Umbau der Monarchie sein sollte, gescheitert war, entstan-
den Pldne fiir ein Attentat auf Karl II. Ob Sidney sich wirklich an solchen Pla-
nungen beteiligte, bleibt unklar, aber er wurde im Auftrag des Konigs als Ver-
schworer und Hochverriter verhaftet und trotz der zweideutigen Beweislage zum
Tode verurteilt. Uber seine Hinrichtung schrieb Gilbert Burnet, er sei seinem To-
de entgegen gegangen, ,with an unconcernedness that became one who had set
up Marcus Brutus for his pattern®.39 Zugleich mit Sidney waren noch zwei ande-
re Verschworer angeklagt, Lord William Russell und Arthur Capell, Earl of Essex.
Capell beging im Tower Selbstmord, Russell wurde hingegen wie Sidney hinge-
richtet.

28 Worden, Roundhead Reputations, S. 126; John Carswell, The Porcupine — The Life of Al-
gernon Sidney, London 1989, S. 110-111; Scott, Algernon Sidney and the English Repub-
lic, S. 53, S. 133.

29 Carswell, The Porcupine, S. 230.

30 Worden, Roundhead Reputations, S. 130, nach Gilbert Burnet, History of His Own Time,
Bd. 1, London 1724, S. 573.

103



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

So wie die Erinnerung an den als Mirtyrer heroisierten Karl I. die Royalisten
nach 1649 darin bestirkt hatte, an ihren politischen Zielen festzuhalten, so wurden
auch Capell, Russell und Sidney rasch als heroische Mirtyrer dargestellt und fiir
die Whigs zu einer wichtigen Inspiration. Das Bild Sidneys, das nach seinem Tode
konstruiert wurde, war freilich, wie Melinda Zook betont hat, eher durch den Ver-
such geprigt, aus ihm einen Propheten zu machen, der vor den Gefahren der Ty-
rannis ebenso wie vor denen des katholischen ,,G6tzendienstes” gewarnt und dafiir
sein Leben geopfert hatte. Wegen seines radikalen Republikanismus war er nicht
leicht als unschuldiger Mirtyrer und reines Opfer eines Justizmordes darstellbar.
Das war mit Russel einfacher, da dieser zu Lebzeiten dhnlich wie Capell gemifSigter
aufgetreten war. Seine Abschiedsrede, die seine politischen Freunde vorbereitet
hatten und die er vor seinem Tod in schriftlicher Form als sein politisches Testa-
ment niederlegte — er sah davon ab, sie wirklich zu halten -, verwandelte jedenfalls
das Bild, das die Offentlichkeit sich von ihm machte. Aus dem Verschworer und
Agitator wurde nun ein ,protestantischer Held und patriotischer Befreier”.3! Rus-
sells Abschied lehnte sich dabei offenbar an die Selbstinszenierung protestantischer
Miartyrer seit den grofen Protestantenverfolgungen der 1550er Jahre an.

So kamen in der Figur Russells aber auch der anderen Whig martyrs — so wie sie
in der Offentlichkeit inszeniert wurden — ganz unterschiedliche Elemente zusam-
men. Alle drei gehorten der Aristokratie an oder stammten aus ihr (Sidney war der
jungere Sohn eines peer) und ihr Republikanismus bzw. ihr Beharren auf stindi-
schen Freiheitsrechten war und blieb aristokratisch gefirbt. Zugleich nahm ihre
Heroisierung die Tradition der protestantischen Mirtyrer auf, die in England ganz
wesentlich von John Foxe geprigt worden war. Allerdings, dies wurde vor allem
nach 1688 deutlich, setzte im spiten 17. Jahrhundert auch schon eine zunehmen-
de, wenn auch nie vollstindige Sikularisierung des Politischen ein. Die Whigs des
frithen 18. Jahrhunderts mochten immer noch leidenschaftliche Gegner des Katho-
lizismus und der pipstlichen Suprematie sein, aber mit den theologischen Streit-
fragen, welche die Vorkimpfer der ,Puritan Revolution® des 17. Jahrhunderts be-
wegt hatten, vermochten sie meist nichts mehr anzufangen. Bezeichnenderweise
wurde die Erinnerung sowohl an die Mirtyrer der 1680er Jahre wie auch an die
Helden der Good Old Cause aus der Zeit des Biirgerkrieges und der englischen Re-
publik dann auch von Ziigen gesdubert, die das konfessionelle Engagement dieser
Ahnherren des modernen Whigismus allzu sehr in den Vordergrund treten lieRen.
Wo dies nicht moglich war, weil die Minner, um die es hier ging, ihr Leben und
ihr politisches Engagement zu eindeutig an konfessionellen Leitvorstellungen ori-

31 Melinda S.Zook, Violence, Martyrdom and Radical Politics: Rethinking the Glorious
Revolution, in: Howard Nenner (Hrsg.), Politics and the Political Imagination in Later
Stuart Britain. Essays Presented to Lois Green Schwoerer, Rochester, NY 1997, S. 75-96,
hier S. 82, S. 84; vgl. Dies., “The Bloody Assizes”. Whig Martyrdom and Memory after the
Glorious Revolution, in: Albion 27, Heft 3, 1995, S. 373-396; Dies., Radical Whigs and
Conspiratorial Politics in Late Stuart England, University Park, PA 1999, S. 115-148.

104



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

entiert hatten, gerieten diese Helden in Vergessenheit oder wurden deheroisiert,
wie es seit dem Ende des 17. Jahrhunderts etwa mit Sir Henry Vane geschah, dessen
eschatologische Visionen im 18. Jahrhundert einfach nicht mehr vermittelbar wa-
ren.3? Erst im 19. Jahrhundert wurde aus ihm in Amerika (er war in seiner Jugend
Gouverneur von Massachusetts gewesen) ein Held der Freiheit und des Kampfes
fur eine libertire Verfassung und den Fortschritt.33

Andere Heroen des Widerstandes gegen eine autoritire Monarchie konnte der
Aufklirer, Deist und Whig John Toland (1670-1722) hingegen schon nach 1688
erfolgreich in einem neuen Gewande prisentieren, das weitaus stirker das Ko-
stim des antiken Republikanismus als das des strengen Calvinismus oder gar des
religiosen Enthusiasmus des spiten 16. und frithen 17. Jahrhunderts war.34 Sid-
ney selbst, der sich zwar 6ffentlich weniger stark als Vane als religioser Enthusiast
prisentierte, aber doch den strenggliubigen Congregationalisten nahegestanden
hatte, und dem die Hoffnung auf ein apokalyptisches gottliches Strafgericht, das
eine der Idolatrie verbundene Konigsherrschaft zerstoren wiirde, nicht fremd war,
wurde nun als Vorkdmpfer fiir rein biirgerliche Freiheitsrechte prisentiert, wobei
freilich auch sein politischer Radikalismus zunehmend ausgeblendet wurde.3® So
wurden aus den Helden der Good Old Cause am Ende, im 19. Jahrhundert, nicht
ohne gewaltsame Briiche, Ahnherren des modernen Liberalismus - dies tibrigens
im Falle Russells nicht nur im tbertragenen Sinne, denn von ihm stammten die
Herz6ge von Bedford ab, die bis ins frithe 20. Jahrhundert hinein eine der Siu-
len der Whig aristocracy waren; noch der Parlamentsreformer John Russell (1t Earl
Russell, gest. 1878) und der Philosoph Bertrand Russell (gest. 1970) wussten sich
der Tradition verpflichtet, die mit dem Andenken an den Mirtyrer von 1683,
William Russell, verbunden war.

Auf je unterschiedliche Weise reagierten sowohl die restoration rakes als auch
die Minner, die ihr Leben fir den Kampf gegen den Katholizismus und eine,
wie sie meinten, tyrannische Monarchie opferten, auf die politischen und kultu-
rellen Umbriiche des spiten 17. Jahrhunderts. Die rakes lebten ihr transgressives
Heldentum des Lasters in den Wirtshiusern, Theatern und Bordellen des Lon-
doner Westend aus, Minner wie Russell und Sidney hingegen ihr Streben nach
Freiheit im Parlament und in den politischen Zirkeln der Hauptstadt. Sowohl der
Libertinismus der court wits wie der Freiheitskampf der Whigs stellten Versuche
dar, adlige Lebensentwiirfe zu modernisieren, ohne dabei den Anspruch des Ad-
ligen aufzugeben, sich von der Masse der Bevolkerung als Elite abzusetzen. Der
moralische Anarchismus der restoration rakes blieb Episode, obwohl er in den Hell

32 Worden, Roundhead Reputations, S. 197-198.

33 Coffey, The Martyrdom of Sir Henry Vane the Younger, S. 236-337.

34 Worden, Roundhead Reputations, S. 95-121, vgl. zu John Toland auch Justin A. I. Cham-
pion, Republican Learning. John Toland and the Crisis of Christian Culture 1696-1722
(Politics, Culture and Society in Early Modern Britain), Manchester 2003.

35 Worden, Roundhead Reputations, S. 142-46, S. 147-180.

105



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fire Clubs des 18. Jahrhunderts seine Nachahmer fand;*¢ dem Kampf eines Sid-
ney oder eines Russell gelang es hingegen, wirklich fir adlige Lebensentwiirfe
neue Optionen zu er6ffnen.

In Frankreich, auf das wir im vorherigen Abschnitt einen Blick geworfen haben,
blieb ein revolutionirer Umbruch, wie ihn England in den 1640er Jahren erlebte,
im 17 Jahrhundert aus. Der Anpassungsprozess, dem sich der Adel unterwerfen
musste, verlief daher weniger dramatisch und deutlich subtiler, das galt auch fiir die
Transformation tiberkommener Leitbilder des Heroischen. In Frankreich ging es
vor allem darum, das adlige Streben nach Ruhm und Ehre mit dem Dienst fuir ei-
nen Konig zu verbinden, der sowohl im Krieg, in der Armee, als auch bei Hofe
nun ein immer hoheres Maf§ von Selbstdisziplin von seinen Offizieren ebenso wie
von seinen Hoflingen verlangte. Die spektakulire heroische Tat musste sich nun
einem Kalkiil militdrischer Rationalitit unterordnen, das allzu grofle Verluste an
Menschenleben und Ressourcen zu vermeiden strebte. Fir die traditionelle gascorn:-
tude, eine theatralische heroische Selbstinszenierung um ihrer selbst willen, war
nun deutlich weniger Platz als in der Vergangenheit. Aber auch Ludwig XIV. erwar-
tete von seinen Offizieren die Bereitschaft, ihr Leben im Krieg zu opfern. Dieses
Opfer musste freilich nun einem klar definierten militirischen Ziel dienen, durfte
nicht einfach nur eine schone Geste sein. Wie Hervé Drévillon jedoch zu Recht
hervorgehoben hat, wire es falsch, das spite 17. Jahrhundert in Frankreich auf den
simplen Nenner einer Entwertung des Heroischen, einer démolition du héros zu
bringen, denn sogar flir ein transgressives Heldentum, wie es der Marschall und
Reitergeneral Gassion verkorperte, blieb durchaus noch Raum, wie wir gesehen ha-
ben.3” Aber traditionelle adlige Verhaltensmuster wandelten sich in der Tat und
wurden von neuen Leitbildern iiberlagert. Ein Hochadliger wie Condé, der weithin
als kriegerischer Heros gefeiert wurde, musste deutlich vorsichtiger auftreten als vor
1660 und seine Loyalitit gegeniiber dem Konig und dem Land, dem er diente,
stirker betonen als in der Vergangenheit; auch stellte er sich in seinen spiteren Le-
bensjahren ebenso sehr als grand homme wie als traditioneller Held dar und nahm
damit die Neudefinition von Grofle und Ruhm, welche die Aufklirung vollziehen
sollte, bis zu einem gewissen Grade vorweg. Aber selbst in Frankreich, wo die Ver-
herrlichung des Monarchen zeitweilig alles Dagewesene tiberbot und auch deshalb
von den Kiritikern des Konigs als Idolatrie scharf abgelehnt wurde, blieb neben
dem Sonnenkonig einstweilen Raum fiir den Ruhm des adligen Heros, auch wenn
dieser Ruhm nicht mehr ohne weiteres in der Sprache des Rittertums inszeniert
werden konnte, sondern auf ein neues Vokabular angewiesen war.

36 Vgl. Geoffrey Ashe, The Hell-Fire Clubs. A History of Anti-Morality, Stroud 2005.
37 Drévillon, Limp6t du sang, S. 324-339, S. 407, S. 410; Ders., LIndividu et la Guerre. Du
chevalier Bayard au Soldat inconnu, Paris 2013, S. 72-79 Gber den ,héroisme de la raison®.

106



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Held im 18. Jahrhundert zwischen Kritik
und Transformation

Das 18. Jahrhundert gilt gemeinhin als eine Epoche der tiefen Krise des klassischen
Helden. Gerade mit Blick auf Frankreich gibt es gute Argumente fiir eine solche In-
terpretation. Wihrend Ludwig XV. zunichst im Osterreichischen Erbfolgekrieg
noch einige Erfolge erringen konnte, die es ithm erlaubten, sich als kriegerischen
Heros darstellen zu lassen, verlieff ihn und Frankreich im Siebenjihrigen Krieg das
Kriegsgliick. Das heroische Charisma des Monarchen war dauerhaft geschwicht.
Schon lange vorher hatte die Aufklirung jedoch die dominierende Position des ad-
ligen oder eben auch des monarchischen Heros ohnehin infrage gestellt. Der Abbé
de Saint Pierre hatte bereits 1739 auf den Unterschied zwischen den bloflen
hommes illustres und grands hommes hingewiesen; zu letzteren konnten nur diejeni-
gen gehoren, die nicht nur ihrem Ruhm, sondern der Menschheit oder zumindest
ithrem eigenen Land gedient hatten. Eine solche Auffassung brach zwar nicht voll-
stindig mit der Verehrung der kriegerischen Heroen der Vergangenheit, unterzog
diese aber doch einer tiefgreifenden Kritik und liefd zugleich in Gestalt des Wissen-
schaftlers oder des Philosophen den Geistesheroen neben den traditionellen Hel-
den treten.!

Auf diese Krise des Heroischen im Frankreich der Aufklirung wird zuriickzu-
kommen sein. Werfen wir jedoch zunichst einen Blick auf England. Hier war es
spatestens mit dem Biirgerkrieg zu einer tiefgreifendenden Pluralisierung der heroi-
schen Leitbilder und Modelle gekommen. Ein groflerer Gegensatz als zwischen
dem Gottesstreiter Cromwell und dem koniglichen Mirtyrer Karl L. lie§ sich kaum
denken. Diese Polarisierung heroischer Modelle setzte sich nach 1660 fort, wie wir
gesehen haben. Auf der einen Seite stand die Erinnerung an die Helden der Good
Old Cause, die allerdings Ende des 17. Jahrhunderts zunehmend im Sinne einer
partiellen Sakularisierung des Politischen umgedeutet wurde, ebenso wie die Vereh-
rung fur die Whig martyrs des Jahres 1683.2 Auf der Seite der Tories hatte man die-
sem Heldenkult lange Zeit eigentlich nur die Erinnerung an Karl I. entgegenzustel-
len, der als Mirtyrer und Heiliger der anglikanischen Kirche (oder doch ihres
konservativen Fliigels) freilich auch kein klassischer Held war. Ein siegreicher roz
connétable, dessen Triumphe man feiern konnte, war keiner der Stuartkonige gewe-
sen, obwohl Jakob IL. vor seiner Thronbesteigung durchaus eine militdrische Kar-
riere absolviert hatte.3 Als er freilich 1688 mit der Armee seines Schwiegersohnes,
die in England gelandet war, konfrontiert war, hatte er, ohne zu z6gern, die Flucht

Siehe S. 119, Anm. 51.

Siehe S. 105.

Vgl. John Callow, The Making of King James II. The Formative Years of a Fallen King,
Stroud 2000, S. 214-237.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ergriffen; er lie§ sich im Exil durchaus noch als Mirtyrer darstellen, der in seinem
Leiden heroische Seelenstirke zeigte, aber wohl kaum als kriegerischer Heros.* Die-
se Rolle blieb dem Mann vorbehalten, der thn vertrieben hatte, Wilhelm III. Als
Auslander, der die Verbindung zu seinem Heimatland, den Niederlanden, nie ab-
brach, schlug ihm in England ein starkes Misstrauen entgegen. So war es umso
wichtiger, seine Herrschaft durch ein Selbstbild zu legitimieren, das fiir moglichst
viele seiner Untertanen akzeptabel war. Dabei stand der heroische Kampf gegen
die franzosische Universalmonarchie, den Wilhelm III. auch selbst als Soldat und
Feldherr fuhrte, stark im Vordergrund; ankniipfen konnte man bei der Heroisie-
rung des Konigs als Kimpfer gegen die Tyrannis bei der Verehrung fiir Elisabeth L.,
die seinerzeit ihr Land siegreich gegen Spanien verteidigt hatte.> Auch biblische
Vorbilder gab es fiir den neuen Monarchen, wie den jidischen Konig Josia, der im
Konigreich Judah den Goétzendienst bekdmpft hatte und der schon in der Vergan-
genheit als Prifiguration jener englischen Monarchen gesehen worden war, die im
Kampf gegen Rom fir den wahren protestantischen Glauben gestritten hatten, wie
Eduard VI. oder Elisabeth 1.6 Allerdings musste Wilhelm III. darauf achten, sich
nicht zu sehr auf die Rolle des heroischen Streiters gegen Rom und das Papsttum
festzulegen, denn auflenpolitisch war er auf katholische Verbiindete wie nament-
lich das Haus Habsburg angewiesen. Uberdies verfolgte er in seinem Heimatland
eine Politik der Toleranz gegentiber den zahlreichen Katholiken und auch seiner
Armee gehorten viele Katholiken an.” Predigten in England mochten betonen,
dass der Oranier ein frommer Herrscher und ein geschworener Feind jeder Form
von Idolatrie war, aber das offizielle Bild Wihelms III. wurde durch andere Model-
le des Heroischen bestimmt. Herkules war hier eine wichtige Gestalt, auch wenn in
den Niederlanden selbst diese Identifikationsoption nur mit einer gewissen Vor-
sicht verwandt wurde. Im Park des Schlosses von Het Loo befand sich zwar eine
Herkules-Skulptur, aber sie zeigte den Helden als Kleinkind, wie er die Schlangen,
die ihn toten sollten, erwiirgte.® Entscheidend war auch, dass die militirischen
Heldentaten des Statthalters und Konigs immer in einem Kontext dargestellt wur-

4 Vgl. Ders., King in Exile. James II, Warrior, King and Saint, Stroud 2004, S. 302-339.

5 Sharpe, Rebranding Rule, S. 416-417.

6 Tony Claydon, William III and the Godly Revolution (Cambridge Studies in Early Mod-
ern British History), Cambridge 1996, S. 37-39, S. 62.

7 Zur Politik des Konigs siche Wouter Troost, William III, the Stadholder-King. A Political
Biography, iibers. von J. C. Grayson, Aldershot 2005.

8 Olaf Morke, Das Erbe des ,Wilhelmus®. Ein Niederlindisches Modell der heroischen
Monarchie, in: Martin Wrede (Hrsg.), Die Inszenierung der heroischen Monarchie. Frith-
neuzeitliches Konigtum zwischen ritterlichem Erbe und militdrischer Herausforderung
(Historische Zeitschrift, Beihefte N.E.; 62), S. 334-357, hier S. 355; Stephen B. Baxter, Wil-
liam III as Hercules: the Political Implications of Court Culture, in: Lois G. Schwoerer
(Hrsg.), The Revolution of 1688-89. Changing Perspectives, Cambridge 1992, S. 95-106.
Zum weiteren Kontext Ulrich Niggemann, Herrschermemoria als Norm und Symbol. Zum
Umgang mit der Erinnerung an Wilhelm III. im England des frithen 18. Jahrhunderts, in:
Zeitschrift fir Historische Forschung 39, 2012, S. 1-36, hier besonders S. 6-8.

108



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den, der sie als Handlungen erschienen lief3, die einem hoheren Ziel dienten und
nicht primir den Sinn hatten, den Ruhm des Herrschers und seiner Dynastie zu
mehren. In dieser Hinsicht kniipfte die Heroisierung des Oraniers doch stirker an
die Panegyriken an, die in den 1650er Jahren Cromwell zu ihrem Gegenstand ge-
macht hatten, als an rein monarchische Traditionen,? wobei natiirlich die republi-
kanischen Traditionen der Niederlande auch eine wesentliche Rolle spielten. Wil-
helm III. war, wie vor ihm Wilhelm der Schweiger, ein Freiheitsheld und ein von
Gott selbst auserwihlter Streiter flir das Evangelium, auch ein wahrer Patriot und
Vater des Vaterlandes, aber eben anders als Ludwig XIV. kein Halbgott, der unend-
lich weit tiber allen anderen Menschen stand einschliefflich der Adligen, die ihm
dienten.!® Im Ubrigen, diese Ansicht ist mit einer gewissen Plausibilitit vertreten
worden, fiel es den englischen und britischen Untertanen Wilhelms III. vermutlich
leichter, ihn als heroischen Krieger zu akzeptieren denn als Konig, denn einen erb-
lichen Anspruch auf die Krone besafy noch am ehesten seine Gattin, die Kénigin
Maria, die eine Stuart war, nicht aber der Oranier selbst, der iiberdies Zeit seines
Lebens als Auslinder wahrgenommen wurde.!!

Wilhelms Nachfolgerin, Anna, war hingegen wie Maria eine Tochter Jakobs IL
Thre Herrschaft dynastisch zu legitimieren, war also deutlich einfacher. Umgekehrt
konnte Anna ihre Heere als Frau nicht selbst in den Kampf fuhren, diese Rolle
tbernahm nun vor allem der Herzog von Marlborough, der als Feldherr gefeiert
wurde wie kaum ein anderer Kommandeur vor ihm und als kriegerischer Heros
schon fast selbst wie ein Monarch dargestellt wurde. Auch sein Schloss Blenheim
Castle war ja mehr ein koniglicher Palast als der Landsitz eines adligen Heerfiih-
rers.!? Allerdings war Marlborough als kriegerischer Held nie unumstritten. Mochte
er fur seine Anhinger ein Cisar oder Cato sein, war er fiir seine Gegner aus dem
Lager der Tories eher ein Sulla, einer der Totengriber der romischen Republik.!® Im
Falle der Konigin traten stattdessen die sakralen Ziige ihrer Herrschaft in den Vor-
dergrund, die bei Wilhelm III. kaum eine groflere Rolle gespielt hatten.

Craig Rose, England in the 1690s. Revolution, Religion and War (History of Early Modern

England), Oxford 1999, S. 22-24; vgl. Sharpe, Rebranding Rule, S. 420-421.

10 Marke, Das Erbe des ,Wilhelmus®, S. 352-357.

11 Baxter, William III as Hercules, S. 102. Zu den Schwichen der Selbstdarstellung des Ko-
nigs und zur generell erodierenden Autoritit der Monarchie gegeniiber einer Offentlich-
keit, die nun selbst beansprucht, iiber die angemessene Darstellung des Monarchen zu ur-
teilen, siehe Sharpe, Rebranding Rule, S. 502-506.

12 Zu Marlborough Hannah Smith, Last of all the Heavenly Birth. Queen Anne and Sacral

Queenship, in: Parliamentary History Yearbook 28, Heft 1, 2009, S. 136-149, besonders

S. 146-147; zu Marlborough als einer Art Ersatzmonarch vgl. auch Richard Johns, The Brit-

ish Caesar. John Churchill, 1% Duke of Marlborough, and the Visual Arts, in: John B. Hat-

tendorf [et al.] (Hrsg.), Marlborough. Soldier and Diplomat, Rotterdam 2012, S. 320-355.

Zu Marlborough als — umstrittener — Opernfigur respektive zu Figuren, die als Anspielung

auf ihn gedeutet werden konnen, siche Thomas McGeary, The Politics of Opera in Han-

del’s Britain, Cambridge 2013, S. 35-36, S. 30.

13

109



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wihrend der Regierungszeit der Kénigin Anna wurde jedoch nicht nur Marlbo-
rough als soldatischer Heros verherrlicht. Der Offizier und der Soldat, die in Eng-
land, das lange Zeit tiber kein grofleres stehendes Herr verfigt hatte, nur geringes
gesellschaftliches Ansehen besaflen, wurden generell aufgewertet. Eine ganze Reihe
von Theaterstiicken machte nun den patriotic gentleman-hero zur Hauptfigur, der zu-
gleich eine durch Anstand und Selbstdisziplin geztigelte Minnlichkeit verkorperte.
Wihrend nach 1660 Berufsoffiziere oft als sozial problematische Figuren mit einer
Neigung zu sexuellen und anderen Exzessen dargestellt wurden — darin verwandt
den restoration rakes — wuchs mit dem Engagement Englands in kontinentaleuropai-
schen militdrischen Auseinandersetzungen auch das Ansehen des Militirs.!4 Ri-
chard Steeles ,,Christian Hero®, ein Traktat von 1701, das im Laufe des 18.Jahr-
hunderts immer wieder nachgedruckt wurde, leistete im Ubrigen einen eigenen
bedeutenden Beitrag zur Moralisierung des kriegerischen Heros.!> Steele entwickel-
te spiter zusammen mit Joseph Addison als Herausgeber und Autor des ,Tatler”
und anderer Zeitschriften das Projekt einer umfassenden ,reformation of manners".
Nicht zuletzt ging es hier darum, an die Stelle der hofischen Verhaltensnormen mit
ihrer Tendenz zur Dissimulation und zur auftrumpfenden Betonung der eigenen
Uberlegenheit einen neuen Kanon von urbanen Umgangsformen zu setzen, die
auf die sich herausbildende commercial society des 18.]Jahrhunderts zugeschnitten
waren, in der Standesunterschiede zwischen den stidtischen Fithrungsschichten
und der Aristokratie zumindest zum Teil relativiert wurden.!® Auch fiir den kriege-
rischen Helden war hier noch ein Platz, aber eben nur, wenn sich sein Streben
nach Ruhm und Ehre mit der Fihigkeit zur Selbstbeherrschung und zu einem un-
gezwungenen natiirlichen Umgang mit anderen Menschen verband. Auch vom
Soldaten musste erwartet werden, dass er die Kunst der Konversation beherrschte
und sich auf die Umgangsformen des Kaffeehauses und des Salons einlief. David
Hume sollte spiter um die Mitte des 18. Jahrhunderts betonen, dass ein solcher
Prozess der zivilisatorischen Verfeinerung keineswegs unvereinbar sei mit einem
smartial spirit“, solange die Eliten sich einen ausgeprigten Sinn fir Ehre bewahr-
ten, wie dies in Frankreich und England der Fall sei, nicht aber in Italien, wo man

14 Hannah Smith, Politics, Patriotism and Gender. The Standing Army Debate on the English
Stage, circa 1689-1720, in: Journal of British Studies 50, Heft 1, 2011, S. 48-75, besonders
S.73.

Richard Steele, The Christian Hero. An Argument Proving that no Principles but those of
Religion are Sufficient to Make a Great Man, London 71722.

Zu Steel und der ,reformation of manners“ siche Markku Peltonen, The Duel in Early Mo-
dern England. Civility, Politeness and Honour (Ideas in context; 65), Cambridge 2003,
S.228-229; Philip Carter, Men and the Emergence of Polite Society, Britain 1660-1800
(Women and Men in History), London 2001, S. 70-76; Nicholas Phillipson, Politics and Po-
liteness in the Reigns of Anne and the Early Hanoverians, in: John G. A. Pocock [et al.]
(Hrgs.), The Varieties of British Political Thought, 1500-1800, Cambridge 1993, S. 211-245,
hier S. 225-227.

15

16

110

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Krieg Soéldnern und ,soldiers of fortune® tiberlasse.!” Die Debatten tiber polite-
ness und eine neue Form der urbanen Minnlichkeit verinderten in England die
Einstellung zu heroischen Idealen tiefgreifend, oder wie Philip Carter es formuliert
hat: ,The net result was a superior form of courage which, though still partly con-
figured in terms of industry, vigour and warriorship, now also required a generos-
ity, eloquence and refinement only attainable by active participation in a modern
environment of commercial exchange and polite sociability“.18

Es wire falsch zu behaupten, dass dhnliche Debatten wie in England in Frank-
reich nicht geftihrt worden wiren. Schon La Rochefoucauld hatte in seinen ,Ma-
ximen“ nach dem Scheitern der Fronde Abschied genommen von der ostentativen
Suche nach Ruhm und nach dem édat der allen sichtbaren Heldentat. Die Seelen-
grofle des wahren honnéte homme trug bei ihm zwar noch heroische Ziige, gentigte
sich aber selber und war nicht mehr mit dem Versuch verbunden, ein grofles Pu-
blikum zur Bewunderung zu notigen, denn damit hitte sich der honnéte homme von
diesem Publikum ja auch abhingig gemacht. Andere Theoretiker der honnéteté und
der in den Salons entwickelten verfeinerten Umgangsformen wie der Chevalier de
Méré (gest. 1684) gingen noch weiter und asthetisierten das Ideal heroischer Grofe,
das zugleich ganz dem Ziel des Mannes von Stand untergeordnet wurde, durch die
Gefilligkeit und den Anmut der Umgangsformen in der guten Gesellschaft Aner-
kennung zu finden.!® Hier gab es also durchaus Parallelen zu den Debatten, die in
England im frithen 18. Jahrhundert gefiihrt wurden und die ja im Ubrigen auch
von den Diskussionen in Frankreich beeinflufit waren. Uberdies lie in Frankreich
die Neigung, personliche oder gar politische Differenzen gewaltsam in Form eines
offentlichen Duells auszutragen, im spiten 17. Jahrhundert deutlich nach. Dies
hief§ nicht, dass das Duell, das sich freilich zunichst auch in England noch hielt,
verschwunden wire, sondern nur, dass es diskreter ausgetragen wurde und meist
kein Kampf mehr zwischen den Reprisentanten verfeindeter adliger Familienver-
biande, sondern nur noch zwischen zwei Individuen war, in dem es um oft eher
banale Fragen wie erotische Rivalititen ging.2?Aber was Frankreich von England
unterschied, war zum einen der Umstand, dass die honnéteté anders als politeness in
England ihren Bezugspunkt entweder im Hof besafy oder in einer Pariser Gesell-
schaft der Salons, in denen die hofische Aristokratie mit anderen Adelsgruppierun-
gen zusammentraf — ein Gegenstiick zur commercial society des frihen 18. Jahrhun-

17" David Hume, Of Refinement in the Arts, in: David Hume, Essays, Moral, Political, and
Literary, hrsg. von Eugene F. Miller, Indianapolis, IN 21987, S. 268-280, hier S. 274-275.

18 Carter, Men and the Emergence of Polite Society, S. 76.

19" Isabelle Chariatte, Transfigurations du héros dans la culture mondaine du siécle classique.
Madeleine de Scudéry, La Rochefoucauld, le chevalier de Méré, in: helden. heroes. héros.
E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, Heft 2, 2014, S. 37-47, besonders S. 39-44, DOI
10.6094/helden.heroes.heros./2014/02/04; vgl. Dies., La Rochefoucauld et la culture
mondaine. Portraits du coeur de ’homme (Lire le XVII€ siécle; 7), Paris 2011, S. 152-158.

20 Carroll, Blood and Violence, S.324-329; Brioist [et al.], Croiser le fer, S. 305-328, vgl.
zum Nachleben des Duells auch unten, Epilog, S. 142.

111



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

derts in London, die sich ganz vom Hof emanzipiert hatte, gab es in Paris nicht
wirklich.2! Zum anderen bestand im gesellschaftlichen Umgang in Frankreich doch
eine spiirbare Rivalitit zwischen einer militirischen Elite, der noblesse d’epée, und
einem Adel, der sein Selbstgefiihl aus dem Besitz von Amtern und seiner juristi-
schen Bildung ableitete, der noblesse de robe. Sicherlich waren die Grenzen zwischen
den beiden Gruppen im 18. Jahrhundert unklarer geworden als hundert Jahre zu-
vor, aber verschwunden waren sie nicht, zumal die hofische Etikette mit ihrer
Rangordnung diese Unterschiede auch immer wieder erneut hervortreten lief3.22
Was die Schwertadligen von den Juristen, die dem Staat dienten, unterschied, war
gerade der Umstand, dass ihr Lebensentwurf ein potenziell heroischer war, unab-
hingig davon, ob man nun wirklich an Kampthandlungen als Offizier teilgenom-
men hatte oder nicht. Genau dies machte es auch fir Sohne von Amtsadligen at-
traktiv, in die militdrische Laufbahn zu wechseln und sich in die noblesse d’epée zu
integrieren. Das war nicht unmdoglich, erforderte aber doch einen gewissen Bruch
mit der Vergangenheit der eigenen Familie, eventuell auch ein dezidiertes Um-
schreiben der Familiengeschichte, vor allem aber die Bereitschaft, die bisherige so-
ziale Identitit zu verleugnen,?? eine Haltung, die unter den S6hnen der Magistrate
der parlaments wohl nicht unbedingt selten war. Jedenfalls schrieb Louis-Sébastian
Mercier, der Beobachter der Pariser Gesellschaft, um 1760 tiber den jungen Magi-
strat: ,il parle chevaux, spectacles, histoires des filles, courses, batailles. Il rougit de
connoitre son métier” (,er spricht tiber Pferde, Schauspiele, Frauengeschichte,
Pferderennen, Schlachten. Er errétet, wenn man ihm die Kenntnis seines Metiers
nachweist”).24

Solche Probleme bestanden in dieser Form in England nicht. Zwar war auch die
englische Gesellschaft des 18. Jahrhunderts eine aristokratische und es war schwer,
in die obersten Ringe dieser Fithrungsschicht aus Grofigrundbesitzern vorzusto-
Ben, die im Parlament den Ton angab, die meisten Minister stellte und viele ande-
re wichtige Amter besetzte, aber die unteren Ringe der Elite waren doch deutlich
offener fur Aufsteiger, zumal die Zugehorigkeit zur Elite, wenn damit die gentry
und nicht die peerage gemeint war, nicht juristisch definiert war.25 Uberdies fehlte
anders als in Frankreich ein Schwertadel, der sein Selbstbewusstsein aus der Ab-

2l Dazu Mathieu Marraud, La noblesse de Paris au XVIII siécle (Lunivers historique), Paris

2000.

Vgl. Leonhard Horowski, Die Belagerung des Thrones. Machtstrukturen und Karrieremecha-
nismen am Hof von Frankreich 1661-1789 (Francia, Beihefte; 74), Ostfildern 2012, S. 62-73;
zur Trennung der Lebensstile und der Karrieren bei Justiz- und Schwertadel vgl. Frangois
Bluche, Les magistrats du parlement de Paris au XVIII® siecle (Collection Histoire), Paris
1986.

Elie Haddad, La difficile intégration des noblesses. Les Mesgrigny ou le cofit social et moral
des prétentions a I’épée, in: Robert Descimon / Elie Haddad (Hrsg.), Epreuves de Noblesse.
Les expériences nobiliaires de la haute robe parisienne (XVIe-XVIII® siécles), Paris 2010,
S.210-231.

24 Louis-Sébastian Mercier, Tableau de Paris, Bd. 1, Amsterdam 1782, S. 258.

25 Vgl. Ellis Wasson, Born to Rule. British Political Elites, Stroud 2000.

22

23

112

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

grenzung gegen Kaufleute, Juristen und stddtische Rentiers bezog. Leichter als in
Frankreich lie sich in England daher auch der militirische Held als Teil einer Ge-
sellschaft vorstellen, in welcher der Soldat in der urbanen Geselligkeit der Stadt
ebenso zu Hause war wie auf dem Schlachtfeld, wihrend umgekehrt der Hof keine
wirklich zentrale Rolle mehr fir seine gesellschaftliche Verankerung spielte. Ein
weiterer Umstand muss ebenfalls noch beriicksichtigt werden: Die militirischen
Helden Englands waren oft Seehelden, jedenfalls viel hiufiger als in Frankreich.
Noch im 17. Jahrhundert hatte es in England in der Kriegsmarine eine strikte
Trennung zwischen gentlemen und bloflen Seeleuten gegeben.?¢ Selbst wenn die
Letzteren in den Rang eines Kapitins aufstiegen, so definierten sie ihren Anspruch
auf Autoritit doch vor allem durch seeminnische Leistung und weniger durch die
heroische Tapferkeit des adligen Offiziers.?” Die gentlemen hingegen waren eigent-
lich Landsoldaten, die auf das Deck eines Schiffes versetzt worden waren, und von
der Seefahrt als solcher meist wenig verstanden. Seit der Mitte des 18. Jahrhunderts
wuchs jedoch die Zahl junger Offiziersanwirter der Kriegsmarine, die ihr Hand-
werk als midshipman (Seekadett) von der Pike auf lernten, deutlich. So wurde die
Seekriegfiihrung im spiten 18. Jahrhundert sogar sehr viel stirker als frither zur
Domine von gentlemen, aber eben von gentlemen, die sich offen zeigten gegentiber
der Tendenz zur Professionalisierung der militdrischen Karriere. Dass der aristokra-
tische Held in Grofibritannien, wenn auch in verinderter Form, sehr viel eher
iiberlebte als in Frankreich, war auch diesem Umstand zu verdanken.28

Dass selbst der hohere Adel, die eigentliche Aristokratie, in England kein hofi-
scher war, dirfte ihm die Anpassung an neue Herausforderungen, wie sie in der
verinderten Karrierestruktur von Seeoffizieren deutlich wird, erleichtert haben. Der
relative — keineswegs absolute — Bedeutungsverlust des Hofes in England nach
1714 implizierte freilich nicht, dass sich die Hannoveraner nicht um eine Selbstin-
szenierung bemiiht hitten, die ihrer Herrschaft Legitimitét verleihen konnte. Und
dazu gehorte eben durchaus auch die Heroisierung des regierenden Monarchen. Ja,
fur die Monarchie gewann nach dem Tode Annas eine heroische Selbstdarstellung
sogar wieder an Bedeutung. Wihrend der Entfaltungsraum der Hannoveraner in-
nenpolitisch deutlich geringer war, als der ihrer Vorginger aus dem Hause Stuart,
und auch die Ausstrahlungskraft des Hofes als kulturelles Zentrum im Vergleich
zum spiten 17 Jahrhundert stark nachgelassen hatte,?’ blieben die Kriegfithrung
und die Kontrolle iiber die Armee eine Prirogative der Krone. Die Landstreitkrifte

26 Siche J. D. Davies, Gentlemen and Tarpaulins: The Officers and Men of the Restoration

Navy, Oxford 1991.

Douglas A. B. Ronald, Youth, Heroism and War Propaganda. Britain and the Young Mari-

time Hero, 1745-1820, London 2015, S. 61.

28 7Zu diesem Kontext ebd., besonders S. 55-77.

29 Dazu Timothy C. W. Blanning, Die Hannoveraner Monarchie und ihre Reprisentations-
kultur, in: Ronald G. Asch (Hrsg.), Hannover, Grof8britannien und Europa. Erfahrungs-
raum Personalunion, 1714-1837 (Veroffentlichungen der Historischen Kommission fiir
Niedersachsen und Bremen; 277), Gottingen 2014, S. 178-196.

27

113



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

waren in England traditionell eher unpopulir, sie galten anders als die Flotte als
mogliches Instrument einer monarchischen Willkiirherrschaft. Uberdies spielte hier
auch noch die Erinnerung an die faktische Militirherrschaft der 1650er Jahre eine
gewisse Rolle.39 Dennoch kultivierten sowohl Georg 1. als auch Georg II. ein mili-
tarisch-heroisches Image.3! Georg II. konnte immerhin fiir sich beanspruchen, sei-
ne Truppen in der Schlacht von Dettingen 1743 in eigener Person zu einem grofen
Sieg gefiihrt zu haben. Es war die letzte Schlacht, an der ein britischer Monarch
selbst teilnahm. Sein Vater und Vorginger Georg I. (Georg Ludwig von Hannover)
hatte schon in jungen Jahren in den Feldziigen des Reiches gegen Frankreich ge-
kimpft und in den 1680er Jahren auch gegen die Tirken. Diesen Kampf fir die
ganze Christenheit konnte man auch in England durchaus propagandistisch ver-
werten, was fur die Kaiser- und Reichstreue des Hauses Braunschweig-Liineburg so
nicht galt.32 Gerade Georg I. inszenierte sich aber auch bewusst als Nachfolger frii-
herer englischer Monarchen, die als heroische Kimpfer gegen den Nachbarn und
Rivalen Frankreich in die Geschichte eingegangen waren. Das galt fiur Wilhelm IIL
genauso wie fur Eduard I11., den groflen Erobererkonig des Mittelalters. Ebenso
nahm Georgl. in seiner Selbstdarstellung Bezug auf den Nationalheiligen
St. George, den der Maler Thornhill ihm zum Beispiel in seinem grofen Fresko in
der Painted Hall in Greenwich, das die Sukzession der protestantischen Hannove-
raner verherrlichte, an die Seite stellte.?3 Man muss allerdings einriumen, dass
Thornhill selbst Zweifel hatte, ob es wirklich noch angemessen war, eine zeitgends-
sische Personlichkeit mit mythologischen Gestalten oder Figuren aus Heiligenle-
genden zu umgeben, oder ob nicht ein stirker realistischer Stil vorzuziehen sei.
Der spitere Streit um die angemessene Bildsprache fiir eine plausible Heroisierung
deutete sich also schon im frithen 18. Jahrhundert an.34

Ohnehin standen Versuche zur Heroisierung der Kénige aus dem Hause Han-
nover auch noch vor anderen Problemen. Wihrend Ludwig XIV. in Frankreich
Uiber den Hof und die Akademien das 6ffentliche Bild der Monarchie und damit

30 Lois G. Schwoerer, “No Standing Armies!”. The Antiarmy Ideology in Seventeenth-Century

England, Baltimore 1974; Andrew Lavoie, “Chaining Mars” - The Politics of the English
Standing Army 1660-1716, Mai 2014, https://www.academia.edu/8467931/Chaining_
Mars-_The_politics_of_the_English_Standing_Army_1660-1716, 20. Juli 2015.

31 Zu Georg II. Hannah Smith, Georgian Monarchy. Politics and Culture, 1714-1760 (Cam-
bridge Studies in Early Modern British History), Cambridge 2006, S. 108 zur Bemerkung
seiner Tochter, die seine ,affectation of heroism® hervorhob.

32 Vgl. Martin Wrede, Die Welfen im Reich. Selbstverstindnis und Selbstdarstellung einer —
mehr oder weniger — patriotischen Dynastie, 1648-1714, in: Ronald G. Asch (Hrsg.), Han-
nover, Grof3britannien und Europa. Erfahrungsraum Personalunion, 1714-1837 (Veroffent-
lichungen der Historischen Kommission fiir Niedersachsen und Bremen; 277), Gottingen
2014, S. 149-177.

33 Smith, Georgian Monarchy, S. 23-28.

34 Werner Busch, Uber Helden diskutiert man nicht. Zum Wandel des Historienbildes im
englischen 18. Jahrhundert, in: Ekkehard Mai (Hrsg.), Historienmalerei in Europa. Para-
digmen in Form, Funktion und Ideologie, Mainz 1990, S. 57-76, hier S. 59-60.

114



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auch sein eigenes erfolgreich kontrollieren konnte — was nicht ausschloss, dass im
Ausland oder im Untergrund auch Franzosen ihre Kritik in Druckschriften und
Pamphleten artikulierten, von den Propagandisten verfeindeter Machte ganz ab-
gesehen —, war es in England fir den Monarchen schon im spiten 17. Jahrhun-
dert fast unmoglich geworden, seine Person der Kritik zu entziehen. Fur die ei-
nen mochten Georgl. und Georg II. heroische Herrscher sein oder zumindest
mochte dieser Kreis, allen voran die court Whigs, es als niitzlich ansehen, ein sol-
ches Bild zu verbreiten und ihm Anerkennung zu verschaffen. Fiir andere wie
den Dichter Swift, der nach 1714 den Tories zuneigte, blieb der erste Hannovera-
ner auf dem britischen Thron hingegen eine licherliche Figur, der sich von sei-
nem leitenden Minister nach Belieben manipulieren lief3.3> Aber auch die country
Whigs, die ebenso wie die Minister des Konigs die Thronanspriiche des Hauses
Stuart ablehnten, standen der offiziellen monarchischen Panegyrik mit Vorbehal-
ten gegeniiber und zelebrierten stattdessen ihre eigenen Helden.

Die Moglichkeit, dies in England auch abseits des Hofes mit entsprechender Of-
fentlichkeitswirkung zu tun, war deutlich grofler als in den meisten kontinentaleu-
ropdischen Monarchien und auch grofRer als in Frankreich. Westminster Abbey in
der Hauptstadt mochte schon im frithen 18.Jahrhundert bis zu einem gewissen
Grade die Funktion eines nationalen Pantheons erfullen, aber kontrolliert wurde
dieses Pantheon vom Kapitel der Stiftskirche, das Plitze fir Grabmonumente vor
allem auch nach finanziellen Kriterien vergab.’¢ Es gab vor 1750/60 vereinzelte
Ausnahmen von dieser Regel. So lief} Konigin Anna durch einen von ihr erwirkten
Parlamentsbeschluss in der Abtei ein Monument fiirr den Admiral Cloudesley Sho-
vell errichten, der 1707 mit seiner Flotte bei den Scilly Inseln auf Grund gelaufen
und dabei umgekommen war .37 Aber diese Ausnahmen waren doch recht selten.
Das erste nach 1714 durch Parlamentsbeschluss in Westminster errichtete Grab-
monument war dem Andenken an einen anderen Seehelden, James Cornewall,
gewidmet, der 1743 gefallen war.3® Seehelden spielten im Pantheon der kriegeri-
schen Helden in England ohnehin eine besonders prominente Rolle, nicht nur
deshalb, weil die Flotte lange Zeit als Waffengattung wichtiger war als das Heer,
sondern auch, weil sie weniger stark mit der Person des Monarchen identifiziert

35 Paul Langford, Swift and Walpole, in: Claude Rawson (Hrsg.), Politics and Literature in

the Age of Swift. English and Irish Perspectives, Cambridge 2010, S.52-79; Edward
Pearce, The Great Man. Sir Robert Walpole, Scoundrel, Genius and Britain’s First Prime
Minister, London 2007, S. 333-335; Jon T. Rowland, Faint Praise and Civil Leer. The “De-
cline” of Eighteenth-Century Panegyric, Newark, NJ 1994, S. 147-153 zu Swifts ,Direc-
tions for a Birthday Song®, einer besonders beiflenden Satire auf Georg IL

36 Matthew Craske, Westminster Abbey 1720-70. A Public Pantheon Built upon Private In-

terest, in: Richard Wrigley / Matthew Craske (Hrsg.), Pantheons: Transformations of a

Monumental Idea, Aldershot 2004, S. 57-79, hier besonders S. 58-59.

Joan Coutu, Persuasion and Propaganda. Monuments and the Eighteenth-Century British

Empire, Montreal 2006, S. 9-10.

38 Craske, Westminster Abbey 1720-1770, S. 57; Coutu, Persuasion and Propaganda, S. 121-
122.

37

115

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wurden und sich die Verherrlichung von Seehelden und die Erinnerung an sie da-
her auch eher eignete, um Opposition gegen Hof und Regierung zu artikulieren.
Uberdies genoss die Flotte von jeher mehr Popularitit als das Heer. Dass aristokra-
tische ,Helden® hier, wie wir gesehen haben,’* im Laufe des 18. Jahrhunderts eher
dazu bereit waren, das Los ihrer Untergebenen zumindest zu Beginn ihrer Karriere
zu teilen, um zu wirklichen Seeleuten zu werden, diirfte die Popularitit der Flotte
noch einmal verstirkt haben.

Besonders beliebt war in oppositionellen Kreisen in den 1740er Jahren etwa
Admiral Edward Vernon, der im Krieg gegen Spanien 1739 erste Erfolge errungen
hatte und trotz spaterer Riickschlage als patriot hero galt, ein Ansehen, das er nicht
zuletzt seinem politischen Engagement als Kritiker des Ministeriums, aber auch
der Fithrung der Admiralitit verdankte. Diese Kritik veranlasste dann Georg II.,
thm 1746 sein Kommando zu entziehen und ihn in den Ruhestand zu versetzen.
Fur die Kritiker des Hofes war er ein politischer Mirtyrer und sein Neffe lief§ ihm
nach seinem Tode (1757) im Jahr 1763 ein grofles Grabmal in Westminster Abbey
errichten.0

Allerdings hatten Gegner der offiziellen Politik noch andere Moglichkeiten, ihre
Helden durch Monumente zu feiern, als die Errichtung von Grabmilern in West-
minster Abbey. Die ausgedehnten Parkanlagen der englischen country houses, die
zwar vielleicht nicht jedermann, aber doch den Angehorigen der politisch-sozialen
Elite zuginglich waren und auch hiufig genug von ihnen besucht wurden, boten
sich dafiir an. Eines der bekanntesten Beispiele flir ein heroisches Bildprogramm
auflerhalb des strikt 6ffentlichen Raumes stellt in England der Park des Landhauses
von Stowe dar, der urspriinglich von Richard Temple Viscount Cobham in den
1730er und 1740er Jahren geschaffen wurde (Temple starb 1749). Cobham gehorte
zusammen mit seinen Verwandten aus dem Hause Grenville zu einem Netzwerk
von oppositionellen Whigs, die sich Anfang der 1730er Jahre mit dem allmichtigen
Minister Walpole Giberworfen hatten und die politische Korruption des Walpole
Regimes ebenso kritisierten wie den vermeintlich mangelnden Patriotismus der
fithrenden Politiker. Die Temples und Grenvilles traten im Ubrigen fiir eine aktive,
konfliktfreudige Auflenpolitik ein, die der Auseinandersetzung mit den bourboni-
schen Michten Spanien und Frankreich nicht aus dem Weg ging und vor allem zur
See die Konfrontation mit den auflenpolitischen Rivalen Englands suchte. Es war
bezeichnend, dass Cobham in Stowe zum Andenken an einen seiner Neffen,
Thomas Grenville, der als Kapitin zur See 1747 im Kampf gegen die franzosische
Flotte vor Kap Finisterre gefallen war, eine Gedenksiule errichten lief3, die in ihrer
Inschrift den heroischen Mut Grenvilles, der im Ubrigen mit dem Sir Philip Sid-
neys verglichen wurde, dem unheroischen Geist einer dekadenten Zeit entgegen-

39 Siehe S. 113.

40 Gerald Jordan / Nicholas Rogers, Admirals as Heroes. Patriotism and Liberty in Hanove-
rian England, in: Journal of British Studies 28, Heft 3, 1989, S. 201-224, besonders S. 208-
209; vgl., Coutu, Persuasion and Propaganda, S. 110.

116



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stellte.*! Der Heldenkult trug also auch hier deutliche Ziige einer oppositionellen
Kulturkritik, die sich gegen die angebliche Dekadenz der Gegenwart wandte. Das
galt auch fur das wohl berithmteste Monument im Park von Stowe House, den
Temple of English Worthies. Zwar waren etliche der Helden, deren Biisten diesen
Tempel schmiickten, nicht eindeutig parteipolitisch konnotiert, wie etwa Alfred der
Grofle oder der Dichter Shakespeare. Andere hingegen konnten als Symbolfiguren
eines Freiheitskampfes gegen Tyrannis und Papismus gelten wie John Locke oder
Edward Hampden (ein Abgeordneter des Langen Parlamentes) oder auf ihre Weise
auch Drake und Raleigh.#? Der Park von Stowe mit seiner politischen Erinne-
rungspolitik war ein besonders ambitioniertes Projekt, aber auch andere Besitzer
von Landhdusern schufen sich auf ihre Weise ihr eigenes kleines Pantheon mit
Skulpturen der Groflen Minner und gelegentlich auch Frauen (man denke an Eli-
sabeth 1.) der Vergangenheit. Was fehlte, waren freilich oft Mizene, die grole Hi-
storienbilder oder entsprechende bildhauerische Arbeiten von entsprechender Di-
mension in Auftrag gaben. Es dominierte vielfach das Portrit, auf das auch Maler
wie Joshua Reynolds spezialisiert waren.*3

Bezeichnend fiir die Entwicklung in England war jedoch seit den 1720er und
1730er Jahren der Umstand, dass unabhingig davon, ob man nun das heroisieren-
de Portrit, die groflen Grabmailer der Epoche oder andere Medien wie historische
Werke, Biographien oder Theaterstiicke betrachtet, der Held, soweit er eine poli-
tisch relevante Figur war, eher als Patriot und als Verteidiger seines Landes und der
Freiheit, weniger jedoch als treuer Diener des Monarchen dargestellt wurde.*
Patriotismus, und zwar ein Patriotismus, der sich dezidiert auch gegen den Hof
und den Konig richten konnte, und Heldentum gingen in England somit schon
frithzeitig eine enge Verbindung ein. Das mag mit ein Grund dafiir gewesen sein,
dass es in England keine wirklich nachhaltige Abwertung militirischer Helden gab,
denn diese lieflen sich auch von der politischen Opposition fuir ihre Zwecke ins
Feld fithren und eben durchaus auch als Verteidiger der Freiheit darstellen. Uber-
dies hatten sich weite Teile der Oberschicht, der Aristokratie und der gentry frithzei-
tig, ndmlich spitestens nach der Revolution von 1688, einem Ethos des Patriotis-
mus verschrieben, der seine Kraft auch republikanischen Traditionen verdankte.
Fir die Legitimation ihres Anspruches auf politische Macht war es fiir die Angeho-

41 Ebd,, S. 154-158.

42 Ebd., S.148-151, vorsichtiger in der Bewertung ist Matthew G. Sullivan, Les grands
hommes, le panthéon domestique et la carriére du sculpteur dans I’Angleterre du XVIII®
siecle, in: Thomas W. Gaehtgens / Gregor Wedekind (Hrsg.), Le culte des grands hommes
1750-1850 (Passagen; 16), Paris 2009, S. 39-69, hier S. 45-46.

43 Ebd., besonders S. 60-65. Zu Reynolds siehe etwa Martin Postle (Hrsg.), Joshua Reynolds.
The Creation of Celebrity, London 2005.

4 Fiir Westminster konstatiert dies Craske, Westminster Abbey 17201770, S. 72-75. Das galt
fir den Temple in Stowe natlirlich erst recht, aber auch fiir die zahlreichen heroisierenden
Skulpturen Cromwells, die man seit den 1730er Jahre vermehrt in englischen Landhidusern
und Stadtresidenzen fand, vgl. Sullivan, Les grands hommes, S. 48-59, wobei Cromwell in
solchen Darstellungen oft ein ambivalenter Held blieb.

117



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rigen dieser Oberschicht sogar von zentraler Bedeutung, sich als heroische Patrio-
ten zu inszenieren, wobei dies allerdings fiir die letzten Jahrzehnte des 18.Jahr-
hunderts und erst recht in den Kriegen gegen Frankreich ab 1792 noch deutlich
emphatischer geschah als vor 1750.% Das heifit nicht, dass es nicht auch in Eng-
land eine Kritik an der Figur des militdrischen oder allgemein aggressiv auftrump-
fenden Helden gegeben hitte, sei es nun, dass diese ironisiert und ins Licherliche
gezogen wurde, wie Alexander Pope es in seinem Epos ,The Rape of the Locke®
(1712) getan hatte,* oder dass die transgressiven Elemente des Heroischen aus
christlicher Perspektive kritisiert wurden. Evangelikale Christen neigten in beson-
ders starker Weise zu einer solchen Distanzierung von traditionellen heroischen
Verhaltensmustern. Aber gerade diese christliche Kritik am Soldatischen und He-
roischen konnte in England am Ende doch in ein Ethos des heroischen Patriotis-
mus integriert werden, der den Kampf fir das eigene Land zugleich als einen
Kampf fiir Zivilisation und Humanitit erschienen lie}. Dies war eine Perspektive,
die auch die Vorstellungen von heroischer Grofle stark beeinflusste, wie jingst
noch einmal Holger Hoock betont hat.4” Ein weiterer Umstand trat hinzu: Engli-
sche militirische Helden errangen ihre Siege im Laufe des 18. Jahrhunderts immer
hiufiger auf auereuropiischen Schlachtfeldern, oft sogar im Kampf gegen nicht-
europdische Gegner. Mochte man im europiischen Kontext noch zogern, das volle
Arsenal einer triumphalistischen Rhetorik zu entfalten, wenn es galt, einen Sieg zu
feiern, so entfiel die Zuriickhaltung, wenn der Besiegte zum Beispiel ein indischer
Furst war. Dieser neue Triumphalismus, der sich etwa seit der Mitte des 18. Jahr-
hunderts auch in Grabmilern bemerkbar machte, fiel namentlich franzdsischen
Beobachtern auf, denn in Frankreich wirkte das abschreckende Beispiel der gren-
zenlosen Selbstheroisierung Ludwigs XIV. nach.*® Aber die englische Kultur des
Heroischen war frei von solchen Hypotheken und konnte sich auch deshalb im
spaten 18. Jahrhundert besser entfalten als in Frankreich.

Allerdings, auch wenn iltere Modell des Heroischen in verinderter Form in eine
sich wandelnde politische Kultur integriert werden konnten, so riskierte doch jede
Heroisierung einer Gestalt der jiingeren Vergangenheit oder gar der Gegenwart, so-
fort in den Mahlstrom der politischen Auseinandersetzungen zu geraten. Uberpar-
teiliche Maf3stidbe fur heroische Leistung gab es zumindest dort, wo es um Figuren

45 Linda Colley, Britons. Forging the Nation 1707-1837, New Haven, CT 1992, S. 155-193.
46 Zur Gattung des mock-beroic sieche Richard Terry, Mock-Heroic from Butler to Cowper. An
English Genre and Discourse (Studies in Early Modern English Literature), Burlington
2005; vgl. Carolyn D. Williams, Pope, Homer and Manliness. Some Aspects of Eight-
eenth-Century Classical Learning, London 1993.

Holger Hoock, Empires of the Imagination. Politics, War and the Arts in the British
World, London 2010, S. 173-177.

Matthew Craske, Making National Heroes? A Survey of the Social and Political Functions
and Meanings of Major British Funeral Monuments to Naval and Military Figures, 1730-
1770, in: John Bonehill / Geoff Quilley (Hrsg.), Conflicting Visions: War and Visual Cul-
ture in Britain and France, c. 1700-1830, Aldershot 2005, S. 41-60, besonders S. 47-49.

47

48

118

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von moglicher politischer Relevanz ging, schlechterdings nicht mehr. Und das galt
weitgehend auch fiir die meisten kriegerischen Helden, von denen manche wie
Admiral Vernon ja ohnehin parallel zur militirischen eine politische Karriere ver-
folgten, zumal auch auflenpolitische Grundsatzentscheidungen und damit die
Kriege, die aus ihnen resultierten, in der Regel stark umstritten waren.

All dies war in Frankreich deutlich anders, wo der Hof und die vom Hof kon-
trollierten offiziellen Institutionen wie die Akademien in der zweiten Hilfte des
17. Jahrhunderts doch in erheblichem Umfang eine Definitionshoheit tiber das
Heroische und eine Schiedsrichterposition in Debatten tiber einzelne historische
Gestalten erlangt hatten, die gewissermaflen als Kandidaten fiir den Heldenstatus
gelten konnten. Nicht zuletzt weil der traditionelle kriegerische Held so stark mit
der Selbstverherrlichung einer machtbewussten Monarchie verbunden war, war
die Kritik an dieser Figur in Frankreich insgesamt ausgeprigter als in England, wo
freilich der traditionelle Held schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts stirker mora-
lisiert und von seinen transgressiven Ziigen gesdubert worden war.

Gegen Ende der Regierungszeit Ludwigs XIV. hatte in Frankreich hingegen
schon Fénelon einen Frontalangriff gegen die traditionellen heroischen Ideale ge-
fuhrt. In seinem ,JTelemach® ibte er auf diese Weise vor allem Kritik an der Ruhm-
sucht Ludwigs XIV. und der Bellizitit seiner Politik.#° Der ,Telemach® sollte in
Frankreich und dariber hinaus zu einem der einflussreichsten Werke des frithen
18. Jahrhunderts werden.>® Die von Fénelon geiibte Kritik am traditionellen Ethos
heroischer Krieger wurde im frithen 18. Jahrhundert sowohl von Montesquieu auf-
genommen als auch vom Abbé de Saint-Pierre, der, wie bereits erwihnt, in seinem
wDiscours sur les différences de Grand Homme de 'Homme Illustre® von 1739
den Grofien Mann, der etwas fur das Gliick der Menschen und seines Vaterlandes
geleistet habe, den lediglich beriihmten Personlichkeiten gegentiberstellte — und
hier bot sich einmal mehr die Figur Alexanders des Groflen an -, die nur nach
Ruhm gestrebt hitten und dieser Leidenschaft alles andere geopfert hitten.”! Saint
Pierre verwarf das Streben nach Ruhm nicht grundsitzlich und er lief§ auch Mon-
archen wie Heinrich IV. als Grofle Minner gelten, aber es musste sich mehr denn je
einem hoheren Zweck unterordnen. Ahnlich argumentierten auch Montesquieu
und andere Aufklirer.>

49 Frangois de Salignac de La Mothe-Fénelon, Les aventures de Télémaque, hrsg. von Jeanne-

Lydie Goré, Paris 1987.

Zu Fénelon Riley, Fénelon’s ‘Republican’ Monarchism in Telemachus.

Die Schrift von Charles Irénée Castel de Saint-Pierre erschien zuerst als Anhang zu Abbé Se-
ran de la Tour, Histoire d’Epaminondas pour servir de suite aux hommes illustres de Plutar-
que, avec des remarques de M. le Chevalier de Folard sur les principales batailles d’Epami-
nondas, Paris 1739 und wird hier zitiert nach Abbé Seran de La Tour, Histoire de Scipion
I’Africain, Paris 21752, S. XXI-XLIV. Vgl. auch Pierre Briant, Alexandre des Lumieres. Frag-
ments d’histoire européenne (NRF Essais), Paris 2012, S. 222-226, vgl. S. 208-221.

52 Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 39-40.

50
51

119

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Man darf die Differenz zwischen dem grand homme der Aufklirung und dem
klassischen Helden sicherlich nicht zu stark betonen; die Uberginge blieben oft
flielend und wie Antoine Lilti konstatiert hat, war der grand homme ,,plutdt une re-
définition, une reformulation, peut-étre méme une réhabilitation, apres la ,démoli-
tion du héros* a laquelle s’étaient livrés les moralistes augustiniens et les Jansenistes
dans la seconde moitié du XVII¢ siecle“.® Neu war allerdings wohl das Phinomen,
dass nun auch dem scheinbaren Durchschnittsmenschen, dem sowohl die stindi-
sche Qualitit einer vornehmen Geburt als auch der Glanz einer Existenz jenseits
des Sphire der Alltiglichkeit fehlten, heroische Qualititen oder eben auch die Ei-
genschaften eines grand homme zugeschrieben werden konnten - hier gab es in der
Praxis am Ende oft doch nur eine geringe Trennschirfe. Ein Beispiel dafiir war der
Geistliche und Parlamentsrat Henri-Philippe de Chauvelin (1716-1770), der sich im
Kampf gegen die Jesuiten ebenso wie als Kritiker der Politik der Krone hervorgetan
hatte. Manche seiner Bewunderer machten aus dem duflerlich wenig attraktiven
Mann, den seine Feinde wegen seiner kleinen Statur mit einem Affchen verglichen,
geradezu einen David, der den Goliath des Jesuitenordens besiegt habe. Vor allem
aber war Chauvelin eine Symbolfigur, der heroische Eigenschaften relativ willkiir-
lich in einem politischen Propagandakrieg zugeschrieben wurden. Dass Chauvelin
nach Abklingen dieses Kampfes rasch wieder in Vergessenheit geriet, verwundert
daher nicht.>*

Zum Wandel in der Beurteilung historischer Grofle, die auch an solchen Beispie-
len sichtbar wird, trug aber auch der Umstand bei, dass sich nicht nur eine neue
Offentlichkeit fiir die Diskussion iiber solche Fragen herausbildete, sondern dass
die sozialen und intellektuellen Trigerschichten der Aufklirung bewusst dem Hof
und dem Klerus die Definitionshoheit zu entziehen versuchten, die es diesen er-
laubt hatte zu bestimmen, was als heroisch und als historische Grole zu gelten
hatte. Und das nicht ohne Erfolg. Wihrend die traditionelle Leichenpredigt, ein
klassisches Medium der Konstruktion von Helden, zu einer weitgehend obsoleten,
altmodisch wirkenden Gattung wurde, beanspruchten nun die Literaten und Intel-
lektuellen der Aufklirung fir die neue Form der ,philosophischen Eloge® fast ein
Monopol, wenn es darum ging, historische Grofle und heroische Tugend fur ein
gebildetes Publikum darzustellen.>®

53 Lilti, Figures publiques, S. 125, ,der grand homme [ist] eher eine Neudefinition eine Neu-

Artikulation, vielleicht sogar eine Rehabilitierung [des Helden] nach der ,Zerstorung des

Heros‘, die die augustinischen Moralisten und die Jansenisten in der zweiten Hilfte des

17. Jahrhunderts unternommen hatten®.

Pierre Wachenheim, Un héros éphémeére sous le régne de Louis XV. Cabbé Chauvelin, ou le

portrait du sapajou en Grand Homme, in: Thomas W. Gaethgens [et al.] (Hrsg.), Lart et les

normes sociales au XVIII® siecle (Passagen; 2), Paris 2001; S. 213-239, hier besonders S. 237.

55 Thomas E. Keiser, The Public Sphere, in: William Doyle (Hrsg.), The Oxford Handbook
of the Ancien Régime, Oxford 2012, S. 409-430; Colin Jones, The Great Nation. France
from Louis XV to Napoleon, New York 2002, S. 212-225.

56 Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 54-56.

54

120

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dass die ,Philosophen® die Debatte tiber Grofle und das Heroische seit etwa
dem zweiten Dirittel des 18. Jahrhunderts so stark zu bestimmen vermochten, lag
freilich auch daran, dass der Kénig dem heroischen Rollenfach weniger denn je ge-
recht wurde. Ludwig XV. versuchte zwar, im Osterreichischen Erbfolgekrieg noch
einmal als Schlachtenlenker aufzutreten und bei Fontenoy gelang ihm das auch
mit einem gewissen Erfolg, mochte auch das wirkliche Kommando beim Marschall
Moritz von Sachsen gelegen haben, aber der politisch eher unrithmliche Ausgang
des Krieges — im Frieden von Aachen vermochte Frankreich weder in Europa noch
in Ubersee seinen militirischen Erfolg in territoriale Eroberungen umzusetzen —
diskreditierte seinen Anspruch auf militirischen Ruhm bereits zu einem gewissen
Grade. Vollends unglaubwiirdig wurde dieser Anspruch mit dem desastros verlau-
fenden Siebenjihrigen Krieg ab 1756, zumal der Konig diesmal dem Kriegsgesche-
hen ginzlich fernblieb. Sicherlich, auch sein Vorginger hatte nicht wirklich an der
Front gekdmpft, aber bis 1693 hatte er doch immer wieder an Belagerungen oder
anderen militirischen Aktionen wie etwa dem Uberschreiten von Fliissen teilge-
nommen.’? All das fehlte jetzt. Umso stirker waren die Zweifel, welche die Kritiker
des Konigs an der Plausibilitit der Heroisierung eines Monarchen dufierten, dem
anscheinend seine Mitressen sehr viel wichtiger waren als das Wohl des Landes,
das er regierte. Entsprechend fielen die Reaktionen auf die offentliche Verherrli-
chung des Herrschers als siegreicher Feldherr aus. 1763, nach dem Ende des Sie-
benjihrigen Krieges, wurde in Paris ein grofles Reiterdenkmal des Konigs feierlich
eingeweiht, das die Stadt Paris 1748 in Auftrag gegeben hatte. Es zeigte den Konig
in der Kleidung eines romischen Imperators als roi connétable. 1748 mochte diese
Inszenierung noch plausibel gewesen sein, denn der Osterreichische Erbfolgekrieg
1740 bis 1748 war militdrisch noch ein Erfolg gewesen, auch wenn dieser Erfolg
schon keine politischen Dividenden mehr abwarf. 1756 bis 1763 war dies anders
gewesen, denn Frankreich hatte auf fast allen Kriegstheatern katastrophale Nieder-
lagen erlitten. Jetzt ein Denkmal fiir den Konig aufzustellen, das ihn als siegreichen
Imperator darstellte, wirkte daher grotesk. Die Folgen waren entsprechend. Das
Denkmal wurde durch Graffiti entstellt oder man heftete Zettel an seinen Sockel
mit Texten, die sich iiber den Konig lustig machten oder ihn gar als Feind seines
eigenen Volkes erscheinen liefen. Um das Schlimmste zu verhindern, musste das
Denkmal permanent bewacht werden.>®

57 Martin Wrede, Des Konigs Rock und der Rock des Konigs. Monarch, Hof und Militir in
Frankreich von Ludwig XIV. zu Ludwig XVI., in: Martin Wrede (Hrsg.), Die Inszenierung
der heroischen Monarchie. Frithneuzeitliches Konigtum zwischen ritterlichem Erbe und
militdrischer Herausforderung (Historische Zeitschrift, Beihefte N.F.; 62), Miinchen 2014,
S. 382-408, hier besonders S. 388-399. Zu Ludwig XV. auch Bernard Hours, Louis XV. Un
Portrait, Toulouse 2009.

Richard Clay, Bouchardon’s Statue of Louis XV. Iconoclasm and the Transformation of
Signs, in: Stacy Boldrick / Richard Clay (Hrsg.), Iconoclasm. Contested Objects, Contested
Terms, Aldershot 2007, S.93-122; Andrew McClellan, The Life and Death of a Royal
Monument. Bouchardon’s Louis XV, in: Oxford Art Journal 23, Heft 2, 2000, S. 3-27.

58

121



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das sich spitestens seit den spiten 1750er Jahren abzeichnende Scheitern der
traditionellen Strategien zur Heroisierung des Monarchen erleichterte es den
Aufklirern sicherlich, thr neues Ideal von heroischer Grofle der monarchischen
und aristokratisch geprigten Tradition entgegenzusetzen. Manche Philosophen
stilisierten sich dabei auch selbst als Helden oder gar als heroische Mirtyrer wie
etwa Rousseau der in seiner ,Nouvelle Héloise“ (1761) einen ,héroisme de la va-
leur” predigte, der sich vom aristokratischen Streben nach stindischer Ehre scharf
absetzte, aber die Idee keineswegs grundsitzlich ablehnte, dass die heroische Tu-
gend des Groflen Mannes sich auch mit der Sehnsucht nach Ruhm verband so-
wie mit der Bereitschaft, die Grenzen zu iiberschreiten, die menschlichem Han-
deln im Alltag gesetzt waren.”®

Zu dem Zeitpunkt, als die ,Nouvelle Héloise“ erschien, hatte sich in Frank-
reich die Diskussion tiber die Rolle der grands hommes in Geschichte und Politik
und ihre Beziehung zur traditionellen Idee des Heroischen bereits zugespitzt.
Gerade die sich abzeichnende Niederlage im Siebenjihrigen Krieg warf die Frage
auf, ob Frankreich nicht wie sein Gegner England - oder auf andere Weise auch
Preuen - wirkliche Helden als Vorbilder benotige, die alle Franzosen und nicht
nur die adlige Elite zu einem heroischen Einsatz fir das Vaterland zu motivieren
vermochten. In Preuflen wurde der Monarch selbst, Friedrich der Grofie, als die-
ser Held inszeniert bzw. inszenierte sich selbst in dieser Weise.®® Thomas Abbts
~vom Tode fuir das Vaterland“ (1761) war eine der Schriften, in denen dieser neue
heroische Patriotismus seinen Ausdruck fand.6!

In England gab es, wie wir gesehen haben, eine gewisse Tradition des Heroen-
kults, aber kaum offentliche Institutionen, die versuchten, einen kohirenten Ka-
non von Nationalhelden zu schaffen. Der Hof war als kulturelles Zentrum nicht
mehr bedeutend genug und andere Institutionen, die seine Rolle hitten iiberneh-
men konnen, gab es nicht. Auch in England wurden im Laufe des Siebenjihrigen
Krieges aber die Stimmen lauter, die nach einem Pantheon fiir die nationalen Hel-
den riefen. Es war der Tod von General Wolfe in Kanada (1759) anlasslich der Er-
oberung von Quebec und die bald darauf auf Vorschlag des Premierministers Pitt
getroffene Entscheidung, ihm in der Westminster Abtei auf Staatskosten ein
Grabmal zu errichten, die der Kronungs- und Grabeskirche der englischen Krone

59 Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 30-31, S. 201-202, S. 207.

60 Siehe etwa Eckhart Hellmuth, Die ,Wiedergeburt Friedrichs des Grofen® und der ,Tod fiir
das Vaterland“. Zum patriotischen Selbstverstindnis in Preulen in der zweiten Hilfte des 18.
Jahrhunderts, in: Eckhart Hellmuth / Reinhard Stauber (Hrsg.), Nationalismus vor dem Na-
tionalismus? (Aufklirung. Interdisziplinire Halbjahresschrift zur Erforschung des 18. Jahr-
hunderts; 10/2), Hamburg 1998, S. 23-54; Marian Fiissel, Der ,roi connétable* und die Of-
fentlichkeit, in: Bernd Sésemann / Gregor Vogt-Spira (Hrsg.), Friedrich der Grofie in Europa.
Geschichte einer wechselvollen Beziehung, Bd. 2, Stuttgart 2012, S. 199-215.

61 Vgl. Thomas Abbt, Vom Tode fiir das Vaterland. Neue vermehrte und verbesserte Auflage,
in: Thomas Abbt, Vermischte Werke, Bd. 2, Berlin 1770, S. 1-103; vgl. Jorn Leonhard, Bel-
lizismus und Nation. Kriegsdeutung und Nationsbestimmung in Europa und den Verei-
nigten Staaten 1750-1914 (Ordnungssysteme; 25), Miinchen 2008, S. 181-214.

122



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dann auch offiziell die Rolle eines solchen nationalen Pantheons zuwiesen, dem
spiter die St. Paul’s Kathedrale in London zur Seite trat.®? In Saint-Denis, der Grab-
lege der franzosischen Konige vor den Toren von Paris, fanden hingegen nur
hochst selten hohe Adlige, die nicht der Konigsfamilie angehorten, ihre letzte Ru-
he. Eine der wenigen Ausnahmen war der Marschall Turenne, den Ludwig XIV.
1675 wegen seiner wertus heroigues ehren wollte. Weitere Ehrungen dieser Art blie-
ben jedoch aus. Hier mag eine Rolle gespielt haben, dass Turennes Angehorige in
den Jahren nach dem Tode des grofien Feldherren versucht hatten, fiir ihre Familie
einen Status zu beanspruchen, der dem der Konigsfamilie gefihrlich nahekam.®3
Das dariiber hinausgehende, von Joél Cornette vorgetragene Argumente, die biiro-
kratisierte absolute Monarchie habe keinen Bedarf an Helden mehr gehabt®* und
diese bewusst marginalisiert, ist hingegen, wie wir bereits gesehen haben, wenig
Uiberzeugend, zumal dem Marschall von Sachsen, der Protestant war, nach seinem
Tode (1750) auf Geheifd des Konigs in einer lutherischen Kirche in Straflburg ein
aufwendiges, 1776 vollendetes Grabmal errichtet wurde.®> Jean-Baptiste Pigalle, der
das Grabmal schuf, stellte den Marschall durchaus traditionell im eigentlich einer
lingst vergangenen Epoche angehorenden, aber als Attribut des Heros immer noch
unentbehrlichen Harnisch des Ritters (oder zumindest des ritterlichen Kavalleristen
des 17. Jahrhunderts) dar, wie er, vor einer Pyramide stehend, hoheitsvoll und nicht
ohne Verachtung dem personifizierten Tod, der den Sarg fiir ihn 6ffnete, entgegen-
schreitet, betrauert von einem durch Erschiitterung gezeichneten Herkules, wih-
rend die weibliche Personifikation Frankreichs den Tod zuriickzuhalten sucht. So
eindrucksvoll dieses Denkmal heute erscheinen mag, so hatte es im 18. Jahrhun-
dert doch durchaus seine Kritiker, die namentlich daran Anstofl nahmen, dass die
mythologische Figur des Herkules, der wohl auch die um ihren Feldherren trau-
ernden franzosischen Soldaten verkorpern sollte, neben eine ansatzweise realistisch
gestaltete Statue des Verstorbenen gesetzt wurde, die eben nicht romisch oder grie-
chisch gewandet war, sondern einen Harnisch trug. Auch dass Herkules, das Sinn-
bild der Stirke schlechthin, trauerte, wurde beanstandet.5¢

Wie schwierig es war, im spiten 18. Jahrhundert noch eine verbindliche Bild-
sprache fir ein heroisierendes Monument zu finden, zeigt auch das Grabmal fur
General Wolfe in London. In England wihlte der Bildhauer Joseph Wilton, der

62 Craske, Westminster Abbey 1720-1770, S.76-77; Hoock, Empires of the Imagination,
S. 40-45, S. 132-161.

63 Jean-Marie Le Gall, Le Mythe de Saint Denis entre Renaissance et Révolution (Epoques),
Seyssel 2007, S. 467-470; siche auch Wrede, Zwischen Mythen, Genealogen und der Krone,
S. 17-43.

64 Cornette, Le roi de guerre, S. 202, S. 314.

65 Thomas Steinruck, Jean-Baptiste Pigalle. Das Grabmal fiir Moritz von Sachsen, Studien
zum Mausolée du Maréchal de Saxe in St. Thomas in Straburg, Saarbriicken 2009. Lud-
wig XV. hatte offenbar zunichst daran gedacht, den Marschall in Saint Denis beerdigen zu
lassen, sah aber dann davon ab, weil dieser kein Katholik und iiberdies nur der Bastard-
Sohn eines deutschen Fursten war.

66 Vgl. ebd., S. 64-69.

123



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nach einer offentlichen Ausschreibung den Auftrag erhielt, das 1773 vollendete
Grabmal zu errichten, allerdings einen ganz anderen Stil der Heroisierung als Pi-
galle. Wolfes Grabmonument sollte in England fir den Heldenkult des spiten
18. Jahrhunderts dhnlich wie auf andere Weise das 1771 vollendete Bild des
Kiinstlers Benjamin West, das ebenfalls den Tod des britischen Generals bei der
Erstirmung der franzosischen Stellungen vor Quebec darstellte, wegweisend wer-
den.®” Wolfe erschien in Wiltons Werk — anders als der aristokratische Marschall
von Sachsen bei Pigalle - ganz als ,moderer® Held, eigentlich ein Mann wie jeder
andere, ein everyman, der aber in einer Ausnahmesituation sein Leben fiir sein
Land geopfert hatte. Dabei war das Denkmal in Westminster Abbey, das bezeich-
nenderweise ganz darauf verzichtete, Wolfes in der Realitit eher krinklichen und
schwachen Korper zu heroisieren, nicht frei von einer gewissen ,unctuous senti-
mentality®, wie eine neuere Studie konstatiert.®® Holger Hoock hat dem Denkmal
bescheinigt, dass es einen Punkt in einem Transformationsprozess markiert, in
dessen Verlauf ikonographische Ausdrucksformen und Rituale, die bis dahin der
Verehrung von Mairtyrern oder auch - im katholischen Bereich — Heiligen vorbe-
halten waren, auf die neuen nationalen Helden tibertragen wurden.¢’

Ahnliches kann man vielleicht auch fiir Wests Gemilde sagen, das sich stark auf
die emotionale Anteilnahme der Begleiter und Offiziere Wolfes an dessen Tod
konzentrierte und sich ikonographisch an christlichen Motiven wie der Pieta oder
Kreuzabnahme orientierte. Yuval Harari hat darauf hingewiesen, dass West, indem
er den Soldaten und Begleitern des Generals, die dessen Sterben und Tod mitansa-
hen, eine so prominente Rolle in seinem Bild zuwies, sich einer Tendenz anschloss,
die im spiten 18. Jahrhundert generell sptirbar wurde: ,Death in battle is no longer
just heroism. It has also became ‘an experience™. Indem Soldaten den Tod eines
Kameraden oder thres Kommandeurs in der Schlacht bewusst erleben, finden sie,
so deuteten Selbstzeugnisse der Epoche, aber eben auch Kunstwerke wie das von
West, dieses Phinomen, zu einer besonderen Form von Selbsterfahrung, und dieser
Selbsterfahrung wurde selbst eine heroische Qualitit zugeschrieben. Auf diesem
Wege entdeckten sie, so wurde es postuliert, ihr wirkliches Selbst.”

Wests Gemalde war zum Zeitpunkt seiner Fertigstellung freilich recht umstritten,
weil es Wolfe ganz in zeitgenossischer Kleidung darstellte und eben nicht im Kos-
tim eines romischen Generals — von der Riistung eines Maréchal de Saxe einmal
ganz abgesehen —, wie es in solchen Fillen bis dahin weithin tiblich gewesen war.
Kritiker wie der Maler Reynolds hoben hervor, dass ein Held nur dann als eine Ge-

67 Siche generell dazu Alan McNairn, Behold the Hero. General Wolfe and the Arts in the
Eighteenth Century, Liverpool 1997.

Coutu, Persuasion and Propaganda, S. 122, dort auch S. 103-146 zu dem Denkmal und
seiner Entstehung und S. 135 zu Wolfe als everyman und zur Gestaltung seines Korpers.
Zum historischen Kontext der Verehrung fiir Wolfe siehe auch Leonhard, Bellizismus und
Nation, S. 285-292.

69 Hoock, Empires of the Imagination, S. 164.

70 Harari, The Ultimate Experience, S. 224-225.

68

124

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stalt prisentiert werden konne, der ewiger, iiberzeitlicher Ruhm zukomme, wenn
ihre Darstellung das asthetische Vokabular der griechisch-romischen Antike und
nicht das banalere der Gegenwart verwende. Der Bildhauer Wilton war dieser Ent-
scheidung zwischen Moderne und Antike partiell ausgewichen, indem er Wolfe
halbnackt dargestellt hatte, umhiillt nur von einem Stiick Tuch, das man statt als
Toga auch als Decke deuten konnte. Allerdings trugen die Figuren, die Wolfe um-
gaben, durchaus zeitgendssische Uniformen, was schon Zeitgenossen als eine auf-
fillige dsthetische Inkonsequenz kritisierten.”! Parallelen zu den Diskussionen um
das Grabmal fiir den Maréchal de Saxe springen hier ins Auge. Diese Debatten zei-
gen, dass es im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts auch in England schon aufler-
ordentlich schwierig geworden war, eine verbindliche und fiir alle akzeptable Bild-
sprache fur das Heroische und die historische Grofie zu finden.

Frankreich fehlte im Siebenjihrigen Krieg ein siegreicher General Wolfe, dem
man ein grofles Denkmal hitte widmen konnen, aber das Bediirfnis, den engli-
schen und anderen auslindischen Helden eigene Heroen entgegenzustellen, war
umso grofler, auch wenn man diese Helden nach 1750, zumindest soweit sie
Kriegshelden sein sollten, eher in der Geschichte, nicht in der Gegenwart, suchen
musste. Bezeichnenderweise wurden in diesem Kontext in den 1770er Jahren Pla-
nungen fir ein nationales Pantheon entwickelt.”? Aber es waren zunichst andere
Medien als die bildenden Kiinste, nimlich Literatur und Drama, die sich des The-
mas annahmen. Schon der Osterreichische Erbfolgekrieg 1740 bis 1748, in dem
Frankreich militirisch eigentlich noch einmal siegreich gewesen war, auch wenn
dieser Sieg sich nicht in politische Erfolge umsetzen lief3, hatte hier wie ein Kataly-
sator gewirkt. Der Mut, den die einfachen Soldaten des Elite-Regiments der Gardes
Frangaises 1745 bei Fontenoy bewiesen hatten, wo sie aus taktischen Griinden
stoisch das englische Gewehrfeuer tiber sich hatten ergehen lassen, ohne als Erste
zu schieflen, war hier ein entscheidender Wendepunkt gewesen.”? Mehr als frither
wurde nun auch der Heroismus des einfachen Soldaten und nicht nur der des adli-
gen Offiziers gewiirdigt, Claude Godard d’Aucourt de Saint-Just zum Beispiel hatte
1749 einen Roman veroffentlicht, der den Titel ,académie Militaire ou Les Héros
subalternes® trug. Dieser Roman wurde ein grofler Erfolg und lieferte spiter auch
den Stoff fur ein Theaterstiick.”

Auch das Thema des Patriotismus war dem politischem Diskurs schon vor dem
Ausbruch des Siebenjahrigen Krieges nicht ganz fremd gewesen, aber meist lag der
Akzent darauf, dass es sich hier doch in erster Linie um eine Empfindung handele,
die typisch sei fur die Biirger einer Republik, nicht fir die Untertanen eines Mon-

71" Coutu, Persuasion and Propaganda, S. 140-141, S. 144; McNairn, Behold the Hero, S. 64—
68, S. 127-133.

72 Siehe S. 129.

73 Drévillon, Lindividu et la Guerre, S. 133; zu Fontenoy siehe S. 131.

74 Smith, Nobility Reimagined, S. 147-148; vgl. Drévillon, Secondary Heroes.

125



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

archen. Wenn von Patrioten die Rede war, dann waren damit oft die Angehorigen
anderer Staaten gemeint. Wie jedoch Edmond Dziembowski demonstriert hat,
finden wir seit der zweiten Halfte der 1750er Jahre eine deutliche semantische Ver-
schiebung.” Der Siebenjihrige Krieg war vielleicht der erste Krieg, den die franzo-
sische Krone fiihrte, der nicht mehr als der Krieg eines Monarchen gegen andere
Dynastien, sondern vor allem als der Krieg der franzosischen Nation gegen andere
Nationen, allen voran natiirlich gegen England, erschien und so offiziell auch dar-
gestellt wurde. Auch die Begrifte ,patrie’, ,patriotisme’ und ,nation’ tauchten nun in
Publikationen deutlich hiufiger auf als vor 1756 und das galt auch fuir den Begriff
des Staatsbiirgers, ,citoyen’. Bezeichnenderweise forderte der Hof den neuen patrio-
tischen Diskurs. Das galt besonders fiir den Leiter der franzésischen Auflenpolitik
und zeitweiligen Kriegsminister, den Herzog von Choiseul, der in den Jahren
1760/61, als sich bereits eine franzdsische Niederlage im Siebenjihrigen Krieg ab-
zeichnete, eine ganze Reihe von Publikationen auf den Weg brachte, um an die
Bereitschaft der Franzosen zu appellieren, fur ihr Land zumindest finanzielle Op-
fer zu bringen und dies keineswegs ohne Erfolg.”6 Schon 1757 war im Ubrigen in
Paris ein Stiick aufgefiihrt worden, das den Kampf des Karthagers Hasdrubal fiir
sein Vaterland gegen die perfiden Romer und sein Selbstopfer thematisierte.”” An
diese idlteren Ansitze kniipfte nach dem unrithmlichen Ende des Siebenjihrigen
Krieges, das in Frankreich eine allgemeine Krisenstimmung ausgelost hatte, ein
Schauspieler und Dramatiker von ansonsten eher mittelmifliger Begabung an,
Pierre-Laurent Buirette de Belloy. Sein Drama ,,Die Belagerung von Calais“ wurde
1765 in Paris aufgefithrt und wurde ein spektakulirer Erfolg.”8

Calais war im Hundertjihrigen Krieg 1347 erst nach 11 Monaten Belagerung
von Eduard III. von England erobert worden. Der siegreiche englische Konig tat
zwar nicht das, was nach damaligem Kriegsrecht durchaus moglich gewesen wire,
er brachte also nicht alle erwachsenen Bewohner der Stadt um, aber er vertrieb
doch einen Grof3teil — auch wenn faktisch viele der Vertriebenen mehr oder we-
niger zligig zurlickkehren konnten. Die Vornehmsten der Biirger mussten fiir ih-
ren Widerstand Bufle tun, indem sie im bloflen Hemd und mit einem Strick um
den Hals zu Fuff die Stadt verlieBen und den Koénig um Gnade baten, die auch
gewihrt wurde. Schon die mittelalterliche Chronistik deutete diese symbolische
Bestrafung jedoch zum Teil um. Sie stellte es so dar, als hitten sich sechs Biirger
unter Fihrung des Kaufmanns Eustache de Saint-Pierre als Geiseln gestellt, um

75 BEdmond Dziembowski, Un nouveau patriotisme frangais 1750-1770. La France face a la

puissance anglaise a I’époque de la guerre de Sept Ans (SVEC; 365), Oxford 1998, S. 385.

76 Ebd., S. 350-368, S. 375-376, S. 444-453, S. 458-463.

77 Ebd., S. 411-412.

78 Zu dem Drama siehe Jean-Marie Moeglin, Les bourgeois de Calais. Essai sur un mythe his-
torique (Lévolution de I’humanité), Paris 2002, S. 177-202; Pierre-Laurent Buirette de Bel-
loy, Le siége de Calais, in: Jacques Truchet (Hrsg.), Théatre du XVIII® siécle, Bd. 2, Paris
1974, S. 447-516.

126



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit threm Leben das der tibrigen Biirger freizukaufen. Erst auf Bitten der engli-
schen Konigin seien sie vom rachelustigen Konig begnadigt worden.”

Diesen Mythos griff de Belloy auf. Er hatte vorher allerdings schon Eingang
gefunden in die Schuldramen der groflen Colléges, die meist von Jesuiten gelei-
tet wurden - ganz neu war das Thema als dramatisches Sujet also nicht.80 Das
Drama ,.Die Belagerung von Calais“ ist heute weitgehend vergessen, wohl auch
zu Recht, grofle Literatur ist es nicht. In den 1760er Jahren war es jedoch ein
groler Erfolg und schuf ein neues Bild des nationalen Helden, hierin durchaus
vergleichbar der Heroisierung von General Wolfe in England.

De Belloy erklirte in der Vorrede zu seinem Drama, ihm sei es darum gegan-
gen, eine nationale Tragddie nach dem Vorbild der Geschichtsdramen Shake-
speares zu schaffen. Wer dieses Stiick gesehen habe, solle sagen konnen, er habe
einen franzosischen Helden gesehen und wie dieser konne auch er ein Held
sein.8! Die Aufforderung zur patriotischen #mitatio heroica war also in das Stiick
gewissermaflen eingebaut und vor allem die Helden, die das Stiick prisentierte,
sollten normale Biirger sein - keine Aristokraten mit einer Ahnenreihe von vie-
len Generationen oder vollstindige Ausnahmefiguren wie die Gestalten der My-
thologie oder der antiken Geschichte, sondern eher Menschen wie Du und Ich,
nur eben mit der Kraft, in einer Ausnahmesituation tber sich selbst hinauszu-
wachsen. Es war bezeichnend, dass einer der Antihelden im Stiick ein Adliger
war, der Graf de Harcourt, der sich erst in letzter Minute bekehrte und dann
doch fiir seinen Konig und seine Nation eintrat und nicht fiir die Englander.

Das Drama gehorte damit dezidiert in den Kontext einer Verbiirgerlichung des
Helden, wandte sich aber zugleich gegen die starke Kritik der traditionellen Vorstel-
lungen des Heroischen, die fiir diese Phase der Aufklirung nicht untypisch war.
Schon seit Fénelon und seinem ,Telemach® war der aristokratische militirische
Held in Verruf geraten, oder zumindest stiefd dieses Ideal nun auf eine starke Skep-
sis.82 Aristokratische Helden prisentierte de Belloy daher auch nicht, aber sehr
wohl Biirger, die bereit waren, fir das Vaterland zu sterben, und nicht einfach nur
fur die gesamte Menschheit, wie es den Idealen der Aufklirung eigentlich entspro-
chen hitte. Das Stiick von de Belloy wurde von Diderot und anderen aufgeklirten
Philosophen daher auch scharf abgelehnt — eine Kritik, die de Belloy im Drama
antizipiert hatte, denn im vierten Akt verkiindete ein englischer Edelmann den
Biirgern von Calais, in seinem eigenen Lande sei die Vaterlandsliebe ganz selbst-
verstindlich: ,I’Anglais est citoyen; et sa raison supréme / veut qu’une nation se
chérisse elle-méme* (,der Englidnder ist ein Staatsbiirger, und seine tiberlegene Ver-

79 Moeglin, Les bourgeois de Calais, S. 79-89.

80 Ebd., S. 175-176.

81 Vgl. De Belloy, Le si¢ge de Calais, S. 449. De Belloy kritisierte damit Dramen, deren Hel-
den Gestalten der Antike waren, weil sich mit diesen der Zuschauer nicht identifizieren
konne, sondern sage ,je ne suis pas né dans un pays ou je puisse leur ressembler”.

82 Siehe S. 22.

127

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nunft bejaht es, dass eine Nation sich selbst schitzt®). Es sei nur natiirlich, dass
man sich seinen Landsleuten enger verbunden fiithle als Menschen aus anderen
Nationen: ,Je hais les coeurs glacés et morts pour leur pays, / qui, voyant ses mal-
heurs dans une paix profonde, / s’honorent du grand nom de citoyen du monde, /
feignent dans tout climat d’aimer I’humanité / pour ne la point servir dans leur
propre cité.“83

Indem Belloy den Patriotismus der Biirger von Calais feierte — gemessen an
den wirklichen Ereignissen von 1347 in natiirlich recht anachronistischer Weise,
denn die patrie dieser Buirger war damals vor allem ihre Stadt, nicht Frankreich,
gewesen —, stellte er sich gegen eine einflussreiche Strémung einer eher kosmopo-
litisch gesinnten Aufklirung. Im Ubrigen war sein Bild der Helden von Calais
gar so weit von den Idealen der Aufklirung dann aber doch nicht entfernt, denn
seine Heroen waren eben keine ungezihmten Krieger auf der Suche nach Ruhm
und getrieben von personlichem Ehrgeiz und Geltungsstreben. Thr Heldentum
ist ein eher passives, gekennzeichnet durch die Bereitschaft zum Opfer. Und es
ist ein kollektives, sie gehen nicht als Einzelne in den Tod, sondern als Gruppe
und verkorpern damit den sens civigue, den Gemeinsinn, den die Aufklirung von
thren grands hommes forderte.8

Zugleich stellt ,Die Belagerung von Calais“ den Versuch dar, einen neuen, auf
die Nation bezogenen Patriotismus mit der Loyalitit gegeniiber der Dynastie und
dem Konig als Person zur Deckung zu bringen. Der Patriotismus der Biirger von
Calais bei de Belloy ist durchgehend konigstreu. Nationalstolz und Loyalitit ge-
geniiber der Dynastie, die aufgrund der Lex Salica ihre Herrschaft ausiibt, lassen
sich nicht trennen, aber der Konig selbst ist weniger der zentrale Orientierungs-
punkt der Loyalitit, das nimlich ist die Nation, sondern der erste unter einer Heer-
schar von Patrioten. Er verkdrpert den Patriotismus der Franzosen, er steht nicht
notwendigerweise im Mittelpunkt dieses Patriotismus’® In der Auseinanderset-
zung des Dichters mit der historischen Quellenkritik an seinem Drama trat der
Konig sogar noch weiter in den Hintergrund und de Belloy lieff nun eine Interpre-
tation zu, die aus den sechs Biirgern Helden machte, die ein Vaterland verteidigten,

83 De Belloy, Le si¢ge de Calais, Akt 4, Szene 2, S. 493-494, der Englinder Mauni zu den
»six bourgeois®, ,Ich hasse die vereisten Herzen, die abgestorben sind fiir ihr Vaterland
und sich sein Ungliick unerschiittert mit der grofiten Seelenruhe ansehen und sich dabei
des Namens eines Weltbiirgers rithmen und vorgeben, in jeder Lage die Menschheit zu
lieben, um dieser Menschheit nicht in ihrem eigenen Gemeinwesen zu dienen.” Vgl.
Jacques Truchet (Hrsg.), Théatre du XVIIIC siécle, Bd. 2, Paris 1974, S. 1437 (Erlduterungen
des Herausgebers) und zur Kritik Voltaires und anderer Philosophen am Stiick auch Moe-
glin, Les bourgeois de Calais, S. 191-193. Siehe ferner Dziembowski, Un nouveau patrio-
tisme frangais 1750-1770, S. 481-484.

84 Vgl. Moeglin, Les bourgeois de Calais, S. 187-188, ,Man sieht einen Eduard, der zur In-
famie rit, und um einen Untertanen zu korrumpieren, dessen Geist bis zur Erschopfung
ermildet, aber welcher Sterbliche wire nicht eiferstichtig, wenn er mein Los sieht? Thr
zwingt mich, Herr, grofler zu sein als Thr.”

85 Vgl. ebd., S. 182.

128

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das der eigene Konig schon fast aufgegeben hatte. Die Anklage, die der Anflihrer
der Biirger, Eustache de Saint-Pierre, dem englischen Herrscher entgegenschleuder-
te, als dieser ihn zum Verrat bewegen wollte, konnte im Ubrigen sehr wohl als Kri-
tik an der Monarchie an sich gelesen werden: ,,On regarde Edouard conseillant
I'infamie / pour corrompre un sujet épuisant son génie / quel mortel de mon sort
ne serait point jaloux? / Vous me forcez, Seigneur, d’étre plus grand que vous.“8¢
Der Untertan oder Biirger als Held, dessen moralische Grofle die des Herrschers
Ubertraf, war eine Figur, die durchaus subversives Potenzial besaf3.

De Belloys Drama erlebte einen enormen Erfolg auf der Bithne, trotz seiner
eher begrenzten literarischen Qualitit. Allein in Paris wurde es 1765 finfzehn Mal
aufgeftihrt und zusitzlich ein Mal vor dem Konig in Versailles; tiberdies ordnete
der Konig eine Gratisvorstellung in Paris durch de Comédie Francaise an, was im
18. Jahrhundert eher selten vorkam. Auch diese Gratisvorstellung war ein grofler
Publikumserfolg. De Belloy erschien am Ende auf der Bithne und wurde mit den
Rufen ,Vive le roy et Monsieur de Belloy“ gefeiert. Den Auffihrungen in Paris
schlossen sich Prisentationen in der Provinz an, die ebenso gut besucht waren.8”

Aber es blieb nicht bei dem Versuch de Belloys, eine Synthese zwischen dem
neuen Ideal eines heroischen Biirgerpatriotismus und den alten Traditionen des
Dienstes fur Krone und Konig herzustellen. Je mehr sich die Krise des Ancien
Régimes nach 1763 vertiefte, desto attraktiver wurde ein solches Programm aus der
Sicht des Hofes und der Minister, zumal die Rivalitit zum alten Gegner England
auch noch in den 1770er Jahren ein bestimmender Faktor der franzdsischen Politik
blieb. Nach 1774 versuchte ein Minister Ludwigs XVI., den patriotischen Impuls
von ,Die Belagerung von Calais®, aber auch anderer Werke aufzunehmen. Der in
diesem Jahr von Ludwigs XVI. zum Directeur Général des Batiments, Arts, Jardins
et Manufactures de France ernannte Charles Claude Flahaut de La Billarderie,
Comte d’Angiviller, entwarf nicht nur Pline fiir ein Nationalmuseum im Louvre —
eine Art Pantheon der groflen Gestalten der franzosischen Geschichte —, sondern
lief} auch von bedeutenden Bildhauern eine Serie von Statuen der grands hommes,
oder vielleicht sollte man besser sagen, der hommes illustres Frankreichs schaffen. Zu
diesen hommes illustres — und bezeichnenderweise fehlten die Frauen hier ganz,
denn das neue Ideal von Grofie war ein fast exklusiv mannliches, was fiir die heroi-
schen Figuren der Vergangenheit in dieser Schirfe nicht gegolten hatte — gehorten
Dichter und Denker ebenso wie Maler, etwa Poussin, grofle Juristen wie der Kanz-
ler d’Aguesseau oder der Parlamentsprisident de Molé aus der Zeit der Fronde.
Aber selbst noch zu diesem Zeitpunkt, auf dem Hohepunkt der Aufklirung, be-
haupteten sich auch bedeutende Feldherren auf ihrem Platz, wie etwa Turenne
oder Condé, oder ritterliche Krieger wie der Chevalier Bayard, auch wenn sie nun

86 Vgl. de Belloy, Le siége de Calais, S. 507, Akt 5, Szene 2 und Moeglin, Les bourgeois de Ca-
lais, S. 196-202; zur spiteren Umdeutung des Dramas durch den Autor; vgl. Dziembowski,
Un nouveau patriotisme frangais 1750-1770, S. 484-486.

87 Vgl. Moeglin, Les bourgeois de Calais, S. 183-184.

129



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Kanon der Nationalhelden nicht mehr dominierten.? Die heroisierten Feld-
herren hatten sich nicht zuletzt durch ihre Loyalitit gegeniiber der Monarchie aus-
gezeichnet, die so weit gehen konnte, dass sie Befehlen gefolgt waren, die sie ei-
gentlich fiir falsch hielten, wie es der Admiral Tourville bei La Hougue (1692) getan
hatte. Und die Denker und Kiinstler, die Angivillier verherrlichen lief}, verdankten
thren Ruhm oft auch der Forderung durch den Konig, oder zumindest konnte
man es so erscheinen lassen.?

Zu den nationalen Identifikationsfiguren des Angivillierschen Statuenprogramms
gehorte unter anderem auch der Marschall de Catinat, dessen von Claude Dejoux
geschaffene Statue (1781) heute in Versailles steht. Angivillier hatte tiber ihn gesagt,
er sei ,un général de terre non moins recommandable par ses talents militaires que
par son désintéressement, son humanité et son esprit philosophique®.”® Schon in
dieser Wiirdigung wird deutlich, dass die Heroisierung Catinats als die Verherrli-
chung eines modernen Helden angelegt war, der von den Fehlern eines ungesti-
men Bellizismus oder eines iiberbordenden personlichen Ehrgeizes frei war. Cati-
nat war im Ubrigen einige Jahre bevor Dejoux seine Skulptur vollendete
Gegenstand eines rhetorischen Wettbewerbs in der Académie francaise gewesen,
der recht deutlich zeigt, wie sehr sich das Bild des militirischen Helden im Zeitalter
der Aufklirung zumindest in Frankreich verindert hatte.

Rhetorische Wettbewerbe, bei denen es darum ging, eine moglichst tiberzeu-
gende panegyrische Rede auf einen grand homme zu entwerfen, waren seit 1758 in
der Académie tiblich und entsprachen einem Anliegen der Aufklirung, die Verwal-
tung des Ruhmes und seine Konstruktion nicht linger dem Hof und den Klienten
der Aristokratie zu tiberlassen. Auch wenn in Frankreich die Philosophen den ari-
stokratischen und kriegerischen Helden der Vergangenheit durch neue Symbolfigu-
ren zu ersetzen suchten, dominierten unter den historischen Persdnlichkeiten, die
von den Mitgliedern der Académie verherrlicht wurden, doch weiterhin die Krieger
und hohen Amtstriger der Monarchie. Sicherlich, auch Descartes oder Moliére
kamen zu Ehren, aber im Vordergrund standen doch Figuren wie der Maréchal de
Saxe (1759), Colbert (1773), Vauban (1787) oder eben Catinat. Dennoch hatte sich
1758 ein wichtiger Wandel vollzogen, denn bis dahin hatten die Prunkreden der
Académie sich tiber hundert Jahre lang mit religiosen Themen beschiftigt. Jetzt
hingegen ging es um die Helden und Groflen Minner der Nation.”!

88 Zum Statuenprogramm siche Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 126-129; David Bell, The

Cult of the Nation in France. Inventing Nationalism, 1680-1800, Cambridge, MA 2001,
S. 111; sowie Gaehtgens, Du Parnasse au Panthéon, S. 135-172, hier S. 154-161.

89 Vel. ebd., S. 158-159.

90 Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 129, ,ein General des Heeres, der wegen seiner Unei-
genniitzigkeit, seiner Menschlichkeit und seines philosophischen Geistes genauso zu prei-
sen ist wie wegen seiner militdrischen Begabung®.

91 Bell, The Cult of the Nation in France, S. 111-112; siehe dazu auch: Henning Ritter, Die
Krise des Helden. Der Ruhm und die groflen Minner im Ancien Régime, in: Martin

130

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Mann, dem 1775 der Redewettbewerb galt, Nicolas de Catinat, war 1637 als
Sohn eines Amtsadligen geboren worden und war urspriinglich selbst als Jurist ti-
tig gewesen. 1681 zum Generalmajor (maréchal de camp) befordert, kronte er seine
Karriere durch eine Reihe von Siegen im Pfilzischen Erbfolgekrieg. 1693 zum Mar-
schall von Frankreich ernannt, zog er sich 1703 auf seine Gtiter zuriick, wo er 1712
starb. Preisgekront wurde im Wettbewerb am Ende die Eloge von Jean-Francois de
la Harpe. Er hob in seiner Rede eingangs hervor, dass Catinat in einem Zeitalter, in
dem die ganze Kultur auf die Verehrung des Monarchen ausgerichtet gewesen sei,
sich allein am Vaterland, an der patrie, als hochstem Wert orientiert habe.92 Im Ub-
rigen habe Catinat in einer Epoche gelebt, in der die Bedingungen fur kriegeri-
schen Mut sich tiefgreifend geindert hitten. In der Gegenwart sehe man bei Bela-
gerungen und auf dem Schlachtfeld eine Totungsindustrie am Werk, eine
yindustrie meurtiére®, die das Altertum so nicht gekannt habe. Auch der einfache
Soldat kénne unter diesen Bedingungen ein Held sein. Das war ein Thema, das in
Frankreich spitestens seit der Schlacht von Fontenoy 1745 aktuell war, wie bereits
betont wurde. Der Heldenmut der einfachen Soldaten jener machines héroiques be-
stehe oft einfach nur darin, auf den Tod bewegungslos zu warten, ,attendre la mort
sans la repousser, de la voir sans la fuir, de la recevoir sans le venger“.”

Schon durch diese Aussagen wurde die Heroisierung von Catinat ein Stiick weit
relativiert, denn der moderne militirische Heros war jetzt eben keine absolute
Ausnahmeerscheinung mehr, Mitglied einer Elite von Aristokraten, die allein die
Maoglichkeit hatten, sich als Helden zu inszenieren, sondern eher der Erste unter
Gleichen, ein Vorbild zwar, aber kein unerreichbares. So betonte de la Harpe denn
auch, dass Catinat, gerade weil er anders als Condé oder Turenne kein grofler Ari-
stokrat gewesen sei, als Soldat die Vernunft eines Philosophen und die Gesinnung
eines Biirgers demonstriert habe. Er habe im Krieg nichts anderes gesehen als ein
offentliches Verbrechen, ein Ungliick fur die Volker. Den Sieg anzustreben, sei fiir
ihn nur deshalb gerechtfertigt gewesen, weil dieser Sieg auch ein Ende des Krieges
herbeifithren sollte. Fir ihn sei jede unnotige Schlacht ein Ungliick gewesen.
Wihrend die militdrischen Helden der Vergangenheit ithrem Ruhm sinnlos Opfer
gebracht hitten, sei Catinat stets sparsam mit allen Ressourcen und eben auch mit
dem Leben der ihm anvertrauten Soldaten umgegangen.®> Was man sich wiinschen
miisse, im Kriege wie im Frieden, das seien nicht die ,génies brillants“ und die
»ames naturellement prédominantes®, sondern die ,esprits justes“ und ,les coeurs

Warnke (Hrsg.), Politische Kunst. Gebirden und Gebaren (Hamburger Forschungen zur
Kunstgeschichte; 3), Berlin 2004, S. 1-16, hier S. 7.

92 Jean-Frangois de La Harpe, Eloge de Nicolas de Catinat, Maréchal de France, Paris 1775, S. 6.

93 Ebd., S.19, ,auf den Tod zu warten ohne ihn zuriickzuweisen, ihm ins Auge zu sehen,
ohne zu fliehen, ihn zu erleiden, ohne sich zu richen®. Zur Schlacht von Fontenoy und
der von ihr ausgeldsten Debatte iiber den Heldenstatus einfacher Soldaten und Unteroffi-
ziere siehe S. 121.

% Ebd., S. 26, S. 65.

% Ebd., S.27-28.

131

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vertueux”. Es gelte, die Vernunft und die Tugend zu verherrlichen, die zu lange
durch die Worter ,Grofle® und ,Genie’, die so viele geblendet hitten, in den Hin-
tergrund gedringt worden seien. Und diesem Ideal habe Catinat, der von seine
Soldaten ,,Le Pére Pensée” genannt worden sei, entsprochen.?

Die Preisrede von de La Harpe demonstriert somit einerseits durchaus die Kri-
tik der Aufklirung am traditionellen Bild des kriegerischen Helden, wie sie be-
reits in der Schrift des Abbé de Saint Pierre iiber den Unterschied zwischen dem
grand homme und dem homme illustre deutlich geworden war.”” Andererseits blieb
Catinat am Ende eben doch Soldat, mochte er auch noch so sehr Philosoph und
Weiser sein, und natiirlich ging die Lobrede auch auf seine Siege und Erfolge ein.
In La Harpes Eloge auf Catinat wird noch einmal deutlich, dass es zwischen den
Groflen Minnern der Aufklirung und den aristokratischen Helden des dge classi-
que flieRende Uberginge gab. Allerdings, die grands hommes des 18. Jahrhunderts
waren selbst dann, wenn der Krieg ihr Beruf war, gezihmte Helden, die ihre
transgressiven Ziige weitgehend verloren hatten. Uberdies traten nun einfache
Soldaten oder Biirger neben die Offiziere adliger Herkunft, wihrend die Dichter,
Denker und Wissenschaftler einen neuen Typus historischer Grofle verkorperten.
Auch ihnen war der Anspruch auf eine heroische Inszenierung nicht fremd, die
bei Philosophen wie Rousseau auch bewusste Selbstinszenierung war, aber das
Heroische definierte sich nun eher {iber Seelenstirke und Tugend als tiber die Be-
reitschaft, sich in einem gewaltsamen Kampfe aufzuopfern.

Noch schirfer als bei La Harpe trat die Kritik an traditionellen Modellen des
Heroischen in einer zweiten Eloge auf Catinat hervor, die der Militirreformer
Graf Guibert verfasst hatte. Guibert, der auch der Verfasser eines Theaterstiickes
uber den connétable Charles de Bourbon war, in dem er dem Chevalier Bayard
die eigentliche Heldenrolle zuwies, sah in Catinat ein Vorbild, dem er selbst
nachzueifern versuchte, wie auch Voltaire bemerkte.”® In seiner Eloge lief} Gui-
bert die Niederlinder und Englinder als die eigentlichen Verteidiger hoherer
Werte erscheinen, weil sie gegen Ludwig XIV. fur die Freiheit gekdmpft hitten.
Zum anderen bestand er vehement darauf, dass es auch dem einfachen Biirger
moglich sein misse, zu den hochsten Gipfeln des militdrischen Ruhmes aufzu-
steigen.® Uberdies betonte er, dass es Frankreich — und damit war die Nation
gemeint, nicht der Konig oder sein Hof — besser verstiinde als andere Nationen,
seine Helden zu ehren, eine Verehrung, die der Monarch nicht befehlen und
auch nicht wirklich lenken konne, sondern die spontan sein miisse.!%0

% Ebd., S. 65.

97 Siehe S. 107.

98 Fthel Groffier, Le strattge des Lumieres. Le comte de Guibert (1743-1790), Paris 2005,
S. 134-138.

Jacques Antoine Hippolyte, Comte de Guibert, Eloge du Maréchal Catinat (Exemplar BN,
Arsenal 8to BL 3068, nr. 3), Edinburgh 1775, S. 9, S. 16.

100 ygl, ebd., S. 1-2, S. 56-57.

132



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Guibert gehorte im spidten 18. Jahrhundert zu einer Reihe von Offizieren und
Militirtheoretikern, die sich um eine Reform der Armee bemiihten, diese aber
zugleich als Teil einer Erneuerung der franzosischen Gesellschaft sahen. Zentral
fur seine Reformpline war dabei auch der Gedanke, dass nun die ganze Nation
teilhaben misse am Ehrgefiihl des Adels und dass nur ein heroischer Patriotis-
mus den Niedergang Frankreichs aufhalten oder riickgingig machen konne. Alle
Biirger sollten Soldaten werden und alle Soldaten Biirger.!%! Guibert und andere
Reformer wollten den Adel nicht notwendigerweise abschaffen, aber seine spezi-
fische Rolle als Erbe eines besonderen Ethos wurde doch in der Reformdebatte
vor 1789 zunehmend zweifelhaft. Vielfach iibernahm die Armee - jedenfalls in
der militirischen Theorie - als solche vom Adel die neue Rolle, Triger eines he-
roischen Patriotismus zu sein.10?

In England war die Reaktion gegen den Typus des traditionellen Helden, der in
der Regel der landbesitzenden Elite angehorte, weniger ausgeprégt als in Frank-
reich, auch wenn hier von kirchlicher Seite gelegentlich Kritik an der zu starken
Prisenz von heroischen Kriegern im offentlichen Bewusstsein gelibt wurde.193
Aber in einem Land, in dem hohe Militirs oft zugleich Politiker waren — das galt
fur Marlborough zu Beginn des Jahrhunderts genauso wie spiter fir Admiral Ver-
non — und in dem der Ubergang zwischen militirischer Karriere und zivilem Le-
ben ein gleitender war, fehlte die Zuspitzung, welche die Debatte tiber den grand
homme in Frankreich zeitweilig erfuhr. Es gab auch kein geschlossenes Milieu wie
das der Philosophen in Frankreich, das sein Konzept heroischer Grofle gegen
konkurrierende Ideen, die vom Hof und etablierten Eliten favorisiert wurden,
durchzusetzen versuchte. Allerdings war auch in England eine Tendenz erkennbar,
Personen zu heroisieren, die ein einziges Ereignis, wie etwa der Tod in einer sieg-
reichen Schlacht, aus der Masse anderer Menschen hervorhob. Ein Beispiel dafir
wire General Wolfe, der als Feldherr nicht immer iiberdurchschnittliches Talent
gezeigt, aber durch giinstige Umstidnde einen groflen Sieg errungen hatte und im
richtigen Moment gestorben war. An die Stelle tiberzeitlicher Grofle trat zumin-
dest im FEinzelfall eher die an konkrete Kontexte gebundene, unter Umstinden
sogar ephemere Berithmtheit.104

Generell zeigte aber die englische Elite ein bemerkenswertes Talent, sich an die
sich wandelnden Modelle des Heroischen im 18. Jahrhundert anzupassen. Die
Riickbesinnung auf die Traditionen des mittelalterlichen Rittertums, die im spiten
18. Jahrhundert einsetzte und in der Romantik ihre Vollendung fand, erleichterte
diese Neuformulierung eines Ideals des aristokratischen Heros in England sicher-

101 Smith, Nobility Reimagined, S. 195, vgl. Rafe Blaufarb, The French Army 1750-1820. Ca-
reers, Talent, Merit, Manchester 2002, S. 12-45.

102 Smith, Nobility Reimagined, S. 204.

103 Craske, Westminster Abbey 1720-1770, S. 66.

104 Zy den medialen Dimensionen der Verehrung fiir celebrities im spiten 18. Jahrhundert, die
keine klassischen Helden mehr waren, siehe Lilti, Figures publiques, S. 84-98.

133



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lich.195 Zwar mochte nicht jeder Land- oder Seeoffizier, wie es Nelson 1776 nach
seiner eigenen — spiteren — Aussage angeblich tat, sagen: ,I will be a hero and con-
fiding in Providence I will brave every danger®,1% aber kein Zweifel kann daran be-
stehen, dass der ,new cult of elite heroism“ in England auch das Verhalten des
Einzelnen prigte,'%7 das von einer glorifizierten antiken Uberlieferung ebenso wie
von den heroischen Gemilden eines Benjamin West oder anderer Maler beein-
flusst wurde. Eine Elite, die sich an den Idealen von ,patrician valour and self sa-
crifice (Linda Colley) orientierte, oder ihr Leben doch zumindest in Uberein-
stimmung mit diesen Idealen inszenierte, zeigte in den Jahrzehnten nach 1790 eine
bemerkenswerte Uberlebensfihigkeit, wihrend es dem franzésischen Adel schon
vor der Revolution zunehmend schwer fiel, ein Selbstbild zu formulieren, das mit
den neuen Idealen der Aufklirung ohne groflere Konflikte zur Deckung gebracht
werden konnte. Zu sehr war das Ideal des grand homme als Gegenentwurf zum tra-
ditionellen adligen Heros konzipiert und zu laut waren die Stimmen, die verlang-
ten, der ganzen Nation und ihren Biirgern einen Anteil an jenem Anspruch auf
Ehre und Ruhm und damit an der diesem Anspruch entsprechenden heroischen
Selbstinszenierung zu geben, der bislang dem Adel vorbehalten gewesen war.

105 Hoock, Empires of the Imagination, S. 181-182; zu vergleichbaren Phinomenen in Frank-

reich, die allerdings hier auch zu einer spezifischen Verehrung fiir biirgerliche Helden des
Mittelalters, wie eben die Biirger von Calais, fithren konnte, siehe Smith, Nobility Reima-
gined, S. 156-166.

Colley, Britons, S. 182. Nelson sprach diese Worte — nach eigenem Zeugnis — als er 1776
(er war damals 16 Jahre alt) von einer Malaria-Erkrankung genas. Allerdings ist dieser Aus-
spruch nur in einer spiteren Biographie des frithen 19. Jahrhunderts tiberliefert, zu deren
Autoren Nelson viel spiter, 1802, tiber diese Episode und seine Empfindungen sprach.
Siehe dazu Edgar Vincent, Nelson. Love and Fame, New Haven, CT 2003, S. 27; James
S. Clarke / John McArthur, The Life and Services of Horatio Viscount Nelson. Duke of
Bronte, Vice-Admiral of the White, Bd. 1, London 1840, S. 24. Uberliefert ist der Aus-
spruch in der Form ,Well then, I exclaimed ‘T will be a hero’ and confiding in Providence I
will brave every danger®.

107 Colley, Britons, S. 182.

106

134

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Epilog

Als Carlyle im Frithjahr 1840 seine Vorlesungen tiber ,Heroes, Hero-Worship and
the Heroic in History“ hielt, eroffnete er seine Vortrige mit der Bemerkung: ,,I am
well aware that in these days Hero-Worship, the thing I call Hero-Worship, pro-
fesses to have gone out, and finally ceased“.! Die Feststellung, die Gegenwart sei
ein postheroisches Zeitalter und wahlweise die Klage dariiber oder der Ausdruck
der Genugtuung iiber die endgultige Erledigung eines Ideals und eines Lebensent-
wurfes, die als verstorend empfunden werden, ist also nichts grundsitzlich Neues,
auch wenn diese Feststellung in der Vergangenheit oft nur der Ausgangspunkt da-
fur war, eine Riickkehr zu den heroischen Vorbildern der Vergangenheit zu fordern
oder aber die Figur des Helden ganz neu zu definieren, um sie so zu erneuern. In
der Tat blieb auch Carlyle bei dieser Aussage nicht stehen, sondern entwarf ein
Szenario, das es als moglich erscheinen lief3, aus jedem einzelnen Menschen einen
Helden werden zu lassen: ,If Hero mean sincere man, why may not every one of us
be a Hero?* Wenn man von einer solchen Definition des Helden ausgehe, dann sei
es durchaus denkbar, dass eine ganze Nation eine ,nation of heroes“ werden kon-
ne, namlich ,a believing nation. There needs not a great soul to make a hero; there
needs a god-created soul which will be true to its origin“. Eine solche ,nation of
heroes“ war nach Carlyles Ansicht sein eigenes Volk gewesen, die Schotten, als es
in der Zeit der Reformation von John Knox gefithrt wurde.

Carlyles Verortungen der Figur des Helden in seiner eigenen Epoche zeigen
die widerspriichliche Haltung des 19. Jahrhunderts zur Gestalt des Helden, die
sich in anderer Form auch noch bis zur Mitte des 20. Jahrhundert finden ldsst
und in den USA und in Grof8britannien in stark abgeschwichter Form vielleicht
sogar noch in der Gegenwart, da man sich hier nie vorbehaltlos auf ein posthe-
roisches Selbstbild eingelassen hat. Einerseits kennzeichnet das 19. Jahrhundert
eine Klage tiber den Verlust an heroischer Grofe, iiber eine scheinbar unauthalt-
same Dekadenz, andererseits der Appell an die Nation, zu einem Volk von Hel-
den zu werden. Ein solcher Appell wire in der stindischen Gesellschaft das An-
cien Régime kaum vorstellbar gewesen, denn die heroische Selbstinszenierung
war letztlich einer Elite vorbehalten. Insbesondere der kriegerische Held war fast
schon notwendigerweise ein Mann von Stand, allenfalls in genossenschaftlich
organisierten oder republikanischen Staatswesen wie der Schweiz mochte das an-
ders aussehen. Erst Mitte des 18. Jahrhunderts begann sich diese Einengung der
Zuschreibung heroischer Eigenschaften nach stindischen Kriterien partiell aufzu-
16sen, ein Prozess, der jedoch in Frankreich erst durch die Franzosische Revoluti-

Thomas Carlyle, On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History, in: David R. Soren-
sen / Brent E. Kinser (Hrsg.), Thomas Carlyle. On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in
History (Rethinking the Western Tradition), New Haven, CT 2013, S. 21-195, hier S. 29.

2 Ebd.S. 112, S. 113.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

on vollendet wurde. Vor der Revolution gab es zwar, um eine Formulierung Her-
fried Munklers zu verwenden, heroische Gemeinschaften, aber kaum heroische
Gesellschaften und hierin lag ein wesentlicher Unterschied.?

Die Verbiirgerlichung und Demokratisierung der Figur des Helden seit dem spi-
ten 18. Jahrhundert hatte und hat eine ambivalente Wirkung: Auf der einen Seite
kann nun jeder fiir sich in Anspruch nehmen, ein potenzieller Held zu sein. Her-
kunft und das, was man im Englischen ,breeding’ nennen wiirde, spielen dafur kei-
ne entscheidende Rolle mehr. Die Selbstvergewisserung mit Blick auf die eigene
Heldenrolle erfolgt nun auch nicht mehr wirklich in der Kategorie des Ruhmes,
sondern einerseits in der einer sehr viel kurzlebigeren Berithmtheit (céébrité) und
andererseits im personlichen Erleben einer bis zum 4uflersten gehenden Heraus-
forderung, die im kriegerischen Kampf ebenso bestehen kann wie in anderen For-
men der Gefahr, des Opfers oder iiberhaupt nur einer als extrem empfundenen
Lebenssituation. Die Auseinandersetzung mit dieser Herausforderung wird an sich
schon als heroische Leistung und zugleich als Prozess der Selbstfindung stilisiert,
die heroische Tat als solche tritt im Verhiltnis dazu zuriick. Damit wird auch dem
Umstand Rechnung getragen, dass in einer zunehmend technisierten und komple-
xer werdenden Welt der Einzelne nur noch eine begrenzte Moglichkeit hat, in ent-
scheidender Weise in das Geschehen einzugreifen und eine rettende Tat von tiber-
greifender Bedeutung zu vollbringen, im Krieg ebenso wie im Frieden.*

Diese Ambivalenz zwischen der Banalisierung des Heroischen - sichtbar zum
Beispiel auch in den Verfallsformen des politischen Duells in Frankreich im spi-
ten 19. und frithen 20. Jahrhundert —> und der omniprisenten Faszination durch
das Heroische, die sich zugleich mit dem Versuch verbindet, heroische Ideale fiir
die Nation oder politische Bewegungen in Dienst zu nehmen, kennzeichnet die
europdische Geschichte zwischen Franzosischer Revolution und dem Ende des
Zweiten Weltkrieges fast durchgehend. Seit 1945 scheint hingegen der Gedanke
eines heroischen Opfers fiir die Nation oder eine vergleichbare, mit missionari-
schem Eifer verfochtene Idee zunehmend diskreditiert zu sein. Das gilt zumin-
dest fiir die Mehrzahl der europdischen Linder, mag auch Deutschland hier als
Hochburg des Postheroischen noch einmal einen Sonderfall bilden. In der Popu-
larkultur bleiben Versatzstiicke alterer heroischer Traditionen dennoch oft pri-
sent, auch wenn sie nicht notwendigerweise aus der eigenen Geschichte oder Kul-
tur stammen. Der Umgang mit solchen kulturellen Reminiszenzen mag oft rein
spielerisch oder halb-ironisch erscheinen, kann aber in bestimmten Situationen
offenbar doch politisch relevant werden. Die Faszination, die von der heroischen
Militanz des radikalen Islam ausgeht und die auch Nicht-Muslime in ihren Bann

Vgl. Miinkler, Heroische und postheroische Gesellschaften.

Vgl. Harari, The Ultimate Experience.

Vgl. Stephan Geifes, Das Duell in Frankreich 1789-1830. Zum Wandel von Diskurs und
Praxis in Revolution, Kaiserreich und Restauration (Pariser Historische Studien; 102),
Miinchen 2013, S. 303-326.

136

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schldgt und zur Konversion bewegen kann, erklirt sich zum Teil auf diese Weise.
Der radikale dschihadistische Islam bedient jedenfalls offenbar ein Bediirfnis sei-
ner Anhinger zur theatralischen, heroischen Selbstinszenierung. Dass diese
Selbstinszenierung in der islamischen Welt so oft in einer gewaltsamen Form er-
folgt, mag auch daran liegen, dass die fehlende Demokratisierung der Politik den
Heiligen Krieg als die einzig mogliche Bithne fuir denjenigen erscheinen lisst, der
sich selbst als Held sehen will.¢

Jenseits dieser sehr spezifischen Herausforderung der postheroischen Gesell-
schaften der Gegenwart durch einen radikalen Gegenentwurf, der ihnen aber viel-
leicht in seiner sehr modernen Kritik an der Moderne verwandter ist, als thnen lieb
sein kann, bleiben die heroischen Mythen der Vergangenheit in der Gegenwart
aber auch noch in anderer Weise prisent. Auch jetzt noch konnen sie, wie in der
Einleitung zu diesem Essay in Anlehnung an Hans Blumenberg betont wurde, als
Prifiguration aktueller Entscheidungssituationen interpretiert werden.” Die anti-
heroische Appeasement-Politik eines Chamberlain in den 1930er Jahren wird auch
heute noch regelmaflig herangezogen, wenn es gilt, im Kontrast zu diesem Bild ei-
ner vermeintlich jimmerlichen Feigheit eine Haltung der kriegerischen Entschlos-
senheit zu begriinden, gleichgiiltig, ob es nun um den Irak, die Ukraine oder viel-
leicht auch den radikalen Islamismus geht. Das leuchtende Gegenbeispiel, dem
man folgen will, ist dann der heroische Kimpfer Churchill, der sich seinerseits an
der Prifiguration orientiert haben mag, die ihm das Leben des ersten Herzogs von
Marlborough, John Churchill, bot (immerhin war er Autor einer Biographie seines
Urahnen).? Auf Winston Churchills Beispiel als Prifiguration der Gegenwart zu
verweisen, kann noch heute leicht jedes politische Argument ersetzen, obwohl
Churchill sich vor 1939/40 eher als archaischer Imperialist ganz alter Schule und

6 Dazu Yassin al-Haj Saleh, Du djihadisme salafiste en tant que phénomene théitral, http://

souriahouria.com/du-djihadisme-salafiste-en-tant-que-phenomene-theatral-par-yassine-al-hajj-
salih/, 20. Juli 2015. Der Autor ist ein fritherer Kommunist und syrischer Oppositioneller, der
lange Jahre in syrischen Gefingnissen zugebracht hat. Uber die Sehnsucht nach dem Heroi-
schen, die die Anhinger des sogennannten Islamischen Staates motiviert, sagt er ,Je pense
que la base générale de ’ensemble de cette giga-piece de théitre, c’est la quéte de I’héroisme
ou de la gloire. C’est 12 une motivation humaine universelle, qui peut pousser a des hauts
faits pleins de noblesse ou & des crimes épouvantables. La modernité a généralisé ’héroisme,
elle I'a démocratisé. La gloire est produite en masse et le héros peut étre n’importe qui. Mais,
chez la plupart des Arabes et des musulmans contemporains, la production d’héroisme est de
piétre qualité: les militaires héroiques se comptent sur les doigts d’une main, la littérature et
Iart permettent rarement de gagner sa crofte. Les sportifs de haut niveau sont extrémement
peu nombreux, le sport professionnel étant aujourd’hui une question d’industrie et
d’investissement. La lutte politique est universellement réprimée et colte extrémement cher®.

7 Siehe S. 15.

8 Der englisch-amerikanische Film ,The Gathering Storm® von 2002 (Regie: Richard Lon-
craine), der Churchills Kampf gegen die Appeasement-Politik Chamberlains darstellt, be-
ginnt im Ubrigen mit einer Szene, in der Churchill in einer Art Vision oder Traum seinen
Vorfahren, den Herzog vom Marlborough, auf einem Schlachtfeld (wohl dem von Héch-
stidt / Blenheim) sieht. Marlboroughs Kampf gegen Frankreich erscheint hier explizit als
die Prifiguration von Churchills Kampf gegen das Deutschland Hitlers.

137

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

als politisch-militdrischer Vabanquespieler einen Namen gemacht hatte, aber diese
Schattenseiten werden durch den Mythos des heroischen Siegers tiberstrahlt.

In Lindern mit politischen Kulturen, die stark durch den Rekurs auf heroische
Griindungsviter, Gesetzgeber und Stifter einer neuen Ordnung, eines novus ordo
saeclorum, konstituiert werden, wie das besonders fiir die USA gilt, kann in dhnli-
cher Weise die Beschworung der grofen Taten und des Lebens einer dieser Figuren,
sei es nun Lincoln, der noch jiingst (2012) von Spielberg in einem Historiendrama
ganz affirmativ verherrlicht wurde, oder seien es Washington und Jefferson, jeder
Diskussion eine neue Wendung geben. Diese persuasive Kraft der heroischen Prifi-
guration ist also auch in einem Zeitalter, in dem sich kaum eine westliche Nation
noch als explizit heroische Gesellschaft definiert, keineswegs ganz verschwunden.
Allerdings gibt es Nationalstaaten, in denen es schwerfillt oder ginzlich unmaglich
ist, auf solche Mythen zuriickzugreifen — und Deutschland gehort sicherlich zu
diesen Staaten —, aber in diesem Fall kann man durchaus Anleithen bei der Ge-
schichte anderer Nationen machen, die scheinbar oder wirklich gradliniger verlau-
fen ist.

Der Carlylesche Appell an eine ,nation of heroes erscheint uns heute dennoch
befremdlich und ist durch die Exzesse des Nationalismus in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts diskreditiert, obwohl Carlyle bei seiner ,nation of heroes” nicht
primdr an den kriegerischen Heroismus gedacht hatte. Vorbild fur das Carlylesche
Volk von Helden waren ja nicht etwa die antiken Spartiaten oder die revolutiona-
ren Volksmassen Frankreichs in den 1790er Jahren, sondern das Schottland der
1560er Jahre. Das Heroische lag hier weniger in der Bereitschaft zum militdrischen
Kampf - was nicht heifit, dass das Schottland des 16. Jahrhunderts eine friedliche
Gesellschaft gewesen wire —, sondern im Bekenntnis zur eigenen religiosen Uber-
zeugung und in der Entschlossenheit, das gesamte Leben an dieser Uberzeugung
auszurichten. Die religiose Leidenschaft und das Religiose an sich nahmen in Car-
lyles Vortrigen ohnehin einen groffen Raum ein, denn er eroffnete sie mit langen
Ausfithrungen tiber ,The Hero as Divinity®, an die sich ein Abschnitt tiber ,The
Hero as Prophet anschloss, in dessen Mittelpunkt der Prophet Mohammed und
der Islam standen. Carlyles Bemerkungen zum Islam waren genauso subjektiv ge-
firbt wie die anderen Abschnitte seiner Abhandlung tiber Helden, aber sie zeigten
immerhin eine fir die damalige Zeit eher ungewohnliche Bereitschaft, den Islam
als geistige Kraft ernst zu nehmen, und antizipieren zugleich bis zu einem gewissen
Grade die Spannungen des spiten 20. und frithen 21. Jahrhunderts, die sich, wie
bereits betont, zum Teil auch durch den Gegensatz zwischen religiésen Bewegun-
gen im Islam, welche die heroische Vergangenheit der eigenen Religion noch nicht
ad acta gelegt haben, und den postheroischen Gesellschaften des Westen erklaren.’

Vgl. David R. Sorensen, In Defence of “Religiosity”: Carlyle, Mahomet and the Force of
Faith in History, in: David R. Sorensen / Brent E. Kinser (Hrsg.), Thomas Carlyle. On He-
roes, Hero-Worship and the Heroic in History (Rethinking the Western Tradition), New
Haven, CT 2013, S. 209-221.

138



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In der Frithen Neuzeit Europas war der Versuch, iiber alle Standesunterschiede
hinweg eine ganze Gesellschaft auf einen Lebensentwurf der heroischen Frommig-
keit auszurichten, wie es John Knox in Schottland ebenso versuchte wie die Predi-
ger und Theologen der Katholischen Liga in Paris und zum Teil auch sonst in
Frankreich in der Endphase der Religionskriege, freilich eher die Ausnahme als die
Regel. Dort, wo er unternommen wurde, wohnte ihm eine erhebliche subversive
Kraft inne, wie Maria Stuart ebenso wie Heinrich III. erfahren mussten, auch wenn
die schottische Kénigin in Schottland noch mit dem Leben davon kam und erst
im Exil 20 Jahre nach der Flucht aus ihrer Heimat hingerichtet wurde. Der religiose
Radikalismus der schottischen Presbyterianer ebenso wie der der Heiligen Liga in
Frankreich stellte die Autoritit der weltlichen Obrigkeit infrage. [hn zu kanalisieren
und zu sublimieren war — wie wir gesehen haben - die Herausforderung, vor der
monarchische Herrschaft in der ersten Hilfte des 17. Jahrhundert stand. In Frank-
reich gelang das bis zu einem gewissen Grade, in England deutlich weniger gut. Ei-
ne subversive Kraft konnte aber nicht nur eine religidse Gemeinschaft mit dem
Anspruch entfalten, eine ganze Nation in eine heroische Gesellschaft zu verwan-
deln, sondern auch Einzelne, die fiir sich eine besondere Mission beanspruchten.
Die Selbstmordattentiter, denen Heinrich III. und Heinrich IV. von Frankreich
zum Opfer fielen, waren solche Helden des Widerstandes gegen einen hiretischen
Tyrannen, jedenfalls aus der Sicht ihrer Anhinger. Und weil sie heroische Figuren
waren, ,homines a deo excitati“,!? war ihnen das gestattet — so zumindest sahen es
die Vertreter einer konfessionellen Militanz —, was normalen Sterblichen nicht er-
laubt war, nimlich einen gesalbten Monarchen anzugreifen und zur Rechenschaft
zu ziehen.

,Helden‘ des Widerstandes wie Jacques Clément oder Ravaillac oder andere he-
roische Figuren, denen das Recht zur ,single rebellion® — wie Milton es in einem
protestantischen Kontext formulierte — zugeschrieben wurde,!! mochten absolute
Ausnahmeerscheinungen sein, aber auch der adlige Held war nicht ohne Spannun-
gen in das frithneuzeitliche System monarchischer Herrschaft integrierbar. Die
Konflikte zwischen Elisabeth I. und ihren minnlichen Hoflingen, zu denen Philip
Sidney ebenso wie der zweite Earl Essex gehorten, zeigen recht deutlich, dass das
Charisma des heroischen Kriegers oder des Adligen, der sich erfolgreich als solcher
stilisierte, fur eine Herrscherin, die ihre Truppen nicht selbst in die Schlacht fihren
konnte, oder aber spiter fir einen Konig wie Jakob I., der nicht dazu gewillt war
und sich selbst lieber als rex pacificus darstellte, eine erhebliche Herausforderung
war.

10 Zur Figur des vir beroicus als Tyrannenmérder siche Robert von Friedeburg, Bausteine wider-

standsrechtlicher Argumente in der frithen Neuzeit (1523-1668): Konfessionen, klassische
Verfassungsvorbilder, Naturrecht, direkter Befehl Gottes, historische Rechte der Gemeinwe-
sen, in: Christoph Strohm / Heinrich de Wall (Hrsg.), Konfessionalitit und Jurisprudenz in
der frithen Neuzeit (Historische Forschungen; 89), Berlin 2009, S. 115-166, hier S. 143-146.
R. W. Serjeantson, Samson Agonistes and ‘Single Rebellion’, in: Nicholas McDowell /
Nigel Smith (Hrsg.), The Oxford Handbook of Milton, Oxford 2009, S. 613-631.

11

139



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem, vor dem die Herrscher Frankreichs ebenso wie Englands standen,
war, den heroischen Adligen in die bestehende politische Ordnung zu integrieren,
ohne ihm seine Aura ganz zu nehmen, denn dann wurde er fir diese Ordnung als
Symbolfigur wertlos. In Frankreich gelang dies nach der Fronde bis zu einem ge-
wissen Grade. Minner wie Condé mochten auch noch unter Ludwig XIV. tiber
subtile Methoden verfiigen, um auch jene Heldentaten im Bewusstsein der Zeitge-
nossen prisent zu halten, die sie nicht im Dienst der Krone, sondern gewisserma-
Ben auf eigene Faust, wenn nicht sogar im Konflikt mit der Krone vollbracht hat-
ten. Aber offiziell galt nun der Konig als die alle anderen tiberragende heroische
Figur - und dies in Zweifel zu ziehen, war riskant. Zwar bestand, wie wir gesehen
haben, gerade im Krieg weiter ein Bedarf an adligen Helden, auch an solchen, die
ithren Glanz gerade dem Umstand verdankten, dass sie sich in entscheidenden
Momenten nicht an die Regeln der Disziplin hielten, sondern eher die Maflosig-
keit der heroischen Tat verkorperten. Aber es war dennoch deutlich schwieriger ge-
worden, sich selbst offentlich als Held zu inszenieren. Das galt grundsitzlich fur
England ebenso wie fiir Frankreich, aber in England trugen die neuen Vorstellun-
gen von politeness und das gentleman-Ideal des frithen 18. Jahrhunderts doch dazu
bei, den adligen Helden, der allzu leicht mit dem restoration rake assoziiert werden
konnte - jedenfalls in seiner royalistischen Variante -, mit den Umgangsformen
der urbanen commercial society zu versbhnen. Die Figur des gentleman war in ihrer
sozialen Verortung unscharf genug, um die heroische Selbstinszenierung nicht als
ausschlielliches Privileg einer Kriegerkaste erscheinen zu lassen.

Im Kontext der verstirkten Suche nach Nationalhelden, in denen die Nation
sich wiederzuerkennen vermochte, verinderten sich freilich auch in England die
maf3geblichen Modelle des Heroischen. Die eine grofe Tat und der heroische Tod
konnten jetzt wichtiger werden als eine in sich konsistente brillante Karriere oder
die von Geburt an sichtbare und bei allen Gelegenheiten demonstrierte Uberle-
genheit. In der Zeit der Kriege gegen Frankreich brachte die eingeschrinkte Monar-
chie England dann ihren eigenen Typus des Helden hervor, fiir den nicht zuletzt
charakteristisch war, dass er nach vollbrachter Tat in das zivile Leben zuriickkehrte,
— dass er zwar nicht wie ein Washington zum blofen Biirger wurde, aber doch zu
einem Gleichen unter Gleichen innerhalb der Elite, die das Land regierte.!? Dafur
war nicht zuletzt der Herzog von Wellington zu Beginn des 19. Jahrhunderts ein
bezeichnendes Beispiel. Indem man seine Biographie entsprechend retuschierte,
konnte aus dem anglo-irischen Adligen und aus einem Militir mit zum Teil eher
rustikalen Umgangsformen eine nationale Symbolfigur werden, in der ein spezi-
fisch englisches Ideal von Minnlichkeit ebenso seine Verkorperung fand wie die
viktorianische Vision einer neuen muscular Christianity.!3

12° Vgl. Tain Pears, The Gentleman and the Hero: Wellington and Napoleon in the Nineteenth
Century, in: Roy Sydney Porter (Hrsg.), Myths of the English, Cambridge 1992, S. 216-236.

13 Peter W. Sinnema, The Wake of Wellington: Englishness in 1852, Athens, OH 2006. Zur
Verbindung von evangelikalem Christentum und Bellizismus siehe Leonhard, Bellizismus

140



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wellington war ein Schlachtensieger, der sich nach 1815 in den Alltag der engli-
schen Politik integriert hatte, sogar kurzfristig das Amt des Premierministers be-
kleidete und dabei immerhin das Gesetz zur Katholikenemanzipation durch das
Parlament brachte. Diese Reintegration des Helden in den Alltag gelang dem revo-
lutiondren Frankreich hingegen mit Napoleon gerade nicht. Und die Spannungen
zwischen heroisierten Fithrerfiguren mit cisaristischen Ambitionen, von Napoleon
Bonaparte tiber Napoleon III. bis hin zu General Boulanger (gest. 1891) oder,
wenn man so will, auch bis zu Pétain und De Gaulle, und einem Verfassungsgefii-
ge, das wahlweise von ginzlich unheroischen Monarchen wie Ludwig XVIII. und
dem Biirgerkonig oder politischen Funktiondren bzw. bourgeoisen Provinzhonora-
tioren dominiert wurde, blieben ein Charakteristikum der politischen Kultur
Frankreichs von der napoleonischen Zeit bis in die 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts. Auch hier waren Helden nationale Symbolfiguren, aber aufgrund der
inneren Spaltung des Landes seit den 1790er Jahren konnten sich fast nie alle
Franzosen mit ihnen identifizieren. Oft spaltete der Heldenkult eher statt zu inte-
grieren und noch heute hat jede politische Richtung ihre eigenen politischen Hel-
den und Heldinnen von Jeanne d’Arc und Chlodwig - vielleicht auch Ludwig XIV.
— auf der einen Seite bis hin zu Robespierre oder Jean Jaurés und Dreyfus auf der
anderen Seite.

Ein Problem, das Frankreich und England im 18. Jahrhundert jedoch teilten,
war, iberhaupt eine angemessene Bild- und Stilsprache fiir den Ausdruck heroi-
scher Grofle zu finden. Sollte man weiter auf das Repertoire romischer und gene-
rell antiker Helden zuriickgreifen oder den Heros eher im zeitgendssischen Ge-
wand darstellen, das seine Tat freilich auch leicht relativieren und banalisieren
konnte, oder doch Anleihen bei der Welt des Rittertums machen? Fir dieses
Problem fand das Ancien Régime keine angemessene Losung mehr und es ist in
der Gegenwart vielleicht aktueller denn je, da Antike und Mittelalter nun endgil-
tig ihre Vorbildfunktionen verloren haben.

Auch diese allmihliche Selbstauflosung des traditionellen rhetorischen und bild-
lichen Vokabulars der Heroisierung gestattet es dann doch, fuir das 18. Jahrhundert,
wenn schon nicht von einer Krise des Heroischen schlechthin — dem wiirde die
prononcierte Konstruktion eines Kanons von Nationalhelden widersprechen, die
seit der Mitte des 18. Jahrhunderts mit Nachdruck betrieben wurde -, so doch von
der Abenddimmerung des traditionellen aristokratischen Heros zu sprechen, die
daher auch ein Grundthema dieser Studie ist. Wie problematisch traditionelle
Formen der heroischen Selbstinszenierung des Adels geworden waren, macht vor
allem ein Blick auf das Duell deutlich. Dem Duell kam seit dem 16. Jahrhundert
eine besondere Bedeutung als Praxis adliger Selbstbehauptung zu, in der heroische
Entschlossenheit und Mut (valexr) demonstriert werden konnten. Am Ende, hier

und Nation, S. 469-472; vgl. ferner Donald E. Hall (Hrsg.), Muscular Christianity. Embo-
dying the Victorian Age, Cambridge 1994.

141



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kann man Hervé Drévillon folgen, blieb vom Duell, zu dem man sich nicht mehr
offen bekennen konnte, schon im spiten 17. und noch mehr im 18. Jahrhundert
allerdings nur noch die Gewalt als solche iibrig.!* Nur noch durch die nackte Ge-
walt — die selbst praktizierte, aber auch die Bereitschaft, sich der Gefahr eines ge-
waltsamen Todes im Kampf Mann gegen Mann auszusetzen - lief§ sich die Glaub-
wiirdigkeit des heroischen Lebensentwurfes unter Beweis stellen. Ein Diskurs, der
diese soziale Praxis offentlich hitte rechtfertigen konnen, stand aber faktisch nicht
mehr zur Verfiigung, denn Duelle, die in aller Offentlichkeit stattfanden und expli-
zit als Manifestation adliger Autonomie gerechtfertigt wurden, waren ab der zwei-
ten Hilfte des 17. Jahrhunderts in Frankreich kaum noch méglich: ,,La valeur illus-
trée par le duel ne fonctionne vraiment que lorsqu’elle échappe a toute forme de
reconnaissance. 1> Schon bevor die von der Aufklirung vorgenommene Neudefi-
nition heroischer Grofle in Gestalt des grand homme den aristokratischen Helden
infrage stellte oder zumindest seine Zihmung einforderte, sahen sich die Vertreter
traditioneller Vorstellungen von adliger valeur und générosité somit genotigt, sich
und ihre Wertvorstellungen gewissermaflen schweigend durch die blofle Tat in der
gewaltsamen personlichen Auseinandersetzung zu artikulieren.

Diese Praxis des Duells im 18. Jahrhundert ldsst auf ihre Weise deutlich werden,
vor welchen Problemen Gesellschaften stehen konnen, die fur die heroische Selbst-
inszenierung von Eliten oder auch von anderen gesellschaftlichen Gruppen oder
gar von Individuen nur einen eng begrenzten und reglementierten oder gar keinen
Raum mehr bieten und auf diese Weise den Helden bzw. diejenigen, die sich dem
Ideal einer imitatio heroica verpflichtet fiihlen, letztlich sozial und kulturell margi-
nalisieren. Sie geraten in Gefahr, eine Subkultur hervorzubringen, und unter
Umstinden eben auch eine Subkultur der Gewalt. Nun stellte das Duell des
18. Jahrhunderts die staatliche Ordnung nicht mehr wirklich infrage und wurde so-
gar stillschweigend geduldet. Ob dies — die relative Harmlosigkeit eines sich eher
im Verborgenen in spezifischen sozialen Praktiken manifestierenden Gegenentwur-
fes zu den offiziellen Regeln - freilich fiir die Subkulturen heroischer Gewalt und
einer aggressiven Minnlichkeit, die es in den Gesellschaften der Gegenwart durch-
aus gibt, auch gilt, muss man dahingestellt sein lassen.!® Indem diese Gesellschaf-
ten vor allem in Kontinentaleuropa glauben, ganz ohne heroische Leitbilder jen-
seits der Sphire der Unterhaltungsindustrie und der Populirkultur auskommen zu
konnen, riskieren sie moglicherweise auch die Kontrolle Giber das tiber Jahrhunder-
te hinweg stets prisente subversive Potenzial heroischer Lebensmodelle zu verlie-

14" Drévillon, Le dire et le fer, S. 239-304, hier S. 303: ,,De cette pratique désormais inaccessi-

ble au discours, il ne reste plus que la violence. C’est-a-dire ’essentiel”.

Ebd., ,Der Mut, der durch das Duell demonstriert wird, kann sich auf diese Weise nur zei-

gen, wenn er sich jeder o6ffentlichen Anerkennung entzieht.”

16 Vgl. Ahmet Toprak / Aladin El-Mafaalani, Eine Frage der Minnlichkeit. Duelle bei musli-
mischen Jugendlichen in Deutschland, in: Ulrike Ludwig [et al.] (Hrsg.), Das Duell. Eh-
renkimpfe vom Mittelalter bis zur Moderne, Konstanz 2012, S. 49-60.

15

142



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ren. Dass Helden Grenzginger sind zwischen der Ordnung und den Werten, die
sie verteidigen und verkorpern sollen, und der Revolte gegen eben diese Ordnung
und diese Werte ist ja nichts grundsitzlich Neues und keine Entdeckung des 20.
oder 21. Jahrhunderts, nur dass es der Gegenwart schwerer fillt als der Vergangen-
heit, mit diesem Grenzgingertum umzugehen. Damit werden jedoch auch jene
Gruppen innerhalb der Gesellschaft zumindest in der eigenen Wahrnehmung mar-
ginalisiert, die gewissermaflen berufsbedingt darauf angewiesen sind, ihre gesell-
schaftliche Rolle durch den Bezug auf Modelle des Heroischen zu definieren, die
ihr transgressives Potenzial nicht ganz verloren haben, wie es sich in der Affinitit
zu Gewalt und Gewalterfahrung, aber auch generell zum Tod zeigt. Das gilt etwa
fur das Militér, ganz besonders in einem Land wie Deutschland. Klagen dariiber, in
einer Gesellschaft zu leben, die dominiert sei vom ,Misstrauen ,gegeniiber jedem
kriegerischem Altruismus™ und von der ,,Entzauberung des Helden an sich®,
kennzeichnen die tiefe Entfremdung, die sich mittlerweile zum Beispiel zwischen
Berufsoffizieren und der Gesellschaft, die sie theoretisch verteidigen sollen, ausge-
breitet hat.!” Lapidar hat der Autor eines Beitrages in einem jiingst erschienenen
einschligigen Sammelband festgestellt: ,Es findet [in der postheroischen Gesell-
schaft der Gegenwart, R. G. A.] eine Entzauberung des Helden an sich statt, welche
auch eine fehlende Akzeptanz militirischer Verluste mit sich trigt. Diese werden
nicht mehr als heroische Opfer, als Mirtyrer sozusagen, betrachtet, sondern als tra-
gische Opfer, als Victima.“ Und im selben Beitrag heifit es: ,,Die postheroische Ge-
sellschaft ist nicht mehr in der Lage, sich mit dem Tod von Soldaten auseinander-
zusetzen. Der Dienst am eigenen Land wird immer kritischer gesehen, gleichzeitig
werden eigene Tote als Zeichen einer Niederlage gedeutet. [...] Der Tod wird vor
allem mit der Gefahr einer Niederlage verbunden, weniger mit Solidaritit.“18

Nun ist die Klage der Vertreter militdrischer Eliten tiber die mangelnde Aner-
kennung, die ihnen von einer Gesellschaft zuteilwird, die sich ihren Idealen nicht
verpflichtet weiff, immer schon weit verbreitet gewesen, wie dies ja auch diese
knappe Studie gezeigt hat. Sie findet sich bei Philip Sidney und dem zweiten Earl
of Essex und den Protagonisten der Fronde ebenso wie spiter beim Herzog von
Marlborough, dessen Karriere von seinen politischen Gegnern dem Ziel eines ra-
schen Friedens mit Frankreich geopfert wurde. Das postheroische Selbstbild der
europdischen oder zumindest kontinentaleuropdischen Gesellschaften der Gegen-
wart hat hier aber doch noch einmal eine neue Situation geschaffen. Bedeutsamer

17" Gerald Wagner, Keiner weifl, wie der Landser tickt, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 25.
Februar 2015, S. N 4. Es handelt sich um eine Auseinandersetzung mit dem Buch: Marcel
Bohnert / Lukas J. Reitstetter (Hrsg.), Armee im Aufbruch: Zur Gedankenwelt junger Offi-
ziere in den Kampftruppen der Bundeswehr, Berlin 2014. Einfache Anfiihrungsstriche
kennzeichnen Zitate aus dem Buch, doppelte aus dem Zeitungsartikel.

18 Jan-Philipp Birkhoff, Fithren trotz Auftrag. Zur Rolle des militirischen Fiihrers in der
postheroischen Gesellschaft, in: Marcel Bohnert / Lukas J. Reitstetter (Hrsg.), Armee im
Aufbruch. Zur Gedankenwelt junger Offiziere in den Kampftruppen der Bundeswehr, Ber-
lin 2014, S. 105-128, hier S. 108, S. 125.

143



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vielleicht als die Klagen von Soldaten iiber die mangelnde Anerkennung ihrer Rol-
le ist dabei aber der Umstand, dass die Werteordnung dieser Gesellschaften langfris-
tig durch einen Gegenentwurf, der seine persuasive Kraft aus ganz anderen kultu-
rellen Traditionen als den westlichen bezieht, herausgefordert werden konnte. Thre
eigenen, so stark auf den Kult des leidenden Opfers fokussierten Ideale und die mit
diesen Idealen verbundenen Ordnungsvorstellungen konnten sehr viel nachhalti-
ger infrage gestellt und destabilisiert werden, als uns dies heute noch méglich er-
scheint. Denn am Ende mag ,la quéte de I’héroisme ou de la gloire” (,die Suche
nach Heroismus oder Ruhm®) eben doch eine Konstante der menschlichen Veror-
tung in dieser Welt sein, ebenso wie das Bemiihen, die Welt zur Biithne dieser per-
formativen, Realitit und Theater zur Deckung bringenden Selbstinszenierung wer-
den zu lassen, auch wenn dies keine in jeder Hinsicht beruhigende Erkenntnis fiir
eine Gesellschaft ist, die bis vor kurzem glaubte, Begriffe wie Opferbereitschaft und
Heldentum, soweit sie nicht von ihren transgressiven Elementen ginzlich gereinigt
und den Erwartungen einer eigentlich postheroischen Kultur angepasst waren, fiir
immer hinter sich gelassen zu haben.!?

19" Vgl. al-Haj Saleh, Du djihadisme salafiste en tant que phénomeéne théatral.

144

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quellen- und Literaturverzeichnis

Quellen

Matthieu d’Abbeville, Discours funebre en I’honneur de Roy Henry le Grand,
Paris 1610.

Thomas Abbt, Vom Tode fiir das Vaterland. Neue vermehrte und verbesserte
Auflage, in: Thomas Abbt, Vermischte Werke, Bd. 2, Berlin 1770, S. 1-103.
Jacques Baron, Origine, généalogie et démonstration de ceste excellente, et héroi-
que maison de Lorraine, et Guyse en dependente. Avec les martyrs de Henry et

Louys, Duc et Cardinal de Guise, Paris 1589.

Pierre Bertier, Evesque coadjuteur de Montauban, Docteur de Sorbonne. Orai-
son funébre du roy Louis le Juste, prononcée en I’eglise de Sorbonne 1643,
Paris 1644.

Jacques du Bosc, La femme héroique, Paris 1645.

Jacques Bénigne Bossuet, Oraison funébre de tres-haut et tres-puissant prince
Louis de Bourbon, prince de Condé, premier prince du sang. Prononcée dans
’église de Nostre-Dame de Paris, le 10. jour de mars 1687, Paris 1687.

Jean Boucher, Apologie pour Iehan Chastel. Parisien, executé a mort, par Francois
de Verone Constantin [Pseudonym fiir Jean Boucher], Teil I1, [s. 1.] 1610.

Pierre-Laurent Buirette de Belloy, Le siege de Calais, in: Jacques Truchet (Hrsg.),
Théatre du XVIIIe siécle, Bd. 2, Paris 1974, S. 447-516.

Gilbert Burnet, History of His Own Time, Bd. 1, London 1724.

Jeremiah Burroughs, The Glorious Name of God, the Lord of Hosts. Opened in
Two Sermons, London 1643.

Henry Burton, The Sounding of the Two Last Trumpets, the Sixth and Seventh or
Meditations by Way of Paraphrase upon the 9, 10t and 11t Chapters of the
Revelation, as Containing a Prophecie of these Last Times, London 21641.

Cabala sive scrinia sacra: Mysteries of State and Government in Letters of [...]
Great Ministers of State, London 1691.

Thomas Carlyle, On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History, in: David
R. Sorensen / Brent E. Kinser (Hrsg.), Thomas Carlyle. On Heroes, Hero-
Worship and the Heroic in History (Rethinking the Western Tradition), New
Haven, CT 2013, S. 21-195.

Charles Irénée Castel de Saint-Pierre, Discours sur les différences de Grand
Homme de 'Homme Illustre, in: Abbé Seran de La Tour, Histoire de Scipion
I’Africain, Paris 21752, S. XXI-XLIV.

René de Ceriziers, Le Héros francais ou I'idée du grand capitaine, Paris 1645.

Gatien de Courtilz de Sandras, Mémoires de M. d’Artagnan, capitaine-lieutenant
de la premiére Compagnie des Mousquetaires du Roi, 3 Bde., Kéln 1701-1702.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jim Daems / Holly E. Nelson (Hrsg.), Eikon Basilike. The Portraiture of his Sacred
Majesty in his Solitudes and Sufferings with Selections from Eikonoklastes,
John Milton, Plymouth 2006.

George Etherege, The Man of Mode, hrsg. von John Barnard, New York 1979.

André Félibien, Le portrait du roi, in: André Félibien, Description des divers ou-
vrages de peinture faits pour le roi, Paris 1671, S. 83-112.

Esprit Flechier, Abbé de Saint-Séverin, Oraison funeébre de tres haust et tres-
puissant Prince Henri de la Tour d’Auvergne, Vicomte de Turenne, Paris 1676.
Thomas Goodwin, A Glimpse of Sion’s Glory, or the Churches Beautie Specified
(Published for the Good and Benefit of all Those whose Hearts are Raised up

in the Expectation of the Glorious Liberties of the Saints.), London 21641.

Fulke Greville, Baron Brooke. The Life of the Renowned Sir Philip Sidney, 0.O.
1652 (Nachdr. Delmar, NY 1984).

Georg Friedrich Wilhelm Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik, Bd. 1, hrsg. von
Eva Moldenhauer und Karl M. Michel, Frankfurt am Main 1970.

Jacques Antoine Hippolyte, Comte de Guibert, Eloge du Maréchal Catinat (Exem-
plar BN, Arsenal 8to BL 3068, nr. 3), Edinburgh 1775.

Frangois Hotman, Franco-Gallia, in: Jirgen Dennert (Hrsg.), Beza, Brutus, Hot-
man. Calvinistische Monarchomachen (Klassiker der Politik; 8), Koln 1968,
S.203-327.

David Hume, Of Refinement in the Arts, in: David Hume, Essays, Moral, Politi-
cal, and Literary, hrsg. von Eugene E. Miller, Indianapolis, IN 21987, S. 268-280.

Lucy Hutchinson, Memoirs of the Life of Colonel Hutchinson, hrsg. von Neil
H. Keeble, London 1995.

Cornelis Jansen, Alexandri Patricii Armancani. Mars Gallicus, editio novissima,
0.0. 1639 (1. Aufl. 1635).

Jacques de La Baune, Laudatio funebris Ludovici Borbonii, principis Condaei, [...]
dicta die 17 Kal. Maii an. 1687 in regio Ludovici Magni collegio, Paris 1687.

Jean-Francois de La Harpe, Eloge de Nicolas de Catinat, Maréchal de France, Paris
1775.

Francois de Salignac de La Mothe-Fénelon, Les aventures de Télémaque, hrsg.
von Jeanne-Lydie Goré, Paris 1987.

Pierre Le Moyne, Saint Louys ou la sainte couronne reconquise, Poéme héroique,
Paris 1658.

Ders., Gallerie des femmes fortes, Paris 1647.

William Leigh, Queene Elizabeth Paralleld in her Princely Vertues with David,
Iosua and Hezekia [...] in three Sermons, London 1612.

Louis-Sébastian Mercier, Tableau de Paris, 12 Bde., Amsterdam 1782-88.

John Milton, Eikonoklastes, in: Jim Daems / Holly E Nelson (Hrsg.), Eikon
Basilike. The Portraiture of his Sacred Majesty in his Solitudes and Sufferings
with Selections from Eikonoklastes, John Milton, Plymouth 2006, S. 217-283.

146



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ders., A Second Defense of the English People, in: John Milton, Complete Prose
Works, Bd. 4, 1650-1655, hrsg. von Don M. Wolfe, New Haven, CT 1966,
S. 538-686.

Ders., The Works of John Milton, Historical, Political, and Miscellaneous, Bd. 2,
London 1753.

Juan Mariana, De Rege et eius institutione, Toledo 1599.

Andrew Marvell, The Poems of Andrew Marvell, hrsg. von Nigel Smith, Edin-
burgh 2007.

John Ogilby, The Entertainment of His Most Excellent Majestie Charles II in
His Passage through the City of London to His Coronation [London 1662],
hrsg. von Ronald Knowles, New York 1988.

Charles Pincelet, Le martyre de frére Jacques Clément de I’ordre S. Dominique,
Troyes 1589.

John Quarles, Regale Lectum Miseriae, London 1649.

Charles Frangois Abra de Raconis, Discours funébre, panegyrique et histoire sur
la vie et vertus, la maladie et la mort du Roy trés-chretien. Prononcé le 19 et
20 Juin [...], Paris 1643.

René Rapin, Le Magnanime, ou I’Eloge du Prince de Condé, premier prince du
sang, Paris 21690.

Ders., Du grand ou du sublime dans les moeurs et dans les différentes conditions
des hommes, Paris 1686.

Remarks upon Remarques or a Vindication of the Conversations of the Town, in
Another Letter Directed to the Same Sir T. L., London 1673.

Remarques on the Humours and Conversations of the Town, London 1673,
(Nachdr., Drydeniana II, NY 1974).

Charles de Saint-Sixt, Sermon funébre prononcée en I’église cathédrale de Riez,
au service du grand et auguste Henri I1I1, Paris 1610.

Francois de Sales, Oraison funébre de Philippe-Emmanuel de Lorraine, duc de
Mercceur et de Penthiévre, in: Frangois de Sales, Les Epistres spirituelles du
bien-heureux Francois de Sales, [...] avec Ioraison funébre de M. le duc de
Mercoeur, recueillies par Messire Louys de Sales, Lyon 1628, S. 1020-1051.

Henry Savile, The End of Nero and Beginning of Galba. Foure Bookes of the
Histories of Cornelius Tacitus, The Life of Agricola, London 1612.

Jean-Frangois Senault, Harangues funébres de Louis le Tuste Roy de France et de
Nauarre, et de la Royne sa mére Marie de Medicis. Prononcées dans I’Eglise Ca-
thedrale de Sainte Croix d’Orléans, par le pére Jean-Francois Senault, Prestre de
I’Oratoire, Paris 1643.

Abbé Seran de La Tour, Histoire de Scipion I’Africain, Paris 21752.

Robert South, Twelve Sermons Preached upon Several Occasions, London 1692.

Joshua Sprigge, Anglia Rediviva, London 1647.

147



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Richard Steele, The Christian Hero. An Argument Proving that no Principles but
those of Religion are Sufficient to Make a Great Man, London 71722.

Dominique Thibaut, Oraison funebre faite et pronounce a Paris en 'eglise de
Saint Germain ’Auxerrois, Paris 1610.

Jacques Auguste de Thou, Historia sui temporis, Bd. 4, London 1733.

George Villiers Duke of Buckingham, The Rehearsal, hrsg. von D. E. L. Crane,
Durham 1976.

Frangois Vrevin S. J., Oraison funébre prononcée en I'eglise de Rouen aux funerail-
les [...], Rouen 1610.

Edward Walsingham, Alter Britanniae Heros, Oxford 1645.

Ders., Britannicae Virtutis Imago, Oxford 1644.

John Wilmot, The Letters of John Wilmot, Earl of Rochester, hrsg. von Jeremy
Treglown, Oxford 1980.

Ders., The Complete Poems of John Wilmot, Earl of Rochester, hrsg. von David
M. Vieth, New Haven, CT 1968.

Literatur

Sharon Achinstein, Milton and King Charles, in: Thomas N. Corns (Hrsg.), The
Royal Image. Representations of Charles I, Cambridge 1999, S. 141-161.

John S. A. Adamson, The Noble Revolt. The Overthrow of Charles I, London
2007.

Ders., Chivalry and Political Culture in Caroline England, in: Kevin Sharpe / Peter
Lake (Hrsg.), Culture and Politics in Early Stuart England (Problems in Focus),
Basingstoke 1994, S. 161-198.

Geoftrey Aggeler, “Sparkes of Holy things”. Neostoicism and the English Protes-
tant Conscience, in: Renaissance and Reformation 14, Heft 3, 1990, S. 223-240.

Thomas P. Anderson / Ryan Netzley (Hrsg.), Acts of Reading. Interpretation, Read-
ing Practices, and the Idea of the Book in John Foxe’s Actes and Monuments,
Newark, Del. 2010.

Jean-Marie Apostolides, Héroisme et victimisation. Une histoire de la sensibilité,
Paris 2003.

Paul Arblaster, Antwerp and the World. Richard Verstegan and the International
Culture of Catholic Reformation (Avisos de Flandes; 9), Lowen 2004.

David Armitage [et al.] (Hrsg.), Milton and Republicanism (Ideas in Context; 35),
Cambridge 1998.

Ronald G. Asch, Die Kunst des Regelbruchs. Adlige Libertins in der Epoche der
Restauration in England, ca. 1660-1688, in: Christian Wieland / Claudius Sittig
(Hrsg.), Die Kunst des Adels in der Frithen Neuzeit, im Druck.

Ders., Sacral Kingship Between Disenchantment and Re-enchantment. The
French and English Monarchies 1587-1688, New York 2014.

148



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ders., The Hero in the Early Modern Period and Beyond. An Elusive Cultural
Construct and an Indispensable Focus of Social Identity?, in: helden. heroes.
héros. E-Journal on Cultures of the Heroic, Special Issue 1, 2014, S. 5-14,
DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/QM/02.

Ders., Mirtyrer, Morder und Monarchen. Das Konigtum zwischen Heroismus
und Heroismus-Defizit. Ein Vergleich zwischen England und Frankreich
(1589-1628), in Achim Aurnhammer / Manfred Pfister (Hrsg.), Heroen und
Heroisierungen in der Renaissance (Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renais-
sanceforschung; 28), Wiesbaden 2013, S. 283-302.

Ders., Heros, Friedensstifter oder Mirtyrer? Optionen und Grenzen heroischen
Herrschertums in England ca. 1603-1660, in: Martin Wrede (Hrsg.), Die In-
szenierung der Heroischen Monarchie. Frithneuzeitliches Kénigtum zwischen
ritterlichem Erbe und militirischer Herausforderung (Historische Zeitschrift,
Beihefte N.E.; 62), Minchen 2014, S. 198-215.

Ders., Europiischer Adel in der frithen Neuzeit. Eine Einftihrung, Koln [u.a.]
2008.

Ders., The Revelation of the Revelation. Die Bedeutung der Offenbarung des Jo-
hannes fur das politische Denken in England im spiten 16. und frithen 17. Jahr-
hundert, in: Kai Trampedach / Andreas Pecar (Hrsg.), Die Bibel als politisches
Argument. Voraussetzungen und Folgen biblizistischer Herrschaftslegitimation
in der Vormoderne (Historische Zeitschrift, Beihefte N.E; 43), Miinchen 2007,
S.315-331.

Ders., Jakob I. (1566-1625). Konig von England und Schottland, Stuttgart 2005.

Ders., Art. Elizabeth of Bohemia, in: Oxford Dictionary of National Biography,
2004, DOI 10.1093/ref:0dnb/8638.

Ders., Die britische Republik und die Friedensordnung von Miinster und Osna-
briick, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfilische Friede, Miinchen 1998,
S. 421-443.

Geoffrey Ashe, The Hell-Fire Clubs. A History of Anti-Morality, Stroud 2005.

Achim Aurnhammer, Der intermediale Held. Heroisierungsstrategien in den Epi-
cedien auf Konig Gustav II. Adolf von Paul Fleming, Johann Rist und Georg
Rodolf Weckherlin, in: Achim Aurnhammer / Manfred Pfister (Hrsg.), Heroen
und Heroisierungen in der Renaissance (Wolfenbitteler Abhandlungen zur
Renaissanceforschung; 28), Wiesbaden 2013, S. 303-332.

Mark Bannister, Condé in Context. Ideological Change in Seventeenth-Century
France (Legenda), Oxford 2000.

Ders., Privileged Mortals. The French Heroic Novel 1630-1660 (Oxford Modern
Languages and Literature Monographs), Oxford 1983.

Andrew Barclay, Electing Cromwell. The Making of a Politician (Political and
Popular Culture in the Early Modern Period; 3), London 2011.

149



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stephen B. Baxter, William III as Hercules: the Political Implications of Court
Culture, in: Lois G. Schwoerer (Hrsg.), The Revolution of 1688-89. Changing
Perspectives, Cambridge 1992, S. 95-106.

Katia Béguin, La trahison glorieuse. Une transfiguration de la mémoire de la
Fronde condéenne a la fin du XVII¢ siecle, in: Martin Wrede / Horst Carl
(Hrsg.), Zwischen Schande und Ehre. Erinnerungsbriiche und die Kontinuitit
des Hauses. Legitimationsmuster und Traditionsverstindnis des frithneuzeitli-
chen Adels in Umbruch und Krise (Veroffentlichungen des Instituts fiir Euro-
paische Geschichte Mainz, Abt. Universalgeschichte; 73), Mainz 2007, S. 53-64.

Dies., Les princes de Condé. Rebelles, courtisans et mécénes dans la France du
grand siecle (Epoques), Seyssel 2003.

David Bell, The Cult of the Nation in France. Inventing Nationalism, 1680-
1800, Cambridge, MA 2001.

Ilona Bell, “Souvereaigne Lord or Lordly Lady of this Land”. Elizabeth, Stubbs
and the Gaping Gulf, in: Julia M. Walker (Hrsg.), Dissing Elizabeth. Negative
Representations of Gloriana, Durham, NC 1998, S. 99-116.

Alastair Bellany, ‘Naught But Illusion’? Buckingham’s Painted Selves, in: Kevin
Sharpe / Steven N. Zwicker (Hrsg.), Writing Lives. Biography and Textuality,
Identity and Representation in Early Modern England, Oxford 2008,
S. 127-160.

Ders., “The Enigma of the World”. Memorializing and Remembering George
Villiers, First Duke of Buckingham in the Aftermath of Assassination, c. 1628—
1642, in: Martin Wrede / Horst Carl (Hrsg.), Zwischen Schande und Ehre. Er-
innerungsbriiche und die Kontinuitit des Hauses. Legitimationsmuster und
Traditionsverstindnis des frithneuzeitlichen Adels in Umbruch und Krise (Ver-
offentlichungen des Instituts fir Europdische Geschichte Mainz, Abt. Univer-
salgeschichte; 73), Mainz 2007, S. 27-52.

Paul Bénichou, Morales du grand siécle, Paris 1948.

Pierre Benoist, Le Pére Joseph. LEminence grise de Richelieu, Paris 2007.

Ders., La bure et le sceptre. La congrégation des Feuillants dans P’affirmation des
Etats et des pouvoirs princiers vers 1560-vers 1660 (Publications de la Sor-
bonne / Série histoire moderne; 47), Paris 2006.

Gunter Berger, Aspekte der Rezeption des mittelalterlichen Romans im 17. Jahr-
hundert, in: Reinhold R. Grimm (Hrsg.), Mittelalter-Rezeption. Zur Rezepti-
onsgeschichte der romanischen Literaturen des Mittelalters in der Neuzeit
(Begleitreihe zum Grundriff der romanischen Literaturen des Mittelalters; 2),
Heidelberg 1991, S. 89-109.

Joseph Bergin, The Politics of Religion in Early Modern France, New Haven, CT
2014.

Mathilde Bernard, Ecrire la peur a ’époque des guerres de Religion. Une étude
des historiens et mémorialistes contemporains des guerres civiles en France
1562-1598 (Collection Savoir: Lettres), Paris 2010.

150



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gilles Bertheau, Prince Henry as Chapman’s ‘Absolute Main’, in: Timothy Wilks
(Hrsg.), Prince Henry Revived. Image and Exemplarity in Early Modern Eng-
land, Southampton 2007, S. 134-145.

Simone Bertiére, Condé. Le héros fourvoyé, Paris 2011.

Francois Billacois, Le duel dans la société francaise des XVIe-XVIIe siécles. Essai
de psychosociologie historique (Civilisations et Sociétés; 73), Paris 1986.

Jan-Philipp Birkhoff, Fithren trotz Auftrag. Zur Rolle des militdrischen Fiihrers in
der postheroischen Gesellschaft, in: Marcel Bohnert / Lukas ]. Reitstetter
(Hrsg.), Armee im Aufbruch. Zur Gedankenwelt junger Offiziere in den Kampf-
truppen der Bundeswehr, Berlin 2014, S. 105-128.

Timothy C. W. Blanning, Die Hannoveraner Monarchie und ihre Reprisentati-
onskultur, in: Ronald G. Asch (Hrsg.), Hannover, Grofibritannien und Europa.
Erfahrungsraum Personalunion, 1714-1837 (Veroffentlichungen der Histori-
schen Kommission fiir Niedersachsen und Bremen; 277), Gottingen 2014,
S. 178-196.

Rafe Blaufarb, The French Army 1750-1820. Careers, Talent, Merit, Manchester
2002.

Frangois Bluche, Les magistrats du parlement de Paris au XVIII¢ siecle (Collec-
tion Histoire), Paris 1986.

Claudia Bliimle, Souverinitit im Bild. Anthonis van Dycks Reiterportrit Karls 1.,
in: Horst Bredekamp / Pablo Schneider (Hrsg.), Visuelle Argumentationen. Die
Mpysterien der Reprisentation und die Berechenbarkeit der Welt (Kulturtechnik),
Miinchen 2006, S. 79-102.

Hans Blumenberg, Prifiguration. Arbeit am politischen Mythos, Berlin 2014.

Ders., Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main 1979.

Marcel Bohnert / Lukas J. Reitstetter (Hrsg.), Armee im Aufbruch: Zur Gedan-
kenwelt junger Offiziere in den Kampftruppen der Bundeswehr, Berlin 2014.
Ann-Christin Bolay, Maximin und Cisar. Adorationsmodelle im Stefan George-
Kreis, in: Ronald G. Asch / Michael Butter (Hrsg.), Bewunderer, Verehrer, Zu-
schauer: Die Helden und ihr Publikum (Helden - Heroisierungen - Herois-

men; 2), Wiirzburg 2015.

Genevieve Bolleme (Hrsg.), Les contes bleus (Bibliothéque bleue), Paris 1983.

Jean-Claude Bonnet, Naissance du Panthéon. Essais sur le culte des grands
hommes (Lesprit de la cité), Paris 1998.

Odile Bordaz, D’Artagnan. Capitaine-lieutenant des Grands Mousquetaires du
Roi, Montréal/Baixas 2001.

Alain Boureau, Les enseignements absolutistes de Saint Louis, 1610-1630, in:
Centre de Recherches sur 'Occident moderne (Hrsg.), La Monarchie absolutiste
et I'histoire en France. Théories du pouvoir, propagandes monarchiques et my-
thologies nationales (Mythes, critique et histoire; 1), Paris 1987, S. 79-87.

151



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theodore D. Bozeman, The Precisianist Strain. Disciplinary Religion and Anti-
nomian Backlash in Puritanism to 1638, Chapel Hill, NC 2004.

Lucien Braun, Polysémie du concept de héros, in: Noémi Hepp / Georges Livet
(Hrsg.), Héroisme et création littéraire sous les régnes d’Henri IV et de
Louis XIIT (Actes et colloques; 16), Paris 1974, S. 19-28.

Renée-Claude Breitenstein, Représentation de Ihistoire et parole féminine dans
Les Femmes illustres ou les Harangues héroiques de Scudéry, in: Jean-Claude
Arnould / Sylvie Steinberg (Hrsg.), Les Femmes et ’écriture de I’histoire (1400-
1800), Mont-Saint-Aignan 2008, S. 341-353.

Pierre Briant, Alexandre des Lumiéres. Fragments d’histoire européenne (NRF
Essais), Paris 2012.

Roberta F. Brinkley, Arthurian Legend in the 17t Century [1932], Abingdon
32014.

Pascal Brioist [et al.], Croiser le fer. Violence et culture de ’épée dans la France
Moderne (XVIe-XVIIIe siecle) (Epoques), Seyssel 2002.

Anna Bryson, From Courtesy to Civility. Changing Codes of Conduct in Early
Modern England (Oxford Studies in Social History), Oxford 1998.

Peter Burke, The Fabrication of Louis XIV, New Haven, CT 1992.

Colin Burrow, “They make things happen”, Rezension: Lucy Hughes-Hallett, He-
roes. Saviours, Traitors and Supermen, London 2004, http://www.theguardian.
com/books/2004/0ct/09/highereducation.biography, 6. Dezember 2014.

Peter Burschel, Sterben und Unsterblichkeit. Zur Kultur des Martyriums in der
Frithen Neuzeit (Ancien Régime. Aufklirung und Revolution; 35), Miinchen
2004.

Werner Busch, Uber Helden diskutiert man nicht. Zum Wandel des Historienbil-
des im englischen 18. Jahrhundert, in: Ekkehard Mai (Hrsg.), Historienmalerei
in Europa. Paradigmen in Form, Funktion und Ideologie, Mainz 1990, S. 57-76.

Martin Butler, The Stuart Court Masque and Political Culture, Cambridge 2008.

Michael Butter, Cincinnatus Popularized. The Heroization of William Henry
Harrison during the Election Campaign of 1840, in: helden. heroes. héros.
E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, Heft 1, 2014, S.16-28, DOI
10.6094/helden.heroes.heros./2014/01/03.

John Callow, King in Exile. James II, Warrior, King and Saint, Stroud 2004.

Ders., The Making of King James II. The Formative Years of a Fallen King,
Stroud 2000.

Denise Carabin, Les idées stoiciennes dans la littérature morale des XVIe et XVIIe
siecles 1575-1642 (Etudes et essais sur la Renaissance; 51), Paris 2004.

Charles Carlton, Going to the Wars. The Experience of the British Civil Wars,
London 1992.

Stuart Carroll, Martyrs and Murderers. The Guise Family and the Making of
Europe, Oxford 2009.

152



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ders., Blood and Violence in Early Modern France, Oxford 2006.

Philip Carter, Men and the Emergence of Polite Society, Britain 1660-1800
(Women and Men in History), London 2001.

John Carswell, The Porcupine - The Life of Algernon Sidney, London 1989.

Michel de Certeau, La fable mystique [1982], Paris 2013.

Ders., Le Lieu de l'autre. Histoire religieuse et mystique, Paris 2005.

Olivier Chaline, Le Régne de Louis XIV, Paris 2005.

Ders., Port Royal et la gloire, in: Histoire, économie, societé 20, 2001, S. 163-175.

Justin A. 1. Champion, Republican Learning. John Toland and the Crisis of
Christian Culture 16961722 (Politics, Culture and Society in Early Modern
Britain), Manchester 2003.

Isabelle Chariatte, Transfigurations du héros dans la culture mondaine du siecle
classique. Madeleine de Scudéry, La Rochefoucauld, le chevalier de Méré, in:
helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, Heft 2, 2014,
S. 37-47, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/02/04.

Dies., La Rochefoucauld et la culture mondaine. Portraits du coeur de ’homme
(Lire le XVIIe siecle; 7), Paris 2011.

James S. Clarke / John McArthur, The Life and Services of Horatio Viscount
Nelson. Duke of Bronte, Vice-Admiral of the White, Bd. 1, London 1840.

Richard Clay, Bouchardon’s statue of Louis XV. Iconoclasm and the Transforma-
tion of Signs, in: Stacy Boldrick / Richard Clay (Hrsg.), Iconoclasm. Con-
tested Objects, Contested Terms, Aldershot 2007, S. 93-122.

Tony Claydon, William III and the Godly Revolution (Cambridge Studies in
Early Modern British History), Cambridge 1996.

John Coffey, The Martyrdom of Sir Henry Vane the Younger. From Apocalyptic
Witness to Heroic Whig, in: Thomas S. Freeman / Thomas F. Mayer (Hrsg.),
Martyrs and Martyrdom in England, c. 1400-1700 (Studies in Modern British
Religious History; 15), Woodbridge 2007, S. 221-240.

Ders., The Impact of Apocalyptism during the Puritan Revolution, in: Perichore-
sis 4, Heft 2, 2006, S. 117-147.

Thomas Cogswell, John Felton, Popular Political Culture, and the Assassination of
the Duke of Buckingham, in: Historical Journal 49, Heft 2, 2006, S. 357-385.
Ders., The People’s Love. The Duke of Buckingham and Popularity, in: Thomas
Cogswell [et al.] (Hrsg.), Politics, Religion and Popularity in Early Stuart Britain.

Essays in Honour of Conrad Russell, Cambridge 2002, S. 211-234.

Ders. / Peter Lake, Buckingham Does the Globe. Henry VIII and the Politics of
Popularity in the 1620s, in: Shakespeare Quarterly 60, Heft 3, 2009, S. 253-278.

Linda Colley, Britons. Forging the Nation 1707-1837, New Haven, CT 1992.

Patrick Collinson, The Birthpangs of Protestant England. Religious and Cultural
Change in the Sixteenth and Seventeenth Centuries (The Anstey Memorial
Lectures in the University of Kent at Canterbury; 3), Basingstoke 1988.

153



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ders., The Religion of Protestants. The Church in English Society 1559-1625
(The Ford Lectures Delivered in the University of Oxford 1979), Oxford 1982.

Jean-Marie Constant, La folle liberté des baroques 1600-1661, Paris 2007.

Ders., The Protestant Nobility in France during the Wars of Religions. A Leaven
of Innovation in a Traditional World, in: Philip Benedict [et al.] (Hrsg.), Re-
formation, Revolt and Civil War in France and the Netherlands, 1555-1585,
Amsterdam 1999, S. 69-82.

Ders., Les barons francais pendant les guerres de religion, in: Association
Henri IV (Hrsg.), Quatriéme centenaire de la bataille de Coutras (Colloque de
Coutras organisé par le GRAHC 1987), Pau 1989, S. 49-62.

Cédric Coraillon, Les deux morts de Louis XIII, in: Revue d’histoire moderne et
contemporaine 55, 2008, S. 50-73.

Joél Cornette, Le roi de guerre. Essai sur la souveraineté dans la France du Grand
Siécle (Bibliothéque historique Payot), Paris 2000.

Ders., La tente de Darius, in: Joél Cornette / Henry Méchoulan (Hrsg.), LEtat
classique 1652-1715. Regards sur la pensée politique dans la France dans la
seconde moitié du XVIIe siécle, Paris 1996, S. 9-42.

Fanny Cosandey, La Reine de France. Symbole et pouvoir. XVe-XVIII¢ siécle
(Bibliothéque des histoires), Paris 2000.

Joan Coutu, Persuasion and Propaganda. Monuments and the Eighteenth-
Century British Empire, Montreal 2006.

Barry Coward, Oliver Cromwell (Profiles in Power), London 1991.

William Craft, Labyrinth of Desire. Invention and Culture in the Work of Sir
Philip Sidney, Newark, NJ 1994.

Matthew Craske, Westminster Abbey 1720-70. A Public Pantheon Built upon
Private Interest, in: Richard Wrigley / Matthew Craske (Hrsg.), Pantheons:
Transformations of a Monumental Idea, Aldershot 2004, S. 57-79.

Ders., Making National Heroes? A Survey of the Social and Political Functions
and Meanings of Major British Funeral Monuments to Naval and Military Fi-
gures, 1730-1770, in: John Bonehill / Geoff Quilley (Hrsg.), Conflicting
Visions: War and Visual Culture in Britain and France, c. 1700-1830, Alder-
shot 2005, S. 41-60.

Katherine B. Crawford, Perilous Performances. Gender and Regency in Early
Modern France (Harvard Historical Studies; 145), Cambridge, MA 2004.

Dies., The Politics of Promiscuity. Masculinity and Heroic Representation at the
Court of Henry IV, in: French Historical Studies 26, Heft 2, 2003, S. 225-252.

Aurélie du Crest, Modeéle familial et pouvoir monarchique. XVIe-XVIIIe siecles
(Collection d’histoire des institutions et des idées politiques), Aix-en-Provence
2002.

Denis Crouzet, Dieu en ses royaumes. Une histoire des Guerres de Religion
(Epoques), Seyssel 2008.

154



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ders., La geneése de la Réforme francaise, Paris 1999.

Ders., Capital identitaire et engagement religieux. Aux origines de I’engagement
militant de la maison de Guise ou le tournant des années 1524-1525, in: Joél
Fouilheron [et al.] (Hrsg.), Sociétés et idéologies des Temps modernes. Hom-
mage a Arlette Jouanna, Bd. 2, Montpellier 1996, S. 573-589.

Ders., Un texte fondateur? Note sur « UHistoire et recueil de la triomphante et
glorieuse victoire ... », in: Brigitte Maillard (Hrsg.), Foi, fidélité, amitié en Eu-
rope a la période moderne. Mélanges offerts & Robert Sauzet, Bd. 2, Sensibilité
et pratiques religieuses, Tours 1995, S. 311-331.

Ders., Les fondements idéologiques de la royauté d’Henri IV, in: Jacques Pérot /
Pierre Tucoo-Chala (Hrsg.), Henri IV. Le Roi et la reconstruction du royaume,
Pau 1990, S. 165-194.

Ders., Les Guerriers de Dieu. La violence au temps des troubles de religion (vers
1525-vers 1610), 2 Bde, Seyssel 1990.

David Cuckson, Too Dangerous to Let Live. A Biography of Sir Henry Vane the
Younger, Raleigh, NC 2011.

Richard Cust, Charles I. A Political Life, Harlow 2005.

Alice Dailey, The English Martyr from Reformation to Revolution (Reforma-
tions), Notre Dame, IN 2012.

J. D. Davies, Gentlemen and Tarpaulins: The Officers and Men of the Restora-
tion Navy, Oxford 1991.

Colin Davis, Cromwell’s Religion, in: David Lee Smith (Hrsg.), Cromwell and
the Interregnum. The Essential Readings (Blackwell Essential Readings in His-
tory), Oxford 2003, S. 139-166.

J. E. R. Day, Death be Very Proud. Sidney, Subversion and Elizabethan Heraldic
Funerals, in: Dale Hoak (Hrsg.), Tudor Political Culture, Cambridge 1995,
S. 179-203.

Robert Descimon / José J. Ruiz Ibafiez, Les Ligueurs de I’exil. Le refuge Catholi-
que Frangais apreés 1594 (Epoques), Seyssel 2005.

Ders., Preface, in: Stéphane-Marie Morgain (Hrsg.), La Théologie politique de
Pierre de Bérulle 1598-1629 (La France au fil des siécles), Paris 2001, S. 11-24.

Jonathan Dewald, Aristocratic Experience and the Origins of Modern Culture.
France 1570-1715 (A Centennial Book), Berkeley, CA 1993.

Barbara B. Diefendorf, From Penitence to Charity. Pious Women and the Catho-
lic Reformation in Paris, Oxford 2004.

Martin Disselkamp, Barockheroismus. Konzeptionen ,politischer Grof3e in Litera-
tur und Traktatistik des 17. Jahrhunderts (Frithe Neuzeit; 65), Tubingen 2002.

Leif Dixon, Practical Predestinarians in England, c. 1590-1640, Farnham 2014.

Giovanni Dotoli, Letteratura per il popolo in Francia (1600-1750). Proposte di let-
tura della «Bibliothéque bleue» (Biblioteca della ricerca; 8,4), Fasano 1991.

155



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hervé Drévillon, Secondary Heroes. War and the Making of the Individual in
Eighteenth-Century France, erscheint in: Markus Menmann (Hrsg.),The Mili-
tary in the Early Modern World. A Comparative Approach, Miinster 2016.

Ders., LIndividu et la Guerre. Du chevalier Bayard au Soldat inconnu, Paris
2013.

Ders., Batailles, sceénes de guerre de la table ronde aux Tranchées (LUnivers his-
torique), Paris 2007.

Ders., Limp6t du sang. Le métier des armes sous Louis XIV, Paris 2005.

Ders., Lhéroisme a ’épreuve de I’absolutisme. Lexemple du maréchal de Gas-
sion (1609-1647), in: Politix 15, 2002, S. 15-38.

Ders., Le dire et le fer: le duel et sa publicité au XVII¢ siecle, in: Pascal Brioist
[etal.], Croiser le fer. Violence et culture de I'epée dans la France Moderne
(XVIe-XVIIIe siecle) (Epoques), Seyssel 2002, S. 239-304.

Héléne Duccini, Faire Voir, Faire Croire. Lopinion publiques sous Louis XIII
(Epoques), Seyssel 2003.

Edmond Dziembowski, Un nouveau patriotisme frangais 1750-1770. La France
face a la puissance anglaise a ’époque de la guerre de Sept Ans (SVEC; 365),
Oxford 1998.

David El Kenz, Les usages subversifs du martyre dans la France des troubles de
religion. De la parole au geste, in: Frank Lestringant (Hrsg.), Martyrs et marty-
rologes (Revue des Sciences Humaines; 269), Lille 2003, S. 33-51.

Ders., Les biichers du roi. La culture Protestante des martyrs 1523-1572 (Epo-
ques), Seyssel 1997.

Sarah Ellenzweig, The Fringes of Belief. English Literature, Ancient Heresy and
the Politics of Freethinking, 1660-1760, Stanford, CA 2008.

John H. Elliott, The Count-Duke of Olivares. The Statesman in an Age of De-
cline, New Haven, CT 1986.

Lori A. Ferrell, Government by Polemic. James I, the King’s Preachers, and the
Rhetoric of Conformity, 1603-1625, Stanford, CA 1998.

Kenneth Fincham / Nicholas Tyacke, Altars Restored. The Changing Face of
English Religious Worship, 1547-c. 1700, Oxford 2007.

Kenneth Fincham / Peter Lake, The Ecclesiastical Policies of James I and Charles I,
in: Kenneth Fincham (Hrsg.), The Early Stuart Church 1603-1642 (Problems in
Focus), Basingstoke 1993, S. 23-50.

Andrew Foster, The Church of England 1570-1640 [1994], Abingdon 22013.

Thomas S. Freeman, ‘Imitatio Christi with a Vengeance’: The Politicisation of
Martyrdom in Early-Modern England, in: Thomas S. Freeman / Thomas
F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and Martyrdom in England, c¢. 1400-1700 (Studies
in Modern British Religious History; 15), Woodbridge 2007, S. 35-69.

156



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ders., Providence and Prescription: The Account of Elizabeth in Foxe’s ‘Book of
Martyrs’, in: Susan Doran / Thomas S. Freeman (Hrsg.), The Myth of Eliza-
beth, Basingstoke 2003, S. 27-55.

Ute Frevert, Herren und Helden. Vom Aufstieg und Niedergang des Heroismus im
19. und 20. Jahrhundert, in: Richard van Dilmen (Hrsg.), Erfindung des Men-
schen. Schopfungstriume und Korperbilder 1500-2000, Wien 1998, S. 323-346.

Ewald Frie, Adelsgeschichte des 19. Jahrhunderts? Eine Skizze, in: Geschichte
und Gesellschaft 33, Heft 3, 2007, S. 398-415.

Robert von Friedeburg, Bausteine widerstandsrechtlicher Argumente in der frithen
Neuzeit (1523-1668): Konfessionen, klassische Verfassungsvorbilder, Naturrecht,
direkter Befehl Gottes, historische Rechte der Gemeinwesen, in: Christoph
Strohm / Heinrich de Wall (Hrsg.), Konfessionalitit und Jurisprudenz in der
frithen Neuzeit (Historische Forschungen; 89), Berlin 2009, S. 115-166.

Marian Fissel, Der ,roi connétable® und die Offentlichkeit, in: Bernd Sésemann /
Gregor Vogt-Spira (Hrsg.), Friedrich der Grofle in Europa. Geschichte einer
wechselvollen Beziehung, Bd. 2, Stuttgart 2012, S. 199-215.

Marc Fumaroli, Lhéroisme cornélien et I’éthique de la magnamité, in: Marc Fu-
maroli, Héros et orateurs. Rhétorique et dramaturgie cornéliennes (Histoire
des idées et critique littéraire; 277), Genf 1996, S. 323-348.

Ders., Héros et orateurs. Rhétorique et dramaturgie cornéliennes (Histoire des
idées et critique littéraire; 277), Genf 1996.

Thomas W. Gaehtgens, Du Parnasse au Panthéon. La représentation des hommes
illustres et des grands hommes dans la France du XVIII¢ siécle, in: Thomas
W. Gaehtgens / Gregor Wedekind (Hrsg.), Le culte des grands hommes 1750-
1850 (Passagen; 16), Paris 2009, S. 135-172.

Stephan Geifes, Das Duell in Frankreich 1789-1830. Zum Wandel von Diskurs
und Praxis in Revolution, Kaiserreich und Restauration (Pariser Historische
Studien; 102), Miinchen 2013.

Alexandra Gajda, The Earl of Essex and Late Elizabethan Political Culture (Ox-
ford Historical Monographs), Oxford 2012.

Jacques Gélis, Le corps, I'Eglise et le sacré, in: Alain Corbin [et al.] (Hrsg.), His-
toire du Corps, Bd. 1, De la Renaissanc aux Lumiéres, Paris 2005, S. 17-108.
Ian Gentles, The New Model Army in England, Ireland and Scotland, 1645-

1653, Oxford 1992.

Héléne Germa-Romann, Du « Bel Mourir » au « Bien Mourir » (Travaux d’hu-
manisme et renaissance; 347), Genf 2001.

Alexandra Gerstner, Neuer Adel. Aristokratische Elitenkonzeptionen zwischen
Jahrhundertwende und Nationalsozialismus, Darmstadt 2008.

Andreas Gestrich, Absolutismus und Offentlichkeit. Politische Kommunikation
in Deutschland zu Beginn des 18. Jahrhunderts (Kritische Studien zur Ge-
schichtswissenschaft; 103), Gottingen 1994.

157



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jonathan Gibson, Civil War in 1614. Lucan, Gorges and Prince Henry, in: Stephen
Clucas / Rosalind Davies (Hrsg.), The Crisis of 1614 and the Addled Parliament.
Literary and Historical Perspectives, Aldershot 2003, S. 161-176.

Bernhard Giesen, Zwischenlagen. Das Auferordentliche als Grund der sozialen
Wirklichkeit, Weilerswist 2010.

Ders., Triumph and Trauma (The Yale Cultural Sociology Series), Boulder, CO
2004.

Antoinette Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des Croix. Les représentations du
corps souffrant 1580-1650 (Bibliothéque littéraire de la Renaissance, Sér. 4; 82),
Paris 2011.

Luigi Gonzaga di Castiglione, Le Pére Ange de Joyeuse, frére mineur capucin,
maréchal de France (1563-1608), Paris 1928.

Brad S. Gregory, Salvation at Stake. Christian Martyrdom in Early Modern
Europe (Harvard Historical Studies; 134), Cambridge, MA 1999.

Chantal Grell / Christian Michel, LEcole des princes ou Alexandre disgracié. Es-
sai sur la mythologie monarchique de la France absolutiste (Nouveaux
confluents), Paris 1988.

Ethel Groffier, Le stratége des Lumiéres. Le comte de Guibert (1743-1790), Paris
2005.

Alexia Grosjean, General Alexander Leslie, The Scottish Covenanters and the
Riksrad Debates, 1638-1640, in: Allan I. Macinnes [et al.] (Hrsg.), Ships, Guns
and Bibles in the North Seas and Baltic States, c. 1350-1700, East Linton 2000,
S. 115-138.

Elie Haddad, La difficile intégration des noblesses. Les Mesgrigny ou le cofit social
et moral des prétentions a I’épée, in: Robert Descimon / Elie Haddad (Hrsg.),
Epreuves de Noblesse. Les expériences nobiliaires de la haute robe parisienne
(XVIe-XVIIIE siecles), Paris 2010, S. 210-231.

Donald E. Hall (Hrsg.), Muscular Christianity: Embodying the Victorian Age,
Cambridge 1994.

Paul E. J. Hammer, The Polarisation of Elizabethan Politics. The Political Career
of Robert Devereux, 27 Earl of Essex, 1585-1597 (Cambridge Studies in Early
Modern British History), Cambridge 1999.

Ders., Upstaging the Queen. The Earl of Essex, Francis Bacon and the Accession
Day Celebrations of 1595, in: David Bevington / Peter Holbrook (Hrsg.), The
Politics of the Stuart Court Masque, Cambridge 1998, S. 41-66.

Paul Hammond, The King’s Two Bodies. Representations of Charles I, in: Jer-
emy Black / Jeremy Gregory (Hrsg.), Culture, Politics and Society in Britain,
1660-1800, Manchester 1991, S. 13-48.

Christiane Hansen, Staging Admiration in John Dryden’s Indian Emperour, or the
Conquest of Mexico by the Spaniards (1667), in: helden. heroes. héros. Special
Issue 1, 2014, S. 47-53, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/QM/06.

158



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Alexandre Y. Haran, Louis le Juste a travers les oraisons funébres: roi-sauveur et
monarque providentiel, in: Bernard Barbiche [et al.] (Hrsg.), Pouvoirs, contes-
tations et comportements dans ’Europe moderne. Mélanges en I’honneur du
professeur Yves-Marie Bercé (Collection Roland Mousnier; 23), Paris 2005,
S. 247-262.

Yuval N. Harari, The Ultimate Experience. Battlefield Revelations and the Mak-
ing of Modern War Culture 1450-2000, Basingstoke 2008.

Philip Harth, Pen for a Party. Dryden’s Tory Propaganda in its Contexts, Prince-
ton, NJ 1993.

Klaus Heinrich, Arbeiten mit Herakles. Zur Figur und zum Problem des Heros.
Antike und moderne Formen seiner Interpretation und Instrumentalisierung
(Dahlemer Vorlesungen; 9), Frankfurt am Main 2006.

Eckhart Hellmuth, Die ,Wiedergeburt Friedrichs des Groffen® und der ,Tod fiir das
Vaterland®. Zum patriotischen Selbstverstindnis in Preuflen in der zweiten Half-
te des 18. Jahrhunderts, in: Eckhart Hellmuth / Reinhard Stauber (Hrsg.), Na-
tionalismus vor dem Nationalismus? (Aufklirung. Interdisziplinire Halbjahres-
schrift zur Erforschung des 18. Jahrhunderts; 10/2), Hamburg 1998, S. 23-54.

Jacques Hennequin, Limage du prince dans les oraisons funébres de Louis XIII,
in: Travaux de Linguistique et de Littérature 22, Heft 2, 1984 (Colloque sur
I'Image du Roi), S. 41-55.

Ders., Henri IV dans ses Oraisons funébres ou la naissance d’une légende (Bi-
bliothéque francaise et romane, C; 62), Paris 1977.

Harro Hopfl, Jesuit Political Thought. The Society of Jesus and the State,
c. 1540-1630 (Ideas in Context; 70), Cambridge 2004.

Holger Hoock, Empires of the Imagination. Politics, War and the Arts in the
British World, London 2010.

Andrew Hopper, Turncoats and Renegadoes. Changing Sides during the English
Civil Wars, Oxford 2012.

Leonhard Horowski, Die Belagerung des Thrones. Machtstrukturen und Karrie-
remechanismen am Hof von Frankreich 1661-1789 (Francia, Beihefte; 74),
Ostfildern 2012.

Sophie Houdard, Les Invasions Mystiques. Spiritualités, hétérodoxies et censures
au début de I’époque moderne (Histoire; 91), Paris 2008.

Bernard Hours, Lous XV. Un Portrait, Toulouse 2009.

David Howarth, Images of Rule. Art and Politics in the English Renaissance,
1485-1649, Basingstoke [u.a.] 1997.

Lucy Hughes-Hallett, Heroes. Saviours, Traitors and Supermen, London 2005.

Volker Hunecke, Europiische Reitermonumente. Ein Ritt durch die Geschichte
Europas von Dante bis Napoleon, Paderborn 2008.

Ronald Hutton, The Royalist War Effort, 1642-1646, London 1982.

159



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Laurent Jalabert (Hrsg.), Nouveaux regards sur Turenne. 400¢ anniversaire de la
naissance d’Henri De La Tour d’Auvergne 1611-1675. Actes du colloque tenu
les 17 et 18 septembre 2011 a Sedan, Nancy 2013.

Matthew Jenkinson, Culture and Politics at the Court of Charles II, 1660-1685
(Studies in Early Modern Cultural, Political and Social History; 9), Wood-
bridge 2010.

Richard Johns, The British Caesar. John Churchill, 15t Duke of Marlborough, and
the Visual Arts, in: John B. Hattendorf [et al.] (Hrsg.), Marlborough. Soldier
and Diplomat, Rotterdam 2012, S. 320-355.

James W. Johnson, A Profane Wit. The Life of John Wilmot, Earl of Rochester,
Rochester, NY 2004.

Colin Jones, The Great Nation. France from Louis XV to Napoleon, New York
2002.

Gerald Jordan / Nicholas Rogers, Admirals as Heroes. Patriotism and Liberty in
Hanoverian England, in: Journal of British Studies 28, Heft 3, 1989, S. 201-224.

Christian Jouhaud, Les pouvoirs de la littérature. Histoire d’un paradoxe (NRF
Essais), Paris 2000.

Ders., La main de Richelieu ou Le pouvoir cardinal, Paris 1991.

Jeffrey K. Jue, Heaven upon Earth. Joseph Mede (1586-1638) and the Legacy of
Millenarianism (Archives internationals d’histoire des idées; 194), Dordrecht
2006.

Thomas E. Keiser, The Public Sphere, in: William Doyle (Hrsg.), The Oxford
Handbook of the Ancien Régime, Oxford 2012, S. 409-430.

Sean Kelsey, The King’s Book. Eikon Basilike and the English Revolution of 1649,
in: Nicholas Tyacke (Hrsg.), The English Revolution, c. 1590-1720. Politics, Re-
ligion and Communities (UCL/Neale Series on British History), Manchester
2007, S. 150-169.

Ders., Inventing a Republic. The Political Culture of the English Common-
wealth, 1649-1653 (Politics, Culture and Society in Early Modern Britain),
Manchester 1997.

John N. King, James I and King David. Jacobean Iconography and its Legacy, in:
Daniel Fischlin / Mark Fortier (Hrsg.), Royal Subjects. Essays on the Writings
of James VI and I, Detroit, MI 2002, S. 421-453.

Thomas Kirchner, Richelieu et son usage programmatique de I’art. L'image du
cardinal dans le décor de ses résidences, in: Jean-Claude Boyer [et al.] (Hrsg.),
Richelieu patron des arts (Passagen; 17), Paris 2009, S. 251-272.

Ders., Der epische Held. Historienmalerei und Kunstpolitik im Frankreich des
17. Jahrhunderts, Miinchen 2001.

Robert J. Knecht, Hero or Tyrant? Henry III, King of France, 1574-89, Farnham
2014.

160



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Laura L. Knoppers, Constructing Cromwell. Ceremony, Portrait, and Print,
1645-1661, Cambridge 2000.

Renate Kroll, Von der Heerfithrerin zur Leidensheldin. Die Domestizierung der
Femme Forte, in: Bettina Baumgartel / Silvia Neysters (Hrsg.), Die Galerie der
Starken Frauen. Regentinnen, Amazonen, Salondamen, Miinchen 1995,
S.51-63.

Hanno-Walter Kruft, Richelieu, un projet 4 I'image de la raison d’Etat, in: Jean-
Claude Boyer [et al.] (Hrsg.), Richelieu. patron des arts (Passagen; 17), Paris
2009, S. 19-54.

Andrew Lacey, ‘Charles the First, and Christ the Second’: The Creation of a Po-
litical Martyr, in: Thomas S. Freeman / Thomas F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and
Martyrdom in England, c. 1400-1700 (Studies in Modern British Religious
History; 15), Woodbridge 2007, S. 203-220.

Ders., The Cult of King Charles the Martyr (Studies in Modern British Religious
History; 7), Woodbridge 2003.

Jacqueline Lagrée, Just Lipse et la restauration du stoicisme (Philologie et Mer-
cure), Paris 1994.

Peter Lake, Lancelot Andrewes, John Buckeridge, and Avant-garde Conformity at
the Court of James I, in: Linda L. Peck (Hrsg.), The Mental World of the Jaco-
bean Court, Cambridge 1991, S. 113-133.

Joel B. Lande / Robert Suter, Einleitung, in: Joel B. Lande [et al.] (Hrsg.), Dyna-
mische Figuren. Gestalten der Zeit im Barock (Rombach-Wissenschaften /
Reihe Litterae; 192), Freiburg 2013, S. 9-25.

Calvin Lane, The Laudians and the Elizabethan Church. History, Conformity
and Religious Identity in Post-Reformation England (Religious Cultures in the
Early Modern World), London 2013.

Melissa S. Lane / Martin A. Ruehl (Hrsg.), A Poet’s Reich. Politics and Culture in
the George Circle (Studies in German Literature, Linguistics, and Culture),
Rochester, NY 2011.

Paul Langford, Swift and Walpole, in: Claude Rawson (Hrsg.), Politics and Li-
terature in the Age of Swift. English and Irish Perspectives, Cambridge 2010,
S. 52-79.

Charles H. Larson, Fulke Greville, Boston 1980.

Andrew Lavoie, “Chaining Mars” — The Politics of the English Standing Army
1660-1716, Mai 2014, https://www.academia.edu/8467931/Chaining_Mars-_
The_politics_of_the_English_Standing_Army_1660-1716, 20. Januar 2015.

Jacques Le Brun, Les discours de la stigmatisation au XVII¢ siécle, in: Les Cahiers
de I’'Herne 75, 2001, S. 103-118.

Ders., Mutations de la Notion de Martyre au XVIIe siécle d’aprés les biographies
spirituelles féminines, in: Jacques Marx (Hrsg.), Saintété et martyre dans les re-

161



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ligions du livre (Probléemes d’histoire du christianisme; 19), Briissel 1989,
S. 77-90.

Jean-Marie Le Gall, Le Mythe de Saint Denis entre Renaissance et Révolution
(Epoques), Seyssel 2007.

Jorn Leonhard, Bellizismus und Nation. Kriegsdeutung und Nationsbestimmung
in Europa und den Vereinigten Staaten 1750-1914 (Ordnungssysteme; 25),
Miinchen 2008.

Nicolas Le Roux, Chéroisme impossible des derniers Valois, in: Martin Wrede
(Hrsg.), Die Inszenierung der heroischen Monarchie. Frithneuzeitliches Konig-
tum zwischen ritterlichem Erbe und militirischer Herausforderung (Histori-
sche Zeitschrift, Beihefte N.E,; 62), Minchen 2014, S. 152-169.

Ders., Le roi, la cour, I’état. De la Renaissance a I’absolutisme (Epoques), Seyssel
2013.

Ders., La faveur du roi. Mignons et courtisans au temps des derniers Valois, vers
1547-vers 1589 (Epoques), Seyssel 2001.

Antoine Lilti, Figures publiques. Linvention de la célébrité 1750-1850, Paris
2014.

Seung-Hwi Lim, Mathieu de Morgues. Bon Francais ou bon catholique?, in: Dix-
septieme siecle 213, 2001, S. 655-672.

David Loades (Hrsg.), John Foxe at Home and Abroad, Aldershot 2004.

Harold Love, Dryden, Rochester and the Invention of the “Town”, in: Claude
Rawson / Aaron Santesso (Hrsg.), John Dryden (1631-1700). His Politics, his
Plays and his Poets, Newark, NJ 2004, S. 36-51.

Michael Lynch, Court Ceremony and Ritual during the Personal Reign of
James VI, in: Julian Goodare / Michael Lynch (Hrsg.), The Reign of James VI,
East Linton 2000, S. 71-92.

Catherine MacLeod (Hrsg.), The Lost Prince. The Life and Death of Henry Stuart,
London 2012.

Caroline Maillet-Rao, La théologie politique des dévots Mathieu de Morgues et
Michel de Marilllac, opposants au Cardinal de Richelieu, in: Renaissance and
Reformation 32, Heft 3, 2009, S. 51-77.

Andrew McClellan, The Life and Death of a Royal Monument. Bouchardon’s
Louis XV, in: Oxford Art Journal 23, Heft 2, 2000, S. 3-27.

Adriana McCrea, Constant Minds. Political Virtue and the Lipsian Paradigm in
England, 1584-1650 (The Mental and Cultural World of Tudor and Stuart
England), Toronto 1997.

Peter E. McCullough, Out of Egypt. Richard Fletcher’s Sermon before Elizabeth
I after the Execution of Mary Queen of Scots, in: Julia M. Walker (Hrsg.),
Dissing Elizabeth. Negative Representations of Gloriana (British Literature &
History: Women’s Studies), Durham, NC 1998, S. 118-148.

Thomas McGeary, The Politics of Opera in Handel’s Britain, Cambridge 2013.

162



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

John McKenzie, Heroic Myths of Empire, in: John McKenzie (Hrsg.), Popular
Imperialism and the Military 1850-1950 (Studies in Imperialism), Manchester
1992, S. 109-138.

Ders. (Hrsg.), Popular Imperialism and the Military 1850-1950 (Studies in Impe-
rialism), Manchester 1992.

Alan McNairn, Behold the Hero. General Wolfe and the Arts in the Eighteenth
Century, Liverpool 1997.

Mathieu Marraud, La noblesse de Paris au XVIIIe siécle (Cunivers historique),
Paris 2000.

Michel Martin, Les monuments équestres de Louis XIV. Une grande entreprise
de propagande monarchique, Paris 1986.

Paul-Alexis Mellet, Lange et I'assassin. Les vocations extraordinaires et le regicide
jusq’au 1610, in: Marie-Luce Demonet (Hrsg.), Hasard et providence XIVe-
XVIIe siecles. Actes du cinquantenaire de la fondation du CESR et XLIX¢ Col-
loque International d’études Humanistes, Tours, 3-9 juillet 2006, 2007, http://
umr6576.cesr.univ-tours.fr/Publications/HasardetProvidence/, 20. Juli 2015.

James Mervyn, Society, Politics and Culture. Studies in Early Modern England
(Past and Present Publications), Cambridge 1986.

Christian Michel, Les enjeux historiographiques de la Querelle des Anciens et
des Modernes, in: Centre de Recherches sur ’'Occident Moderne (Hrsg.), La
monarchie absolutiste et I’histoire en France. Théories du pouvoir, propagan-
des monarchiques et mythologies nationales (Mythes, critique et histoire; 1),
Paris 1987, S. 139-155.

Nicolas Milanovic, Du Louvre a Versailles. Lecture des grands décors monarchi-
ques, Paris 2005.

Anthony Milton, “Vailing his Crown”: Royalist Criticism of Charles I’s Kingship
in the 1650s, in: Jason McElligott / David L. Smith (Hrsg.), Royalists and
Royalism during the Interregnum (Politics, Culture and Society in Early Mod-
ern Britain), Manchester 2010, S. 88-105.

Ders., Catholic and Reformed. The Roman and Protestant Churches in English
Protestant Thought, 1600-1640 (Cambridge Studies in Early Modern British
History), Cambridge 1995.

Jan-Friedrich Mififelder, Das Andere der Monarchie, La Rochelle und die Idee
der ,monarchie absolue“ in Frankreich 1568-1630 (Pariser historische Studien;
97), Miinchen 2012.

Jean-Marie Moeglin, Les bourgeois de Calais. Essai sur un mythe historique
(Lévolution de 'humanité), Paris 2002.

Olaf Motrke, Das Erbe des ,Wilhelmus“. Ein Niederlindisches Modell der heroi-
schen Monarchie, in: Martin Wrede (Hrsg.), Die Inszenierung der heroischen
Monarchie. Frithneuzeitliches Kénigtum zwischen ritterlichem Erbe und milita-
rischer Herausforderung (Historische Zeitschrift, Beihefte N.F.; 62), Miinchen
2014, S. 334-357.

163



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Louis Montrose, The Subject of Elizabeth. Authority, Gender, and Representa-
tion, Chicago 2006.

Marlies Mueller, The Taming of the Amazon. The Changing Image of the
Woman Warrior in Ancien Régime Fiction, in: Papers on French Seventeenth-
Century Literature 22, Heft 42, 1995, S. 199-232.

Herfried Miinkler, Heroische und postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61,
Heft 8/9, 2007, S. 742-752.

Steve Murdoch (Hrsg.), Scotland and the Thirty Years’ War 1618-1648 (History
of Warfare; 6), Leiden 2001.

Nick Myers, Hercule Gaulois, Great Britain’s Solomon. Myths of Persuasion,
Styles of Authority, in: Eveline Cruickshanks (Hrsg.), The Stuart Courts,
Stroud [u.a.] 2000, S. 29-42.

Ulrich Niggemann, Herrschermemoria als Norm und Symbol. Zum Umgang mit
der Erinnerung an Wilhelm III. im England des frithen 18. Jahrhunderts, in:
Zeitschrift fiir Historische Forschung 39, 2012, S. 1-36.

Robert A. Nye, Western Masculinities in War and Peace, in: The American His-
torical Review 112, Heft 2, 2007, S. 417-438.

Jean Orcibal, Les « supercroisades » de Louis XIV (1683-1689), in: Janet van Ba-
vel (Hrsg.), Jansénius et le Jansénisme dans les Pays-Bas (Ephemerides theolo-
gicae Lovanienses; 56), Lowen 1982, S. 138-147.

Susan J. Owen, Restoration Theatre and Crisis, Oxford 1996.

David Parnham, Sir Henry Vane, Theologian. A Study in Seventeenth-Century
Religious and Political Discourse, Madison/London 1997.

Annabel Patterson, Dryden and Political Allegiance, in: Steven N. Zwicker (Hrsg.),
The Cambridge Companion to John Dryden (Cambridge Companions to Li-
terature), Cambridge 2004, S. 221-236.

John Peacock, The Image of Charles I as a Roman Emperor, in: lan Atherton /
Julie Sanders (Hrsg.), The 1630s. Interdisciplinary Essays on Culture and Politics
in the Caroline Era (Politics, Culture and Society in Early Modern Britain),
Manchester 2006, S. 50-73.

Edward Pearce, The Great Man. Sir Robert Walpole, Scoundrel, Genius and Bri-
tain’s First Prime Minister, London 2007.

[ain Pears, The Gentleman and the Hero: Wellington and Napoleon in the Nine-
teenth Century, in: Roy Sydney Porter (Hrsg.), Myths of the English, Cam-
bridge 1992, S. 216-236.

Markku Peltonen, The Duel in Early Modern England. Civility, Politeness and
Honour (Ideas in Context; 65), Cambridge 2003.

Michel Pernot, La Fronde, Paris 1994.

Rodney L. Petersen, Preaching in the Last Days. The Theme of “Two Witnesses”
in the 16th and 17th Centuries, Oxford 1993.

164



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nicholas Phillipson, Politics and Politeness in the Reigns of Anne and the Early
Hanoverians, in: John G. A. Pocock [et al.] (Hrsg.), The Varieties of British Po-
litical Thought, 1500-1800, Cambridge 1993, S. 211-245.

Vincent J. Pitts, Henri IV of France. His Reign and Age, Baltimore 2009.

Friedrich Polleroff, From the “exemplum virtutis” to the Apotheosis. Hercules as
an Identification Figure in Portraiture. An Example of the Adoption of Classi-
cal Forms of Representation, in: Allan Ellenius (Hrsg.), Iconography, Propa-
ganda, and Legitimation (The Origins of the Modern State in Europe; G), Ox-
ford 1998, S. 37-62.

Edouard Pommier, Le portrait du pouvoir. De la norme a la réalité, in: Olivier
Bonfait / Brigitte Marin (Hrsg.), Les portraits du pouvoir (Collection d’histoire
de I’art de ’Académie de France a2 Rome; 3), Paris 2003, S. 3-17.

Christina Posselt-Kuhli, Der ,Kunstheld* im Spannungsfeld zwischen Krieg und
Frieden. Ein herrscherliches Tugendexempel im Deutschland des 17. Jahrhun-
derts, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, Heft 2,
2014, S. 17-35, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/02/03.

Martin Postle (Hrsg.), Joshua Reynolds. The Creation of Celebrity, London 2005.

Géraud Poumarede, Pour en finir avec la Croisade. Mythes et réalités de la lutte
contre les Turcs aux XVIe et XVIIe siécle, Paris 2004.

Michel Prigent, Le héros et ’Etat dans la tragédie de Pierre Corneille, Paris 1986.

Charles W. A. Prior, Defining the Jacobean Church. The Politics of Religious Con-
troversy, 1603-1625 (Cambridge Studies in Early Modern British History),
Cambridge 2005.

Jean-Louis Quantin, Le réve de la communauté pure, in: Bernard Cottret, [et al.]
(Hrsg.), Jansénisme et puritanisme, Paris 2002, S. 169-194.

Rory Rapple, Martial Power and Elizabethan Political Culture. Military Men in
England and Ireland, 1558-1594 (Cambridge Studies in Early Modern British
History), Cambridge 2009.

Jan Philipp Reemtsma, Der Held, das Ich und das Wir, in: Mittelweg 36, Heft 4,
2009, S. 41-64, http://www.his-online.de//fileadmin/verlag/leseproben/978-3-
93609-645-3_01.pdf, 16. Februar 2015.

Joan Rees, Fulke Greville, Lord Brooke, 1554-1628. A Ciritical Biography, London
1971.

Sven Reichardt, Faschistische Kampfbiinde. Gewalt und Gemeinschaft im italie-
nischen Squadrismus und in der deutschen SA (Industrielle Welt; 63), Kéln
2002.

Heinz Reif, Der Adel im ,langen 19. Jahrhundert®. Alte und neue Wege der
Adelsforschung, in: Gabriele B. Clemens [et al.] (Hrsg.), Hochkultur als Herr-
schaftselement. Italienischer und deutscher Adel im langen 19. Jahrhundert
(Villa Vigoni; 25), Berlin 2011, S. 19-37.

165



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jane Rickard, Authorship and Authority. The Writings of James VI and I, Man-
chester 2007.

Patrick Riley, Fénelon’s ‘Republican’ Monarchism in Telemachus, in: Hans Blom
[et al.] (Hrsg.), Monarchisms in the Age of Enlightenment. Liberty, Patriotism
and the Common Good (UCLA Clark Memorial Library Series; 6), Toronto
2007, S. 78-100.

Gabriele Rippl, “Merit, Justice, Gratitude, Duty, Fidelity”. Images of Masculinity
in Autobiographies of Early Modern English Gentlewomen and Aristocrats,
in: Stefan Horlacher (Hrsg.), Constructions of Masculinity in British Litera-
ture from the Middle Ages to the Present, Basingstoke 2011, S. 69-87.

Henning Ritter, Die Krise des Helden. Der Ruhm und die groflen Minner im An-
cien Régime, in: Martin Warnke (Hrsg.), Politische Kunst. Gebiarden und Geba-
ren (Hamburger Forschungen zur Kunstgeschichte; 3), Berlin 2004, S. 1-16.

Douglas A. B. Ronald, Youth, Heroism and War Propaganda. Britain and the
Young Maritime Hero, 1745-1820, London 2015.

Craig Rose, England in the 1690s. Revolution, Religion and War (History of
Early Modern England), Oxford 1999.

Laura J. Rosenthal, Masculinity in Restoration Drama, in: Susan J. Owen (Hrsg.),
A Companion to Restoration Drama (Blackwell Companions to Literature
and Culture; 12), Oxford 2008, S. 92-108.

Violet A. Rowe, Sir Henry Vane the Younger. A Study in Political and Adminis-
trative History (University of London Historical Studies; 28), London 1970.
Jon T. Rowland, Faint Praise and Civil Leer. The “Decline” of Eighteenth-

Century Panegyric, Newark, NJ 1994.

Guy Rowlands, The Dynastic State and the Army under Louis XIV. Royal Service
and Private Interest in France 1661-1701 (Cambridge Studies in Early Modern
History), Cambridge 2002.

Ian Roy, Royalist Reputations: the Cavalier Ideal and the Reality, in: Jason McElli-
gott / David L. Smith (Hrsg.), Royalists and Royalism during the English Civil
Wars, Cambridge 2007, S. 89-111.

Alexander Rubel, Eine Frage der Ehre. Die Fronde im Spannungsfeld von Adels-
ethos und Literatur, in: Francia. Forschungen zur westeuropiischen Geschich-
te 32, Heft 2, 2005, S. 31-57.

Gérard Sabatier, Le cavalier de bronze, in: Gérard Sabatier, Le Prince et les arts.
Stratégies figuratives de la monarchie francaise de la Renaissances aux Lumiéres
(Epoques), Seyssel 2010, S. 281-302.

Ders., Versailles ou la figure du roi (Bibliotheque Albin Michel histoire), Paris
1999.

166



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Yassin al-Haj Saleh, Du djihadisme salafiste en tant que phénomeéne théatral,
http://souriahouria.com/du-djihadisme-salafiste-en-tant-que-phenomene-
theatral-par-yassine-al-hajj-salih/, 23. Februar 2015.

Thomas Scheffler, Helden, Mirtyrer, Selbstmordattentiter. Zur religidsen Semantik
des Heldentods, in: Amr Hamzawy / Ferhad Ibrahim (Hrsg.), Religion, Staat
und Politik im Vorderen Orient. Festschrift fiir Friedemann Biittner, Minster
2003, S. 88-109.

Lois G. Schwoerer, “No Standing Armies!”. The Antiarmy Ideology in Seven-
teenth-Century England, Baltimore 1974.

Joshua Scodel, Excess and the Mean in Early Modern English Literature (Litera-
ture in History), Princeton, NJ 2002.

Jonathan Scott, Algernon Sidney and the English Republic 1623-1677 (Cam-
bridge Studies in Early Modern British History), Cambridge 1988.

R. W. Serjeantson, Samson Agonistes and ‘Single Rebellion’, in: Nicholas
McDowell / Nigel Smith (Hrsg.), The Oxford Handbook of Milton, Oxford
2009, S. 613-631.

Kevin Sharpe, Rebranding Rule. The Restoration and Revolution Monarchy,
1660-1714, New Haven, CT 2013.

Ders., Image Wars. Promoting Kings and Commonwealths in England, 1603-1660,
New Haven, CT 2010.

Ders., Selling the Tudor Monarchy. Authority and Image in Sixteenth-Century
England, New Haven, CT 2009.

Ders., Private Conscience and Public Duty in the Writings of Charles I, in: Kevin
Sharpe, Remapping Early Modern England. The Culture of Seventeenth-
Century Politics, Cambridge 2000, S. 172-198.

Ders., “An image doting rabble”: The Failure of Republican Culture in Seven-
teenth-Century England, in: Kevin Sharpe / Steven N. Zwicker (Hrsg.), Refigur-
ing Revolutions. Aesthetics and Politics from the English Revolution to the
Romantic Revolution, Berkeley 1998, S. 25-56.

Linda Shenk, Learned Queen. The Image of Elizabeth I in Politics and Poetry
(Queenship and Power), Basingstoke 2010.

Andrew Shifflett, Stoicism, Politics and Literature in the Age of Milton. War and
Peace Reconciled, Cambridge 1998.

Peter W. Sinnema, The Wake of Wellington: Englishness in 1852, Athens, OH
2006.

Sara Smart / Mara R. Wade (Hrsg.), The Palatine Wedding of 1613. Protestant Al-
liance and Court Festival (Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissancefor-
schung; 29), Wiesbaden 2013.

Hannah Smith, Politics, Patriotism, and Gender. The Standing Army Debate on
the English Stage, circa 1689-1720, in: Journal of British Studies 50, Heft 1,
2011, S. 48-75.

167



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dies., Last of all the Heavenly Birth. Queen Anne and Sacral Queenship, in: Par-
liamentary History Yearbook 28, Heft 1, 2009, S. 136-149.

Dies., Georgian Monarchy. Politics and Culture, 1714-1760 (Cambridge Studies
in Early Modern British History), Cambridge 2006.

Jay M. Smith, Nobility Reimagined. The Patriotic Nation in Eighteenth-Century
France, Ithaca, NY 2005.

Malcolm Smuts, The Making of Rex Pacificus: James VI and I and the Problem
of Peace in an Age of Religious War, in: Daniel Fischlin / Mark Fortier (Hrsg.),
Royal Subjects. Essays on the Writings of James VI and I, Detroit, MI 2002,
S.371-387.

Ders., Court-Centred Politics and the Uses of Roman Historians c. 1590-1630,
in: Kevin Sharpe / Peter Lake (Hrsg.), Culture and Politics in Early Stuart Eng-
land, Basingstoke 1994, S. 21-43.

David R. Sorensen, Introduction, in: David R. Sorensen / Brent E. Kinser
(Hrsg.), Thomas Carlyle. On Heroes, Hero-Worship, and the Heroic in His-
tory (Rethinking the Western Tradition), New Haven, CT 2013, S. 1-16.

Ders., In Defense of “Religiosity”: Carlyle, Mahomet, and the Force of Faith in
History, in: David R. Sorensen / Brent E. Kinser (Hrsg.), Thomas Carlyle. On
Heroes, Hero-Worship, and the Heroic in History (Rethinking the Western
Tradition), New Haven, CT 2013, S. 209-221.

John Spurr, England in the 1670s. The Masquerading Age (A History of Early
Modern England), Malden, MA 2000.

John D. Staines, The Tragic Histories of Mary Queen of Scots, 1560-1690. Rhe-
toric, Passions and Political Literature, Farnham 2009.

André Stegmann, Cambiguité du concept héroique dans la littérature morale en
France sous Louis XIII, in: Noémi Hepp / Georges Livet (Hrsg.), Héroisme et
création littéraire sous les régnes d’Henri IV et de Louis XIII (Actes et collo-
ques; 16), Paris 1974, S. 29-59.

Sylvie Steinberg, Le mythe des Amazones et son utilisation politique de la Re-
naissance a la Fronde, in: Kathleen Wilson-Chevalier / Eliane Viennot (Hrsg.),
Royaume de Fémynie. Pouvoirs, contraintes, espaces de liberté des femmes de
la Renaissance a la Fronde (Colloques, congres et conférences sur la Renais-
sance européenne; 16), Paris 1999, S. 261-273.

Jan Steinhauflen, ,Aristokraten aus Not‘ und ihre ,Philosophie der zu hoch hin-
genden Trauben‘. Nietzsche-Rezeption und literarische Produktion von Homo-
sexuellen in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts: Thomas Mann, Stefan
George, Ernst Bertram, Hugo von Hofmannsthal u.a. (Epistemata; 326), Wiirz-
burg 2001.

Thomas Steinruck, Jean-Baptiste Pigalle. Das Grabmal fiir Moritz von Sachsen.
Studien zum Mausolée du Maréchal de Saxe in St. Thomas in Strafiburg,
Saarbriicken 2009.

168



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Stevens, Milton and National Identity, in: Nicholas McDowell / Nigel Smith
(Hrsg.), The Oxford Handbook of Milton, Oxford 2009, S. 342-363.

Roy C. Strong, Henry, Prince of Wales and England’s Lost Renaissance, London
1986.

Donald Stump, Abandoning the Old Testament: Protestant Dissent and the Shift
in Court Paradigms for Elizabeth, in: Donald Stump [et al.] (Hrsg.), Elizabeth
I and the “Sovereign Arts”. Essays in Literature, History and Culture (Medie-
val and Renaissance Texts and Studies; 407), Tempe, AZ 2011, S. 281-299.

Eric Suire, La Sainteté francaise de la Réforme catholique (XVIe-XVIIIe siecles)
d’apres les textes hagiographiques et les proces de canonisation (Identités reli-
gieuses), Pessac 2001.

Christine Sukic, The Earl of Essex. From one Reign to the Next, in: Jean-Chris-
tophe Mayer (Hrsg), The Struggle for the Succession in Late Elizabethan Eng-
land. Politics, Polemics and Cultural Representations (Collection Astraea; 11),
Montpellier 2004, S. 417-432.

Matthew G. Sullivan, Les grands hommes, le panthéon domestique et la carriere du
sculpteur dans ’Angleterre du XVIIIe siecle, in: Thomas W. Gaehtgens / Gregor
Wedekind (Hrsg.), Le culte des grands hommes 1750-1850 (Passagen; 16), Paris
2009, S. 39-69.

Nicola M. Sutherland, Henry IV of France and the Politics of Religion, Bd. 1,
Henry of Navarre, Bristol 2002.

Alain Tallon, Conscience nationale et sentiment religieux en France au XVIe siécle
(Le noeud gordien), Paris 2002.

René Taveneaux, Jansénisme et réforme catholique, Nancy 1992.

Richard Terry, Mock-Heroic from Butler to Cowper. An English Genre and Dis-
course (Studies in Early Modern English Literature), Burlington 2005.

Hillard von Thiessen, Der entkleidete Favorit. Legitimation von Giuinstlings-
Herrschaft und politische Dynamik im Spanien des Conde-Duque de Oliva-
res, in: Ronald G. Asch [et al.] (Hrsg.), Integration — Legitimation — Korrupti-
on. Politische Patronage in Frither Neuzeit und Moderne, Frankfurt am Main
[u.a.] 2011, S. 131-147.

Heinz Thoma, Art. Querelle des Anciens et des Modernes, in: Heinz Thoma
(Hrsg.), Handbuch Europiische Aufklirung. Begriffe, Konzepte, Wirkung,
Stuttgart/Weimar 2015, S. 407-418.

Ahmet Toprak / Aladin El-Mafaalani, Eine Frage der Minnlichkeit. Duelle bei
muslimischen Jugendlichen in Deutschland, in: Ulrike Ludwig [et al.] (Hrsg.),
Das Duell. Ehrenkimpfe vom Mittelalter bis zur Moderne, Konstanz 2012,
S. 49-60.

Wouter Troost, William III, the Stadholder-King. A Political Biography, iibers.
von J. C. Grayson, Aldershot 2005.

Jacques Truchet (Hrsg.), Théatre du XVIIIe siécle, Bd. 2, Paris 1974.

169



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edward B. Turk, Baroque Fiction-Making. A Study of Gomberville’s Polexandre
(North Carolina Studies in the Romance Languages and Literatures; 196),
Chapel Hill, NC 1978.

Nicholas Tyacke, Anti-Calvinists. The Rise of English Arminianism, c. 1590-1640
(Oxford Historical Monographs), Oxford 1987.

Daniel Vidal, Critique de la raison mystique. Benoit de Canfield, possession et
dépossession au XVII¢ siecle, Grenoble 1990.

Edgar Vincent, Nelson. Love and Fame, New Haven, CT 2003.

Catherine Volpilhac-Auger, Auguste et Louis XIV. Les contradictions de Voltaire
devant le pouvoir absolu, in: Centre de Recherches sur I'Occident Moderne
(Hrsg.), La monarchie absolutiste et I’histoire en France. Théories du pouvoir,
propagandes monarchiques et mythologies nationales (Mythes, critique et his-
toire; 1), Paris 1987, S. 197-215.

Pierre Wachenheim, Un héros éphémeére sous le réegne de Louis XV. L'abbé Chau-
velin, ou le portrait du sapajou en Grand Homme, in: Thomas W. Gaehtgens
[et al.] (Hrsg.), Lart et les normes sociales au XVIII¢ siécle (Passagen; 2), Paris
2001, S. 213-239.

Raymond Waddington, Looking Into Providences. Designs and Trials in Paradise
Lost, Toronto 2012.

Gerald Wagner, Keiner weif$, wie der Landser tickt, in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung, 25. Februar 2015, S. N 4.

Anita M. Walker / Edmund H. Dickerman, The King Who Would Be Man. Henri
ITI, Gender Identity, and the Murders at Blois, 1588, in: Historical Reflections
24, Heft 2, 1998, S. 253-281.

Alexandra Walsham, “A Very Deborah?” The Myth of Elizabeth I as a Providential
Monarch, in: Susan Doran / Thomas S. Freeman (Hrsg.), The Myth of Eliza-
beth, Basingstoke 2003, S. 143-168.

Dies., Providence in Early Modern England, Oxford 1999.

Gerrit Walther, Protest als schone Pose, Gehorsam als Event. Zur Formation des
ludovizianischen Absolutismus aus dem Geiste der Fronde, in: Lothar Schilling
(Hrsg.), Absolutismus, ein unersetzliches Forschungskonzept? Eine deutsch-
franzosische Bilanz / Labsolutisme, un concept irremplagable? Une mise au
point franco-allemande (Pariser Historische Studien; 79), Minchen 2008,
S. 173-189.

Ellis Wasson, Born to Rule. British Political Elites, Stroud 2000.

Tom Webster, Early Stuart Puritanism, in: John Coffey / John C. H. Lim (Hrsg.),
The Cambridge Companion to Puritanism (Cambridge Companions to Relig-
ion), Cambridge 2008, S. 48-66.

Ders., Godly Clergy in Early Stuart England. The Caroline Puritan Movement, c.
1620-1643 (Cambridge Studies in Early Modern British History), Cambridge
1997.

170



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael West, Dryden and the Disintegration of Renaissance Heroic Ideals, in:
Costerus. Essays in English and American Literature 7, 1973, S. 193-222.

Susan E. Whyman, Art. Verney, Sir Edmund (1590-1642), in: Oxford Dictionary
of National Biography, 2004, DOI 10.1093/ref:0dnb/28228.

Alexander S. Wilkinson, Mary Queen of Scots and French Public Opinion 1542-
1600, Basingstoke 2004.

Carolyn D. Williams, Pope, Homer and Manliness. Some Aspects of Eighteenth-
Century Classical Learning, London 1993.

Andrew Wilton, The Swagger Portrait. Grand Manner Portraiture in Britain from
Van Dyck to Augustus John, 1630-1930, London 1992.

Austin Woolrych, Britain in Revolution 1625-1660, Oxford 2002.

Blair Worden, Roundhead Reputations. The English Civil Wars and the Passions
of Posterity, London 2001.

Ders., The Sound of Virtue. Philip Sidney’s “Arcadia” and Elizabethan Politics,
New Haven, CT 1996.

Ders., Ben Jonson among the Historians, in: Kevin Sharpe / Peter Lake (Hrsg.),
Culture and Politics in Early Stuart England (Problems in Focus), Basingstoke
1994, S. 67-90.

Ders., Andrew Marvell, Oliver Cromwell, and the Horatian Ode, in: Kevin M.
Sharpe / Steven N. Zwicker (Hrsg.), Politics of Discourse. The Literature and
History of Seventeenth-Century England (New York University Ottendorfer
Series; 39), London [u.a.] 1987, S. 147-180.

Ders., The Politics of Marvell’s Horatian Ode, in: Historical Journal 27, Heft 3,
1984, S. 525-547.

Martin Wrede, Des Konigs Rock und der Rock des Konigs. Monarch, Hof und Mi-
litdr in Frankreich von Ludwig XIV. zu Ludwig XVL., in: Martin Wrede (Hrsg.),
Die Inszenierung der heroischen Monarchie. Frithneuzeitliches Konigtum zwi-
schen ritterlichem Erbe und militirischer Herausforderung (Historische Zeit-
schrift, Beihefte N.E.; 62), Miinchen 2014, S. 382-408.

Ders., Die Welfen im Reich. Selbstverstindnis und Selbstdarstellung einer - mehr
oder weniger — patriotischen Dynastie, 1648-1714, in: Ronald G. Asch (Hrsg.),
Hannover, Grofibritannien und Europa. Erfahrungsraum Personalunion, 1714-
1837 (Veroffentlichungen der Historischen Kommission fiir Niedersachsen und
Bremen; 277), Gottingen 2014, S. 149-177.

Ders., Ohne Furcht und Tadel - Fiir Konig und Vaterland. Frithneuzeitlicher
Hochadel zwischen Familienehre, Ritterideal und Fiirstendienst (Francia, Bei-
hefte; 75), Ostfildern 2012.

Ders., Zwischen Mythen, Genealogen und der Krone. Rivalisierende Familienge-
dichtnisse im franzosischen Hochadel des 17. Jahrhunderts: die Hauser Bouil-
lon, Noailles und Bourbon, in: Zeitschrift fiir Historische Forschung 32, Heft 1,
2005, S. 17-43.

171



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anthony D. Wright, The Divisions of French Catholicism, 1629-1645. The Par-
ting of the Ways (Catholic Christendom, 1300-1700), Farnham 2011.

Robert Zaller, The Discourse of Legitimacy in Early Modern England, Stanford,
CA 2007.

Ders., Breaking the Vessels. The Desacralization of Monarchy in Early Modern
England, in: The Sixteenth Century Journal 29, Heft 3, 1998, S. 757-778.

Hendrik Ziegler, Der Sonnenkonig und seine Feinde. Die Bildpropaganda Lud-
wigs XIV. in der Kritik (Studien zur internationalen Architektur- und Kunstge-
schichte; 79), Petersberg 2010.

Melinda S. Zook, Radical Whigs and Conspiratorial Politics in Late Stuart Eng-
land, University Park, PA 1999.

Dies., Violence, Martyrdom and Radical Politics: Rethinking the Glorious Revolu-
tion, in: Howard Nenner (Hrsg.), Politics and the Political Imagination in Later
Stuart Britain. Essays Presented to Lois Green Schwoerer, Rochester, NY 1997,
S. 75-96.

Dies., “The Bloody Assizes”. Whig Martyrdom and Memory after the Glorious
Revolution, in: Albion 27, Heft 3, 1995, S. 373-396.

Steven N. Zwicker, Lines of Authority. Politics and English Literary Culture,
1649-1689, Ithaca, NY 1993.

172



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Personenregister

Abbot, George, Erzbischof von Canterbu-
ry 51

Abbt, Thomas 122

Acarie, Barbe, OCarm 68

Achilles 42, 47

Addison, Joseph 110

Alexander d. Gr. 18, 71, 75-6, 84-85, 119

Alexander Severus 52

Alfred d. Gr., Konig von Wessex 117

Andromeda 37

Angiviller, comte de siche Flahaut de La Bil-
larderie

Anna von Osterreich, Kénigin von Frank-
reich 77-79

Anna, Konigin von Grofibritannien 109-10,
113,115

Apollo 86

Argenson, comte d’ siehe Voyer de Paulmy

Artagnan, comte d’ siehe Batz de Castelmore

Artus, Konig 46

Augustinus, Heiliger 71

Augustus 62, 85, 95-96

Austria, Don Juan, d’ 93

Batz de Castelmore, Charles de, comte
d’Artagnan 87-89

Bayard, Chevallier de siehe Terrail

Bossuet, Jacques-Benigne 90

Boucher, Jean 27

Bouillon, Gottfried von, Kénig von Jerusa-
lem 33

Bourbon, Anne Geneviéve de, duchesse de
Longueville 78-79

-, Anne Marie Louise d’Orléans de, du-
chesse de Montpensier 78

—, Antoinette de, duchesse de Guise 33

-, Armand de, prince de Conti 79

—, Charles de, connétable de France 132

-, Henri-Jules, prince de Condé 92

-, Louis II de, prince de Condé 25-26, 75-77,
79-80, 84, 90-93, 106, 129, 131, 140

Bourgoing, Edmond, OP 28

Brutus 103

Buckingham, Herzoge von siebe Villiers

Buirette de Belloy, Pierre-Laurent 126-129

Burroughs, Jeremiah 55-56

Burton, Henry 56

Byron, John, 1st Lord Byron 54

Capell, Arthur, Earl of Essex 103-104

Carlyle, Thomas 25, 135, 138

Cisar 23, 62, 85, 95, 109

Castel, Charles Irénée, de, abbé de Saint-
Pierre 107, 119, 132

Castiglione, Baldassare 55

Catinat de La Fauconnerie, Nicolas, de 130-
132

Cato Censorius 109

Chamberlain, Neville 137

Chapman, George 47

Chitel, Jean 27

Chauvelin, Henri-Philippe de 120

Chergé, Christian de, OCSO 14

Choiseul, Etienne-Francois, duc de Choi-
seul-Stainville 126

Churchill, John, 1st Duke of Marlbor-
ough 109, 133, 137, 143

-, Winston 137

Cicero 98

Clément, Jacques, OP 28, 31, 37, 139

Coligny, Gaspard II de, Admiral von Frank-
reich 34

Condé, Prinz von siebhe Bourbon

Corneille, Michel 92

Corneille, Pierre 17, 75

Cornewall, James 115

Costentin, Anne Hilarion de, comte de
Tourville 130

Coudenhove-Kalergi, Richard Nikolaus 21

Courtilz de Sandras, Gatien 87-8

Cromwell, Oliver 23, 60-63, 65, 95, 101, 107

David 28, 38-39, 46, 120

Deborah 38-39

Dejoux, Claude 130

Devereux, Robert, 2nd Earl of Essex 42-43,
47,139, 143

-, Robert, 3rd Earl of Essex 55

Diderot, Denis 127

Dobson, William 54

Drake, Sir Francis 117

Dryden, John 95, 100-101

Eduard III., Kénig von England 108, 114,
126

Ehud 28

- am 13.01.2028, 06:47:15.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elisabeth I., Konigin von England 31, 38-
40, 45, 108, 139

Essex, Earls of siehe Devereux und Capell

Fénelon siehe La Mothe-Fénelon

Flahaut de La Billarderie, Charles Claude,
comte d'Angiviller 129-130

Foxe, John 29, 104

Franz I1., Konig von Frankreich 31, 33

Friedrich IL, d. Gr., Kénig von Preuflen 122

Friedrich II., Kaiser 18

Froissart, Jean 21

Gassion, Jean de 75, 89, 106

Gauden, John 57

Georg ., Kénig von Grofibritannien 114-
115

Georg I1., Konig von Grofbritannien 114-
116

George, Stefan 22

Godard d'Aucourt, Claude, gen. de Saint-
Just 125

Goliath 32, 38, 45, 120

Gombaud, Antoine, chevalier de Méré 111

Gonzague, Charles de, duc de Nevers 67, 74

Grenville, Thomas 116

Greville, Fulke 41

Guibert, Jacques Antoine Hippolyte, comte
de 132-133

Guise, Herzoge von 30 (siehe anch Lorraine)

Gustav Adolf, Kénig von Schweden 53

Guyonnet de Vetron, Claude-Charles 85

Hampden, Edward 117

Harcourt, comte de siehe Lorraine

Hasdrubal 126

Heinrich III., Kénig von Frankreich 27-28,
30, 32, 34-35, 40-41, 45-46

Heinrich IV., Kénig von Frankreich 27, 30,
32, 35-36, 43, 46-47, 64-66, 83, 119, 139

Herkules 37, 46, 70, 85-87, 108, 123

Hiob 72

Hobbes, Thomas 99

Hotman, Francois 30

Hume, David 110

Hutchinson, John 55-56

-, Lucy 55-56

Jakob II., Kénig von England 100, 103, 107,
109

Jakob VI. und L., Kénig von Schottland und
England 25, 43, 45-46, 48, 65, 139

Jansen, Cornelis 72

Jeanne d’Arc 78, 141

174

Jefferson, Thomas 138

Jonson, Ben 46

Josiah 38

Josua 55

Joyeuse, Anne de, duc de Joyeuse 32

-, Henri de, comte de Bouchage, duc de
Joyeuse, OFMCap 32-33

Judith 28, 31, 39

Jung, Edgar 21

Karl L., Kénig von England 50-53, 56-58, 95,
104, 107

Karl II., Kénig von England 25, 95-98

Karl IX., Konig von Frankreich 35

Knox, John 135, 139

La Baune, Jacques, S] 90

La Harpe, Jean-Francois de 131-132

La Mothe-Fénelon, Frangois de Salignac
de 22,119

La Rochefoucauld, Francois, duc de 111

La Tour d’Auvergne, Emmanuel Théodose
de, cardinal de Bouillon 93

—, Frédéric Maurice de, duc de Bouillon 93

-, Henri de, vicomte de Turenne 79, 91-94,
123, 129, 131

Languet, Hubert 41

Laud, William, Erzbischof von Canterbu-
ry 99

Le Clerc du Tremblay de Maffliers, Francois-
Joseph (Pere Joseph), OFMCap 48, 74

Le Moyne, Pierre, S] 16

Le Roy, Marin 76

Le Tellier, Francois-Michel, de, marquis de
Louvois 77

-, Michel 77

Leigh, William 38-39

Lincoln, Abraham 138

Locke, John 117

Lorraine, Francois de, duc de Guise 33

-, Henri de, comte d’ Harcourt 76

-, Henri I de, duc de Guise 30, 33-35, 43

-, Louis de, cardinal de Guise 30, 34-35

-, Philippe-Emmanuel de, duc de Mer-
coeur 67, 73-74

Louvois siebe Le Tellier,

Ludwig IX., der Heilige, Konig von Frank-
reich 16, 70

Ludwig XIII., Kénig von Frankreich 58, 66,
70-72, 76-77, 93

- am 13.01.2028, 06:47:15.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ludwig XIV., Koénig von Frankreich 22, 53,
59, 67, 81, 83-90, 92, 97, 106, 114, 118-
119,121, 123, 140,

Ludwig XV., Kénig von Frankreich 107

Ludwig XV1., Kénig von Frankreich 129,
132

Maria L., die Katholische, Kénigin von Eng-
land 29

Maria Stuart, Kdnigin von Schottland 31,
34, 40, 139

Mariana, Juan de, SJ 28

Marlborough, Herzog von siehe Churchill

Marvell, Andrew 62

Mazarin, Jules, Kardinal 64, 79-80

Medici, Maria de’, Konigin von Frank-
reich 78

Mercoeur, Herzog von siehe Lorraine

Merlin 46

Milton, John 58-59, 61-62, 139

Mohammed, Prophet 138

Montfort, Simon de 59

Napoleon II1., Kaiser der Franzosen 141

Napoleon, Kaiser der Frankreich 18, 37, 141

Nebukadnezar 86

Nevers, Herzog von siehe Gonzague

Odysseus 47

Outram, Sir James 21

Perseus 37, 70

Philipp II., Kénig von Spanien 33

Philipp IV., Konig von Spanien 93

Pigalle, Jean-Baptiste 123

Plessis, Armand-Jean du, cardinal de Riche-
lieu 48, 69-72, 77, 93

Poltrot, Jean de 33

Pope, Alexander 118

Prometheus 37

Raleigh, Sir Walter 117

Rapin, René §J, 91-92

Rathenau, Walther 21

Ravaillac, Francois 27, 139

Reynolds, Joshua 117, 124

Richard II., K6nig von England 102

Richelieu, Kardinal siebe Plessis

Rochester, Earl of siehe Wilmot

Rousseau, Jean Jacques 122, 132

Rubens, Peter Paul 47, 52, 78

Russell, Bertrand, 3rd Earl Russell 105

Russell, John, 1st Earl Russell 105

Russell, William, Lord Russell 103-106

Sachsen, Hermann Moritz Graf von (maré-
chal de Saxe) 121, 123-125

Saint-Pierre, Eustache de 126

Sales, Francois de 73-74

Samson 28

Scipio Africanus 42

Secondat, Charles de, baron de Montes-
quieu 119

Shakespeare, William 117, 127

Shovell Cloudesley, 115

Sidney, Algernon 102-106

—, Robert, 2nd Earl of Leicester 102

-, Sir Philip 40-43, 58, 61, 103, 116, 139,
143

Sotomayor, Alonzo de 32

South, Robert 60-1

Sprigge, Joshua 56

St. Georg 114

St. John, Anne 96

Steele, Richard 110

Stuart, Elizabeth, Konigin von Bohmen 47

Stuart, Henry, Prince of Wales 46-47

Sulla 109

Swift, Jonathan 115

Tacitus 42

Temple, Richard, Viscount Cobham 116

Terrail, Pierre du, Chevalier de Bayard 21,
32, 80, 129

Theresa von Avila (Teresa de Ahumada),
OCarm 68

Thornhill, James 114

Toland, John 105

Townsend, Aurelian 52

Turenne sieche La Tour d’Auvergne

Van Dyck, Jan 54

Vane, Sir Henry, d. J. 50, 101-105

Vergil 95

Vernon, Edward 119, 133

Villiers, George, 1st Duke of Bucking-
ham 47-48

-, George, 2nd Duke of Buckingham 101

Voltaire, Francois Marie Arouet de 132

Voyer de Paulmy, René de, comte
d’Argenson 69

Walpole, Robert 116

Washington, George 19, 138, 140

Wellesley, Arthur, 1st Duke of Welling-
ton 140-141

West, Benjamin 124, 134

175

- am 13.01.2028, 06:47:15.



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wilhelm I. von Oranien, der Schweiger 27, Wilmot, John, Earl of Rochester 96-100

109 Wilton, Joseph 123, 125
Wilhelm III. von Oranien, Konig von Eng- Wolfe, James 122-127, 133

land, Statthalter der Niederlande 25, 63,

108-109

176

- am 13.01.2026, 06:47:15. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956505867
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Inhaltsverzeichnis
	Vorbemerkung
	Einleitung
	Die Konfessionalisierung des Helden oder die subversive Kraft des Heroischen im späten 16. Jahrhundert
	Widerstreitende Modelle des Heroischen in England, ca. 1603–1660
	Der Heroismus der Heiligkeit, der leidende König und die Geste der Revolte: Frankreich 1610–1660
	Die Transformation des Helden in Frankreich in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts
	Die Restauration und die Krise des Heroischen in England nach 1660
	Der Held im 18. Jahrhundert zwischen Kritik und Transformation
	Epilog
	Quellen- und Literaturverzeichnis
	Personenregister

