
MIRWACH

JÜDISCHE UND CHRISTLICHE TRADITIONEN  
IN GEGENWÄRTIGEN KONTEXTEN 	   		         4

Anja Marschall – Kerstin Menzel (Hrsg.)

Dem Leiden Ausdruck verleihen
Biblische und liturgiewissenschaftliche  
Perspektiven auf Klagetexte

MIRWACH

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem Leiden Ausdruck verleihen  

Herausgegeben von

Anja Marschall – Kerstin Menzel

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 MIRWACH  מִרְוָח
JÜDISCHE UND CHRISTLICHE TRADITIONEN  

IN GEGENWÄRTIGEN KONTEXTEN  

JEWISH AND CHRISTIAN TRADITIONS  
IN CONTEMPORARY CONTEXTS

Herausgegeben von | Edited by

Asher D. Biemann – Alexander Deeg 
Marianne Grohmann – Yemima Hadad 

Klaus Unterburger

Band | Volume 4

ERGON VERLAG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem Leiden Ausdruck verleihen  
Biblische und liturgiewissenschaftliche 

Perspektiven auf Klagetexte

Herausgegeben von

Anja Marschall – Kerstin Menzel

ERGON VERLAG

Johannes Först 

Versöhnung mit der Moderne 
Rekonstruktionen kirchlicher Praxis 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

ERGON VERLAG 

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Publikation wurde unterstützt durch die Open-Access-Publikationsfonds  
der Universität Leipzig und der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Universität Leipzig
Theologische Fakultät
Institut für Alttestamentliche Wissenschaft
Professur für Theologie und Exegese des  
Alten Testaments

Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg
Theologische Fakultät
Institut für Systematische Theologie, Praktische 
Theologie und Religionswissenschaft

Die Schriftenreihe ist bis Band 3 erschienen unter dem Titel  
„Beiträge zur Gegenwartsbedeutung jüdischer und christlicher Überlieferungen“.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 

Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2026

© Die Autor:innen
Publiziert von

Ergon – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden
Gesamtverantwortung fur Druck und Herstellung
bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG.

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo

www.ergon-verlag.de

ISBN 978-3-98740-203-6 (Print)
ISBN 978-3-98740-204-3 (ePDF)

DOI: https://doi.org/10.5771/9783987402043

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung  
4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
http://www.ergon-verlag.de
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://www.ergon-verlag.de


Inhaltsverzeichnis

Anja Marschall/Kerstin Menzel
Ritualität – Trauma – Performanz 
Zum Ertrag eines interdisziplinären Blicks auf Klagetexte ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Gegenwärtige Verortungen liturgischer Klage

Alexander Deeg
Perikopierte Klage 
Klage(-Psalmen) im evangelischen Gottesdienst ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

Kristine Suna-Koro
Silence as Liturgical Space of Lament 
Praying and Listening on Christmas Eve Amidst Ecological and 
Migration Emergencies ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

Daniel Krochmalnik
Hoffnungsstern 
Zur Gestalt des Klagelieds .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47

Erik Dremel
Klang der Klage in der Musik 
Eine kulturhistorische Spurensuche in Kunst- und Kirchenmusik .... . . . . . . . . . . 63

Traumatheoretische Perspektiven

Alexandra Grund-Wittenberg
Klage, Anklage und die Hoffnung auf einen Gott, der Wunden verbindet 
Zu Trauma-Bearbeitungen in den Psalmen .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Kimberly Wagner
Lament-Informed Preaching for the Present Age .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

Bärbel Fünfsinn
Trauma-Psalmen der Gegenwart ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prozesse kollektiver und individueller Selbstverständigung

Anja Marschall
Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit 
Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

Nikolett Móricz
Vulnerability and Narrative Ethics in Ps 107 
From Poetic Line to Psalmic “History” and Narrative Identity Formation ... 133

Diana Paulding
How to Lament When It’s All Our Fault 
Reading Job During the Climate Crisis ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

Ulrike Wagner-Rau
Klagen – ein Lebensmittel 
Praxistheoretische Erkundungen in autobiografischer Sterbe- und 
Trauerliteratur .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

Ritualisierte Sprachform und aktuelle Performanz

Matthias Hopf
Das Psalmen-Ich und die betende Person 
Überlegungen zu Identifikation, Aneignung und Emotionalität im 
Klagelied des Einzelnen .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

Kerstin Menzel
Mehr als nur Problemexposition? 
Biblische und gegenwärtige Klage im Kontext von Gottesdiensten nach 
Katastrophen .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191

Samuel Hildebrandt
Ein Text, viele Stimmen 
Die Polyphonie des 109. Psalms in liturgischer Perspektive .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

Verzeichnis der Autor:innen .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

6 INHALTSVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ritualität – Trauma – Performanz 
Zum Ertrag eines interdisziplinären Blicks auf Klagetexte

Anja Marschall/Kerstin Menzel

„But the main point is the first: life is not right. It is now noticed and voiced that life is not 
as it was promised to be. […] Lament occurs when the dysfunction reaches an unacceptable 

level, when the injustice is intolerable and change is insisted upon.“1

Walter Brueggemann

Walter Brueggemann ist vor wenigen Wochen, am 5. Juni 2025, im Alter von 
92 Jahren verstorben. Er kann als Vordenker der Ideen und Anfragen dieses 
Buches verstanden werden. Zahlreiche Autor:innen des Bandes verweisen auf 
ihn als einen der ersten, der nicht nur auf die Bedeutung der Klage für den 
individuellen Glauben insistierte, sondern auch die unhintergehbare Relevanz 
des Klageausdrucks für Glaubensgemeinschaften wiederholt hervorgehoben 
hat. Sein Lebenswerk verbindet die alttestamentliche Wissenschaft und die 
Praktische Theologie auf außerordentliche Weise und dient als Inspiration zum 
anhaltenden Dialog beider Forschungsgebiete.

Klage als Genre gewinnt aktuell in einer Zeit vielfältiger gesellschaftlicher 
Krisen neue Aufmerksamkeit. Einige Schlaglichter mögen genügen:

Der Soziologe Andreas Reckwitz hält die Verdrängung von Verlusten, die das 
Fortschrittsnarrativ der Moderne auszeichnen, für nicht mehr tragbar im Kon­
text demokratischer, sicherheitspolitischer und ökologischer Krisen. Er betont, 
dass es vielmehr darum gehen müsse, Verluste im öffentlichen Miteinander 
zu thematisieren und damit anzuerkennen. Unter den Strategien, mit denen 
die westlichen Gesellschaften dieser neuen Sichtbarkeit von Verlusten in der 
Spätmoderne begegnen, beschreibt Reckwitz auch eine „offensive Praxis des 
Abschiednehmens“2, in der Menschen sich entschließen, Verluste „in einer ei­
genen, reflektierten, womöglich ritualisierten Praxis anzunehmen“3. Interessan­
terweise kommt in seinem Kapitel zur Religion die Klage als Form nicht in 
den Blick, aber die Stoßrichtung des Buches insgesamt lässt sich verstehen als 
Votum gegen die Verdrängung von Schmerz, Tod und Verlust und für Formen, 
diesen Erfahrungen Ausdruck zu verleihen und sie damit gesellschaftlich bear­
beitbar zu machen.

In den harten Lockdowns der Pandemie gewann auch die spezifisch religiö­
se Form der Klage neue Aufmerksamkeit – etwa durch die stark reduzierte 

1 Walter Brueggemann, The Costly Loss of Lament, in: JSOT 36/1986, 57–71:65.
2 Andreas Reckwitz, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 400.
3 A.a.O., 405.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inszenierung des außerordentlichen Gebets des Papstes im März 2020 auf dem 
leeren Petersplatz, eine Inszenierung, die stark auf Gebet und Schweigen vor 
dem Gekreuzigten geprägt war. Ein Angebot der Leipziger Kirchen unter dem 
Titel „Klagezeit“, an dessen Konzeption Kerstin Menzel beteiligt war, fand über 
den lokalen Kontext hinaus überraschend starke mediale Resonanz – in den 
sozialen Medien, regionalen Radiosendern, Zeitschriften und der christlichen 
Publizistik.4 Das spezifische Angebot religiöser Rituale, in denen Klage aus 
dem Modus der gesellschaftlichen Anklage in einen Ausdruck des Erlebens 
finden kann, der Spannungen integriert und offen hält, wurde mit Interesse 
wahrgenommen und als wichtige Ergänzung des Ringens um Stärkung und 
Trost in den Kirchen gewürdigt.

Der Angriffskrieg Russlands gegen die Ukraine sowie die Geschehnisse 
nach dem 7. Oktober 2023 in Israel und Gaza haben auch in Deutschland 
Menschen emotional sehr bewegt, erschreckt und sorgen für anhaltende gesell­
schaftliche Diskussionen. Als Reaktion darauf wurden vielerorts Friedensgebete 
und Mahnwachen angeboten. Angesichts großer Zerstörung und anhaltendem 
Leiden wächst die Suche nach Worten, die Schmerz, Anklage und Hoffnung 
zugleich ausdrücken können. Gerade im Kontext des Ukrainekrieges ist dabei 
das Genre der Klage wichtig geworden. Im März 2022 plädierte die katholische 
Alttestamentlerin Christina Kumpmann für die „produktive Spannung“ der 
biblischen Klage in Zeiten der Sprachlosigkeit.5 Auch die EKD orientierte sich 
an biblischem Gebet, als sie im Herbst desselben Jahres zweisprachige Karten 
mit Klagegebet und Segen für ukrainische Geflüchtete kostenlos online und per 
Post zur Verfügung stellte.6 Der Lutherische Weltbund hat zum dritten Jahrestag 
des Angriffskriegs gegen die Ukraine zum vereinten Gebet aufgerufen – auch 
dies ein Klagegebet.7

Grund genug, die Performanz und literarische Qualität biblischer Klagetexte 
in interdisziplinärer Weise erneut in den Blick zu nehmen. Der vorliegende 
Band dokumentiert, um wenige Beiträge ergänzt, eine Tagung, die im Mai 2024 
von uns an der Theologischen Fakultät der Universität Leipzig organisiert wur­
de. Wir freuen uns sehr, dass die Referent:innen bereit waren, die Erträge der 

4 Kerstin Menzel, Der Krise Ausdruck geben – ein Format öffentlicher Seelsorge in 
Leipzig, https://www.feinschwarz.net/der-krise-ausdruck-geben-ein-format-oeffentlicher-seel­
sorge-in-leipzig/ [29.09.2025]. Dies./Lüder Laskowski/Stephan Kosch, „Klagen ist eine Form 
des Machens“, https://zeitzeichen.net/node/8957 [29.09.2025].

5 Christina Kumpmann, Klagen. Unverzichtbar, https://www.feinschwarz.net/34649-2/ 
[29.09.2025].

6 EKD, Gebetskarten für ukrainische Geflüchtete, https://www.ekd.de/gebetspostkarten-fuer-
ukrainische-gefluechtete-75156.htm [29.09.2025].

7 Dmytro Tsolin, Gebet zum dritten Jahrestag des Krieges gegen die Ukraine, https://luther­
anworld.org/de/news/gebet-zum-dritten-jahrestag-des-krieges-gegen-die-ukraine [29.09.2025]. 
Das Gebet stammt von Dmytro Tsolin, einem Pfarrer der Deutschen Evangelisch-Lutheri­
schen Kirche der Ukraine. Interessant ist allerdings ebenso der vorgeschaltete Artikel des LWB 
zum Gebet, der ebenfalls Klageduktus hat.

8  ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.feinschwarz.net/der-krise-ausdruck-geben-ein-format-oeffentlicher-seelsorge-in-leipzig/
https://zeitzeichen.net/node/8957
https://www.feinschwarz.net/34649-2/
https://www.ekd.de/gebetspostkarten-fuer-ukrainische-gefluechtete-75156.htm
https://lutheranworld.org/de/news/gebet-zum-dritten-jahrestag-des-krieges-gegen-die-ukraine
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/der-krise-ausdruck-geben-ein-format-oeffentlicher-seelsorge-in-leipzig/
https://zeitzeichen.net/node/8957
https://www.feinschwarz.net/34649-2/
https://www.ekd.de/gebetspostkarten-fuer-ukrainische-gefluechtete-75156.htm
https://lutheranworld.org/de/news/gebet-zum-dritten-jahrestag-des-krieges-gegen-die-ukraine


Diskussion, die auch durch die Studierenden eines gemeinsamen Seminars zwi­
schen unseren damaligen Standorten, der Universität Leipzig und der Martin-
Luther-Universität Halle, geprägt war, in ihre Überarbeitung aufzunehmen und 
zur Verfügung zu stellen.

Ziel der Tagung war es, aktuelle Forschungsperspektiven aus beiden Fächern 
ins Gespräch zu bringen und mithin die Klagetexte in ihrem Potential als 
traumaverarbeitende Literatur, als rituelle Skripte sowie als individuell, musi­
kalisch und liturgisch vielfältige Performances zur Geltung zu bringen, neue 
Forschungsperspektiven im interdisziplinären Gespräch zu erschließen und die 
wechselseitige Rezeption von Forschungserträgen anzuregen.

Im Bereich der Praktischen Theologie und der deutschsprachigen Liturgie­
wissenschaft wurde Klage bisher als eine Form christlichen Gebets wahrgenom­
men, nur vereinzelt sind jedoch tiefergehende Beschäftigungen entstanden. Im 
englischsprachigen Kontext gehen homiletische und liturgische Überlegungen 
stärker in konzeptionelle Vorschläge über. Vorliegende Aufsätze und Aufsatz­
sammlungen zeigen im Wesentlichen fünf Reflexionsrichtungen:

Erstens findet sich immer wieder ein Bedauern über die Vernachlässigung 
der Klage im regulären Gebetsleben der Kirche und ein Plädoyer für diese 
– so die Wahrnehmung – klassische Gebetskonventionen und Gottesbilder 
irritierende Form, Erfahrungen vor Gott Ausdruck zu geben.8

In der liturgiewissenschaftlichen Arbeit über Gottesdienste nach Unglücken 
und in gesellschaftlichen Krisenlagen sowie im ritualtheoretischen Bereich der 
desaster rituals überschneiden sich zweitens Forschungen zu traumatisierenden 
Ereignissen und die Reflexion konkreter liturgischer Gestaltung. Hier wird zwar 
die Herausforderung theologisch anspruchsvoller Sprachgestaltung benannt9, 
die Gründung jüdischer und christlicher Religion in der Erfahrung von Kata­

8 Vgl. etwa die Überlegungen zur Rezeption der Klagepsalmen im Evangelischen Gesangbuch 
von Stefan Ark Nitzsche, Vor der Antwort käme die Frage. Die Psalmenrezeption im Evangeli­
schen Gesangbuch, in: Georg Steins (Hg.), Schweigen wäre gotteslästerlich. Die heilende Kraft 
der Klage, Würzburg 2000, 133–153, oder die Analysen von Gebetstexten von Birgit Jeggle-
Merz, Mit Tränen und Geschrei. Klagend beten, in: Steins (Hg.), Schweigen, 154–167; Brigitte 
Enzner-Probst, Schreien lernen oder: Von der heilsamen Kraft des Klagens. Klageliturgien als 
Raum seelsorgerlicher Begleitung, in: PrTh 37/2002, 188–195. Ralph Kunz, Lob der Klage. 
Beten mit Hiob, in: Oliver Dürr/ders./Andreas Steingruber (Hg.), „Wachet und betet“. Mystik, 
Spiritualität und Gebet in Zeiten politischer und gesellschaftlicher Unruhe, Münster 2021, 227–
241, diskutiert das Verhältnis von alttestamentlicher Klage (konkret: Hiob) und christlichem 
Gebet. Die Leerstelle in den Gesangbüchern wurde auch für die großen Denominationen in 
den USA beschrieben: Denise Hopkins, Journey through the Psalms, St. Louis 2001, 5f. und 
Glenn Pemberton, Hurting with God. Learning to Lament with the Psalms, Abilene TX 2012, 
441f., zitiert nach Soong-Chan Rah, Prophetic Lament. A Call for Justice in Troubled Times, 
Downers Grove IL 2015, 21f.

9 Vgl. Stephan Winter, „... Oder bleibt nichts?“. Zu Herausforderungen biblisch begründeter 
Gott-Rede angesichts von Großkatastrophen, in: Benedikt Kranemann/Brigitte Benz (Hg.), 
Trauerfeiern nach Großkatastrophen, Neukirchen-Vluyn 2016, 89–103.

RITUALITÄT – TRAUMA – PERFORMANZ 9

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strophen betont10 und die Klage als Spezifikum christlicher Feierpraxis11 und in 
ihrem Zusammenspiel mit Zeugnissen der Betroffenheit12 wahrgenommen, eine 
vertiefte Auseinandersetzung mit der faktischen Verwendung biblischer Klage 
in Gottesdiensten nach Katastrophen steht jedoch aus.

Praktisch-theologisch gibt es drittens durchaus eine Auseinandersetzung mit 
literarischen, insbesondere poetischen Formen der Klage,13 die jedoch nur in 
Ansätzen den Kontext von Ritual und Liturgie mit betrachtet.14

In der englischsprachigen Forschung wird Klage im Bereich der Homiletik 
vielfältig reflektiert und das Potential von Klagetexten zur Bearbeitung von 
Trauma und Leid erkundet: in ihrer öffentlichen Form, in ihrer Verankerung 
in den Gesängen von Sklav:innen und in der liturgischen Tradition der Black 
Church, in ihrem theologischen Spannungsreichtum und in ihrer literarischen 
Form, die dem Zerbrechen von Sprache und Erzählung auch in der Predigt 
Rechnung tragen kann.15

Stärker im Bereich der Liturgiewissenschaft findet sich in der englischspra­
chigen Literatur zuletzt auch eine Reihe von Beiträgen, die Klage in den Hori­

10 Vgl. Albert Gerhards, Pro quacumque necessitate. Katastrophenbewältigung in liturgischen 
Traditionen des Judentums und Christentums, in: Wolfram Kinzig/Thomas Rheindorf (Hg.), 
Katastrophen – und die Antworten der Religionen, Würzburg 2011, 121–135.

11 Vgl. Michael Meyer-Blanck, Glauben zeigen. Kirchliche Trauerfeiern als Formen symbolischer 
Diakonie, in: Brigitte Benz/Benedikt Kranemann (Hg.), Deutschland trauert. Trauerfeiern 
nach Großkatastrophen als gesellschaftliche Herausforderung, Würzburg 2019, 111–122:114f.

12 Vgl. Kerstin Menzel, Viva vox – Stimme des Lebens. Die Bibel im Kontext von Berichten über 
gegenwärtige Erfahrungen in Gottesdiensten, in: Anke von Legat/Michael Schneider (Hg.), 
Große Botschaft in kleinen Texten. Bibelauslegung in und durch Medien der Gegenwartskul­
tur (Biblische Argumente in gegenwärtigen Debatten 2), Paderborn 2022, 221–230; dies., 
Zeug:innen des Leids. Beteiligung von Betroffenen in Gottesdiensten angesichts von Krisen 
und Katastrophen, in: Stephan Steger/Martin Stuflesser/Marco Weis/Stephan Winter (Hg.), 
Liturgie und Ekklesiologie. Reform des Gottesdienstes als Reform der Kirche, Regensburg 
2023, 282–300; dies., Spannungen inszenieren und halten. Gottesdienste in Pandemiezeiten, 
in: Alexander Deeg/Christian Lehnert (Hg.), Krieg und Frieden. Metaphern der Gewalt und 
der Versöhnung im christlichen Gottesdienst (BLSp 34), Leipzig 2022, 101–130.

13 Vgl. Ilit Ferber/Paula Schwebel (Hg.), Lament in Jewish Thought. Philosophical, Theological 
and Literary Perspectives (Perspectives on Jewish Texts and Contexts 2), Berlin/Boston 2014, 
die von Texten Gershom Sholems zu Klage ausgehen und diese auch in Bezug auf Schweigen 
und auf Poesie reflektieren. Vgl. auch die entsprechenden Abschnitte im Jahrbuch Biblische 
Theologie 16/2001 sowie Dorothea Erbele-Küster/Nikolett Móricz/Manfred Oeming (Hg.), 
„Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch“ (Klgl 2,13). Theologische, psychologische 
und literarische Zugänge der Traumaforschung (Hermeneutische Untersuchungen zur Theo­
logie 89), Tübingen 2022.

14 In historischer Perspektive vgl. etwa Juliane Prade-Weiss, Antiphonie, Ritual und Moderne. 
Zur Verhandlung von Traumata in Klagen, in: a.a.O., 247–266.

15 Sally A. Brown/Patrick D. Miller (Hg.), Lament. Reclaiming Practices in Pulpit, Pew, and 
Public Square, Westminster 2005; Luke A. Powery, Spirit Speech. Lament and Celebration 
in Preaching, Nashville 2009; ders., Dem Dry Bones. Preaching, Death, and Hope, Minneapo­
lis 2012; Kimberly E. Wagner, Fractured Ground. Preaching in the Wake of Mass Trauma, 
Louisville 2023.

10  ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zont gegenwärtiger Krisen einzeichnen, etwa Migration16 oder Klimawandel17 

und dies auch mit postkolonialen Perspektiven verbinden.18
Die Arbeit von Andrea Bieler, die bereits seit über zwanzig Jahren Klage in 

der Verbindung von liturgiewissenschaftlichen und poimenischen Perspektiven 
verfolgt, ragt im deutschsprachigen Kontext besonders hervor. Bereits im Jahr 
2000 hat sie über das Potential von Klagepsalmen in der gottesdienstlich-rituel­
len Begleitung von Opfern sexueller Gewalt gearbeitet,19 2017 hat sie in ihrer 
Poimenik das Potential von Klagetexten in einem Feld beschrieben, in dem 
Erzählungen zerbrechen: Erfahrungen von moral injury und posttraumatischer 
Belastungsstörung von Soldat:innen.20 In ihrer Arbeit kommen die Klagetexte 
nicht nur in der betenden Grundbewegung und dem theologischen Ringen in 
den Blick, sondern auch in ihrer literarischen Struktur. Darin wird deutlich: 
Eine stärkere Beschäftigung mit den Ergebnissen alttestamentlicher Forschung 
kommt einer vertieften liturgiewissenschaftlichen Reflexion zugute.

Die Auseinandersetzung mit den Klagetexten der Hebräischen Bibel hat sich 
in der alttestamentlichen Wissenschaft in den letzten Jahrzehnten weit aufgefä­
chert. Neben einer strengen form- und gattungsgeschichtlichen Herangehens­
weise ergeben sich nun auch dezidiert literaturwissenschaftlich fundierte, dra­
maturgische, poetologische, leib-phänomenologische und psychologisch-infor­
mierte Untersuchungen.21 Fragen von Individualität und Selbstreflexion rücken 

16 Kristine Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global 
Refugee Crisis, in: Liturgy 34.2/2019, 31–40.

17 Anne Rowthorn/Jeffery Rowthorn, Introduction, in: dies. (Hg.), God’s Good Earth in Crisis. 
Liturgies of Lament, Eugene OR 2024. Auch für dieses Buch hat Walter Brueggemann ein 
Vorwort verfasst.

18 Vgl. hier grundsätzlich auch die Arbeit von Claudio Carvalhaes, etwa das Buch: Praying with 
Every Heart. Orienting Our Lives to the Wholeness of the World, Oregon 2021 oder ders. 
(Hg.), Liturgy in Postcolonial Perspectives, New York 2015.

19 Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klageräume für Überlebende sexueller Gewalt. Poi­
menische und liturgische Überlegungen, in: Eth 60.2/2000, 117–130.

20 Dies., Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge, Göttingen 2017, 215–227.
21 Zur gattungsgeschichtlichen Perspektive vgl. u.a. Erhard Gerstenberger, Der bittende Mensch. 

Bittritual und Klagelied des Einzelnen im Alten Testament (WMANT 51), Neukirchen-Vluyn 
1980; Sigmund Mowinckel, The Psalms in Israel’s Worship (The Biblical Resource Series), 
Grand Rapids, Michigan/Cambridge, U. K. 2004; Amy Cottrill, Language, Power and Identity 
in the Lament Psalms of the Individual (LBH.OTS 493), New York 2008; Sarah Riegert, Die 
„Ich-Sphäre“ des Beters. Eine anthropologische Untersuchung zur Selbstreflexion des Beters 
am Beispiel von Ps 42/43 (FRLANT 275), Göttingen 2019. Als literaturwissenschaftliches 
Beispiel kann Mandolfo gelten, vgl. Carleen Mandolfo, God in the Dock. Dialogic Tension in 
the Psalms of Lament (A Continuum imprint 357), London 2002. Zu den dramaturgischen 
Ansätzen ist Hopf zu zählen, vgl. Matthias Hopf, Die Psalmen als „verbale Bühnen“. Ein expe­
rimenteller Blick auf die dramatisch-performativen Strukturen der Psalmen, in: BZ 65.1/2021, 
1–27. Einen poetologischen Zugang hat kürzlich Linafelt vorgelegt, vgl. Tod Linafelt, Why 
Is There Poetry in the Book of Job?, in: JBL 140.4/2021, 683–701. Leib-phänomenologisch 
arbeitet Verde, vgl. Danilo Verde, Trauma, Poetry and the Body. On Psalter’s Own Words for 
Wounds, in: Biblica 101.2/2020, 208–230. Psychologisch-informierte Untersuchungen haben 
kürzlich u.a. Marschall und Móricz vorgelegt, vgl. Anja Marschall, Hiobs Vaterschaft und die 
Trauer um seine Kinder. Eine Relektüre des Hiobbuches, in: AVAR 2.1/2023, 153–198; Nikolett 

RITUALITÄT – TRAUMA – PERFORMANZ 11

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebenso in den Blick wie kollektive Standortbestimmung und Traumaverarbei­
tung. Dabei hat vor allem der Niederschlag von Vulnerabilität, Resilienz und 
Trauma innerhalb der Klagetexte in den letzten Jahren besondere Beachtung 
erfahren.22

Insbesondere die sog. psalms of complaint,23 die sich durch einen großen An­
teil an Gott-Klage auszeichnen und Gott als feindliches Gegenüber verklagen, 
als auch die diesen folgenden Klagen Hiobs gelten gemeinhin als widerspenstige 
Klagetexte, die individuelle und kollektive Krisensituationen zu verarbeiten 
suchen. In der eingehenden Untersuchung dieser Klagetexte hat die neuere alt­
testamentliche Wissenschaft zahlreiche Aspekte der antiken Texte offengelegt, 
die eine Neubewertung der praktischen Verwendung der Texte nach sich zie­
hen sollten. Zu diesen zählt die soziale Vernetzung des Klagegeschehens, der 
Metaphernreichtum der Klagesprache oder auch die erstaunliche Flexibilität 
des Klageformulars. Auch das Stör- und Innovationspotential der klagenden 
Anfragen an Gott und Gemeinschaft gilt es, neu zu bedenken. Scott Ellington 
hat herausgearbeitet, dass der Akt der Klage zum einen existenzielles Risiko 
darstellt, weil der klagende Mensch das Ende der Gültigkeit der kollektiven 
Erinnerung mit ihrer identitätsformenden Kraft, den Zerfall der bekannten 
Welt, die absolute Zerstörung der Gottesbeziehung und den Verlust des Sinns 
des Todes riskiert. Zum anderen ermöglicht aber gerade dieser Mut, sich dem 
Risiko auszusetzen, eine suchende, innovative und konstruktive Auseinander­
setzung mit dem Welterleben.24

Die Spuren dieser konstruktiven Auseinandersetzung innerhalb der Klagege­
bete der Hebräischen Bibel hat Anja Marschall in ihrer 2024 erschienenen Dis­
sertation untersucht. Aufbauend auf gattungs-, motiv- und theologiegeschicht­
lichen Untersuchungen von Klagepsalmen und den Klagen Hiobs sowie Er­
kenntnissen der trauma studies stellt sie dabei Aneignungsprozesse innerhalb 
der Texte fest. Diese reichen von Selbstreflexion zu Identitätsbildung und von 
kritischer Infragestellung von traditioneller Theologie bis zum abgebildeten 

Móricz, Wie die Verwundeten – derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phänomenologie des 
Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 und 137 (FRLANT 282), Göttingen 2021.

22 Zu Vulnerabilität und Resilienz vgl. Cornelia Richter (Hg.), Ohnmacht und Angst aushalten. 
Kritik der Resilienz in Theologie und Philosophie (Religion und Gesundheit 1), Stuttgart 
2017; Judith Gärtner/Barbara Schmitz (Hg.), Resilienznarrative im Alten Testament (FAT 
156), Tübingen 2022. Zur Arbeit mit Trauma-Texten vgl. Dorothea Erbele-Küster/Nikolett 
Móricz/Manfred Oeming (Hg.), „Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch“ (Klgl 2,13). 
Theologische, psychologische und literarische Zugänge der Traumaforschung (Hermeneuti­
sche Untersuchungen zur Theologie 89), Tübingen 2022.

23 Nach Craig Broyles, The Conflict of Faith and Experience in the Psalms. A Form-Critical and 
Theological Study (JSOT.S 52), Sheffield, England 1989.

24 Scott Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament, Eugene, OR 
2008, kursorisch. Vgl. auch Paul Raabe, Deliberate Ambiguity in the Psalter, in: JBL 110.2/1991, 
213–227.

12  ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entschluss zum Ergreifen einer bestimmten Form des Klagegebets.25 Sie arbei­
tet heraus, dass Klage in den alttestamentlichen Gebeten zum einen mehr ist 
als nur Selbstausdruck, da sie zum Medium existenzieller Reflexion werden 
kann. Zum anderen geht alttestamentliche Klage auch darüber hinaus, Anrede 
Gottes zu sein, die Gott menschliches Leiden vorträgt und eine Antwort darauf 
einklagt. Sie ist immer auch ein Wortgeschehen vor den Ohren Anderer, das die 
leidende Person im sozialen Dialog hält und die Gemeinschaft der Glaubenden 
zu Solidarität und Anteilnahme auffordert.

Während die alttestamentliche Klageforschung zuletzt durch Philosophie 
und Systematische Theologie aufgenommen wurde und in traumatologischen 
Fragen eng mit aktueller psychologischer Forschung kooperiert,26 schöpft die 
Vernetzung von alttestamentlicher Wissenschaft und Praktischer Theologie, 
insbesondere Liturgiewissenschaft, ihr Potential an dieser Stelle noch nicht aus.

Dem Band liegen drei konzeptionelle Linien zugrunde, die sich aus dem 
Schnittfeld von alttestamentlicher Forschung und Liturgiewissenschaft und der 
Zusammenschau der Diskurse in beiden Fächern ergeben:

Zum einen nehmen wir die neu etablierte Aufmerksamkeit für traumatheo­
retische Interpretationsansätze aus der alttestamentlichen Wissenschaft auf: In­
wiefern erhellt Forschung zu traumatischen Erlebnissen, etwa von sexueller 
Gewalt, einem Krieg oder einer Naturkatastrophe, das Verständnis der Texte? 
Welche liturgischen Kontexte werden über diese konkreten Interpretationsper­
spektiven erschlossen? Welche kollektiven und individuellen Leidenserfahrun­
gen verbinden sich mit der Rhetorik, der Struktur und der sprachlichen Gestalt 
der Klage in biblischen Texten einerseits und in gegenwärtiger gottesdienstli­
cher Gestaltung andererseits?

Zweitens fokussieren wir auf die biblischen Texte im Horizont von Ritualität: 
Welche Verwendungsmöglichkeiten haben Texte, die je konkreten Ausnahmesi­
tuationen entspringen und sich zugleich traditioneller Formen und Sprachspie­
le bedienen? Wie lassen sich Situativität und Repetition in dieser Hinsicht 
vermitteln?

Schließlich ist ein durchlaufender Faden das Interesse an der Performativität 
von (biblischer) Klage: Was lässt sich über die Performanz der alttestamentli­
chen Texte erheben? Welcher Zusammenhang besteht zwischen ihrem Perform­
anzpotential und ihrem Identifikationspotential? Welche Perspektiven eröffnen 

25 Anja Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiobbuch (FAT 
II), Tübingen 2024; vgl. auch dies., Job’s Lament and Reflection. Challenging the Limits of the 
Complaint Psalms, in: Dies. (Hg.), Hiobs Reden. Zwischen Selbstreflexion, Klage und Streit 
(ABG 76), Leipzig 2024.

26 Vgl. Walter Brueggemann, The Message of the Psalms. A Theological Commentary (Augsburg 
Old Testament Studies), Minneapolis 1984; ders., The Costly Loss of Lament. Zur Aufnahme 
durch die Systematische Theologie vgl. Eva Harasta (Hg.), Mit Gott klagen. Eine theologische 
Diskussion, Neukirchen-Vluyn 2008.

RITUALITÄT – TRAUMA – PERFORMANZ 13

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überlegungen zur poetischen Struktur und zu aktueller Performanz in Text und 
Musik?

Die Beiträge haben wir in vier Abschnitte gegliedert: In einem ersten Ab­
schnitt werfen wir einen breiten Blick auf gegenwärtige Verortungen liturgi­
scher Klage sowohl im liturgischen Alltag der Kirche als auch in besonderen 
Situationen. Der Beitrag von Alexander Deeg setzt mit einer theologischen Wür­
digung der Klage als „vertikaler Sehnsucht“ ein, in der die Verborgenheit Gottes 
ernst genommen wird. Dennoch spielt die Klage in der Bibellesepraxis kaum 
eine Rolle und auch in der liturgischen Praxis der Kirche bietet sich ein ambiva­
lentes Bild: Während mit der Perikopenrevison neue Klagetexte, insbesondere 
aus Hiob, Klgl und Jer in die Ordnung der Lese- und Predigttexte gelangt sind, 
verlieren die Klagepsalmen in ihrer liturgischen Anordnung durch Kürzungen 
zuweilen starke sprachliche Bilder und v.a. die Dimension der Feindklage. 
Im Beitrag von Kristine Suna-Koro liegt die Fremdheit und Abständigkeit der 
Klagetexte, die Deeg konstatiert, weniger in den Texten als in der sozialen Po­
sition durchschnittlicher Gemeinden begründet. Mit Emily Townes votiert sie 
dafür, mit der regelmäßigen Praxis gemeinschaftlicher gottesdienstlicher Klage 
Gerechtigkeitsfragen wach zu halten. Klagetexte haben etwa, so Suna-Koro, das 
Potential, den Gottesdienst von sozial eher privilegierten Gemeinden zu öffnen 
für die Klagen im Kontext der Klimakrise und Migrant:innen. Dafür sei es 
nötig, dass anthropozentrische und selbstzentrierte Fürbittskripte ihre Grenze 
in einem Schweigen finden, in dem Stimmen aus der gequälten Schöpfung 
und Stimmen von Menschen, die Vertreibung, Entwurzelung und Ausgrenzung 
aus eigener Erfahrung kennen, Raum finden können. Aus der Perspektive der 
jüdischen Theologie betont Daniel Krochmalnik, dass es gerade Gott ist, der 
in den Klagepsalmen als Feind erlebt wird und die Klage darin das Leiden 
wirklich ernst nimmt. Er diskutiert unterschiedliche Interpretationen des Stim­
mungsumschwungs und votiert dafür, die Möglichkeit der Umstimmung Got­
tes durch das Gebet nicht zu vergessen. Die Klagetexte werden damit zum 
Gebetskampf, der biblischer Frömmigkeit in ihrer Tiefe gerecht wird. Nicht 
dezidiert liturgische, aber doch mindestens liturgisch rezipierte performative 
Kontexte adressiert der musikwissenschaftliche Beitrag von Erik Dremel, der 
anhand eines Gangs durch die Kompositionsgeschichte die unterschiedlichen 
musikalischen Mittel bzw. affektiven „Chiffren“ aufzeigt, die Klage in Klang 
verwandeln. Der Horizont seiner exemplarischen Auswahl reicht von Monte­
verdi über Schütz, Mitglieder der Familie Bach, Hensel und Brahms bis zu 
Zimmermann als Vertreter des 20. Jahrhunderts. Dremels Erkundungen wollen 
zum Selbst-Nachhören anregen und weisen insofern über die Buchform der 
Ergebnisdokumentation hinaus.

Der zweite Abschnitt nimmt traumatheoretische Perspektiven im engeren 
Sinne auf. Alexandra Grund-Wittenberg erkundet in ihrem Beitrag, ob Psalmen 
als Trauma-Texte gelten können, welche Sprache im Zusammenhang mit Trau­

14  ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ma in den Psalmen typisch ist und welche Rolle die Psalmen im vielstimmigen 
kulturellen Trauma-Gedächtnis Israels spielen. Sie stellt exemplarisch dar, wie 
moderne soziologische Theorien von kulturellem Trauma bei der Anwendung 
auf antike Kulturen auf ihre Übertragbarkeit geprüft werden sollten. Dabei 
greift sie auf die vorliegende Forschung zum kulturellen Gedächtnis zurück, 
anhand derer sie innerhalb der Psalmen eine Heterogenität der Trauma-Bear­
beitung feststellt. Sie bemerkt, dass in Individualpsalmen Traumaspuren oft 
nur ein Aspekt innerhalb eines Gesamtbildes anderer Notschilderungen sind 
und dass kulturelles Trauma sich in den Klageliedern des Volkes widerspiegelt. 
Kimberly Wagner denkt darüber nach, inwiefern nicht nur die Krisenmomente, 
denen sie ihre Dissertation gewidmet hatte, sondern auch das Predigen in 
alltäglichen Lagen nach traumasensiblen Formen verlangen könnte. Für ein 
Predigen, das die volle, leibliche Existenz der Hörenden ernst nimmt, biete 
biblische Klage insofern ein Vorbild, als sie aus der Vereinzelung in den Dialog 
mit Gott und indirekt auch mit der gottesdienstlichen Gemeinschaft führt, 
weil sie Erlaubnis und Sprache gibt, die schmerzhafte Realität in aller Ehrlich­
keit zu benennen, weil sie vielschichtigen und widersprüchlichen Emotionen 
Raum lässt und weil sie in Erinnerung und im Festhalten an der Verheißung 
Gottes eschatologische Imagination nährt. Bärbel Fünfsinn spielt schließlich 
die gerade neu herausgegebenen Psalmen von Carola Moosbach ein, die sich 
in ihren poetischen Texten mit der von ihr jahrelang erlebten sexualisierten 
Gewalt auseinandersetzt. Klagen, Schreien, Rache Wünschen, Sich Versöhnen 
und die Gottespoesie versteht sie als wesentliche Schritte der Bearbeitung der 
traumatisierenden Erfahrungen in den Texten Moosbachs, die sie in Auszügen 
präsentiert und kommentiert.

Der dritte Abschnitt lotet das Potential der Klagetexte für Prozesse kollektiver 
und individueller Selbstverständigung aus. Im Mittelpunkt der verschiedenen 
Beiträge steht die Klage als Praxis, die Verletzlichkeit benennt, Beziehungen zu 
Gott, Gemeinschaft und Schöpfung verhandelt und damit Räume eröffnet, in 
denen Identität, Hoffnung und Verantwortung neu gedacht werden können. 
Anja Marschall beleuchtet drei Dimensionen alttestamentlicher Klagetexte: 
Sprache, Beziehung und Zeit. Sie demonstriert die Ausdrucksstärke des sprach­
lichen und formalen Bruchs innerhalb der Psalmen und setzt sie mit traumati­
schem Erleben in Zusammenhang. Der Tradition der complaint psalms folgend 
betrachtet sie die Brüchigkeit des Daseins im Kontext der Selbst- und Gottes­
relation sowie zwischenmenschlicher Beziehungen. Die zeitliche Dimension 
der Klage nimmt Marschall abschließend zum Anlass, deren zeitlose Relevanz 
zu bedenken. Sie beansprucht in Liturgie und Predigt, auch im Sonntagsgottes­
dienst, Geltung für Henning Luthers Postulat: „Nur wer klagt, hofft.“27 Nach 
Marschall eröffnet eine Klage-involvierende Predigt ein Konfliktgespräch mit 

27 Henning Luther, Die Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforde­
rung für die Seelsorge, in: PrTh 33–34.3/1998, 163–176:170.

RITUALITÄT – TRAUMA – PERFORMANZ 15

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott und der Gemeinde, das die Anfechtung der Gottesbeziehung duldet und 
das Risiko, Gemeindeglieder zu verstören, mitbedenkt und verantwortungsvoll 
trägt. Nikolett Móricz fragt in ihrem Beitrag, wie Glaubensgemeinschaften Er­
fahrungen von Krise und Befreiung in Gottesdienste integrieren können. Dabei 
sieht sie das Gebet als Mittel, um Verletzlichkeit auszudrücken, gemeinschaftli­
che Erinnerungen zu formen und ethische Diskussionen zu initiieren. Móricz 
nimmt Ps 107 als paradigmatisches Beispiel für die Identitätsbildung der nach 
dem Exil entstandenen Gemeinschaft Israels und findet in ihm zudem auch 
Leerstellen, die Identifikationsprozesse jenseits der kanonischen Geschichte 
Israels hervorrufen können. Sie geht davon aus, dass die Gedenkerzählungen 
von Ps 107 auf diese Weise Prozesse der kreativen Vorstellungskraft und Ver­
söhnung unterstützen. Diana Paulding widmet sich angesichts der Klimakrise 
der Frage, wie westliche Christ:innen für eine Situation beten können, zu 
deren Eintritt sie selbst beigetragen haben. Sie kommt zu dem Schluss, dass 
ein angemessenes Gebet die eigene Rolle bei der Entstehung der Klimakrise 
anerkennt und gleichzeitig die Möglichkeit bietet, destruktive und anthropo­
zentrische Weltanschauungen in Perspektiven umzuwandeln, die die Beziehung 
zur Schöpfung betonen. Dabei versteht sie das Buch Hiob als wichtige Orientie­
rungshilfe. Trotz des Kontrasts zwischen Hiobs Unschuld und der individuellen 
sowie kollektiven Verantwortung der heutigen Leser:innen biete Hiobs Protest 
gegen Gott einen Ansatz, wie die Menschheit auch in Krisenzeiten mit dem 
Göttlichen in Verbindung treten, Gerechtigkeit suchen und in Beziehung zur 
leidenden Erde leben kann. Ulrike Wagner-Rau betont in pastoralpsychologi­
scher Hinsicht die Notwendigkeit, Trauer nicht zu verdrängen, sondern die 
starken und zum Teil bedrohlichen Gefühle expressiv zum Ausdruck zu brin­
gen. Anhand von autobiografischer Trauer- und Sterbeliteratur beschreibt sie 
die literarische Verarbeitung von Erfahrungen der Krankheit und des Todes 
naher Menschen als Form der Klage, die „psychische und geistige Schwerstar­
beit“ fordert. Mit dem von ihr gewählten praxistheoretischen Zugang kann sie 
dann auch körper- und materialitätsbezogene Formen der Klage herausarbei­
ten: Sinnliches Erleben kennzeichne sowohl die Erfahrung des Leidens, wie 
auch die Momente beglückender Lebendigkeit – beim Schwimmen, Boxen oder 
im kalten Schnee. Klage finde ihren Ausdruck auch im Umgang mit den Dingen 
und Orten. Im Blick auf die Adressierung dieser Klagen sieht Wagner-Rau auch 
jenseits religiöser Praxis einen Zwischenraum des „als ob“ entstehen, der über 
das rational Erwartbare hinausweist.

Der letzte Abschnitt fokussiert auf das Wechselspiel von ritualisierter Sprach­
form und je aktueller Performanz und fragt nach den Bedingungen und Per­
formanzen, in denen Menschen sich und ihr Erleben je neu mit diesen gepräg­
ten Texten identifizieren. Der rezeptionsästhetischen Frage nach der Interaktion 
zwischen Text und Rezipierenden geht Matthias Hopf am Beispiel von Ps 13 
nach. Er stellt fest, dass die Figur Davids als Identifikationsangebot verstanden 

16  ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden kann, allerdings das Psalm-Ich jenseits von einleitenden narrativen 
Ergänzungen die Möglichkeit zur Aneignung des Textes bietet. Dabei bezieht 
er insbesondere implizite Emotionen ein, die er auf der Ebene der Konnotatio­
nen verortet. In der Aneignung, im Gegensatz zur klassischen Identifikation, 
werde ein textliches Ich zum Ich der rezipierenden Person. Abschließend weist 
Hopf darauf hin, dass bei der Rezeption von Psalmtexten auch die Form der 
Rezeption mitbestimmt, ob eher Identifikation oder Aneignung geschieht. Zur 
Förderung von Aneignungsprozessen schlägt er individuelle, leise lesende Re­
zeption oder laut nachsprechende Performanz im Gegensatz zu Identifikation 
anbietendem Vorlesen vor. Kerstin Menzel untersucht die Verwendung von Kla­
gepsalmen in Gottesdiensten nach Katastrophen, wo diese einerseits zum festen 
Ritualrepertoire gehören, andererseits sehr unterschiedlich inszeniert werden. 
In der Kombination mit Gebeten und Zeugnissen der Betroffenheit werden 
Verbindungen sehr unterschiedlich hergestellt und verschiedene Aspekte der 
biblischen Texte betont. Gemeinsam ist den untersuchten Fällen jedoch, dass 
sie die Gesamtstruktur der Klagetexte nicht für die Gesamtdramaturgie solcher 
Liturgien nutzen, sondern die Psalmen nur als Problemexposition einsetzen. 
Demgegenüber zeigt Menzel mit Ansätzen von Andrea Bieler die Chancen einer 
Wahrnehmung aller Dimensionen biblischer Klage auf. Gegenüber der Reduk­
tion auf die Problemexposition zeichnet sie die Klagetexte dann als widerstän­
dige liturgische Form, die Menschen in Situationen großen Leidens Sprache 
verleiht, insbesondere wenn sie Klage mitvollziehen können, die Solidarisie­
rung und Anerkennung der Gemeinschaft ermöglicht, die sich mit Gewalt und 
Verlust nicht einfach abfindet und die auch die Frage nach Gott spannungs­
reich offen hält und zugleich nicht aufgibt. Samuel Hildebrandt bedenkt die 
Mehrstimmigkeit des durch gewaltvolle Sprache geprägten 109. Psalms in einem 
liturgischen Rahmen. Er skizziert sechs potenzielle Hörweisen des Psalms, die 
dessen Flüche im weiten Feld der menschlichen Lebenserfahrung verorten. Hil­
debrandt inkludiert dabei auch die Auslegungsgeschichte der Fluchstimme, die 
er als mahnendes Negativbeispiel dafür versteht, wie gewalttätige Bibelworte zu 
eigennützigen Zwecken missbraucht werden können. Er schlägt vor, die Stimme 
der Geschichte zum Anlass eines Bekenntnisses kirchlicher Verfehlungen zu 
nehmen, das sowohl Verantwortung für die Vergangenheit ausdrückt als auch 
im gegenwärtigen Gebrauch der Bibel Vorsicht gebietet. Abschließend hebt Hil­
debrandt hervor, dass die Mehrstimmigkeit von Ps 109 dadurch entsteht, dass 
die verschiedenen Stimmen sich überlappen und zugleich gleichwertig erklin­
gen. Indem sowohl Befreiung als auch Rachelust zu Gehör kommen und neben 
Gebet für Hilfe auch Bekenntnis artikuliert wird, bilde die Mehrstimmigkeit die 
Komplexität menschlichen Daseins ab.

Mit diesem Buch verwirklicht sich ein in vielen Gesprächen zwischen uns 
beiden gewachsener Plan, der ohne die Mitwirkung vieler anderer nicht gewor­
den wäre, was er ist. Wir danken den Teilnehmenden der Tagung für das 

RITUALITÄT – TRAUMA – PERFORMANZ 17

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außerordentlich offene und kollegiale gemeinsame Nachdenken und dafür, 
dass sie ihre Vorträge für diesen Band überarbeitet und zur Verfügung gestellt 
haben, unseren Studierenden für ein anregendes Seminar und ihre mutige 
Beteiligung an der Tagung, einschließlich einer Inszenierung der Elemente 
von Klagetexten zu Beginn und vielen Diskussionsbeiträgen. Der Förderver­
ein der Theologischen Fakultät Leipzig, der Fonds für gemeinsames Leben 
und Lernen der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Sachsens sowie die 
Graduiertenakademie der Universität Leipzig haben die Tagung durch ihre 
finanzielle Unterstützung erst möglich gemacht. Wir danken Sorrel Hubrich für 
alle praktische Unterstützung auf der Tagung und Lena Brauer sowie Hannah 
Bick für die sorgfältige Korrektur der Manuskripte. Den Druck haben die 
Open-Access-Fonds der Universität Leipzig und der Martin-Luther-Universität 
Halle-Wittenberg bezuschusst und wir freuen uns sehr, die interdisziplinären 
Beiträge dadurch gut zugänglich publizieren zu können. Wir sind dankbar, mit 
diesem Band der Reihe „Jüdische und christliche Traditionen in gegenwärtigen 
Kontexten“ neuen Schwung geben zu dürfen und bedanken uns bei den Her­
ausgeber:innen für das Vertrauen in unser Vorhaben, das sich darin ausdrückt. 
Vanessa Schäffner vom Ergon Verlag hat uns zielstrebig und interessiert auf dem 
Weg zur Drucklegung begleitet und Jan von Hugo hat das Titelbild erstellt – 
auch dafür herzlichen Dank!

18  ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenwärtige Verortungen liturgischer Klage

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Perikopierte Klage 
Klage(-Psalmen) im evangelischen Gottesdienst

Alexander Deeg

1. Vertikale Sehnsucht und die Notwendigkeit der Klage

Um die Frage, wie Klage in evangelischen Gottesdiensten begegnet, geht es in 
diesem Beitrag. Ich setze aber ein mit einigen Beobachtungen zur Bedeutung, 
ja Notwendigkeit der Klage angesichts eines Phänomens, das ich vertikale Sehn­
sucht nenne – und etwa in dem Roman „Salvatore“ des katholischen Theologen 
und Schriftstellers Arnold Stadler finde. Er erzählt von einem Katholiken mit 
abgebrochenem Theologiestudium, der sich – hochverschuldet – mit Vorträgen 
mehr schlecht als recht durchs Leben schlägt.1 Aber, so Stadler, die Sehnsucht 
war Salvatore geblieben. Allerdings gab es für diese „in den sogenannten Kir­
chen keinen Platz“, wie er betrübt erkennt.2 Gerade am Himmelfahrtstag, der 
in dem Roman geschildert wird, wird ihm das bewusst. Denn für ihn war 
Himmelfahrt gar nicht so weit weg, wie diese Geschichte von den Geistlichen 
der Kirche immer weggeredet wurde. Seine Sehnsucht ging nach oben, hatte 
„Himmelsrichtung“.3 Am Himmelfahrtstag besucht Salvatore einen katholischen 
Gottesdienst, hört die Predigt von Pfarrer Müller und bedauert diesen armen 
Pfarrer:

Seine Theologen hatten […] aus allem ein Märchen gemacht, als wäre es für Kinder und die 
dummen Gläubigen, die so etwas für wahr halten wollten, nicht aber für aufgeklärte Theo­
logen, die sich zu den Wissenschaftlern rechneten. […] Die Worte dieses armen Priesters 
waren ein Versuch, alles, die ganze peinliche Geschichte dieser Himmelfahrt, diesen Tag zu 
entschuldigen, das Peinlichste, was es gab […].4

Salvatore sehnt sich in all den Enttäuschungen und der Fragmentarität dieser 
Erde nach dem Himmel; er hat vertikale Sehnsucht, wie sich sagen ließe, und 
findet in den Kirchen nicht das, was diese Sehnsucht befriedigen kann – ja, er 
findet nicht einmal mehr die, die mit ihm diese Sehnsucht teilen.

Vertikale Sehnsucht lässt sich horizontalisieren – etwa, indem der Glaube 
vor allem sozialethisch oder individualethisch gedeutet und Religion vor allem 
als eine bestimmte Haltung oder Einstellung verstanden bzw. als Ensemble ge­

1 Vgl. Arnold Stadler, Salvatore, Frankfurt/M. 2008.
2 A.a.O., 22.
3 A.a.O., 46.
4 A.a.O., 62f.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaftlich oder individuell bedeutsamer Handlungen gedeutet wird. Sie lässt 
sich auch theologisch eliminieren, indem Religion als nichts anderes erscheint 
als eine bestimmte Weise der Deutung ästhetischer Erfahrung – und Gott als 
nichts anderes als eine Metapher, die religiöse Menschen noch benutzen, weil 
sie in ihren Sprachspielen funktioniert. Ein Gott, nach dem sich die vertikale 
Sehnsucht ausstrecken könnte und der als Gegenüber in aller Entzogenheit 
‚da ist‘, von dem oder der noch etwas erwartet wird, ist dann nicht mehr 
im Horizont. Der evangelische Theologe Christian Lehnert meinte einmal – 
ebenso sarkastisch wie nach Hilfe und Veränderung rufend –, viele evangelische 
Gottesdienste seien „Veranstaltungen zur Verhinderung von Transzendenz“, weil 
es in ihnen im Kern nicht um den immer wieder entzogenen Gott, sondern um 
die Bestätigung der Anwesenden in dem, was sie ohnehin schon wissen und 
meinen, gehe.5

Aber dennoch ist sie da, die vertikale Sehnsucht, so behaupte ich – auch 
in der Neuzeit. Sie begegnet in der Literatur, im Leben unzähliger Menschen, 
in der Kirche, sogar in der Theologie.6 Sie findet immer wieder Zeugnisse 
und zieht Spuren, von denen ich nur zwei exemplarisch herausgreife. Caspar 
David Friedrichs „Mönch am Meer“ aus dem Jahr 1810 – entstanden im Lauf 
von drei Jahren und immer weiter reduziert, zuletzt nach einer Begegnung mit 
Schleiermacher am 12.9.1810 in Friedrichs Atelier in Dresden – lese ich als eine 
dieser Spuren.7

Das berühmte Bild ist ganz von der Horizontalen bestimmt: Von unten nach 
oben sind horizontal der Strand mit den Dünen, das Wasser des Meeres (auf 
dem Friedrich in den letzten Überarbeitungen alle Boote, die hier einst zu sehen 
waren, entfernte) und der in unterschiedlichen Farben erscheinende Himmel 
zu erkennen. Der Mönch durchbricht als einzige Vertikale diese Komposition 
der Horizontalen und weist hin auf die große und bleibende Frage nach der 
Verbindung des Menschen ‚nach oben‘, nach der Verbindung von ‚Himmel‘ und 
‚Erde‘. Es kann sein, dass sich Schleiermachers Faszination für dieses Werk 
gerade so erklärt.

Geradezu umgekehrt findet die vertikale Sehnsucht in Rainer Maria Rilkes 
rund 100 Jahre später entstandenem Gedicht „Du, Nachbar Gott“ Sprache. Die 
erste Strophe lautet:

5 Vgl. Alexander Deeg, Praktiken auf dem Weg ‚hinüber‘. Von der liturgischen (Un-)Möglichkeit, 
Transzendenz zu inszenieren, in: Heiliger Dienst 78/2024, 1–11:1.

6 Nicht unumstritten zeigt sich diese Sehnsucht etwa in den folgenden Büchern: Ralf Frisch, 
Gott. Ein wenig Theologie für das Anthropozän, Zürich 2024; Günter Thomas, Im Weltaben­
teuer Gottes Leben. Impulse zur Verantwortung für die Kirche, Leipzig 2020. Vgl. aber z.B. 
auch Matthias Sellmann/Andrea Fleming/Thomas Arnold (Hg.), Ich glaube an einen Gott, der 
fehlt. Ermutigungen zu einem geistlichen Leben auf der Höhe der Zeit, Leipzig 2022.

7 Vgl. Alexander Deeg, Der Mönch am Meer, der Theologe aus Basel und die Frage nach Gott 
und der Kirche. Oder: Praktisch-theologische Konstellationen, in: ThZ 80.2/2024, 81–104.

22 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Du, Nachbar Gott, wenn ich dich manches Mal
in langer Nacht mit hartem Klopfen störe, –
so ists, weil ich dich selten atmen höre
und weiß: Du bist allein im Saal.
Und wenn du etwas brauchst, ist keiner da,
um deinem Tasten einen Trank zu reichen:
ich horche immer. Gib ein kleines Zeichen.
Ich bin ganz nah.8

Der „Nachbar Gott“ bleibt verborgen. Nichts ist zu spüren von „seiner Nähe“, 
die in Gebeten und Liedern immer wieder besungen und behauptet wurde und 
wird; hier verspricht ein Mensch dem mindestens zurückgezogenen, einsamen 
Gott seine Nähe. „Harte[s] Klopfen“ – das ist der Versuch, den verborgenen 
Nachbarn zu erreichen.

Die Klage könnte als eine Form dieses Klopfens auf der Suche nach dem 
Nachbarn Gott interpretiert werden. Sie ist eine religiöse Praxis und vielleicht 
die entschiedenste Sprachform, die vertikale Sehnsucht nicht eliminiert oder 
transformiert, sondern in Zeiten der Gottesfinsternis und Verborgenheit Gottes 
aufnimmt, verstärkt und artikuliert. Sie ist die Sprachform, die verhindert, 
dass wir Gott aus unserem Wortschatz nehmen oder einhegen in handhabbare 
Denkgebäude. In dieser Hinsicht erscheint sie mir zugleich als entschiedener 
Ausdruck des Bilderverbots: Gegen alle Gottesbilder, die irgendwie doch umge­
hen mit einem Gott, der nicht erfahrbar ist und dessen Verheißungen unendlich 
weit entfernt erscheinen, und die diesen handhabbar und irgendwie harmlos 
machen, und gegen alle Transformationen Gottes in eine Motivation zum Han­
deln oder in eine Deutungsfigur von Welterfahrung, hält die Klage an einem 
Gott fest, der:die aktiv bleiben und eingreifen möge.

Wenn Hans Jonas in seinem bekannten Aufsatz „Der Gottesbegriff nach 
Auschwitz“9 ebenso klar wie eindrucksvoll darauf hingewiesen hat, dass Güte, 
Allmacht und Verständlichkeit Gottes denkerisch nicht zusammenkommen 
können, wenn nicht auf einen dieser Begriffe und eine dieser Eigenschaften 
Gottes verzichtet wird, dann hält die Klage das Unmögliche zusammen und an 
der Verbindung der drei Begriffe trotz aller logischen Unmöglichkeit fest.

Gerade so erweist sich die Klage als eine alte und angesichts der neuzeit­
lichen Situation radikaler Fraglichkeit Gottes10 nochmals neu bedeutsame 
Sprachform – und es verwundert nicht, dass es seit etwa 30 Jahren zu einer 
Wiederentdeckung der Klage kam und kommt. Das Jahrzehnt von etwa 1995 
bis 2005 würde ich als die erste Phase dieser Wiederentdeckung in Theologie 

8 Rainer Maria Rilke, Du, Nachbar Gott, in: Das Stunden-Buch. Erstes Buch – Das Buch vom 
mönchischen Leben (1899), Sämtliche Werke, Bd. 1, Frankfurt/M. 1955, 9.

9 Vgl. Hans Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme, Frankfurt/M. 1987.
10 Vgl. zu den Transformationen auf dem Weg in die Neuzeit noch immer die umfassende und 

erhellende Säkularisierungserzählung, die Charles Taylor vor Augen führt: ders., Ein säkulares 
Zeitalter, aus dem Englischen von Joachim Schulte, Berlin 2012.

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 23

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und kirchlicher Praxis beschreiben. 1998 war ein Themenheft der Zeitschrift 
„Bibel und Liturgie“ der Klage gewidmet;11 2001 beschäftigte sich das Jahrbuch 
für Biblische Theologie mit dem Thema.12 Praktisch-theologisch waren vor 
allem Liturgik und Poimenik Kontexte, in denen die Praxis der Klage bedacht 
wurde (und wird).13 In den vergangenen ca. zehn Jahren erkenne ich eine zweite 
Welle intensiver Rezeption der Klage – vor allem im Kontext der Trauma- und 
Resilienzforschung.14

Die Einführung des derzeit noch gültigen Evangelischen Gesangbuchs (1995) 
liegt knapp vor der Wiederentdeckung der Klage, weswegen es nicht allzu sehr 
überrascht, dass nur wenige der dort veröffentlichten Lieder als Klagelieder 
bezeichnet werden können. Dazu gehört sicher das 1965/1967 entstandene Lied 
„Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen“ (EG 381), das Ps 22,2 auf­
nimmt und mit dem Ruf Jesu am Kreuz sowie (ganz am Ende in der vierten 
Strophe) der Bitte um eine Stärkung „meine[s] armen Glauben[s]“ verbindet.15 
Auch das gleich im Anschluss abgedruckte Lied „Ich steh vor dir mit leeren 
Händen, Herr“, das die Fraglichkeit und den Zweifel Gott gegenüber besingt 
und erst am Ende in die Bitte und in das Vertrauensbekenntnis „Du bist mein 
Atem, wenn ich zu dir bete“ (V. 3) mündet, kann als Klagelied bezeichnet 
werden. Noch auffälliger erscheint darüber hinaus das Fehlen der Klage in der 
Aufnahme der Psalmen im Evangelischen Gesangbuch, das Stefan Ark Nitsche 
bereits 1998 in einem Aufsatz beklagte.16

Welche Bedeutung hat die Klage in evangelischen Gottesdiensten der Gegen­
wart? Wie kommt sie – angesichts ihrer wissenschaftlichen und praktischen 
Wiederentdeckung seit der Mitte der 1990er Jahre – in der neuen, am ersten Ad­

11 Bibel und Liturgie 71.4/1998.
12 Vgl. Martin Ebner u.a. (Hg.), Klage, Jahrbuch für Biblische Theologie 16, Neukirchen-Vluyn 

2001. Vgl. darin den praktisch-theologischen Beitrag: Hermann Steinkamp, Ohnmacht und 
Klage. Praktisch-theologische Annäherungen, 325–345.

13 Vgl. nur Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klageräume für Überlebende sexualisierter 
Gewalt. Poimenische und liturgische Überlegungen, in: EvTh 60/2000, 117–130; Brigitte Enz­
ner-Probst, Schreien lernen oder: Von der heilsamen Kraft des Klagens. Klageliturgien als 
Raum seelsorgerlicher Begleitung, in: PrTh 37/2002, 188–195; Irene Mildenberger/Wolfgang 
Ratzmann (Hg.), Klage – Lob – Verkündigung. Gottesdienstliche Musik in einer pluralen 
Kultur, Beiträge zu Liturgiewissenschaft und Spiritualität 11, Leipzig 2004 (Publikation des 
Fachgesprächs 2003 des Liturgiewissenschaftlichen Instituts der VELKD).

14 Vgl. nur Dorothea Erbele-Küster/Nicolett Móricz/Manfred Oeming (Hg.), Gewaltig wie das 
Meer ist dein Zusammenbruch (Klgl 2,13). Theologische, psychologische und literarische 
Zugänge zur Traumaforschung (HUT 89), Tübingen 2022; vgl. bereits Judith Gärtner, Le­
bensstark aus der Klage. Traditionen der Hebräischen Bibel in der Perspektive der Resilienz 
am Beispiel von Ps 22, in: PrTh 51/2016, 75–81.

15 Vgl. dazu Peter Bubmann, „Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen“. Liedmeditation 
zu EG 381 und EG 112, in: Christian Möller/Dieter Nestle (Hg.), Ich singe dir mit Herz und 
Mund. Liedauslegungen, Liedmeditationen, Liedpredigten (FS Heinrich Riehm), Stuttgart 
1997, 208–215.

16 Stefan Ark Nitsche, Kein Grund zu klagen? Die Psalmenrezeption im Evangelischen Gesang­
buch, in: Bibel und Liturgie 71/1998, 336–347.

24 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vent 2018 eingeführten Ordnung der Predigt- und Leseperikopen vor? Dieser 
Frage widmen sich die folgenden Überlegungen, die untersuchen, welche Rolle 
das liturgische und homiletische Potential der Klage in agendarisch orientierten 
evangelischen Gottesdiensten spielt.

Bevor ich dies darstelle, seien zwei Vorbemerkungen angeführt: (1) In den 
Wahrnehmungen im Kontext der Leipziger Bibelstudie zu Bibellesepraktiken 
spielt die Klage kaum eine Rolle.17 Explizit wird sie in den qualitativen Inter­
views mit intensiven Bibellesenden so gut wie nicht erwähnt. Das ist in einem 
der Interviews anders, wobei die Interviewpartnerin hier das „Klagelied“ als das 
Gegenteil von dem beschreibt, was sie sich von einem gelungenen Umgang mit 
der Bibel erwartet. Die zwischen 20 und 24 Jahre alte freikirchliche Bibelleserin 
Emilia Tulpe18 sagt als Antwort auf die Frage, ob sie sich an einen bestimmten 
Moment gelingender Bibellektüre erinnern könne:

Jetzt einen bestimmten Moment nicht, aber ich mache manchmal so, wenn ich irgendwie, 
keine Ahnung, traurig bin oder wütend oder über irgendwas nachdenken muss, dann spiele 
ich so ein Bibelroulette. Also nehme einfach die Bibel und klopfe mit dem Finger so durch 
die Seiten und mache die an irgendeiner Stelle auf. Und da hatte ich einmal einen ziemlichen 
Treffer. Ich glaube, ich war traurig wegen irgend einem Streit und hatte dann so einen richtig 
ermutigenden Bibelvers gehabt, wo ich dann so dachte, okay, das war jetzt gut, aber das geht 
sich 50/50 aus. Also in vielen Fällen, da steckt man irgendwo im Klagelied und denkt sich: 
‚Ja das ist jetzt auch nicht sehr hilfreich.‘

Es würde weitere empirische Studien lohnen, um die ‚Klage-Begeisterung‘ in 
der Theologie und die jedenfalls in diesem Interview als wenig hilfreich be­
schriebene Klage genauer auszuloten und miteinander zu vermitteln.

(2) Als Vorsitzender der Arbeitsgruppe, die für die Auswahl der Bibeltexte 
zuständig war, bin ich selbst mit verantwortlich für die 2018 eingeführte Pe­
rikopenrevision. Die Idee, dass eine neue und revidierte Perikopenordnung 
die Vielfalt der Bibel stärker abbilden möge und dass unbedingt auch die 
Klage eine größere Rolle spielen müsse, stand von vornherein hinter unseren 
Überlegungen und gehörte zu unseren Leitlinien – freilich nur als eines von 
zahlreichen weiteren Kriterien.19 Die folgenden Ausführungen sind also auch 
eine Überprüfung der eigenen Ansprüche und eine Wahrnehmung, wie die 
Einsicht in die Bedeutung der Klage sich neben zahlreichen anderen Leitlinien 
behaupten und die Revision prägen konnte.

17 Vgl. das DFG-Projekt „Multiple Bibelverwendung in der spätmodernen Gesellschaft“, https://
www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwend
ung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft [14.08.2025].

18 Der Name ist geändert; sie gibt an, rund zwei bis drei Mal pro Monat Bibel zu lesen.
19 Vgl. Alexander Deeg, Zur Revision der Perikopenordnung. Ein Zwischenbericht, in: DtPfrBl 

113/2013, 202–204; ders., Neue Speisen am Tisch des Wortes. Zehn Thesen zur evangelischen 
Perikopenrevision und ihren liturgischen Implikationen, in: JLH 57/2018, 11–40.

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 25

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwendung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwendung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft


2. Perikopierte Klage – ein Blick auf das faktische Vorhandensein der 
Klage in den liturgischen Vorgaben für gegenwärtige evangelische 
Gottesdienste

Ich blicke zunächst auf klassische Klagepsalmen und auf die Frage, wie sie in 
evangelischen Gottesdiensten vorkommen (wenn sie nach dem Perikopenbuch 
gefeiert werden). Von den klassisch der Gattung Klagepsalm zugeordneten Tex­
ten fehlen einige ganz im Perikopenbuch, etwa Ps 5; 6; 7; 13 (der häufig wegen 
seiner Kürze und seiner klassischen Struktur als exemplarischer Klagepsalm 
bezeichnet wird); 54; 55; 57 u.a. Das ist zweifellos bedauerlich, aber auch nicht 
verwunderlich, da keine Perikopenordnung das Ganze der Bibel abdecken 
kann.

Interessanter erscheint daher die Frage, wie sich bei den Klagepsalmen, die 
aufgenommen wurden, die Versauswahl gestaltet. Genau diese war immer wie­
der ein Thema in der liturgischen und homiletischen Diskussion. Der Wunsch, 
Psalmen möglichst vollständig und ohne Kürzungen wiederzugeben, konfligiert 
mit der Notwendigkeit, Psalmen für das gottesdienstliche Gebet in einer Text­
länge darzustellen, die dieses Gebet möglich macht (das gilt insbesondere für 
die sogenannten Introituspsalmen zu Beginn des Gottesdienstes, die – dort, wo 
sie verwendet werden – in den meisten Gottesdiensten innerhalb der EKD im 
Wechsel mit der Gemeinde gesprochen werden). Neben der Länge stellt sich 
immer auch die Frage: Welche Verse sind – ohne Erläuterung im Vorfeld – für 
das gemeinsame Gebet einer Gemeinde denkbar? Welche Worte können einer 
Gemeinde, die sich mit dem Text nicht vorher beschäftigt hat, in den Mund 
gelegt werden, ohne dass dies zu Irritationen führt? Die Antworten auf diese 
Fragen variieren freilich stark – und gerade das Argument der vermeintlichen 
oder tatsächlichen Zumutung für die Gemeinde lässt sich in unterschiedliche 
Richtungen diskutieren: Liegt für die einen die Schwelle sehr schnell zu hoch, 
da jede Befremdung vermieden werden soll, gehen andere davon aus, dass es 
gerade auch die Abständigkeit und Fremdheit eines Textes sein kann, die dessen 
besonderen Reiz ausmacht.

Ohne Anspruch auf Vollständigkeit trage ich im Folgenden einige Beobach­
tungen zur Versauswahl in einigen der in die Ordnung aufgenommenen Klage­
psalmen zusammen.

– Der mit 32 Versen sehr lange Ps 22, der aufgrund seiner Verwendung als 
Gebet Jesu am Kreuz (Mk 15,32p) bereits klassisch dem Karfreitag zugeord­
net ist, findet sich in der Auswahl Ps 22,2–9.12.16.19–20. Bei dem Psalm 
wird besonders deutlich, dass und wie die Notwendigkeit der Kürzung dazu 
führte, dass starke Metaphern der Klage wegfallen – besonders die Charakte­
risierung der Gegner:innen als „gewaltige Stiere“ und „mächtige Büffel“ (V. 
13), als „brüllende“, „reißende Löwen“ (V. 14), als „Hunde“ und „Rotte der 

26 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bösen“ (V. 17). Aber auch der metaphorisch starke V. 15, der das innere Emp­
finden des von Feinden Umgebenen beschreibt, fehlt bedauerlicherweise in 
der Auswahl: „Ich bin ausgeschüttet wie Wasser, alle meine Gebeine haben 
sich zertrennt; mein Herz ist in meinem Leibe wie zerschmolzenes Wachs.“ 
Besonders dieser Vers hätte m.E. großes Potential, die innere Not derer, die 
von Unglück getroffen sind, zum Ausdruck zu bringen, die insbesondere im 
Verlust jeder Stabilität besteht und im Gefühl einer hilflosen Auflösung all 
dessen, was das Leben ausmacht.

– Der dem Sonntag Estomihi zugeordnete Ps 31A (Ps 31,20–25 ist Psalm an 
Septuagesimae) ist ein Beispiel für einen Psalm, der das Vertrauen zu Gott 
mit Aussagen über die Bedrängnis durch Feinde und die körperliche Ver­
gänglichkeit auf eindrucksvolle Weise verbindet. Die Klage der eigenen Situa­
tion ist eingebettet und getragen von der Affirmation des Vertrauens und der 
Bitte um Gott, der sich als „starker Fels und Burg“ (V. 3) erweisen möge. 
Diese Dynamik spiegelt sich freilich nicht in der Auswahl für Estomihi, die 
sich auf die Verse 2–6.8–9.16–17 konzentriert. Das „Elend“ wird nur abstrakt 
benannt (V. 8); die auch hier metaphorisch dichten und somit poetisch 
starken Darstellungen der Not bleiben im Perikopenbuch verborgen – vor 
allem der Blick auf die soziale Wahrnehmung der Not und des Leidens, das 
aus der Gemeinschaft der Lebenden reißt und die Betroffenen isoliert: „Mein 
Auge ist trübe geworden vor Gram, matt meine Seele und mein Leib. Denn 
mein Leben ist hingeschwunden in Kummer und meine Jahre in Seufzen. 
[…] Allen meinen Bedrängern bin ich ein Spott geworden, eine Last meinen 
Nachbarn und ein Schrecken meinen Freunden. Die mich sehen auf der 
Gasse, fliehen vor mir. Ich bin vergessen im Herzen wie ein Toter; ich bin 
geworden wie ein zerbrochenes Gefäß“ (V. 10–13).

– Am 4. Sonntag nach Trinitatis wird mit Ps 42 ein Psalm vorgeschlagen, der 
auch in den ausgewählten Versen 2–6 vieles beinhaltet: den Ruf zu Gott und 
die Sehnsucht nach Ihm:Ihr, Tränen, Erinnerung und Gedenken, aber auch 
Zuversicht. Es fällt allerdings auch hier auf, dass die Feinde, die später im 
Psalm thematisch werden (vgl. V. 10f.), keine Rolle in der Auswahl spielen. 
Besonders schade ist dies, weil an diesem Sonntag die Frage nach einem 
gelingenden Miteinander die thematische Leitlinie des Sonntags ausmacht – 
und diese Erwähnung der Feinde eine interessante Dimension hätte einspie­
len können.

– Dem Sonntag Judika, dem fünften Sonntag der Passionszeit, ist Ps 43 zu­
geordnet, der ohne Kürzungen in Gänze wiedergegeben wird – mit dem 
Hinweis auf die „falschen und bösen Leute“ (V. 1) und mit der eindringlichen 
Frage in V. 2: „Warum hast du mich verstoßen?“. Der Passionskontext macht 
es möglich, dass auch diese Worte eine liturgische Rolle spielen – und es wird 
sich auch im Weiteren zeigen, dass der Sonntag Judika als der ‚Sonntag der 
Klage‘ im evangelischen Kirchenjahr bezeichnet werden könnte.

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 27

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Ps 51 begegnet gleich zweifach am Aschermittwoch (einem Tag, an dem 
bislang nicht allzu viele evangelische Gottesdienste gefeiert werden): Für die 
Liturgie wurden die Verse 3–6.11.14 ausgewählt, die sich auf das Motiv der 
Sünde und Umkehr konzentrieren; als Predigttext in der dritten Reihe begeg­
net der Psalm ganz, wobei die Verse 15–21 optional in Klammern gesetzt sind.

– Schließlich erscheint Ps 86 am 3. Sonntag nach Epiphanias – das Gebet eines 
Menschen, der sich als „elend und arm“ beschreibt (V. 1). Der Hintergrund 
der Bedrängnis, die Angriffe der „Stolzen“ und „Gewalttätigen“ (V. 14), bleibt 
in der liturgischen Kürzung auf die Verse 1–2.5–11 unerwähnt.

Im Durchgang durch diese klassischerweise den Klagepsalmen zugeordneten 
Texte zeigt sich, dass bei den (teilweise unvermeidbaren) Kürzungen wegfällt, 
was zu eindeutig auf eine bestimmte Zeit oder Situation bezogen ist und den 
Psalm damit in der Weite seiner gegenwärtigen Rezeption einengt. Immer 
wieder fallen aber bedauerlicherweise auch starke Metaphern und Bilder für 
Leiderfahrungen weg, die auch gegenwärtig Sprachhilfe bieten könnten. Nicht 
zuletzt fällt auf, dass immer wieder die Erfahrung des Umgebenseins von „Fein­
den“ ausgeblendet wird. Vielleicht zeigt sich hier ein besonderes Problem evan­
gelischer Psalmenrezeption: Trotz der vor allem poimenisch gewonnenen Ein­
sicht in die Bedeutung der Feindklagen und -bitten für das Gebet, erscheint es 
augenscheinlich anstößig oder problematisch die „Feinde“ zu benennen. Frei­
lich gilt auch hier die besondere Problematik des liturgischen Psalmgebrauchs: 
Anders als bei der individuellen Rezeption von Psalmen in einer bestimmten 
Situation legt die liturgische Situation einer ganzen Gemeinde Worte in den 
Mund. So sehr es legitim und bisweilen absolut notwendig ist, dass einzelne die 
„Feinde“ benennen, die sie umgeben, ihre Rachen wie Löwen aufsperren und 
sie bedrohen, so problematisch erscheint es, wenn sich eine ganze Gemeinde 
mit dieser Erfahrung identifiziert und im schlimmsten Fall eine problematische 
Identität derer ‚hier drin‘ gegen ‚die da draußen‘ behauptet oder durch das 
gemeinsame Sprechen hervorgebracht wird.20

Aber natürlich begegnet Klage nicht nur in den Psalmen. Die revidierte Peri­
kopenordnung hat in ihrem Bemühen, das Alte/Erste Testament umfassender 
wahrzunehmen und den Anteil der Texte aus dem Ersten Testament deutlich 
zu erhöhen, zahlreiche neue alttestamentliche Texte aufgenommen,21 darunter 
einige, die für die Frage nach der Klage von Bedeutung sind.

– Zu nennen sind hier zunächst die neuen Texte aus dem Buch Hiob, das in 
der vor 2018 gültigen Perikopenordnung regulär nur mit Hiob 14,1–6 am 

20 Vgl. dazu auch Ursula Silber, „Das Eingeklammerte beten wir nicht mit!?“ Mit Feindpsalmen 
„christlich“ umgehen, in: BiLi 83/2010, 260–271.

21 Vgl. dazu Alexander Deeg/Andreas Schüle, Die neuen alttestamentlichen Texte der Perikopen­
revision. Exegetische und homiletisch-liturgische Zugänge, Leipzig 52021.

28 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drittletzten Sonntag im Kirchenjahr begegnete.22 Besonders fällt Hiob 19,19–
27 auf – ein neuer alttestamentlicher Text, der am Sonntag Judika als Predigt­
text in der dritten Reihe begegnet. Wer nur V. 25 kennt („Ich weiß, dass 
mein Erlöser lebt …“) und dessen Rezeption im Christentum (etwa in Georg 
Friedrich Händels „Messias“ zum Beginn des dritten Teils, wo dieser Vers 
– wie oft in christlicher Aufnahme – zu einem Vers österlicher Zuversicht 
wird: „I know that my redeemer liveth“), wird überrascht sein, den Rest 
dieses Textes kennenzulernen. Vielleicht sind diese Verse – am ‚Klagesonntag‘ 
Judika – die heftigste Klage, die im Kirchenjahr begegnet: Gott erscheint als 
geradezu paradigmatischer Verfolger und Gegner – und den menschlichen 
Feinden wird die Frage gestellt: „Warum verfolgt ihr mich wie Gott?“ (V. 22). 
Durch diese Erfahrung hindurch blickt der Beter voraus auf die Begegnung 
mit Gott, auf die Erfahrung, ihn „ohne mein Fleisch“, das vergeht, dennoch 
zu sehen und in dieser Begegnung die Rätselhaftigkeit und Verborgenheit 
Gottes zu erhellen.
Auch in Hiob 23, einem Text, der am 11. Sonntag nach Trinitatis Predigttext 
in Reihe I ist, will der leidende Beter Gott sehen, der sich entzieht, der nicht 
da, nicht zu erfahren und nicht zu spüren ist. Die Verse 8f. lesen sich wie eine 
negative Aufnahme von Ps 139: „Aber gehe ich nach Osten, so ist er nicht da; 
gehe ich nach Westen, so spüre ich ihn nicht. Wirkt er im Norden, so schaue 
ich ihn nicht; verbirgt er sich im Süden, so sehe ich ihn nicht.“23 Anstatt die 
Nähe Gottes zu bekennen, bekennt der Beter sein Erschrecken über Gott und 
seine Furcht vor ihm: „Gott ist’s, der mein Herz mutlos gemacht hat …“ (V. 
16). 
Schließlich wird auch die Hiob-Erzählung in die Perikopenordnung aufge­
nommen: Hiob 2,1–13 erscheint als Predigttext in Reihe V am ersten Sonntag 
der Passionszeit (Invokavit). Vor allem das Handeln der Freunde, die Hiob 
„beklagen“ (V. 11) und zunächst nur klagend mit ihm „auf der Erde“ sitzen 
„sieben Tage und sieben Nächte“ (V. 13), wurde in der Poimenik in den 
vergangenen Jahren oft als ein radikales Beispiel für ein Mitleiden mit den 
Klagenden jenseits billiger Vertröstung wahrgenommen – am einflussreichs­
ten sicher von Henning Luther.24

– Mit Klgl 5 wird auch ein ganzes der Qinot an einem Proprium im Kirchen­
jahr aufgenommen – allerdings am „Gedenktag der Zerstörung Jerusalems“, 
dem zweiten und faktisch sicher sehr selten gefeierten Proprium des 10. 

22 Gleichzeitig waren ausgewählte Texte aus dem Hiobbuch als Continua-Reihe für die Passi­
onssonntage vorgeschlagen – eine Einrichtung, die meiner Wahrnehmung nach aber kaum 
Beachtung fand.

23 Ob es sich hier um eine literarische Abhängigkeit handelt, wurde und wird in der Forschung 
kontrovers diskutiert. Eine Mehrheit der Forschenden geht eher von einer resonierenden 
Aufnahme eines bekannten Motivs aus.

24 Vgl. Henning Luther, Die Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausfor­
derung für die Seelsorge, in: PrTh 33/1998, 163–176.

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 29

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sonntags nach Trinitatis. Wo dieser Text dennoch gelesen und gepredigt 
wird, bietet er eine ausführliche Schilderung der Situation der Zerstörung 
mit überaus eindrucksvollen Bildern.25 Bedeutsam erscheint auch, dass dieses 
Klagelied mit der Frage an Gott („… warum willst du uns so ganz verges­
sen?“; V. 20) und einer leidenschaftlichen Bitte („Bringe uns, Herr, zu dir 
zurück …“; V. 21) endet.

– Schließlich bietet Jes 38,9–20, Predigttext in Reihe III am 19. Sonntag nach 
Trinitatis, eine starke Schilderung der Krankheit Hiskias mit eindrucksvollen 
Bildern („Zu Ende gewebt habe ich mein Leben wie ein Weber …“; V. 12) und 
der Einsicht, dass es Gott selbst ist, der das Leid bewirkt („Tag und Nacht 
gibst du mich preis …“; V. 13).

3. Fragen und Perspektiven

Die Beobachtungen in der Perikopenordnung aufnehmend stelle ich abschlie­
ßend knapp homiletische und liturgische Fragen, Perspektiven und weiterge­
hende Überlegungen vor Augen.

(1) Die homiletische Chance der neuen Texte: Eine Auswertung der Reaktionen 
von Gottesdienstverantwortlichen auf die neuen Texte der Perikopenrevisi­
on liegt empirisch valide noch nicht vor. Einzelne Aussagen, die bereits 
während der Erprobung der Revision und im ersten Durchlauf durch 
die Texte vernehmbar wurden, zeigen aber, dass die Herausforderung von 
vielen sehr gerne angenommen wurde und wird. Gerade zu Texten wie 
Hiob 19 oder Hiob 23 wurde geäußert, dass diese die Chance bieten, ein 
anderes Bild von Gott zu zeichnen und andere Erfahrungen mit Gott und 
der Gottesfrage zu verbinden. Die vielfach geäußerte erwartbare Banalität 
einer gegenwärtigen evangelischen Gottesrede, bei der ein „Gott ist dabei“ 
als Antwort auf beinahe alle Fragen erscheint und affirmativ immer neu ein 
allzeit liebender Gott behauptet wird, werde durchbrochen.26 Erfahrungen 
der Fremdheit Gottes und der Gottesverborgenheit finden biblische Worte 
und lassen sich im Klangraum der Weite biblischen Redens verorten. Mir 
scheint, dass sich durch die Klagetexte eine herausragende Chance ergibt, 
die vertikale Sehnsucht aufrechtzuerhalten und Gott nicht allzu schnell 

25 Es sei an dieser Stelle daran erinnert, dass der Sprachschatz der Bibel sich immer wieder 
als Chance erweist, gegenwärtige Erfahrungen in den Klangraum der Bibel einzutragen. Das 
geschah etwa nach dem 7. Oktober, als Yagel Haroush in Aufnahme biblischer Wendungen 
eine Qina, ein Klagelied, für Be’eri – einen der Kibbuzim, der von der Hamas angegriffen und 
weithin zerstört wurde – dichtete; vgl. https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourn
ing/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/ [13.08.2025].

26 Vgl. zu dieser Kritik nur z.B. Alexander Deeg, „Gott ist dabei“ und Jesus ist weg!? Eine 
Himmelfahrtshomiletik in Zeiten des Krieges, in: https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/ 
[13.08.2025].

30 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourning/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/
https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourning/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/
https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/


horizontalisierend zu verabschieden. Dies kann geschehen, indem über die 
in der Klage bleibende Gotteserwartung gesprochen wird; dies kann aber 
auch geschehen, indem Predigten in die Sprache der Klage mitnehmen.

(2) Die Klage als liturgische Chance und Frage: So sehr sich die Klagetexte 
als homiletische Chance erweisen, so sehr bedeutet die Klage als gemein­
sam gesprochenes (Psalmen-)Gebet eine liturgische Herausforderung. Der 
Kommission stand, wie bereits betont, durchaus vor Augen, dass die Klage 
eine eminent bedeutsame Sprachform ist. Gleichzeitig war klar, dass Psal­
men, die liturgisch verwendet werden sollen, im Blick auf ihren Inhalt und 
ihre Sprache von einem „Wir“ der Gemeinde mitgetragen werden müssen. 
Klagepsalmen, die Extremsituationen im Erleben einzelner oder einer Ge­
meinschaft zum Ausdruck bringen, eignen sich in dieser Situation (eher) 
nicht. Zu bedenken ist dabei auch die hohe Emotionalität der Klagepsal­
men (die sich nur schwer mit der Ritualität des Psalmengebets zu Beginn 
eines ‚ganz normalen‘ Gottesdienstes verträgt). Zu bedenken ist nicht zu­
letzt, dass Aussagen, die nicht angekündigt und nicht eingeordnet werden, 
nicht nur verstören, sondern im schlimmsten Fall auch Trigger für trauma­
tische Erfahrungen sein können. Die Liturgie (traditionskontinuierlicher) 
(Gemeinde-)Gottesdienste am Sonntag(morgen) ist daher nur begrenzt der 
Ort, an dem die Klage als biblische Sprachform begegnen kann (nochmals: 
das gilt ausdrücklich nicht für die Predigt, die den Schatz der Klage noch 
viel weiter eröffnen könnte, als es bislang in der Perikopenordnung der Fall 
ist).

Angesichts der Bedeutung der Klage im Blick auf die Erfahrungen (bzw. Nicht-
Erfahrungen) Gottes in unserer Welt und in unserem Leben stellt sich aber m.E. 
die Frage, ob es nicht eigene Klage-Gottesdienste geben sollte – nicht überall, 
aber vielleicht doch regelmäßig in einer Kirche der Stadt, in der dann auch eine 
Klagemauer aufgebaut und immer neu ergänzt werden könnte.27 Gleichzeitig 
sollten traditionskontinuierliche Gottesdienste Fenster für die Klage jenseits 
des Introitus-Psalms eröffnen. Zu denken wäre etwa an die Kyrie-Sequenz, die 
in ihrer Bedeutung derzeit ohnehin von vielen eher wenig verstanden zu wer­
den scheint (wie sich immer wieder an der Kritik an diesem fremdsprachigen 
Sprachstück in der Liturgie zeigt). Diese aufzuwerten und auszuweiten (über 
das allzu schnell verklingende Straßburger Kyrie oder andere Varianten hinaus), 
schiene mir geboten. Das Kyrie bietet Raum, um Gott zu fragen und Ihm:Ihr 
zu klagen – und sollte diesen Raum auch behalten, ohne zu schnell von dem 
folgenden Gloria aufgefangen zu werden.

27 Hier ist als Beispiel an die Leipziger Klagezeit während der Corona-Pandemie zu erinnern; 
vgl. dazu Kerstin Menzel/Lüder Laskowski/Stephan Kosch, Klagen ist eine Form des Machens, 
in: https://zeitzeichen.net/node/8957 [14.08.2025].

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 31

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zeitzeichen.net/node/8957
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zeitzeichen.net/node/8957


Auch eine Veränderung des Fürbittgebets schiene mir denkbar: Wäre es nicht 
– wie vielfach in den Klagepsalmen der Bibel – möglich, eine Sequenz „Klage 
& Fürbitte“ in die Liturgie einzuführen, bei der zunächst ausführlich (!) Zeit 
für die Klage wäre und erst dann die Bitten an Gott folgten? Die immense 
Bedeutung, die Gottesdienstfeiernde der Stille in der Liturgie (und gerade auch 
im Kontext des Gebets) zuschreiben, könnte auch daran liegen, dass wenigstens 
in der Stille Raum auch für die individuelle Klage besteht.

Der kurze Blick auf die Rezeption biblischer Klagepsalmen hat zudem ge­
zeigt, dass besonders die Wahrnehmungen der „Feinde“ gekürzt werden, wenn 
Psalmen im christlichen Gottesdienst aufgenommen werden. Das ist, wie be­
reits ausgeführt, einerseits verständlich, da gerade diese Stellen zu einer proble­
matischen „Wir“-gegen-„die-Anderen“-Haltung und einem sozialen Identitäts­
prozess als Abgrenzung gegen die einseitig als böse und als Gegner beschrie­
benen Anderen führen könnten. Aber wären die Feindwahrnehmungen nicht 
doch und gerade umgekehrt hilfreich? Könnten sie helfen in einer Gesellschaft 
der Polarisierung sehr bewusst die ‚Widersacher‘ zu benennen – und sie dann 
doch geborgen zu wissen in Gottes Handeln an ihnen? Es wäre möglich, all die 
Hassenden, Gewaltbereiten, die Gemeinschaft und das Miteinander Zerstören­
den zu benennen in den starken Metaphern der Bibel – als „brüllende Löwen“, 
als „Hunde“ und „mächtige Büffel“ –, um dann auf die Errettung durch Gott 
und Seine:Ihre Gerechtigkeit zu vertrauen. Klage im Gottesdienst hätte so nicht 
nur eine individuelle, sondern auch eine eminent politische Bedeutung.

32 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Silence as Liturgical Space of Lament 
Praying and Listening on Christmas Eve Amidst Ecological 
and Migration Emergencies 

Kristine Suna-Koro, PhD

Lament is about making things inaudible, invisible, inconsequential, and inju­
rious to be audible, visible, recognized, consequential, and – potentially – re­
paired and healed. Lament is a multilayered spiritual, theological, ritual, moral, 
and therapeutic practice. As such it may be one of the few effective spiritual an­
tidotes to the otherwise engulfing cultural and ecclesiastical conventions which, 
in liturgical contexts, perpetuate what Johann Baptist Metz called the “eulogistic 
evasion of what really matters, serving merely to lift the apathy from our souls 
and our indifference and lack of sympathy towards other people’s suffering”1 in 
so many Euro-Atlantic spaces of institutionalized Christian worship. 

In contemporary liturgical studies, there is a growing recognition that lament 
has been overlooked and underestimated in many Christian traditions of public 
worship. It is still rare in communal worship practices in organized/institution­
alized Christian liturgical assemblies. In communal and individual liturgical 
contexts, lament is about opening spaces for recognition and expression of pain, 
anger, despair, and unredeemed wretchedness. Lament is about cathartic, which 
is to say, unsettling and turbulent, voicing of things conventionally driven into 
the festering underworlds of avoidance and suppression which privilege the 
comfortable lifeworlds of those already allegedly “richly blessed” while piously 
gaslighting the experiences of affliction and alienation. Hence, lament is about 
an “in-your-face/ear” kind of visibility and audibility in prayer. Lament ulti­
mately foregrounds what is stigmatized and denigrated in the bodies and souls 
that are routinely deemed undeserving of recognition, naming, and listening 
to. Lament as a spiritual and liturgical practice is not simply a psychological 
unburdening of suffering (beneficial as it often is for psycho-somatic reasons). 
As a spiritually and theologically transformative practice, lament may potential­
ly unclench the unholy intersectional fist of oppression, repression, abuse, and 
indifference. Lament – uttered, seen, heard, witnessed, acknowledged – may 
accompany the unbinding of lives warped into curving circles of despair and 

1 Karl Rahner and Johann B. Metz, The Courage to Pray (New York: Crossroad, 1981). The 
reference is to Metz’s Chapter 1, “The Courage to Pray,” 20.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hopelessness so that they, too, can finally live and move “at full stretch before 
God.”2

Lament is, therefore, at least somewhat loud, and it is also unsettling, 
precisely as it engages the most deeply embedded dimensions of desolation 
when it is finally surfacing from the recesses of repression, be that personal, 
inter-relational, socio-cultural, political, or economic. Such as, imagine, when 
a package is impatiently unwrapped or when a (now rare) paper envelope is 
unceremoniously torn open without that vintage ivory paper knife but by bare 
and impatient hands. But if even a sliver of these mundane allegories sounds 
applicable concerning the nature and function of lament, then why might it be 
relevant to reflect on the importance of silence as a fitting liturgical space for 
lament? 

In the current context of the intertwined ecological and migration emergen­
cies, these two specific vectors of reflection on silence as a liturgical space 
for lament – among many that could be equally insightful, stimulating, and 
productive for theological and pastoral practices in various contexts but are 
beyond the scope of these reflections – strike me as most worthwhile to explore. 
To minimize confusion about what kind of silence will be at the center of 
my reflections, it is important to underscore that the silence I will reflect on 
is most certainly not a ruse for silencing of lament through internalization, 
rationalization, sublimation, sublation, or the plain old repression through 
tyrannical power structures, cultural mores, blame games, spiritual “bypasses” 
or muzzling the afflicted into self-defeating muteness. I do not propose silence 
as a substitute of lament. Rather, I propose a certain kind of silence as an 
indispensable liturgical space for lament. 

These two vectors – climate and migration emergencies – in themselves 
comprise a topic of enormous complexity for theo-ethical and theo-political 
inquiry as well as liturgical and pastoral studies. In what follows, I will necessar­
ily take a narrow approach to silence as a liturgical space for and of lament 
as a diasporic theologian living and working in the American Midwest who 
does not (yet) bear the brunt of climate degradation (nor do the ecclesial 
communities where I worship). On the other hand, I also approach these topics 
as a diasporic Christian who worships among people who routinely lack any 
realistic understanding of the political, cultural, psychological, and economic 
travails that most types of migration – forced and even relatively un-forced – 
often necessitate. This ambivalent lived experience makes me vigilant about the 
limitations and occlusions of using the plural pronoun “we” while reflecting on 
lament in communal ritualized, especially public, forms and locations. 

2 The phrase is a key motif of Don Saliers’ liturgical theology. For details, see, among other 
resources on Saliers’ prolific work, the essays in the Festschrift volume Liturgy and the Moral 
Self: Humanity at Full Stretch Before God, eds. E. Byron Anderson and Bruce T. Morrill 
(Collegeville, MN: Liturgical Press, 1998).

34 KRISTINE SUNA-KORO

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


My exploration gravitates around three questions: For whose lament might 
silence serve as a fruitful and respectful liturgical space? And whose silence is 
needed for certain kinds of lament to be heard, seen, and witnessed? Further­
more, what is the significance of the interplay of silence and listening in liturgical 
spaces for lament? For the sake of feasibility and brevity, my explorations are 
limited to one particular locus of worship: namely, how might silence serve as a 
liturgical space for lament in the Prayers of the People during the ecclesial rites 
celebrating the Incarnation – the birth or the Nativity of Jesus Christ? 

One last contextual note: The assemblies of Christian worship that most 
directly shape my reflections are those gathering for most recent (as of the time 
of writing) Christmas worship (2024) in the Midwestern urban and suburban 
localities in the Anglican/Episcopalian tradition. The Episcopalian community 
whose Christmas Eve liturgy will be the main focus in this essay has the “land 
acknowledgement”3 and various inclusivity statements printed in their worship 
materials and displayed on their websites. Nevertheless, they squarely fall into 
the privileged category of mainline North American Christian milieu which 
Sam Coddington calls the milieu of “hosts” – individuals and communities still 
“participating in a stream of history of well-intentioned white people seeking to 
help ‘the less fortunate’” and “continually presuming the posture of hosts is […] 
where we are now […]”.4 As a white Euro-American, I inhabit the “host” space 
while as a diasporic Latvian-American, my belonging in these ecclesiastical 
“host” spaces is interstitial and hybridized by the lived experience of migration: 
in short, it is complicated. 

Christmas Intercessions, Lament, and Planetary Eco-Degradation

First, against the background of a very stormy hurricane season in North 
America in the fall of 2024, I ponder over silence as a liturgical space for human 
but also non-human lament in the context of the devastation that hurricanes 
Helene and Milton unleashed on parts of the United States in September and 
October 2024 within the broader climate emergency. 

With increasing regularity, climate events of catastrophic proportions, such as 
hurricanes, wildfires, and tornadoes, which are exacerbated by human activities 
such as fossil fuel use, deforestation, and pollution, are not confined to the 
South or the West, but can now be felt in the American Midwest. In June of 

3 “Land acknowledgments” in North America typically include a formal statement that recog­
nizes and honors the Indigenous people as the original inhabitants of the location where a 
Christian church (or any institution/organization) holds a regular activity or owns property. 
Such statements are usually printed, recited or displayed in those churches which have adopted 
them.

4 Samuel Coddington, Listening as Hosts: Liturgically Facing Colonization and White Supremacy, 
Foreword by Claudio Carvalhaes (Eugene, OR: Cascade, 2024), xvi, xx.

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 35

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2023, the sky turned hazy in the Southwestern Ohio. Smoke from the Canadian 
wildfires generated air quality alerts from the National Weather Service. On 
a couple of occasions, the evening skies sported a spooky orange hue. Most 
recently, the remnants of the deadly Hurricane Helene that devastated the Gulf 
Coast states and even portions of North Carolina, including killing over 200 
people, made it to Southwestern Ohio on Friday, September 27, 2024. There 
were flash floods and power outages. Trees were toppled, and smaller tree limbs 
were scattered in streets. Down South, before Helene, there came Hurricane 
Beryl in early July 2024 – the earliest Category 5 hurricane on record – whose 
downgraded tropical storm remnants also made it to the Southwestern Ohio as 
a preview of what was to come. 

Of course, in worship services, we interceded for the victims of the hurri­
canes and wildfires. We prayed for all those who heroically and selflessly toiled 
to save human and animal lives, livelihoods, and habitats. In some expressions 
of Confession/Penitential Rite, contrition for “our” (i.e., human) contributions 
toward anthropogenic climate change was voiced. Elements of lament occasion­
ally surfaced in Prayers of the People as well as sermons about the polluted 
waters and soil, about the species whose existence is now under threat and 
about the future generations of humans who may well have to live in a world 
of depleted biodiversity while the global pursuit for endless economic growth 
goes hand in hand with the human population growth on the rapidly warming 
planet. Some church members here in Southwestern Ohio have a more imme­
diate connection (relatives, friends, co-workers, business partners) to the hot 
spots of climate emergencies and their devastating impacts on human lives, 
livelihoods, and natural habitats destroyed in several regions of North America 
and elsewhere. Yet many have not yet experienced the brunt of environmental 
degradation up close and personal. Nevertheless, it is noticeable even among 
this relatively sheltered segment of worshippers that many share the ambiguity 
recently captured by the Lutheran theo-ethicist Cynthia Moe-Lobeda: 

It seems to me that we are – on a largely subconscious level – awash in grief. Grief at the 
massacres on public school campuses and shopping malls, grief that people are without 
homes and must live on the street, grief at the ominous climate future crashing into our 
present. Yet, if you are like me, you do not really feel it, at least in full force. I protect 
myself with a comforting cloak of numbness and denial […]. We are lured into numbness 
that, at this moment, people are dying from climate change-related disasters that we are 
intensifying.5

Indeed, me too. Consequently, when Moe-Lobeda suggests that the spiritual 
practice of lament is one of the “fingers on the hands of healing,”6 I wonder 
how this lament can become audible and visible in the rites of worship? In dia­

5 Cynthia D. Moe-Lobeda, Building a Moral Economy: Pathways for People of Courage (Min­
neapolis: Fortress Press, 2024), 195.

6 Moe-Lobeda in Building a Moral Economy, 193.

36 KRISTINE SUNA-KORO

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logue with the Womanist ethicist Emilie Townes’ emphasis on the significance 
of communal lament “as rite and worship on a regular basis” which has the 
potential to keep “the question of justice visible and legitimate,”7 Moe-Lobeda 
sees lament as a practice of hope. “Perhaps,” she suggests, 

[…] rituals that elicit grief and allow us to wail in the streets communally – about the 
suffering generated by climate change and a predatory economy, about all that our children 
and grandchildren will not have, about the damage we have done and cannot undo – will 
help us to unlock hope and agency that we did not know we had.8

Might the intercessory Prayers of the People during Christmas worship – the 
liturgical celebrations of precisely the Word-becoming-flesh – open space for 
lament toward incarnational hope? And not just space for “our” lament: “our” 
meaning, “us” – the consuming and thoroughly self-centered humans. Not only 
“us,” the Christians who are morally and cognitively aware of such ecological 
death spirals in the still relatively unscathed American Midwest, voicing lament 
for those who are already being crushed by eco-degradation (and possibly 
already flowing into the ranks of climate refugees) but also non-human creation 
whose lives and habitats are being destroyed? 

In one of the festive Eucharists in the Episcopal Church of the United States 
(ECUSA) that I participated in on 2024 Christmas eve in Cincinnati, Ohio, 
the Prayers of the People included a wide range of intercessions tinged with 
a sense of lamentation. The petitions gravitated around the familiar theme of 
the internally displaced Holy Family not having “enough room” in Bethlehem. 
We confessed that “it is hard to make room for others in our world” – for the 
poor, the immigrant, the stranger, those with disabilities, those from different 
ethnic backgrounds, religions, and political views. And then we prayed to the 
welcoming God to “make room” in our church for all people, especially those 
rejected by others and for those with whom we disagree, for those who have 
inadequate resources, for felons who need a second chance, for those who try 
our patience. Finally, we prayed for our local diocese, the bishop and the whole 
denomination’s witness to the love of God after remembering and praying for 
all victims of war who have no safe place to their heads – for people of Gaza, 
Ukraine, and other war-torn places as well as for those who are impacted by 
gun violence and for the students traumatized by school shootings and violence. 

Without a moment’s hesitation, all of the above most definitely merit particu­
larly fervent prayers and prayer-inspired transformative action. But, curiously, 
on the Eve of the Nativity of Christ when the churches celebrate the Incarnation 
– the Word becoming flesh (John 1:14) – through the “deep incarnation” of 
the Logos, the Second Person of the Trinity therefore becoming part of the 

7 Quoted by Moe-Lobeda in Building a Moral Economy, 196. Original in Emilie M. Townes who, 
in turn draws from the work of Walter Brueggemann, in her Breaking the Fine Rain of Death 
(New York: Continuum, 2001), 24.

8 Moe-Lobeda, Building a Moral Economy, 197.

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 37

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


materiality of this planet and the “whole blooming, buzzing, evolving, groaning 
cosmos” (Elizabeth Johnson),9 current ecological emergencies did not find 
enough room in the Prayers of the People. Neither in the form of “us” naming 
the pain and the grief and interceding vicariously for those who already and 
directly suffer from the draughts, from the floods, from the wildfires, from the 
food deprivation, and from the socio-political conflicts already intensifying due 
to detrimental impacts of climate change. Nor in the form of “us” asking “the 
welcoming God to make room in our church” for the incarnational wisdom and 
empowerment to spur “us” into eco-justice action.

These lament-like 2024 Christmas Eve Prayers of the People were certainly 
incarnational in one sense. They resonated poignantly with the kenotic para­
doxes and imperial ironies of the economy of salvation – but in the most 
anthropocentric sense. Yet they also displayed the default mainstream “spiritual 
trivialization of creatures and creation” that is “steeped in the long-standing 
Christian assumption that only human beings have souls – intrinsic spiritual 
value, a ‘meeting place’ with the divine, a dimension of creaturely being that 
seeks and receives salvation.”10 These Prayers of the People represented another 
version of how the theological dynamic plays out in worship which Song-Chan 
Rah describes as “dysfunctional Christology [as] a dysfunctional understanding 
of the incarnation”11. 

Might lament for the unfolding planetary eco-degradation sound something 
like a “rage prayer”? For example, something like Elizabeth Ashman Riley has 
scripted to address the “Creator of all things” that begins with a confession of 
“our greed, our consumption, and our self-absorption” which have “wounded 
this holy planet?”12 Her prayer on climate change acknowledges that: 

We weep for the Earth and the damage we have caused, for the extraordinary life you have 
infused into the world in plants and creatures, all forms of life and creation that we have 
treated so carelessly [and] we repent for our failure, for our consumption, for our arrogance. 

9 Elizabeth Johnson, “For God so loved the cosmos: When Christ became human, he also 
became part of the vast body of the cosmos,” U.S. Catholic, March 31, 2016. Online: https://us
catholic.org/articles/201603/for-god-so-loved-the-cosmos/ [08.11.2025]. Johnson’s brief article 
refers to the constructive eco-Christology of “deep incarnation” pioneered by the Danish 
Lutheran theologian Niels Henrik Gregersen, for example, in his ‘The Cross of Christ in an 
Evolutionary World’, Dialog, 40(3), 2001, 192–207, and in the collection of essays edited by 
him Incarnation: On the Scope and Depth of Christology (Minneapolis: Fortress Press, 2015). 
In conversation with Gregersen’s proposals, Johnson has further proposed the imaginary of 
“deep resurrection.” For the outline of her argument, see Elizabeth Johnson, “Deep Resurrec­
tion,” Modern Believing 64, no.2 (2023), https://doi.org/10.3828/mb.2023.1.

10 Carter Hayward, Keep Your Courage: A Radical Christian Feminist Speaks (London: SCM, 
2011), 112.

11 Song-Chan Rah, Prophetic Lament: A Call for Justice in Troubled Times (Downers Grove, IL: 
IVP Books, 2015), 193.

12 Elizabeth Ashman Riley, Rage Prayers (New York: Morehouse, 2024), 131–132.

38 KRISTINE SUNA-KORO

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://uscatholic.org/articles/201603/for-god-so-loved-the-cosmos/
https://doi.org/10.3828/mb.2023.13
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://uscatholic.org/articles/201603/for-god-so-loved-the-cosmos/
https://doi.org/10.3828/mb.2023.13


We pray for the healing of the world around us, for the healing of ourselves, that we might 
turn our hearts toward care and stewardship of the whole Earth.13

Of course, the “we” always needs further concretization and contextualization. 
But the more interesting question about lament remains unanswered even in 
the “rage prayer” framework: how can “we” make space and give voice for 
the lament of non-human creation in Christmas intercessory prayers? After all, 
the Nativity narratives in the gospels don’t suffer from the lack of non-human 
creation’s participation in the incarnational dynamic – the Logos makes mind-
boggling ontological migrations and becomes a deeply incarnate flesh (σάρξ, 
not just a male homo sapiens body) in the Gospel of John. Angels are busy 
juggling the delicate logistics of the birth of Jesus in Matthew and Luke. Animals 
surround the newborn Jesus closer than most humans ever will and witness the 
original fortissimo of the angelic Gloria in excelsis Deo firsthand in Luke. Even 
stars are deployed on a special astronomical mission to navigate the magi to the 
right newborn in the colonized backwaters of the Roman Empire in Matthew. 

The Nativity is embedded in the biblical imaginary in which heavens declare 
the glory of the Lord (Ps. 19:1), floodwaters/seas lift up their voice (Ps. 93:3), 
rivers clap their hands (Ps. 98:8) and mountains praise God (Ps. 148:9). One 
possible avenue for opening up intercessory space for lament is to pause “our” 
lament and tune into the noise of hurricanes, wildfires, flash floods and the 
screams, sighs, and groans of humans and animals fighting for their dear life. 
It is to allow the dying rustle of plants as they are consumed by drought, 
flooding, pollution, or fire to enter the rites of worship assemblies, even for 
those of “us” who are not right in the middle of these deathworlds. Many of 
“us” have seen and heard the sights and sounds of these carnages on television 
and social media. Might these sights and sounds be the non-verbal lament, the 
contemporary “lifting up their voices” of non-human creation of God? Might 
it be helpful for “us” to shut up for a moment, in silence, and perhaps even to 
pause the eloquent lamentations about “our” anxiety, uncertainty, discomfort, 
guilt, indifference, and hopelessness?

Furthermore, might the quintessentially eucharistic practice of anamnesis 
of Christ’s life and death be a comportment that would allow “us” to silence 
“our” so human, so anthropocentric, fretting to instead offer “our” silence – 
as hospitable aural liturgical space – for the lament of the “other-than-us” 
creation precisely as a sacrifice of praise for the Word who became flesh “for 
us and for our salvation”? In the deeply incarnational sense, the “us” and 
“our salvation” would finally need to include “all forms of life and creation” 
as Ashman Riley’s “rage prayer” incarnationally does. If failure of imagination 
strikes, there are always the amazing possibilities offered by thoughtful digital 
media ministry to enlist for assistance in worship. There is no shortage of docu­

13 Ashman Riley, Rage Prayers, 131–132.

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 39

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mented carnage that eco-degradation and skyrocketing pollution continues to 
wreak on “other-than-human” creation to help uncage “us” from the instinctual 
anthropocentrism that saturates Christian rites of worship. 

Or let’s consider the low-tech route for the One-Third industrialized church­
es: Could the serenaded “silent night, holy night” somehow lure “us” into a 
silence that allows “all ye faithful” who hasten toward the adoration of Christ 
to take a deeply and truly incarnational look at “this holy planet” (Ashman 
Riley) from a posture of listening to hear the lament of the fellow sojourners of 
creation – even if “our” silence might only amplify the sound (and maybe the 
smell of exhaust) of fossil fueled car engines speeding past the church buildings 
on busy traffic routes? 

Christmas Intercessions, Lament, and People on the Move

Second, during Christmas season 2024 I ponder over silence as a liturgical 
space for lamenting the carnage that forced migration continues to wreak under 
the auspices of a growing culture of hostility toward migrants, refugees, and 
asylum seekers, not only in the United States but also worldwide. 

A statistics chart on Sky News flashed across my computer screen on Decem­
ber 26, 2024: 451 undocumented migrants arrived in the United Kingdom on 
Christmas Day 2024 in small boats braving the bleak midwinter waters of the 
English Channel. Another 407 joined them on the Boxing Day.14 Meanwhile, 
on the Feast of the Holy Innocents, December 28, 2024, at least three migrants 
perished in the same waters during their attempted crossing of the Channel 
from France to the U.K. setting out in unseaworthy vessels from Bleriot-Plage 
while over 300 managed to make it to the U.K. alive. Some 50 others were 
rescued by the French and British coast guards on the Feast of the Holy Family 
of Jesus, December 29, 2024 and taken into the care of the humanitarian charity 
Utopia 56. So far, in 2024, 76 people have died trying to cross the Channel 
in small boats.15 On January 6, 2025, the Orthodox Christmas Eve, a baby girl 
was born on a migrant dinghy trying to reach the Canary Islands about 15 
minutes before the inflatable raft was located off the island of Lanzarote – and 
she survived.16 

14 “More than 150,000 migrants have crossed Channel to UK in small boats since 2018,” Sky 
News, December 27, 2024, https://news.sky.com/story/more-than-150-000-migrants-have-cro
ssed-channel-to-uk-in-small-boats-since-2018-13280562 [08.11.2025].

15 Bethany Minelle, “At least three people killed and 50 rescued off coast of France attempting to 
cross Channel,” Sky News, December 29, 2024, https://news.sky.com/story/at-least-two-peopl
e-dead-and-50-rescued-off-coast-of-france-13281057 [08.11.2025].

16 Frances Mao, “Baby born on migrant boat crossing from Africa to Canary Islands,” BBC, 
January 8, 2025, https://www.bbc.com/news/articles/cj6z61807zjo [08.11.2025].

40 KRISTINE SUNA-KORO

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://news.sky.com/story/more-than-150-000-migrants-have-crossed-channel-to-uk-in-small-boats-since-2018-13280562
https://news.sky.com/story/at-least-two-people-dead-and-50-rescued-off-coast-of-france-13281057
https://www.bbc.com/news/articles/cj6z61807zjo
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://news.sky.com/story/more-than-150-000-migrants-have-crossed-channel-to-uk-in-small-boats-since-2018-13280562
https://news.sky.com/story/at-least-two-people-dead-and-50-rescued-off-coast-of-france-13281057
https://www.bbc.com/news/articles/cj6z61807zjo


Christmas on just this one of the many deadly frontiers of global migration 
provides a tiny but poignant snapshot of the accelerating upswell of forced 
migration and the correlative intensification of what Achille Mbembe has so 
fittingly described as necropolitics17 and brutalism.18 Mbembe describes necrop­
olitics or necropower as a kind of socio-political operating system which results 
in “subjugation of life to the power of death.”19 Necropolitics manifests as “ways 
in which, in our contemporary world, weapons are deployed in the interest 
of maximally destroying persons and creating death-worlds, that is, new and 
unique forms of social existence in which vast populations are subjected to 
living conditions that confer upon them the status of the living dead.”20

Brutalism amplifies the neo-colonial necropolitics: “Brutalism is a form of 
planetary social war. As molecular warfare, it is largely directed against those 
who, wishing to sell the only commodity they possess, namely their labor 
power, can no longer find any buyers. Their transformation into border-bodies 
is perhaps the greatest challenge to contemporary population policies.”21 “Bor­
der-bodies” are a “new type of human body,” Mbembe argues, that is “one that is 
forbidden to shelter or protect (hence the laws against hospitality in Europe), to 
save from drowning in the middle of the sea, or from dehydrating in the middle 
of the desert.”22 

According to the latest official United Nations data (as of the time of this 
writing, July 2025), at the end of 2024, there have been at least 123.2 million 
forcibly displaced persons in the world. UNHCR summary adds that the most 
recent estimated number of such “border-bodies” have slightly dropped to 122.1 
million as of April 2025.23 Regardless if theologians and liturgists are diasporic 
persons like myself who have a personal experience of migration or not, it be­
hooves to take note of Mbembe’s intervention about the urgency and relevance 
of this situation. He, among other voices, is certainly justified to point out that 
“[t]ogether with climate change, the governance of human mobility is set to be 
the major problem of the twenty-first century”24 on a planetary scale. It is no 
accident that migrants are the “glocal” scapegoats and lightning rods of choice 
in the current political moment. They already provide the most incendiary grist 
for the escalating culture wars inside and outside communities of faith not only 
in the Americas and in Europe, but also in other regions of the world. 

17 Achille Mbembe, Necropolitics, transl. Stephen Corcoran (Durham and London: Duke Uni­
versity Press, 2019).

18 Achille Mbembe, Brutalism, transl. Steven Corcoran (Durham and London: Duke University 
Press, 2024).

19 Mbembe, Necropolitics, 92.
20 Mbembe, Necropolitics, 92. Italics in the original.
21 Mbembe, Brutalism, 90.
22 Mbembe, Brutalism, 95.
23 UNHCR Global Trends 2024. Published on June 12, 2025 by the United Nations High Com­

missioner for Refugees office, https://www.unhcr.org/us/global-trends [08.11.2025].
24 Mbembe, Brutalism, 91.

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 41

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unhcr.org/us/global-trends
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.unhcr.org/us/global-trends


So, what about silence, then, as a liturgical space for lament in Christmas in­
tercessions? The prayers already quoted above did, if somewhat obliquely, inter­
cede to the “welcoming God” to “make room in our church” for those for whom 
it is “hard to make room for” by “us.” That petition explicitly named immigrants 
and strangers. These intercessions gestured toward what Rob Muthiah describes 
as penitential lament – “the pattern of lament as confession and repentance” 
which “expresses anguish at having forsaken God and seeks forgiveness and 
restoration.”25 Not only in relation to racism but also regarding the histories of 
hostility toward the people on the move, “this lament type fits for those who 
realize that they have benefited from and perpetuated the racist paradigms and 
imagination of the dominant culture.”26

To reiterate, the elements of lament in these contritional intercessions were 
more about “us” and “our” turning away and “our” knowing of “how hard it is to 
make room for others in our world,” especially in light of the Nativity narrative 
from Luke 2 which the community had just heard and reflected on. Yet, again, 
what about the space for lamenting predicaments of migrants, refugees, asylum 
seekers, and strangers and, even more pertinently, space for their lament? 

If there are migrants among the worshipping community, then hitting a 
pause button on the conventional script of self-centered “host” intercessions to 
open up space for migrants’ words, sighs, or shouts of pain or joy, or whatever it 
is that wants to be seen and heard, may be something to consider. In this regard, 
the intentional silence of the “host” majority voice may work as an invitation – 
not a demand nor an obligation which may be, for some, simply unsafe in the 
present political circumstances – to name, to intercede, to sigh, to groan, and 
maybe, to wail about the perils of displacement, persecution, and uprootedness 
while also straining toward the dreams of hope, dignity, and peace. Lament may 
enter into the Christmas Prayers of the People (and that, at least theoretically, 
includes people on the move) through the inviting of migrant bodies and 
voices to be seen and heard, if they so choose. Such an invitation also means 
consenting to their lament, if they choose to express it, to potentially rattle the 
cozy candlelight a bit before the herald angels eventually outsing us all. And 
then there is always the possibility of reading a line or two from a migrant’s 
own anamnesis of their journey, be it in poetry or prose, or a passage from a 
deposition for an immigration court hearing. Perhaps some of their voices and 
faces can appear through the digital media which various communities of faith 
are increasingly using in their worship? It is very important to remember, as 
Muthiah observed, that “in the church context, lament can take different forms, 
depending on who is doing the lamenting. These include confession, despair, 

25 Rob Muthiah, “Lament as antiracism work,” Christian Century, January 27, 2021, 29.
26 Muthiah, “Lament as antiracism work,” 29.

42 KRISTINE SUNA-KORO

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


and protest. Lament is capacious enough as a liturgical form to communicate all 
of these.”27

The intentional silence of the “hosts” as liturgical space for lament in Christ­
mas Prayers of the People has the potential of emerging as a decolonizing space. 
Together with Kwok Pui-lan, I affirm that not only in theological scholarship 
but also in worship, “we must look for alternative sources and lift up forgotten, 
silenced, and repressed voices in the theological tradition” since “decolonizing 
theology requires a new theological hermeneutic that interprets the theolog­
ical tradition globally and contrapuntally.”28 Such a practically contrapuntal 
hermeneutic seems to be overdue in the theologies and practices of worship, es­
pecially in the “host-type” ecclesial communities in the Euro-Atlantic Christian 
milieu. 

Liturgical festivity, especially at Christmas, does not equal liturgical preten­
tiousness or sterile triumphalism. Especially when the whole point of the Nativ­
ity celebrations gravitates around a newborn sharing space not only with angels 
but also with straw and sheep! It takes only a few verses in the Matthew 1–2 
Nativity narrative to capture the whirlwind from Jesus’ paradoxical birth to 
the adoration pilgrimage of the magi onto the massacre of the infants all the 
way into seeking asylum in Egypt. Making space for lament – be it liberative, 
healing, prophetic, transformational and mobilizing lament, or perhaps, for the 
time being, just bringing the true depths of anguish and grief to awareness and 
some type of expression – may be a healthy irruption of the tempting ritual tri­
umphalism (or, the opposite slippery slope of hyper-coziness of Gemütlichkeit) 
of Christmas worship. Lament should also not be banished to some peripheral 
“blue Christmas” service in what is technically the season of Advent, often to be 
relegated to a workday evening when nothing other of significance happens to 
be on the schedule. Perhaps the irruptive and unpredictable quality of lament 
is one of the liturgical paths toward decolonization of Christianity to “reclaim 
traditions of peace, create new symbolic universes, and tell new stories” to allow 
Christians to “speak of divine power in radically new ways, for Christian images 
of God are commonly shaped by dominant images of power and might.”29 

Silence as Liturgical Space for Lament: Silence as Listening

Intercession, argues Guido de Graaff, is “primarily a vicarious act” in “the 
remedial, and potentially political, sense.”30 Intercessions in the Prayers of the 

27 Muthiah, “Lament as antiracism work,” 29.
28 Kwok Pui-lan, Postcolonial Politics and Theology: Unraveling Empire for a Global World 

(Louisville, KY: Westminster/John Knox Press, 2021), 94, 95.
29 Kwok, Postcolonial Politics and Theology, 181.
30 Guido De Graaff, “Intercession as Political Ministry: Re-Interpreting the Priesthood of All 

Believers,” Modern Theology 32:4 (October 2016), 508.

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 43

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


People participate in Christ’s ultimate act of intercession in the Paschal mystery 
of his death and resurrection. To consider silence as a liturgical practice and 
space for and of lament of the non-human creation and the often-dehumanized 
people on the move in the Prayers of the People is also a vicarious act. Muthiah 
observes that “lament can move the privileged to empathy – and offer an open 
space to those who have suffered.”31 It is telling that the recent collection of 
liturgies of lament, God’s Good Earth In Crisis: Liturgies of Lament, features an 
extensive collection of rites engaging climate emergency in conjunction with a 
rite of lament for and with refugees.32

Lament that questions God and the world is not blasphemy, as its presence 
in the Jewish and Christian Scriptures quite clearly signals. It is rather an 
opaque doxology or subversive doxology. As such, “lament is an act of faith, not 
faithlessness, […] an act of worship.”33 Silence to hear the lament of all manner 
of creatures is what God has in abundance. It is also what so many individuals 
and communities of faith sorely need – and yet paradoxically – lack. So often, 
in the global postcolony, “White colonial liturgical gathering, vocabularies, and 
gestures do not listen with the disinherited of the earth and the disinherited 
earth. The disinherited of the earth and the disinherited earth remain treated as 
objects without agency and without a voice.”34 These painful shortfalls are not 
limited to the global North nor to a specific socio-cultural location. 

A postcolonial approach to worship prioritizes “listening with those who 
are wounded, binding up the brokenhearted, and proclaiming the liberty and 
release of the captives.”35 As Min-ah Cho has so poignantly observed, intention­
al and contemplative silence is radically different from coercive and complicit 
silence; it is a “fluid space” where all kinds of “we” can aspire to “pay attention 
to the unsaid and unspeakable experiences of suffering and listen to them 
without hastily attempting to react, translate, speak for, or instruct.”36

There it is: Silence as a liturgical space for lament is not the silence of sheer 
indifference, or of cruelty, coercion, or self-absorption. It can be a liturgical 
space for transformative listening wherein lament can be embodied, heard, and 
seen, in words or without words. Listening is impossible without silence. And 
listening, as Judith Herman notes, so often “turns out to be a radical act.”37 

Silence as a liturgical space for lament at full stretch before God and among 

31 Muthiah, “Lament as antiracism work,” 30.
32 Anne and Jeffrey Rowthorn, eds. God’s Good Earth In Crisis: Liturgies of Lament (Eugene, 

OR: Cascade, 2024).
33 Muthiah, “Lament as antiracism work,” 31.
34 Coddington, Listening as Hosts, 122.
35 Coddington, Listening as Hosts, 125.
36 Min-ah Cho, The Silent God and the Silenced: Mysticism and Contemplation Amid Suffering 

(Washington, DC: Georgetown University Press, 2025), 120.
37 Judith L. Herman, Truth and Repair: How Trauma Survivors Envision Justice (New York: 

Basic Books, 2023), 4.

44 KRISTINE SUNA-KORO

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


God’s people begins with liturgically, theologically, and ethically radical acts of 
listening.

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 45

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hoffnungsstern 
Zur Gestalt des Klagelieds

Daniel Krochmalnik

Der 100. Feind

Wer Moniale im Kirchenchor lateinisch psallieren hört, wird vom gesetzten 
Wohlklang kaum auf den krassen Inhalt schließen können. Die beschauliche 
Gregorianik, auch der gleichmäßige Pendelrhythmus der jüdischen Psalmodie, 
verschleiern den Gebetskampf. Othmar Keel zählt in seiner Dissertation „Fein­
de und Gottesleugner“ (1969) nicht weniger als 99 Feindbezeichnungen im 
Psalter.1 Insofern passt die Davidisierung gut zum Schlachtenlärm vieler Psal­
men, denn David war nach den biblischen Büchern der Geschichte – „umringt 
von Kriegen“ (1 Kön 5,17; 1 Chr 22,8). Doch bei weitem nicht alle Vokabeln in 
dieser Liste bezeichnen den äußeren Feind2 (hostis), meist handelt es sich um 
den persönlichen Feind oder Prozessgegner (inimicus, adversarius) oder auch 
um anonyme Gruppen von Übeltätern (Po‘ale ’Awen, 6,9; Rescha’im, 1,4; 3,8), 
oder schließlich auch um ein ganzes „Netz“3 von unpersönlichen Übeln. Das 
Psalmen-Ich hat jedenfalls eine ganze Welt von Feinden gegen sich. Bereits in 
Psalm 1 wird eine Frontlinie zwischen Freund und Feind gezogen, die in Psalm 
2 zwischen dem (Gottes-)Volk und seinem König und den Völkern und ihren 
Königen fortgesetzt wird. Der Psalm beginnt mit einem lärmenden Aufstand 
der Fürsten dieser Welt gegen den himmlischen Herrn und seinen Stellvertreter 
auf Erden (V. 1–3). Der himmlische Herr macht sich über den Zwergenaufstand 
lustig und ermächtigt seinen König auf dem Zion zur Weltherrschaft (V. 4–10). 
Aber nach der Dramaturgie des Psalters ist der alte König – David – in Psalm 
3 immer noch von unzähligen Feinden umgeben (V. 2.7), darunter sein eigener 
Sohn. In höchster Gefahr setzt er einen Hilferuf an den Heiligen Berg ab: 
Der Herr möge doch für ein Halleluja den Feinden mit göttlichen Fäusten die 
Zähne einschlagen (V. 8, auch Ps 58,7). Doch dieser Herr selbst kann zu den 
Feinden überlaufen. Jeremia klagt: „Wie ein Feind (KeOjew) ist geworden der 

1 Othmar Keel, Feinde und Gottesleugner. Studien zum Image der Widersacher in den Indivi­
dualpsalmen, Stuttgart 1969, 94–98, Anm 5.

2 Die in diesem Beitrag gewählte männliche Form für Personenbezeichnungen folgt der Ent­
scheidung des Autors. Sie schließt alle Geschlechter gleichermaßen ein.

3 Frank Crüsemann, Im Netz. Zur Frage nach der „eigentlichen Not“ in den Klagen der Einzel­
nen, in: Rainer Albertz/Friedemann W. Golka/Jürgen Kegler (Hg.), Schöpfung und Befreiung 
(FS C. Westermann), Stuttgart 1989, 139–148, 145 u. Anm 49.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herr“ (Klgl 2,5; 2 Chr 35,25). Er schildert diese Feindseligkeit in Bildern von 
kaum zu überbietender Drastik: „Ein lauernder Bär war er mir, ein Löwe im 
Versteck. Er hat mich (…) zerfleischt und zerrissen. Er spannte den Bogen 
und stellte mich hin als Ziel für den Pfeil. In die Nieren ließ er mir dringen 
die Geschosse seines Köchers“ (Klgl 3,10.13). Die Pfeile und der Speer (Chize 
Schaddai) gehören auch in anderen biblischen Klagetexten zur Ausrüstung des 
Herrn (Hi 6,4; Ps 35,3; 38,3). Ja, dieser 100. Feind, den Keel in seiner Liste gar 
nicht eigens führt, ist das eigentliche Problem der individuellen Klagepsalmen 
des Einzelnen (KE), an ihn und manchmal gegen ihn sind sie gerichtet.

Klagen, wird man vielleicht einwenden, ist nicht jüdisch und die KE, die 
ungefähr die Hälfte aller Psalmen ausmachen, sind auch kaum im öffentlichen 
jüdischen Gottesdienst vertreten. Von gläubigen Menschen erwartet man, dass 
sie ihre Not mit Fassung tragen. Denn sie haben schließlich den Trost der 
Religion: Gott, der sie schützt, eine Gemeinde, die sie stützt, ein Rabbiner, der 
sie leitet, ein Jenseits, das sie entschädigt. Klagen, so denkt man, steht einem 
Gläubigen nicht an. Wer ständig mit seinem Schicksal hadert, wer ständig über 
sein Leid jammert, wirft ein schlechtes Licht auf seinen Glauben. Man erwartet 
vom Gläubigen Schicksalsergebenheit und Opferbereitschaft – kurz und gut 
ein Ja und Amen ohne Wenn und Aber. Diese stoische Frömmigkeit ist aber 
nicht biblisch, der biblische Beter mag sich nicht frag- und klaglos mit den 
Übeln dieser Welt abfinden. Woher nimmt er das Recht zur Unzufriedenheit? 
Nun, der Kläger hat feste mündliche und schriftliche Zusagen, er hat einen 
Vertrag geschlossen. Wenn er der Ansicht ist, dass sein Partner gegen den 
Vertrag verstößt, dann ist es sein gutes Recht, dagegen zu klagen. Gott hat ihm 
immer wieder versichert, dass er mit ihm sein werde, er hat sich dafür mit 
seinem Namen, der eben dieses Da- und Mit-sein in der Not bedeutet, verbürgt. 
Wenn er ihn nun im Stich lässt, wenn er durch seine Abwesenheit glänzt, 
dann pocht der Partner auf Erfüllung des Vertrages, wie ja auch umgekehrt 
der göttliche Partner auf die pünktliche Erfüllung des Vertrages besteht. Der 
Schöpfer hat seinem Werk auf Seite 1 der Bibel die Noten „gut“ und „sehr gut“ 
gegeben, warum sollte sich sein Geschöpf mit einer mangelhaften Schöpfung 
abfinden? Der Klagende hat also die besten Gründe, wenn er vor Gott gegen 
Gott klagt. So viel Zudringlichkeit mögen Theologen, die frömmer sind als 
die Bibel, als Majestätsbeleidigung empfinden. Die Bibel lässt solche Klagen 
zu, nicht nur als spontane Gefühlsausbrüche des geplagten Menschen, sie setzt 
sie in unsterbliche Verse und gibt ihnen einen Platz in ihrem Gesangsbuch. 
Außerdem erweisen sich die meisten Klagelieder bei näherer Betrachtung als 
Preislieder – Tehillim.

48 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klagepsalm des Einzelnen

Wir beginnen mit Psalm 3, den Beat Weber zur „Trippelouvertüre“ des Psalters 
rechnet.4 Mit den Begriffen der rabbinischen Hermeneutik könnte man von 
einem Klal-Ufrat sprechen, einer sich zuspitzenden Reihung von Allgemeinem, 
Besonderem und Einzelnem: Gut und Böse (Ps 1), das Volk Israel und die 
Völker (Ps 2), David und seine Feinde (Ps 3). Dabei ist das Gefälle zwischen 
Psalm 2 und 3 besonders groß: hier der herrliche Messias (Ps 2), da der Messias 
der traurigen Gestalt (Ps 3). Psalm 3 ist ferner der Beginn einer kleinen Reihe 
von KE (Ps 3–7). Die Davidisierung hat ihnen einen historischen Rahmen 
verliehen, der sich vom Beginn bis zum Ende des Awschalom-Aufstandes er­
streckt, wenn der in der Überschrift Ps 7 genannte Chusch Ben-Jemini mit 
dem Kuschi identifiziert werden darf, der David die Nachricht vom Tod seines 
rebellischen Sohnes überbringt (2 Sam 18,31). Wie Gianni Barbiero in seiner 
großen Untersuchung zur Einheit des ersten Buches der Psalmen gezeigt hat, 
sind diese Psalmen durch zahlreiche Wort- und Sachanalogien eng miteinander 
verknüpft.5 Von der davidischen Rahmung abgesehen, hat die Psalterexegese in 
dieser Psalmengruppe einen Katalog von typischen Notgebeten erkannt, die bei 
Feindesnot (Ps 3), Erklärungsnot (Ps 4), Rechtsnot (Ps 5), Krankheitsnot (Ps 6) 
und Verfolgungsnot (Ps 7) ausgewählt werden können.6 Doch wir gehen nicht 
hinter den Endtext zurück, wir lesen die Psalmen als Echo der Geschichtsbü­
cher.

Die Überschrift „Psalm Davids, auf seiner Flucht vor seinem Sohn Awscha­
lom“ könnte den Titel einer Tragödie abgeben. Der alte König hatte ein Reich 
geschaffen, an das sich spätere Generationen als das goldene Zeitalter Israels 
erinnern werden und, an dessen Wiederkehr Juden wie Christen bis heute 
glauben. Doch über seinem Haus schwebte ein Verhängnis, das die Bücher 
Samuelis mit erstaunlichem Verismus schildern. Es ist ein blutrünstiger Stoff 
aus Sex and Crime der einem Shakespeare gefallen hätte. Der große Engländer 
hat den Stoff wohl nur deshalb nicht adaptiert, weil der Zensor seinerzeit bibli­
sche Stoffe auf der Bühne untersagte. Nichts hindert uns aber den biblischen 
König-David-Bericht frei nach Roland Barthes als Shakespeare-Zitat zu lesen.7 
Edmund Leach hat in einer strukturalistischen Studie „The Legitimacy of Solo­

4 Beat Weber, „HERR, wie viele sind geworden meine Bedränger“ (Ps 3,2a). Psalm 1–3 als 
Ouvertüre des Psalters unter besonderer Berücksichtigung des Psalm 3 und seinem Präskript, 
in: Egbert Ballhorn/Georg Steins (Hg.): Der Bibelkanon in der Bibelauslegung. Methodenre­
flexion und Beispielexegesen, Stuttgart 2007, 239–251.

5 Gianni Barbiero, Das erste Psalmenbuch als Einheit. Eine synchrone Analyse von Psalm 1–41, 
Frankfurt/M. 1999, 64 ff.

6 Erich Zenger, Psalmen. Auslegungen 1–4. Bd. 2, Freiburg i. B. 2003, 148. Frank-Lothar Hoss­
feld/Erich Zenger, „Neigt euer Ohr den Worten meines Mundes“ (Ps 78,1). Studien zu Psalmen 
und Psalter, hg. von Christoph Dohmen und Thomas Hieke, Stuttgart 2015, S. 26–29.

7 S. Barthes Bemerkung in dem Aufsatz: L’analyse structurale du récit. A propos d’Actes 
10–11, in: Exégèse et Herméneutique (1971), wiederabgedruckt in: L’aventure sémiologique, 

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 49

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mon“ (1966) gezeigt, dass in den Thronbesteigungs- und Thronnachfolge-Ge­
schichten Davids mit monotoner Regelmäßigkeit sämtliche Mitbewerber und 
deren Vertreter ermordet werden, der Weg zur Macht Davids und Salomons 
war mit Leichen gepflastert.8 Von den 17 männlichen dramatis personae in 
diesem Königsdrama bleiben 14 auf der Strecke (1 Chr 22,8). Zwar wurde in 
der altisraelitischen Monarchie nicht der osmanische „Kainismus“ praktiziert 
(kardeş katli), doch die Frau von Tekoa belehrt David nicht umsonst mit einer 
Kain-und-Abel-Geschichte über seinen Sohn Awschalom (2 Sam 14,6ff.). Vom 
Standpunkt der biblischen Erzählung rächen sich in dem Blut, das über den 
alten David kam, die Sünden, die seinen skrupellosen Aufstieg begleitet haben 
(2 Sam 12,10).

Die Bibel erzählt unverblümt, wie Davids Erstgeborener, Amnon, seine Halb­
schwester Tamar vergewaltigte und dafür von seinem Halbbruder Awschalom 
erschlagen wurde. Nach der Rückkehr aus der Verbannung, setzte sich Awscha­
lom an die Spitze der Verlierer der Einheit und ließ sich anstelle seines Vaters 
zum König ausrufen. David wurde gemeldet: „Jedermanns Herz in Israel hat 
sich Awschalom zugewandt“ (2 Sam 15,6). Der König floh nachts mit wenigen 
loyalen Söldnern in die Berge um Jerusalem. Schließlich gelang ihm zwar 
die Fronde niederzuschlagen, doch verlor er dabei seinen Sohn: „Mein Sohn 
Awschalom, o, mein Sohn“, klagte er wie ein King Lear (2 Sam 19,1). Auch nach 
der Fronde kam sein Haus nicht mehr zur Ruhe. Der König war buchstäblich 
schon kalt, als sein anderer Sohn Adonija ihn zu stürzen versuchte (1 Kön 1). 
Der strahlende Messias von einst fuhr mit bitteren Mordaufträgen an seinen 
Nachfolger ins Grab (1 Kön 2).

Die Bibel erzählt aber nicht nur die äußere Geschichte Davids, sie will auch 
ihr inneres Echo ausloten. Die Überschrift verortet Psalm 3 im Moment der 
größten Bedrohung. Bis auf wenige haben alle den alten König verlassen, sein 
Sohn, sein Glück und vielleicht auch sein Gott, der ihm bisher stets beigestan­
den hatte – alles scheint verloren, es bleibt nur die Flucht in Nacht und Nebel 
(2 Sam 15, 14). Was hat David in diesem Augenblick gedacht? Das soll Psalm 
3 verraten. Die ersten Verse verschweigen keineswegs die deprimierende Situati­
on: „Herr, wie viel sind meine Feinde, wie viel sind es, die sich gegen mich 
erheben“ (V. 2). Viele sind der Meinung, dass auch Gott die Seite gewechselt 
habe (V. 3). Dennoch klagt David nicht über Verrat, er verflucht nicht seinen 
Sohn, er jammert nicht über die aussichtslose Lage, er schlägt vielmehr ganz 
unerwartet fromme, vertrauensvolle Töne an: „Du aber (WeAta), Herr, bist ein 
Schild“ (Magen, V. 4). Der Beter fühlt sich keineswegs von Gott verlassen: 

Paris: Seuil 1985, 287–314:300. Barthes knüpft seinerseits an eine Bemerkung von Claude 
Lévi-Strauss an, wonach Sophocles‘ (Ödipus-Mythos) als Zitat Freuds gelesen werden kann.

8 Mir liegt leider nur die französische Übersetzung der Studie von Andrée Lyotard-May vor, in: 
Edmund R. Leach, L’unité de l’homme et autres essais, Paris 1980, 161–221, s. besonders die 
Listen 216f.

50 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Meine Stimme ruft zum Herrn, und er antwortet mir“ (V. 5) – und zwar 
aus Jerusalem, von wo David geflüchtet ist. Psalm 3 ist weniger ein Klagelied 
eines Einzelnen (KE) als ein ausgesprochenes Vertrauenslied. In ihm herrscht 
jedenfalls eine völlig andere Stimmung als in den Büchern Samuelis, ja, der 
Psalm wirkt im Vergleich dazu geradezu als Gegenstimme. Von dort haben wir 
den folgenden Stimmungsbericht: „David aber stieg die Anhöhe der Ölbäume 
hinauf im Gehen weinend, und hatte sein Haupt verhüllt, und er ging barfuß, 
und das ganze Volk, das bei ihm, verhüllten ein jeglicher sein Haupt und stiegen 
hinauf im Gehen weinend“ (2 Sam 15,30). Es blieb nur Zeit für ein hektisches 
Stoßgebet (2 Sam 15,31). Nach Psalm 3 aber betete David und legte sich ruhig 
schlafen (V. 6). Nebenbei bemerkt: Bis heute gehen fromme Juden mit Psalm 
3 ins Bett. Nach einer ruhigen Nacht wachte der gestürzte König gestärkt und 
zuversichtlich auf – „Ich fürchte mich nicht vor zehntausenden Kriegern, die 
mich ringsum belagern“ (V. 7). Allerdings legt er anders als in 2 Sam 15,32–36 
seine Sache völlig in Gottes Hände, besser noch: Fäuste: „Auf, Herr, rette mich, 
mein Gott, schlägt all meinen Feinden aufs Kinn, zerbrichst die Zähne der 
Frevler“ (V. 8). Der Imperativ Qumah, „Auf !“, der in vielen Psalmen erschallt 
(3,8; 7,7; 9,20; 10,12; 17,13) greift den alten Ladespruch des Moses auf (Num 
10,35): „Erhebe Dich, Herr, dass sich zerstreuen Deine Feinde und deine 
Hasser fliehen vor deinem Antlitz.“ Der Gegensatz zwischen dem König-David-
Bericht in den Büchern Samuelis und im Psalm 3 kehrt in einigen Psalmen 
selber wieder, da stehen aktivistische und quietistische, interventionistische und 
subsidiaristische Aussagen unvermittelt nebeneinander (s. Ps 18 bzw. 2 Sam 
22 u. Ps 144). Offenbar wurden solche Gegensätze nicht wie im modernen 
Gnadenstreit als unvereinbare Widersprüche empfunden: David kann zugleich 
tatkräftig agieren und passiv in Gott ruhen. Psalm 3 kommt jedenfalls zu dem 
Schluss (V. 9): „Des Herrn ist die Hilfe!“

Psalm 3 ist kein typischer Vertreter der Gattung KE, wie die Psalmen 6 
und 13, auf die wir weiter unten zu sprechen kommen, dennoch erlaubt er den 
Mechanismus des KE offenzulegen. Die drei Diapsalmata (V. 3.5.9) gliedern 
den Psalm in drei Teile oder Betakte. 1. Die Advocatio Dei – das erste Wort 
der im corpus hymni ist der Gottesname (HaSchem). Das verfolgte Ich klagt 
vor Gott und erwähnt, wenn auch nur als Gerücht, seine Gottverlassenheit 
(V. 2–3). Dem widerspricht es aber sofort energisch („Du aber JHWH“) und 
bezeugt: Gott stehe hinter ihm und halte die Hotline zu ihm (V. 4–5). Nach 
dieser entschlossenen Defensio gönnt sich der Anwalt Gottes kein banales Ni­
ckerchen, das Argumentum, die Antwort Gottes, erfolgt vielmehr im Schlaf, der 
in Wahrheit ein Erwachen ist.9 Mit diesen Sicherheiten in der Tasche kann er 
mit einem emphatischen „Ich“ (Ani) seine Siegesgewissheit proklamieren (V. 6–
7) und Gott schließlich zum Handeln drängen (V. 8).

9 Christoph Schroeder, Psalm 3 und das Traumorakel des von Feinden bedrängten Beters, in: 
Biblica 81/2000, 243–251.

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 51

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist der passende Augenblick, um daran zu erinnern, dass die hebräische 
Wurzel √PLL, die im Reflexivstamm Hitpa‘el beten, bitten, fürbitten bedeutet 
(Hitpallel, Tefilah), im Intensivstamm Pi‘el, entscheiden, richten, urteilen meint, 
als ob das Gebet ein Gericht wäre. Im KE haben wir es jedenfalls mit einer 
regelrechten Gerichtsverhandlung zu tun, in dem sich Kläger, Beklagte und 
Klagerichter gegenübertreten. Der idealtypische Prozess verläuft in drei Schrit­
ten: die Anrufung des Klagerichters (Invocatio), der Vortrag der Klage und das 
Bittgesuch (Supplicatio), die Rechtfertigung des Klägers (Justificatio) und das 
abschließende Lob (Laudatio) des Gerichts.

Man kann es sich mit Hilfe eines gleichseitigen Dreiecks vorstellen. An der 
Grundlinie stehen sich rechts das anklagende Psalmen-Ich (Ani) und links 
die beklagten Gegner (Zarim) gegenüber. Beide beziehen sich auf die Spitze 
des Dreiecks, nehmen den göttlichen Klagerichter (HaSchem) für sich in An­
spruch.10 Wenn man will, kann man von diesem Dreieck im Psalm 3 sogar 
ein Abbild in Gestalt des Heiligen Berges finden. Der Prozess ist aber nicht 
statisch wie der Berg! Gewiss, im Psalms 3 entspricht der mit der Präposition 
El angezeigte Weg aufwärts des Ichs zu Gott dem mit der Präposition Mi ange­
zeigte Weg abwärts von Gott zum Ich, beide Wege treffen in der Psalm-Mitte 
aufeinander (V. 5), Hinwendung und Zuwendung, Anruf und Antwort, Gebet 
und Erhörung sind im Gleichgewicht. Das ist jedoch in den meisten KE nicht 
der Fall, schon aus einem optischen Grund: Die Winkel des Dreiecks stellen 
auch Blickwinkel dar. Aus seiner Perspektive sieht sich das verfolgte Ich einem 
Bündnis von Gott mit dem Feind gegenüber, das Dreieck erscheint als ein auf 
sein Herz gerichtete Pfeilspitze, auch die Äquidistanz des Richters ist fraglich, 
denn was sub specie mei links liegt, das erscheint sub specie Dei rechts. Der KE 
ist ein Gebetskampf um diese Sicht zurechtzurücken, den Standpunkt Gottes 
mit dem eigenen Standpunkt näher oder zur Deckung zu bringen und die 
Pfeilspitze gegen den Feind zu kehren. Wir werden diese Beschreibung des 
Klagemechanismus weiter unten an einem Beispiel überprüfen, zunächst aber 
referieren wir die üblichen Erklärungen.

10 Frank-Lothar Hossfeld, Die unterschiedlichen Profile der beiden Davidsammlungen Ps 3–
41 und Psalm 51–72, in: Erich Zenger (Hg.): Der Psalter in Judentum und Christentum. 
Festschrift zum 70. Geburtstag von Norbert Lohfink (HBS 18), Freiburg i. B. 1998, 59–73:66, 
beschreibt diese Figur wie folgt: „Die geläufige Kommunikationssituation der Klagelieder des 
Einzelnen hat die Dreiecksstruktur von Beter, Gott und Feinden. Diese Dreiecksstruktur wird 
in den Armenpsalmen zu einem Vierecksverhältnis erweitert, worin der Betern Beziehung zu 
Gott, dann zu den Feinden und auf implizit angedeutete oder explizit ausgedrückte Weise zu 
einer Gruppe der Gerechten oder auch Armen, der sog. In-Goup , der Gruppe, zu der der 
Beter sich zugehörig fühlt.“

52 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umschwung

In der Psalmenforschung wird dieses Thema unter dem Titel „Stimmungsum­
schwung“ verhandelt. Wie schlimm die beklagte Notlage auch immer sein mag, 
das Lied kommt meistens zu dem Punkt, wo die Klage in Lob umschlägt. 
Der Stimmungswechsel ist oft so abrupt, dass man Mühe hat, zu glauben, es 
handle sich um dasselbe Gebet, denselben Beter oder denselben Anlass. Im 
„Nu“ (Reg‘a) kippt die Stimmung von schreiender Klage in jubelnde Danksa­
gung, sprunghaft wechselt die Tonart des Liedes von Moll in Dur. Die ältere 
Bibelkritik neigte in solchen Fällen zu einer Erklärung, die sie auch sonst bei 
Gedankensprüngen und Widersprüchen in der Bibel schnell parat hatte: Sie 
schob solche Verstöße gegen das Principium rationis sufficientis und der Lex 
continui auf die Redaktion, die zusammengebunden habe, was ursprünglich 
und eigentlich gar nicht zusammengehöre. Doch diese Art von Erklärung ver­
schiebt das Problem lediglich vom Autor auf den Redaktor: Warum sollte er so 
etwas Unsinniges getan und ein unmögliches depressiv-manisches Zwitterwe­
sen erschaffen haben? Einmal ganz abgesehen von den unzähligen Menschen, 
die solchen Unsinn seit tausenden von Jahren klaglos nachbeten. Allerdings 
kann der Kritiker dem Redaktor ein plausibles Motiv unterstellen: Er will 
gute Stimmung verbreiten, er singt Platons „Zauberlied“ (epadein) der Tugend, 
wonach es den Guten gut und den Schlechten schlecht gehe.11 Der Psalm ist 
ein Antidepressivum für die Candides, die glauben sollen, dass letztendlich alles 
zum Besten in der besten aller möglichen Welten bestellt sei. Der sogenann­
te Stimmungsumschwung wäre also nichts anderes als Platons „notwendige 
Lüge“12, eine pia fraus, religiöse Propaganda, die nicht anders denn happy 
mit einer frohen Botschaft enden kann. Psalmen sind ja keine Verlaufsprotokol­
le, sondern Anamnesen und Danksagungen nach erfolgter Errettung. Nicht 
nur die nachträglichen Überschriften, auch die gesetzten Worte, die frommen 
Formeln, die musikalischen Begleitung beweisen, dass Psalmen zur Erbauung 
der Gemeinschaft vorgesungen wurden. Daher würde sich eine psychologische 
Analyse des Stimmungsumschwungs erübrigen, die Stimmung ist eine künstlich 
erzeugte Wohlfühlreklame. Nebenbei zeigt sich wieder, wie viel Religionskritik 
in der Bibelkritik stecken kann.

Eine hermeneutisch etwas vorsichtigere Erklärung des Stimmungsum­
schwungs vertritt Oeming, der ihn als optische Täuschung entlarvt. Die Kla­
gepsalmen seien rein literarische Produkte, die zwar nicht widersprüchliche 
Textstücke zusammenbinden, aber widersprüchliche Erfahrungen im Zeitraffer 
zusammenfassen. Der Scheinwiderspruch in den KE ergäbe sich daraus, dass 
Erfahrungen räumlich wahrgenommen werden, die zeitlich weit auseinander­

11 Platon, Nomoi II, 659d ff.
12 Platon, Politeia III, 389b–c; 414b–c; VII, 539 b–d.

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 53

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegen, also aus der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen.13 Dabei ist es gar nicht 
wahr, dass alle biblischen Klagelieder „happy“ enden.14 Man nehme justament 
die biblischen Klagelieder, sie enden mit dem bangen Zweifel: „Es sei denn, 
Du hast uns verworfen, verworfen, zu sehr uns gezürnt“ (Klgl 5,22), der unmit­
telbar an die Bitte anschließt: „Lass uns zurückkehren, Herr, zu Dir, so kehren 
wir zurück. Erneuere unsere Tage wie früher“ (Klgl 5,21). Gewiss, die Synagoge 
wollte die Rezitation der Klagelieder am Gedenktag der Tempelzerstörung (9. 
Aw) nicht auf eine traurige Note enden lassen und wiederholt darum den vor­
letzten Vers am Schluss, so wie jede rabbinische Predigt mit einem hoffnungs­
vollen Ausblick auf die Erlösung schließen soll. Aber die Synagoge ließ den 
Buchstaben stehen und gab dem Zweifel und der Verzweiflung Raum in den KE 
wie in den Klgl.

Eigentlich versteht man das kritische Bemühen, den Stimmungsumschwung 
als Schein weg zu erklären gar nicht. Sprunghafte Stimmungsschwankungen 
von tiefbetrübt zu himmelhochjauchzend sind eine banale Erscheinung im See­
lenleben. Kennt nicht jeder aus Krisenzeiten das Wechselbad der Gefühle, die 
von der schwärzesten Verzweiflung bis zu den leuchtendsten Tagträumereien 
reichen, frei nach Psalm 30: „Am Abend übernachtet Weinen, zum Morgen 
– klingender Jubel“ (V. 6)? Wir finden im Psalter zahlreiche weitere Beispiele 
eines solchen Umschlags (Hipuch, Ps 126,5–6). Manche Psalmen-Stellen muten 
geradezu wie Zeugnisse bipolarer Störungen an und sie muten dem Hörer 
und Beter achterbahnartige Seelenhöllenfahrten zu: Erst geht es langsam in 
die Höhe und noch sachte in die Tiefe, dann steil hinauf und rasant hinab, 
schließlich stürzt der Seelenwagen ungebremst in den Abgrund, ehe er – un­
motiviert – wieder auf die gerade Bahn zum Ausgang kommt. Der jüdische 
Psychotherapeut Erich Pinchas Fromm schreibt in seinem Buch „Ihr werdet 
sein wie Gott“ zu diesem Phänomen: „Es gilt das scheinbare Paradoxon, dass 
die Verzweiflung erst dann überwunden werden kann, wenn man sie in ihrer 
ganzen Tiefe erlebt hat“.15 Sein Exempel ist Psalm 6.

1Dem Sangmeister auf dem Saitenspiel, auf dem Achtsait.
Psalm von David.
2Herr, strafe mich nicht in deinem Zorn,
und züchtige mich nicht in deinem Grimm.
3Sei mir gnädig, Herr, denn ich bin schwach;
Heile mich, Herr, denn meine Gebeine sind schreckenstarr
4 Meine Seele ist zutiefst schreckenstarr,
Du aber, Herr, wie lange säumst du noch.

13 Manfred Oeming/Joachim Vette, Das Buch der Psalmen, 3 Bde. (Neuer Stuttgarter Kommentar 
– Altes Testament 13/1 -3), Stuttgart 2000–2016, Bd. 1, 147–149.

14 David R. Blumenthal: Facing the Abusing God. A Theology of Protest, Louisville, Kentucky 
1993, 272 (A Psalm of Unrelivied Depression).

15 Erich Fromm, Ihr werdet sein wie Gott. Eine radikale Interpretation des Alten Testaments und 
seiner Tradition (1966), Dt. v. Liselotte u. Ernst Mickel, Stuttgart 1982, 168.

54 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Herr wende dich zu mir und entschnüre meine Kehle,
hilf mir, um deiner Gnade willen.
6 Denn im Tod denkt niemand mehr an dich,
Wer wird dich in der Unterwelt noch loben.
7Ich bin so erschöpft vom Seufzen,
Ich überschwemme mein Bett jede Nacht,
Mit meiner Träne flute ich mein Lager.
8Getrübt ist mein Auge vor Kummer
gealtert angesichts meiner Feinde.
9Weicht zurück von mir, all ihr Übeltäter,
denn der Herr hat mein lautes Weinen gehört.
10Gehört hat der Herr mein Flehen,
der Herr nimmt mein Beten an.
11Sie sollen sich schämen und vor Schreck erstarren, alle meine Feinde,
sich abwenden und zu Schanden werden – jetzt gleich (Rag‘a).

Für Fromm ist dieser Psalm der Inbegriff einer seelischen Achterbahnfahrt: 
Im ersten Stadium bittet der Beter gesittet um Strafminderung, im zweiten 
Stadium schnürt ihm das Leid die Kehle zu, es entringt sich ihm ein Notruf 
und er bietet in extremis Loben für Leben, im dritten Stadium wird er gänzlich 
von der Ohnmacht überwältigt, er löst sich auf seinem Lager buchstäblich auf. 
Doch mitten in der Larmoyanz und Inkontinenz geschieht ein psychologisches 
Wunder, der unbeherrschte Akratiker rafft sich auf und ist sich sicher: „Der 
Herr hat gehört! Der Herr nimmt mein Beten an!“ Nun wendet er sich 
siegessicher gegen seine Feinde: “Weichet!“ Für den Freudomarxisten Fromm 
ist dieser Umschwung nur ein „scheinbares Paradoxon“, weil er fest mit dialek­
tischen Umschlägen rechnet. In seinem Weltbild gilt: Natura facit saltus, es 
gibt Sprünge von der Quantität der kleinen Schritte in die Qualität der großen 
Sprünge. Allerdings sind derartige Wunderheilungen im Seelenleben nicht die 
Regel, eine Depression kann sich auch als endlose Durststrecke dahinziehen. 
Vor allem aber erklärt diese Erklärung nichts, denn sie schenkt sich im Voraus, 
was sie eigentlich erklären sollte – den Umschwung.

Woher also die plötzliche Zuversicht im KE? Wie plausibel ist dieser Wechsel 
von der Empörung zur Erhörung? Manche Übersetzer vermuten hier eine 
Auslassung im Psalm, die sie mit drei Punkten oder einem Gedankenstrich 
oder einer durchgeschossenen Zeile wiedergeben, wie der revidierte Martin 
Luther oder Moses Mendelssohn oder Martin Buber. Diese Lücke füllen eini­
ge Exegeten, mit Verweis auf 2 Chr 20,14ff., durch ein mysteriöses „priesterli­
ches Heilsorakel“, das hinter den Kulissen des Psalms erteilt wird und den 
Stimmungsumschwung bewirkt.16 Doch mangels konkreter Hinweise auf eine 
externe Intervention, setzen Exegeten wie Janowski und Markschies lieber auf 
eine textinterne Erklärung der Stimmungsaufhellung und finden sie im voraus­
gesetzten Vertrauensvorschuss, den der Beter von Anfang an mitbringt, „denn 

16 Joachim Begrich, Das priesterliche Heilsorakel, in: ZAW 1934, 81–92:81ff.

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 55

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in eben dieser Zuversicht besteht ja sein Glaube, der ihn zu YHWH beten 
lässt.“17 Ganz ähnlich erklärte Klaus Berger die Gebete in Not und Bedrängnis 
im Psalter von Qumran: „Der Beter äußert all dieses vor Gott und ist schon 
allein auf diese Weise nicht allein in seiner Bedrängnis.“18 Das klingt psycholo­
gisch plausibel: Das Aussprechen des Leids, verwandelt den passiven in einen 
aktiven Affekt. Ohne Erhörungsgewissheit käme ein solches Sprechen gar nicht 
in Gang. Das offene Ohr öffnet die Lippen und löst die Zunge, das Klagen wäre 
sinnlos und würde gar nicht stattgefunden haben, wenn es mit einer Mauer des 
Schweigens zu rechnen gehabt hätte. Man vergisst immer, dass es noch etwas 
Schlimmeres als den Hader gibt – den Mutismus. Das Vertrauen muss der Klage 
bereits vorausliegen und darf daher im Nachhinein nicht weiter verwundern. 
Das Vertrauen bleibt in der Krisensituation kontrafaktisch und antizipiert eine 
futurische Erhörung, auch wenn es im Präteritum konjugiert (perfectum confi­
dentiae). Allerdings versteht man nach dieser Erklärung nicht, warum der Beter 
überhaupt so einen Aufstand gemacht hat, mit dieser Vertrauensseligkeit hätte 
er seine Leiden doch klaglos hinnehmen sollen, so wie die traditionelle rabbini­
sche Theodizee (Zidduk HaDin) es vom Trauernden erwartet.19 Unerklärt bleibt 
die Aufsässigkeit des Klägers, Jiddisch: seine Chuzpe gegen Gott (aramäisch: 
Chuzpa Klape Schmaja).

Man könnte statt vom Vertrauen umgekehrt vom Protest ausgehen, der von 
Anfang an im KE steckt. Betrachten wir noch einmal Psalm 6: Ohne Über­
schrift 10 Verse, die man in vier Betakte einteilen kann, lateinisch: 1. Invocatio 
und Supplicatio (V. 2–4), 2. Vindicatio (V. 5–6), 3. Lamentatio (V. 7–8), 4. Audi­
tio und Iustificatio (V. 9–11). Der erste Betakt des Beters ist ein an Gott gerich­
tetes Gnadengesuch. Dabei wird am Schluss des letzten Kolons 4b Ungeduld 
laut (‘Ad-Matai, bis wann). Rückblickend kann man auch die Zustandsbeschrei­
bung des Beters in der Supplicatio (V. 3) als Protest gegen seine Behandlung 
durch Gott werten (Genug, Herr, es reicht!). Dieser Trotz wird im folgenden 
Betakt stärker. Dessen Invocatio besteht aus einer merkwürdigen Inversion: 
Ein Büßer, ein Ba‘al Tschuwa (Umkehrender), fordert Gott zur Umkehr auf 
(Schuwa H‘), ehe es für ihn zu spät ist. Im Argument (Ki, denn) droht der 
Beter Gott unumwunden mit seinem Tod. Die Beobachtung Fromms, dass bei 
der darauffolgenden Lamentatio (V. 7–8) die erneute Invocatio (Herr!) fehle, 
ist zutreffend, aber seine Schlussfolgerung, dass damit der Talgrund der Gott­
verlassenheit erreicht sei, ist es weniger. Die grelle Präsentation der Wundmale 

17 Christoph Markschies, „Ich aber vertraue auf Dich, Herr!“, Vertrauensäußerungen als Grund­
motiv in den Klageliedern des Einzelnen, in: ZAW 103/1991, 386–398, zitiert von Bernd 
Janowski, Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 
2003, 81.

18 Klaus Berger, Psalmen aus Qumran. Gebete und Hymnen vom Toten Meer (1994), Frank­
furt/M. 1997, 153.

19 Vgl. meinen Beitrag: Die Theodizee in der jüdischen Tradition, in: Religionsunterricht heute 
39.1/2011, 9–14.

56 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehört zum Genre. Es ist, um es noch einmal auf Jiddisch zu sagen, die hohe 
Kunst des Krechz. Darin ist ein Appell an Gott enthalten, wie im verwandten 
KE Ps 13: „Oh, schau herab! Antworte!“ (V. 4, s. auch Klgl 2,20). Das erbärmli­
che Ächzen und Krächzen in Richtung Gottes ist der Auftakt zu den Pauken 
und Trompeten in der Schlusspartie. Statt eines Stimmungsumschwungs sehen 
wir einen stetig anschwellenden Protest, der sich schließlich heftig gegen die 
Feinde entlädt. Nicht die Stimmung ändert sich, sondern die Richtung und 
der Adressat der Klage. Dreiviertel des Psalms war die Klage an Gott gerichtet, 
im letzten Viertel richtet sie sich gegen das Kollektiv: „Alle meine Feinde“, das 
zuvor nur ganz kurz in den Blick kam (8b), nämlich als soziales Symptom der 
stets vermuteten Krankheit des Beters. Im letzten Viertel des Psalms ist aber 
nur noch von den Feinden die Rede. War bis dahin Gott der alleinige Beklagte, 
weil er seinen Schutzbefohlenen gnadenlos halbtot liegen und siechen ließ, so 
entlädt sich nun der ganze Zorn gegen das Kollektiv: „Alle meine Feinde“. 
In diesem finalen Wutausbruch weiß der Beter Gott wieder auf seiner Seite: 
Der dreimaligen Erwähnung jenes Kollektivs (Kol, V. 8b, 9a, 11a) antwortet 
das dreimalige Gott-mit-mir (V. 9b, 10a, 10b). So als ob die Lebenskräfte, die 
ihm plötzlich zuwachsen, sein ruckartiges sich Aufbäumen gegen „alle meine 
Feinde“, ein Zeichen göttlichen Beistandes wären. Zumindest logisch ist diese 
Erklärung aber ein Zirkelschluss: Die Empörung selbst wird zum Beweis der 
Erhörung.

Ein Wort zu Psalm 6 in der jüdischen Liturgie. Es ist eines der wenigen 
KE die im synagogalen Gottesdienst vorkommen. Das verwundert ein wenig, 
wenn man an Chuzpe gegen Gott denkt. Im aschkenasischen Ritus bildet der 
Psalm ein zentrales Stück des Tachanun (Flehgebet), welches mit zahlreichen 
Ausnahmen der Sabbat- und Neumondtage, der Fest- und Fasttage, der nationa­
len Feier- und Gedenktage, im Morgen- und Mittag-Gebet im Anschluss an 
das Achtzehngebet gesagt wird. An Mon- und Donnerstagen, die ursprünglich 
Gerichts- und Fasttage waren, ist ein langes Tachanun vorgesehen. Dieses Gebet 
war ursprünglich eine stille Andacht, in der der Beter mit eigenen Worten seine 
Sünden bekannte und um Gnade flehte. Die Innerlichkeit dieser Gebete findet 
auch in der Haltung des Beters Ausdruck, er beugt sich im Sitzen nach vorne, 
legt die Stirn auf den rechten Arm. Diese Geste wird als „Fallen aufs Angesicht“ 
(Nefilat Apajim) bezeichnet, es war die ursprüngliche Gebetshaltung im Privat­
gebet im Gegensatz zum Strammstehen im Achtzehngebet, verwandt mit der 
rak‘a der Muslime oder der prostratio der Mönche und Nonnen (bMeg 22a–b). 
Biblische Vorbilder für das Tachanun sind die spontanen Gebete Daniels (Dan 
9,3.20) und Davids (2 Sam 24,14), die im ausformulierten Tachanun auch zitiert 
werden. Die Formulierungen stammen jedoch hauptsächlich aus dem großen 
Reservoir des Psalters. Das Stück WeHu Rachum, das im aschkenasischen Ritus 
die sieben Stücke des Langen Tachanun eröffnet, beginnt mit einer beinahe 
ununterbrochenen Kette (Charus) aus Psalmenversen (Ps 78,38; 40,12; 106,47; 

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 57

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130,3–4; 103,10; Jer 14,7; Ps 25,6; 20,2; 20,10). Alle diese Verse harmonieren, 
appellieren an die Gnade Gottes und artikulieren die Bußfertigkeit, die im Ta­
chanun vorherrscht. Psalm 6 stellt mit seinem ungeduldigen Protest in diesem 
Kontext eine schräge Dissonanz dar,20 doch der aufmüpfige Ton wird von der 
umgebenden Mea-culpa-Haltung des Tachanun verschluckt. Einem jüdischen 
Beter, der Psalm 6 aus dem Tachanun kennt, wird die Frechheit dieses Psalms 
gar nicht auffallen, er hört nur das Flehen.

Vielleicht sollte man anstelle alle dieser unbefriedigenden psychologi­
schen Hypothesen einen theologischen Erklärungsversuch des Stimmungsum­
schwungs in den KE wagen. Zumal die Propheten Gott selber Stimmungs­
schwankungen zuschreiben (Nepach Alai Libi, Hos 1,8), ja, nach dieser unglaub­
lichen Prophetie, ist gerade die Wankelmütigkeit das Proprium Gottes (Ki El 
Anochi WeLo Isch, Hos 1,9), keineswegs aber die von den philosophischen 
Theologen hochgehaltene Immutabilität des „Ewigen“. Dann aber erklärt sich 
das unvermittelte Nebeneinander von beklagter Gottesferne und bejubelter 
Gottesnähe in den KE von selbst: Diese Psalmen lehren, dass Gott sich umstim­
men lässt, mit anderen Worten: dass Beten hilft.

Gebetskampf

Der theologische Erklärungsversuch verlegt die Handlung des Psalms keines­
wegs in den göttlichen Bereich, denn es ist letztendlich der Beter, der Gott be­
wegt. Um diese theurgische Dimension des KE darzustellen, greifen wir noch 
einmal auf die Beschreibung des Klagemechanismus im ersten Teil zurück. Wir 
symbolisieren die Triangulierung der drei Akteure des KE durch ein gleichseiti­
ges Dreiecks und tragen deren Siglen an den drei Winkelspitzen ab: Ich, Ani 
 Wir versetzen das Dreieck zudem in .(ה) und JHWH (צ) die Feinde, Zarim ,(א)
ein kreisrundes Zifferblatt, um die Positionswechsel anzuzeigen. Das KE re­
agiert auf einen Angriff gegen א, zu dem sich צ und ה aus der Sicht von א verab­
redet haben. Diese Ausgangsstellung bildet das Dreieck ab, das wie eine Pfeil­
spitze auf 6 Uhr gegen א, das Ziel und oft auch das ungenügend gesicherte Ein­
fallstor des Angriffs, gerichtet ist, und von der Grundlinie des Dreiecks aus von 
 einen א angetrieben wird. Der Gegenangriff des KE besteht darin, dass ה und צ
Umschwung herbeiführt, indem es ה durch eine Drehung um den Mittel- und 
Spiegelpunkt auf 4 Uhr zu sich nach unten zieht. Damit hat es sich selbst aus 
der Schusslinie und mit ה auf 8 Uhr auf eine gemeinsame Linie gegen צ ge­
bracht, der auf 12 Uhr zum Ziel von א und ה wird. Die 60°-Drehung des Drei­
ecks veranschaulicht die Umkehrung der Allianzen im Gebetskampf des KE. 

20 Das Unbehagen an dieser Einschaltung drückt R. Jakob Emden aus, der dem sephardischen 
Ritus folgt, der an dieser Stelle Psalm 20 einschaltet, Siddur Bejs Yaakov, hg. von Josef 
Schalom Weinfeld, 2. Bde., Jerusalem: Eshkol 1992, Bd. 1, 295f.

58 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trägt man die beiden Positionen der Rotationspiegelung ab, dann entsteht das 
Bild von zwei sich durchdringenden Pfeilspitzen, jener Sechsstern also, der zu­
fälligerweise zum Emblem des jüdischen Volkes geworden ist. Wir kommen auf 
diese Geschichte am Schluss noch zurück.

Klagemechanismus, Grafik: Daniel Krochmalnik

Das Zifferblatt war nur ein Hilfsmittel der Darstellung, doch es passt auch gut 
zur verhandelten Sache, denn die Zeit ist ein entscheidender Faktor des KE. 
„Wie lange noch?“ (Ad Ana), so lautet die bange Frage des Beters (Ps 6,4). Der 
Petent könnte bald verschieden sein, der Kontrahent endgültig triumphieren, 
die Angelegenheit duldet keinen Aufschub – es eilt! Ps 13, das „Muster eines 
Klageliedes des Einzelnen’“ (Gunkel) fällt mit einer Ad-Ana-Anapher ins Haus.

1Dem Sangmeister. Psalm von David.
2Bis wann willst, Herr, mich immer vergessen,
Bis wann verbirgst Du dein Angesicht vor mir.
3Bis wann werde ich Sorgen hegen in meiner Seele,
mir Kummer täglich im Herzen sein,
Bis wann darf sich mein Feind über mich erheben. //
4Schau her!
antworte mir!
Herr, mein Gott!
Erleuchte meine Augen!
Damit ich nicht im Tod entschlafe,
5damit nicht mein Feind spricht: ‚ich habe ihn erledigt’,
damit meine Gegner nicht jubeln, wenn ich schwanke.
6Ich aber,
ich habe in deine Zuneigung vertraut,
Ausgelassen freut sich mein Herz über deine Hilfe.
Singen will ich zum Herrn,
denn er hat mir vergolten.

Fünf Verse (ohne Überschrift) – fünf Anrufe und Ad-Ana Klagen (V. 2–3)! Der 
Anrufer lässt nicht locker, er will sofort eine Antwort (V. 4), ansonsten drohten 
ihm Lebensgefahr und Niederlage (V. 5). Es ist Zeit für Gott zu handeln, so 
könnte man auch Psalm 119 paraphrasieren, denn sie brechen seinen Beter 

Abb. 1:

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 59

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(V. 126). Dieser Vers ist in der jüdischen Tradition zur allgemeinen Notstands-
Formel geworden.

Das Zifferblatt einer Uhr eignet sich besonders gut, um die Fünf-vor-Zwölf-
Situation, die synchronisierten Zeiger, um die dringend erbetene Kooperation 
zu symbolisieren. Fromme Gemüter empfinden die Zudringlichkeit von KE 
wie Psalm 13 als Unverschämtheit. Ihnen antwortet der große katholische Psal­
menausleger, Erich Zenger: „Die ‚Bis wann …?’-Frage ist eine Absage an alle 
Formen von Masochismus und von frömmelnder Vereinnahmung der Leiden­
den für theologisch und mild-pastoralen Schmalz.“21 Die Rabbinen haben die 
„Frechheit gegen den Himmel“ auch nicht sonderlich geschätzt, aber sie haben 
sie entschuldigt. In Bezug auf den „Tadler Gottes“ (Hi 40,2) heißt es im Talmud, 
„dass ein Mensch für Äußerungen in seinem Schmerze nicht verantwortlich 
gemacht werden könne“ (bBBa 16b).

Uns ist natürlich bekannt, dass der Davidstern ein Spätling in der jüdischen 
Symbolik ist und eine Zurückführung auf die Psalmen ein glatter Anachronis­
mus wäre. Eigentlich heißt das Symbol „Davidschild“ (Magen David), eine 
Bezeichnung, welche allerdings aus den Psalmen hergeleitet werden kann. In 
Psalm 3 spricht David Gott erstmals im Psalter als „Schild“ (Magen, V. 3) an, 
und dann sehr oft.22 Der Gottesschild hat eine Schutzfunktion, David kann sich 
dahinter „bergen“ (Chassah).23 Der als Magen David bezeichnete Sechsstern 
taucht in den jüdischen Quellen hingegen erst im Mittelalter auf, und zwar 
in einem Zauberbuch. Das in einem Bannkreis eingeschriebene Hexagramm 
wird als Amulett zum Schutz vor Dämonen empfohlen. Das erste Beispiel dafür 
finden wir im Sefer Rasiel aus dem 13. Jh., das ganz am Anfang des 18. Jh. 
gedruckt wurde und seither pausenlos nachgedruckt und im Sedezformat als 
Feuerschutz an jüdische Wohnungstüren geheftet wird.24 Natürlich findet sich 
das Hexagramm im Mittelalter auch in nichtjüdischen Quellen, so z.B. in der 
cusanischen Figura paradigmatica.25 Erst der Zionismus hat den Davidstern 
zum nationalen Symbol erhoben, Herzl sah in seinen zwölf Ecken ein Abbild 
der Sitz- und Marschordnung der 12 Stämme Israels in der Wüste (Num 2 
und 10). Nachdem die Nationalsozialisten den Davidstern mit dem Gelben 
Fleck zum „Judenstern“ verschmolzen und zum Stigma der Juden unter ihrer 
Herrschaft gemacht hatten, wurde er nach dem Ende des Holocaust zum Sym­

21 Zenger, Psalmen, Bd. 1, 78.
22 Ps 3,4; 5,13; 7,11; 18,3.31.36; 28,7; 35,2; 91,4; vgl. Othmar Keel, Die Welt der altorientalischen 

Bildsymbolik und das Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen, Köln 1972, 201. Zenger, 
Psalmen, Bd. 4, 21ff.

23 Ps 2,12; 5,12; 7,11; 11,1; 16,1; 18,31; 31, 2.20; 34,23; 57,1.
24 S. Sefer Rasiel, Nachdruck der Ausgabe des Israel Hopstein, Maggid von Koschnitz, Jerusalem 

1977, 49–50b.
25 De coniecturis I, 9, 42; Nikolaus von Kues, Philosophisch-Theologische Werke (Lat.-Dtsch.), 

Bd. 2, Hamburg 2002, 49. Die Figura P findet sich in der aufklappbaren Tafel am Schluss des 
Buches.

60 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bol der Auferstehung des jüdischen Volkes aus der buchstäblichen Asche und 
zum Zeichen der Hoffnung (HaTikwa).26 Es ist darum ein glücklicher Zufall, 
dass der Davidstern als paradigmatische Figur der KE Davids ausgemacht 
werden kann. Heute ist das blauweiße israelische Banner leider wieder zum 
Hassobjekt der Antizionisten aller Länder geworden. Wir erwidern, was der 
Zionist Robert Weltsch schon im April 1933 schrieb: „Tragt ihn mit Stolz (…).“27

26 Gershom Scholem, Das Davidschild. Geschichte eines Symbols (1948), in: Ders., Judaica I, 
6. Aufl., Frankfurt/M 1997, 75–118.

27 Jüdische Rundschau 38.27/1933, 1.

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 61

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klang der Klage in der Musik 
Eine kulturhistorische Spurensuche in Kunst- und 
Kirchenmusik

Erik Dremel

In besonderer Weise wird in historischen und gegenwärtigen Kulturen Musik 
die Fähigkeit zugesprochen, Klage in Klang auszudrücken. Gelegentlich wird 
sogar formuliert, dass Musik als kulturelles Phänomen aus der Klage hervorge­
gangen ist.1 Eine musikalisch ausgeformte Klage hat verschiedene Intentionen. 
Da ist zunächst das Hervorbringen und Darstellen einer dem Menschen inne­
liegenden Emotion. Sie entsteht in der Seele, kreist um sich und ringt mit sich 
selbst. Sie ist eingeschlossen, dehnt sich aber durch Intensivierung aus, sodass 
eine Emanation aus der Seele die Emotion zunächst verstärkt, dann zugleich 
auch Erleichterung im Sinne eines emotionalen Druckausgleichs bewirkt. Beim 
Weinen ist dieses Herausdringen durch Tränen sichtbar und fühlbar, bei der 
Klage wird die Emotion mittels der Stimme ausgeströmt. Die innere Intensi­
vierung und die nach außen strömende Klangwerdung geschieht zuerst im 
klagenden, künstlerisch-kreativen Subjekt, bezieht dann aber das rezipierende 
Subjekt mit ein, das sich in der Kunstwahrnehmung mit dem produzierenden 
Subjekt identifiziert. In der klagenden Persona des Musikwerks, macht sich 
das rezipierende Subjekt die emotionale Position des produzierenden Subjekts 
zu eigen. Das künstlerische Produkt geht aus der Seele der Komponierenden 
hervor und weckt durch das Zuhören in der Seele der Hörenden die intendierte 
Emotion. Zu dieser mitteilenden zweiseitigen Perspektive zwischen produzie­
rendem und rezipierenden Subjekt kommt noch eine höhere dritte Dimension, 
insofern Klagende ihre Klage auch vor Gott zum Ausdruck bringen. Dabei 
verweben sich der emotionale Druckausgleich mit der Intention des Verlangens 
nach Trost und nach Abhilfe gegenüber der Klageursache ineinander.

Bei komponierten Musikwerken, die in institutionalisierten Aufführungskon­
texten (Oper, Konzert, Liturgie) dargestellt und gehört werden, ist die Kla­
geursache sowie die daraus resultierende und mitgeteilte Emotion in erster 
Hinsicht künstlich herbeigeführt, durch den Spielplan, das Konzertprogramm, 

1 Vgl. etwa Sigrid Weigel, Die Geburt der Musik aus der Klage, in: Tobias Robert Klein (Hg.), 
Klang und Musik bei Walter Benjamin, München 2013, 85–93; vgl. Sigrid Weigel, Zur Geburt 
der Musik aus der Klage und zur Beziehung zwischen Oper, Trauerspiel und Musikdrama, 
in: Dirk Matejovski (Hg.), Resonanzräume. Medienkulturen des Akustischen, Düsseldorf 2014, 
167–190.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Kirchenjahr. (In zweiter Hinsicht ist nicht ausgeschlossen, dass sich solche 
herbeigeführten Emotionen mit biographischen Bezügen verbinden.)

Dem gegenüber gibt es aber bei Kasualien oder bei Katastrophenliturgie 
grundsätzlich tatsächliche Bezüge zwischen realem Leben und Klage, insofern 
Musik der Klage ausgewählt und eingesetzt wird, um im liturgischen Kontext 
die beschriebenen Prozesse der Identifikation, der Intensivierung und des Aus­
drückens für die Teilnehmenden zu ermöglichen und dabei klagende und mit­
leidende Funktionen gegenüber Gott als Adressaten der Liturgie einzunehmen.2

In diesem Beitrag soll die musikalische Seite, also Wirkmittel musikalischer 
Komposition, in einer Art historischem Durchgang präsentiert werden. Silke 
Leopold nennt das „musikalische Chiffren“ der Klage bzw. der Trauer.3 Die 
Idee, dass Musik Wirkungen auf Befindlichkeiten des Menschen ausüben kön­
ne, wurde seit der erneuten Beschäftigung mit antiker Philosophie im späten 15. 
Jahrhundert im musiktheoretischen Schrifttum ausgebreitet und in komposito­
rischen Umsetzungen experimentell umgesetzt. Die Ausgangsanalyse war dabei 
die Zuschreibung, dass Musik in besonderem Maße in der Lage sei, Befindlich­
keiten des Menschen darzustellen und durch die Darstellung wiederum Einfluss 
zu nehmen. Um die Mitte des 16. Jahrhunderts wurde mit der fokussierten 
Verwendung des Terminus „Affekt“ (lat. affectus – Leidenschaft, Zustand, Ge­
mütsbewegung; lat. afficere – anregen) begrifflich gefasst, dass Musik mit ihren 
Mitteln in Texten enthaltene menschliche Affekte zu verdeutlichen oder sogar 
unabhängig vom Text auszudrücken vermag („affectus exprimere“ oder „espri­
mere gli affetti“).4 Die dabei verwendeten musikalischen Mittel erweisen sich 
als recht konstant, wenn es um Klage oder Trauer geht5 – wie gesagt, es sind 
gewissermaßen musikalische Chiffren, die kompositionstechnisch eingesetzt 
werden:6

– Kleine Intervallschritte innerhalb eines engeren Tonraums, denen große 
Tonsprünge gegenübergestellt werden. Sprünge nach oben können als Chif­
fren für die Auflehnung gegen das Erlebte gedeutet werden, Tritonussprünge 
(nach unten oder oben) sind zudem Ausdruck besonderen Schmerzes.

– Aufsteigende und noch mehr absteigende, oftmals chromatische Tonfolgen. 
Nicht selten entstehen daraus wiederholte Muster (man denke an den La­

2 Vgl. Jörg Neijenhuis, Klage und Trauer vor Gott zur Sprache gebracht, in: JLH 45/2006, 34–52; 
vgl. Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaft­
lichen Öffentlichkeit, Stuttgart 2010.

3 Silke Leopold, Weinen, Klagen, Sorgen, Zagen – Musik der Trauer und der Verzweiflung in 
Oper und Kirche, Vortrag auf den Lindauer Psychotherapiewochen, https://www.lptw.de/archi
v/vortrag/2008/leopold-silke-weinen-klagen-musik-der-trauer-und-verzweiflung-in-oper-und
-kirche-lindauer-psychotherapiewochen2008.pdf [17.07.2025].

4 Vgl. Dagmar Glüxam, „Aus der Seele muß man spielen...“. Über die Affekttheorie in der Musik 
des 17. und 18. Jahrhunderts, Wien 2020.

5 Leopold, Weinen, Klagen, Sorgen, Zagen, 2.
6 Vgl. a.a.O., 5f.

64 ERIK DREMEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lptw.de/archiv/vortrag/2008/leopold-silke-weinen-klagen-musik-der-trauer-und-verzweiflung-in-oper-und-kirche-lindauer-psychotherapiewochen2008.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lptw.de/archiv/vortrag/2008/leopold-silke-weinen-klagen-musik-der-trauer-und-verzweiflung-in-oper-und-kirche-lindauer-psychotherapiewochen2008.pdf


mento-Bass als wiederholte Figur),7 aber auch in anderen Stimmen finden 
sich fallende Linien, die als Chiffre für Niedergeschlagenheit oder Hoff­
nungslosigkeit eingesetzt werden, und über die sich die Klage erhebt: Denn 
Klage ist ja zugleich Ausdruck für eine Haltung, nicht in der Situation zu 
verharren.

– Tonrepetitionen, gelegentlich verbunden mit fallenden oder steigenden Vor­
halten (wodurch Seufzerfiguren entstehen) oder mit Wechselnoten. Repeti­
tionen oder Sekundwechsel können durch Punktierungen verschärft werden. 
Als Chiffre stehen sie für Zittern und ein durchgeschütteltes Gemüt.

– Alle Töne in Linien, Sprüngen oder mit Repetitionen können halbtonweise 
alteriert werden als besonderes Signum für Trauer und Klage.

– Leise oder zurückgenommene Dynamik.8
– Und nicht zuletzt die Pausen zwischen den Figuren, die im Kontrast mit den 

eindrücklichen Figuren der Klage umso nachdrücklicher Raum lassen, den 
Klagen nachzuspüren.

Die folgende Auswahl von Werken konzentriert sich auf einen Bereich europäi­
scher Kunst- und Kirchenmusik. Eine Art repräsentative Vollständigkeit wird 
nicht angestrebt, so gibt es etwa zahlreiche Beispiele nicht schriftlich gefasster, 
sondern improvisierter religiöser Musik wie etwa Spirituals9, Blues, orthodoxe 
Threnodien wie auch explizite Bestattungsmusik, die hier nicht berücksichtigt 
werden. Thematisiert werden auch nicht Musikwerke, die v.a. in ihrer Rezepti­
onsgeschichte mit Anlässen von Gedenk- und Gedächtnisveranstaltungen ver­
bunden sind, wie etwa Samuel Barbers Adagio for Strings (1938). Da der vorlie­
gende Tagungsband ein besonderes Augenmerk auf Texte aus dem Buch Hiob 
und dem Buch der Psalmen legt, stehen Musikwerke mit diesen Textgrundlagen 
besonders im Zentrum.

Als erstes Klangbeispiel ist die Aria Possente spirto e formidabil nume aus 
dem III. Akt der Favola in musica L’Orfeo (1607) von Claudio Monteverdi 
(1567–1643) anzuführen. Die Klage richtet sich an Caronte (Charon), den Orfeo 
mit seinem Gesang davon überzeugen will, ihn über den Styx in den Hades 
überzusetzen, was der Fährmann strikt ausschließt. Nachdem Euridice im II. 
Akt an einem Schlangenbiss gestorben war, will Orfeo seine geliebte Frau aus 
dem Totenreich wieder zurückholen oder notfalls selbst dort bleiben, um mit 
ihr vereint zu sein. Die Situation und auch die Grundlage der Klage ist nicht 
biblisch, aber musikhistorisch markiert diese sehr frühe Oper – (und speziell 
diese Klage-Arie) – den epochalen Wechsel, wie eine menschliche Stimme 
Emotion – historisch ist präziser von „Affekt“ zu sprechen – musikalisch aus­

7 Vgl. Norbert Bolin, In Töne gesetzte Klage. Musikalische Lamentationen, in: MuK 81.2/2011, 
94–100.

8 Werner Braun, Art. Trauermusik, Abschnitt III.3 „Stille Musik“, in: MGG2, Kassel 1998, Sp. 288.
9 Vgl. Flois Knolle Hicks/Konrad Knolle, Aus der Klage erwachsen, das Heil vor Augen. Die 

Spirituals als Klagegesänge, in: MuK 81.2/2011, 112–115.

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 65

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drücken und zugleich in den Hörerenden evozieren kann. Die Stilmittel der 
Klage sind repetierte Noten, schnelle Wechselnoten, rasche Abstiege von oben 
nach unten und langsame, intensivierende Aufstiege von melodischen Linien.10

   
   
https://www.youtube.com/watch?v=VYqF3TTaZcc
   
Anthony Rolfe Johnson, English Baroque Soloists unter der
Leitung von Sir John Eliot Gardiner

Die monodische Stimme wird von einem Basso continuo begleitet und von 
wechselnden Instrumenten (Violinen, Zinken, Harfe). Besonders plastisch wird 
an diesem berühmten Lamento Monteverdis die Innenperspektive und die 
Außenperspektive des Klagens: Orfeo legt seine inneren Beweggründe, seine 
Seelenzustände dem Charon offen dar. Resignation und Aufbegehren gegen 
sein Schicksal, Lähmung und exaltierte Bewegung bilden die Polaritäten dieser 
Spannung zwischen innen und außen, die ein Grundprinzip musikalisch-lite­
rarischer Klage in einer der frühesten Opern erkennbar machen. Die Musik 
würde nicht ohne den Text funktionieren, Text und Musik bilden eine von 
Monteverdi intendierte Einheit.

Derjenige Komponist, der dieses Prinzip sprachlich-musikalischen Aus­
drucks aus der italienischen Oper in die deutschsprachige Kirchenmusik über­
trug, war Heinrich Schütz. Das war für die Entwicklung protestantischer Kir­
chenmusik so epochal, dass von Schütz hier verschiedene Stücke aufgenommen 
werden. Schütz hatte 1609–1612 in Italien studiert und die italienische Kompo­
sitionsästhetik kennengelernt. Im Jahr 1619, also zwölf Jahre nach der Monte­
verdi-Oper, lässt Schütz als sein Opus 2 in Dresden (mittlerweile dort quasi 
amtierender Hofkapellmeister) die Sammlung Psalmen Davids drucken, die 
trotz des Titels nicht nur Psalmentexte vertonen, sondern auch Prophetentexte 
und sogar den Choral Nun lob, mein Seel, den HERREN. Die Motette Ist nicht 
Ephraim mein teurer Sohn (SWV 40) basiert auf dem Vers Jeremia 31,20. Hier 
ist also tatsächlich JHWH der Klagende, der über den Ungehorsam seines 
Volkes klagt und zugleich seine eigene, aus Liebe resultierende Inkonsequenz 
thematisiert, die in eine Zusage des Erbarmens und Verheißung eines neuen 
Bundes mündet.

10 Monika Woitas, Die Klage des Orpheus. Metamorphosen eines musikalischen Urmythos bei 
Monteverdi, Gluck und Henze, in: Sabine Hoeper/Wolfgang H. Kirchner (Hg.), Festschrift. 
Hans Jaskulsky zum 60. Geburtstag, Berlin 2010, 253–272.

66 ERIK DREMEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=VYqF3TTaZcc
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=VYqF3TTaZcc


   
   
https://www.youtube.com/watch?v=El6rPD2hdME
   
Cantus Cölln, Concerto Palatino unter der Leitung von 
Konrad Junghänel 

Was sind musikalische Mittel, die die Klage zum Ausdruck bringen? Die Got­
tesrede wird zunächst monodisch hörbar, begleitet von eindrucksvollen Posau­
nenklängen, dann aber auf zwei Sänger aufgeteilt, um auf dem Text „Darum 
bricht mir mein Herz“ vom vollen 16-stimmigen Ensemble in einem emotiona­
len Ausbruch zu gipfeln. Die gleiche Frage nach dem Höreindruck und den 
musikalischen Mitteln der Klage lässt sich im zweiten hier betrachteten Stück 
von Heinrich Stütz verfolgen. Es handelt sich um das Geistliche Concert Zion 
spricht: Der Herr hat mich verlassen (SWV 46), basierend auf dem Text Jesa­
ja 49,14–16a.11

   
   
https://www.youtube.com/watch?v=Ykx1Kk8UJJo
   
Cantus Cölln, Concerto Palatino unter der Leitung von
Konrad Junghänel

Die Komposition konstruiert, ausgehend von der Sprechsituation in den ausge­
wählten Versen, eine Dialoghandlung zwischen dem Volk Zion und JHWH. 
Hier ist es das Volk Zion, das im 20-stimmigen Tutti einsetzt, um dann mit 
kleinteiligen punktierten Seufzermotiven die Klage auszudrücken, während 
JHWHs sanfte Antwort des Trostes beruhigend wirkt.

Bei Psalm 130 Aus der Tiefe ruf ich, Herr, zu dir (SWV 25, ebenfalls aus den 
Psalmen Davids) lässt sich ein prägnanter Eindruck gewinnen, wie Heinrich 
Schütz mit programmmusikalischen Techniken die Tiefe schildert und auch das 
Rufen und Harren zeigt.

11 Vgl. zu Jes 49,15 als Textbasis in protestantischer Kirchenmusik: Erik Dremel, Kommentar 
zu EG 243T, Lobt Gott getrost mit Singen, in: Martin Evang/Ilsabe Alpermann (Hg.), Lieder­
kunde zum Evangelischen Gesangbuch (Heft 30), Göttingen 2023, 15–19.

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 67

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=El6rPD2hdME
https://www.youtube.com/watch?v=Ykx1Kk8UJJo
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=El6rPD2hdME
https://www.youtube.com/watch?v=Ykx1Kk8UJJo


   
   
https://www.youtube.com/watch?v=XWYctHC0iF8
   
Cantus Cölln, Concerto Palatino unter der Leitung von 
Konrad Junghänel 

Im Vergleich zu der frühen Vertonung dieses markanten Klagepsalms durch 
Johann Sebastian Bach (aus der Mühlhäuser Zeit) Aus der Tiefen rufe ich, 
Herr, zu dir (BWV 131, v.a. bis Minute 4’30) wird deutlich, dass dieser ganz 
anders mit dem Text und dem Klage-Topos umgeht, wenn die Intensivierung 
des Klageausdrucks durch gesteigertes Tempo und erhöhte Bewegungsmodelle 
erreicht wird:

   
   
https://www.youtube.com/watch?v=A4V3h5OxbDE
   
Chor und Orchester des Collegium Vocale Gent unter der
Leitung von Philippe Herreweghe

Es schließt sich ein sehr eindrucksvolles Hörbeispiel aus der Feder Johann 
Christoph Bachs (1642–1703) an. Dieser war in der Bach-Familie hoch angese­
hen. Carl Philipp Emanuel Bach schreibt in einer Notiz über ihn: „Dies ist 
der große und ausdrückende Componist“12 und auch im Nekrolog auf Johann 
Sebastian Bach wird Johann Christophs Fähigkeit „im Ausdrucke der Worte“13 

hervorgehoben. In Arnstadt geboren, war Johann Christoph ab 1665 Organist 
an der Georgenkirche zu Eisenach, wo er ständig im Streit mit dem Rat der 
Stadt über Wohnungs- und Finanzfragen lag. So bedrückend diese Situation 
auch war, ob sie die Auslöserin für seine existentiellen Klagegesänge waren, 
erscheint fraglich. Unter seinen meisterhaften Vokalwerken, die teilweise auch 
von Johann Sebastian in Leipzig aufgeführt wurden, ragen zwei hochgradig 
expressive und bis heute zu Herzen gehende Lamenti heraus: Ach, daß ich 
Wassers gnug hätte, Lamento für Solo-Alt, Solo-Violine, Gamben und Basso 
continuo und Wie bist du denn, o Gott, in Zorn auf mich entbrannt, Lamento 
für Solo-Bass, Solo-Violine, Gamben und Basso continuo. Die vertonten Texte 
sind nicht biblischen Ursprungs, sondern zeitgenössische Reimdichtung. Die 

12 Bach-Dokumente Bd. 1, hg. vom Bach-Archiv Leipzig, Kassel/Leipzig 1963, 265.
13 Bach-Dokumente Bd. 3, hg. vom Bach-Archiv Leipzig, Kassel/Leipzig 1972, 80.

68 ERIK DREMEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=XWYctHC0iF8
https://www.youtube.com/watch?v=A4V3h5OxbDE
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=XWYctHC0iF8
https://www.youtube.com/watch?v=A4V3h5OxbDE


Verfasserschaft ist ungeklärt, es gibt die These, dass die Texte von Johann 
Christoph Bach selbst stammen könnten.14 Das zweite Lamento für Bass:

Wie bist du denn, o Gott, in Zorn auf mich entbrannt,
ist deine Güte gar in Eifer umgewandt?
Vor Trauern hab ich fast kein Mark mehr in den Beinen,
die Augen werden Blut und schwellen auf von Weinen.
Des Jammers Unmut hat mir allen Mut genommen,
ich bin vor Kümmernis fast von mir selber kommen.
Wenn alles in der Nacht empfindet seine Ruh,
so wach ich ganz allein und tu kein Auge zu;
denn ist es mir bequem mich inniglich zu kränken,
dann pfleg ich meiner Not am meisten nachzudenken.
Dann überkomm ich Lust die Unlust nicht zu hemmen,
dann könnte man mich sehn mein Lager recht durchschwemmen.
Ach Gott, willst du mit mir nun, nun zürnen ewiglich,
will denn dein Antlitz gar vor mir verbergen sich?
Wie streck ich Tag und Nacht zu dir aus meine Hände!
Du aber fleuchst, je mehr ich, Herr, mich zu dir wende.
Ich dacht, du würdest mich auf einem Fels erhöhen,
so muß ich tief hinab fast in den Abgrund gehen.
Du gibst mir manchen Stoß zu meinem kranken Herzen;
du schlägst mich, da es mich am meisten pflegt zu schmerzen.
Warum verfolgst du mich, was willst du von mir haben?
Was hat ein Mensch für dich, was forderst du für Gaben?
Begehrst du Herzensangst, der, der hab ich gnug bei mir.
Vielleicht ist dir gedient mit Tränen, die sind hier,
vielleicht ist dir gedient mit Demut,
lieg ich doch oft vor dir auf Erden;
vielleicht ist dir gedient mit Seufzern,
ihrer kann nicht mehr gefunden werden.
Mein Gott, sei länger nicht in Zorn auf mich entbrannt,
laß deinen Eifer sein in Güte umgewandt.

   
   
https://www.youtube.com/watch?v=jaD5SBK-_Qk
   
Matthew Brook (Bass), Kati Debretzeni (Violine solo),
Monteverdi Choir und The English Baroque Soloists
unter der Leitung von John Eliot Gardiner

Das Lamento ist wohl mit das eindrücklichste, das die Musik des 17. Jahrhun­
derts an Klage zu bieten hat. Im Hören lohnt es sich darauf zu achten, in 
welcher Beziehung die Solo-Violine und der Solo-Bass zueinanderstehen bzw. 
welche Beziehung sie im Lauf des Lamentos aufbauen.

14 Vgl. Conrad Freyse, Johann Christoph Bach (1642–1703), in: Bach-Jahrbuch 43.3/1956, 36–51.

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 69

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=jaD5SBK-_Qk
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=jaD5SBK-_Qk


Von Johann Sebastian Bach gibt es auch ein rein instrumentales Beispiel, 
obschon der Text des zugrundeliegenden Chorals Erbarm dich mein, o Herre 
Gott von Erhard Hegenwald aus Wittenberg als Nachdichtung des 51. Psalms 
„Miserere mei“ mitgedacht werden sollte. Der Choral hat im Jahr 2024 gewis­
sermaßen ein doppeltes Jubiläum. Er erschien kurz nach Epiphanias 1524 in 
Wittenberg gedruckt als Einblattdruck und wurde im selben Jahr aufgenommen 
in das frühe reformatorische Gesangbuch Erfurter Enchiridion, dessen 500. Ju­
biläum im Jahr 2024 ausführlich begangen wurde. In noch sehr jungem Alter 
komponierte Johann Sebastian Bach um das Jahr 1703 über diesen Choral eine 
Choralbearbeitung für Orgel (BWV 721), die in ihrer kompositorischen Faktur 
einige Alleinstellungsmerkmale im Schaffen Bachs aufweist.

   
   
https://www.youtube.com/watch?v=piUPdcat_cc
   
Olivier Penin an der großen Orgel der Basilika
Sainte-Clotilde in Paris

Die sachte pochenden Achtelrepetitionen, über denen sich der Choral erhebt, 
werden in der zeitgenössischen Affektenlehre als ehrfurchtsvolles – oder auch 
als ängstliches – Zittern der Seele verstanden, die ihre flehentlich bittende Stim­
me zu Gott erhebt. Vergleichbare Modelle finden sich etwa bei Bachs Amtsvor­
gänger als Thomaskantor Johann Kuhnau in den Biblischen Historien, Leipzig 
1700. Für Bachs Stil der Choralbearbeitungen einzigartig ist, dass es keine Art 
von kontrapunktischer Verarbeitung gibt, sondern lediglich ein homophoner 
Klanguntergrund gelegt wird. Das genial geschnittene Video des französischen 
Organisten Olivier Penin ist auch interessant anzuschauen, weil es den Choral 
mit einer Bild- und Schnittästhetik inszeniert, die man bei Kirchenmusik selten 
findet.

Im Jahr 1831 komponierte die 26-jährige Fanny Hensel (1805–1847, geb. 
Mendelssohn) eine Kantate Hiob für Chor und Orchester, in der sie sorgsam 
ausgesuchte einzelne Verse aus dem Buch Hiob vertonte.15 Musikalisch ausgelöst 
wurde Hensels Interesse an der Gattung Kantate durch Felix Mendelssohn Bar­
tholdys Wiederaufführung von J. S. Bachs Matthäuspassion im Jahr 1829, bei der 
Fanny Hensel mitsang, sowie durch die Druckpublikation einiger Bach-Kanta­
ten durch Adolph Bernhard Marx im Jahr 1830. Eine thematische Auslöserin 
für die Texte war eventuell die Cholera-Epidemie, die seit Juni 1831 in Berlin 
grassierte und von Fanny Hensel in Briefen und Tagebucheinträgen benannt 

15 Hans-Joachim Hinrichsen, Die geistlichen Kantaten Fanny Hensels, in: MuK 75/2005, 376–
381.

70 ERIK DREMEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=piUPdcat_cc
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=piUPdcat_cc


wird, denn im Juli 1831 begann sie mit der Arbeit an der Hiob-Kantate.16 Die 
ersten beiden Sätze sind in Frageformen formuliert als besondere Sprachform 
der Klage:

Was ist ein Mensch, daß du ihn groß achtest
und bekümmerst dich mit ihm?
Du suchest ihn täglich heim
und versuchest ihn alle Stunde. (Hiob 7,17–18)

Warum verbirgest du dein Antlitz
Willst du wider ein fliegend Blatt so eifrig sein
und einen dürren Halm verfolgen? (Hiob 13,24–25)

Warum gibt sich Gott dem Menschen im Leid zu erkennen und kommt ihm 
gerade durch Leid nahe?17 Der 3. Satz bringt einen abrupten emotionalen Um­
bruch mit Hiobs Gotteslob. Anders als Bachs Kantaten hat Hensels Kantate 
keine liturgische Zuordnung oder Funktion. Sie wurde in den von Hensel 
organisierten und künstlerisch geleiteten „Sonntagsmusiken“ im Privathaus der 
Mendelssohns im Oktober 1831 unter Hensels eigener Leitung uraufgeführt.

   
   
https://www.youtube.com/watch?v=AYkhuB-5Jlo
   
Kammerchor der Universität Dortmund unter der Leitung
von Willi Gundlach

Da es in einigen Beiträgen dieses Bandes insbesondere um Klagetexte aus 
dem Buch Hiob geht, soll noch ein weiterer vertonter Hiob-Text vor Ohren 
geführt werden, der in einem der berühmtesten Chorwerke des 19. Jahrhunderts 
eine zentrale Position einnimmt, die einzigartige Warum-Motette von Johannes 
Brahms Warum ist das Licht gegeben dem Mühseligen? (1878, op. 74, 1, v.a. bis 
Minute 5’25), die Brahms eine „kleine Abhandlung über das große ‚Warum‘“ 
nannte.18 Der Text Hiob 3,20–26, der auch als „Hiobs Klagelied“ bezeichnet 
wird, ist ein zentraler Weisheitstext der Bibel und wird als Kernfrage der Theo­
dizee bezeichnet, was natürlich nicht präzise ist. Denn bemerkenswerterweise 
richtet sich das Warum nicht auf Tod oder Leiden im Sinne der klassischen 
Theodizeefrage. Das Warum bei Hiob gilt nicht dem Tod, sondern dem Leben: 
Warum ist dem Menschen das Licht gegeben, so dass er das Leben und das 
Leiden erkennen kann? Es wäre viel einfacher, als Kreatur die Mühseligkeit des 

16 Vgl. Edgar Kellenberger, Fanny Hensel und die Cholera-Epidemie 1831, in: MuK 67/1997, 295–
301.

17 Vgl. Annette Nubbemeyer, Fanny Hensels Kantate „Hiob“, in: MuK 67/1997, 286–295, hier 287.
18 Zitiert nach Michael Heinemann, Zwei Motetten für gemischten Chor a cappella op. 74. in: 

Wolfgang Sandberger (Hg.), Brahms-Handbuch, Weimar 2009, 309.

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 71

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=AYkhuB-5Jlo
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=AYkhuB-5Jlo


Lebens zu ertragen, wenn nicht das Licht der Erleuchtung und des Verstands 
hinzukäme.19 Das existentielle Warum wird mit markanten Akkorden ausgeru­
fen, die schon im Fragen vor der eigenen Wucht als Diminuendo zurückwei­
chen.

Warum ist das Licht gegeben dem Mühseligen,
und das Leben den betrübten Herzen,
die des Todes warten und kommt nicht,
und grüben ihn wohl aus dem Verborgenen,
die sich fast freuen und sind fröhlich,
daß sie das Grab bekommen,
und dem Manne, deß Weg verborgen ist,
und Gott vor ihm denselben bedecket?

   
   
https://www.youtube.com/watch?v=D47_5t00SqY
   
Mitglieder des NDR-Sinfonieorchesters

Brahms löst die Warum-Frage im Werk nicht auf. Auch musikalisch gibt es 
keine Lösung oder Erlösung. Zwei Fragen, die sich dabei für die Lesenden und 
Hörenden aufwerfen: Was mag einen berühmten Komponisten wie Brahms, 
der sich in seinem ganzen vokalen Schaffen immer wieder mit Themen des 
Todes beschäftigte, Ende des 19. Jahrhunderts an einem solchen Text interessiert 
haben? Was geschah in der Rezeption des Werkes, dass dieses zu einem der 
berühmtesten Chorwerke des 19. Jahrhunderts wurde?

Bernd Alois Zimmermann (1918–1970) ist einer der bedeutendsten Kompo­
nisten des 20. Jahrhunderts. Trotz seines hohen Interesses an der Theologie 
(ursprünglich wollte er Priester werden), studierte er ab 1938 Musik und 
Musikwissenschaft in Köln. Nach seinem Kriegsdienst ab 1940 studierte er 
Komposition und wurde 1958 Professor für Komposition an der Kölner Musik­
hochschule. Zimmermann entwickelte einen eigenständigen Zeitbegriff, den er 
seiner Kompositionsästhetik zugrunde legte: „Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft sind, wie wir wissen, lediglich an ihrer Erscheinung als kosmische Zeit 
an den Vorgang der Sukzession gebunden. In unserer geistigen Wirklichkeit 
existiert diese Sukzession jedoch nicht, was eine realere Wirklichkeit besitzt als 
die uns wohlvertraute Uhr, die ja im Grunde nichts anderes anzeigt, als dass es 
keine Gegenwart im strengeren Sinne gibt. Die Zeit biegt sich zu einer Kugelge­

19 Vgl. dazu das Kapitel V.9 in Erik Dremel, Nunc dimittis. Der Lobgesang des Simeon in Kirche, 
Kunst und Kultur, Leipzig 2021, 296–299.

72 ERIK DREMEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=D47_5t00SqY
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=D47_5t00SqY


stalt zusammen.“20 Aus diesen Vorstellungen heraus entwickelte Zimmermann 
eine „pluralistische Kompositionstechnik […], die der Vielschichtigkeit unserer 
Wirklichkeit Rechnung trägt.“21 Sein letztes Werk, das er wenige Tage vor 
seinem Tod abschließen konnte, betitelte Zimmermann mit einem biblischen 
Titel: Ich wandte mich und sah an alles Unrecht, das geschah unter der Sonne 
– Ekklesiastische Aktion für 2 Sprecher, Bass-Solo und Orchester (1970). Bereits 
die ersten zwei Minuten geben einen Eindruck von Zimmermanns Klangkon­
zeptionen.

   
https://www.youtube.com/watch?v=cVPl9wbhdcQ
   
Gerd Böckmann (Sprecher), Robert Hunger-Bühler
(Sprecher), Andreas Schmidt (Bass), Thomas Zehetmair
(Violine), Thomas Demenga (Violoncello),
WDR Sinfonieorchester Köln unter der Leitung von
Heinz Holliger

Besonders interessant ist dann aber der IV. (und letzte) Satz der Ekklesiastischen 
Aktion, den Zimmermann auf Kohelet 4,1–10 basierend mit „Wehklage“ über­
schreibt. Zu Beginn des Satzes, der dem Titel „Aktion“ gemäß szenisch angelegt 
ist, setzen sich der Dirigent und die Sprecher auf den Boden und verbergen 
ihr Gesicht in den Händen. Zimmermann gibt in der Partitur Handlungsin­
struktionen in Form von Texten, wobei dies gewissermaßen Improvisationsan­
weisungen sind, die eher Möglichkeiten eröffnen wollen als Handlungen vorzu­
schreiben: „Die Sprecher beginnen dann, wie für sich lesend und unabhängig 
voneinander (oder auch zusammen, je nachdem), Teile aus Buch Prediger zu 
sprechen, zu flüstern, zu schreien – beliebig in der Auswahl, auch mit beliebigen 
Meditationspausen.“

Für den Bariton ist die Vokalpartie ausnotiert, aber auch wird ein Improvi­
sationsrahmen geöffnet, denn ihm „obliegt nun die Aufgabe, die Weheklage 
zu singen, wobei ihm alle Wörter ‚Weh dem, der allein ist! Wenn er fällt, 
so ist keiner da, der ihm aufhelfe.‘ anheimgestellt sind, einzeln oder in der 
Abfolge verschieden, oder auch aufgelöst in die Vokale und Konsonanten dieser 
Wörter. Hinzu können auch noch alle Laute der Klage, der Todesangst und der 
Bedrückung kommen: gestoßene, gequälte, gepresste Laute des Schreckens, der 
Verlassenheit und der menschlichen Erbärmlichkeit: dies aber alles im Zusam­
menwirken mit den oben genannten drei Agierenden. Auch die rhythmische 
und dynamische Abfolge der Töne ist dem Sänger freigestellt; nur die Tonhöhen 
sind festgelegt. Wichtig ist, dass der Sänger, trotz des Eingehens auf die anderen, 
doch grundsätzlich asynchron agiert: eben seine Darstellung gibt.“

20 Zitiert nach Jörn Peter Hiekel, Bernd Alois Zimmermann und seine Zeit, Laaber 2019, 33f.
21 A.a.O., 34.

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 73

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=cVPl9wbhdcQ
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=cVPl9wbhdcQ


   
https://www.youtube.com/watch?v=O3Xc-JJOt5U
   
Gerd Böckmann (Sprecher), Robert Hunger-Bühler
(Sprecher), Andreas Schmidt (Bass), Thomas Zehetmair
(Violine), Thomas Demenga (Violoncello),
WDR Sinfonieorchester Köln unter der Leitung von
Heinz Holliger

Dieser Satz ist das Letzte, das Zimmermann komponierte, und es ist gewisser­
maßen sein Abschied vom Komponieren, eine Auflösung des Komponierens.22 

Die gestisch-szenisch und klanglich dargestellte Verzweiflung und Aussichtslo­
sigkeit des biblischen Textes ist in ihrer Klarheit und Schärfe von bedrückender 
Wucht.23

22 vgl. Dörte Schmidt, „Es ist genug …“ B. A. Zimmermanns Ekklesiastische Aktion: opus summ­
um oder opus ultimum?, in: Archiv für Musikwissenschaft, 46/1989, 121–154.

23 vgl. Oliver Korte, Die Ekklesiastische Aktion von Bernd Alois Zimmermann. Untersuchungen 
zu einer Poetik des Scheiterns, Sinzig 2003, 132f.

74 ERIK DREMEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=O3Xc-JJOt5U
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=O3Xc-JJOt5U


Traumatheoretische Perspektiven

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klage, Anklage und die Hoffnung auf einen Gott, 
der Wunden verbindet 
Zu Trauma-Bearbeitungen in den Psalmen1

Alexandra Grund-Wittenberg

Die Frage nach der Bedeutung traumatischer Erlebnisse für das Verständnis 
alttestamentlicher Texte und ihrer Kontexte ist in den letzten Jahren zuneh­
mend gestellt worden. Die Einsicht, dass weite Teile der Hebräischen Bibel als 
Trauma bearbeitende Literatur verstanden werden können, hat dabei zuletzt in 
der Forschung immer mehr um sich gegriffen.2 Auch das Buch der Psalmen 
wurde jüngst bereits mehrfach unter Trauma-Aspekten untersucht, u.a. von 
Christophe Frechette3, Brent Strawn4, Rebecca Poe Hays5, Alphonso Groene­

1 Dieser Beitrag ist eine auf den Kontext dieses Bandes zugespitzte Version eines Aufsatzes, der 
erschienen ist als Alexandra Grund-Wittenberg, „And one to bind up their wounds“ (Ps 147:3). 
Dealing with trauma in the Psalms: Some insights and open questions, in: dies./Maike Schult 
(Hg.), Readings of Trauma. Hermeneutical Perspectives on Biblical and Modern Trauma 
Narratives (Studies in Cultural Contexts of the Bible 15), Leiden / Paderborn 2025, 63–80.

2 Für Forschungsüberblicke zu Trauma-Bearbeitung in der Hebräischen Bibel s. Kathleen M. 
OʼConnor, How Trauma Studies Can Contribute to Old Testament Studies, in: Eve-Marie 
Becker/Jan Dochhorn/Else K. Holt (Hg.), Trauma and Traumatization in Individual and Col­
lective Dimensions (Studia Aarhusiana Neotestamentica 2), Göttingen 2014, 210–222; David 
G. Garber, Trauma Theory and Biblical Studies, in: CBR 14.1/2015, 24–44; David G. Garber, 
Art. Trauma Theory, in: Oxford Encyclopaedia of Biblical Interpretation (2013), 421–428; 
Christl M. Maier, Traumastudien und alttestamentliche Exegese, in: ThLZ 147.9/2022, 771–784; 
Ruth Poser, Art. Trauma, in: Handbuch alttestamentliche Anthropologie (2024), 172–175; dies., 
Das Ezechielbuch als Trauma-Literatur (Supplements to Vetus Testamentum 154), Boston 
2012. Diese Monografie hat hier erste Pionierarbeit für die deutschsprachige Bibelwissenschaft 
geleistet, in der das Thema inzwischen angekommen ist, wie der 2022 erschienene Band 
Dorothea Erbele-Küster/Nikolett Móricz/Manfred Oeming (Hg.), Gewaltig wie das Meer ist 
dein Zusammenbruch (Klgl 2,13). Theologische, psychologische und literarische Zugänge der 
Traumaforschung (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 89), Tübingen 2022, sowie 
der vorliegende Band dokumentieren.

3 Christophe G. Frechette, Destroying the Internalized Perpetrator. A Healing Function of the 
Violent Language against Enemies in the Psalms, in: Becker/Dochhorn/Holt (Hg.), Trauma 
and Traumatization, 71–84.

4 Brent A. Strawn, Trauma, Psalmic Disclosure, and Authentic Happiness, in: Elisabeth Boase/
Christopher G. Frechette (Hg.), Bible through the Lens of Trauma (Semeia Studies 86), Atlanta 
2016, 143–160; ders., Poetic Attachment. Psycholinguistics, Psychology, and the Psalms, in: 
William Brown (Hg.), The Oxford Handbook of the Psalms, New York 2014, 404–423.

5 Rebecca W. Poe Hays, Trauma, Remembrance, and Healing. The Meeting of Wisdom and 
History and Psalm 78, in: JSOT 41.2/2017, 183–204.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wald6, Danilo Verde7, Chwi-Woon Kim8 und in monographischer Form von 
Nikolett Móricz9. Diese Studien haben wichtige Einsichten erbracht, aber auch 
gewisse Schwierigkeiten der Erforschung von Psalmen als Trauma-Literatur 
vor Augen geführt. Beidem, neuen Einsichten wie offenen Fragen, möchte ich 
im Folgenden nachgehen. Im Einzelnen geht es darum, inwiefern Psalmen zu 
Trauma-Texten gezählt werden können, welche Sprache im Umfeld von Trauma 
in den Psalmen charakteristischerweise begegnet und welche Bedeutung den 
Psalmen im vielstimmigen Chor von Israels kulturellem Trauma-Gedächtnis 
zukommt. Dabei ist auf Israels kollektiven Klageliedern im Kontext der Nach­
barkulturen besonderes Augenmerk zu richten.

1. Was ist Trauma, was Trauma-Literatur und welche Psalmen gehören 
zu Trauma-Poesie?

Obwohl seit frühen Arbeiten zu Trauma in der Hebräischen Bibel zur Vorsicht 
bei der Anwendung auf antike Texte gemahnt wird,10 wird der Begriff „Trauma“, 
auch durch seine aktuell große Konjunktur, zuweilen verwaschen und inflatio­
när verwendet.11 Bereits die früher sehr weit gefasste Diagnosestellung im „Dia­
gnostic and Statistical Manual of Mental Disorders“ der American Psychiatric 
Association12 hat sich als problematisch erwiesen, da sie, so Nikolett Moricz, 
„oft zu inkorrekten Diagnosen und fehlerhaften sozialmedizinischen Gutachten 
führte und dadurch bei vielen Patienten und Patientinnen zwangsläufig die 
Übernahme einer Identität als Opfer und eine regressive Passivität bewirkte“.13 

6 Alphonso Groenewald, Trauma Perspective of the Redaction of the Poor at the end of Book I 
(Pss 3–41) and Book II (Pss 42–72) of the Psalter, in: OTE 31.3/2018, 790–811, verdeutlicht die 
große Bedeutung der Armenredaktionen des Psalters sowie der Trauma-Perspektive auf ihn, 
legt aber noch keine exegetisch basierten Beobachtungen zu Einzeltexten vor.

7 Danilo Verde, Trauma, Poetry, and the Body. On the Psalter’s Own Words for Wounds, in: 
Biblica 101/2020, 208–230; ders., From Healing to Wounding. The Psalms of Communal 
Lament and the Shaping of Yehud’s Cultural Trauma, in: Open Theology 8/2022, 345–361.

8 Chwi-Woon Kim, Psalms of Communal Lament as a Relic of Transgenerational Trauma, in: 
JBL 140.3/2021, 531–556; hierzu Maier, Traumastudien, 778.

9 Nikolett Móricz, Wie die Verwundeten ‒ derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phänomenolo­
gie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 und 137, Göttingen 2021; vgl. hierzu Maier, 
Traumastudien, 778f.; Bernd Janowski, Rezension zu Nikolett Móricz, Wie die Verwundeten – 
derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phänomenologie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 
und 137, in: ThLZ 148/2023, 451–453.

10 Vgl. etwa Daniel L. Smith-Christopher, Reading War and Trauma. Suggestions toward a Social-
Psychological Exegesis of Exile and War in Biblical Texts, in: Brad E. Kelle/Frank Ritchel 
Ames/Jacob L. Wright (Hg.), Interpreting Exile. Displacement and Deportation in Biblical 
and Modern Contexts (Ancient Israel and its Literature 10), Atlanta 2011, 253–274:269.

11 Vgl. hierzu Janowski, Rezension zu Móricz, 451–453.
12 The American Psychiatric Association (Hg.), Diagnostic and Statistical Manual of Mental 

Disorders, Arlington, VA 31987.
13 Móricz, Phänomenologie, 26.

78 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine zu weite Fassung des Trauma-Begriffs in Bezug auf Literatur dürfte zwar 
für das Leben von Menschen keine so dramatischen Folgen haben wie in einem 
therapeutischen Kontext, doch bleibt ein unpräziser Gebrauch von „Trauma“ 
auch in der Wissenschaft problematisch. Eine hilfreiche psychologische Defi­
nition von Trauma, die dieses von anderen leidvollen Erfahrungen abgrenzt, 
lautet:

1. Die Person erlebte, beobachtete oder war mit einem oder mehreren Ereignissen konfron­
tiert, die tatsächlichen oder drohenden Tod oder eine ernsthafte Verletzung oder eine Gefahr 
für die körperliche Unversehrtheit der eigenen Person oder anderer Personen beinhalteten.
2. Die Reaktion der Person umfasste intensive Furcht, Hilflosigkeit oder Entsetzen.14

Neben der Fokussierung auf Trauma als einmaliges Ereignis – wie etwa das 
Überleben eines Flugzeugabsturzes, Eisenbahnunglücks, Bombenangriffs oder 
einer Vergewaltigung – wird dabei zunehmend die Wahrnehmung der Komple­
xität von Trauma thematisiert.15 Traumatisierungen in der (frühen) Kindheit, 
in der die Fähigkeiten zur emotionalen Distanzierung noch nicht so weit ausge­
bildet sind, sind tiefgreifender und können zu größerer Verletzungsoffenheit 
im späteren Leben führen. Aber auch nicht jedes Trauma führt zu einem 
posttraumatischen Belastungssyndrom. Wenn jemand trotz Traumatisierungen 
symptomfrei bleibt, kann das mit einer günstigeren biographischen oder geneti­
schen Disposition zu tun haben. Kurz: Trauma ist nicht gleich Trauma.16

Dementsprechend ist auch für die kulturwissenschaftliche Trauma-For­
schung die prinzipielle Unterscheidung wichtig zwischen Trauma und anderen 
Erfahrungen von Leid und Schmerz,17 die nicht auf plötzliche, hilflos machende 
und Entsetzen verursachende Ereignisse zurückzuführen sind. Und so befas­
sen sich auch viele Texte der Hebräischen Bibel, darunter viele Psalmen, mit 
solchen anderen Formen von Leiderfahrungen, die von Traumatisierung zu 
unterscheiden sind, wie schwere Krankheit, daraus resultierende Todesnähe, 
Trauer um nahe Angehörige, Anfeindung oder Entfremdung von den Nächs­
ten. Dabei können sie mit Traumatisierung aber durchaus gepaart sein. Die 
Gründe und Bearbeitungsversuche von Trauma sind vielfältig. Entsprechend 
kann man auch verschiedene Formen von Trauma-Literatur unterscheiden. So 
hat Dorothea Erbele-Küster unterschieden zwischen Diskursformen, die das 

14 Deutsche Übersetzung nach The American Psychiatric Association (Hg.), Diagnostic and 
Statistical Manual of Mental Disorders, Arlington, VA 52022, 271; vgl. im Einzelnen etwa 
Günter H. Seidler, Psychotraumatologie. Das Lehrbuch, Stuttgart 2013, 95–159.

15 Vgl. dazu etwa Seidler, Psychotraumatologie, 128–159.
16 Nach den von Oeming konsultierten Studien erkranken etwa 10 % der von einem Trauma-Er­

lebnis Betroffenen an einem posttraumatischen Belastungssyndrom, vgl. Manfred Oeming, 
Das Hiob-Buch im Lichte der Traumaforschung, in: Erbele-Küster/Móricz/Oeming (Hg.), 
Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch, 197–221:199.

17 Siehe zum Schmerz im Alten Testament: Dirk Sager, Die Leidtragenden. Schmerz im Alten 
Testament (Stuttgarter Bibelstudien 250), Stuttgart 2022, passim; sowie Michaela Bauks/Saul 
M. Olyan (Hg.), Pain in Biblical Texts and Other Materials of the Ancient Mediterranean 
(FAT II 130), Tübingen 2021.

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 79

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unaussprechliche als Unaussprechliches äußern, solchen, die aus der Distanz 
deuten, solchen, die Gegenbilder zur Re-Symbolisierung entwerfen, und sol­
chen, die zur Resilienz der Vulnerabilitätserfahrung befähigen.18 Die Übergänge 
von Literatur, in der Überlebende Unsagbares sagbar zu machen versuchen, zu 
Texten, in denen aus größerer Distanz über traumatische Ereignisse berichtet 
wird, sind oft fließend, zumal wenn die transgenerationale Betroffenheit von 
Trauma mitbedacht wird.

Kann man alle Texte, die für die Bearbeitung von Trauma hilfreich sein kön­
nen, zur Trauma-Literatur zählen? Wie Andrew Mein gezeigt hat, waren es in 
der historischen Krise des Ersten Weltkriegs zunächst gar nicht die Klagepsal­
men, sondern die hoffnungsspendenden Gebete, die zum Überleben notwendig 
erschienen.19 Aber würden wir deshalb Ps 23 zur Trauma-Literatur zählen? Eher 
kann man Vertrauen spendende Literatur als „Safe Space-Texte“ bezeichnen, die 
helfen, einen inneren, sicheren Raum zur Bearbeitung von Trauma und Leid zu 
finden.

Texte, die potentiell traumatogene Ereignisse thematisieren, können in Spra­
che, Stil und Emotionalität sehr unterschiedlich ausfallen, so etwa die Themati­
sierung der Zerstörung Jerusalems in den Königebüchern und in den Klagelie­
dern, wie die Beispiele aus 2 Kön 25,8–1020 und Klgl 1,1–4 zeigen:

2 Kön 25,8–10

8 a Und im fünften Monat, am Siebten des Monats – das war das neun­
zehnte Jahr von König Nebukadnezzar, dem König von Babel –

b kam Nebusaradan, der Befehlshaber der Leibgarde, der Diener des 
Königs von Babel, nach Jerusalem.

9 a Und er verbrannte das Haus JHWHs und das Haus des Königs; 
alle Häuser Jerusalems, jedes große Haus, verbrannte er im Feuer.

10 a Und die Mauern rings um Jerusalem
b riss das ganze Heer der Kasdäer, das beim Befehlshaber der Leibgarde 

war, nieder.

Klgl 1,1–4

1 a Ach, wie liegt sie einsam da, die Stadt, einst reich an Volk, nun einer 
Witwe gleich!

18 Vgl. hierzu im Einzelnen die Klassifizierung unterschiedlicher literarischer Formen des Um­
gangs mit traumatischen Ereignissen bei Dorothea Erbele-Küster, Traumaforschung und Alt­
testamentliche Wissenschaft – quo vadis? in: Erbele-Küster/Móricz/Oeming (Hg.), Gewaltig 
wie das Meer ist dein Zusammenbruch, 37–61:47–52.

19 Andrew Mein, Biblical Consolation and the Avoidance of Lament. Voices from the First World 
War, in: Grund-Wittenberg/Schult (Hg.), Readings of Trauma, 97–121.

20 So geht Janzen nicht davon aus, dass die Verfasserkreise von Dtr H selbst unter einem 
postraumatischen Belastungssyndrom litten, vgl. David Janzen, The Violent Gift. Traumaʼs 
Subversion of the Deuteronomistic Historyʼs Narrative, New York/London 2012, 26–63, ähn­
lich Oeming für die Figur des Hiob, vgl. Oeming, Hiob-Buch, 207, 215.

80 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b Eine Große unter den Nationen, eine Fürstin unter den Provinzen, 
nun in Fronarbeit!

2 a Bitter weint sie in der Nacht, und ihre Tränen sind auf ihren Wangen, 
keinen hat sie, 
der tröstet, unter all denen, die sie geliebt haben;

b all ihre Freunde haben treulos an ihr gehandelt, sind nun ihre Feinde.
3 a Juda ist in die Verbannung gegangen seines Elends und der harten 

Arbeit wegen; 
unter den Nationen weilt es, es findet keine Ruhe,

b alle seine Verfolger haben es eingeholt mitten in den Bedrängnissen.
4 a Die Wege nach Zion trauern, denn da ist keiner, der zum Fest kommt, 

alle ihre Tore sind verwüstet, ihre Priester seufzen,
b ihre Jungfrauen sind voller Kummer, und sie selbst ist voll von Bitter­

keit.

Während die annalistische Erzählliteratur in 2 Kön 25 nur knapp die Ereignisse 
berichtet, malt Klgl 1 die Emotionalität des Erlittenen vor Augen und möchte 
die Rezipierenden zum Mittrauern bewegen. Das Buch Ezechiel wiederum 
ist durchdrungen von Fragmentierungen, rückblendenartigen Szenen, Verschie­
bungen und Schweigen, insbesondere über die Zerstörung Jerusalems.21 Das 
Masternarrativ der dtr. Geschichtsschreibung deutet die traumatisierenden Er­
eignisse der eigenen Geschichte als Folge des Zorns Gottes über Israels Sünde, 
doch enthält dieses Masternarrativ Lücken und Ambivalenzen, in denen das 
Trauma die allzu glatte Deutung unterminiert.22 Die sog. Konfessionen Jeremias 
stellen den emotionalen Kampf des isolierten Propheten dar zwischen einem 
Gott, der ihn überwältigt, und seinem Umfeld, das darauf aus ist, den Mann 
Gottes zu töten.23 Verschiedene Textsorten können dabei für die Bearbeitung 
von Trauma eine unterschiedliche Leistungsfähigkeit haben.

Eine grundsätzliche Schwierigkeit bei der Erforschung von Psalmen als Trau­
ma-Literatur ist, dass bei vielen Individualpsalmen reale biographische Ereig­
nisse hinter dem Text kaum greifbar gemacht werden können. Bei manchen 
Klageliedern des Volkes wird immerhin ein zugrunde liegendes, traumatisches 
Ereignis wie die Zerstörung Jerusalems fassbar (Ps 74; 79), doch werden in 
anderen eher allgemein Niederlagen im Krieg als Grund der Klage genannt 
(Ps 44,10f.; 60,6.12.14). Es ist bekannt, dass traumatisierende Ereignisse sich für 
Betroffene der Sagbarkeit, der Artikulierbarkeit entziehen. Das ist im Fall der 

21 Vgl. zu Ezechiel v.a. Poser, Ezechielbuch, passim; dies., Verwundete Prophetie. Das Ezechiel­
buch als Trauma-Literatur, in: Erbele-Küster/Móricz/Oeming (Hg.), Gewaltig wie das Meer 
ist dein Zusammenbruch, 119–131.

22 Vgl. Janzen, Violent Gift, passim.
23 Zu den sog. Konfessionen Jeremias unter Trauma-Aspekt s. im Einzelnen Christl M. Maier, 

Kollektive und individuelle Traumata im Jeremiabuch, in: Erbele-Küster/Móricz/Oeming 
(Hg.), Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch, 99–118:108–113.

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 81

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Psalmen aber nicht unbedingt die Ursache dafür, dass eine „Traumatisierung 
hinter dem Text“ nicht fassbar wird. Vielmehr hat sich die Suche nach einer 
„eigentlichen Not“ hinter den Texten im Leben der Verfassenden als nicht 
sinnvoll erwiesen.24 Die Psalmen bieten aufgrund ihres Formularcharakters und 
ihrer metaphernreichen Sprache verschiedensten Menschen über Generationen 
hinweg Sprache für sehr unterschiedliche Nöte. Ihre Stärke liegt gerade in der 
zur Wiederverwendung offenen Sprache. Damit bieten Psalmen seit der Antike 
einen Sprachraum, eine Artikulationsmöglichkeit gerade für solche Erfahrun­
gen, bei denen Betroffenen die Sprache versagt.

Einen hilfreichen Vorstoß zum besseren Verstehen von Trauma-Poesie und 
Psalmen als Trauma-Literatur hat dabei Danilo Verde gemacht und eine Defini­
tion von Trauma-Poesie vorgelegt. Diese ist: 

[Poetry] telling about liminal life-threatening experiences, which may concern the individu­
al, the collective, or both. These experiences are described or simply recalled as overwhelm­
ing and destructive and the victims are pictured not just as being in pain, but as having their 
lives torn asunder.25 

Als Kriterium für Trauma in den Psalmen nennt Verde: “(1) references to 
liminal life-threatening experiences, (2) references to severe damage to the indi­
vidual and/or collective life, and (3) the victims’ sense of being overwhelmed, 
helpless, and unable to cope and recover”26. Er erkennt dies in den Psalmen Ps 
6; 7; 22; 31; 35; 38; 39; 44; 55; 57; 58; 59; 69; 74; 77; 79; 80; 83; 88; 89; 102; 109; 
137; 142; 143. Betrachten wir Ps 6 als ein Beispiel genauer.

Ps 6

2 a JHWH, erziehe mich nicht in deinem Zorn
b und diszipliniere mich nicht in deinem Grimm.

3 a Sei mir gnädig, JHWH, denn ich bin schwach, heile mich, JHWH,
b denn meine Gebeine sind erschrocken

24 Vgl. bereits Hermann Gunkel/Joachim Begrich, Einleitung in die Psalmen. Die Gattungen der 
religiösen Lyrik Israels, Göttingen 1933, 190; Frank Crüsemann, Im Netz. Zur Frage nach 
der „eigentlichen Not“ in den Klagen der Einzelnen, in: Rainer Albertz (Hg.), Schöpfung 
und Befreiung: für Claus Westermann zum 80. Geburtstag, Stuttgart 1989, 139–148:141; Bernd 
Janowski, Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 
12003, 179; Klaus Seybold, Die Psalmen (Handbuch zum Alten Testament 1), Tübingen 1996, 
133.

25 Verde, Trauma, 217. In der Studie zur Phänomenologie des Traumas von Nikolett Móricz 
könnten die Charakteristika von Trauma-Literatur noch etwas klarer benannt werden, auch 
in Anwendung auf die Psalmen. Sie benennt mögliche Kennzeichen individueller und kollek­
tiver Traumata in den Psalmen (vgl. Móricz, Phänomenologie, 14), entwickelt sie an dieser 
Stelle aber nicht im Gespräch mit der Forschungsliteratur. An welcher der referierten psy­
chologischen Definitionen sich die exegetischen Abschnitte orientieren, wird nicht genau 
benannt, auch könnte eine Darlegung der Kriterien für die Auswahl der bearbeiteten Psalmen 
Ps 22, 88, 107 und 137 erfolgen.

26 Verde, Trauma, 217.

82 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 a und sehr erschrocken ist meine næpæš.
b Du aber, JHWH, wie lange?

5 a Kehre zurück, JHWH, errette mein Leben,
b hilf mir um deiner Gnade willen.

6 a Denn im Tod gibt es kein Gedenken an dich,
b im Totenreich – wer wird dich preisen?

7 a Ich bin erschöpft von meinem Seufzen, ich tränke jede Nacht mein 
Bett,

b mit meiner Träne mache ich mein Lager fließen.
8 a Hingeschwunden vor Kummer ist mein Auge,

b alt geworden durch alle meine Bedränger.

Die beschriebenen Nöte sind möglicher Zorn JHWHs (V. 2), Schwäche, Krank­
heit (V. 3a), Todesnot (V. 5a.6), Feinde (V. 8b.9a), die beim Ich Kummer, Seuf­
zen und Weinen auslösen (V. 7–8a). Eine potenziell tödliche Krankheit ist eine 
existentielle Bedrohung, und persönliche Feinde stellen bestimmt eine erhebli­
che Lebensminderung dar. Doch fehlen diesen Leiderfahrungen die für Trau­
matisierung kennzeichnende plötzliche Überwältigung. Diese kommt im „Er­
schrockensein“ (בהל ni.) der Gebeine (עצם; V. 3b) wie der Lebenskraft (נפש; 
V. 4a) zum Ausdruck. Traumatische Erfahrungen sind eine Not unter vielen, 
doch bringt der Psalm dadurch gerade die Komplexität von Trauma zur Spra­
che.

Wenn man nicht krampfhaft versucht, den einen oder den anderen Psalm als 
genuine Literatur von Überlebenden zu demonstrieren, sondern traumatische 
Erlebnisse als eine unter vielen geschilderten Nöten in Psalmen zu betrachten, 
kann man sogar auch über die von Verde genannten Texte hinaus Psalmen-Pas­
sagen benennen, die plötzliche, tödliche Bedrohung zu beschreiben suchen, 
auch in metaphorischer Weise, wie in Ps 18,5f.:

Ps 18

5 a Es umfingen mich Stricke des Todes,
b und Ströme des Unheils erschreckten mich.

6 a Stricke des Totenreichs schnürten mich ein,
b es trafen mich Schlingen des Todes.

Diese Bilder der Überflutung und des Eingeschnürtseins bringen eine extreme 
Ohnmachtserfahrung zur Sprache. Ps 18 wird als Ganzer dadurch nicht zu 
Trauma-Literatur als Text von Überlebenden. Die Stärke des Textes ist, dass er 
die körperlichen und emotionalen Reaktionen in einer Situation der Traumati­
sierung in Sprache zu fassen vermag – was Traumatisierten selbst vielfach nicht 
oder erst nach langer Zeit möglich wäre. Und Psalmen können ihnen Worte 
leihen, die zur Trauma-Bearbeitung hilfreich sein können.

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 83

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Sprache von Trauma in den Psalmen

Gelegentlich wird gegen die Wertung von Überlieferungen der Hebräischen 
Bibel als Trauma-Literatur eingewendet, dass die Antike unsere heutigen Kon­
zepte von „Trauma“ noch nicht kannte. Der griechische Ausdruck wurde für 
eine physische Wunde oder ein Leck im Schiffsrumpf gebraucht, das ein Boot 
zum Kentern bringen kann – und nach einer langen Begriffsgeschichte ist 
es zum heutigen, umgangssprachlich auch inflationären Gebrauch gekommen. 
Dennoch kann es angemessen sein, in antiken Texten bestimmte Phänomene 
zu erkennen, auch wenn diese seinerzeit noch nicht in reflexiver Sprache 
beschrieben werden. Solches gilt auch für das Phänomen Trauma.27 Gibt es 
zudem eine für Trauma charakteristische Sprache auch in den Psalmen? Danilo 
Verde hat aufgezeigt, dass die körperbezogene Sprache der Psalmen oft Kenn­
zeichen von Trauma-Poesie ist.28 Vielleicht kann man die eigenen Worte des 
Psalters für Wunden noch genauer herausarbeiten. Die folgenden Ausführun­
gen stellen einen weiteren Vorstoß in diese Richtung dar.

Ruth Poser hat in ihren Pionierstudien zum Ezechielbuch als Trauma-Litera­
tur verdeutlicht, dass hier besonders häufig das substantivierte Adjektiv חָלָל, das 
eine „verwundete“, „erschlagene“, „durchbohrte“ oder „getötete“ Person bezeich­
net, und das entsprechende Verb חלל verwendet werden.29 Auch das lyrische Ich 
von Ps 88,6 vergleicht sich mit im Krieg Erschlagenen (חללים). Mit dem Lexem 
beschreibt auch Ps 77,11 den tiefen Schmerz, der das Ich befallen hat (חלותי), 
weil sich JHWHs Hand gegen Israel gewendet hat. Und das Ich von Ps 109,22 
sagt, dass sein Herz, bzw. sein Selbst, durchbohrt ist in seinem Inneren (  חלל לבי
.(בקרבי

In Zusammenhängen von Traumatisierung durch Krieg wird oft die hebräi­
sche Wurzel שמם, im Kal „am Boden zerstört sein“, „in Trümmern liegen blei­
ben“ oder „vor Schreck gelähmt sein“ genannt,30 das in diesem Sinne im Hitpael 
auch in der individuellen Klage Ps 143,4, in der Reaktion auf die Bedrohung 
durch einen persönlichen Feind begegnet („mein Herz ist zutiefst erschrocken“ 

לבי ישתומם ). Auch בהל kann, wie in Ps 6,3f., das durch plötzlich hereinbrechende 
Gewalt oder eine Katastrophe ausgelöste Entsetzen bezeichnen, wobei davon 
auch die Rede ist, wenn JHWH sein Antlitz verbirgt (Ps 30,8; 104,29), zürnt (Ps 
90,7) oder Feinde verjagt (Ps 83,16.18).

27 Vgl. den Abschnitt „Das psychotraumatologische Paradigma“ bei Móricz, Phänomenologie, 
22–36; hier könnte man noch zwischen physischen und psychischen Traumata sowie hebräi­
scher und griechischer Eigenbegrifflichkeit differenzieren.

28 Verde, Trauma, 220–229; vgl. ähnlich für die Klagelieder Elisabeth Boase, The Traumatized 
Body. Communal Trauma and Somatization in Lamentations, in: Becker/Dochhorn/Holt 
(Hg.), Trauma and Traumatization, 193–209.

29 Vgl. Ruth Poser, The Book of Wounds. Trauma and Vulnerability in Ezekiel, in: Grund-Wit­
tenberg/Schult (Hg.), Readings of Trauma, 173–190.

30 Vgl. dazu dies., Ezechielbuch, 311–334.

84 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Ps 55,3–6 ist von Zittern und tiefem Erschrecken als Reaktion auf über­
wältigende Feindesnot die Rede, wo ein Großteil des semantischen Feldes für 
Furcht und Schrecken aufgeboten wird.

Ps 55

3 a Höre auf mich und antworte mir.
b Ich irre umher (אריד) in meinem Grübeln, und ich klage,

4 a wegen des Lärmens des Feindes, des Geschreis des Frevlers.
b Denn Unheil wälzen sie auf mich, und sie befehden mich voller 

Grimm.
5 a Mein Herz bebt ( יחיל לבי ) in meinem Inneren,

b und Todesschrecken sind auf mich gefallen ( עלי נפלו מות ואימות ).
6 a Furcht und Zittern kommt über mich ( בי יבא ורעד יראה ),

b und Grauen (פלצות) bedeckt mich.

Das lyrische Ich läuft ruhelos umher (רוד; V. 3), eine Beschreibung, die an die 
durch traumatische Situationen verursachte Übererregung erinnert. Das Herz 
zittert eher, als dass es in seinem Rhythmus schlägt ( יחיל לבי ; V. 5a), die Not wird 
wiederum als fast tödlich erlebt ( עלי נפלו מות ואימות ; V. 5b), die Angst ist überwäl­
tigend ( פלצות ותכסני בי יבא ורעד יראה ; V. 6).

Ebenfalls im Zusammenhang traumatisierender Ereignisse vielfach verwen­
dete Ausdrücke sind das Verb שבר und das entsprechende Substantiv שֶׁבֶר, das 
oft für Verwüstung und Zusammenbruch des Landes im Krieg,31 aber auch, teils 
neben מכה („Hieb“), für den Zusammenbruch einer Person32 oder des Volks33 

unter lebensgefährlicher Gewalt gebraucht wird. So ist in Jes 65,14 vom Zusam­
menbruch des Gemüts die Rede ( רוח שבר ). Der Psychologe Günter Seidler 
spricht in seinem „Lehrbuch Psychotraumatologie“ vom „zerstörten Selbst“ als 
Folge von Traumatisierung.34 Entsprechend liegt als Ausdruck im biblischen 
Hebräisch dafür, wie Traumatisierung sich auf Betroffene auswirkt, לב + שבר  na­
he, da לב im Hebräischen nicht nur für das Körperorgan Herz, sondern auch 
für das Personzentrum steht: Bei diesen Formulierungen geht es um Menschen, 
die in ihrem Personzentrum gebrochen sind. In den Psalmen begegnet לב + שבר 

31 So z.B in Jes 51,19: Verwüstung und Zusammenbruch und Hunger und Schwert (  והשבר השד
והחרב והרעב ); Jes 59,7: Verwüstung und Zusammenbruch ( ושבר שד ); Klgl 3,47: Verwüstung und 

Zusammenbruch ( והשבר השאת ), Jer 4,20: Zusammenbruch über Zusammenbruch ( שבר על שבר ) 
vgl. ähnlich Jer 6,14 ;8,11.21 ; Klgl 3,48; 4,10 u.ö.

32 In einer der sog. Konfessionen Jeremias heißt es in Jer 15,18a: „Warum nimmt mein Schmerz 
kein Ende und ist meine Verwundung (ומכתי) unheilbar (אנושה)?“

33 In Jer 10,19 spricht das Volk: „Wehe mir über meinen Zusammenbruch ( שברי על ), unheilbar 
 und ich ,(חלי) Und ich hatte mir gesagt: Das ist mein Leiden !(מכתי) ist meine Wunde (נחלה)
werde es ertragen“. In Jer 30,12 spricht JHWH zum Volk: „Denn so spricht JHWH. Deine Ver­
letzung ist nicht zu heilen ( לשברך אנוש ), unheilbar (נחלה) ist deine Verwundung (מכתך).”

34 Seidler, Psychotraumatologie, 60–65.

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 85

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Ps 34,19; 51,19; 69,21; 147,3 ( לב לשבורי ).35 Jedoch ist die Gebrochenheit nicht 
immer durch Trauma verursacht, bzw. bleibt dies im Kontext in der Schwebe. 
In Ps 51,19 steht das „zerbrochene Herz“ für die Demut eines sich seiner Sünde 
bewussten Menschen.36 Auch in Ps 69,21 geht es nicht um Trauma, sondern um 
überwältigende Beschämung.37 In Ps 147,3 heißt es über JHWH:

Ps 147,3

  a Er heilt, die gebrochenen Herzens ( לב שבורי ) sind,
b und verbindet ihre Wunden.

Auch hier kann nicht eindeutig festgestellt werden, ob die Gebrochenheit auf 
Traumatisierung zurückzuführen ist. JHWH wird gezeichnet als ein Gott, der 
selbst die Wunden verbindet. Im Unterschied zu Ex 15,26, wo JHWH ebenfalls 
als „Arzt“ bezeichnet wird, drückt Ps 147,3b damit eine noch größere körperli­
che Nähe und intime Zuwendung zu diesen psychisch Verwundeten aus. In Ps 
34,18–20 heißt es:

Ps 34

18 a Schreien sie, hört es JHWH,
b und er befreit sie aus allen ihren Nöten.

19 a Nahe ist JHWH denen, die zerbrochenen Herzens sind ( לב נשׁברי ),
b und die, die zerschlagenen Geistes sind ( רוח דכאי ), rettet er.

20 a Zahlreich sind die Leiden des Gerechten,
b doch aus allem befreit ihn JHWH.

Auf das Zetergeschrei Entrechteter (צָעַק, vgl. Ex 3,7.9) hört JHWH nicht nur 
„von Ferne“, sondern hilft laut Ps 34,19 durch sein Nahe-Sein ( וֹב֣קָר ) Menschen, 

35 Auch Jer 23,9 thematisiert eine solche Erschütterung unter dem Eindruck des Wortes JHWHs: 
„Über die Propheten: Mein Herz ist gebrochen in meinem Innern ( לבי נשׁבר ), mir zittern alle 
Gebeine; wie ein Betrunkener bin ich geworden und wie einer, den der Wein überwältigt hat, 
wegen JHWH und seiner heiligen Worte.“

36 In Ps 51,19 heißt es: „Opfer für Gott ist ein zerbrochenes Gemüt ( נשברה רוח ); ein zerbrochenes 
und zerschlagenes Herz ( ונדכה נשבר לב ) wirst du, Gott, nicht verachten.“

37 In Ps 69,21 heißt es: „Die Schmach hat mir das Herz gebrochen ( לבי שברה ), und ich wurde un­
heilbar. Ich hoffte auf Mitleid, doch da war keines, auf Tröster, doch ich fand sie nicht.“ Frei­
lich hängen Scham und Trauma oft zusammen (vgl. Seidler, Psychotraumatologie, 82–87). In 
der Passivität, zu einem Objekt gemacht zu werden (vgl. Sartre: „Die Hölle, das sind die ande­
ren“, dt. Übersetzung nach Jean-Paul Sartre, Huis clos. Original: Édition Gallimard 1947 [fo­
lio], 92), sind Traumatisierung und Scham vergleichbar. Auch Scham kann überwältigend 
sein und auch im Blick auf die Schwierigkeit, Worte zu finden, ähneln sich Trauma und 
Scham: Auch letztere wird selten ausgesprochen, sondern eher verborgen und zeigt sich eher 
körperlich und an Gesten. Bei der Traumatisierung durch Gewalt anderer Menschen ist es 
nicht nur die physische Gewalt allein, die traumatisierend ist, sondern die absichtliche Negati­
on der Persongrenze, ja der Person selbst, das Ausgeliefertsein an die Aggressoren und die er­
littene Demütigung. Ein häufiges Verb für sexuelle Gewalt in der Hebräischen Bibel ist ענה, 
das zugleich die tiefe Demütigung ausdrückt. So wird etwa in Gen 34,2 die Vergewaltigung 
der Dinah zwar nicht sicher durch אתה וישכב , aber eindeutig durch ויענה ausgedrückt.

86 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die in ihrem Innersten zerbrochen sind ( לב נשברי ) und deren Gemüt zerschlagen 
ist ( רוח דכאי ) – ein weiterer Ausdruck für psychische Gebrochenheit von Men­
schen. Auch hier wird die besondere Nähe JHWHs zu Personen, die „zerbro­
chenen Herzens“ sind, unterstrichen. Kommen wir damit zum dritten und letz­
ten Abschnitt:

3. Die Pluralität von kulturellem Trauma und seine Bedeutung für die 
Psalmen

Die Forschung der letzten Jahre hat vor allem bei den nach der Zerstörung 
Jerusalems entstandenen Überlieferungen das „kulturelle Trauma“ in den Blick 
genommen:38 Gemeinschaften und Gesellschaften, die von Katastrophen getrof­
fen werden, einigen sich da, wo die Sprache versagt, auf Texte, Bilder und Ritua­
le, die Traumatisierung verbalisieren und dem Kollektiv helfen zu überleben. 
Sie werden so für das Selbstbild und die Identität der Gemeinschaft prägend. 
So beschreibt Elisabeth Boase etwa das Buch der Klagelieder als „a text which 
helps to re-member the community in the ancient world, giving voice to that 
which cannot be articulated“39. 

Eine der bekanntesten Theorien zu kulturellem Trauma stammt von Vamik 
Volkan, der besonders den Begriff des chosen trauma geprägt hat.40 Diese 
gemeinsame mentale Repräsentanz eines massiven Traumas, welches die Vor­
fahren durch die Hand eines Feindes erlitten hatten, wird nach Volkan reakti­
viert, wenn die Großgruppe „regrediert“, um die bedrohte Gruppenidentität zu 
stützen, ein Vorgang, der dramatische und destruktive Konsequenzen haben 
kann.41 Wohlgemerkt ist chosen trauma nach Volkan keineswegs bei jedweder 
Form von kulturellem Trauma anzutreffen, sondern ist spezifisch für den Fall, 
dass die vorhergehenden Generationen das Geschehen nicht betrauern konnten 
und dass die mit den traumatischen Ereignissen verbundene narzisstische Wun­
de und Demütigung nicht heilen konnte, was zu nach Vergeltung rufenden, 

38 Vgl. David M. Carr, Holy Resilience. The Bibleʼs Traumatic Origins, New Haven/London 
2014; Christl M. Maier, Wer schreibt Geschichte? Ein kulturelles Trauma und seine Träger im 
Jeremiabuch, in: VT 70.1/2020, 67–82.

39 Boase, Traumatized Body, 207.
40 Mit der Kritik, dass die Bezeichnung chosen trauma unglücklich sei, da ein Trauma zunächst 

alles andere als gewählt, sondern passiv erlitten werde, wurde Volkan bereits in einer frühen 
Phase der Theoriebildung konfrontiert, vgl. Vamik Volkan, Blutsgrenzen. Die historischen 
Wurzeln und die psychologischen Mechanismen ethnischer Konflikte und ihre Bedeutung bei 
Friedensverhandlungen, Bern 1999, 70f.

41 Vgl ders., Transgenerational Transmissions and Chosen Traumas. An Aspect of Large Group 
Identity, in: Group Analysis 34.1/2001, 79–97:79. Vgl. zur Rekonstruktion und kritischen 
Würdigung von Volkans Theorie Regine Scholz, Einer für alle, alle für einen – Anmerkungen 
zu Vamik Volkans Konzept der Großgruppenidentität, in: Gruppenpsychotherapie und Grup­
pendynamik 54.4/2018, 293–310:294–307.

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 87

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regressiven Kompensationswünschen führe. Freilich ist, wie in manchen Theo­
rien des kulturellen Gedächtnisses, auch hier die Übertragung von psychoanaly­
tischen Deutungen auf kollektive Prozesse nicht ganz unproblematisch. Auch 
die Heterogenität von gesellschaftlicher Erinnerung könnte bei Volkan mehr 
Berücksichtigung erfahren.42 Da sich Volkans Konzept auf spezifische Fälle 
von (eher misslungener) kultureller Trauma-Bearbeitung im Kontext moderner 
nationaler Identitäten bezieht, sollte die „Diagnose“ chosen trauma also nur mit 
äußerster Sorgfalt auf andere, insbesondere auf antike Gesellschaften angewen­
det werden. Nicht jede Form von kulturellem Trauma entwickelt sich in Form 
von regressiven und narzisstischen Mythenbildungen.

Während Volkan die Shoa nicht als chosen trauma versteht, hat Jeffrey 
Alexander seine ebenfalls etablierte Theorie von kulturellem Trauma43 auch 
in explizitem Bezug zum Holocaust entwickelt.44

Seine Definition lautet:
[C]ultural trauma occurs when members of a collectivity feel they have been subjected to a 
horrendous event that leaves indelible marks upon their group consciousness, marking their 
memories forever and changing their future identity in fundamental and irrevocable ways.45 

Nach Alexander sind Ereignisse, die als zutiefst traumatisch für die Zivilgesell­
schaft gelten, nicht per se verheerend, sondern werden erst durch kulturelle 
Prozesse als solche konstruiert. Dieses kulturalistische Konzept ist allerdings 
besonders in Anwendung auf die Shoa aus meiner Sicht von erheblicher Bri­
sanz. Auch der Soziologe Hans Joas hat darauf aufmerksam gemacht, dass 
Alexanders Konzept die Gefahr berge, die Aufmerksamkeit nur auf die erinner­
ten Traumata zu richten und „von den Folgen eines Leides, das sich nicht 
Gehör verschaffen kann, abzulenken“46, während „es kulturelle Ansprüche auf 
den Trauma-Begriff gibt, obwohl keine psychologischen Traumatisierungen 
vorliegen“47.

Auch die Soziologie habe „bei aller Kenntnis der Dimension sozialer Kon­
struktion keinen Weg um die Frage herum gefunden […], was ‚eigentlich’ 
passiert sei, wer von einem Ereignis ‚eigentlich’ affiziert worden sei.”48 Aber 

42 Vgl. dazu a.a.O., 301–307.
43 Vgl. v.a. Jeffrey C. Alexander et al. (Hg.), Cultural Trauma and Collective Identity, Berkeley 

2004.
44 Vgl. ders., The Meanings of Social Life. A Cultural Sociology, New York 2003, 27–84.
45 Ders., Toward a Theory of Cultural Trauma, in: ders. et al. (Hg.), Cultural Trauma and 

Collective Identity, Berkeley 2004, 1–30:1.
46 Hans Joas, Gewalt und Menschenwürde. Wie aus Erfahrungen Rechte werden, in: ders., Die 

Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Frankfurt a. M. 2011, 108–
146:129.

47 So könnte aus Joas’ Sicht das Vietnam War Memorial „noch viel mehr zum Mahnmal gegen 
ungerechte Kriege und für Versöhnung“ werden, wenn nicht nur die Namen der 50.000 
getöteten Amerikaner, sondern auch die 3,5 Mio Namen der getöteten Vietnamesen genannt 
würden, deren Leid offenkundig nicht artikuliert wird“; Joas, Die Sakralität der Person, 128.

48 Ebd.

88 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„während es naiv wäre, die Größe der Traumatisierung für die einzige Varia­
ble bei der Erklärung der Entstehung einer kulturellen Trauma-Definition zu 
halten, ist es doch nur die umgekehrte Naivität, die Aufmerksamkeit ausschließ­
lich auf die kulturellen Definitionsprozesse auszurichten und damit von den 
schwierig zu rekonstruierenden Folgen eines Leides, das sich nicht Gehör ver­
schaffen kann, abzulenken.”49 Dabei ist die eigentümliche Realität gerade auch 
derjenigen Traumata, die im kulturellen Trauma nicht erinnert werden, einer 
besonderen Beachtung wert.

Da kulturelles Trauma sich mit der größeren Kategorie „kulturelles Gedächt­
nis“ überschneidet, sind für sein Verständnis auch die Einsichten der ausdif­
ferenzierten Debatte um Erinnerungskulturen fruchtbar zu machen,50 in der 
seit langem schon Pluralität und Hegemoniebestrebungen von Gruppenerin­
nerungen thematisiert wurden. Bereits im ersten Abschnitt wurde die Pluri­
formität von Traumaliteratur angesprochen. Und außer nach der Pluralität 
von Gruppenerinnerungen ist auch für das alte Israel nach hegemonialem 
Trauma-Gedächtnis und nach nicht-erinnerten Traumata zu fragen. Bereits die 
Zerstörung der prächtigen Nordreichshauptstadt Samaria und der Untergang 
des Nordreichs 722 v.Chr. erhält in den Überlieferungen der Hebräischen Bibel 
im Verhältnis zur Zerstörung Jerusalems 587 v.Chr. nicht viel Raum, was sich 
gewiss mit den im 8. Jh. erst beginnenden Kompositionsprozessen und mit der 
vorwiegend judäischen Perspektive der überkommenen Schriften erklären lässt. 
Aber auch aus judäischem Blickwinkel der schreibenden Elite wird die Zerstö­
rung der großen Festungsstadt Lachisch 701 v.Chr. nur oberflächlich erinnert, 
wie etwa im Summarium 2 Kön 18,13, während der Verschonung Jerusalems 
wortreich gedacht wird. Auch die Traumata der Landbevölkerung Judas im 6. 
Jh. blieben von den schreibenden Eliten weitgehend unbeachtet. Gerade weil 
die Überlieferungen der Hebräischen Bibel von einem vermutlich nicht allzu 
großen Kreis von schreibkundigen, gelehrten Personen einer gesellschaftlichen 
Elite aus Juda / Jehud tradiert wurden, ist die Vielfalt literarischer Bearbeitun­
gen der Zerstörung Jerusalems umso erstaunlicher. Von besonderer Bedeutung 
ist hier die Tradition der Volksklagelieder. Außer Klgl 3, das die Schuld für 
die Zerstörung der Stadt beim sündigen Volk sucht, bringt das Buch Threni 
seine Klage weitgehend ohne Selbstbezichtigung des Volkes vor. Klgl 1 fordert 

49 A.a.O., 129.
50 Zur von Maurice Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, Frankfurt a. M. 1991; Jan Assmann, 

Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Gedächtnis und politische Identität in frühen Hochkultu­
ren, München 1992; Aleida Assmann, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kultu­
rellen Gedächtnisses, München 1999, in Gang gebrachten Diskussion s. u.a. Alexandra Grund, 
Die Entstehung des Sabbats. Seine Bedeutung für Israels Zeitkonzept und Erinnerungskultur 
(Forschungen zum Alten Testament 75), Tübingen 2011, 13–16, 184–187; dies., „Des Gerechten 
gedenkt man zum Segen“ (Prov 10,7). Motive der Erinnerungsarbeit in Israel vom sozialen bis 
zum kulturellen Gedächtnis, in: Martin Ebner (Hg.), Die Macht der Erinnerung (JBTh 22), 
Neukirchen-Vluyn 2008, 41–62.

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 89

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lesende ausdrücklich auf, sich den Schmerz anzusehen, den die Menschen 
in Jerusalem erleiden, und malt ihnen emotionale Bilder der erlittenen Kriegs­
gewalt vor Augen (V. 12).51 Diese Weise der Trauma-Bearbeitung ist auch für 
die Psalmen von Bedeutung. Denn auch in den Volksklageliedern des Psalters, 
namentlich Ps 44, 60, 74, 80, 83, 89, fehlen, wie u.a. Michael Emmendörffer 
und Chwi-Woon Kim herausgearbeitet haben, Hinweise auf menschliche Sünde 
als Grund für göttlichen Zorn.52 Dabei führen die israelitischen Volksklagelie­
der die Tradition der mesopotamischen Stadtklagen fort, in einer interpretatio 
israelitica.

Als Beispiel sei Ps 44, ein Volksklagelied über eine militärische Niederlage, 
angeführt. Der Text beginnt mit einer Überschrift (V. 1), einer Invocatio und 
einer Erinnerung an Gottes große Taten im Krieg in früheren Zeiten (V. 2–4) 
und einer hymnischen Anrufung (V. 5f.), gefolgt von einer Bekräftigung, sich 
allein auf Gott und seine tatkräftige Hilfe zu verlassen. Im Anschluss daran 
findet sich aber eine ausgiebige und kraftvolle Anklage JHWHs (V. 10–15), eine 
Ich-Klage (V. 16), eine Feindklage (V. 17), eine Unschuldsbeteuerung (V. 18–23) 
und ein Aufruf JHWHs zum Handeln (V. 24–27). Dieser Abschnitt lautet:

Ps 44

10 a Doch du hast uns verstoßen und mit Schmach bedeckt
b und ziehst nicht aus mit unserm Heer.

11 a Du lässt uns fliehen vor unserm Feind,
b und die uns hassen, beraubten uns.

12 a Du gibst uns dahin wie Schlachtschafe
b und zerstreutest uns unter die Völker.

13 a Du verkaufst dein Volk um ein Nichts
b und hast kaum einen Gewinn davon.

14 a Du machst uns zur Schmach bei unseren Nachbarn,
b zu Spott und Hohn bei denen, die um uns her sind.

51 Zu Trauma in Klgl. s. u.a. Boase, Traumatized Body, 193–209; dies., Fragmented Voices. Col­
lective Identity and Traumatization in Lamentations, in: dies./Frechette (Hg.), Bible Through 
the Lens of Trauma, 49–66; Else K. Holt, The Strongman (Geber) Speaks Back. Trauma, 
Cultural Memory, and Gender in Lamentations, in: Erbele-Küster/Móricz/Oeming (Hg.), 
Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch, 133–145; sowie Joel Baden, Trauma and the 
Fragmentation of Theology in Lamentations, in: Grund-Wittenberg/Schult (Hg.), Readings of 
Trauma, 81–94.

52 Michael Emmendörffer, Gotteszorn und Gotteslob. Strukturmerkmale der mesopotamischen 
Klageliteratur und der alttestamentlichen Volksklagepsalmen, in: WdO 49.1/2019, 95–108:106: 
„Ferne und Nähe zur dtr. Denkungsart sind in Ps 44 mit Händen zu greifen. Der von den 
Deuteronomisten zementierte Bundesbruch liegt hier weit entfernt. Das Volk weiß darum, 
den Bund nicht gebrochen zu haben, erklärt gleichermaßen seine Bundestreue. Wer danach 
den Bund gebrochen haben muss (Ps 44,18), ist offensichtlich: Jahwe selbst hat diesen sistiert.“ 
Vgl. dazu auch Kim, Psalms, 546–556.

90 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 a Du machst uns zum Spottvers unter den Völkern,
b zum Kopfschütteln unter den Nationen.

16 a Den ganzen Tag ist meine Schmach vor mir,
b und Scham bedeckt mein Angesicht,

17 a von der Stimme des Spötters und Lästerers
b vor dem Angesicht des Feindes und des Rachgierigen.

18 a Dies alles ist über uns gekommen; und wir haben dich doch nicht 
vergessen

b noch deinen Bund verleugnet.
19 a Unser Herz ist nicht abgefallen

b noch unsere Schritte gewichen von deinem Weg,
20 a dass du uns zerschlagen hast am Ort der Schakale

b und uns mit Finsternis bedecktest.
21 a Wenn wir den Namen unseres Gottes vergessen hätten

b und unsre Hände aufgehoben zum fremden Gott – ,
22 a würde das Gott nicht erforschen?

b Er kennt ja die Verborgenheiten unsres Herzens.
23 a Ja, um deinetwillen werden wir den ganzen Tag getötet

b und sind geachtet wie Schlachtschafe.
24 a Wach auf, Herr! Warum schläfst du?

b Werde wach, verstoß uns nicht für immer!
25 a Warum verbirgst du dein Angesicht,

b vergisst unser Elend und unsre Not?
26 a Denn unsre Lebenskraft ist hingesunken zum Staube,

b unser Leib klebt am Boden.
27 a Mache dich auf, hilf uns

b und erlöse uns um deiner Güte willen!

Ps 44 versprachlicht Erfahrungen von Kriegsgewalt für das Kollektiv und ge­
hört zum großen Bereich „kulturelles Trauma“. Welche konkreten historischen 
Erfahrungen hinter dem Text stehen, bleibt offen, doch malt er grausige Erfah­
rungen vor Augen: wie lebendige Menschen genauso dahin geschlachtet wer­
den, wie sonst nur das Vieh (V. 12.23), und wie sie fliehen müssen vor einem 
übermächtigen Feind, der sich allen Besitz der Besiegten aneignet (V. 11). Auch 
für die psychischen und physischen Folgen findet der Psalm Worte: Die Le­
benskraft des einzelnen Menschen (נפש) ist gebeugt zum Staube, der Leib (בטן) 
klebt an der Erde (V. 26). Zum Verlust an Menschenleben und der Flucht 
kommt die Demütigung durch umliegende Völker (V. 10b.14–17). Doch ange­
sichts all dessen findet Israel bei sich keinerlei Schuld, sondern bekräftigt an 
JHWH festgehalten zu haben. Diese Klage ohne jede Schuldübernahme, ja un­
ter Anklage Gottes in V. 10–15, ist eine lebendige und kraftvolle Form der Trau­
ma-Bearbeitung, die Auswege aus unsachgemäßer Selbstbezichtigung weisen 
kann, wie sie auch in christlichen Mentalitäten noch verbreitet ist und Opfern 

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 91

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Traumatisierung keine Hilfe leistet, sondern sie eher in Depression treibt. 
Wie die meisten anderen Volksklagelieder unterscheidet sich Ps 44 durch die 
fehlende Schuldübernahme deutlich von den mit tiefer Selbstbezichtigung ein­
hergehenden Trauma-Bearbeitungen im Ezechielbuch53 oder in der dtr. Litera­
tur.54 Selbstbezichtigung begegnet zwar auch in Gebeten der Literatur des Zwei­
ten Tempels, aber häufiger in Bußpsalmen wie Esra 9, Neh 9 und Dan 9 denn in 
den Psalmen.55 Auch im Buch Esra herrscht nach Mark Brett eher das Bild der 
Exilierten als einer gereinigten, sich von den Völkern der Länder unterschei­
denden Gruppe vor.56 Das häufige Motiv der Überlebensschuld ist offenbar kein 
notwendiger Bestandteil von Trauma-Folgen, erst recht keine anthropologische 
Konstante. Offenkundig gab es in der Hebräischen Bibel nicht nur die Sichtwei­
se des Exils als Folge der Schuld Israels, und sie ist im Diskurs über das erlittene 
kollektive Trauma nicht unbedingt die dominante Stimme.

Die Sprache der Wut, die sich in der Anklage Gottes und der Feinde artiku­
liert, kann auf ganz andere Weise zur Trauma-Bearbeitung beitragen als die der 
Selbstbezichtigung. Dennoch, und hier zeigt sich eine mögliche Schattenseite 
von kultureller Trauma-Erinnerung, transportieren die Klagelieder des Volkes 
Bilder der Traumatisierung und des göttlichen Zornes über viele Generationen 
weiter. Danilo Verde hat daher zu zeigen versucht, dass die Klagepsalmen 
selbst auch traumatisierend wirken können, da sie die Selbstwahrnehmung 
einer sozialen Gruppe als zutiefst geschädigt prägen können:57 Das babyloni­
sche Trauma werde dadurch nämlich nicht nur sag- und hörbar, sondern 
auch unvergesslich.58 Verde droht dabei den Gefahren eines kulturalistischen 
Verständnisses des kulturellen als des eigentlichen Traumas zu erliegen und 
überschätzt die Wirkung von Literatur: Trauma wird durch Exposition gegen­
über „tatsächlichem oder drohendem Tod, schwerer Verletzung oder sexueller 
Gewalt“59 ausgelöst. Kann Literatur alleine eine solche Situation der Bedrohung 
an Leib und Leben auslösen? Die Ambivalenz der Weitergabe einer Gruppen­
identität als Opfer ist gewiss im Blick zu behalten, doch gehört dazu auch eine 
lebendige orale und soziale Tradition, die die Gruppenidentität als Opfer trans­
portiert. Auch ist fraglich, was die Alternative zur Trauma-Bearbeitung und 
-Überlieferung wäre. Problematischer als die Überlieferung wäre der Versuch 
der Auslöschung der traumatischen Erfahrung aus dem Gedächtnis, eine dam­

53 Zur Trauma-Bearbeitung im Ezechielbuch s. v.a. Brad E. Kelle, Dealing with the Trauma 
of Defeat. The Rhetoric of the Devastation and Rejuvenation of Nature in Ezekiel, in: JBL 
128.3/2009, 469–490; Poser, Ezechielbuch; dies., Verwundete Prophetie.

54 Vgl. zum dtr. Masternarrativ und ihren Brüchen grundlegend Janzen, Violent Gift, passim.
55 Vgl. dazu u.a. Klaus Zastrow, Die drei großen Bußgebete von Esra 9, Nehemia 9 und Daniel 9, 

Heidelberg 1998.
56 Vgl. Mark G. Brett, Locations of God. Political Theology in the Hebrew Bible, Oxford 2019, 

80–82.
57 Vgl. Verde, Healing, v.a. 356f. u. passim.
58 Vgl. a.a.O., 355 u. passim.
59 Verde, Trauma, 210f. mit Anm. 14.

92 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natio memoriae des Viktimisiertwordenseins. Auf Dauer tragfähiger für eine 
Gesellschaft ist gewiss ein kulturelles Gedächtnis, in dem die Wunden betrauert 
werden können und die eigene Vulnerabilität angenommen wird. Faktisch müs­
sen Gesellschaften in all ihrer Heterogenität die Frage ihres Selbstbildes in ihrer 
Geschichte aber immer wieder neu aushandeln.

4. Ertrag und Ausblick

In der Summe ist zur Trauma-Forschung an den Psalmen, neben manchen 
Einsichten, eine Reihe von Desideraten hervorgetreten. An modernen Gesell­
schaften entwickelte soziologische Theorien von kulturellem Trauma müssen 
auf ihre Übertragbarkeit geprüft werden, insbesondere bei der Anwendung auf 
antike Kulturen. Sie können von der vorhandenen Forschung zum kulturellen 
Gedächtnis profitieren, auch im Blick auf die Heterogenität von Trauma-Bear­
beitung in einer Kultur, die sich auch in den Psalmen als vielfältig erweist. 
Angesichts eines oftmals inflationären oder vagen Gebrauchs von „Trauma“ ist 
zu präzisieren, woran sich Trauma-Motivik in den Psalmen festmachen lässt. 
Bei Individualpsalmen sind Echos von Trauma oft nur ein Teil in einem ganzen 
Ensemble anderer Notschilderungen. Kulturelles Trauma wird dagegen in den 
Klageliedern des Volkes thematisiert, bei denen die mittelbare Rezeption der 
mesopotamischen Stadtklagetradition zu berücksichtigen ist.

Die Stärke der Psalmen liegt gewiss darin, dass sie Worte bereithalten, wo Be­
troffene keine eigenen Worte finden, wie es besonders bei Traumatisierung oft 
der Fall ist. Und solches geschieht vielfach gerade nicht in einer selbstbezichti­
genden Weise, sondern in Form der Klage und sogar Anklage Gottes, einer 
biblischen Gebetshaltung, die auch heute vielfach noch fremd ist. Insbesondere 
da, wo bei traumatischen Erfahrungen Gewalt und Grenzüberschreitung im 
Spiel waren, ist es oft hilfreich, die damit fast notwendig verbundenen eigenen 
Aggressionen überhaupt erst einmal zu spüren, um sie versprachlichen zu 
können. Wo menschliche Schuld Traumatisierung ausgelöst oder begünstigt 
hat, fällt es im kirchlichen Kontext auch heutzutage oft noch schwer, nicht 
nur Trauer, sondern auch Fassungslosigkeit und Wut darüber auszudrücken, 
dass Menschen zu abgründigem oder fahrlässigem Handeln in der Lage waren. 
Wenn solches noch dazu in kirchlichem Kontext geschah, fällt dies aus Sicht 
der Betroffenen auch auf den Gott zurück, den diese Menschen repräsentierten, 
und der zumindest aus Sicht der Betroffenen das Handeln der Beschuldigten 
nicht verhindert hat. Mir scheint es wichtig, auch diese Wut im kirchlichen 
liturgischen Kontext nicht vorschnell zudecken oder beschwichtigen zu wollen, 
sondern Raum für ihre Artikulation zu geben. Ein großes Harmoniebedürfnis 
steht hier der ehrlichen und notwendigen Äußerung von Emotionen oft noch 
im Wege.

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 93

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alttestamentliche Psalmen bringen die Klage auch über abgründige Taten 
und das Versagen des gesamten Umfelds vor Gott und schrecken dabei auch vor 
der Anklage Gottes nicht zurück. Sie verschaffen der Wut und der abgrundtie­
fen Enttäuschung damit Luft. Zugleich ziehen sich die Sprechenden dieser Tex­
te aber nicht resigniert aus der Gottesbeziehung zurück in abstrakte Konzepte 
eines innerweltlich unwirksamen Gottes, sondern halten bei aller Artikulation 
der Wut über das Geschehene an Gott fest und erwarten von ihm auch wieder 
Antworten und neues Handeln, denn sie kennen ihn auch als einen Gott, 
der die Wunden derer verbindet, die zerbrochenen Herzens sind (Ps 147,3). 
Insofern scheinen mir Psalmen wichtige Modelle biblisch inspirierten Betens 
auch für heutige Klagegottesdienste bereitzuhalten.

94 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lament-Informed Preaching for the Present Age

Kimberly Wagner

In these days, individuals and communities are regularly experiencing the em­
bodied realities of trauma and suffering. I suggest that, at its core, trauma 
disrupts a person’s and community’s sense of time and sense of narrative 
coherence.1 This disruption results in an experience of disconnection or disas­
sociation from one’s self, communities, body, and even God. Another notable 
impact is the loss of language – the capacity to describe what has happened 
or even one’s spiritual or emotional state. As essayist Elaine Scarry writes, 
“pain does not simply resist language but actively destroys it, bringing about an 
immediate reversion to a state anterior to language, to the sounds and cries a 
human being makes before language is learned.”2 This is an especially challeng­
ing truth for preachers who are asked to “offer a Word” amid pain, trauma, 
and disorientation. Students, faith leaders, and pastors are eager to consider 
how they might adjust their preaching practice to respond to these urgent 
existential and disorienting experiences when such crises arise. While this is 
important and good work, I wonder if the present state of our world invites us 
to consider not only emergency preaching moments, but also reconsider our 
regular preaching practice in ways that are continuously attentive to embodied 
painful and traumatic realities. 

Marked by its disorienting impact, many individuals and communities ex­
perience trauma due to escalating violence, war, climate change, ecological 
degradation, public health crises, traumatic death, and political and economic 
uncertainty. And, amid all these traumatic realities, individuals and communi­
ties also wrestle with experiences of stress and suffering such as loss, grief, 
addiction, critical diagnoses, caregiving responsibilities, and/or struggles to 
attain financial security. In such a world, people are often experiencing these 
traumatic and stressful realities in their bodies before they can bring it to 
language. Even more, such struggle or trauma is not erased or “healed” with a 
single sermon, counseling session, or even through the simple passage of time. 
Trauma, by definition, lingers; the experience of grief and anxiety is an ongoing 

1 See “Chapter 1: Understanding the Experience and Impact of Trauma” in Kimberly R. Wagner, 
Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma (Louisville, KY: Westminster John 
Knox Press, 2023).

2 Elaine Scarry, The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World (Oxford: Oxford 
University Press, 1987), 172.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reality.3 As such, contemporary communities might benefit from a preaching 
practice that is attentive to the ongoing, embodied realities of trauma, loss, 
uncertainty, and hurt alongside praise and thanksgiving. Put another way, our 
present preaching practices ought to engage Scripture in ways that are mindful 
of the full, embodied range of human experience.

For too long, preaching has been relegated to an intellectual exercise or a 
disembodied event. (And this has certainly been exacerbated by the requisite 
reality of virtual worship.) Fed by Enlightenment commitments, increased 
acclamation for intellectual rigor, a growing desire for academic legitimation, 
and commitment to historical critical exegetical methods, preaching in many 
mainline Christian communities has embraced an intellectualized form of 
preaching that seeks to simply relay information from preacher to listener, 
from one brain to another. Such preaching limits attentiveness to embodied 
everyday experiences. And, in those traditions that have cultivated or retained 
embodied engagements with preaching (such as evangelical circles and Black 
church traditions in the United States), the embodied engagement that is most 
practiced is that of praise or celebration. 

Yet, when embodiment is limited or stifled in the preaching event, there 
is a loss in the proclamation’s capacity to respond to the scope of human 
circumstances and experiences. As Thomas G. Long suggests in The Witness of 
Preaching, preaching is more than just words on a page, it is an event.4 And this 
event of preaching – this shared, communal action of the preacher, listeners, 
and Spirit – doesn’t just say something, it does something. As Long describes, 
“Sermons make demands upon the hearers, which is a way of saying that they 
provoke change in the hearers (even if the change is a deepening of something 
already present).”5 Thus, if embodiment in preaching is suppressed or limited 
only to praise, the sermonic event does not have an opportunity to enact its 
transformative power in the fullness of the community’s life and experience. 
A preaching practice that limits embodiment only to praise or serves solely 
as an intellectual exercise misses the opportunity for communities to be fully 
encountered or transformed by the Word.

1. Looking to Lament

Lament is defined by Kathleen Billman and Daniel Migliore as “that unsettling 
biblical tradition of prayer that includes expressions of complaint, anger, grief, 

3 Wagner, Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma, 13.
4 Thomas G. Long, The Witness of Preaching, 3rd ed. (Louisville, KY: Westminster John Knox 

Press, 2016), 17.
5 Long, 127.

96 KIMBERLY WAGNER

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


despair, and protest to God.”6 Lament engages the whole self and one’s full 
experience. As Old Testament scholar Walter Brueggemann suggests, “[i]t is the 
lament that preserves for us Israel’s most powerful and eloquent statements of 
the effort both to survive and to be transformed as a people of faith.”7 Engaging 
in lament was, for our ancestors in the Scriptures and in faith, an honest 
engagement with God, with life, and with what it means to seek to be faithful 
amid uncertainty.

As explored in Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma, 
I argue that lament is “not simply a literary genre or an artefact to be studied 
or observed. Lament is active.”8 Even more, lament “empowers and propels 
people to move beyond the words” and is generative in “giving voice, restoring 
agency, naming brokenness, and casting a vision for wholeness.”9 Such a gener­
ative practice might serve well to enliven our preaching, inviting us towards 
a preaching practice that is more than an intellectual exercise or an event 
whose aim is solely praise. As Billman and Migliore suggest, Rachel’s lament 
(Jeremiah 31:15) and Mary’s song (Luke 1:46–55) need one another. Rachel 
and Mary, taken together, “remind us that the danger of praise without lament 
is triumphalism and the danger of lament without praise is hopelessness.”10 

Engaging lament alongside praise might reinvigorate the preaching event to 
be attentive to the whole of embodied human experiences, particularly in our 
current political, social, ecological, and economic climate.

In the remainder of this essay, I will explore the invitation and promise of 
lament-informed preaching towards the hope of cultivating a preaching practice 
that is attentive to the fully embodied lives of contemporary communities. In 
particular, I will consider the ways preaching might be guided by lament’s 
invitation to be dialogical (2.), honest about the world (3.), multi-emotional and 
multi-vocal (4.), and invigorate eschatological imagination (5.).

2. Lament-Informed Preaching’s Dialogical Invitation

A central feature of lament is its innately dialogical nature. The lamenting indi­
vidual or community does not merely cry out into the void or mumble to them­
selves. The cries of lament are expressed out of a trust that there is someone 
to receive these complaints and supplications. As pastoral theologian Donald 
Capps suggests, the “deeper and more intense complaints of the grieving are 

6 Kathleen D. Billman and Daniel L. Migliore, Rachel’s Cry: Prayer of Lament and Rebirth of 
Hope (United Church Press, 1999), 6.

7 Walter Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, ed. Patrick D. Miller, Kindle Edition 
(Minneapolis, MN: Fortress Press, 1995), Loc 835.

8 Wagner, Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma, 113.
9 Ibid.

10 Billman and Migliore, Rachel’s Cry, 4.

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 97

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


not circumstantial but relational,” asking questions such as, Where are those 
who care? or Whom can I trust?11 Lament is offered as part of a conversation 
initiated by the lamenter with two customary dialogue partners – God and the 
community.

The first dialogue partner in lament is God. As Walter Brueggemann sug­
gests, the faith of lament is one that “knows that honest facing of distress can 
be done effectively only in dialogue with God who acts in transforming ways.”12 

Those who lament insist that God is listening and, in fact, that this practice 
of lament is a healthy part of a faithful covenant relationship with God. In the 
biblical text, many lament psalms directly address the Divine (e.g., Psalms 13, 
22, 44, 73, and 86, to name a few). But even those texts such as Lamentations 
1 that do not appear to directly address God assume the Divine is listening 
and receiving. And this cry is not simply to inform God of what has happened 
or detail the crushing experience of human struggle, but also insists that such 
pain, dysfunction, hurt, and trauma matter to God. As Billman and Migliore 
describe, “Those who cry out of the depths […] fight against the ideas of divine 
immutability and divine apathy. For what reason would one lament or protest to 
God if one believed that God cannot be affected or touched by such prayer?”13 

The lamenting party anticipates not only that God is listening and receiving 
their complaints, but that God will respond in some way. The practice of lament 
is not one-sided but insists that God is a part of the conversation.

God, however, is not the only dialogue partner in the practice of lament. The 
expression of lament insists that the community also be in dialogue with those 
lamenting. The lamenting party calls attention to what is wrong, often asking 
others to pay attention to or care about their plight or suffering. As Eugene Pe­
terson explains: “When others join the sufferer, there is ‘consensual validation’ 
that the suffering means something. The community votes with its tears that 
there is suffering that is worth weeping over.”14 Through this validation, the 
community helps resist the isolating and dehumanizing effects of trauma and 
grief by receiving and affirming these expressions of lament. Beyond care and 
validation, the community is also asked to take seriously what is broken, unjust, 
or harmful in the community or society. For example, Psalm 10 calls out the 
wicked who “boast of the desires of their heart” and are “greedy for gain” at 
the expense of the oppressed (v. 3, NRSVUE). While the psalm begins with 
an address to God, inviting God into the conversation, this lament psalm also 
demands others to witness to the realities of oppression. Thus, the community 

11 Donald Capps, Biblical Approaches to Pastoral Counseling (Philadelphia, PA: Westminster 
Press, 1981), 78.

12 Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 854.
13 Billman and Migliore, Rachel’s Cry, 113.
14 Eugene Peterson, Five Smooth Stones for Pastoral Work (Atlanta, GA: John Knox Press, 1980), 

115.

98 KIMBERLY WAGNER

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


is invited to notice not only the hurt of the lamenter, but the systems and 
powers present that cause such hurt.

As in the dialogue with God, those in the community who receive the lament 
are also expected to respond in some way. The community is asked, first, to 
welcome in the lamenting person, engaging in the work of “rehabilitation of a 
member from a chaotic experience.”15 The community is invited to weep with 
as well as offer a space where the lamenter’s chaotic and traumatic experience 
may find welcome. In addition, those who receive the laments of others are 
invited to respond alongside God in seeking justice and communal health. As 
Billman and Migliore write, “[W]hen Christians hear the cries and prayers of 
others for help, they know that a moral claim is laid upon them. The lament 
prayer prompts all – victim, perpetrator, and onlooker – to a new awareness 
of responsibility.”16 The lamenting party summons those now aware of the 
situation to respond, seeking justice and working with God to act for wholeness 
amid brokenness. 

There is much to be learned from the dialogical nature of the practice of 
lament for our worship and for our preaching. Brueggemann’s diagnosis of our 
resistance to dialogical engagement largely holds today: “The dialogic structure 
of faith is treated gingerly in much of the life of the church. If we are dialogic 
at all, we think it must be polite and positive and filled only with gratitude. […] 
But even more acutely, with our failure of nerve and our refusal to presume 
upon our partner in dialogue, we are seduced into nondialogic forms of faith, as 
though we were the only ones there.”17 With the elevation of the pulpit over the 
people and the emphasis on intellectual preaching or praise-only engagement 
with the sermon, the sermon event has often become a one-way street – from 
pulpit to pew. 

However, what would it mean, particularly in this trauma-soaked time, to 
engage in preaching that follows the model of lament, seeking to cultivate 
dialogue and inspire response? Such lament-informed preaching might take 
seriously the gathered congregation receiving the sermon, thinking critically 
about what they are bringing into the space and what is happening in the 
community and the world. Lament-informed preaching would tap into the 
questions and responses of the community, allowing people to hear their own 
joys and concerns reflected back to them in conversation with Scripture. 

Dialogically rich, lament-informed preaching would also invite people to­
wards response. Such preaching would be attentive not only to what idea or the­
ological concept people carry with them into the world after worship, but also 
what they do together in the worship space. This would lead to preaching that 
invited and modeled embodied prayer, lament, gratitude, or acknowledgment. 

15 Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 1139.
16 Billman and Migliore, Rachel’s Cry, 118.
17 Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 849.

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 99

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In the actual construction of the sermon, it is the difference between saying, “So 
it is OK to ask God hard questions” versus saying, “So, now let’s come to God 
with our questions” (and leading the people through a litany or recitation of 
questions). 

Such dialogical preaching would also take seriously the presence of God 
as a participant in the sermon, recognizing that the dialogue being had is 
not just between the preacher and faithful community, but also with God. 
Lament-informed preaching recognizes that God hears and speaks within the 
preaching event, not only to the preacher but also to the gathered congregation. 
Such preaching might acknowledge God’s presence directly and make space for 
the movement of the Spirit in practices of silence, guided listening, or simply 
illuminating how God might be speaking to the community through the biblical 
text.

3. Lament-Informed Preaching’s Invitation toward Honesty

One of the powerful gifts of lament is the way it invites the lamenter to speak 
honestly about the world, including the unruly realities of pain, grief, and 
dashed expectations. Psalms and texts of lament cry out, without reservation, 
before God and the community, about what is lost and broken. As Walter 
Brueggemann reflects, in their practice of lament, “Israel unflinchingly saw 
and affirmed that life as it comes, along with joys, is beset by hurt, betrayal, 
loneliness, disease, threat, anxiety, bewilderment, anger, hatred, and anguish.”18 

The practice of lament is willing to give voice to these realities, without falling 
prey to the temptation to sugarcoat language or soften the blow.

While such honesty is certainly evidenced in many lament psalms, such as 
naming a sense of God’s absence (e.g., Psalm 13) or the experience of physical 
anguish (e.g., Psalm 22), one excellent example of forthright lament in Scripture 
comes from the mouth of the prophet Habakkuk. At the beginning of the book, 
Habakkuk cries out to God: 

O Lord, how long shall I cry for help,
    and you will not listen?
Or cry to you “Violence!”
    and you will not save?
Why do you make me see wrongdoing
    and look at trouble?
Destruction and violence are before me;
    strife and contention arise.
 So the law becomes slack,
    and justice never prevails.

18 Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 839.

100 KIMBERLY WAGNER

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The wicked surround the righteous;
    therefore judgment comes forth perverted. (Habakkuk 1:2–4, NRSVUE)

Habakkuk’s complaint is neither timid nor muted. He calls God to task, insist­
ing that this is God’s business and God should pay attention to all that is hap­
pening. He points to the prevalence of violence, destruction, and wrongdoing. 
And, even more, he diagnoses that the very foundations of the social order – 
law, justice, and judgment – are broken or in jeopardy. 

Laments, like those Habakkuk offers, are not evidence of a lack of faith, but 
a “bruised faith, a longing faith, a faith emptied of nearness.”19 Such honest 
naming and cries of lament give voice, form, and language to those who are 
longing to find God or seeking some sense of order in the chaos, disruption, 
and uncertainty. And the practice of lament insists that such realities should 
not be discounted or overlooked. Lament invites brutal honesty, an insistence 
that the world is not as it should be and that such a reality is unacceptable and 
intolerable.20 

Such brutal honesty may be experienced as uncomfortable in a society that 
uplifts niceness as a virtue and views much of life through social media filters. 
Indeed, the laments found in Scripture can be downright harsh or even embar­
rassing to contemporary hearers. To read of a community’s anguish that would 
lead to a desire to bash babies’ heads against stones (as in Psalm 137) or to hear 
of people’s physical anguish of wasting away from within (as in Psalm 31) seems 
to cross a line of respectability or even piety.21 However, this honest naming 
is holy language – language that is a part of our biblical canon including and 
despite its brutality and lack of restraint. 

Lament-informed preaching, likewise, ought to refuse to shy away from an 
honest assessment and naming of what is broken, hurting, or unjust in the 
church, community, and world. Such preaching does not refuse to contend 
with challenging stories in Scripture nor the harsh realities of everyday life. 
Preaching that is lament-informed is willing to engage those parts of Scripture 
where violence, sexual assault, oppression, and disregard for humanity appear 
and ask the congregation to wrestle honestly with them in light of historical 
and present conditions. At the same time, lament-informed preaching is willing 
to name clearly and boldly what is broken and hurting in the contemporary 
community and the world. As Luke Powery posits: “In preaching lament, one 
does not back away from dealing with tough issues in the ‘light of day’ but 
names them directly and firmly within the listening community.”22

19 Nicholas Wolterstorff, Lament for a Son (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1987), 71.
20 Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 1222.
21 While we certainly must condemn the murder of anyone, particularly infants, the intensity of 

the sentiment is worthy of note and models well the depth of honesty lament offers.
22 Luke A. Powery, Spirit Speech. Lament and Celebration in Preaching (Nashville, TN: Abing­

don Press, 2009), 120.

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 101

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Honest naming of pain and hurt in the preaching event offers four notable 
gifts to the listening community. First, it welcomes truthfulness into the faith 
community, suggesting that such honesty is not beyond the care of the commu­
nity or the grace of God. This is an act of hospitality and blessing for those who 
have long been taught that they are to bring only their “best” to church, equat­
ing faithfulness with happiness or perfection, even if only worn as a veil in the 
sanctuary. Second, such honesty offers people language to utilize as they wrestle 
with their own disorientation and brokenness. As named earlier, one of the 
features of traumatic loss, grief, and disorientation is the way it steals language. 
Offering preaching that names frankly what is broken, hurting, or chaotic in the 
world might give individuals and communities language to borrow until they 
can find their own language again. Third, such honest naming can help restore 
agency when people feel helpless or overwhelmed by the painful realities of the 
world, resisting both silencing and apathy. As I suggest in Fractured Ground, 
“[v]oicing pain in complaint and protest – giving words to one’s fractured expe­
rience – resists the collapse into apathy that can so easily happen when people 
feel isolated or powerless. In being encouraged to come before God not just 
with praise, but also with pain and brokenness, the lamenting party is assured 
that God honors their experience, subjectivity, and full humanity.”23 Finally, 
such honest naming resists the urge for quick platitudes or trite theological 
bandages over wounds that need more sustained care and time. 

4. Lament as Invitation to Multiple Emotions and Multiple Voices

The practice of lament is one that does not ask the speaker to specify one 
clear emotion or idea, nor does lament require smooth transitions that make 
sense of one thought or feeling in relation to another. Laments in Scripture 
jump from one emotion, voice, or mode to the next – complaint, supplication, 
confession, assurance of God’s presence, revenge, or praise – with very little in 
way of transition from one idea to the next. Instead, the practice of lament can 
hold many emotions, voices, and realities together at once without letting one 
silence the other. In faithful lament, praise, or trust in God’s presence in the 
past does not erase the pain of the present moment. Likewise, the sense that 
the community is abandoned to violence and ruin does not eliminate what they 
know to be true about God’s hesed – God’s steadfast love. As Patrick Miller 
suggests, lament is marked by the “distinctive conjoining of question and trust, 
of protest and acceptance, of fear and confidence.”24 The lamenting party can 

23 Wagner, Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma, 114.
24 Patrick Miller, “Heaven’s Prisoners: The Lament as Christian Prayer,” in Lament: Reclaiming 

Practices in Pulpit, Pew, and Public Square, ed. Sally Brown and Patrick D. Miller (Louisville, 
KY: Westminster John Knox Press, 2005), 19.

102 KIMBERLY WAGNER

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hold all these realities together and allow them to interact, bounce off one 
another, and coexist. 

The reality of our contemporary lives and our biblical texts is that they are 
filled with emotional complexity and multiple voices. We see this evidenced 
well in the Book of Lamentations. This book, which is believed to be construct­
ed in response to the Babylonian invasion and downfall of Jerusalem in 587/586 
BCE, is full of high emotion, hyperbolic language, poetic utterances, and lin­
gering ambiguities.25 As Gina Hens-Piazza notes, “the poetry of Lamentations 
[…] registers and witnesses to this monumental disaster through the cries and 
emotional outpourings of those on the ground.”26 There are multiple voices that 
collide and interweave with one another, including a narrator, Daughter Zion (a 
personification of the devastated city), the community as a whole, and even a 
“strong man.” And there is little in way of indication when the text shifts from 
one voice to the other. While there is some order given in the acrostic form of 
each of the chapters, this form does not override the chaos of intersecting voices 
and emotions.

In the same way, lament-informed preaching might invite such multi-vocality 
and complexity of emotion. Whether called a “thesis” or “focus”, preaching 
professors have long insisted on one clear claim at the heart of a given sermon. 
While this tool is certainly helpful for preachers to clarify their sermon con­
struction and form, this insistence on one clear idea may stifle the possibility for 
preachers to acknowledge the multiple experiences or simultaneous emotions 
in a community. Preaching that can acknowledge multiple experiences at once 
– grief and joy, anger and hope, a longing for justice and guilt, confession and 
expectation – allows all of these realities to be blessed as part of the life of 
faith. Such preaching may acknowledge multiple characters in a biblical story, 
noting those who are often villainized or pushed to the sidelines of the text. 
In addition, lament-informed preaching might uplift the voices of those within 
and beyond the community, particularly those whose experiences differ from 
the communal norm. A lament-informed preaching practice that holds multiple 
voices and emotions together might welcome a variety of preaching voices in 
the pulpit or uplift testimonies that are not simple narratives of triumph over 
challenge but hold the entanglements of real life. Lament-informed preachers 
might also be willing to engage narratives (biblical, communal, or personal), 
stories, or examples in their sermons that do not have easy resolutions or 
fairy-tale plotlines.27 Such storytelling models for the listening congregation 
how the Holy One may be present and at work amid the complexities of life.

25 Gina Hens-Piazza, Lamentations, ed. Barbara E. Reid and Carol J. Dempsey, Wisdom Com­
mentary (Collegeville, MN: Liturgical Press, 2017).

26 Hens-Piazza, Lamentations, xxix.
27 While biblical laments are typically articulated in the literary genre of poetry, such poems 

can carry within them narratives about what has happened. Likewise, narratives may contain 
elements of lament, such as in the story of the Road to Emmaus in Luke 24 when Cleopas 

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 103

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lament as Inviting and Modeling Eschatological Imagination

Between the communal experiences of violence, escalating war, political div­
ision, ecological degradation, public health crises, and the personal realities of 
illness, loss, death, and financial struggle, it is easy for people to become over­
whelmed and lose the capacity to imagine a different future. Lament, however, 
in its dialogical stance, honesty, and multivocality, shapes and invites a renewal 
of eschatological imagination. Such imagination does not ignore the present 
hurt but honors that hurt while recognizing God’s redeeming power that is 
moving towards us and, indeed, already present. Lament sits in this eschatologi­
cal tension between the now and the not yet – the realities of brokenness and 
hope, death and resurrection, despair and promise. Lament invites honest rage 
that insists that God cannot be finished yet. 

In an anecdote at the beginning of her book of laments written after the death 
of her son, Ann Weems reflects:

One day [Walter Brueggemann] called and said I certainly didn’t have to answer his question 
if I didn’t want to, but he was working on Jeremiah and wanted to ask me, Will Rachel 
be comforted? I remember answering with little hesitation: No. No, Rachel will not be 
comforted. Not here, not now, not in the sense of being ultimately comforted. Of course, 
those people who are surrounding me with compassion are doing the work of angels, and 
I bid them come, but Rachel will be comforted only when God wipes the tears from her 
eyes.28 

Weems is honest about the agonizing pain of the present reality – for her 
and for the weeping Rachel. However, there is not complete hopelessness or 
resignation. There is, instead, an imagination for what God is yet doing and an 
insistence that God can and will act. Weems models lament’s power to honor 
the incompleteness of comfort on this side, but the promise of full comfort and 
redemption in the eschatological future. Weems’ experience brings to life what 
Billman and Migliore observe: 

By refusing to concede that the present state of affairs is the last word, and by recalling the 
mighty acts of God in the past, those who lament prepare the way for new hope and new 
praise. […] Rightly understood, the act of lament, far from being the antithesis of hope and 
praise, is their necessary companion in a world full of suffering and injustice. Those who 
lament dare to name the brokenness of reality rather than denying it; they refuse to pretend 
that it is other than it is; they want nothing to do with empty consolations. At the same time, 
they refuse to resign themselves to the given.29

There is an honesty in lament about what is and what should be – the reality 
of our present existence and what God intends for creation. Lament is honest 

and his companion lamented the death of Jesus saying: “But we had hoped he was the one to 
redeem Israel” (v. 21a).

28 Weems, Psalms of Lament, 16.
29 Billman and Migliore, Rachel’s Cry, 125–126.

104 KIMBERLY WAGNER

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


about present suffering, but anticipates future wholeness, glimpses of which are 
already coming towards us. This is why, I am convinced, psalmists and lament­
ing voices in many of our biblical texts can hold vivid articulations of pain and 
suffering alongside confessions of faith and assurances that God will respond. 
Such a juxtaposition is a leaning into the reality of eschatological imagination 
– a vision that can hold the present reality with honesty and integrity while 
trusting in the ways God’s redeeming work is already coming towards us and 
yet to be fulfilled.

Lament-informed preaching might intentionally cultivate such eschatologi­
cal imagination through attentiveness to (1) present pain and struggle, (2) 
God’s work in the past as told in Scripture and communal story, (3) traces 
of God’s presence in current circumstances, and (4) a consistent recitation of 
God’s promise to “make all things new” (Revelation 21:5). Such eschatological 
imagination is not an escapist vision of some painless future utopia nor is it 
something we can fully achieve or claim in the present moment. Instead, a 
faithful eschatological imagination cultivates honesty about the present with a 
recognition that these realities exist in the shadow of the cross and in the light 
of resurrection power. 

Conclusion

In a world bombarded by social, political, ecological, and personal tragedies, 
struggles, and uncertainties, our preaching practices need to shift to respond 
faithfully and to foster transformative encounters with God’s Word. The dia­
logical nature, honest truth-telling, multi-emotional/multi-vocal, and eschato­
logical orientation of lament offer a productive model for preaching in the 
present age. Through lament-informed proclamation, preachers and communi­
ties might cultivate preaching that invites a full range of embodiment that is 
authentic to the multiplicity and range of lived experience.

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 105

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trauma-Psalmen der Gegenwart

Bärbel Fünfsinn

Kreuzverhör1

Warum ist das so Gott erklär es mir
dass manche geliebt werden und manche nicht
dass die eine vergewaltigt wird und die andere nicht
ich verstehe es nicht
und Du?

Was Du damit zu tun hast und ob überhaupt
und wie es für Dich ist soviel Schmerzen zu sehen
und warum Du manchmal so weit weg zu sein scheinst
kannst Du mir das erklären?
Ich wünsche mir von Dir dass Du weinen kannst Gott
oder fluchen oder lächeln je nachdem
nicht herrscherkalt nicht unberührbar irgendwo da oben
so bist Du doch nicht oder?

Wie ist das nun mit Deiner Allmacht Gott
und dem letzten Wort das Du versprochen hast
und wieso nicht schon jetzt und wann denn endlich
und worum geht es überhaupt in diesem seltsamen Leben?
Antwort erbeten

Dieses Gedicht oder dieses Gebet stammt von Carola Moosbach, deren Texte 
ich vor vier Jahren zusammen mit der katholischen Theologin Aurica Jax erneut 
herausgegeben habe.

Ich mag dieses „Kreuzverhör“, weil es so selbstbewusst daher kommt. Und 
weil mir das darin vorgestellte Bild des Göttlichen wichtig ist. Carola Moosbach 
weigert sich, Gott als „Herrscher“ zu sehen, „irgendwo oben“. Sie wünscht sich 
Gott ganz nah, Gott, die mitfühlt.

Wie machtvoll Gott nun ist, was Gott zur Vergewaltigung sagt, darauf ant­
wortet sie – zumindest in diesem Gedicht – nicht.

Die Autorin traut sich, quälende und vielen Menschen vertraute Fragen zu 
stellen: Wie passen Gottes angebliche Allmacht mit seiner – in unseren Kirchen 
selten „ihrer“– Barmherzigkeit zusammen? Was nützt ein Gott, der „von oben“ 
zuschaut, wenn der Körper und die Seele eines Kindes, einer erwachsenen 
Person großen Schaden nehmen? Wann geschieht endlich Gerechtigkeit?

1 Ins leuchtende Du, Aufstandsgebete und Gottespoesie von Carola Moosbach, hg. von Bärbel 
Fünfsinn und Aurica Jax, Berlin 2021, 37.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fertige oder vorschnelle christliche Antworten erträgt Carola Moosbach 
nicht. Das kennen wir aus dem Hiobbuch in der Bibel, als seine Freunde 
erklären: „Du wirst gesündigt haben und deshalb ergeht es dir nun schlecht.“ 
Heute heißt das vielleicht etwas anders.

Es gibt keine Erklärung, warum es den einen Menschen trifft und den 
anderen nicht. In der Bibel setzen sich viele Autor_innen ständig mit dem 
unverschuldeten Leiden auseinander, besonders in den Psalmen.

Carola Moosbach, geb. 1957, studierte Juristin und spätere Autorin, brach 
mit ihren Gedichten – oder besser gesagt: Gebeten – ein Tabu. Zwischen 1997 
und 2001 veröffentlichte sie drei Gedichtbände! Die damals 40‑jährige Autorin 
benannte selbstverständlich ihre Missbrauchserfahrungen in ihren Gebeten. Sie 
konfrontierte die (kirchliche) Öffentlichkeit mit Texten, die schreckliche Kind­
heitserlebnisse, traumatische Erfahrungen beinhalteten. Rund 30 Jahre nach 
dem Grauen in ihrer Kindheit und Jugend schrieb sie sogenannte Stör- und 
Aufstandsgebete, aber auch beeindruckende Lobgedichte.

Ein Rezensent schreibt: „Dieses Buch ist eine Zumutung. Es stört die Ruhe. 
Es zerstört Gottesklischees. Es bricht Tabus. Carola Moosbach schreibt ‚Got­
tespoesie‘. Moosbach traut sich, in einer Zeit des Verstummens Gott gegenüber 
zu beten. Aber nicht wohlfeil, anbiedernd oder ehrfürchtig. ‚Psalmisch‘ betet sie 
vielmehr. Und das heißt, mit der ganzen Wucht an menschlichen Erfahrungen, 
die sie machen musste.“2

Für mich sind die Texte von Carola Moosbach moderne Psalmen, die uns 
auch angesichts von sexuellem Missbrauch, von Gewalt, die häufig Frauen und 
Kinder erfahren, helfen können, eine Sprache zu finden. Ihre Redeweise kann 
Betroffene und Nicht-Betroffene, die mitfühlen und theologisch oder pastoral 
arbeiten, anleiten.

Die Texte sind jedoch außerdem eine moderne Form von Gottes-rede bzw. 
lehren sie mich/uns, wie wir heute zu und von Gott, dem Göttlichen, sprechen 
können.

Im Folgenden werde ich einige Texte vorstellen, die ich so angeordnet habe, 
dass sie den möglichen Schritten in einem Heilungsprozess nach erfahrener 
Gewalt entsprechen.

1. Klagen

Angsteinbrüche3 

Da sind sie wieder
im Schlaf diese Schritte

2 Andreas Heek, Moosbach. Ins leuchtende Du, in: Kirchliche Arbeitsstelle für Männerseelsorge 
und Männerarbeit in den deutschen Diözesen e.V., https://kath-maennerarbeit.de/moosbach-i
ns-leuchtende-du/, [12.07.2025].

3 Moosbach, Ins leuchtende Du, 26.

108 BÄRBEL FÜNFSINN

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kath-maennerarbeit.de/moosbach-ins-leuchtende-du/
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kath-maennerarbeit.de/moosbach-ins-leuchtende-du/


die kenn ich schon
und auch den Atem
der riecht nach Vater
ist plötzlich ganz nah
wie damals und gestern
da zählt keine Zeit
und heilt keine Wunden
da reicht auch Gott nicht hin
und weine und schreie
dann doch zu ihr
zu Dir am Morgen
kein feste Burg
bist Du mir gewesen
die Mauern gebrochen die Seele

Carola Moosbach ist mutig, sie bleibt nicht im stillen Kämmerlein, sondern sagt 
ihre Wahrheit, erzählt, was sie erfahren musste – wenn auch erst viele Jahre 
später. Der Schmerz ist zu dem Zeitpunkt des Schreibens weiterhin sehr tief.

Es ist not-wendig, dass Nicht-Betroffene den Schmerz mit aushalten, zuhö­
ren und Anteil nehmen. Kirchenmenschen müssen ertragen lernen, dass es 
manchmal keine Antworten gibt und weder Weinen, Reden noch Beten nützen.

Für Carola Moosbach ist es heilsam zu klagen, auch wenn es lange gedauert 
hat, bis sie das Unbeschreibliche in Worte fassen konnte.

Soweit ich weiß, hat sie erst einige Jahre Jura studiert und kurz als Juristin ge­
arbeitet, bevor sie als solche arbeitsunfähig wurde und das Schreiben aufnahm. 
Manchmal ist es am schwersten für die betroffene Person, sich zunächst selbst 
einzugestehen, dass sie verletzt ist, leidet und Hilfe benötigt. Carola Moosbach 
hat Menschen getroffen, die ihr zuhörten und sie begleiteten. Und später hat sie 
sich mit ihrer Poesie an die Öffentlichkeit gewandt.

Einige ihrer Klage- und Schrei-Texte sind schwere Kost. Dahinter steht je­
doch ihre Erfahrung, dass das laute (An-)Klagen befreiend wirkt. Sie traut sich, 
das scheinbar Unerträgliche in Worte zu fassen und weiß bzw. wünscht, dass 
zumindest Gott das aushält.

Nachtgedanken4 

Lieber nicht
daran denken
aber es kreist mich ein lieber nicht
darüber sprechen
aber ich ersticke daran lieber nicht
so viel fühlen
aber es tut so weh lieber doch
alles sagen
können
wenigstens Dir Gott

4 A.a.0., 33.

TRAUMA-PSALMEN DER GEGENWART 109

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmerztage5

Heute musst Du mir alles sein Gott
allgute Freundin und Hoffnungsbrot
bergende Dunkelheit

Das Erlebte soll nicht das letzte Wort haben, es darf nicht ihr ganzes Leben 
bestimmen. „Gott“ steht für die Kraft, die keine Angst vor Selbsthass, Ekel und 
Rachegelüsten hat, vor Erfahrungen der absoluten Ohnmacht. „Gott“ ist der 
Name für eine Kraft, die hoffentlich weiter weiß und heilende oder zumindest 
tröstende Wege führt.

2. Schreien

Schaffe mir Recht6

(nach Ps 22)
Ich schreie zu Dir Gott mit letzter Kraft
ich schreie um Hilfe in alle Richtungen
aus dem Schmerzensabgrund rufe ich nach Dir Gott
und finde doch nicht Deine Spuren

sie reden mich mutlos und klein
begraben mich unter Totschweigesätzen und Positiv-denken-Geschwätz […]

Du hast mich ins Dasein gerufen
von Anbeginn an hast Du das Gute gewollt
mich angefüllt mit Atem und Kraft
lass mich jetzt nicht alleine Gott
ich bin so müde es tut so weh
dreckig fühle ich mich und beschmutzt für immer
vom Vater besudelt die Würde mit Füßen getreten...

Die Beterin fordert Gerechtigkeit. Nicht erst im „Himmel“, sondern in diesem 
Leben. Wie schwierig es ist, dies im deutschen Justizwesen oder unseren Kir­
chen zu erlangen, ist bei einem geschärften Blick in unsere Medien leicht zu 
erkennen.

Wie auch in den Psalmen führt sich die Autorin vor Augen, dass Gott sie ins 
Leben rief, Gott ihr Atem und Lebenskraft schenkte. An diese Erfahrung knüpft 
sie in ihrem Schmerz an. Gott ist das Du, zu dem sie rufen kann. Das Du, das 
sie mit grenzenloser Güte und Zärtlichkeit verbindet. Alles das, was die eigene 
Familie nicht geben konnte. Die Suche nach bedingungsloser Zuwendung und 
Zugehörigkeit dauert manchmal ein Leben lang, vor allem, wenn schon in der 
Kindheit sexuelle Gewalt von den nahesten Menschen ausgeübt wurde.

Carola Moosbach schweigt nicht über ihren gewalttätigen Vater. In biblischen 
Texten ist in solchen Zusammenhängen von dem „Feind“ die Rede. Feinde sind 

5 A.a.O., 57.
6 A.a.O., 67.

110 BÄRBEL FÜNFSINN

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die, die andere Menschen krank machen, sie als Objekte behandeln und zerstö­
ren. Einen vertrauten Menschen als Feind zu betiteln erfordert außerordentlich 
viel Kraft und Mut, denn die Umwelt reagiert häufig mit Unverständnis. Umso 
wichtiger ist es, dass Menschen den Betroffenen glauben und sie unterstützen.

Manchmal ist niemand da, auch keine „Schwester Gott“ (s.u.). Der „Schmer­
zensabgrund“ kann so tief sein, dass jedes Schreien ins Leere zu tönen scheint. 
Vielleicht hat Carola Moosbach vorher schon einmal die Erfahrung gemacht, 
dass da ein Gegenüber, ein anteilnehmendes Du für sie da war, an das sie sich 
nun wenden kann. Oder sie sehnt sich einfach danach, es muss noch mehr 
geben als das Nichts.

3. Rache wünschen

Wie alle Menschen kennt Carola Moosbach auch Gefühle von Zorn und Hass. 
Gepaart mit dem Wunsch nach Rache. In ihren Gedichten verschweigt sie sie 
nicht schamvoll, genauso wenig wie es biblische Psalmbetende tun. Hassgefühle 
und Rachephantasien sind Ausdruck von großem Schmerz. Je deutlicher solche 
Emotionen und Gedanken beschrieben werden, desto ungeheuerlicher ist das 
Ausmaß des Leids der Betroffenen. Das muss von denjenigen verstanden wer­
den, die solche Texte lesen.

Ein erster, großer Schritt zum Leben zurückzukehren ist, den Schmerz zuzu­
lassen, zu stöhnen und zu schreien, statt ihn in sich hineinzufressen. Das Spre­
chen mit Gott, auch das Anschreien und Anklagen Gottes, ist eine Art Ventil, 
um nicht völlig überwältigt zu bleiben. Die sogenannten Feindespassagen in 
den Psalmen (z.B. Ps 8; 11; 55; 88 und 139) sind dafür ein gutes Beispiel.

Rachepsalm7

Ich fordere Deine Gerechtigkeit Gott
hilf mir tritt Du für mich ein
lass ihn zittern vor Angst diesen Kinderseelenmörder
zu einem Nichts soll seine Seele schrumpfen
Du sollst mein Racheengel sein Gott
hilf mir tritt Du für mich ein
lass ihn nicht davonkommen diesen ehrbaren Schrebergärtner
erfinde die Hölle neu für ihn
[...]
In mir tut alles so weh Schwester Gott
hilf mir tritt Du für mich ein
lass es nicht diesen Dreckskerl sein der als letzter lacht Gott
und erlöse mich von meinem Vater für immer.
Amen

7 A.a.O., 61.

TRAUMA-PSALMEN DER GEGENWART 111

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Unrecht, hier der sexuelle Missbrauch durch den Vater, muss hinausge­
schrien werden, so oft, bis es nicht mehr nötig ist. Zumindest Gott muss 
anerkennen, dass das, was der Vater getan hat, ein Verbrechen war.

Gott ist für die Betende wie in den biblischen Psalmen auch der Auffangort 
für Ohnmacht, Wut und Hass. Sie haben nicht vor, Rache zu üben. Sie überlas­
sen es Gott. Allerdings drängen sie Gott zum Handeln. „Gott ist Gedächtnis“ 
(Dorothee Sölle), das Unrecht wird nicht vergessen. Es soll Recht geschehen. 
Deshalb ist es wichtig, dass wir solche Gebete oder Gedichte lesen und hören.

4. Sich Versöhnen

In christlichen Gemeinden sprechen wir viel über Vergebung und Versöhnung. 
Kann es bei den Erlebnissen, die Carola Moosbach schildert, dazu kommen? 
Sie lehnt phrasenhafte fromme Worte ab und sucht solche, die wahrhaftig und 
ehrlich sind. Ein Gebot der Vergebung akzeptiert sie nicht. Der Respekt vor 
dem Schmerz und den Gefühlen der betroffenen Person gebietet Begleitperso­
nen, dies zu akzeptieren.

Unterschiedliche Faktoren tragen manchmal dazu bei, dass eine Überlebende 
vergeben kann. So etwas „Übermenschliches“ sollte jedoch niemand von einer 
Gewaltbetroffenen erwarten.

Das Perfide an Missbrauch ist, dass die Opfer lange überzeugt wurden, die 
Gewalt selbst verursacht oder hervorgerufen zu haben. Sich selbst zu lieben, 
anzunehmen mit der eigenen Geschichte, den eigenen Wunden und Fehlern, ist 
harte Arbeit. Die vernarbten Wunden kennzeichnen die Seele eines Menschen 
ein Leben lang. Deshalb nennen sich viele auch „Überlebende“. Das Unrecht 
kann nicht ungeschehen gemacht werden, doch die Betroffenen können lernen, 
mit der Verwundung zu leben und ihrem Leben Sinn und Würde verleihen. 
„Mein Sieg über die sexuelle Gewalt ist, dass ich lebe und glücklich bin“, so eine 
betroffene Frau.8

Die Angst und der Schmerz sind nicht für immer verschwunden. Doch 
die zärtliche Stimme der Schwester Gott und anderer mitfühlender Menschen 
können Wunder tun. Scham und Selbsthass verschwinden.

5. Gottes-rede , -poesie

Die Bilder, die die Autorin für Gott benutzt, sind kreativ und befreiend. Sie 
überwindet die jahrhundertealten patriarchalen Muster und findet Worte, die 

8 Das sagte eine Teilnehmerin der Tagung „Gewalt gegen Frauen in Kirche und Orden“, 27.–
28.9.2019, in Siegburg, verantwortet von der Deutsche Ordensobernkonferenz und der Deut­
schen Bischofskonferenz (Frauenseelsorge).

112 BÄRBEL FÜNFSINN

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gewalt und dem Unrecht standhalten: „Hoffnungsbrot“, „bergende Dun­
kelheit“, „Gottflamme Du Schöne“, „Lichtkönigin“, „Wundermacht des Lebens“. 
Gerade im Zusammenhang mit sexueller Gewalt ist es dringend geboten, nach 
neuen Bildern zu suchen. Die Trägheit oder Verzagtheit unserer Kirchen und 
Hochschulen, feministische theologische Erkenntnisse aufzunehmen, ist frap­
pierend.

Carola Moosbach verlässt sich auf Gott, das leuchtende Du, dessen Ströme 
des Mitgefühls und der Barmherzigkeit im Alltag zu finden sind. Dazu gehört, 
das Bekämpfen von schmerzhaftem Grübeln und niederschlagenden Gedanken 
sowie Gefühlen.

Mit ihrem Glaubenszeugnis schließe ich:
Ich lasse dich nicht9

Deine Liebe nehme ich beim Wort
niemals werde ich glauben dass ich nicht zähle für Dich

mein Vertrauen wird Dich bezwingen Gott
dass Du mich segnest und alles wirst für mich
in allem

Gott Du verborgene Weberin
mit zärtlichem Atem
webst Du mir Heilfäden in die Seele

9 Erste Strophe: Carola Moosbach, Himmelsspuren, Neukirchen-Vluyn 2001, 120; Zweite Stro­
phe: dies., Lobet die Eine, Mainz 2000, 73.

TRAUMA-PSALMEN DER GEGENWART 113

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prozesse kollektiver und individueller 
Selbstverständigung

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit 
Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse

Anja Marschall

Poesie, Beziehung, Zeit – diese Dimensionen prägen alttestamentliche Klage 
auf ganz besondere Weise. Klage ist keine Alltagssprache, sondern Poesie: 
Sprache der Bilder, der Brüche, der sich verdichtenden Zeichen. Sie ist keine 
Alltagssprache, sondern Gebet und somit Beziehungssprache: Rede zu Gott, 
vor Gott, zum Selbst, zu und vor Menschen. Keine Alltagssprache, sondern 
Untagssprache: jenseits der Weltzeit, zwischen den Zeiten, liminal, in und aus 
Krisenzeit, in kultischer Zeit.

Im Folgenden werde ich diese drei Aspekte anhand ausgewählter alttesta­
mentlicher Beispiele näher beleuchten, um im Anschluss daran homiletische 
Impulse zu entfalten. Diese haben zum Ziel, die Tradition der Klage verstärkt 
im Sonntagsgottesdient zu verorten. Als Inspiration dient dabei Henning Lu­
thers vielzitierte Abhandlung „Die Lügen der Tröster“, die auf ihre mögliche 
homiletische Wirkkraft hin untersucht wird.1

1. Sprache: Die Skizze und der Bruch

Klage, wo auch immer sie im Alten Testament begegnet, findet poetisch Aus­
druck. In den Psalmen, im Buch Hiob, in den Klageliedern, im Jeremiabuch – 
überall legt der Parallelismus membrorum mit seiner scheinbaren Redundanz 
auf doppelte und dreifache Weise jeden Gedanken vor die Lesenden. Als be­
stünde Klagepoesie in der Hebräischen Bibel aus formalisierter Wiederholung: 
ein stetiger Wechsel der Glieder, eingebunden in traditionelle und verfremden­
de Metaphern, in einem stabilen Klageformular mit vorgegebenen, aufstreben­
den Stufen: Anrede, Klage, Bitte, Lobgelübde.

So einfach ist es freilich nicht. Das Klageformular ist nicht so starr, wie in der 
alttestamentlichen Forschung bis vor wenigen Jahren angenommen wurde, der 
Parallelismus membrorum ist keineswegs redundant und Metaphern können 
Wirklichkeit nicht nur verfremden, sondern bringen sie oftmals erst treffend zur 
Sprache.

1 Vgl. Henning Luther, Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforderung 
für die Seelsorge, in: PT 33.3/1998, 163–176.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitend habe ich die Klagepoesie als Sprache der sich verdichtenden Zei­
chen charakterisiert. Diesen Ausdruck, der im Parallelismus membrorum seine 
Form findet, bezeichnet Andreas Wagner als „möglichst plastisch präzise“2. 
Gleiches leistet die Metaphorik der Psalmen, die, wie Ernstpeter Maurer unter­
streicht, auf skizzenhafte Weise präzise wird:

[Die althebräische Metaphorik, A.M.] lässt sich vergleichen mit den charakteristischen Ge­
sichtszügen einer Person, die mit wenigen Strichen gezeichnet werden. Jeder Strich ist für 
sich genommen bedeutungslos, doch gerade so setzen die wenigen Züge die Mimik in Gang, 
die Bewegung im Gesicht. […] Daher ist sie [die Skizze, A.M.] wegen ihrer Mehrdeutigkeit 
präzise. Es ist übrigens keine triviale Aufgabe, in einer Skizze die charakteristischen Züge zu 
treffen.3

Maurer kommt zu dem Schluss: „Die Alternative zur Eindeutigkeit ist demnach 
nicht die Vagheit, sondern die sprachliche Sensibilität.“4 Ein Beispiel für diese 
sprachliche Sensibilität der skizzenhaften Poesie bildet der Beginn von Ps 69 
(V. 2f.):

Rette mich, Gott, denn das Wasser geht mir bis zur Næpæš!
Ich bin versunken in tiefen Schlamm und da ist kein fester Grund!
Ich bin in Tiefen des Wassers gekommen und die Strömung schwemmt mich fort.

Die betende Person versinkt in diesen Versen nicht viermal gleichermaßen in 
Wasser, sondern zeigt in skizzenhaften Metaphern ihre Lage präzise auf. Ich 
versuche eine Übertragung.

„Das Wasser geht mir bis zur Næpæš.“ Meine Lebenskraft ist bedroht.
„Ich bin versunken in tiefen Schlamm.“ Ich komme nicht aus eigener Kraft heraus, ich stecke 
fest und bin gelähmt.
„Da ist kein fester Grund.“ Ich habe keinen Boden unter den Füßen, keinen Ansatzpunkt, 
keinen Handlungsspielraum.
„Ich bin in Tiefen des Wassers gekommen.“ Die Tiefen des Wassers verweisen auf einen 
Bereich des Meeres, der vergleichbar ist mit dem, was wir heute Tiefsee nennen, und der 
verbunden ist mit Dunkelheit, Schwindel und bedrohlichen Kreaturen. Ich bin umgeben von 
undurchsichtigem Chaos.
„Und die Strömung schwemmt mich fort.“ Ich habe keinerlei Kontrolle und werde in den Tod 
gerissen.

Wenn Metaphern wie hier im Rudel auftreten und um einen Punkt mäandern – 
das bedrohliche Wasser – wird der Gehalt der Verse nicht wiederholt, sondern 
verdichtet. Er wird von Vers zu Vers klarer, bis der nächste Gedanke, die nächste 

2 Andreas Wagner, Der Parallelismus membrorum zwischen poetischer Form und Denkfigur, in: 
ders., Beten und Bekennen. Über Psalmen, Neukirchen-Vluyn 2008, 236–261:252.

3 Ernstpeter Maurer, Die Metapher als eigentliche Rede. Zur Verwicklung von Sprache und 
Wirklichkeit, in: Raphaela J. Meyer zu Hörste-Bührer/Walter Bührer (Hg.), Relationale Er­
kenntnishorizonte in Exegese und Systematischer Theologie (MthSt 129), Leipzig 2018, 33–
54:45f. (Hervorhebung im Original).

4 A.a.O., 40 (Hervorhebung im Original).

118 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emotion in den Blick kommt.5 Diese sensible, plastische und sich verdichtende 
Sprache prägt nicht nur die Klagepoesie der Psalmen, sondern auch den Kern 
des Hiobbuchs. Tod Linafelt formuliert in einem aktuellen Aufsatz die berech­
tigte, doch bislang nicht offen gestellte Frage: „Why is there Poetry in the Book 
of Job?“ Warum ist dieser berühmte Mittelteil aus Streitreden, Monologen und 
Gottesreden in Poesie gehalten und nicht in Prosa? Linafelt kommt zu dem 
Schluss, dass die besondere Sprache der Poesie einen Einblick ins Innenleben 
von biblischen Figuren ermöglicht, den die Narrative des Alten Testaments 
meist verwehren. Er schreibt: „Poetry is, in fact, the preferred mode for the ex­
pression of feeling and of thought.“6 Wenn es im Großen und Ganzen nicht um 
Geschichten geht, sondern um Gefühle und Gedanken, greifen die Autorinnen 
und Autoren recht zuverlässig zu Poesie.

Im Falle der Reden Hiobs ist es, unter anderem, die Poesie der Klage. Sie 
drückt das Zusagende ganz anders aus als Prosa es je könnte. Nicht nur mit an­
derer Struktur, sondern mit gänzlich anderer Sprache, die in der verschachtelten 
Struktur der Parallelismen sowie der verschiedenen wechselnden Elemente ei­
nes Klage- und Anklagegebets komplexen Sinn entfaltet. Linafelt bezeichnet die 
hebräische Poesie als verbally inventive.7 Im Poetischen entstehen Sprachmög­
lichkeiten und damit Denkmöglichkeiten.8 Ohne diese wären einige Gedanken­
spiele des Hiobbuches buchstäblich undenkbar.

Auch die aktuelle Traumaforschung zu Klagetexten, wie sie etwa auch von 
einigen Autor:innen dieses Bandes vertreten wird, entfaltet sich entlang dieser 
sprach- und gedankenfördernden Kraft der Klagepoesie. Ich möchte hier vor 
allem auf einen strukturellen Punkt eingehen, in dem die Poesie der Klage und 
die Sprache angesichts von Traumata Parallelen aufweisen.9 Alltagssprache wird 
von Trauma-Betroffenen oftmals als nicht geeignet empfunden, traumatische 
Erfahrungen auszudrücken. Aus diesem Grund beginnen viele Traumatisierte 
die Erzählung ihrer Geschichte mit der Zeit vor dem Trauma, die durch einen 
Riss, der den vorherigen Eindruck der Ordnung und Kontinuität zerstört hat, 
vom Jetzt geschieden ist. Nicht das Trauma selbst steht somit im Zentrum der 
Erzählung, sondern der Riss, den es hinterlassen hat.

5 Zum Parallelismus membrorum als Form des Empfindungsausdrucks vgl. bereits Johann 
Gottfried Herder, Vom Geist der ebräischen Poesie, Deßau 1782, 24. Zur Kritik daran sowie 
der prägnanten Herleitung, dass es sich beim Parallelismus membrorum primär um eine 
Ausdrucksform für Gedanken handelt, vgl. Wagner, Der Parallelismus membrorum.

6 Tod Linafelt, Why is There Poetry in the Book of Job?, in: JBL 140.4/2021, 689.
7 Ebd.
8 Auch Andreas Wagner zählt zu den zentralen kognitiv-noetischen Leistungen des Parallelismus 

„die Eröffnung eines Erkenntnisraumes, in dem sich das Verstehen hin und her bewegen kann 
und das damit eine dynamische Dimension hat“. Wagner, Der Parallelismus membrorum, 252.

9 Vgl. zum folgenden Abschnitt auch die längeren Ausführungen in Anja Marschall, Klage als 
Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiobbuch (FAT II 151), Tübingen 2024, 
insbesondere 42–48.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 119

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Sprachlosigkeit von Traumatisierten in Bezug auf das Trauma ist nicht 
immer umfassend. Oft erscheinen auch Formen der Erzählung, die als rup­
turing speech bezeichnet werden.10 Sie zeichnen sich durch Veränderungen 
des Sprachrhythmus, Inkohärenz des Inhalts oder Szenenhaftigkeit der Schil­
derung aus. So lassen sich Lücken, Umbrüche, Wiederholungen und Aporien 
als sprachliche Encodierung des Traumas verstehen.11 Dabei wird nicht nur das 
Trauma, sondern auch die Vorgeschichte nachträglich inszeniert.12

In den Klagepsalmen muss die Ruptur im Erleben der Leidenden nicht 
plausibiliert werden, sondern kann als sprachlicher Bruch Abbildung finden. 
Der Bruch trennt die Zeit vor der Krise, ausgezeichnet durch Sicherheit und 
Gottesgewissheit, von der gegenwärtig erfahrenen Zeit der Verstörung und der 
Gottesferne. Dieser formal durch eine Leerstelle abgebildete Riss bildet das her­
ausragendste und vielleicht seltsamste Element der Klagegebete: der sogenannte 
Stimmungsumschwung. Es handelt sich um einen formalen Umbruch von Klage 
zu Lob oder Dank oder von Lob zu Klage.

Der bekannte Riss innerhalb des Gebets bildet zum einen ein Ringen um 
Sprache, Sinn, Selbst- und Weltbild angesichts von dramatischen Krisen ab.13 
Zum anderen ist das Klagegebet aufgrund der Form des Bruchs besonders 
geeignet, inkohärentem, bislang undeutbarem Erleben Ausdruck zu verleihen. 
Der traditionell anerkannte Vorgang der Klage ermöglicht zudem den Betenden 
der Hebräischen Bibel, in einer Krisensituation auf bewährte und bekannte 
Worte zurückzugreifen und diese auf sich selbst zu beziehen. Leidende, die sich 
in alttestamentliche Klagesprache einfinden, sind in der Tradition der Klage 
aufgehoben. Sie sind nicht allein mit ihrem Leid und ihrer Klage. Insbesondere 
die Adressierung Gottes und der daraus folgende Ablauf von Ich‑, Feind‑, und 
Gottklage leisten im Gebet einen wesentlichen Beitrag zur Sprachfindung. Auch 
durch die Tradition getragene formelhafte Gebets-Idiome helfen bei der An­
nahme eines Gebetsnarrativs, das Einstiegshilfe zur Eigenformulierung leisten 
kann.

Nicht allein sind die Betenden auch während ihres Klageausdrucks. Es ist 
eine öffentliche Poesie. Die kultische Verortung der Volksklagetexte ist inzwi­
schen nicht mehr unumstritten, doch steht fest, dass viele kollektive Texte 

10 Vgl. auch Pia Andreatta, Diskontinuitätssprung und Ruptur. Traumatischer Bruch und 
Wachstum, in: ZPPM 7.1/2009, 49–59:51; Guido Flatten, Posttraumatische Belastungsstörun­
gen, in: Günter Schiepek (Hg.), Neurobiologie der Psychotherapie, Stuttgart 22011, 450–
471:463; Gottfried Fischer/Peter Riedesser, Lehrbuch der Psychotraumatologie (UTB für Wis­
senschaft 8165), München/Basel 1998, 94–96.

11 Vgl. Elizabeth Boase/Christopher Frechette, Defining „Trauma“ as a Useful Lens for Biblical 
Interpretation, in: Elizabeth Boase/Christopher Frechette (Hg.), Bible through the Lens of 
Trauma (Semeia Studies 86), Atlanta GA 2016, 1–23:11–13.

12 Vgl. Hermann Mitterhofer, Trauma – Ereignis – Symptom, in: ZPPM 7.1/2009, 70f.
13 Vgl. auch Nikolett Móricz, Wie die Verwundeten – derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phäno­

menologie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 und 137 (FRLANT 282), Göttingen 2021, 
43.

120 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


recht bald kultisch in Trauer- und Gedenkfeiern genutzt wurden. Sollte es sich 
um literarische Produkte handeln, so dann doch um solche, die kurz darauf 
Gehör großer Gruppen innerhalb eines kultischen Geschehens fanden.14 Wie 
sieht es nun mit der sog. individuellen oder persönlichen Klage aus? Es ist 
wahrscheinlich, dass einige der alttestamentlichen individuellen Klagegebete 
laut vor einer Kleingruppe vorgetragen wurden, die mit den Worten teils direkt, 
teils indirekt angesprochen wurde und deren Mitglieder folglich auch an der 
weiteren Entwicklung der Situation des klagenden Menschen beteiligt waren. 
Somit sollte die Klage der Psalmen auch in diesen Fällen nicht im modernen 
Sinne als privates Gebet verstanden werden, sondern als persönliches Gebet 
innerhalb einer Gemeinschaft.15

2. Beziehung: Vom Leib zu Gott und Menschen

2.1 Selbst und Leib

Im Zuge eines Klagegebetes werden verschiedenste Beziehungen angesprochen 
und bearbeitet: die Relation zum Selbst, zu den Mitmenschen sowie zu Gott. 
Das Alte Testament kennt eine Form der Klage, in der die Gottesbeziehung auf 
besonders dramatische Weise in den Blick genommen wird. Sie findet sich in 
Texten, die der Tradition der psalms of complaint angehören. Diese Psalmen 
(vgl. u.a. Ps 22) zeichnen sich durch drastische Gott-Klage aus, die Gott ganz 
oder teilweise für die Situation der Betenden verantwortlich macht; im Gegen­
satz zu psalms of plea, in denen die Notlage vor Gott gebracht wird, ohne Gott 
für das Leiden anzuklagen (vgl. u.a. Ps 9–10).16 Durch einen deutlichen Anteil 
an Gott-Klage streiten die Klagenden in der Complaint-Tradition nicht nur mit, 
sondern auch gegen Gott. Es handelt sich um radikalen Protest, der in der Lage 
ist, die vorherrschende Gottes- und Weltsicht grundlegend in Frage zu stellen.17 
Auch Hiob nutzt diese Form der Anklage für sich, steigert sie auf drastische 
Weise und reflektiert zudem den Sinn dieser Art der Anrede Gottes.

Allen Klagetexten der Hebräischen Bibel und so auch den Texten der Com­
plaint-Tradition ist eigen, dass sie sich in erster Linie leiblicher Metaphern 

14 Bezüglich der Entstehungstheorien vgl. Konrad Schmid, Literaturgeschichte des Alten Testa­
ments. Eine Einführung, Darmstadt 2008, 116. Zum Verhältnis von Sitz im Leben und Sitz in 
der Literatur des Psalters vgl. Serge Frolov, Sitz im Leben vs. Sitz in der Literatur, in: Ariel 
Feldman/Timothy Sandoval (Hg.), Petitioners, Penitents, and Poets. On Prayer and Praying 
in Second Temple Judaism (BZAW 524), Berlin 2020, 43–67.

15 Vgl. auch Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung, 9–13.
16 Vgl. Craig Broyles, The Conflict of Faith and Experience. A Form-Critical and Theological 

Study (JSOT.S 52), Sheffield 1989, zusammenfassend 52f.
17 Vgl. Carleen Mandolfo, God in the Dock. Dialogic Tension in the Psalms of Lament (A 

Continuum Imprint 357), London 2002, 161.177f.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 121

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedienen.18 Der Leib19 der Betenden steht mit anderen Menschen sowie mit 
Gott in Beziehung: Feinde malträtieren den Leib, Gott wirkt ebenfalls auf ihn 
ein und die betende Person beobachtet all diese Eindrücke und formuliert 
ihr Leid wiederum stets leibbezogen gegenüber Gott und Menschen aus. Wie 
vordergründig dieser leibliche Ausdruck ist, zeigt sich in einem Blick auf kol­
lektive Klage. Denn selbst das Kollektiv der Volksklagepsalmen beschreibt das 
gemeinsame Leiden als ein leibliches. So formuliert der kollektive psalm of 
complaint Ps 44 (V. 26): „Im Staub zerfließt unsere Næpæš, und an der Erde 
klebt unser Unterleib.“

Wenn das Volk leidet, leidet sein Leib wie ein Leib. Die Gruppe benennt 
hier nur eine Næpæš, nur einen Unterleib (Bæṭæn), weil es um die Lebenskraft, 
das Überleben und die Zukunft des Volkes geht. Bæṭæn ist der Mutterleib, dem 
durch Gott Zukunft eröffnet oder verschlossen wird. Die Næpæš ist nicht nur 
die Lebenskraft der Menschen, sondern auch ihr kultischer Beziehungspunkt zu 
Gott. Leben, Gottesbeziehung und Zukunft des Gottesvolks stehen in Ps 44 auf 
dem Spiel.20

Interessanterweise erfährt das Leiden der Betenden auf diese Weise in der 
althebräischen Klagepoesie nicht nur leiblichen Ausdruck, sondern die Beten­
den erfahren in der Auseinandersetzung mit ihren leiblichen Regungen auch 
leibliche Impulse. Die Betrachtung der Selbst-Beziehung anhand des eigenen 
Leibes wird zum Katalysator der Auseinandersetzung mit der Gottesbeziehung, 
wenn in einigen Klagetexten der Impuls, sich Gott durch Klage zuzuwenden, 
vom Leib des betenden Menschen ausgeht. Ruaḥ, Næpæš oder auch andere 
Anteile des Leibes richten die Aufmerksamkeit auf sich und ihr Leiden an Got­
tesferne: Die Næpæš schreit (Ps 42,2), dürstet (Ps 42,3), ekelt sich (Hi 10,1), ist 
leidgesättigt (Ps 88,4) oder verbittert (Hi 7,11), die Ruaḥ ist verengt (Hi 7,11). Die 

18 Vgl. Danilo Verde, Trauma, Poetry and the Body. On Psalter’s Own Words for Wounds, in: 
Biblica 101.2/2020, 208–230; Susanne Gillmayr-Bucher, Body Images in the Psalms, in: JSOT 
28.3/2004, 301–326.

19 Leib ist als eigene Körperlichkeit definiert, die subjektiv erfahren und beschrieben werden 
kann. Er ist der Ort des affektiven Betroffenseins, an dem der Körper dem Menschen selbst 
spürbar wird. Die Leiblichkeit lässt sich auch in Bezug auf die Interaktion mit anderen 
erweitern. Vgl. Hilge Landweer, Denken in Raumkategorien. Situation, Leib und Ausdruck bei 
Helmuth Plessner und Hermann Schmitz, in: Aida Bosch/Joachim Fischer/Robert Gugutzer 
(Hg.), Körper – Leib – Sozialität. Philosophische Anthropologie und Leibphänomenologie: 
Helmuth Plessner und Hermann Schmitz im Dialog (Vital Turn: Leib, Körper, Emotionen), 
Wiesbaden 2022, 147: „Streng genommen bedarf die Charakterisierung, Leib sei dasjenige, 
was man von sich spüre und sich in der Perspektive der 1. Person erschließe, einer Ergänzung. 
Der Leib kann in der Interaktion mit anderen aus der Perspektive eines Du, also einer 2. 
Person, und auch im Plural als Wir und als Ihr erfahren werden.“ Auch dies bildet sich im 
Alten Testament ab (vgl. Ps 44,26). Zur Anwendung des Leibbegriffs auf die Leibsphäre des 
Menschen in der Hebräischen Bibel vgl. Bernd Janowski, Anthropologie des Alten Testaments. 
Grundfragen – Kontexte – Themenfelder, Tübingen 2019, 137f.

20 Zur Übersetzung, Exegese und Interpretation von Ps 44 vgl. Marschall, Klage als Ausdruck 
und Aneignung, 141–189.

122 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstwahrnehmung erfolgt daraufhin vom Inneren des Leibes nach außen:21 

vom Leib zu den Auswirkungen des sozialen Umfelds, über die eigene Position 
darin bis zu den Auswirkungen der Gottesbeziehung bzw. der Ferne Gottes.

Der von Linafelt beschriebene Erfindungsgeist, der aus Klagesprache er­
wächst, lässt sich an dieser Stelle besonders eindrücklich beobachten, denn 
im weiteren Verlauf des Gebets können wir den Betenden regelrecht beim 
Denken zuhören. Der Fortgang der niedergeschriebenen Klagegebete bildet 
ab, wie die leibliche Wahrnehmung zu gedanklicher Auseinandersetzung führt 
und diese wiederum zur Akzeptanz der eigenen Gottesbedürftigkeit leitet. In 
der Beobachtung der verschiedenen leiblichen Aspekte des Leidens erleben 
die Betenden ihr Bedürfnis nach Gottesnähe auf intensivierte Weise und erken­
nen die andauernde Gottesferne als Grund ihres Leidens. In allen genannten 
Textstellen, Ps 42–43; 44; 88; Hi 7 und Hi 10, geben die Betenden schließlich 
dem Streben nach einer Annäherung zu Gott nach, indem sie klagen und sich 
mit dem Gebet Gott annähern. Die Gott alarmierende Klage entspricht dem 
Drängen der leiblichen Regungen nach Anerkennung und sprachlichem Aus­
druck, indem die Klagenden ihr Leiden vor Gott benennen. Die Klageelemente 
Protest, Anklage und Bitte versprachlichen performativ die eigene Hinwendung 
zu Gott und führen zugleich die notwendige göttliche Bewegung vor Augen. So 
befreit dieser Ausdruck wiederum verstärkt zur Wahrnehmung und Reflexion 
theologischer und sozialer Aspekte des Leidens.

2.2 Gottesbeziehung und soziale Beziehungen

Die skizzenhafte Sprache der alttestamentlichen Klage nutzt die verschiedenen 
Elemente des Klagegebets auf gleichzeitig suchende und zielgerichtete Art und 
Weise. Dabei ringt sie um die Darstellung des Eigenen und um das Verständnis 
und Mitleid der Anderen: der Umstehenden und der Gottheit. Im Zuge dieses 
Ringens gibt die Poesie der Complaint-Tradition nicht nur Emotionen und 
Erfahrungen Raum, sondern auch Fragen, Argumenten und Gedankenspielen. 
Die Klagegebete, die diese Möglichkeit nutzen und versprachlichen, sind alle­
samt Ausdruck für die Vielfalt der Form des Klagegebets.

Im Verlauf des Gebets schlägt sich das Nachdenken über die eigene Situation 
und die persönliche Gottesbeziehung in verschiedenen formalen und inhaltli­
chen Auffälligkeiten nieder, so nicht selten in an Gott gerichteten theologischen 
und existenziellen Fragen, die die klassische Klagestruktur unterbrechen:

Tust du an den Toten ein Wunder oder stehen die Schatten auf, dich zu preisen? (Ps 88,11)
Ist das gut für dich, dass du Unrecht tust, dass du das Produkt deiner eigenen Hände 
verachtest und du über dem Rat der Gottlosen leuchtest? (Hi 10,4f., vgl. auch V. 18.20)

21 Innen meint hier nicht die Psyche im Gegensatz zum Leib, sondern leibliche Phänomene, die 
in der Sprache der Hebräischen Bibel auf gedankliche und emotionale Vorgänge verweisen.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 123

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Texten der Complaint-Tradition entscheidet sich die Form der Klage 
an dem Erleben der eigenen Situation: der Selbsteinschätzung sowie der Gottes­
beziehung. Die Gedanken der Betenden anlässlich ihrer Krise sind ausschlagge­
bend für den Verlauf des Psalms und die Form der Klage. Ob beispielsweise 
ein sog. Stimmungsumschwung stattfindet oder nicht, hängt von den existenzi­
ellen und theologischen Überlegungen der Betenden ab. So endet Ps 88 in der 
Ausformulierung zugespitzter Anklage, die das Gebet ganz ohne Umschwung 
abschließt. Das Fehlen der formalen Darstellung des lebensgeschichtlichen Um­
bruchs in diesem Psalm lässt sich als Folge der Abwärtsspirale des sinnlosen 
Leidens in Gottesferne begreifen, das sämtliche Gedanken und Emotionen in 
seinem Bann hält und immer wieder um sich selbst kreisen lässt. Die gewählten 
Worte und die ungewöhnliche Form von Ps 88 (nahezu ohne Bitten, ohne 
Lobgelübde) sind das poetische und formale Abbild dieses Vorgangs.22

Das Klagegebet legt sich den Leidenden der Hebräischen Bibel nahe, weil 
es der angemessene Ausdruck angesichts von Leiden ist. Die Auflösung des 
Leidens ist darin nicht automatisch inbegriffen, sie ist allenfalls als Hoffnungs­
moment im Blick. Die Betenden bringen ihre inkohärent gewordene Geschich­
te vor Gott und beschreiben sich zugleich als von Gott bestimmt. Indem die 
Leidenden ihre Abhängigkeit von Gott oder auch ihr Leiden an Gott darlegen, 
klagen sie Gottes Anwesenheit innerhalb der Gott-Mensch-Beziehung ein. Sie 
nehmen Gott in die Verantwortung, sich fürsorgend um seine Geschöpfe zu 
kümmern.

Im Vollzug der Klage wird ein Ringen um Sprache deutlich, die innerhalb 
der Möglichkeiten des Klagegebets angemessen von und zu Gott spricht. Und 
doch, indem die Betenden Gott auf dessen Widersprüchlichkeit, Feindschaft 
oder Abwesenheit ansprechen, riskieren sie sowohl die bisherige Identität mit 
ihrer Geschichte als auch Gottesbild und Gottesbeziehung. Dieses der Klage 
inhärente Risiko hat Scott Ellington besonders klar auf den Punkt gebracht. Zu 
klagen riskiert nach Ellington Wahrheit und erfordert daher Mut.23 Mit der In­
fragestellung des bisher theologisch Wahren riskiere der klagende Mensch den 
Zerfall der bekannten Welt und die absolute Zerstörung der Gottesbeziehung. 
Das Risiko entspringt nach Ellington der Möglichkeit, dass Gott auf die Klage 
nicht antwortet und verborgen bleibt. Nur im Auf-sich-Nehmen dieser Gefahr 
und in der Hoffnung auf Annahme und Beantwortung der Klage kann sich der 
leidende Mensch s. E. in Richtung des Neuen, einer Vertiefung der Gottesbezie­

22 Vgl. auch Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung, 217–222.
23 Vgl. Scott Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament (Prince­

ton Theological Monograph Series 98), Eugene OR 2008. Vgl. auch Walter Brueggemann, A 
Shape for Old Testament Theology, II. Embrace of Pain, in: CBQ 47/1985, 395–415; Samuel 
Eugene Balentine, Prayer in the Hebrew Bible. The Drama of Divine-Human Dialogue (Over­
tures to Biblical Theology), Minneapolis 1993, 148: „It [the lament, A. M.] risks confrontation 
with God in a way that permits a newness, both in the complainant and in God.“

124 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung und einer sinnhaften eigenen Geschichte bewegen. Die Sprache der Klage 
erlebt Ellington als konstruktiv, innovativ und suchend:

The language of lament does that which is impossible for ordinary language; it destroys one 
world while laying the groundwork for the birth of another. It exhausts the familiar religious 
speech of form and safety, straining to find new words for a new reality.24

Ohne theologisches und in der Konsequenz auch persönliches Risiko wäre die 
Klage für Ellington reine Rhetorik und kaum mehr als eine Einleitung zum 
Lobpreis.25 Dieses gravierende Risiko nehmen die Betenden um der Gottesbe­
ziehung willen auf sich. Für die Klagenden bietet die Anklage Gottes die einzige 
verfügbare Möglichkeit zur Fortsetzung der Gottesbeziehung.26

Die Dialogizität der Klage betrifft nicht nur die Gottesbeziehung, sondern 
auch innere Regungen und deren Wahrnehmung. Der betende Mensch tritt 
zu sich selbst in Beziehung – und er tut dies vor Mitmenschen. Umstehende 
werden als Hörende mitbedacht und in die Klage einbezogen. Der Protagonist 
des Hiobbuches zeigt in seinen langen Klageabschnitten, welch wesentliche 
Rolle selbstreflexive und soziale Beziehungen im Gebet spielen können. Wäh­
rend die Reaktion des Umfelds in der Klage für gewöhnlich nicht eindeutig 
abgebildet wird, formuliert das Hiobbuch die Erwiderungen der Freunde zum 
Dialog aus. Es ist ein umfassendes Zeugnis vom Widerstreit klagender Welt- 
und Gottesanfechtung mit weisheitlicher Tradition. Untagssprache aufseiten 
Hiobs, weisheitliche Alltagssprache aufseiten der Freunde. Im Zuge einer jeden 
Klage werden die Mitmenschen mit dem Leiden des Betenden im Horizont 
seiner Relationalität konfrontiert – also im Horizont seiner Gottesbeziehung 
und auch seiner mitmenschlichen Beziehungen – und sie werden aufgefordert, 
in den Klagepsalmen indirekt, in den Klagen Hiobs direkt, ihn als Mitglied der 
Gesellschaft anzuerkennen und erneut einzubinden.

2.3 Verlust der Klage

Auch heute noch beten wir Psalmen in Gottesdiensten in Gemeinschaft. Doch 
wir beten und predigen unsere Traditionstexte sehr selektiv. Es ist wenig er­
staunlich, dass es die Klagepoesie mitsamt ihren vielschichtigen, skizzenhaften 
Metaphern und ihrer sprachlichen wie auch formalen Brüchigkeit nicht häu­
figer in einen gewöhnlichen Sonntagsgottesdienst schafft. Insbesondere Gott-

24 Vgl. Ellington, Risking Truth, 26.
25 Vgl. a.a.O., 92.
26 Nach Goldingay ist auch die Möglichkeit zu erneutem Gotteslob keine Wiederherstellung, 

sondern ein Punkt innerhalb der Gottesbeziehungsspirale, in deren Verlauf der betende 
Mensch immer wieder mit Gottesbild und Wirklichkeitserleben ringt und die ihn stets in 
veränderter Lage zurücklässt. Vgl. John Goldingay, The Dynamic Cycle of Praise and Prayer in 
the Psalms, in: JSOT 20/1981, 85–90.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 125

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klage findet sich in der gegenwärtigen „Ordnung gottesdienstlicher Texte und 
Lieder der EKD“ in nur einem Predigttext (Ps 85) und, durch Kürzung abgemil­
dert, in zwei Psalm-Gebeten (Ps 22 zu Karfreitag und Ps 88 zu Karsamstag).27 

Die Hiob-Perikopen kommen ohne Gott-Klage aus.
In der bisherigen Auswahl insbesondere der Predigttexte scheint eine Scheu 

vor direkter Gott-Klage vorzuliegen. Diese Scheu hemmt auch den Impuls, 
Gott in der Inszenierung der Predigt klagend zu adressieren und mit Gott 
zu streiten. Die vorhandenen Klagetexte der Gottesdienstordnung sprechen, 
anders als die genutzten Lob-Texte, über Gott und laden wiederum zu einem 
Reden-Über, entgegen einem Reden-In, ein. Damit können auch die beschrie­
benen konstruktiven Formen des Umgangs, von leiblicher Wahrnehmung zu 
theologischer Reflexion, von Zerrissenheit zu Geborgenheit gerade in Zerris­
senheit, nicht auf gleiche Weise zugänglich werden.

In der Anrede Gottes ereignet sich eine andere Form der Kommunikation als 
in der Rede über Gott, da sich die predigende Person selbst in die Beziehung 
zu Gott stellt und sich der Offenheit dieses Dialogs ausliefert. Diese Form 
der Kommunikation entspricht den Gott-Klagen der Hebräischen Bibel, die 
das Gespräch mit Gott vor involvierten Mitmenschen eröffnen und in denen 
sich Gebet, Reflexion und Streit interdependent ereignen. Dabei qualifiziert 
alttestamentlich inspirierte Klage auch leibliche Eindrücke und Emotionen wie 
Verzweiflung, Wut, Ohnmacht und Angst als religiöse Erfahrungen und ermun­
tert dazu, diese nicht aus der Gottesbeziehung herauszunehmen, sondern nach 
biblischem Vorbild auf Gott zu beziehen.

Walter Brueggemann hat die mangelnde liturgische Verwendung der drasti­
schen und vielschichtigen Klagetexte des Alten Testaments als „costly loss of 
lament“28 bezeichnet. Was verliert jedes einzelne Gemeindeglied nach Bruegge­
mann, wenn die Klagetradition mitsamt ihren Brüchen und ihrer skizzenhaften 
Poesie ausgeblendet wird? Nicht weniger als die Möglichkeit einer genuinen 
Bundesbeziehung („genuine covenant interaction“).29 Weil einer der Bündnis­
partner, der Mensch, seine Stimme verloren hat bzw. nur dem Lob widmen 
darf, gerät die Gott-Mensch-Beziehung in Schieflage. Seines Erachtens ist eine 
derart verzerrte Bundesbeziehung ausgezeichnet durch Verdrängung, Vertu­
schung und unreflektiertes Ja-Sagen.30 Was gäbe es zu gewinnen? Mit Henning 
Luther gesprochen ließe sich der Trost gewinnen, der daraus hervorgeht, die 

27 Vgl. den Beitrag von Alexander Deeg in diesem Band.
28 Vgl. den gleichnamigen Aufsatz, The Costly Loss of Lament, erstmalig publiziert in: JSOT 

36/1986, 57–71, der kürzlich in einer Schriftensammlung erneut herausgegeben wurde: Walter 
Brueggemann, Our Hearts Wait. Worshipping Through Praise and Lament in the Psalms, 
Louisville KY 2022; Vgl. auch ders., The Message of the Psalms. A Theological Commentary 
(Augsburg Old Testament Studies), Minneapolis 1984, 51–53.

29 Vgl. Brueggemann, Our Hearts Wait, 140.
30 Vgl. ebd.

126 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brüchigkeit der Welt ansprechen zu dürfen.31 Brueggemann formuliert, worauf 
Klagepsalmen insistieren: 

Things are not right in the present arrangement. They need not stay this way and can 
be changed. The speaker will not accept them in this way, for the present arrangement is 
intolerable. It is God’s obligation to change things.32

Der Dialog mit Gott, der in der Bundesbeziehung grundgelegt ist, wird in einer 
Gebetspraxis, die Klage auf selbstverständliche Weise einschließt, menschli­
cherseits eingelöst. Klage hat nach Brueggemann zudem auch eine soziale 
Funktion. Während in einer klagelosen Glaubenspraxis soziale Kontrolle sank­
tioniert werde, könne im Anteilnehmen an der Klage einer einzelnen Person 
die Brüchigkeit der Welt, die durch die Person akut erfahren wird, sozial 
angenommen werden. Dabei wird anerkannt, dass alle Abschnitte des Lebens 
formgerecht (in der Form der Klage erzählbar und in der Tradition verankert) 
und somit gemeinschaftlich und religiös bedeutungsvoll sind.33

3. Zeit: Die zeitliche Dimension der Klage und ihre zeitlose Relevanz

Diese Aspekte deuten bereits an, warum es sinnvoll sein könnte, Klagegebete 
samt Gott-Klage zu predigen und nicht nur im Seelsorgegespräch oder einem 
Gottesdienst anlässlich einer Krisensituation zu beten. Angesichts von Bruegge­
manns theologischer Einschätzung erscheint es geraten, zum einen mehr über 
Klage und ihre Funktion zu reden und zum anderen als predigende Person 
auch exemplarisch zu klagen und so der Klagetradition auf zweifache Weise 
ihren Platz im Glaubensvollzug zuzuerkennen.

Dabei können die Schwierigkeiten, die einem Klagegebet inhärent sind, als 
Stärken desselben erkannt werden. Es ist zunächst nachvollziehbar, dass die 
sprachliche und formale Brüchigkeit der althebräischen Gebetssprache alltags­
untauglich erscheint. Ich habe die Klagesprache eingangs dezidiert nicht als 
Alltagssprache, sondern als Poesie, Gebetssprache und Untagssprache bezeich­
net. Als letztere hat sie bereits in Gottesdiensten angesichts von Katastrophen 
Eingang gefunden. Kimberly Wagner hat in ihren Publikationen aufgezeigt, 
welche Potenziale Gottesdienste anlässlich kollektiver Unglücke entfalten kön­
nen, wenn mittels der Predigt die Brüchigkeit des Traumaerlebens inkludiert 
und das Leid offen angesprochen wird. Die Verkündigung erfolgt in der Span­
nung zwischen dem Schmerz der Gegenwart und der Zusage von Gottes Gnade 
und Erlösung. Dabei bleiben beide Seiten als gültige, koexistierende Realitäten 

31 Vgl. Luther, Lügen der Tröster, 165.170.
32 Brueggemann, Our Hearts Wait, 142.
33 Vgl. a.a.O., 133f.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 127

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Blick.34 Formal empfiehlt sie die Predigt-Formen Snapshot (Schnappschuss) 
und Frayed-Edges (ausgefranste Kanten). Bei einer Snapshot-Predigt werden 
unverbunden und skizzenhaft Moves als Fragmente ein und derselben Existenz 
nebeneinandergestellt, ohne Überleitungen, Erklärungen oder narrativen Rah­
men. Die Predigt mit ausgefransten Kanten ist sprachlich nicht glatt gefeilt, 
ohne klares Happy End, in einer Art liminalem Zustand des Noch-Nicht, ohne 
das Schon-Jetzt ganz einzulösen.35 Beides sind eindrucksvolle Beschreibungen 
einer klassischen Klageform, umgesetzt in Predigt.

Dabei gibt die Tradition der alttestamentlichen Klage nicht nur dem Frag­
mentarischen eine Form, sondern umfasst durch die Auseinandersetzung mit 
der Zerrissenheit des Daseins ebenso den Beginn einer Neuerzählung von 
Geschichte und Beziehung. Im Zuge der klagenden Beschäftigung mit der zeitli­
chen Dimension des Daseins, des Leidens und der Relationalität, zeigt sich in 
den Klagegebeten ein konstruktiver Umgang mit Zeit, der in der homiletischen 
Inszenierung strukturell wie auch inhaltlich fruchtbar gemacht werden kann.

Zunächst ist Klage schlichtweg Selbstverortung in der Zeit. Sie benennt das 
Leiden im Jetzt. Der Mensch kann sich als zeitliches Wesen erzählen und be­
ginnen, sich selbst wieder prozessual zu verstehen. Dabei wird auch die Vergan­
genheit als Teil der Geschichte anerkannt und oftmals zugleich argumentativ 
genutzt. Die Erzählung des leidenden Menschen beginnt meist nicht im Jetzt 
des Leidens, sondern in der heilvollen Vergangenheit. Diese wird als Teil der 
Geschichte erzählt, auch wenn sie der Gegenwart zu widersprechen scheint. 
Im Gesamtzusammenhang des Gebets dient die Vergangenheit als Einstieg der 
Klage: zur Erinnerung Gottes (Ps 42,10; 44,25), zum Protest gegen die Gegen­
wart oder die Inkongruenz des Ergehens (Ps 44,10), als Anklage Gottes für 
eine unverdiente oder unverstehbare Wendung des Geschicks (Ps 44,2–9; 88,2). 
Die Vergangenheit erinnert die Betenden zudem an die Existenz einer Zeit 
jenseits des Leidens (Ps 42,5f.). Insbesondere die Volksklagepsalmen ordnen die 
Betenden in eine Geschichte ein, die die einzelnen Menschen und ihre Zeit 
übersteigt. In der Folge verstehen sie ihre potenzielle Zukunft als Volk auf die 
kommende Zeit ausgedehnt.

Die Klage gehört als Gebet in die Zeit des Kultes, die die Weltzeit durch­
bricht. So entsteht nicht nur durch die narrative Selbsterzählung, sondern vor 
allem durch ihre Einbindung in das Gespräch mit Gott, der außerhalb der 
Zeit verortet wird und doch durch die Klage in die Weltzeit gerufen wird, 
eine Außenperspektive auf die eigene Zeitlichkeit. Die sich in Vergangenheit 
und Gegenwart aufgliedernde, vor Gott dargelegte Selbsterzählung bringt den 
Menschen als Werdenden in den Blick. Der Gottesbezug des Gebets sowie die 
Übergabe der Verantwortung an Gott grenzen dieses Werden näher ein als ein 

34 Kimberly Wagner, Fractured Ground. Preaching in the Wake of Mass Trauma, Louisville KY 
2023, 66. Vgl. auch ihren Beitrag in diesem Band.

35 Wagner, Fractured Ground, 80–103.

128 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werden in Gottes Hand. So kann die gesamte Zeit des Menschen als Zeit mit 
Gott erkannt werden – trotz aller schmerzhaften Zerrissenheit momentaner 
Weltwahrnehmung.

Auch Wagner geht auf diesen Zusammenhang ein, wenn sie eingesteht, dass 
es keine happy news sind, die durch die von ihr anvisierten Predigten in die 
Welt getragen werden. Aber es sind noch immer good news, gute Nachrichten: 
„God holding brokenness and ambiguity with us is good news, even if it does 
not feel especially happy.“36 Dieser Aspekt des Evangeliums kann zudem Men­
schen ganz anders erreichen, wenn er in die ihm entsprechende fragmentierte 
Struktur eingebunden wird:

By refusing to offer redemptive conclusions or answer all the lingering questions raised by 
the biblical text or sermon, listeners may recognize their own fragmented and incomplete 
experiences represented and named within the form of the sermon. […] The Frayed-Edges 
Form breaks open the narrative arc of the sermon and thus invites narratively fractured 
people into the conversation.37

Im Anschluss an diese Beobachtungen liegt es nahe, daran zu erinnern, dass 
wir uns als Menschen auch jenseits akuter kollektiver Katastrophen in einer 
fragmentarischen Existenz wiederfinden, die immer wieder Anlass zur Klage 
gibt. Ich stimme Wagner zu, dass nicht jeder Sonntagsgottesdienst für eine Kla­
ge-Predigt geeignet ist und auch nicht zu viele hintereinander gereiht werden 
sollten,38 doch schließt dies nicht eine gelegentliche Klage von der Kanzel an 
einem ganz normalen Sonntagmorgen aus. Vielmehr sind wir dazu aufgerufen, 
das Fragmentarische der Welt und unserer Existenz anzuerkennen und auszu­
sprechen. Dieser Aspekt des menschlichen Daseins ist zeitlos – auch wenn er zu 
bestimmten Zeiten als problematischer erfahren wird als zu anderen.

Angesichts einer durch Leiden fragmentierten Existenz gilt Henning Luthers 
Postulat „Nur wer klagt, hofft.“39 Allerdings zeichnet sich eine Gemeinde, die 
zum Sonntagsgottesdienst zusammenkommt, nicht umfassend durch eine ge­
teilte Fragmentarität und Krise aus, sondern bildet ein Mosaik aus unterschied­
lich fragmentierten Existenzen. Obwohl die existenzielle Auseinandersetzung 
der Klage folglich nicht für alle Anwesenden gleiche Gegenwartsrelevanz hat, 
kommt die Beschneidung von Gott-Klage bei den Psalmtexten wie auch die 
Fokussierung auf vermeintliche Hoffnungstexte im Hiobbuch auch auf Ebene 
der Gemeinschaft mit einem hohen Preis. Insbesondere das Hiobbuch zeigt 
auf, welche Funktion Klage in einer Gruppe vertrauter Menschen mit diversen 
Erfahrungen und Haltungen haben kann. Hiobs Klage verstört seine Freunde 
und fordert ihre Solidarität ein. Zugegebenermaßen ist das Buch ein kompli­
zierter Beispieltext, wenn es um Solidarität mit Leidenden geht – schließlich 

36 A.a.O., 103.
37 Ebd.
38 Vgl. a.a.O., 104.
39 Luther, Lügen der Tröster, 170.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 129

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


äußern sich die Freunde im Dialog-Teil des Buches zu großen Teilen beispiel­
haft unsolidarisch.40 Bespielhaft ist allerdings auch Hiobs Bestehen darauf, mit 
seinem Leiden, seinen offenen Fragen und seinen leidgeborenen Gedankenspie­
len Gehör zu finden. Hiob führt vor Augen, dass Klage des Einzelnen die 
Aufmerksamkeit und Solidarität der Gruppe verlangt.

Nach Luther entsteht aus der Kommunikation der Trostlosen Solidarität. 
Eine solche Solidarität, die nicht nur im Untröstlich-Sein, sondern auch in der 
Heimatlosigkeit des Glaubens an die Verheißung entsteht, kann sich umfassend 
in der versammelten Gemeinde ereignen. Eine konsequente Umsetzung von 
Luthers Forderung, dass Klage auf prophetische Weise die scheinbar Gesunden 
und Normalen verstören soll, um sie aus Gleichgültigkeit und Verdrängung zu 
reißen,41 verortet Klage im normalen Sonntagsgottesdienst – und nicht zuerst 
in der intimen Seelsorgesitzung. Die von Luther festgestellte Individualisierung 
des Leidens ist nicht in einem Einzelgespräch anzugehen, sondern auf Gemein­
deebene. Wenn das Tröstliche des Glaubens „in der anhaltenden Beunruhigung 
und Befremdung über unsere Welt“42 besteht, so muss diese Befremdung auch 
Teil einer Predigtkultur werden. Als Ausdruck einer (bestenfalls tröstlichen, 
oftmals aber zunächst verstörenden) Beunruhigung hat Klage sodann nicht nur 
exemplarischen und stellvertretenden Charakter, sondern dient als Glaubenser­
innerung, die sowohl die Vielfalt als auch die Notwendigkeit der Klage neu 
ins Bewusstsein ruft. Wenn Klage im Gottesdienst verankert ist und der unge­
schönte Dialog mit Gott im gottesdienstlichen Leben Selbstverständlichkeit er­
langt hat, kann sich schließlich auch die seelsorgliche und kasuale Verwendung 
von Klage(-Texten) konstruktiver entfalten.

So beweist sich Mut zur Klage zunächst dort, wo im Angesicht einer vertrau­
ten Ortsgemeinde klagend gepredigt wird. Dies kann in Zitaten der biblischen 
Klage geschehen oder zu längeren Klagepassagen ausgebaut werden, die in 
andere Redeformen eingebettet sind. Die homiletische Inszenierung kann dabei 
den aus alttestamentlicher Gott-Klage hervorgehenden Reflexionsvorgängen 
und sozialen Apellen mitsamt deren persönlichen, sozialen und theologischen 
Dynamiken folgen oder diese bewusst brechen. Möglich ist außerdem, dass 
sie sich den alttestamentlichen Klagepsalmen anschließt, wenn die verschiede­
nen Reflexionsbewegungen schließlich zu einer erneuten (ggf. durchaus auch 
hoffnungsvollen) Adressierung Gottes führen. Aber auch die Leerstelle der 
ausstehenden göttlichen Reaktion lässt sich verbal und nonverbal inszenieren. 
Insbesondere die Klagen Hiobs sowie Ps 44 und 88 zeigen, dass sich die Beten­
den nicht nur mit den Worten der eigenen Klage auseinandersetzen, sondern 
auch mit der Stille, die auf ihre Klage folgt. So kann Gottes Schweigen und Ab­

40 So auch Luther, Lügen der Tröster, 170f. Zu den Freunden Hiobs vgl. die aktuelle Monografie 
von Patricia Vesely, Friendship and Virtue Ethics in the Book of Job, New York 2019.

41 Zu den Kategorien Gesund und Normal vgl. Luther, Lügen der Tröster, 166.
42 A.a.O., 170.

130 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendung ebenso im Austausch mit anderen verhandelt werden wie das eigene 
isolierende Leiden. Klage verhilft folglich nicht nur zum Selbstausdruck. Klage, 
als Wortgeschehen vor den Ohren Anderer, hilft dem und der Einzelnen und 
auch der gesamten Gemeinde, im Dialog zu bleiben.

Es ist vermutlich wenig weiterführend, dramatische Klage- und Anklagetexte 
wie Ps 88 oder Hi 10 ungekürzt gemeinsam als Gebet zu lesen, weil es zu viel 
zugemutet wäre, sie aus jeder Lebenssituation heraus im Chor mitzusprechen.43 

Aber wir können dramatische Klage und Anklage als Hörereignis zumuten. 
Dabei könnte es entscheidend sein, Angebote zur Aktualisierung der Klage 
einzuweben, die an gegenwärtige Erfahrungen anknüpfen und damit Empathie 
und Solidarität für das Leiden anderer Raum geben.44

All diese Aspekte drängen zur exemplarischen klagenden Anrede Gottes, 
die das Risiko der Klage (vgl. Ellington) bewusst und demonstrativ auf sich 
nimmt. Klage involvierende Predigt eröffnet ein Konfliktgespräch mit Gott 
und Gemeinde, das die Anfechtung der Gottesbeziehung duldet und das Risi­
ko, Gemeindeglieder zu verstören, mitbedenkt. Dieses Risiko kann verantwor­
tungsvoll getragen werden, wenn die Predigt einen Dialog eröffnet, der auch 
im Anschluss begleitet wird. Eine Klage von der Kanzel kann Anlass zu Pre­
digtnachgesprächen oder Diskussionsabenden sein. Diese bieten eine wertvolle 
Gelegenheit, über Glaubensvollzüge und Lebenserfahrungen ins Gespräch zu 
kommen. Durch die Wiederholung gelegentlicher Gott-Klage mitsamt ihren of­
fenen Fragen kann der klagende Dialog mit Gott sowie der klagende Austausch 
an Normalität gewinnen. Dabei muss dennoch damit gerechnet werden, dass 
die Gesunden und Normalen weiterhin verstört sein werden, wenn ihre stabile 
Glaubenswelt durch Gegenerfahrungen angefochten wird. Aus diesem Grund 
am Status quo festzuhalten und auf Gott-Klage zu verzichten, kann jedoch 
nicht die Lösung sein. Diese Schlussfolgerung verliert nämlich diejenigen aus 
den Augen, die gegenwärtig immer wieder von der Klagelosigkeit unserer Got­
tesdienste verstört werden. Diejenigen, deren Lebensperspektive ohne Klage 
weder formale noch inhaltliche Abbildung findet.45 Die sich nicht in schönen 
narrativen Bögen wiederfinden können, weil ihr eigenes Narrativ zerrissen, 
infrage gestellt oder verdunkelt ist.

43 Vgl. den Beitrag von Matthias Hopf zu Identifikation und Aneignung von Klagetexte durch 
rezipierende Personen in diesem Band.

44 Vgl. auch Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global 
Refugee Crisis, in: Liturgy 34.2/2019, 31–40.

45 Vgl. die Beiträge von Ulrike Wagner-Rau, Bärbel Fünfsinn und Kristine Suna-Koro in diesem 
Band.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 131

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vulnerability and Narrative Ethics in Ps 107 
From Poetic Line to Psalmic “History” and 
Narrative Identity Formation

Nikolett Móricz

1. Introduction

How can communities bring experiences of crisis and deliverance into the 
space of worship? How does prayer function as a medium for articulating 
vulnerability, constructing collective memories, and initiating ethical discourse? 
Psalm 107 addresses these questions uniquely and powerfully. The opening 
psalm of the fifth book of the Psalter (Pss 107–150) marks a new beginning 
– linguistically, theologically, and liturgically.1 Its hymn-like structure and dis­
cursive engagement with collective memories of the past offer a vivid poetic 
reflection on human vulnerability.

The psalm’s extended narratives – wandering in the wilderness (vv. 4–9), 
imprisonment (vv. 10–16), foolishness or self-inflicted suffering (vv. 17–22), and 
shipwreck (vv. 23–32) – are remarkable literary phenomena: Though these 
are stories, they unfold in a poetic register traditionally reserved for laments, 
thanksgivings, and hymns.2 Their regular rhythm, vivid metaphors, and refrain 
structure point to a liturgical usage that transforms communal memory into a 
shared theological and ethical practice. The polyphonic and narrato-poetical 
design of the psalm has led to debates about its unity. However, following recent 
scholarship,3 this essay approaches the Masoretic text of Psalm 107 as a coherent 
composition.

1 Erich Zenger, “The Composition and Theology of the Fifth Book of Psalms, Psalms 107–145,” 
JSOT 80 (1998): 77–102; Ps 107 marks a unit (Pss 107‒150) that celebrates the community’s 
restoration to the land and the sovereignty of God over them, insofar the community found a 
conception for existence and identity that transcended traditional concepts of nationhood. See 
Nancy L. de Claissé-Walford, “The Meta-Narrative of the Psalter,” in The Oxford Handbook of 
the Psalms, ed. William P. Brown (Oxford: Oxford University Press, 2014), 363–377.

2 James W. Watts, “Psalm and Story: Inset Hymns in Hebrew Narrative,” JSOTS 139 (1992); 
Robert E. Wallace, The Narrative Effect of Book IV of the Hebrew Psalter, StBL 112 (Bern: Peter 
Lang, 2007); Tod Linafelt, “Poetry and Biblical Narrative,” in The Oxford Handbook of Biblical 
Narrative, ed. Danna N. Fewell (Oxford: Oxford University Press, 2016), 84–95; for a recent 
overview, see Brent A. Strawn, “Too Tall a Tale, Or: Do The Psalms Really Tell ‘Stories’?” World 
& World 43 (2023): 321–332.

3 Mitchell Dahood, Psalms III: 101–150, AB 17A (New York: Yale University Press, 1970), 78–91; 
Frank-Lothar Hossfeld and Erich Zenger, Psalmen 101–150, HThKAT (Freiburg i. Br.: Herder, 
2008), 101–102.; recently John Kartje, Wisdom Epistemology in the Psalter: A Study of Psalms 1,

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Historical psalms4 like Psalm 107 challenge recipients alike to reflect not only 
on what happened (history) but also on how it is remembered (reception) and 
how it is told (rhetoric). The hermeneutical interplay between history, memory, 
and narrative identity formation is not merely a philosophical concern – it be­
comes both politically and spiritually formative through the speech practices of 
a remembering community. “[T]he world enacted by these Psalms of recital is 
intergenerational, covenantally shaped, morally serious, dialogically open, and 
politically demanding.”5 Secondly, the liturgical use of the psalms in worship 
over the centuries gives their ethical lesson a performative dimension6 and 
sketches models of good life:

To pray a psalm may well involve more than praise or petition; it may commit the worshiper 
to act in certain ways. Praying psalms with such ethical content may therefore be compared 
to making a vow or taking an oath, which are public commitments made before human 
witnesses and before God.7

Thirdly, the ethical ideals of the Psalter could be more closely defined through 
the terminology it uses in order to “paint an attractive portrait of the righteous 
and a negative picture of the wicked”8 (cf. for Pss 1; 37:35; 52:6–7; 75:10; 112:4).

Psalm 107 can thus be seen as a liturgical site where vulnerability is narrated 
and interpreted theologically. The paradigmatic narratives of the psalm are ar­
ranged around the tropes of the “wondrous deeds” (נִפְלָאוֹת) of Yhwh (vv. 8; 15; 
21; 24; 31) that certain phenomena are “unclaimed” and “outside the range” of 
average human experiences.9 The meaning associated with the catego‐
ry of נִפְלָאוֹת “wondrous deeds” of Yhwh appears rather fluid throughout the 
Psalter.10 These terms form an integral part of praise and are reminders of ex­
treme, life-threatening situations that have been overcome with the help of 

73, 90, and 107, BZAW 472 (Berlin/Boston: de Gruyter, 2014), 146‒148; Johannes Bremer, “Die 
Armentheologie als eine Grundlinie einer Theologie des Psalters,” HeBAI 5 (2016): 350–390.

4 Traditionally, Pss 78; 105; 106 and 136 are interpreted as “historical recital” in Old Testament 
scholarship. For an overview, see Walter Brueggemann, Abiding Astonishment: Psalms, Moder­
nity, and the Making of History (Louisville, KY: Westminster/John Knox Press, 1991).

5 Brueggemann, Abiding Astonishment, 21.
6 Dorothea Erbele-Küster, Lesen als Akt des Betens: Eine Rezeptionsästhetik der Psalmen, 

WMANT 87 (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 2001).
7 Gordon J. Wenham, Story as Torah: Reading the Old Testament Narrative Ethically (Grand 

Rapids, MI: Baker Academic, 2004), 77; Jaco W. Gericke, “What Is Good? Meta-Ethical 
Assumptions in the Psalms Concerning the Relation between Divinity and Morality,” in 
Psalmody and Poetry in Old Testament Ethics, ed. Dirk J. Human, LHB 572 (New York: 
T&T Clark, 2012), 14–45. Cf. Dorothea Erbele-Küster, “Poetics and Ethics,” Canon & Culture 
10 (2016): 39–55; cf. Dorothea Erbele-Küster, Verführung zum Guten: Biblisch-theologische 
Erkundungen zwischen Ethik und Ästhetik, Theologische Interventionen 3 (Stuttgart: Kohl­
hammer, 2019), 89–105.

8 Wenham, Story as Torah, 139.
9 Joachim G. Conrad, “פלא,” in ThWAT 6, ed. G. Johannes Botterweck, Helmer Ringgren, and 

Heinz-Josef Fabry (Stuttgart: Kohlhammer, 1989), 570–583.
10 See on this term Pss 9:2; 26:7; 40:6; 71:17; 72:18; 75:2; 78:4.11.32; 86:10; 96:3; 98:1; 105:2.5; 

106:7.22; 111:4; 119:18.27; 131:1; 136:4; 139:14; 145:5.

134 NIKOLETT MÓRICZ

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yhwh. However, the portrayed narratives about the vulnerable aspects of hu­
man existence in Psalm 107 are correlated to “the language of the poor/needy”,11 
which takes shape in multifaceted terminology (vv. 10; 17 and 41) and reflects on 
the inefficacy of human power to deliver amid oppression and distress. In other 
words, these commemorative narratives in vv. 4–32 lead to a meta-narrative in 
vv. 33–41, that shows Yhwh as a master of life and death and emphasises 
Yhwh’s sovereign, universal and transformative power, which changes nature 
and history against all human efforts.12

This psalm is not merely a historical or literary artefact; it is a living text that 
continues to speak into contemporary contexts of fragility, trauma, and hope. Its 
vivid depictions of existential threat and divine rescue resonate with pastoral 
situations where people search for meaning in suffering, for orientation in cri­
sis, and for a language of faith amidst life’s unpredictability. The refrain high­
lighting the “wondrous deeds” (נִפְלָאוֹת) of YHWH (vv. 8, 15, 21, 31) provides the­
ological grounding for a liturgy that remembers and anticipates transformation 
– both personal and communal.

From a practical-theological perspective, Psalm 107 challenges worshipers 
not only to recall Israel’s canonical past but to identify with the vulnerable 
figures within these paradigmatic narratives. The psalm’s narrato-poetic struc­
ture holds space for a plurality of voices and experiences, allowing individuals 
and communities to locate their own struggles within a broader theological 
framework. 

Psalm 107 offers insight into the identity-construction of Israel’s post-exilic 
community, framing vulnerability as a theological and anthropological point 
of departure. In her theological anthropology, Heike Springhart differentiates 
between ontological ( fundamental) and situated (contextual) vulnerability.13 On­
tological vulnerability is a human condition, it means the fragility of human 

11 The “language of the poor” plays a significant role in the Psalter and particularly in the fifth 
book of the Psalms (cf. for W. Dennis Tucker, Constructing and Deconstructing Power in 
Psalms 107–150, SBL 19 (Atlanta: Society of Biblical Literature, 2014), 176. There is a broad 
discussion in Old Testament Research about the identity of the “poor” on the horizon of 
the Psalter, see Norbert Lohfink, “Von der ‘Anawim-Partei’ zur ‘Kirche der Armen’: Die bibel­
wissenschaftliche Ahnentafel eines Hauptbegriffs der ‘Theologie der Befreiung,’” Biblica 67 
(1986): 153–76; cf. Rainer Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. Vol. 2, 
Vom Exil bis zu den Makkabäern, GAT 8/2 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1992), 569. 
Recently Johannes Bremer investigated the “theology of the poor” on the horizon of the Psal­
ter against the background of socio-economic developments in the Persian province Yǝhūd: 
Johannes Bremer, Wo Gott sich auf die Armen einlässt: Der sozio-ökonomische Hintergrund der 
achämenidischen Provinz “Yǝhūd” und seine Implikationen für die Armentheologie des Psalters, 
BBB 174 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2016), 319. Cf. for Bremer, “Armentheologie,” 
350‒390.

12 Hossfeld and Zenger, Psalmen 101–150, 109.
13 Heike Springhart, “Exploring Life’s Vulnerability: Vulnerability in Vitality,” in Exploring Vul­

nerability, ed. Heike Springhart and Günter Thomas (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
2017), 13–35; cf. Andrea Bieler, Verletzliches Leben: Horizonte einer Theologie der Seelsorge 
(Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2017), 23–43.

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 135

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existence, equally shared by all humans. In comparison, situated vulnerability 
addresses the various realisations of vulnerability shaped by multiple social, 
cultural and ecological factors that may increase or decrease the degree of 
vulnerability.14 At this point, Heike Springhart presents the thesis that the 
complementarity of ontological and situated vulnerability opens up a realistic 
anthropological approach for inclusion. In other words, the inherent mutuality 
of ontological and situated vulnerability may imply the inclusion of various 
vulnerable groups on the grounds of shared vulnerability. In this sense, the mul­
tidimensional interconnectedness of human existence in its anthropological, 
social and political forms is directed towards the concept of “ethical vulnerabili­
ty” that opens up reflection not only on the nature of vulnerability but also on 
the responsibilities owed to those who are vulnerable, who bear these responsi­
bilities, and how they are best fulfilled. Hence, the sensitivity of a group towards 
this “ethical vulnerability” may promote an essential openness, trust and sus­
ceptibility to connect to God, to the world and to other people. Consequently, 
the focusing on the complementarity of ontological and situated vulnerability 
can lead to a public discourse in which both fundamental and marginalised 
perspectives on need and wounding can be articulated and reflected, fostering 
participation for all.15 

This leads to three guiding questions:

1. Firstly, which aspects of vulnerability could be differentiated in the narrato-
poetic contexts of Psalm 107?

2. Secondly, do the narratives of Psalm 107 represent the landmarks of Israel’s 
canonical history, or are they open for a rather universalistic horizon?

3. Thirdly, are there any ethical claims associated with the “language of the 
poor” in Psalm 107?

In this way, the psalm becomes a site of what might be called ethical vulnerabil­
ity – a shared space where memory, liturgy, and ethical awareness meet. The 
poetic structure and intertextual allusions of Psalm 107 foster a “co-authored”16 

communal narrative that is not closed off by history but remains open to 
new appropriations. These commemorative narratives do not impose ethical 
norms in a prescriptive way; rather, they evoke moral imagination, allowing 
worshipers to inhabit stories of need, trust, and transformation. According 
to these hermeneutic considerations, Psalm 107 will serve as an example for 
exploring the narrative ethics relating to ontological and situated vulnerability. 

14 Springhart, “Exploring Life’s Vulnerability,” 18. Cf. for Bieler, Verletzliches Leben, 47‒61.
15 Heike Springhart, “Inklusion und Vulnerabilität – systematisch-theologische Überlegungen,” 

in Inklusion denken: Theologisch, biblisch, ökumenisch, praktisch, ed. Michaela Geiger and 
Stracke-Bartholmai (Stuttgart: Kohlhammer, 2018), 33–43.

16 Paul Ricoeur, Oneself as Another, trans. Kathleen Blamey (Chicago: University of Chicago 
Press, 1992), 150; Cf. for Elizabeth Purcell, “Narrative Ethics and Vulnerability: Kristeva and 
Ricoeur on Interdependence,” Journal of French and Francophone Philosophy 21 (2013): 53.

136 NIKOLETT MÓRICZ

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


This paper puts forward the thesis that the commemorative narratives of Psalm 
107 expand traditional concepts of nationhood beyond the canonical history of 
Israel and express Yhwh’s care and deliverance for all troubled human beings 
because of shared vulnerability. 

2. Commemorative Narratives and the Discursive (Re)Construction of 
Israel’s Identity

In the exegetical tradition, the narratives and images of Psalm 107 have long 
been related to Israel alone.17 Those who were saved by Yhwh in v. 2 and who 
are gathered in v. 3 are presented as the “redeemed of Yhwh” ( יְהוָה גְּאוּלֵי ):

Let the redeemed of Yhwh tell, those he redeemed (גְּאָלָם) out of the hand of the oppressor 
(מִיַּד־צָר)
And from the lands ( קִבְּצָם וּמֵאֲרָצוֹת ) he gathered them, from the rising (מִמִּזְרָח) and the setting 
(vv. 2–3) .(וּמִיָּם) and from the sea (מִצָּפוֹן) from north ,(וּמִמַּעֲרָב)

The term of releasing/redemption (גָאַל)18 is mostly related to Israel, since Israel 
has been released and redeemed by God in many situations and was addressed 
as the “released” (cf. for Isa 35:9; 51:20; 62:12; 63:4). It is reminiscent of the Exo­
dus Narrative (Ex 6:6; 15:13; Pss 77:16; 78:35; 106:10) and becomes in due 
course a technical term for the redemption from exile, namely for the return of 
the diaspora (Isa 41:14; 43:1; 49:26; 62:12 etc.).19 

In addition to it, the יְהוָה גְּאוּלֵי  “redeemed of Yhwh” are identified through the 
keyword connections of יָדַה “praise” (in vv. 8; 15; 21; 31) with the undefined 
groups from the four strophes. At this point, a narrative gap arises regarding the 
identity of the gathered groups: do these groups refer exclusively to Israelites or 
to Israelites and other nations as well?

Before we turn to these narratives, it should be noted that the recurring poet­
ic structures of the psalm refer to “children of humanity” ( אָדָם בְנֵי  in vv. 8; 15; 21; 
31). “Children of humanity” in the Psalms are always related to humanity as a 

17 Cf. Dahood, Psalms III, 81; Klaus Seybold, Die Psalmen, HAT I,15 (Tübingen: Mohr Siebeck, 
1996), 427; Hossfeld and Zenger, Psalmen 101–150, 100. Differently by Joachim Vette, “Sie 
alle sollen dem Herrn danken für seine Huld” – Aufforderung zum Lob an die “Erlösten 
des Herrn” Psalm 107, in Das Buch der Psalmen 90–151, ed. Manfred Oeming and Joachim 
Vette (Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 2016), 109; cf. Caroline Ziethe, Auf seinen Namen 
werden die Völker hoffen: Die matthäische Rezeption der Schriften Israels zur Begründung des 
universalen Heils, BZNT 233 (Boston/Berlin: De Gruyter, 2018), 137–147, whereby the outlines 
of a universal perspective emerge.

18 The verb originally means “pay redemption price” for dispossessed relative or property of 
relative, resp. “redeem” (Lev 25:25.33.48.49; Ruth 3:13; 4:4.6).

19 The participle form גֹאֵל (“Redeemer”) even becomes a title of Yhwh in Isa 41:14; 44:6.24; 
47:4; 48:17; 49:7.26; 54:5,8; 59:20; 60:16; 63:16) cf. Hossfeld and Zenger, Psalmen 101–150, 103.

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 137

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


whole,20 therefore, this term opens up a universalistic horizon. According to this 
horizon the repeated appeals represent vulnerability as ontological (fundamen­
tal), as an inherent part of the conditio humana beyond the canonical history of 
Israel. On the contrary, the further narratives of Psalm 107 (vv. 4–9; 10–16; 17–
22) are connected to the situative contexts of vulnerability and contain histori­
cal allusions to Israel’s past and depict the dramatic consequences of unethical 
decision-making processes of a group (apart from the narrative about a ship­
wreck in vv. 23–32). I shall now analyse and characterise the four distinct narra­
tives of the psalm which I have identified above.

2.1 First (Foundational) Narrative: Wandering in the Wilderness

The first vulnerable group wanders in a harsh environment and faces two im­
pediments: one external and one internal. Externally, the members of this 
group wander without orientation (תָעַה)21 in v. 4, internally, they are hungry and 
thirsty ( גַּם־צְמֵאִים רְעֵבִים ).22 In v. 5. “staggering” is often interpreted as a life-threat­
ening consequence of a conscious decision, as deviation from Yhwh and his 
commandments.23 Yhwh can also lead whole peoples or parts of his people 
astray (Isa 30:28; cf. for Ps 107:40) but he can lead them on a straight road as 
well (Ps 107:7). The concrete bodily and sensory experiences of this staggering 
are expressed in the image of the parched throat/stormy soul ( שֹׁקֵקָה נֶפֶשׁ ) and of 
the hungry throat ( רְעֵבָה וְנֶפֶשׁ ). Additionally, the ׁנֶפֶש “throat, vital self ” is por­
trayed here as weak, powerless and despondent (עָטַף hitp.).24 The basic meaning 
of this description refers to the neediness of a human being or a group; yet in 
wisdom contexts, this state will be a sign and consequence of distance from 
Yhwh, namely rebelliousness and inertia. The word רָעֵב both in the singular 
and the plural form of the noun, describes the group of the hungry and its syn­
onyms such as “oppressed” (Isa 58:6), “impoverished unemployed” (Isa 58:7), 
“naked” (Isa 58:7; Ez 18:7.16; Job 22:6; 24:10), “prisoners” (Ps 146:7) and 
“bowed” (Isa 58:10) who all belong to the circle of the personae miserae. 

20 Cf. for Pss 11:4; 12:2.9; 14:2; 21:11; 31:20; 33:13; 36:8; 45:3; 49:3; 53:3; 57:5; 58:2; 62:10; 66:5; 
89:48; 90:3; 115:16; 145:12. See on this topic Vette, “Sie alle sollen dem Herrn danken,” 110. 
Furthermore, אָדָם is used as a generic term for humanity and as a collective gender-noun in 
the Old Testament: Nahum M. Sarna, Genesis (Philadelphia: Jewish Publication Society, 
1989), 12.

21 The rich semantic field of the verb תָעַה “wander, stagger, tremble, to be on the wrong track” 
includes physical, social and existential aspects as well, cf. for Gen 21:14; 37:15; Song 1:7.

22 The nouns occur as correlatives in Isa 49:10; 65:13; Prov 25:21 (cf. for Isa 29:8; 32:6; Job 5:5).
23 Prov 21:16; cf. for 10:17; 12:26; Pss 58:4; 95:10; Job 12:24; Sir 3:24.
24  and just rarely in the context of (Pss 77:4; 142:4; 143:4) רוּחַ mostly occurs in the context of עָטַף

.as in Ps 107:5 (cf. for Jonah 2:8; Lam 2:12) נֶפֶשׁ

138 NIKOLETT MÓRICZ

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


First, the word-pair of ‟wilderness and wasteland” ( בִּישִׁימוֹן בַמִּדְבָּר ) stands in 
the tradition of the Exodus25 and includes allusions to the book of Isaiah (Isa 
53:6; 49:10; 42:16; 48:17; 58:11; cf. for Isa 43:19–20). On the other hand, finding 
a city (without using an article) in v. 7 does not fit into the paradigmatic narra­
tives of Israel: in the pragmatics of the poetic discourse, is usually not a city (Ps 
107:7), but the city (namely Zion) addressed.26

The narrator places the group in the wilderness, a location associated with 
alienation and vulnerability. From this perspective, the group is a wandering 
and vulnerable people, exposed and enclosed. Yet, the narrative also portrayes 
the community as a witness to divine action that rescues the vulnerable group 
and brings it to a secure place (v. 7). In the mirror of this dynamic, the first 
narrative (wilderness) is the foundational narrative, the primary story giving 
reason for the community’s existence (raison d’être) and serves to differentiate 
the group (the community) from all other groups. Being a distinctive commu­
nity with a distinctive foundational narrative means interest in a distinctive 
hermeneutical strategy which is the canonical history of Israel. In other words, 
vulnerability is depicted here as situated, as rooted in the founding history of a 
group. 

2.2 Second Narrative: Rebellion, Misery and Darkness of Captivity

This perspective broadens in the second narrative. Sitting in darkness combined 
with the image of prison is well known from Isa 42:6, and 49:9. The linking of 
“imprisonment” with “misery” (עֳנִי) in v. 10b indicates that this imprisonment in 
darkness has a much more complex significance: The word עֳנִי refers to the state 
of the miserable that “cries to heaven”.27 The noun “[...] signals the severity of 
suffering which always has social implications.”28 

In the Psalms, the situative factors of misery are always embedded into a mul­
ti-causal context, but the semantic field of עָנַה II. “miserable” encompasses the 
following problematic fields: Situations where violence is exercised (Pss 10:2.9; 
35:10; 37:14; 140:3); and narratives in which justice is endangered (Pss 14:6; 
18:28; 82:3). People could be threatened by tribulation and oppression (Pss 
34:7; 74:21; 86:1), and the state of misery could evoke the multiple dynamics of 
shame as well (Pss 69; 70). Furthermore, the persona misera of the complaining 
“I” could be further intensified by references to traumatic wounds (Ps 88:6, 16) 
and woundings (Ps 109:22). 

25 Cf. for Ex 16:1‒3.10.14.32; 17:1; 18:5; Deut 32:10; Pss 68:8; 78:40; 106:14; 107:4.
26 Vette, “Sie alle sollen dem Herrn danken,” 108.
27 Pss 5:3; 18:7.42; 22:25; 28:2; 30:3; 31:23; 72:12; 88:14; 119:4.
28 Erhard S. Gerstenberger, “עָנָה II,” ThWAT 6:257.

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 139

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Therefore, the spectrum of meaning oscillates between a social-material un­
derstanding and a spiritual-religious connotation, that is, the relationship to 
Yhwh is always implied. Johannes Bremer denotes psalms with an orientation 
toward the “theology of the poor” that express a differentiated understanding of 
poverty:

It appears that the term עֳנִי in the psalms in 8 of 11 passages (except for Pss 22:25; 107:10.41) is 
used to describe the situation of the prayer itself. […] It should be noted that except for Pss 
22:25; 107:10.41 both the verb form of ענה II. and the noun עֳנִי accentuates the theology of the 
poor as a self-characterization of the prayer or as a self-description of his/her situation itself 
and that does not imply a social and material meaning of “poverty” at any point.29 

Furthermore, Bremer does not elaborate on the situational manifestations of 
misery in vv. 10‒16 and investigates poverty on an ontological level (vv. 33‒43). 
However, misery is depicted in Psalm 107:10 as a consequence of an inverted in­
ner attitude, as a consequence of disobedience to God’s words (אִמְרֵי), as stum­
bling (כָשַׁל). This scene evokes physical, cognitive and emotional aspects as 
well30 and represents misery as a structural dimension of sin. Misery means 
here the risk to be harmed and oppressed because of the endangering and life-
threatening decisions of the community itself. Vulnerability is presented in this 
narrative as a correlate of violence: this also implies that the members of the 
group were involved in bringing about the disaster, the proneness to disobedi­
ence and sin is something that resides in all of them. The group inflicts harm, 
and consequently, it suffers from harm.

Furthermore, the verb מָרַה (hif.) “to behave stubborn or rebellious” occurs in 
deuteronomistic literature, especially in historical reviews (Dtn 9:7.24; 31:27). 
The pre-exilic prophecy takes up this motif, nevertheless with a special accent: 
not the people but the leaders themselves were rebellious against God (Num 
20:24; 27:14) and failed (Num 20:12). In the post-exilic period this term turns 
up mainly in the historical psalms (Ps 78 and Ps 106) and in Nehemiah’s prayer 
of repentance (Neh 9:26). It describes the disobedience of the fathers’ gene­
ration (Ps 78:8) at the time of the wandering in the desert (Pss 78:17.40; 
106:7.33) and the conquest of the land (Pss 78:56; 106:43; Neh 9:26). The indi­
rect disregard of God is reflected in the despise (נָאַץ) of his will, that is dis­
cernible in his ethical counsel (עֵצָה). God’s reaction to this rebellion will be de­
scribed as a procedural narrative (vv. 11–12): El, the Most High, humbled (כָנַע)31 

29 Bremer, Wo Gott sich auf die Armen einlässt, 320 (Translation N.M. Emphasis in original.).
30 Isa 3:8; 5:27; 8:15; 28:13; 31:3; 35:3; 40:30; 59:10; 59:14; 63:13; Pss 9:4; 27:2; 31:10; 64:9; 105:37; 

109:24; cf. for Isa 25:5; Ps 81:14. The original meaning of the verb is “wobbling or stumbling”, 
which precedes a fall (Pss 27:2; 31:11; 64:9; 109:24, cf. for Lam 1:14; 5:13; Jes 63:13; Isa 59:10.14; 
Neh 4:4).

31 Israel’s exposition to the humiliation of God is only rarely expressed (Ps 106:42; cf. for 2Chr 
13:18; 28:19) whereby not only physical processes but also cognitive, social and emotional 
aspects are included.

140 NIKOLETT MÓRICZ

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


the hearts (לִבִּים)32 of the people through hardship/sorrow/pain (עָמָל),33 so that 
they had to stumble without help (v. 12). 

This dynamic unfolds on a universalistic horizon: the breaking of the gates 
and bolts in v. 16 again recalls Deutero-Isaiah (Isa 45:2), where Cyrus breaks the 
bronze doors and iron bars of Babylon to bring its power to an end. This 
redeeming act from the imperial domination has consequences not just for Is­
rael but for the nations as well. Additionally, the intertextual reference, namely 
the word-pair ‟darkness and the shadow of death” ( וְצַלְמָוֶת חֹשְֶׁך ) in v. 10 occurs 
outside Psalm 107:10 only in Job 10:21 as the “land without recourse, the world 
of dead”. Alongside the foundational narrative, the psalm’s intertextual network 
expands step by step, transcending the canonical history of Israel. 

2.3 Third Narrative: Oppression and Foolishness

The following narrative, namely rescue from foolishness addresses the group as 
 Fools are “[…] people who follow not the path of life that is ‘wisdom ̓ and .אֱוִלִים
the commandments of Yhwh.”34 As Zenger points out, foolishness is “[…] not 
only a narrowly intellectual, but an ethical concept: someone who walks heed­
lessly toward death and destroys health, reputation, household, in short, his 
whole self.”35

This foolishness implies not only careless speech (Prov 10:8.14.21; 12:16; 
14:3.9) but multiple transgressions (פֶּשַׁע Pl.!) in relation to God and to the com­
munity, and this way can lead to unpredictable consequences (Isa 24:20; Job 
8:4; Ps 39:9). The breach of the law (פֶּשַׁע) is expressed in iniquities (עֲוֹנֹתֵיהֶם) that 
cause human suffering in many Psalms.36 To sum up, the foolishness of the peo­
ple is described here as a consequence of socially irresponsible deeds respective­
ly unethical decision-making processes. 

Additionally, the term תָעַב mostly implies objects that are abominable for an 
individual or a group. On the one hand, the reluctance to eat (תָעַב) and the dan­
ger of death refer to the Exodus Narrative (cf. for Num 21:5). On the other, 
severely ill people are also not able to take nourishment (Job 33:20 cf. for Ps 

32 Heart can be understood here as pars pro toto, but perhaps it is meant as well, that humili­
ation has a strong impact on the cognitive-emotional centre of the person that can evoke 
penance and inversion.

33  occurs most frequently in wisdom literature, and it is typical for the later language level of עָמָל
the Old Testament. In the psalms, it is mostly found in the semantic field of אָוֶן and mainly 
refers to the afflictions that people bring upon other people (cf. for Ps 55:11).

34 Hossfeld and Zenger, Psalmen 101–150, 107.
35 Ebd.
36 Cf. for Pss 18:24; 25:11; 31:10; 32:2.5; 36:3; 38:4.19; 39:12; 40:13; 49:5; 51:4.7.11; 59:5; 65:3; 

69:28; 78:38; 79:8; 85:3; 89:33; 90:8; 103:3,10.43; 109:14; 130:3.8.

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 141

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102:5). This avoiding behaviour implies religious and ethical aspects as well.37 

This description of vulnerability is related to the opportunity of human self-en­
dangerment therefore and an expression of sin. Vulnerability is seen here in re­
lationship to the hamartiological aspects of sin, an aspect which is so far rarely 
discussed in Old Testament scholarship.38 As the systematic theologian Heike 
Springhart points out:

Human beings are not only vulnerable with regard to potential violations through other 
people and other circumstances, they are also vulnerable with regard to their own actions. In 
other words: Human beings are in danger to become an agent of vulnerability. Following the 
distinction of ontological and situated vulnerability, I argue for a notion of sin that is related 
to the ontological dimension of humanity. This means that sin is not reducible to morals and 
to sinful deeds, but that sin describes the separation of God and humankind.39

Human beings are vulnerable not only to harm from others and external cir­
cumstances but also to the consequences of their own actions, making them po­
tential agents of vulnerability themselves. This narrative implies that it is not in 
human nature to overcome its own proneness to sin and vulnerability. The pro­
cess of healing begins when Yhwh sends his word (v. 20), which calls people 
out of their pit (cf. for Pss 88:4‒7; 130:1) near the gates of death (Job 38:17). 
However, as in the second strophe, there is no deliverance to a final, safe desti­
nation here. Different from the two preceding strophes, the closing line of this 
strophe (v. 22) contains an exhortation to the cultic and symbolic acts of a festi­
val in which the ‟healing” of this deadly foolishness/sickness is to be celebrated 
as a restoration to life with sacrifice (זֶבַח), thanksgiving (תּוֹדָה) and ‟shouts of 
joy” (רִנָּה). The act of sacrifice and the anticipated integrity of the community 
functions as a resilience narrative about the horrible, abominable experiences in 
vv. 17–18. This loud ringing cry is always addressed to God, whereby the rejoic‐
ing of the worshipper refers to God’s deeds (Pss 47:2; 81:2; 98:4; 105:43; 107:22; 
145:7; 149:3, cf. for Isa 12:6).40 The multitude of subjects rejoicing with regard to 
these references is striking: The celebration of God’s deeds is by no means re­
served to a certain group but takes place universally (cf. for Isa 44:23; 49:13; 
55:11).

37 Cf. for Dtn 7:26; 23:8; 1Kgs 21:26; 1Chr 21:6; Job 9:31; 15:16; 19:19; 30:10; 5:7; 14:1; 53:2; Pss 
106:40; 119:163; Isa 14:19; 49:7; Ezek 16:25; 16:52; Am 5:10; Mi 3:9. The expression is used only 
in Ps 107:18 with regard to food.

38 An exception is the article of Andreas Schüle, “All Flesh: Imperfection and Incompleteness in 
Old Testament Anthropology,” in Exploring Vulnerability, ed. Heike Springhart and Günter 
Thomas (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2017), 83–92, whereby the author conceptu­
alises vulnerability not only as a mark of the creation of God but as a correlate of violence, 
which is inherent to “all flesh.” From a current perspective, it can be described as a genetic 
predisposition for which individuals and groups are not responsible, but which has a signifi­
cant effect on their actions and life, consequently, it should be part of a realistic anthropology.

39 Springhart, “Exploring Life’s Vulnerability,” 29.
40 It is different from Pss 17:1; 61:2; 88:3; 106,44; 119:169; 142:7 cf. for 1Kgs 8:28; 2Chr 6:19; 1Kgs 

22:36; Jer 7:16; 11:14; 14:12, where the term of רִנָּה stands in the context of plaintive cries.

142 NIKOLETT MÓRICZ

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Fourth Narrative: Shipwreck and the Crisis of Wisdom

The final scenario is much longer than the preceding ones and presents the 
most fully developed narrative of the psalm. It is noticeable that the transparen­
cy of this strophe regarding the redemption of Israel is not immediately 
apparent. The appropriateness of יָם lies partly in the fact that the non-seafaring 
Israelites load the sea with mythical significance, which is evident from the in­
tensifying sequence of nouns to describe the sea as ‟great waters” (v. 23b: בְּמַיִם 
הׇמְצוּל :deeps” (v. 24b‟ 41,(רַבִּים ), ‟primal floods, waters of chaos” (v. 26: תְהֹמוֹת).42 

This strophe reflects inter alia the narrato-poetological context of the Psalm of 
Jonah in Jonah 1–2. The rescue is narrated as an epiphany or theophany: v. 26 
describes the upwelling and downwelling of the sea parallel to the journey of 
the sea travellers, who are lifted up to heaven and pulled down again into the 
abyss.43 From a biblical point of view, earthquakes and storms at sea represent 
two sides of the same coin ‒ the dissolution of the cosmic order set since the 
beginning of the world (cf. for Ps 46:3‒7; 1Sam 14:15). The external upheaval is 
accompanied by the internal shock (מוּג hitp.) of the travellers which manifests 
in fear and panic. In Psalm 107:26, it is not always clear whether what is meant 
here is the dissolution of the cosmic order or the shocked reactions of the sea­
farer (cf. for Nah 2:7; 1Sam 14:15; Josh 2:9.24; Isa 14:31; Jer 49:23; Ezek 21:20; Isa 
64:6). However, the ׁנֶפֶש of sea travellers is seized by panic (cf. for Ezek 21:20).44 

Their “staggering” (חָגַג) and “tottering” (ַנוּע) do not merely describe the swaying 
of a drunkard (cf. for Isa 24:20; 29:9) but a typical reaction of people to a theo­
phany (Ex 20:18; Isa 7:2; 19:1) or to a catastrophe (Isa 24:19; 29:9; Lam 4:14) 
and to a drought (Am 4:9, cf. for 8:12). The strophe begins with the astonish­
ment of the seafarers (and those who hear this story in v. 32) about the 
wondrous works (נִפְלָאוֹת) of Yhwh whose power both causes the storm at sea 
and stops it again (v. 25 and 29) leading to the crisis of wisdom: “and all their 
wisdom dissolved” (בָלַע hithpael).45 In short: in this strophe, vulnerability is 
constitutive of human existence, and this approach denies any casual under­
standing of suffering, consequently, the experience of contingency leads to a cri­
sis of wisdom. 

41 Cf. for Pss 77:20; 93:4; 144:7. In other contexts, this image suggests the threatening power of 
foreign people (cf. for Isa 17:13; 23:3).

42 Cf. for Ex 15:5; Neh 9:11; Job 41:23; Pss 68:23; 69:3.16; 88:7; Jonah 2:4; Mic 7:19; Zech 1:8; 
10:11.

43 An echo of this scene can be found in the description of the earthquake in Am 9:5, where the 
quake is compared to the swelling and ebbing of the Nile (cf. for Job 30:22).

44 In Ezek 21:20, the heart (לֵב) of the people is affected by strong emotions. This does not only 
mean a part of the human being, on the contrary, it should be emphasized that the whole 
body is sized by fear and panic.

45 Figurative expression for an overwhelming experience under extreme circumstances (cf. for 
Ps 69:16). The term mostly occurs in contexts in which an innocent, righteous person is 
threatened and jeopardized.

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 143

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


After God’s miraculous intervention (v. 29), the natural processes would be 
again transparent to the sensory perception and emotional movements of the 
sea travellers (v. 29‒30). The destination of the journey is “a desired haven” (מְחוֹז 
 a hapax legomenon that is not part of the genuine, well-known Israelite ,(חֶפְצָם
topography. However, v. 32 concludes with an exhortation to exalt (רוּם polel) 
and praise (הָלַל) Yhwh in the “assembly of the people” (בִּקְהַל־עָם) and “in the ses­
sion of elders” ( זְקֵנִים בְמוֹשַׁב ). Walter Beyerlin suggests that the phrase should be 
understood in light of Sir 6:32‒37 as a quasi-institutional locus of wisdom teach­
ing by the “old people” that is, “[…] those who are wise with the experience of 
years”46 (cf. for also Job 29:7‒8; Ps 105:22). This rescue narrative leads to a pub­
lic discourse (v. 32) where catastrophic experiences of a vulnerable group can be 
articulated and reflected, fostering participation based on the fragility of human 
existence. 

2.5 Narrative Ethics of Common Vulnerability

The narrative in vv. 33‒43, which takes up earlier vocabulary in a new sense,47 

represents a sapiential meditation on Yhwh’s working in nature and history, 
namely on the inconsistent sequence of human prosperity, power and existen­
tial trouble.48 

The meta-narrative presents timeless statements about the perpetual and re-
creative power of Yhwh. This section precisely shows that not a single narrative 
stands in the centre of canonical history, such as the return from the exile, but 
the elevation of the Almighty is important. The motif of the starving people 
opens a perspective on texts from Deutero-Isaiah (Isa 41:18–19; 43:19; 48:21). 
The narrative presentation of the differences between the created and re-created 
worlds points to the qualitative gap between what the people are and what they 
are about to experience as Yhwh’s redeeming acts in history. The vulnerable 
creation of Yhwh awaits completion and healing. 

Furthermore, it should be noted that the term Israel (or another typical 
designation for Israel) does not occur throughout the whole psalm. In addition, 
the above-mentioned narratives are not exclusively related to Israel. According­
ly, the Targum does not assign every strophe to Israel alone: the first strophe 
is addressed here to the whole house of Israel; the second to Zedekiah and to 

46 Walter Beyerlin, Werden und Wesen des 107. Psalms, BZAW 153 (Berlin/New York: de Gruyter, 
1979), 93.

47 Cf. especially v. 33: “desert” (vv.4 and 35) as well as “thirsty” (vv. 5 and 9); v. 34: “wickedness” 
(vv. 26 and 39); v. 36: “hungry” (vv. 5 and 9) and “inhabited town” (vv. 4 and 7); v. 40: “track” 
(vv. 4 and 7); v. 41: “misery” (vv. 10 and 17).

48 It is evident from the context that Yhwh is the acting (grammatical) subject although he is 
never explicitly named.

144 NIKOLETT MÓRICZ

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


the leaders of Israel, the third to Hezekiah and the fourth to the seafarers in the 
Book of Jonah, that is to people from all nations.49

Vv. 40‒41 describe the anticipated situation of the nobles (נְדִיבִים) and the 
needy (אֶבְיוֹן): Yhwh pours contempt on the nobles (v. 40a) and let them wan­
der in the desert without a way (v. 40b); in contrast to it, he lifts the needy up 
from misery (v. 41a) and makes his clans like flocks (v. 41b). This pictorial histo­
ry expresses here a reversal of social structures.50 The last two verses of the fifth 
strophe (vv. 33‒41) are in a final position and are distinguished from the previ­
ous verses because the narrative of vv. 36‒39 is interrupted by a participle form 
‐can be seen here as a paradigmat אֶבְיוֹן in v. 40. According to Erich Zenger (שֹׁפְֵך)
ic character:51 the term emphasises the neediness of the poor, namely a struggle 
with a deficiency that a person cannot remedy by his/her own efforts.52 Among 
the opponents of אֶבְיוֹן are the nobles (1Sam 2:8), the oppressors (Ps 72:4), the 
violent (Job 5:15), the sinners (Pss 37:14; 82:4), and the wicked (Prov 30:14; Jer 
20:13). The characterisation of power in the final strophe stands apart both in 
form and tenor from the previous four. Noble persons mostly have a generous 
character in the Old Testament (cf. for Isa 32:8; cf. for Pss 51:14; 110:3), however, 
the image of “nobles” in Psalm 107 appears to refer to persons of position and 
power with a negative connotation. In Job 12:21, the נְדִיבִים are mentioned in 
conjunction with “kings”, “nations”, and “people of earth”, thus clearly connect­
ing the נְדִיבִים with rulers and persons of power.53 The use of the verbal root תָעַה
(Hif.) in v. 40b suggests that the נְדִיבִים may be those who wandered in the desert 
(v. 4a) and found no dwelling place (v. 4b). According to vv. 7‒8, these descrip­
tions are reversed by Yhwh’s saving action. In vv. 42‒43 Psalm 107 introduces a 
group of the so-called יְשָׁרִים “righteous” that appears just in Psalms 49:15; 111:1; 
112:2 and 140:14. The “righteous” are pleased about the social reversals of Yhwh, 
described in vv. 33‒41. The inversion of social structures, observed for Psalm 
107, is a motif characteristic for the Passover Hallel (Pss 146‒150), more closely 
in Psalms 146; 147 and 149.54 

On the one hand, vulnerability is presented here as the unavoidable human 
condition (vv. 33; 39), whereby the wickedness (רָעָה) of the inhabitants is also 
part of this ontological vulnerability (v. 34). According to that, wickedness im­
plies not only the ruination of a community but self-endangerment as well. 
However, an understanding of sin that is correlated to vulnerability also 

49 Ziethe, Auf seinen Namen, 145.
50 Cf. for Johannes Bremer, “Ps 107 als programmatischer ‘Armenpsalm’ des 5. Psalmenbuches Ps 

107–150,” in Jahrbuch der Philosophisch-Theologischen Hochschule SVD St. Augustin: 4. Armut 
und Gerechtigkeit, ed. Ulin A. Polykarp, Clemens Dölken, and Patrick C. Höring (Sankt 
Ottilien: EOS, 2016), 31: the author even calls this transformation a “revolutionary motif.”

51 Hossfeld and Zenger, Psalmen 101–150, 109.
52 Bremer, “Armentheologie,” 322.
53 Tucker, Constructing and Deconstructing Power, 66‒67.
54 Bremer, “Ps 107,” 34.

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 145

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sharpens sensitivity to powers of sin and structural dimensions of sin that be­
come real in the form of oppression (עֹצֶר), misery (רָעָה) and grief (יָגוֹן), unsatis­
factory conditions which people can inflict on other people at any time and in 
any system (v. 39). The term יָגוֹן “grief, affliction, sorrow and pain” has its spe­
cial place in the lament (cf. for Gen 42:38; 44:31; Esth 9:22; Pss 13:3; 31:11; 116:3; 
Isa 35:10; 51:11; Jer 8:18; 20:18; 31:13; 45:3; Ezek 23:33) and it means not a dis­
crete physical or psychological pain but a basic attitude towards life, engendered 
by man-made traumata and the fragility of human existence.

3. Conclusion

Situated vulnerability takes shape in various contexts in Psalm 107 ‒ in the 
wilderness and wasteland as a journey accompanied by famine, drought and 
disorientation (vv. 4‒9); continued in the darkness of captivity and misery (vv. 
10‒16) which is followed by a narrative about the foolishness of people (vv. 
17‒22) and culminates in a shipwreck (vv. 23‒32). In the first narrative (vv. 
4‒9), the question of the causes of vulnerability remains open; however, the 
metaphor of way refers to human decisions that can increase the probability of 
its manifestations. The second (vv. 10‒16) and third (vv. 17‒22) narratives claim 
that disobedience to God and rebellion can evoke experiences of vulnerability 
that are constitutive of human existence. These contexts of situated vulnerability 
are permeated by the “language of the poor” (vv.10, 17, 41) that sheds light on 
man-made disasters and on oppressive and diminishing structures of power 
and formulates the need to struggle with them. The fourth scenario (vv. 23‒
32) denies any causal understanding of human suffering and results in the 
crisis of wisdom. This is supplemented by the repeated appeals (vv. 8.15.21.31) 
and the closing strophe (vv. 33‒39) of the psalm that represents vulnerability 
as ontological, as an inherent part of the conditio humana, a shared human 
condition. Consequently, the narratives of the psalm serve as paradigmatic 
representations for the identity formation of the post-exilic community of Israel 
and, through their gaps (Leerstellen), can evoke identification processes beyond 
the canonical history of Israel. The psalm reflects an interest in the foundational 
myths of the group that determine identity: Who are we, and when and how 
did we come into being? In other words, what memory landscapes do we hold 
as a marker of this identity? The psalm reinforces a shared national past, or 
more correctly, different national pasts, around which different subgroups likely 
rallied. Commemorating and/or praying the psalm plays an important role 
not just for the identity formation of the group but its ethical decision-making 
processes as well, as it evokes a sense of belonging to specific vulnerable groups 
(e.g. the wanderers, the imprisoned, the poor and the righteous etc.) and add 
emotional significance to this affiliation (vv. 5; 12; 18; 27; 30; 42). Furthermore, 

146 NIKOLETT MÓRICZ

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


it confirms common values (vv. 7; 42; 43), encourages joint actions (praising, 
sacrificing, telling stories, gathering, etc.), and offers a view on the past that 
justifies these attitudes and activities. Not only can group membership be re­
vised or the meaning given to social categories be modified (vv. 33–41), but 
identity constructions also need to be adapted as social, political, or economic 
contexts change, and the identity of the collective may be challenged and 
endangered by rival groups (v. 2). 

Who is wise? ‒ ends Psalm 107. This conclusion shows that the psalm is not 
only a hymn but a wisdom psalm with historical lessons spelt out for ethical 
considerations. The last line of the psalm is an open-ended question referring to 
the mercies (חַסְדֵי) of Yhwh explicated in the five preceding narratives: Who is 
wise and does heed these and understand the mercies of Yhwh? The plural 
form of חֶסֶד ‒ that stands in inclusion with the preceding narratives ‒ argues for 
the reading and application of the psalm as a poetic discourse through the lens 
of ontological (shared) vulnerability (vv. 33‒39) that opens a universal perspec­
tive for the ingroup and outgroup-relations of the postexilic community of Is­
rael. 

The wise person has learnt that experiences of vulnerability can serve as the 
basis for an apprehension of our commonality. Reading the psalm is a process, 
it is a matter of symbolic construction and framing, of creating narratives 
and moving along from there. From the subsequent commemoration of these 
narratives, a transformation process can emerge, rethinking and reframing the 
international connections of Israel to other people: Is the vulnerability of others 
also our own? The circle of the we can be expanded via gaps and fragmentary 
narrative structures, and this collective identity formation process remembers 
and confronts the experience of common vulnerability. Furthermore, on the 
level of recipients two questions concerning the concept of shared vulnerability 
emerge: If we stay with the sense of loss, are we left feeling only passive and 
powerless, as some might fear? Or are we, rather, returned to a sense of human 
vulnerability, to our collective responsibility for the physical lives of one anoth­
er?55

In this sense, the commemorative narratives of Psalm 107 can support pro­
cesses of resourceful imagination and reconciliation. These poetical discourses 
are couched as prayers that express faith in God, who provides shelter for 
those who are most vulnerable. Psalm 107 can be a powerful resource since it 
opens up spaces in which communities can borrow images in order to express 
their own afflictions and criticise structural inequities and, at the same time, 
develop a language of hope that leads to a vertical dialogue with Yhwh and 
to a horizontal proclamation before the other nations, respectively children of 
humanity. 

55 See Judith Butler, Precarious Life (New York: Verso, 2004), 19–49.

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 147

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


How to Lament When It’s All Our Fault 
Reading Job During the Climate Crisis

Diana Paulding

1. Introduction

In a time of climate catastrophe, it seems that all we can do is lament. As 
we surpass internationally agreed limits in the increase of global temperatures, 
witness the extinction of plant and animal species, and experience ever more ex­
treme weather events, grief and anxiety must surely be an appropriate response. 
For Christians, these experiences and emotions can inform the way in which 
worshippers pray. Denominations have produced liturgies that make space 
for climate lament,1 and prayers are constantly being added to the resources 
available for Christians to voice their grief and anger.2 In such laments, there is 
recognition of all that has been lost, all that will be lost, and the space to mourn.

To lament for the Earth at a time of climate catastrophe is undoubtedly a 
helpful way of processing the emotions and loss that are being experienced.3 
Furthermore, for communities that have historically contributed the least to 
the climate crisis and yet are disproportionately experiencing the consequences 
of it, lament can be a way of calling attention to this injustice.4 For Western 
Christians, however, our collective complicity in causing and driving climate 
catastrophe complicates matters.5 The excessive consumption and exploitative 

1 E.g. The Church of England, A Time for Creation: Liturgical Resources for Creation and the 
Environment (London: Church House Publishing, 2020).

2 E.g. Hannah Malcolm, “A prayer for those who wish to lament the Earth,” in Rage and 
Hope: 75 Prayers for a Better World, ed. Chine McDonald and Wendy Lloyd (London: SPCK 
Publishing, 2021); Jon Swales, “Lament & Hope: 40 prayers for the Climate and Ecological 
Emergency,” 2023, accessed 13th September 2024, https://greenchristian.org.uk/lament-hope-4
0-prayers-for-the-climate-and-ecological-emergency/.

3 Kathleen D. Billman and Daniel L. Migliore, Rachel’s Cry: Prayer of Lament and Rebirth 
of Hope (Cleveland, Ohio: United Church Press, 1999); Sally Gillespie, Climate Crisis and 
Consciousness: Re-imagining Our World and Ourselves (London, New York: Routledge, 2020), 
esp. 50–69; Nancy C. Lee, Lyrics of Lament: From Tragedy to Transformation (Minneapolis: 
Fortress Press, 2010).

4 This attention to injustice appears in many chapters in Hannah Malcolm, ed., Words for a 
Dying World: Stories of Grief and Courage from the Global Church (London: SCM Press, 
2020).

5 For further reflection on this difficulty, see Ernst M. Conradie and Hilda P. Koster, “Introduc­
tion: Christian theology and climate change in the North Atlantic context” in T&T Clark 
Handbook of Christian Theology and Climate Change, ed. Ernst M. Conradie and Hilda P. 
Koster (London: T&T Clark, 2020), 1–10.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://greenchristian.org.uk/lament-hope-40-prayers-for-the-climate-and-ecological-emergency/
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://greenchristian.org.uk/lament-hope-40-prayers-for-the-climate-and-ecological-emergency/


practices of Western societies are ravaging the Earth and have caused anthro­
pogenic climate change. The question then arises as to the purpose and place 
of laments within Western Christianity. Is it appropriate to lament when one is 
implicated in the very catastrophe about which one is crying out to God? If it 
is not, what alternatives are there? How should Western Christians pray about a 
situation that they have had a role in causing?

In this chapter, it is argued that the current use of lament by Western Chris­
tians in climate liturgies is at odds with the biblical practice of lament, since 
lament is used in the Bible as a way of seeking justice for a wrong done to 
oneself by another. It is nonetheless suggested that lament can still be utilised 
within liturgies used by Western Christians, but it must be done in a way that 
recognises Western Christians’ own role in causing the climate crisis whilst 
also providing the opportunity to reframe destructive and anthropocentric 
worldviews into ones that emphasise relationship with the rest of creation. In 
doing this, the book of Job can be a powerful resource and guide. Despite 
the contrast between Job’s innocence and the contemporary readers’ individual 
and collective responsibility, Job’s use of protest against God provides a path 
by which humanity can engage with the divine, seek justice, and live in relation­
ship with the suffering Earth, even at a time of crisis.

2. The problem with lament

I take as my starting point for this chapter the statement that the climate crisis 
is primarily the result of human action. The data are clear that the rise in global 
average temperatures since the Industrial Revolution is directly correlated to 
human activity, and that the various forms of environmental degradation that 
are ravaging the Earth – from plastic pollution and habitat destruction to the 
spilling of sewage into water systems – are also anthropogenic. That point will 
not be debated in this chapter. Humans, or more precisely human societies and 
social structures that exploit the Earth and other people in order to maintain 
certain lifestyles, have caused the climate crisis.6

For Christians who live in and are shaped by such societies and social struc­
tures, this complicity in environmental destruction raises important questions 
about the role and nature of prayer at a time of climate crisis. Even those 
who seek to live an eco-friendly lifestyle within consumerist cultures often find 
themselves inevitably being caught up in the structural sin of carbon-intensive 
consumption, just in the ordinary flow of living, let alone facing issues of com­

6 The impact of exploitative social structures is discussed by Donna Haraway in relation to the 
language that is used to describe the way in which humans impact the Earth: Donna Haraway, 
“Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene: Making Kin,” Environmental 
Humanities 6, 1 (2015).

150 DIANA PAULDING

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


panies that use greenwashing to sell products that continue to harm the Earth, 
price barriers for items that are considered more eco-friendly, and the pressures 
of a culture that prioritises ease and profit over true sustainability. Within 
such cultures, almost every member has a role in perpetuating environmental 
degradation, however unwillingly.

The issues that this raises for the use of lament in climate liturgy can be 
highlighted with reference to Walter Brueggemann’s work on biblical lament.7 
Brueggemann writes that biblical lament is a way of expressing that something 
is not right in the world and emphasising the need for change. In lament, God 
is called upon to change that which is wrong or unjust. This lamenting can be 
done in two ways. The first type of lament takes the form of a complaint against 
one’s enemies. Human oppressors are identified as the cause of one’s suffering, 
and God is called upon to defend the petitioner from their enemies. The second 
form of lament complains against God. This is seen starkly in the book of 
Job. In Job, it is God who is identified as the cause of Job’s suffering, and the 
protagonist cries out to God to “let [him] alone” (Job 7:16). In both forms of 
lament, the petitioner cries out to God, and does so in the hope that the one 
causing their suffering will withdraw their hand from them. In neither case 
is the petitioner the one responsible. As Brueggemann writes, “the petitioner 
accepts no guilt or responsibility for the dysfunction, but holds the other party 
responsible.”8

When Western Christians lament at a time of climate crisis, therefore, ques­
tions must be asked as to the purpose of this lament. Whilst people need a way 
of expressing grief and fear, to lament to God about a situation that we ourselves 
have caused seems inappropriate. What are we asking God to change? Our 
own actions? That, surely, is up to us. If we are the oppressors in the situation, 
however much we may regret our role in destroying the Earth, then surely our 
situation cannot be changed by petitioning God.

If lament, in biblical terms, is inappropriate in the current situation, then the 
issue that arises is how Western Christians can relate to God from the midst 
of the crisis and express the pain and fear that is evoked by environmental 
catastrophe, whilst also praying for justice in an unjust situation in which the 
one praying is complicit.

In the discussion that follows, ideas from liberation theology will be utilised 
in order to consider the role of prayer and liturgy in confronting injustice, and 
these will be drawn into conversation with key biblical passages that shape 
Christian understanding of the relationship between God, humanity, and the 
Earth. Through this intersection, it will be argued that the inclusion of protest 
against God in climate liturgy can provide a way of relating to God at a time of 

7 Walter Brueggemann, “The Costly Loss of Lament,” Journal for the Study of the Old Testament 
11, no. 36 (1986).

8 Brueggemann, “The Costly Loss of Lament,” 63.

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 151

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anthropogenic climate change whilst also challenging theological concepts that 
have justified the exploitation of the non-human world.

3. The failure of orthodoxy

In his book Embracing Hopelessness,9 Miguel de la Torre argues that Eurocentric 
theological approaches usually start with beliefs and ideologies, and that Chris­
tians then shape their actions on the basis of these beliefs. The worldviews and 
doctrinal beliefs are formed through engagement with Scripture, and people 
then seek to put these beliefs into practice. In this way, orthopraxis comes out of 
orthodoxy. Liberative ethicists, however, reverse this. De la Torre highlights that 
the pursuit of justice is the primary aim for such ethicists, and the first step is 
to take action to build justice. In light of such action, spiritual and theological 
understandings can be developed. In contrast to the traditional Eurocentric 
approach, beliefs and ideas flow out of liberative practices. Orthopraxis comes 
first, and orthodoxy develops from it.

A much-cited article from 1967 by Lynn White Jr can be read in light of 
de la Torre’s ideas about orthodoxy and orthopraxis; in this article, White 
argued that Christianity, and particularly Western Christianity, is responsible 
for forming and promoting ideas and beliefs that have led to ecological crisis.10 
White emphasised the way in which Western Christian interpretations of Scrip­
ture divorce humans from the rest of creation and depict the natural world as 
existing only to serve humans. These anthropocentric attitudes have led to the 
exploitation of the natural world and the crisis that has emerged from such 
treatment. Just as de la Torre emphasises the Eurocentric tendency to develop 
beliefs and then act in light of them, White’s analysis of the causes of ecological 
crisis cites Western Christian beliefs about humanity’s authority over the Earth 
as a root cause for exploitative practices.

White’s argument and his placement of blame on the Western Christian 
tradition proved controversial. His emphasis on the role of Christianity has 
been criticised for over-simplifying the causes of environmental degradation, 
with Joseph Blenkinsopp pointing out that humans were causing damage to 
the natural world well before the texts that the Christian tradition holds as 
Scripture were written.11 Biblical scholars such as Gene Tucker have also criti­
cised White’s suggestion that the Bible promotes anthropocentric attitudes that 
separate humanity from the rest of creation, pointing out that texts like the 

9 Miguel A. De La Torre, Embracing Hopelessness (Minneapolis, MN: Fortress Press, 2017), 
xiii–xv.

10 Lynn White Jr, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” Science 155, no. 3767 (1967): 
1203–1207.

11 Joseph Blenkinsopp, Treasures Old and New: Essays in the Theology of the Pentateuch (Grand 
Rapids, MI, Cambridge: William B. Eerdmans Publishing Company, 2004), 36.

152 DIANA PAULDING

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Genesis creation stories, which White suggests emphasise humanity’s unique 
place in the world, should in fact be read as theocentric texts.12 Although White 
writes that these stories show God creating the world “explicitly for man’s 
benefit and rule: no item in the physical creation had any purpose save to 
serve man’s purposes,”13 Tucker argues that the Genesis creation stories in fact 
demonstrate a clear hierarchy where God rules over creation and humans, 
whilst apportioned a special role within creation, remain subordinate to God. 
Humans thus have a responsibility to the rest of creation but do not have the 
right to rule it as they please; God remains at the centre.

Despite these criticisms, White’s argument has proved influential, no doubt 
because it does highlight an uncomfortable truth. Whilst it is an overstatement 
to lay all blame for the ecological crisis at the feet of the Western Christian tradi­
tion, Christian doctrines have been used to justify the exploitation of the Earth. 
The idea of humans having the right to exploitative dominion over the rest of 
creation stems from the way in which Genesis 1:26–28 has informed Christian, 
and therefore modern Western, thinking. Regardless of whether or not the text 
was meant to be anthropocentric, the right of humans to have dominion and 
subdue the Earth has been promoted by the Church, using Genesis 1 as its 
justification. Even the stewardship movement, which in its 20th century form 
developed as a way of countering the destructive nature of ideas of dominion 
within the Church and which draws on the depiction of humanity maintaining 
the garden in Genesis 2:4–3:24 as well as the ideas of Genesis 1:26–28, remains 
rooted in the concept that human presence and action is necessary for the full 
flourishing of the Earth.14 This view, whatever its benefits in challenging more 
destructive worldviews, remains rooted in anthropocentric concepts about the 
necessity of humanity. It is not God who ultimately cares for the Earth, accord­
ing to this worldview, but humans who do this on God’s behalf. Issues with 
this model include its reliance upon reading the Hebrew terms rādāh (to have 
dominion) and kābaš (to subdue) as having neutral meanings and ignoring the 
predominantly violent sense that they hold in other passages, as well as ignoring 
the fact that humans emerged relatively late in the evolutionary process and that 
therefore to view humans as having an integral role in managing the natural 
world assumes that life on Earth was not flourishing before the emergence 
of humans.15 The unintentional consequences that human action often has on 
ecosystems also demonstrates our unsuitability for acting as God’s stewards on 

12 Gene Tucker, “Rain on a Land Where No One Lives: The Hebrew Bible on the Environment,” 
Journal of Biblical Literature 116, no. 1 (1997).

13 White Jr, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” 1205.
14 For discussion of Christian interpretations of dominion and the historical impact of these 

interpretations, see Richard Bauckham, Living with Other Creatures: Green Exegesis and 
Theology (Waco, Texas: Baylor University Press, 2011), 16–77.

15 Clare Palmer, “Stewardship: A Case Study in Environmental Ethics,” in The Earth Beneath: A 
Critical Guide to Green Theology, ed. Ian Ball et al. (London: SPCK, 1992), 67–86.

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 153

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Earth.16 Besides this, Richard Bauckham points out that a stewardship model 
emphasises a hierarchical relationship that places God at the top, humans below 
God, and the rest of creation below humans. Bauckham argues that this vertical 
relationship fails to recognise the horizontal relationship that exists between 
humans and the Earth as co-creatures that are formed by the Creator.17 

Attempts to reframe ideas of violent dominion that arose from interpretation 
of the Genesis creation stories into ideas of stewardship are thus replete with 
issues, and the dominance of these ideas in the Church today as the environ­
mental situation continues to decline demonstrates that re-reading these texts 
in this way has not driven widespread change. An alternative approach has 
been proposed by eco-hermeneutical readings of the Bible that examine other 
texts than the commonly used passages from Genesis.18 Key amongst these are 
Job 38–41 and Psalm 104. In these passages, a strongly theocentric worldview 
is promoted. In Job 38–41, God questions Job as to his understanding of the 
cosmos and depicts a world that is created and sustained exclusively by God. 
Humans appear only as corpses on the battlefield or nameless drivers, and 
the animals that are described are wild and free, not domesticated or depicted 
in relation to humans (even the war horse of Job 39:19–25 is presented in its 
own right rather than as an animal that only has value in relation to its use 
by humans). Psalm 104 describes humans in a little more detail as it depicts 
people at work, but even here humans are presented as having no special role or 
authority over the rest of creation. 

These passages have been posited as an alternative way in which to consider 
the relationship between God, humanity, and the Earth. Rather than being used 
to justify an anthropocentric worldview in which humans have rights and/or 
responsibilities over the rest of creation, Job 38–41 and Psalm 104 depict a world 
in which God is directly involved in the Earth and humans have no special role 
in the management of creation. The narrative that arises from these passages 
is one that is drastically different to the dominant anthropocentric narrative 
that shapes the Western Christian tradition and which White argued underpins 
behaviour that is destructive towards the natural world.

Despite the possibilities that these eco-hermeneutical approaches to the Bible 
have provided, the fact remains that they have not altered the dominant narra­
tive that shapes Western societies. Theocentric ideas of humanity’s relationship 

16 Heather Eaton, “An Earth-Centric Theological Framing for Planetary Solidarity” in Planetary 
Solidarity: Global Women's Voices on Christian Doctrine and Climate Justice, ed. Grace Ji-Sun 
Kim and Hilda P. Koster (Minneapolis: Fortress Press, 2017), 19–44.

17 Bauckham, Living with Other Creatures, 17–22.
18 Norman C. Habel, Finding Wisdom in Nature: An Eco-Wisdom Reading of the Book of Job 

(Sheffield: Sheffield Phoenix Press, 2014); Norman C. Habel and Shirley Wurst, eds., The 
Earth Story in Wisdom Traditions (Sheffield: Sheffield Academic Press, 2001); David G. 
Horrell, ed., The Bible and the Environment: Towards a Critical Ecological Biblical Theology 
(London: Routledge, 2010), 11–20.

154 DIANA PAULDING

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


with the rest of the world as co-creatures, rather than created co-creators,19 
remain an alternative perspective to the mainstream ideas of humanity’s special 
place in creation. A further issue also arises in the so-called age of the Anthro­
pocene, when human action impacts almost every aspect of the Earth and 
its ecosystems. As Bill McKibben pointed out, God’s questioning of Job has a 
different impact in this age. He writes:

When [God] asks, as he does in Job, “Who shut in the sea with doors… and prescribed 
bounds for it?” and “Who can tilt the waterskins of the heavens?” we can now answer that it 
is us. Our actions will determine the level of the sea, and change the course and destination 
of every drop of precipitation.20

Whilst Job 38–41 has been posited as a theocentric text that could reframe 
Christian understandings of the relationship between God, humanity, and the 
Earth, McKibben’s words highlight the difficulty of reading this passage today. 
Whereas the character Job, and the readers of the text for centuries after, could 
respond to God’s questioning with an admission that they could not do any 
of the acts that God describes, that is no longer the case. Humans can change 
sea levels. Humans can hunt prey for lions (Job 38:39) – as any zookeeper 
could attest. Humans can “cut a channel for the torrents of rain” (Job 38:25) – 
as the technology of cloud seeding demonstrates. To read the divine speeches 
of Job today provokes different answers as humans can confirm that they can 
indeed do the things that God describes. Whilst Job 38–41 has been posited as 
a passage that demonstrates God’s ultimate care for creation and the irrelevance 
of human action, the power that humans have now proved themselves capable 
of wielding brings into question whether this text can have the same rhetorical 
power as it once did.

How, then, can Western Christians respond at a time of climate catastrophe? 
The orthodox beliefs that have shaped the way in which Western Christians act 
have failed. Humanity’s attempts at dominion have resulted in exploitation of 
the Earth, careless greed, and the destruction of ecosystems. Efforts to reframe 
these beliefs into ones that emphasise care and protection have not brought 
about the drastic change that is needed to mitigate the effects of environmental 
degradation and climate breakdown, and are even called into question in light 
of humanity’s power. What, then, is left?

I suggest that a reading of Job’s protests in conversation with the idea, from 
liberative ethics, that orthopraxis should precede orthodoxy can offer a path for 
Christians at a time of climate crisis. By drawing upon Job to inform the way 
in which Christians create liturgy at a time of crisis, it is suggested that the act 

19 For discussion of the idea of humans as co-creators at a time of environmental disaster, see 
Bethany Sollereder, “The Human Role Revisited on a Rapidly Changing Planet,” Ephata 4, no. 
1 (2022): 259–283.

20 Bill McKibben, The End of Nature (New York: Anchor Books, 1989), 84.

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 155

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


of lament and protest can be used to reframe beliefs, drive change, and seek 
justice. 

4. Job’s orthopraxis

The book of Job is a natural conversation partner with ideas of climate change 
and environmental issues due to the key role that Job 38–41 has played in 
eco-hermeneutical approaches to the Bible. As has been seen, however, these 
readings have not changed mainstream understandings of humanity’s relation­
ship with the Earth, and anthropogenic climate change raises questions about 
how we should read the divine speeches today. Despite these issues, there 
remains a key element of this passage that warrants further discussion. Whilst 
humans are reduced to irrelevance within the divine speeches, the speeches are 
still addressed to a human, namely Job. Despite the theocentric character of the 
speeches and the insistence that God alone creates and sustains, there is still a 
place for humans in their dialogue with God.

This factor must be considered within the wider context of the book. Early 
on, the character Job rejects the orthodoxy of his friends. Whilst the interlocu­
tors provide numerous explanations for why Job is suffering – attributing it to 
divine punishment, suggesting that it is educative, and advising patience and 
trust in God’s justice – Job rejects all of these arguments. He insists that there 
is no just reason for his suffering and demands an audience with God. Job’s 
response to his suffering is not to attempt to justify it, but to protest against the 
injustice of his situation and lament to the one who has caused it – God.

It takes time, but eventually God does respond. The divine speeches can 
seem unsatisfying as they do not even mention Job’s complaints, let alone 
provide an answer. What is important here, however, is the mere fact that God 
responds. This is made clear in the narrational introductions that appear in 
38:1 and 40:6 where it says that “YHWH answered Job out of the whirlwind,” 
and 40:1 where it states “YHWH said to Job.” In each of these introductions 
Job’s name is included as the direct object. God does not broadcast an an­
nouncement for anyone to hear, and does not even direct the speech to Job’s 
interlocutors, who might also benefit from divine wisdom. God answers Job. 
Regardless of whether or not the answer is satisfactory, God does respond to 
Job’s demands for an audience and enters into dialogue with him. Furthermore, 
God’s statement in 42:7 that Eliphaz and his friends “have not spoken of me 
what is right, as my servant Job has done” has been interpreted as praise for 
Job’s willingness to protest.21 Job’s rejection of orthodox explanations and his act 
of protest allow him to enter into dialogue and relationship with God. 

21 J. Richard Middleton, Abraham’s Silence: The Binding of Isaac, The Suffering of Job, and How 
to Talk Back to God (Grand Rapids: Baker Academic, 2021); Choon-Leong Seow, Job 1–21: 

156 DIANA PAULDING

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Job’s protests do not provide a direct parallel for how Christians might act 
at a time of climate crisis. As discussed above, biblical lament is used to draw 
attention to injustices that are perpetrated by another and to call for God to 
rectify this. In the book of Job, God is the one perpetrating violence against Job. 
The character cries out to God, highlighting the injustice of the suffering that 
has been caused and calling for it to end. The whole premise of the book is that 
Job is innocent. We, however, are not. Any attempt to use Job’s protests as a 
potential path to renewed relationship with God (and the Earth) must navigate 
this key difference. Western Christians are not in a position to lament as Job 
does.

It is here that we must return to considering the anthropocentric worldview 
that is dominant within Western Christianity. Attempts to state that humans 
have not caused climate catastrophe are nothing more than denial. Nonetheless, 
within the narrative that has been shaped by interpretation of the Genesis 
creation stories (and particularly Genesis 1:26–28), humans have done exactly 
what God commanded. Humans have been fruitful and multiplied, and the 
global population continues to grow. Humans have filled the Earth and subdued 
it, resulting in a world in which no part of the land, sea, or atmosphere is 
completely free of human impact. Humans have exercised dominion over every 
living thing, using them for food, sport, leisure, and research. Humans have 
fulfilled the divine commands to the letter.

And yet this has not led to flourishing. Human action has resulted in pollu­
tion and the destruction of ecosystems which, before one even considers the im­
pact on other creatures and parts of the Earth, is proving devastating for human 
health, security, and well-being. We have done exactly as God commanded, and 
yet are now suffering the consequences of our obedience.

It is important to reiterate that this argument is made on the basis of the 
worldviews that are dominant within Western Christianity, but given the con­
tinued influence of these worldviews, it is necessary to find ways forward that 
fit within these narratives. As shown by the continued sidelining of alternative 
narratives that reject anthropocentrism, we cannot rely upon the proposal of 
new narratives to lead to a relationship with the Earth that is conducive to both 
human and non-human flourishing.

Thus, from within the dominant anthropocentric worldview of Western 
Christianity, ultimate moral responsibility for anthropogenic climate change 
and environmental degradation rests with God. There is no doubt that human 
action has caused this destruction, but the belief that humans have acted in 
obedience to God in doing so means that responsibility can be thought to sit 
with the one who ordained and encouraged this action. 

Interpretation and Commentary (Grand Rapids, Cambridge: William B. Eerdmans Publishing 
Company, 2013), 92.

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 157

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In this, there is the opportunity for protest and lament. It is appropriate to 
lament to God for issuing the command to have dominion, and in this way to 
lament the crisis that has arisen from obedience to this command. Just as Job is 
shown to be right to engage with God and hold God to account when it appears 
that God is not acting justly, so lament can be an appropriate way of responding 
when it is believed that following God’s divine commands has not delivered the 
blessings that were promised.

This path of lament is not just a way for Christians to vocalise grief at the 
state of the Earth. The very act of lamenting reframes the relationship between 
God, humanity, and the Earth in a way that alternative narrative explanations 
have failed to do. In lament, God’s power over humanity and over creation 
is acknowledged. Human actions may have caused catastrophe, but God is 
the one with the ultimate power and responsibility. Humans are first and 
foremost creatures, not all-powerful creators. In crying out to God as the one 
who holds ultimate responsibility humans are repositioned within a theocentric 
worldview. The narratives that are held may be anthropocentric, but in shifting 
responsibility onto God and protesting against God’s licensing of humanity’s 
destructive behaviour, the act of lamenting shifts the focus from humans onto 
God. God’s presence is affirmed as worshippers address God. God remains free 
and all-powerful, undiminished by humanity’s own power. Humans continue 
to recognise their own role in causing the climate crisis, but also find a way of 
engaging with God and the world rather than being paralysed by grief. There is 
no space for apathy when one is engaged in the practice of lament. 

In this way, the orthopraxis of lament leads to a reframing of belief and 
orthodoxy is able to flow from it. Rather than ideas of how we should treat the 
Earth developing out of anthropocentric understandings of humanity’s place in 
creation, the practice of lament demands justice from God. Whilst this practice 
of lament can arise from within the orthodoxy of Western Christianity, the 
practice itself paves the way to a new understanding, where God alone holds 
the power. Humans may hold immense influence over the Earth and have vast 
capabilities, but they are not the most powerful beings in the universe. Rather, 
humans are creatures that are subject to divine rule. Through the act of protest, 
we uphold God’s power over us and reject the anthropocentric attitudes that 
have driven the climate crisis. The very narratives that are problematic provide 
the opportunity for lament, and yet they are then remoulded in light of that 
lament.

It should be noted that this approach does not expect that God will simply fix 
the crisis. In recognising that God holds ultimate power and humans are crea­
tures who cannot dictate divine action, there is a relinquishing of control. God 
is free to respond or not. God may be responsible for issuing a command that 
has led to the crisis, but humanity’s awareness of the failure of this command 
to produce blessings means that what comes next can only be the responsibility 

158 DIANA PAULDING

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


of humans. Nonetheless, in reframing humanity’s relationship with the Earth 
through lament, there is the opportunity to take a first step towards enacting 
this change.

5. Creating liturgy

It has been argued that lament, when directed against a God who holds the 
ultimate moral responsibility, is a practice that not only demands justice when it 
appears lacking but which can then lead to a reframing of beliefs about the rela­
tionship between God, humanity, and the rest of creation. The act of lamenting 
to a God who holds responsibility affirms God’s power over humanity and 
emphasises humans’ position as creatures. This theocentric attitude differs from 
the dominant anthropocentric view that White argued is the historical cause of 
the environmental crisis.

The biblical and theological basis of this argument leads to further ques­
tions about how this may be put into practice. Here I offer some preliminary 
thoughts on issues that must be considered in the construction of new climate 
liturgies that are based, not on lament for the state of the planet, but on God’s 
responsibility for commanding humans to act in a way that brought about this 
state.

First, it must be recognised that the argument promoted would likely be 
deeply uncomfortable for many Christians. The act of lament, whilst common 
in Jewish tradition, has played a lesser role in Christianity.22 Although the use of 
lament in liturgy has increased in recent years through its inclusion in prayers 
for the environment, this form of lament does not align with the biblical form 
of lament, as discussed. There is no protest against God in current ecological 
liturgy. To lament in this way, where God is held as being morally responsible, 
would likely be unfamiliar and uncomfortable within the Church. 

Protest against God, however, is a common theme in the Hebrew Bible. Job 
is but one of these protestors. As Will Kynes writes, “Job joins the heroes of 
Israelite faith, Abraham (Gen 18:25), Jacob (Gen 32:24–32), and Moses (Exod 
32:12), the psalmists who dare to cry ‘Why?’ and ‘How long?’ and prophets 
such as Jeremiah and Habakkuk, in confronting God and demanding that the 
deity make things right.”23 There is a biblical basis for protest against God. 
Liturgically, this biblical precedent could be a bridge for using lament and 
protest as a way of re-engaging with an all-powerful Creator God, under whom 
all creation – including humans – sit. To use the language and images provided 

22 Lee, Lyrics of Lament, 87.
23 Will Kynes, My Psalm Has Turned into Weeping: Job’s Dialogue with the Psalms (Berlin, 

Boston: De Gruyter, 2012), 184f.

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 159

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


to us by Job, and the Psalms and Genesis and the prophets, could be a way of 
introducing this form of lament to Christian climate liturgy.

Second, it must be recognised that the possibility of reframing beliefs about 
God, humanity, and creation has the potential to be conceived of as a threat 
to one’s very identity. The cultural trauma that can arise from such threatened 
worldviews is being explored by the author in other work,24 but it must also 
be acknowledged here. The proposed reframing of understandings about hu­
manity’s place in creation on the basis of lament has the same end result 
as the alternative narratives that have been proposed by eco-hermeneutical 
approaches to Job 38–41 and Psalm 104, but it approaches this conclusion from 
a different angle. It is this different angle that, it is suggested, is key. The act 
of lamenting against God begins from within the very belief systems that it 
eventually reframes. It begins from the divine command to have dominion (or 
to be stewards), and yet in responding to that very command the act of lament 
positions humanity within a strongly theocentric worldview where humans do 
not have rights or particular responsibilities over the Earth. 

By working from within these belief systems, there is the possibility to reduce 
potential threats to people’s worldviews (which can lead people to hold on to 
these worldviews even more strongly). There is also another benefit to lament. 
Molly Farneth points out that rituals can build communities by creating shared 
practices and reflecting the values of those who participate.25 In using lament to 
God in climate liturgy, a space can be created in which people can gather and 
find renewed identity together as worshippers of the Creator God. In the ritual 
use of lament, there is the opportunity to pray in a way that reframes beliefs to 
reflect the reality of the current crisis, these beliefs can shape future action and 
treatment of the Earth, and throughout this cycle of practice and belief there 
can be relationship with one another as well as with the Earth and, at the heart 
of it all, with God. 

24 Diana Paulding, “Responding to a Disrupted World: Reading Job in the Light of Cultural 
Trauma.” (Doctor of Philosophy University of Exeter, 2025).

25 Molly Farneth, The Politics of Ritual (Princeton: Princeton University Press, 2023).

160 DIANA PAULDING

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klagen – ein Lebensmittel 
Praxistheoretische Erkundungen in autobiografischer 
Sterbe- und Trauerliteratur

Ulrike Wagner-Rau

1. Der Trauer Ausdruck geben

Trauer ist ein schmerzliches, von vielen als„negativ“ empfundenes Gefühl; es 
fällt schwer sich ihm zu stellen. Bereits Sigmund Freud aber hat in seinem klei­
nen Aufsatz „Trauer und Melancholie“ herausgearbeitet, dass es nicht lebens­
förderlich ist, der Trauer auszuweichen, vielmehr die Abwehr dieses Gefühls 
„melancholisch“, also depressiv machen kann.1 Anders, als zu weinen, zu klagen, 
auch anzuklagen, was im Laufe der Zeit den inneren Raum schafft, um sich 
dem Leben zuzuwenden, schwächt die Depression die emotionale Resonanz 
und das Selbstempfinden und damit die Lebensfreude insgesamt. Während 
Trauer eine notwendige Reaktion auf einen Verlust ist und damit eine unver­
meidliche Erfahrung im menschlichen Leben, kann die Verleugnung der Trauer 
die Gestalt einer psychischen Beeinträchtigung annehmen und das emotionale 
Leben verarmen lassen.

Auch in gesellschaftsanalytischer Perspektive gibt es Entwicklungen, die zu 
betrauern sind. Alexander und Margarete Mitscherlich haben in ihrem wirk­
mächtigen Buch „Die Unfähigkeit zu trauern“ den Finger in die Wunde der 
deutschen Nachkriegsgesellschaft gelegt.2 Weil, so ihre These, der Verlust des 
Ich-Ideals und der leitenden Lebensorientierung mit dem Suizid Adolf Hitlers 
und dem Zusammenbruch des Deutschen Reiches keine Trauer ausgelöst habe, 
vielmehr die damit verbundenen Empfindungen von Schmerz, Scham und 
Schuld von vielen Menschen verdrängt wurden, sei der Verlust des Selbstwertes 
mit Arbeit und Wiederaufbau betäubt worden und eine tendenziell empathielo­
se, melancholische Generation habe das gesellschaftliche Leben geprägt. Auch 
gegenwärtig greifen Autor:innen die Notwendigkeit der Trauer in politischer 
Hinsicht auf und betonen, dass angesichts der Klimakrise, der Naturzerstörung 
und des Vormarsches rechter Bewegungen und Parteien Trauer eine angemesse­

1 Vgl. Sigmund Freud: Trauer und Melancholie (GW 10), Frankfurt a. M. 1946, 427–446.
2 Alexander Mitscherlich/Margarete Mitscherlich, Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen kol­

lektiven Verhaltens, München 1967.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne Reaktion sei, die weiterführe als ein pragmatischer Optimismus und eine 
Verleugnung der bedrohlichen Entwicklungen in der Realität.3

Zwar folgt die Trauertheorie heute in mancher Hinsicht anderen Spuren als 
Sigmund Freud. Sie geht nicht – wie dieser es annimmt – davon aus, dass die 
Trauerarbeit Menschen dazu führt, die libidinöse Beziehung vom verlorenen 
Objekt völlig abzuziehen, sondern sieht vielmehr die Fortsetzung und den 
Gestaltwandel der Beziehung zum Verlorenen im Vordergrund. Zwar, so u.a. 
Roland Kachler, sei es notwendig, die Realität des Verlustes anzuerkennen, 
ebenso aber gehe es darum, die innerlich weiter bestehende Beziehung zu den 
Toten anzuerkennen und mit ihr umzugehen.4 Auch in der Gegenwart findet 
aber die These Freuds Akzeptanz, dass ein schmerzlicher Verlust notwendiger­
weise Trauer nach sich zieht und dies nicht als eine Krankheit oder Schwäche 
anzusehen ist, sondern als eine unverzichtbare Lebensäußerung, durch die 
Menschen zu neuer Lebensbejahung finden. Das Durchqueren des Schmerzes 
ist nötig, um Zuversicht wiederzufinden und ein liebesvolles und produktives 
Leben trotz erlittener Verluste führen zu können.

Mit dem Thema der Klage, das hier im Fokus steht, ist die expressive Seite 
der Trauer aufgerufen. Denn Trauer bleibt nicht im Inneren eines Menschen 
verborgen, jedenfalls nicht, wenn sie einen heilsamen Weg nimmt. Sie sucht 
sich Ausdrucksformen, die innerlich entlasten und in die Kommunikation mit 
Anderen führen, die potentiell hilfreich sind. Um mit der Trauer nicht allein zu 
bleiben, muss man – wie auch immer – klagen, und zwar auf eine Weise, die der 
Verwirrung und der Gefährdung des Selbstempfindens gerecht wird, die mit 
einem Verlust verbunden sind. Teil der Trauer sind widersprüchliche, schwer 
erträgliche, teils als „verrückt“ verdächtigte Empfindungen. Sie ist begleitet von 
Ängsten und Ohnmachtserfahrung. Sie kann unbegreifliche Wut und ein tie­
fes Gefühl der Verzweiflung und der Aussichtslosigkeit hervorbringen oder in 
eine völlige Erstarrung hineinführen. Wenn das Leben der eigenen Kontrolle 
entgleitet, schlimme Widerfahrnisse die bekannten und stabilisierenden Alltags­
routinen irritieren, wird das grundlegende Vertrauen ins Leben erschüttert 
oder – im Fall schwerer Traumatisierungen – sogar zerstört.5 Menschen entwi­
ckeln Umgangsweisen mit dieser auf Dauer nicht erträglichen Situation. Sie 
suchen nach Erfahrungen, die den nächsten Schritt ermöglichen, ihre Ängste 
begrenzen und in der Lage sind, ein zunächst überwältigendes, amorphes und 
sprachloses Geschehen zu gestalten. In unterschiedlichen Formen zu klagen, 
ist ein wesentliches Geschehen in diesem Prozess. Durch sie werden Schmerz, 

3 Vgl. Jonathan Lear, Imaging the End. Mourning and Ethical Life, Cambridge 2022; Daniel 
Strassberg, Die Unfähigkeit zu trauern. Wir befinden uns mitten in existenziellen Krisen. 
Warum sind wir nicht in der Lage, uns den Ernst der Lage einzugestehen?, in: Republik, 
https://www.republik.ch/2025/02/11/strassberg-die-unfaehigkeit-zu-trauern [09.07.25].

4 Vgl. Roland Kachler, Hypnosystemische Trauerbegleitung. Ein Leitfaden für die Praxis, Heidel­
berg 32014, 70–84.

5 Vgl. Günther H. Seidler, Psychotraumatologie. Das Lehrbuch, Stuttgart 2013, 18f.

162 ULRIKE WAGNER-RAU

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.republik.ch/2025/02/11/strassberg-die-unfaehigkeit-zu-trauern
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.republik.ch/2025/02/11/strassberg-die-unfaehigkeit-zu-trauern


Angst, verlorene Liebe und Hoffnung aus dem Inneren nach außen gebracht. 
Damit wird die Trauer nicht nur für andere wahrnehmbar, sodass diese darauf 
reagieren können, sondern ebenso wird sie für die Betroffenen selbst zu einem 
Gegenüber, das ihr Leben nicht fortwährend dominiert, sondern zu dem sie 
sich mit eigener Agency in Beziehung setzen können. Damit findet der Verlust 
Eingang in Prozesse der Selbstreflexivität und kann sich in seiner Bedeutung 
verwandeln, auch wenn weder die Wunde völlig verschwindet noch die Bezie­
hung zum Verlorenen.

2. Eine Annäherung an Klageformen über autobiographische Sterbe- 
und Trauerliteratur

In meinem Buch „Im Umfeld des Todes leben“6 habe ich mich intensiv mit 
autobiographischer Trauer- und Sterbeliteratur namhafter Autor:innen befasst. 
Diese Texte sind das empirische Material, über das Umgangsweisen mit der 
Todesbedrohung bzw. mit der Trauer nach dem Verlust eines nahen Menschen 
zugänglich gemacht werden. Der Vorteil dieses Vorgehens besteht u.a. darin, 
dass Verarbeitungsprozesse verfolgt werden können, die teils über mehrere Jah­
re andauern. Die Texte ermöglichen also in gewisser Weise Erkenntnisse, wie sie 
sonst einer Langzeitstudie vorbehalten sind. Problematisieren hingegen kann 
man den Umstand, dass zwischen autobiographischen und autofiktionalen As­
pekten entsprechender Literatur nicht immer deutlich zu unterscheiden ist. 
Die Auswahl der bearbeiteten Bücher richtete sich deshalb nicht zuletzt nach 
dem Kriterium, ob sie – z.B. als Tagebuchnotizen o.ä. – nah am Geschehen 
selbst verfasst wurden. Das literarische Material ist nicht repräsentativ, wie 
es für qualitativ-empirische Zugänge durchgehend gilt, aber seine Analyse ist 
dennoch aufschlussreich und theoretisch anregend. Die ausgewählten Bücher 
erschienen in mehreren Auflagen und als Taschenbücher, wurden teilweise in 
Literatur-Podcasts, im Radio oder TV besprochen. D.h. sie haben nicht nur für 
die Autor:innen eine Bedeutung, weil diese im Schreiben einen Ausdruck für 
ihr Leiden finden, sondern auch im Lesen entsteht eine als wesentlich empfun­
dene Identifikation. Mehrfach wird entsprechend in den Selbstzeugnissen der 
Trauernden erwähnt, dass ihnen in den Zeiten der akuten Trauer vor allem die 
Bücher ähnlich betroffener Menschen entgegenkamen, ja, es ihnen überhaupt 
nur möglich war, solche Literatur zu rezipieren, die ihnen etwas von ihren 
eigenen Erfahrungen widerspiegelte.

Es zeigt sich also, dass literarische Texte an einer Auseinandersetzung mit 
dem Tod teilhaben, die jenseits einer naturwissenschaftlichen Orientierung der 

6 Vgl. Ulrike Wagner-Rau, Im Umfeld des Todes leben. Religiöse Transformation und kirchliche 
Praxis, Stuttgart 2024.

KLAGEN – EIN LEBENSMITTEL 163

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Medizin und des Nachdenkens über die Endlichkeit des menschlichen Lebens 
Wege öffnet, die über poetische und imaginative Formen die Gefühlswelt vom 
Tod Betroffener auf eine andere Weise erreicht als über die rationale Erklärung. 
Dies vermutet auch die Literaturwissenschaftlerin Christine Steinhoff.

Im Zeitalter der Naturwissenschaft ist die Literatur noch als Raum erhalten, in dem ein 
nicht-naturwissenschaftlicher Zugang zur Welt möglich ist. Von ihr wird daher möglicher­
weise in besonderem Maße erwartet, zur Lösung nicht rational bewältigbarer Probleme wie 
dem Tod beizutragen.7

Zusätzlich finden sich in den letzten Jahren in den sozialen Medien – gleich­
sam als populäre Version analoger Äußerungen – in wachsendem Maße Texte, 
Bilder, Filme, die in einer geradezu erschreckenden, teils auch ethisch zu pro­
blematisierenden Offenheit eigenes Leiden und das naher Angehöriger teilen.8 
Dies sind Phänomene, die in ein viel umfassenderes Feld der Artikulation von 
Kranken- und Trauergeschichten hineinführen als sie die gedruckten Texte 
bekannter Autor:innen darstellen. Auch letztere sind aber erst seit ca. vierzig 
Jahren in zunehmender Zahl zu finden. Die individualisierte bzw. singularisier­
te Gesellschaft bringt persönliche Klagen in der Gestalt des Schreibens, Lesens, 
Filmemachens und anderer Formen der Artikulation existenzieller Bedrängnis 
hervor. Sie spiegeln das Umgehen mit der Trauer in einer Zeit, in der gemeinsa­
me Formen dafür weitgehend verloren sind.

In diesem Sinne kann man die Bücher, die ich analysiert habe, zunächst als 
Klagetexte verstehen, in denen das Leiden an lebensbedrohlicher Krankheit und 
Verlust der nächsten Menschen ausgedrückt wird. Die Bücher sind Zeugnisse 
des Leidens und der Erfahrungen, die dieses Leiden ausmachen. Zugleich aber 
sind sie auch Zeugnisse der Selbstermächtigung, weil sie das Leiden gestalten, 
sodass Menschen sich diesem als Akteure gegenüberstellen. Sie bleiben nicht 
in der Haltung eines Opfers, obwohl sie Entscheidendes – sei es der Verlust 
der Gesundheit oder der eines nahen Angehörigen – ohnmächtig hinnehmen 
müssen, sondern geben dem Erleiden eine Form. So schreibt das hochaltrige 
Ehepaar Yalom, das sich angesichts der letalen Diagnose für die an Krebs 
erkrankte Marilyn dazu entschlossen hat, das jeweilige Erleben im schriftlichen 
Dialog auszutauschen: Wir tun „das, was wir können und was uns aufrecht 
erhält“. So äußert sich Marilyn. Und ihr Mann Irving setzt ähnlich hinzu: „Wir 
schreiben, um unserer Existenz einen Sinn zu verleihen, auch wenn es uns in 
die dunkelsten Zonen des körperlichen Verfalls und des Todes befördert. Dieses 

7 Christine Steinhoff, Literarische Todesbewältigung, in: Michael Anderheiden/Wolfgang U. Eck­
art (Hg.), Handbuch Sterben und Menschenwürde, Berlin 2012, 1815–1832:1817.

8 Vgl. Corina Caduff, Körper – Geschlecht – Sterben, in: Angela Berlis/Magdalene L. Frett­
löh/Isabelle Noth/Silvia Schroer (Hg.), Die Geschlechter des Todes. Theologische Perspekti­
ven auf Tod und Gender, Göttingen 2022, 25–38.

164 ULRIKE WAGNER-RAU

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Buch soll uns zu allererst und vor allem dabei helfen, mit dem Ende des Lebens 
zurechtzukommen.“9

Die Fähigkeit zu schreiben wird zum Lebenszeichen in bedrohlicher Lage. 
Maxie Wander, eine Autorin, die in der DDR lebte und 1977 im Alter von 44 
Jahren an einer Brustkrebserkrankung verstarb, hält nach der ersten großen 
Operation fest: „… der rechte Arm ist noch sehr schwach und kann kaum den 
Stift halten, aber ich versuche trotzdem meine erste Eintragung im Tagebuch.“10 

Schreibend tritt sie heraus aus der pathischen Situation, in der etwas mit ihrem 
Körper gemacht worden ist. Jetzt nimmt sie wieder den Stift in die Hand und 
gestaltet aktiv das Erlebte.

Erfahrungen der Selbstmächtigkeit durch das Schreiben werden in vielen 
der Bücher benannt. Das Formulieren ist ein Mittel, um dem Schock, der 
Desorientierung und Angst Grenzen zu setzen und sich wenigstens partiell zu:r 
Autor:in des eigenen Lebens zu machen.

Eindrucksvoll – freilich in der Tiefe der Beängstigung nur ahnungsweise – 
kann man die Bedeutung eines solchen Prozesses nachvollziehen in dem Buch 
„Arbeit und Struktur“ von Wolfgang Herrndorf, dessen Hirntumor ihm zeitwei­
se ein konsistentes Denken unmöglich macht. Indem er das Wiederkehren der 
Fähigkeit spürt, den Gedankenzusammenhang schriftlich festzuhalten, findet er 
sich als Person mit einer Geschichte wieder. „Unter unendlicher Anstrengung 
baue ich die Gedankenkette wieder zusammen und gehe auf Zehenspitzen auf 
die Toilette, um sie aufzuschreiben.“11 „Auf Zehenspitzen“ – der Zusammenhang 
des Lebens und der Person sind prekär. Jedes laute Geräusch, jede heftige Bewe­
gung könnte ihn zerstören. Eine solche Gefährdung erlebt nicht nur dieser Au­
tor, sondern viele Menschen, deren Lebensperspektive durch ein traumatisches 
Ereignis zerbricht. Wenn es möglich wird, eine „Gedankenkette“ herzustellen, 
den Zusammenhang einer Geschichte zu finden, verbinden sich die Aspekte des 
Lebens, die auseinanderzufallen drohen.

Das Klagen, so zeigt es sich, ist ein kreativer Prozess. Auch wenn es nur 
Schreckliches zum Ausdruck bringt, liegt darin potenziell der Beginn von etwas 
Neuem.

2.1 Schmerzhafte Klage

Aber die Entscheidung, mit dem Schreiben zu beginnen, erfordert den Ent­
schluss, sich dem Schmerz anzunähern und sich dem emotionalen Feld der 

9 Irving D. Yalom/Marilyn Yalom, Unzertrennlich. Über den Tod und das Leben, München 
2021, 12f.

10 Maxie Wander, Leben wär’ eine prima Alternative. Tagebuchaufzeichnungen und Briefe, 
Darmstadt/Neuwied 191984, 18.

11 Wolfgang Herrndorf, Arbeit und Struktur, Berlin 2013, 12.

KLAGEN – EIN LEBENSMITTEL 165

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trauer auszusetzen. Man muss die bedrückenden und beängstigenden Bilder in 
der Erinnerung aufrufen und damit etwas vom Vergangenen neu durchleben. 
Klagen braucht insofern Mut. Gabriele von Arnim, ca. fünf Jahre nach dem Tod 
ihres Ehemannes, den sie zehn Jahre gepflegt hatte, schreibt in einem Brief an 
ihre Freundin: „Erzähl es, hast du gesagt, als wir uns vor Wochen das letzte Mal 
sahen und unter tiefhängenden Wolkenkissen spazieren gingen … Und seither 
frage ich mich, was ist ‚es‘. Und erschrecke. […] Es ist ein Füllhorn aus Kümmer­
nis und Widrigkeiten.“ Und sie fragt weiter: „Will ich das hier wirklich? Da 
draußen gibt es Menschen, Museen, Radwege, Parks, Konzerte, Zimmertheater, 
Kneipen […].“12 Es gäbe ja zahlreiche Möglichkeiten, etwas anderes zu tun, als 
sich einer schmerzlichen Vergangenheit zuzuwenden. Zu klagen, das wird in 
diesen und ähnlichen Formulierungen deutlich, ist selbst bedrohlich, vielleicht 
irgendwann befreiend, aber zunächst ein beängstigender Weg in dunkle Zonen.

Das Schreiben ist eine anstrengende Formsuche in einer Lebenssituation, 
in der die vertraute Gestalt des Alltags zerbrochen ist. Dies gilt umso mehr, 
wenn das Unglück sehr plötzlich über Menschen hereinbricht und sie keine Ge­
legenheit hatten, sich mit einem drohenden Verlust auseinanderzusetzen. Mög­
licherweise sind ihre hirnphysiologischen Möglichkeiten überfordert damit, die 
chaotischen Emotionen geistig zu verarbeiten.13 Vielleicht verlieren Menschen 
zunächst oder auch dauerhaft die Fähigkeit, Sprache zu finden für das, was in 
ihnen vorgeht. Auch die Autor:innen, deren Bücher ich bearbeitet habe und die 
Meister:innen des sprachlichen Ausdrucks sind, kommen hier an ihre Grenzen. 
Joan Didion, die ihren Mann durch einen unerwarteten Herztod verloren hat, 
der eintrat, während sie das Abendessen vorbereitete, ist sich bewusst, wie 
begrenzt sprachliche Möglichkeiten sind, um ihr Erleben wiederzugeben. Denn 
dieses ist bestimmt durch sich überlagernde Szenen, Bilder, ein Über- und 
Durcheinander von Emotionen und Erinnerungen. Sie schreibt:

[…] in diesem Fall wünschte ich, ich hätte anstelle von Wörtern einen Schneideraum, ausge­
rüstet mit einem Avis, einem digitalen Bearbeitungssystem, wo ich nur einen Knopf drücken 
müßte, um den Lauf der Zeit zu unterbrechen und ihnen alle Fragmente der Erinnerung 
gleichzeitig zeigen zu können, die mich jetzt einholen […]. Dies ist ein Fall, in dem ich mehr 
als Worte brauche, um den Sinn zu finden.14

Zunächst scheint es ihr unmöglich, die Intensität und die totale Besetzung der 
Wirklichkeit im Erleben des Verlustes in Worte zu fassen, das Neben- und 
Ineinander von Bildern, Szenen, Geräuschen, Empfindungen in das Nacheinan­
der einer Erzählung zu bringen. Damit das Erleben zur Sprache wird, braucht 
es einen Verarbeitungsprozess komplexer sensorischer Eindrücke und Emotio­
nen. Der Psychoanalytiker und Soziologe Alfred Lorenzer führt in seiner Theo­

12 Gabriele von Arnim, Das Leben ist ein vorübergehender Zustand, Hamburg 2021, 29.42.
13 Vgl. Bessel van der Kolk, Das Trauma in dir. Wie der Körper den Schrecken festhält und wie 

wir heilen können, Berlin 52024, 83–116.
14 Joan Didion, Das Jahr magischen Denkens, Berlin 2021, 12.

166 ULRIKE WAGNER-RAU

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rie des szenischen Erlebens dafür ein plastisches Beispiel an. Ungeheuer vielfäl­
tig nämlich sind die Beziehungserfahrungen eines Babys mit seiner Mutter, die 
in den Moment eingehen, in dem es erstmals „Mama“ sagt. Dieses ist eben nicht 
nur ein Wort, sondern eine Symbolisierung zahlloser, auch widersprüchlicher 
Erlebnisse.15

Die Autorin Naja Marie Aidt drückt den schwierigen Prozess der Sprachfin­
dung sehr radikal aus. Es ist für sie zunächst eine Unmöglichkeit, die eine 
geradezu maßlose Wut erregt, über den tragischen Verlust ihres 24jährigen 
Sohns und von ihrem Schmerz darüber zu schreiben. Schließlich ist es dennoch 
Sprache, die die Autorin benutzt, um die quälende Sprachlosigkeit zu fassen:

keine sprache möglich sprache starb mit meinem kind konnte nicht kunstvoll sein wollte 
keine verfickte kunst sein zum kotzen syntax zum kotzen schreibe wie ein kind hauptsätze 
unsicher alles was ich schreibe ist hölzern ich hasse das schreiben will nie wieder schreiben 
ich schreibe voll brennendem hass mein zorn ist ziellos fetzen ein schrei gebrüll ich bin eine 
kugelträgerin niemand soll mir mit seinem sanften shit kommen.16

Ein Text aus Satzfetzen, ohne Satzzeichen und Struktur, ohne Groß- und Klein­
schreibung, eine assoziative Aneinanderreihung wie von kurzen Ausrufen, ein 
Ausdruck unfassbaren Leids, das auf dem Weg ist, in Sprache gefasst zu werden.

Mit einer Klage anzuheben, ist also alles andere als harmlos, vielmehr psy­
chische und geistige Schwerstarbeit. Mit ihr treten Menschen in einen Raum 
ein, in dem schlimme Erfahrungen sie erneut zu überwältigen drohen, wenn 
es nicht gelingt, dafür eine Form zu finden, einen „Hauch von Ordnung“ – 
so der Titel des von Maike Schult angekündigten Buches zum Traumathema 
– herzustellen, indem Namenloses benannt und in eine Reihenfolge gebracht 
wird.17

3. Wie findet Leiden Ausdruck?

Ich möchte mich im Folgenden konzentrieren auf materielle Dimensionen der 
Klage, die der Sprachlichkeit vorausliegen bzw. sie begleiten. Denn der Prozess, 
der in die Sprache hineinführt, ist durchsetzt von körperlichem Erleben und 
entsprechenden Ausdrucksformen des Schmerzes. Zugleich sollen auch andere 
auf Materialität – wie Orte, Zeiten, Artefakte – bezogene Handlungsformen 
der Trauer fokussiert werden. Sie werden zwar aus Texten erschlossen, zeigen 
sich darin aber als eigenständiger Weg der Verarbeitung, der im Tun selbst 

15 Vgl. Alfred Lorenzer, Tiefenhermeneutische Kulturanalyse, in: Ders. (Hg.): Kultur-Analysen, 
Frankfurt a. M. 1986, 11–98:39–54.

16 Naja Marie Aidt, Hat der Tod dir etwas genommen, dann gib es zurück. Carls Buch, Mün­
chen 2021, 32.

17 Vgl. Maike Schult, Ein Hauch von Ordnung. Traumaarbeit als Aufgabe der Seelsorge (APrTH 
64), Leipzig 2023.

KLAGEN – EIN LEBENSMITTEL 167

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuversicht und Sinn generiert. Diese praxistheoretisch inspirierte Perspektive, 
die das Klagen im Horizont sozialer Praktiken wahrnimmt, ist – wie sich zeigen 
wird – auch im Blick auf die religiöse Praxis bedeutsam, theologisch meist 
aber weniger im Blick.18 Dies gilt, obwohl die Formulierungen und Metaphern 
der Klagepsalmen, die in anderen Beiträgen dieses Bandes behandelt werden, 
zahlreiche Beispiele dafür liefern, dass Trauer, Schmerz und Angst körperlich 
erlebt werden und die Wahrnehmung von Raum und Zeit verändern. Entspre­
chend sind auch lebensförderliche Umgangsweisen mit der Trauer nicht nur in 
innerlichen Entwicklungen zu suchen, sondern Trauer wird auch in sozialen 
Praktiken „getan“ und auf diesem Weg bearbeitet.

3.1 Das körperliche Erleben

Die unterschiedliche Intensität des körperlichen Erlebens von Trauer, die vor 
allem in der Anfangsphase eines schweren Verlustes hoch ist, spiegelt sich in 
Joan Didions Differenzierung von Leid und Trauer. Ersteres beschreibt sie als 
ein körperliches Widerfahrnis, dem sie völlig ausgeliefert ist: „Leid kommt, 
wenn es eintrifft, in nichts dem gleich, was wir erwarten. […] Leid ist anders. 
Leid kennt keinen Abstand. Leid kommt in Wellen, in Anfällen, in plötzlichen 
Befürchtungen, die die Knie weich machen und die Augen blind und den Alltag 
auslöschen.“19 Das Leid erfasst Didions gesamtes Leben, das Essen und das 
Schlafen, das Erleben der Stille in der leeren Wohnung, den Schrecken des mor­
gendlichen Erwachens mit dem unmittelbaren Einsetzen des Verlustschmerzes, 
die Angst, selbst zu sterben und die Abwesenheit von Zukunftsplänen. Diese 
Erfahrungen nach dem plötzlichen Tod ihres Mannes sind anders als die Trauer 
um ihre Eltern. Denn deren Verlust hat sie ihr ganzes Leben erwartet. Als 
er schließlich eintritt, ist sie davon berührt und traurig, aber sie wird nicht 
unfähig, ihre Alltagsroutinen aufrecht zu erhalten. „Mein Vater war tot, meine 
Mutter war tot, ich mußte eine Weile auf Minen achtgeben, aber ich stand 
morgens immer noch auf und brachte die Wäsche weg.“20

Ähnlich wie Didion ihr Leid als ein umfassendes, keine Distanz ermöglichen­
des Erleben beschreibt, fasst auch Naja Marie Aidt ihre Reaktion auf den Verlust 
des Sohnes: „Dies ist ein roher körperlicher Zustand, der nichts mit traurigen 
Gedanken oder mit dem ‚Trauern‘ an sich zu tun hat. Ein dumpfes Hämmern 
im Inneren. Unerbittliches fleischliches Wissen.“21 Und etwas später schreibt sie:

18 Vgl. einführend Julia Koll, Zu den Praktiken selbst! Der Practice Turn und seine Erträge für 
die Praktische Theologie, in: PTh 108.3/2019, 66–82.

19 Didion, Das Jahr des magischen Denkens, 32f.
20 Ebd., 33.
21 Aidt, Carls Buch, 134.

168 ULRIKE WAGNER-RAU

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Sprache, die mich immer begleitet hat und mein Leben war, vermag nichts. Sie keucht, 
fällt zu Boden, flach und unbrauchbar. […] Das Unbegreifliche zu begreifen ist kein sprach­
licher Vorgang. Diese Erkenntnis ist das verletzte Tier, das lebendige, verletzte Fleisch, das 
nicht versteht, warum es gefallen ist und nicht aufstehen kann […].22

Am Anfang steht ein unaufhörliches, die Person vor allem physisch und emo­
tional dominierendes Erleben, in dem es unmöglich scheint, sich selbst gegen­
überzutreten – das, so könnte man sagen, ist die Ausgangssituation, aus der 
eine Klage entstehen kann: ein körperlicher Schmerz, ohne Worte, einem über­
mächtigen Leid ausgeliefert.

Um diese präverbalen Empfindungen auszudrücken, hält die Kunst neben 
der Literatur auch andere Formen bereit. Die israelische Komponistin Chaya 
Czernowin ist die Urheberin der Oper „Pnima... ins Innere“, die auf eindrück­
liche Weise solch sprachloses Leid inszeniert.23 Das Stück drückt mit mensch­
lichen und instrumentalen Lauten und Tönen etwas von den transgenerationa­
len Auswirkungen des Holocaust und der erneuten Traumatisierung jüdischer 
Menschen am 7. Oktober 2023 aus. Es ist eine Klage ohne Worte. Auf der 
Bühne suchen umherirrende Körper eine Beziehung, aber sie verfehlen sich. Im 
Publikum erfährt man, wie schwer es ist, solche körperlichen Ausdrucksformen 
des Schmerzes zu ertragen und darauf zu reagieren. Man spürt das Leid im 
eigenen Körper, merkt, wie Worte nicht passen wollen, sie in der Gefahr stehen, 
vollkommen verfehlt zu wirken, zu harmlos angesichts des Geschehenen. „[...] 
niemand soll mir mit seinem sanften shit kommen.“24

Aber nicht nur die Ausdrucksformen des Schmerzes sind körperlich, sondern 
unter Umständen auch Erfahrungen, die über das Leid hinausführen. Peter 
Noll, an Krebs erkrankt, erzählt davon, wie er mit zwei Freundinnen eines 
Abends nackt auf die Terrasse tritt und sich mit ihnen in den leicht überfrore­
nen Schnee legt.25 Eiskalt geworden suchen die drei schließlich gemeinsam die 
Wärme eines Bettes. Eine ekstatische Erfahrung, irgendwie bereits erwartet, wie 
er schreibt, aber schließlich doch überraschend. Diese und ähnliche sinnlich 
überwältigende Erfahrungen nennt dieser Autor „Sinnoasen“. Sie vermitteln 
nicht den Zusammenhang einer geistigen Überzeugung, aber sie schenken 
punktuell Lebensgewissheit und Zuversicht für den nächsten Schritt. Naja Ma­
rie Aidt geht zum Boxtrainig, klagt und klagt an mit ihren Fäusten und wird 
dabei zugleich kräftiger, stärker für ihr Leben, das weitergeht.26 Wiederholt geht 
es in den untersuchten Büchern um die Erfahrung des Schwimmens: Wolfgang 
Herrndorf z.B. steigt bis fast zu seinem Tod in den Berliner Schlachtensee und 
erlebt darin eine elementare Lebendigkeit. Er schreibt:

22 A.a.O., 139.141.
23 Vgl. Staatstheater Darmstadt, Pnima… ins Innere, https://www.youtube.com/watch?v=g7d21P

1XftM, [09.07.25].
24 Aidt, Carls Buch, 32.
25 Vgl. Peter Noll, Diktate über Sterben und Tod, Ulm 1984.
26 Vgl. Aidt, Carls Buch, 157.

KLAGEN – EIN LEBENSMITTEL 169

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=g7d21P1XftM
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=g7d21P1XftM


Dieser rätselhafte See: Mitten in Berlin, herrlich baumumstanden, Graureiher, Haubentau­
cher, Blessen und ihre Jungen, klares, erfrischendes Wasser. Und nie ein Mensch. […] Start 
in die Badesaison. Nicht geschwommen, linke Schulter nicht belastbar, aber immerhin schon 
im See gestanden und auch irgendwie gelegen, toter Mann gespielt. […] Herrlicher Tag, 
acht bis zehn Grad, man riecht den Frühling. Bald werden die Bäume grün, lindgrün und 
maigrün und dunkelgrün vielleicht, aber lindgrün auf jeden Fall schon mal.27

Das sinnliche Erleben, darauf verweisen die angeführten Beispiele, steht am 
Anfang der Klage, ja, seine Wahrnehmung und sein Ausdruck ist bereits Klage. 
Dies gilt auch im Blick auf den Lebenswillen: Die Körperwahrnehmung wird 
zur Basis der Zuversicht und stärkt den Lebenswillen. „Körperliches Selbstge­
wahrsam ist der erste Schritt auf dem Weg zur Befreiung von der Tyrannei 
der Vergangenheit.“28 So schreibt Bessel van der Kolk über den Heilungsweg 
traumatisierter Menschen. Dies gilt auch für die Erfahrungen von seelischem 
Schmerz jenseits eines Traumas im engeren Sinn. Aus der Vertrautheit mit 
dem Körper und seinen Signalen erwächst die Möglichkeit zum Klagen und 
zu einem Selbstausdruck, der im Leiden und zugleich darüber hinausgreifend 
Lebensmöglichkeiten eröffnen kann.

3.2 Orte, Zeiten, Gegenstände

Immer wieder wird in der untersuchten Literatur der Ausdruck des Leidens als 
ein insgesamt auf Materialität bezogenes Tun sichtbar. Das gilt zum Beispiel für 
das Umgehen mit der Hinterlassenschaft von Verstorbenen. Ein Zettel mit der 
Handschrift eines verlorenen Menschen, das Ausräumen von Schränken und 
Wohnungen, die Wahrnehmung eines letzten Hauches vom Körpergeruch der 
Verstorbenen in der Kleidung – dies alles gewinnt Agency in der eigenen Le­
benspraxis. Die Praktiken werden zum Teil einer Klage, die sich im Tun selbst 
und ohne Worte vollzieht, und damit schwer fassbare Wirkungen hervorbringt. 
Die Realität verändert sich. Zsuzsa Bank schreibt nach dem Tod des Vaters: 
„Selbst der Abschied von Dingen wird schwer, dieser seelenlose Kram, weil alles 
mit ihm stirbt, jeder Gang, jede Geste, jede Nebensächlichkeit, jede Spur durch 
den Alltag, alles stirbt mit meinem Vater, sogar sein alter Mercedes stirbt mit 
ihm.“29

Wie das Umgehen mit den Dingen nicht nur ein Ausdruck der Trauer ist, 
sondern auch selbst auf die Trauer einwirkt, zeigt ein eindrucksvolles Beispiel 
aus einer Studie über verwaiste Eltern. Im Haus der Familie, die ihre älteste 
Tochter durch einen Unfall verloren hat, steht nach wie vor deren Stuhl am 
Esstisch. Die Tote sitzt mit am Tisch, gleichsam ein stummer, aber dennoch 

27 Herrndorf, Arbeit und Struktur, 213.311.
28 Van der Kolk, Das Trauma in dir, 158.
29 Zsuzsa Bánk, Sterben im Sommer, Frankfurt a. M. 2020, 165.

170 ULRIKE WAGNER-RAU

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehr sprechender Zeuge des Verlustes. Es ist schließlich die Haushaltshilfe, die 
den leeren Stuhl im Zuge ihrer Arbeit in die Ecke stellt, immer noch in sichtba­
rer Entfernung vom Familientisch, aber doch etwas weiter entfernt.30 Das Tun 
dieser Haushaltshilfe wie auch die Akzeptanz der veränderten Tischordnung 
durch die betroffene Familie könnte man als Teil ihres Klagens verstehen, als 
einen durchaus mit latent aggressiver Entschlossenheit verbundenen Akt, der 
den Verlust handgreiflich nachvollzieht.

Der Ausdruck von Leiden verbindet sich auch mit dem Aufsuchen oder 
Vermeiden von Orten. Hier finden sich individuell sehr unterschiedliche Hand­
lungsweisen. Während einige Trauernde die Orte und Landschaften meiden, 
die sich mit Erinnerungen an ihre Verstorbenen verbinden, suchen andere diese 
bewusst auf, um sich den verlorenen Menschen besonders nahe zu fühlen. So 
kreist Zsuzsa Bánks Buch um den Balaton, den Ort, an dem die Herkunft des 
Vaters situiert ist, an dem noch Verwandte leben und an dem regelmäßig die 
Sommer verbracht wurden, nachdem die Grenzen des Warschauer Paktes sich 
geöffnet hatten. In den ungarischen See einzutauchen, ist eine schmerzhafte 
Erinnerung an zahllose Situationen, in denen die verwaiste Tochter den Vater 
schwimmen sah oder in denen sie mit ihm zusammen geschwommen ist und 
darin eine ganz besondere Konzentration von Gemeinsamkeit und liebevoller 
Zuwendung erlebt hat. Auch nach seinem Tod fühlt sie im Wasser die Nähe 
zu ihm. Es ist, als ob sich im See die Lebenden und die Toten verbänden. In 
den letzten Sätzen des Buches heißt es: „Ein Bild werde ich sicher immer sehen 
können, eine Bewegung, die ich mit meinem Vater und nur mit ihm verbinde, 
seine Art, in den See zu steigen. […] Dann weit hinauszuschwimmen und im 
Blau zu verschwinden.“31 Ins Wasser des Sees zu steigen ist beides zugleich: 
schmerzhafte Klage über den Verlust und tröstliche Nähe zum Verlorenen im 
Horizont der Ewigkeit.

Das ambivalente – schmerzliche und schöne – Erleben der weitergehenden 
Gemeinschaft mit den Toten drückt sich nicht nur in Gedanken und Phanta­
sien, sondern auch materiell aus. Dinge, Orte, geprägte Zeiten und sinnliche 
Erfahrungen helfen dabei, die fortbestehende Beziehung zu den Verstorbenen 
zu gestalten und zu transformieren. Roland Kachler sieht die Aufgabe der 
Trauernden darin, mit dem Zwiespalt zwischen der sich fortsetzenden inneren 
Präsenz der Toten und der Erfahrung ihrer tatsächlichen Abwesenheit in einer 
lebensförderlichen Weise umzugehen. Es sei hilfreich, so seine Theorie, wenn 
sich im Kontakt zu den Toten die Spannung zwischen An- und Abwesenheit 
derselben verringere, eine Beziehung entstehe, in der die Trauernden den inne­
ren Raum gewinnen, um sich ihrem eigenen Leben wieder zuzuwenden, ohne 

30 Vgl. Dorothea Mecking, Die Toten sitzen mit am Tisch. Verlusterfahrungen von verwaisten 
Eltern und ihr Umgang mit dieser Lebenskrise, Göttingen 2016, 151.

31 Bánk, Sterben im Sommer, 238.

KLAGEN – EIN LEBENSMITTEL 171

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Verstorbenen endgültig zu verlieren.32 Dieser Prozess findet nicht zuletzt im 
Medium sozialer Praktiken statt. Gabriele von Arnim z.B. erfindet Rituale, um 
die Verbindung zu ihrem verstorbenen Mann handelnd herzustellen. Sie kauft 
einen Blumenstrauß, stellt eine Hälfte ans Grab ihres Mannes und die andere 
auf ihren Esstisch. Sie bringt einen Teil der Steine, die ein Freundeskreis ihr 
schenkt, auf den Friedhof und behält die übrigen in ihrer eigenen Wohnung. 
Auf unterschiedliche Weise inszeniert sie die Gleichzeitigkeit von Verlust und 
dennoch weiter bestehender Verbindung, setzt sie im Tun aus sich heraus, was 
zunächst kaum in Worte zu fassen ist und auch nicht immer Worte braucht, um 
bedeutsam zu sein.

4. Wer/was ist das Gegenüber des Klagens?

An wen richtet sich das Klagen, wer wird in ihm adressiert? Diese Frage wird 
in der analysierten Literatur, deren Autor:innen in einem meist distanzierten 
Verhältnis zum Christentum leben, nicht eindeutig beantwortet.

Zunächst gilt, was oben bereits angesprochen wurde: Indem das Leid aus­
gedrückt und aus sich herausgesetzt wird, sei es durch Schreie, sinnliches 
Wahrnehmen und Handlungen, Aktivitäten mit Bezug auf Artefakte, Orte oder 
Zeiten oder aber indem schließlich Worte dafür gefunden werden, wird der 
Schmerz selbst zu einem Gegenüber, zu dem man aktiv in Beziehung tritt. Da­
mit verliert er etwas von der Macht, das körperliche Empfinden, die Emotionen 
und Gedanken, den Alltag insgesamt völlig zu beherrschen. Aus dem traumati­
schen Schrecken, dem sich wiederholenden Stillstand, wird eine Geschichte. 
Joan Didion fasst in ihrer Unterscheidung zwischen Leid und Trauer präzise, 
um was es geht, nämlich die Wiedergewinnung von Selbstmächtigkeit, sodass 
alltägliche Notwendigkeiten, z.B. die Wäsche wegzubringen, ausgeführt werden 
können. Zwischen einem Zustand, in dem der Mensch sich vollkommen als 
Opfer seines Leids empfindet, und der Situation von Trauernden, die Leidvolles 
erleben und damit umgehen, steht die Klage – in welcher Form auch immer – 
als ein wesentliches Medium der Transformation.

Sodann aber liegt in den unterschiedlichen Ausdrucksformen des Leidens 
auch das Vertrauen oder die Sehnsucht, gehört zu werden. Klage ist ein perfor­
mativer Akt der Beziehungsaufnahme. Sie richtet sich an ein implizites Gegen­
über, ohne dass immer klar sein muss, inwieweit mit einem solchen zu rechnen 
ist. Sie tut so, als ob mit einem solchen zu rechnen sei und führt damit in einen 
Raum zwischen dem rational Zugänglichen und dem imaginativ Möglichen.

Dieser Zwischenraum spielt in der von mir bearbeiteten Literatur eine große 
Rolle – unabhängig von der religiösen Selbstverortung der Autor:innen. Die 

32 Vgl. Kachler, Hypnosystemische Trauerbegleitung, 35–52.

172 ULRIKE WAGNER-RAU

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leidenden Menschen wissen darum, dass sie dem Tod nicht entgehen, dass 
verlorene Liebste für immer verloren sind. Zugleich entwickeln sie Praktiken, 
die dieses Wissen gleichsam ignorieren, die ein als ob konstituieren. Sie klagen 
im Tun und in Worten, als ob sie gehört würden, ohne dass es für sie wesentlich 
ist zu klären, ob dies der Fall ist. Und in schwer fassbarer Weise werden sie 
mit ihren Klagen auch gehört, verwandelt sich ihr Leid, ohne zu verschwinden, 
geht ihr Leben weiter, wenn auch verwundet und ohne die Illusion, ungescho­
ren zu bleiben.

Insofern könnte man sagen: Mit der Klage beginnt auch jenseits explizit 
religiöser Praxis die Konstitution eines Raumes, in dem Menschen mit etwas 
rechnen, was rational nicht erwartbar ist, aber dennoch wirkt. Solch ein Zwi­
schenraum ist im Zusammenhang religiöser Praktiken konstitutiv, die beständig 
mit Wirkungen und einem Gegenüber rechnen, die nicht zu beweisen, aber 
dennoch bedeutungsvoll sind.33 Klagen, die wohl in allen Religionen zu finden 
sind, gehören in diesen Zusammenhang. Sie verändern nichts an einer bedrän­
genden Situation und haben dennoch das Potenzial, sie zu verwandeln.

Dabei, das erscheint mir wichtig, ist ein Zutrauen zur Wirksamkeit des 
Vollzuges der Klage selbst nötig. Dies hängt nicht zuletzt damit zusammen, 
sich in mancher Hinsicht die Grenzen der eigenen Handlungsmöglichkeiten 
einzugestehen, ja: auch Situationen der Ohnmacht auszuhalten, in denen es 
nichts unmittelbar zu tun gibt, um die Lage zu verbessern. In Zeiten der 
Not schnell etwas Hoffnungsstiftendes zu beschwören, kann die transformative 
Kraft der Klage zerstören. Hoffnung entsteht aus dem Durchgang durch Not 
und Angst; denn – so die französische Philosophin Corine Pelluchon – sie ist 
zu unterscheiden von einem Optimismus, der immer nur das Gute erwartet, 
obwohl die Wahrnehmung der Wirklichkeit dies als zweifelhaft erscheinen lässt. 
Pelluchon schreibt: „Die Hoffnung wurzelt in dem, was uns mit dem Leben 
verbindet, doch sie taucht auf, ohne dass wir sie vorprogrammiert haben.“34 

Dieser Satz fügt sich ein in eine theologische Begründung der Klage. Sie ist 
eine Praxis, die im Vertrauen auf eine im Moment ihres Vollzuges unabsehbare 
Veränderung der Wirklichkeit getan wird und damit den Ohnmächtigen eine 
Möglichkeit zur Lebensgestaltung anbietet.

33 Vgl. Ulrike Wagner-Rau, Religiosität im Zwischenraum, in: PTh 107.6/2018, 215–229.
34 Corine Pelluchon, Die Durchquerung des Unmöglichen. Hoffnung in Zeiten der Klimakata­

strophe, München 22024, 43.

KLAGEN – EIN LEBENSMITTEL 173

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ritualisierte Sprachform und aktuelle Performanz

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Psalmen-Ich und die betende Person 
Überlegungen zu Identifikation, Aneignung und Emotionalität 
im Klagelied des Einzelnen

Matthias Hopf

Klage- und Vertrauenspsalmen gehören vermutlich zu den wirkmächtigsten 
Texten des Alten Testaments – nicht zuletzt, weil sie die Rezipierenden auf ganz 
besondere Weise ansprechen. Diese Interaktion zwischen Text und Leser:in hat 
in den jüngeren Forschungen zu den Psalmen viel Aufmerksamkeit erhalten. 
Eben darum möchte ich in diesem Beitrag einen Blick auf die Interaktion 
zwischen Text und Rezipierenden werfen. Meine These ist dabei, dass in der 
Performanz eines Klagetextes zwischen dem Ich des Textes und dem Ich der 
betenden Person nicht einfach „nur“ Identifikation stattfindet, sondern etwas 
Tieferes und Grundlegenderes – etwas, das ich hier als Aneignung bezeichnen 
möchte.1

1. Ps 13 – eine Annäherung

Blicken wir dafür auf eines der Paradebeispiele für Klagetexte aus dem Buch der 
Psalmen: Ps 13 (in eigener Übersetzung).

1 Für den Chormeister, ein Psalm für David.
2 a Bis wann, JHWH – vergisst du mich (auf ) ewig?

b Bis wann verbirgst du dein Angesicht vor mir?
3 a Bis wann trage ich Gedanken in meiner Seele, Kummer in meinem 

Herzen tagtäglich?
b Bis wann erhebt sich mein Feind über mich?

4 a1 Blicke doch her!
a2 Antworte mir, JHWH, mein Gott!

1 Das Konzept der Aneignung bzw. insbesondere der Aneignungsprozesse wurde im alttestament­
lichen Bereich zuletzt und unabhängig von der vorliegenden Publikation auch von Anja 
Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiobbuch, (FAT II 151), 
Tübingen 2024, aufgegriffen (vgl. hierbei u.a. die konzeptionellen und terminologischen Über­
legungen zur Aneignung in Kapitel I, Abschnitt 5.2). Jene Studie und die vorliegende gehen 
dabei insofern unterschiedliche Wege, als Marschall Aneignungsprozesse stärker unter pro­
duktionsästhetischen Gesichtspunkten heranzieht, während hier stärker rezeptionsästhetisch 
operiert wird. Entsprechend können sich die Überlegungen jedoch hervorragend ergänzen.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b1 Erleuchte doch meine Augen,
b2 damit ich nicht zum Tode hin entschlafe!

5 a1 Damit mein Feind nicht sage:
a2 „Ich habe ihn überwunden.“
b1 (Damit) meine Widersacher (nicht) frohlocken,
b2 dass ich wanke.

6 a1 Ich aber – in deiner Gnade habe ich Sicherheit gefunden,
a2 mein Herz frohlockt über deine Rettung,
a3 ich will JHWH singen,
b denn er hat (Gutes) an mir getan.

Dieser Psalm ist nach gängiger Forschungsmeinung das beste und formgetreu­
este Exemplar der Gattung „Klagelied des Einzelnen“2. Nach der Überschrift 
(V. 1) setzt Ps 13 mit einer vierfachen „Bis wann“-Frage ein, welche die Klage 
der betenden Person formuliert (V. 2f.). Es folgen drei Bitten, die auf Gottes 
Beistand abzielen (V. 4ab1). Begründet wird das mit einer existenziellen Todes­
angst sowie mit der Angst vor einer erniedrigenden Reaktion der Gegner der 
betenden Person (V. 4b2–5). Dann folgt der sog. Stimmungsumschwung: ein 
radikales Umschlagen der Pragmatik von Klage und Bitte hin zu Vertrauen und 
Freude (V. 6).

In der Forschungsgeschichte hat gerade dieser letztgenannte Aspekt viel 
Aufmerksamkeit erhalten und es ranken sich viele Theorien um diesen Stim­
mungsumschwung – insbesondere hinsichtlich des Sitzes im Leben, wie also 
die historisch typische Kommunikationssituation der Gattung ausgesehen ha­
ben könnte. In Nachfolge von Joachim Begrich wurde etwa ein „priesterliches 
Heilsorakel“ als Hintergrund vermutet.3 Diese These hat sich sehr lange gehal­
ten, wurde dann aber zunehmend aufgrund mangelnder eindeutiger Belegtex­
te für ein solches historisches Setting als zu spekulativ zurückgewiesen.4 Zur 
Erklärung dieses sog. Stimmungsumschwungs wird inzwischen zumeist – insbe­
sondere vertreten durch Bernd Janowski5 – auf einen intrapsychischen Prozess 
verwiesen. Dabei, so die These, geht die betende Person den thematisch-prag­

2 Vgl. grundlegend dazu Hermann Gunkel, Die Psalmen, Göttingen 51968, 46; sowie dessen um­
fangreiche Darstellung der Formeigenheiten in Hermann Gunkel, Einleitung in die Psalmen. 
Die Gattungen der religiösen Lyrik Israels (HK 2E), Göttingen 1933, 172–265 (insbesondere 
240–243); dies betrifft m.E. allerdings lediglich die Grundform von Klage, Bitte, Vertrauens­
bekenntnis und Lobgelübde, da weitere Aspekte wie etwa die Dreiteiligkeit von Klage und 
Bitte (stark hervorgehoben z.B. bei Hans-Christoph Schmitt, Arbeitsbuch zum Alten Testament. 
Grundzüge der Geschichte Israels und der alttestamentlichen Schriften [UTB 2146], Göttingen 
22007, 421) kaum als Stammelement bezeichnet werden können.

3 Vgl. insbesondere Joachim Begrich, Das priesterliche Heilsorakel (1934), in: ders.: Gesammelte 
Studien zum Alten Testament (TB 21), München 1964, 217–231.

4 Vgl. beispielsweise Bernd Janowski, Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psal­
men, Neukirchen-Vluyn 2003, 76 (inkl. weitere Literaturhinweise).

5 Vgl. a.a.O., 75–84; ähnlich auch Dorothea Erbele-Küster, Lesen als Akt des Betens. Eine Rezep­
tionsästhetik der Psalmen (WMANT 87), Neukirchen-Vluyn 2001, 176f., die aber mit ihrer

178 MATTHIAS HOPF

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matischen Weg von der Klage zum Vertrauen, von der Not zur Rettung mit.6 
Dieses nachsprechende Mit-Beten, dieser Gebetsprozess wäre demnach die 
Grundlage für die „therapeutische Qualität der Klagepsalmen“7.

Gerade diese Deutung wirft jedoch eine weitere Frage auf, nämlich jene nach 
der Identifikation mit dem Psalm-Ich. Oder genauer: Es geht um die rezepti­
onsästhetische Frage nach der Interaktion zwischen Text und Rezipierenden. 
Dieser Aspekt soll im Zentrum meines Beitrags stehen – und weniger jener der 
historischen Kommunikationssituation des konkreten Textes bzw. der Gattung. 
Der Fokus liegt mithin auf der Relation des im Psalmtext angelegten betenden 
Ichs, also der impliziten Leseperson einerseits, und der empirischen Leseperson 
andererseits, d. h. dem konkreten Menschen, welcher den Psalm liest.8 Wie ist 
dieses Verhältnis von historischem Klagetext und klagenden Betenden durch die 
Zeiten hindurch zu interpretieren – und wie „funktioniert“ es?

2. Identifikation und Aneignung – konzeptionelle Überlegungen

Wie eben schon erwähnt, spielt in dieser Hinsicht in der Forschung vor allem 
ein Konzept eine große Rolle: das der Identifikation. Dieses wurde in jüngerer 
Zeit stärker unter die Lupe genommen. Insbesondere Sigrid Eder hat in ihrer 
Habilitation nach den „Identifikationspotenzialen“ der Psalmen gefragt.9 Aber 
auch Dorothea Erbele-Küster hat bereits in ihrer Dissertation das „Lesen als 
Akt des Betens“ thematisiert; dabei hat Letztere nicht zuletzt die in einigen 
Psalmen besonders prominente Figur Davids als ein zentrales Identifikations­
angebot der Texte ausgemacht. Diese These habe ich in einem früheren Beitrag 
in einer Hinsicht kritisiert: M. E. stellen diese narrativen Verweise auf David 
nämlich eher ein „Distanzelement“ dar, da sie eine „erzählerische Mittelbarkeit“ 
schaffen.10 Der Bezug auf die Figur Davids mit all dem zugehörigen narrativen 
Material im Hintergrund schließt eher interpretative Leerstellen, als dass er sie 
öffnet.11

Deutung als „Sprachgeschenk“ gleichzeitig zu stark psychologisierende Deutungen abzuweh­
ren versucht.

6 In diesem Sinne auch Frank-Lothar Hossfeld/Erich Zenger, Die Psalmen I. Psalm 1–50 
(NEB.AT 29), Würzburg 1993, 98.

7 Janowski, Konfliktgespräche, 84.
8 Vgl. zum Konzept des impliziten Lesers (und seinem Pendant, dem empirischen Leser) in 

Bezug auf die Psalmen schon Erbele-Küster, Lesen, 13–15, im Rückgriff u.a. auf Wolfgang Iser, 
Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung (UTB 636), München 21984, 50–67.

9 Vgl. Sigrid Eder, Identifikationspotenziale in den Psalmen. Emotionen, Metaphern und Text­
dynamik in den Psalmen 30, 64, 90 und 147 (BBB 183), Göttingen 22019, 22 u.ö.

10 Matthias Hopf, Die Psalmen als „verbale Bühnen“, in: BZ NF 65/2021, 26.
11 Dies dürfte auch der oder zumindest ein Grund dafür sein, dass diese Überschriften in der 

performativen Rezeption meist beiseitegelassen werden.

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 179

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch wenn ich dem Grundgedanken dieses Einwandes treu bleiben wer­
de, möchte ich die Kritik im Folgenden ein wenig modifizieren. Die Figur 
Davids stellt nämlich tatsächlich ein „Identifikationsangebot“ dar. Nur würde 
ich gleichzeitig sagen, dass das Psalm-Ich jenseits solcher narrativer Ausschmü­
ckungen ein noch wesentlich größeres Identifikationsangebot macht: Dieses 
Ich bietet nämlich die Möglichkeit zur Aneignung des Textes. Dieses Konzept 
der Aneignung möchte ich dem der Identifikation zur Seite stellen, bzw. genau­
er: ihm der Identifikation als einen Spezialfall derselben zuordnen.

Was genau ist mit diesen Kategorien gemeint? Die Identifikation ist ein in 
der Forschung mittlerweile weithin rezipiertes und verbreitetes Konzept. Es 
geht insbesondere auf Hans Robert Jauß zurück, der in der Literaturwissen­
schaft eine Unterscheidung in fünf Formen der Identifikation etabliert hat: 
die assoziative, die admirative, die sympathetische, die katharthische und die 
ironische Identifikation,12 die aber nicht als Stufenmodell o. ä. zu verstehen 
sind, sondern als verschiedene, z.T. auch überlappende Formen.

Die assoziative Identifikation13 beschreibt die direkte „Übernahme einer Rolle 
in der geschlossenen imaginären Welt einer Spielhandlung“14. Sie ist damit 
vielleicht am nächsten dem, was ich im Folgenden als Aneignung beschreibe, 
wenngleich Differenzen bleiben. So betont Jauß zwar, dass das Gegenüber von 
Text und Rezipierenden aufgehoben werde;15 gleichzeitig bleibt die Stellung 
der Kommunikationspole in Opposition zueinander bestehen, weil es darum 
geht, dass „im Spiel Haltungen anderer“16 eingenommen werden und so eine 
„Antithese zur Lebenspraxis“17 entsteht.

Die admirative Identifikation18 ist zu verstehen als „normbildende Bewunde­
rung eines Helden, Heiligen oder Weisen“19, also einer positiven Identifikations­
figur innerhalb des Textes, die im Folgenden als Leitbild fungiert. Bei der 
sympathetischen Identifikation20 geht es darum, dass die Rezipierenden „durch 
[…] Rührung hindurch zur Solidarisierung mit dem leidenden Helden“21 gelan­
gen.22 Hieran zeigt sich, dass Identifikation insbesondere über die Ansprache 
des Gefühls der Empathie operiert.23

12 Vgl. Hans Robert Jauß, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M. 
41984, 260–292.

13 Vgl. a.a.O., 260–264.
14 A.a.O., 260.
15 Vgl. ebd.
16 A.a.O., 261.
17 A.a.O., 260.
18 Vgl. a.a.O., 264–270.
19 A.a.O., 264f.
20 Vgl. a.a.O., 271–277.
21 A.a.O., 271.
22 Diese letzten beiden Formen der Identifikation dürften bei der Bezugnahme auf David u.a. in 

den Psalmen eine größere Rolle spielen.
23 Vgl. auch Paul Bloom, Against Empathy. The Case for Rational Compassion, London 2018, 

etwa 16f., 64, 70 u.ö. (auch wenn der Begriff „Identifikation“ dabei nicht fällt). Er zeigt dabei 

180 MATTHIAS HOPF

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der katharthischen Identifikation24 wird das schon in der vorherigen Kate­
gorie angelegte ethische Element noch stärker sichtbar, da diese Form „durch 
tragische Erschütterung oder komische Entlastung eine Befreiung seines Ge­
müts“25 als Ziel hat; auch das reflexive Moment kommt hier stärker zum Tragen, 
da der Fokus für den Rezipierenden darauf liegt, „sich aus der Unmittelbarkeit 
seiner Identifikation wieder zur urteilenden Reflexion über das Dargestellte zu 
erheben“26. Die ironische Identifikation27 operiert mit der Durchbrechung von 
Erwartungen, indem zwar eine Identifikationsfigur angeboten wird, nur um 
jedoch diese durch Fehlverhalten etc. wieder zu dekonstruieren – und so einen 
Reflexionsprozess über das eigene Verhalten der Rezipierenden anzustoßen.

Das Grundkonzept in allen diesen Formen ist: Rezipierende zeichnen sich 
selbst in textliche Figuren ein, identifizieren sich mit ihnen. Dies geschieht ver­
mittels der Emotion der Empathie, welche in ihrem Wortsinn das Mitfühlen der 
Emotionen eines Gegenübers bezeichnet.28 Dies benötigt jedoch eben ein mehr 
oder weniger identifizierbares textliches Gegenüber, welches für die Rezipieren­
den durch seine Darstellung im Text zum Sympathieträger und Anknüpfpunkt 
wird. Erbele-Küster votiert hier dafür, dass eine stärker „biographische“ Zeich­
nung in einigen Psalmen das Ich jener Texte zu einem plastischeren Charakter 
macht.29 Gerade wegen dieser stärkeren Narrativität mit ihrer größeren Detail­
schärfe in der Darstellung fiele die Identifikation mit der Figur mithin leichter.30 

Dies korrespondiert mit dem sog. „identifiable victim effect“, demzufolge Em­
pathie immer dann erheblich leichter aufzubringen ist, wenn das Gegenüber 
stärker individuelle und weniger generische Züge trägt, wie u.a. Paul Bloom in 
seiner Metastudie „Against Empathy“ beschreibt.31 Insofern hat Erbele-Küster 
durchaus etwas Richtiges gesehen.

Doch so sehr in dieser Form der Identifikation auch eine Anteilnahme an 
den Gefühlen der literarischen Figur entsteht, so sehr beruht sie mit Jauß doch 
auf einem „Akt der Distanznahme“32 zwischen Figur und rezipierender Person. 
Entsprechend dürfte diese stärker individualisierte Zeichnung des Psalmen-Ichs 
auf einer anderen Ebene gleichzeitig eine größere Distanz aufbauen – gerade 

gleichzeitig auf, wie sehr der Identifikationsprozess von der individuellen Prädisposition 
der rezipierenden Person geleitet ist (vgl. Bloom, Empathy, 68–70), was auf psychologischer 
Ebene rezeptionsästhetische Prozesse bestätigt.

24 Vgl. Jauß, Erfahrung, 277–283.
25 A.a.O., 277.
26 A.a.O., 278.
27 A.a.O., 283–292.
28 Vgl. Bloom, Empathy, 16f.; auch Eder, Identifikationspotenziale, 49–52, rekurriert auf diesen 

Aspekt.
29 Vgl. dazu auch die Differenzierung bei Bernhard Asmuth, Einführung in die Dramenanalyse 

(Sammlung Metzler 188), Stuttgart 51997, 90–93, zwischen den verschiedenen Formen der 
Figurendarstellung in unterschiedlicher Detailschärfe.

30 Vgl. etwa Erbele-Küster, Lesen, 57–62.
31 Vgl. Bloom, Empathy, 88–95.
32 Jauß, Erfahrung, 253.

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 181

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil sie die Oppositionsstellung zwischen Figur und rezipierender Person ver­
stärkt. In jenen Texten nämlich, in denen das Ich ein namenloses Ich bleibt und 
in denen das Schicksal mit seinen Nöten, Klagegründen und Hoffnungen vager 
und interpretationsoffener dargestellt wird, kann leichter eine Aneignung des 
Textes durch die Rezipierenden erfolgen.

Mit Aneignung rekurriere ich im Übrigen auf ein Konzept der jüngeren 
Sozial- und Kulturwissenschaften, die damit beispielsweise die Aneignung pop­
kultureller Inhalte durch Jugendliche untersucht, also die Übernahme von As­
pekten aus der Popkultur in der eigenen Persönlichkeitsentwicklung.33 Dieses 
Konzept ist zwar nicht ohne Kritik geblieben, da etwa von Alexander Geimer 
moniert wird, dass eine „präzise Klärung des Konzepts der Aneignung noch 
aussteht“34 und es oft eher vorwissenschaftlich Verwendung findet. Gleichzeitig 
nimmt Geimer dieses Konzept aber selbst auf und versucht, es weiterzuentwi­
ckeln. Dabei definiert er Aneignung als „Ebene eines unmittelbaren Verstehens 
von … Sinnstrukturen“35, worauf ich mich im Folgenden beziehen werde. Mit 
anderen Worten: Bei der Identifikation bleibt die Gegenüberstellung zwischen 
textlicher Figur und rezipierender Person grundsätzlich bestehen. Demgegen­
über findet bei einer Aneignung viel stärker eine Art „Horizontverschmelzung“ 
statt, um Hans Georg Gadamer zu bemühen.36 Das Ich des Textes wird bis zu 
einem gewissen Grad zum Ich der rezipierenden Person. Letzterer macht sich 
das Ich des Textes mit seinen Nöten und Hoffnungen zu eigen. Gerade bei 
religiös-spirituellen Texten (aber letztlich auch bei Lieblings-Pop-Songs o. ä.) 
kann so der Text nahezu zu meinem Text werden, zu einem Text, der scheinbar 
exakt auf meine Lebenssituation passt.

33 Das Grundthema ist dabei jeweils die Herstellung von Subjektivität in der Interaktion mit 
bzw. in der Rezeption von Medienprodukten; vgl. Alexander Geimer, Das Konzept der An­
eignung in der qualitativen Rezeptionsforschung. Eine wissenssoziologische Präzisierung im 
Anschluss an die und in Abgrenzung von den Cultural Studies, in: ZfS 40/2011, 193f. Die 
oft nachzulesende Dimension der Ambivalenz von Gesellschaftskritik bzw. -konformismus 
(vgl. auch Jauß, Erfahrung, 245f., bzw. Geimer, Konzept, 193) soll hier allerdings bewusst 
ausgeblendet werden, da sie für die hier vorgelegten Überlegungen nicht von größerem 
Belang ist. Punktuell wurde auf den Begriff bzw. das Konzept der „Aneignung“ auch schon 
im exegetisch-theologischen Bereich zurückgegriffen; vgl. dazu exemplarisch Marianne Groh­
mann, Aneignung der Schrift. Wege einer christlichen Rezeption jüdischer Hermeneutik, 
Neukirchen-Vluyn 2000, in Bezug auf eine vor dem Hintergrund des christlich-jüdischen 
Dialogs nicht enteignende Schrifthermeneutik des Alten Testaments (dort allerdings in einer 
eher allgemeinsprachlichen Verwendung) sowie die schon erwähnte Studie von Marschall, 
Klage.

34 Geimer, Konzept, 195; vgl. auch weiter 195–197.
35 A.a.O., 197; Geimer bezieht sich in seiner Studie primär auf das Medium Film, was natürlich 

eine Differenz zum hier vorliegenden Medium Text darstellt. Die Mehrzahl seiner Überlegun­
gen scheint mir aber analog auf letzteres übertragbar. A.a.O., 196, verweist dabei im Übrigen 
auf verschiedene Kategorisierungsversuche und bietet mit der Unterscheidung in produktive 
und reproduktive Aneignung auch eine eigene an, um das Konzept schärfer zu stellen.

36 Vgl. Hans Georg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philoso­
phischen Hermeneutik (Gesammelte Werke 1), Tübingen 61990, 311 u.ö.

182 MATTHIAS HOPF

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Voraussetzungen hierfür sind m. E. weit überwiegend keine anderen als 
für die Identifikation. Es geht um „Leerstellen“, wie es Wolfgang Iser genannt 
hat:37 Es bedarf also gewisser „Unbestimmtheiten“38 in Texten, die durch die 
Erfahrungen der Rezipierenden angereichert und gefüllt werden können. Dies 
bringt auch eine eher generische Darstellung mit sich: Ist eine Beschreibung 
zu konkret, handelt es sich nicht oder nur noch bedingt um eine Leerstelle. In 
den Psalmen ist dies etwa in Form der oft sehr allgemein gehaltenen Zeichnung 
der Gefahren und Nöte mit wiederkehrenden Schlagworten erkennbar: Es sind 
gesichtslose „Feinde“, es ist eine nicht näher beschriebene Krankheit (z.B. Ps 6 
oder 88) oder Katastrophe, die der betenden Person zusetzt (vgl. neben Ps 13 
exemplarisch Ps 41 oder 55). Gerade Metaphern sind hier hervorragend geeig­
net, weil sie einen breiten Interpretationsspielraum eröffnen. Gleichzeitig sollte 
aber die Leerstelle nicht zu groß sein, die Beschreibungen nicht zu generisch, 
da sonst u.U. die emotionale Intensität verlorengeht. Diese nämlich ist entschei­
dend: Ohne textliche Emotionsdarstellung gibt es auch nichts, was durch die 
Empathie der Rezipierenden aufgenommen werden kann.

Insbesondere an Liebesgedichten – die nicht selten auf die eine oder andere 
Weise „Klagetexte“ sind – kann man dieses Phänomen gut ablesen, wie etwa 
hier an Rainer Maria Rilkes „Liebes-Lied“:

Wie soll ich meine Seele halten, daß
sie nicht an deine rührt? Wie soll ich sie
hinheben über dich zu andern Dingen?
Ach gerne möcht ich sie bei irgendwas
Verlorenem im Dunkeln unterbringen
an einer fremden stillen Stelle, die
nicht weiterschwingt, wenn deine Tiefen schwingen.
Doch alles, was uns anrührt, dich und mich,
nimmt uns zusammen wie ein Bogenstrich,
der aus zwei Saiten eine Stimme zieht.
Auf welches Instrument sind wir gespannt?
Und welcher Geiger hat uns in der Hand?
O süßes Lied.39

Die Klagesituation des Schmachtens nach der geliebten Person ist überdeutlich 
und dabei konkret wie generisch zugleich. Metaphern und emotional gefärbte 
Wendungen bieten genügend Andockpunkte, dass sich eine Person mit Liebes­
kummer diese Zeilen aneignen kann und in der Lage ist, sie selbst nachzuspre­
chen, sodass sie ihre eigene Situation beschreiben.

37 Vgl. Iser, Akt, 266f., 284 u.ö.
38 Vgl. a.a.O., 284 u.ö.; gleichwohl frage ich mich, ob eine Bezeichnung als „Unterbestimmtheit“ 

nicht treffender wäre, da es ja durchaus unterschiedliche „Unbestimmtheitsgrade“ gibt, wie 
Iser (und Ingarden) selbst schreiben, vgl. etwa a.a.O., 283.

39 Rainer Maria Rilke, Gedichte (Reclams Universal-Bibliothek 9623), Stuttgart 1997, 93.

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 183

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dennoch bleibt – und das ist unbedingt hervorzuheben – zuallermeist ein 
textlicher Überschuss, also Aspekte des Textes, die sich nicht vollständig in das 
Selbstbild der rezipierenden Person einfügen; oder zumindest Aspekte, für die 
es zunächst einer intensiveren Textarbeit zum Verstehen und Durchdringen von 
Worten, Bildern und Gedanken bedarf, bevor die Aspekte sich einfügen, bevor 
eine Aneignung stattfindet. In jedem Fall: Je stärker die Übereinstimmung ist 
und je weniger der Überschuss, desto weitgehender dürfte auch die Aneignung 
im Sinne der Horizontverschmelzung werden. Oder, um zwei Metaphern zu 
bemühen: Die Identifikation nutzt die textliche Figur als einen Spiegel, in 
welchem die rezipierende Person sich selbst erkennt. Demgegenüber wird das 
Ich (etwa der Psalmen) bei einer Aneignung wie zu einem eng anliegenden 
Handschuh, in welchen die rezipierende Person hineinschlüpft, um so die eige­
ne Lebenswelt in neuer Form zu begreifen.40 Je plastischer dabei die textliche 
Figur gezeichnet ist, je größer also auch der Überschuss ist, desto stärker dürfte 
die allgemeinere Identifikation greifen. Umgekehrt dürfte der Spezialfall der 
Aneignung eher dann vorliegen, wenn mehr interpretationsoffene Leerstellen 
für die Einzeichnung des rezipierenden Ichs in den Text existieren – ohne 
dabei zu generisch zu werden. Oder um noch ein anderes performatives Bild 
zu zeichnen: In der Identifikation bewegt sich die rezipierende Person auf 
die Identifikationsfigur zu. In der Aneignung holen sich Rezipierende die Erfah­
rungen, Bilder und Vorstellungen der Texte zu sich, in sich.

3. Zurück zu Ps 13 – der Text und die Rezipierenden

Wie stellt sich dies nun am konkreten Text dar? Wie „funktioniert“ dieses 
Aneignungspotenzial? Blicken wir erneut auf Ps 13.

3.1 Emotionalität

Prinzipiell ist eine grundlegende Emotionalität im Text vonnöten, die durch be­
stimmte Elemente hergestellt wird. Sowohl Andreas Wagner als auch Susanne 
Gillmayr-Bucher haben dabei Vorschläge für die Identifizierung von Emotio­
nen in Texten gemacht.41 Die nächstliegende Form in dieser Hinsicht ist die ex­
plizite Benennung von Emotionen mittels entsprechender Emotionsbegriffe. In 

40 Diese Metaphern haben gewisse konzeptionelle Überlappungen mit dem, was Geimer, Kon­
zept, 198–201, als produktive bzw. reproduktive Aneignung bezeichnet.

41 Vgl. Susanne Gillmayr-Bucher, Emotion und Kommunikation, in: Christian Frevel (Hg.), 
Biblische Anthropologie. Neue Einsichten aus dem Alten Testament (QD 237), Freiburg i. Br. 
2010, 279–290; sowie Andreas Wagner, Emotionen, Gefühle und Sprache im Alten Testament. 
Vier Studien (KUSATU 7), Kamen 22011, v.a. 28–42.

184 MATTHIAS HOPF

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ps 13 ist dies u.a. in der Wurzel גיל, „frohlocken“ zu erkennen.42 Damit wird in V. 
5 und 6 noch dazu ein Kontrast aufgemacht: zwischen dem befürchteten Froh­
locken der Feinde und jenem des betenden Ichs. Ebenso deutlich dürfte noch 
der Kummer, יגון, in V. 3 sein.43

Neben diesen expliziten Emotionen finden sich in Texten jedoch auch noch 
implizite, wie es Eder beschreibt. Sie bezieht sich dabei insbesondere auf Meta­
phern und andere Sprachbilder, die einen Schwerpunkt in ihren Psalmenanaly­
sen ausmachen.44 In Ps 13 findet man dies beispielsweise in der Aufforderung 
an Gott, die Augen hell zu machen, was eine Metapher für Freude sein dürfte.45 

Eder beschränkt sich dabei überwiegend auf solche recht eindeutigen Fälle.
Ich selbst würde jedoch noch einen Schritt weitergehen und insbesondere die 

impliziten Emotionen einbeziehen, die sich auf der Ebene der Konnotationen 
finden. So wie nämlich auch deutsche Lexeme bestimmte emotionale Konnota­
tionen aufweisen können, ist Ähnliches für das Hebräische anzunehmen.46 Die­
se Bedeutungsaspekte können wie in der Methodik der Traditionskritik durch 
intertextuelle Vergleiche ermittelt werden – zumindest innerhalb bestimmter 
Grenzen.47 Für Ps 13 weitet sich das Feld entsprechender Wörter und Wendun­
gen dadurch enorm aus: Das verborgene Angesicht verweist auf Angst,48 ebenso 
die Nennungen des Feindes49 und des Entschlafens zum Tode;50 umgekehrt 

42 Vgl. zur semantischen Bandbreite dieser Vokabel für „Freuen“ Jan Bergmann et al., Art. גיל. 
.in: ThWAT Bd. I (1973), 1011–1018 ,גִּילָה

43 Vgl. zu den Bedeutungsnuancen des Lexems als „Kummer, Schmerz, Trauer“ etc. Sieg fried 
Wagner, Art. יָגָה jāḡāh. יָגוֹן jāḡôn, תּוּגָה tûḡāh, in: ThWAT Bd. III (1982), 406–412.

44 Vgl. Eder, Identifikationspotenziale, 72 u.ö.
45 Vgl. dazu insbesondere Ps 19,9 oder Koh 11,7, implizit aber auch 1 Sam 14,29.
46 Auch Gillmayr-Bucher, Emotion, 284, und Wagner, Emotionen, 37, verweisen auf diesen 

Aspekt.
47 Vgl. zu dieser Methodik auch schon Matthias Hopf, Ein Gefühl der Heiligkeit? Einige Be­

obachtungen zu „religiösen Gefühlen“ im Heiligkeitsgesetz, in: Annette Haußmann/Niklas 
Schleicher/Peter Schütz (Hg.), Die Entdeckung der Inneren Welt. Religion und Psychologie 
in theologischer Perspektive (PThGG 36), Tübingen 2021, 97–121.; ders., Recht, Ethos und 
Heiligkeit. Eine rechtsanthropologische und rechtstheoretische Studie zum Heiligkeitsgesetz 
(Lev 17–26) (FAT 183), Tübingen 2024, 181–203 (inkl. weitere Literaturhinweise).

48 Vgl. für diese Deutung z.B. Ex 3,6; Mi 3,4; Ps 30,8; 44,25 oder Hi 13,20, indirekt über den Zorn 
Gottes und die daraus resultierende Angst beispielsweise auch in Dtn 31,17f.; Ps 22,25 oder Hi 
13,24.

49 Vgl. etwa die Ausführungen zum semantischen Hintergrund bei Ernst Jenni, Art. אֹיֵב ʾōjēb 
Feind, in: THAT Bd. I (1971), 116f.; denkbar wäre auch eine Verbindung mit der primären 
Emotion „Ärger“, die an der gegebenen Stelle aber weniger wahrscheinlich ist.

50 Die Wendung des Entschlafens zum Tode ist zwar hapax; dennoch dürfte hier im Aufrufen 
der Todessphäre insbesondere die Emotion der Angst aufgerufen sein, vgl. insbesondere 
Thomas Staubli/Silvia Schroer, Menschenbilder der Bibel, Ostfildern 2014, 836.

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 185

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind das Sich-Versichern (בטח),51 die Gnade (חֶסֶד),52 die Rettung (יְשׁוּעָה)53 oder 
das Singen (שׁיר)54 mit den primären Basis-Emotionen Freude und Interesse ver­
bunden.55

Doch selbst damit scheint mir noch nicht alles gesagt: Ich würde nämlich 
die These aufstellen, dass selbst die ästhetisch-poetische Gestaltung mit Stilmit­
teln die Ebene der Emotionen anspricht56 – ich nenne exemplarisch nur die 
Anapher in V. 2a–3b. Gleichwohl bewegen wir uns damit in schwer fassbaren 
Bereichen, weswegen ich es bei dieser Andeutung belasse.

Es sollte aber deutlich geworden sein, dass die sprachlichen und inhaltlichen 
Gegebenheiten des Textes eine hohe Emotionalität kreieren, die als Andock­
punkt für die Rezipierenden dient.

3.2 Leerstellen

Gleichzeitig sind in Ps 13 die Leerstellen in einem guten Verhältnis zwischen ge­
nerischer Darstellung und Konkretheit: Es ist von existenziellen Problemen die 
Rede, die aber nicht so konkret sind, dass Interpretationsmöglichkeiten ver­
sperrt wären.57 Vielmehr können Wörter wie „Kummer“ (יָגוֹן, V. 3) oder auch 
„Rettung“ (יְשׁוּעָה, V. 6) je individuell gefüllt werden; ebenso die im Psalm er­
wähnten Feinde (אֹיֵב und צַר, V. 5.), in welche verschiedene konkrete Konflikte 
eingetragen werden können. Auch wenn (oder vielleicht sogar gerade weil) da­
rin selbstverständlich wiederkehrende Muster auszumachen sind,58 ist zu beto­

51 Zur Verbindung der Wurzel בטח mit der Emotion „Interesse“ vgl. Hopf, Recht, 199.
52 Vgl. die Zusammenfassung der Semantik des Lexems bei Hans-Jürgen Zobel, Art. חֶסֶד ḥæsæḏ, 

in: ThWAT Bd. III (1982), 56–59, aus welcher deutlich hervortritt, welch starkes menschliche 
„Interesse“ mit der Vokabel verbunden ist.

53 Die Verbindung zu den Emotionen „Freude“ und „Interesse“ wird beispielsweise deutlich in 
Gen 49,18; Ex 15,2; 1 Sam 2,1; Jes 12,2f.; Ps 9,15; 14,7; 62 passim; 1 Chr 16,23.

54 Der Konnex mit „Freude“ liegt sehr nahe; interessante Referenzstellen hierfür wären u.a. Ex 
15,1.21; Jes 30,29; Ps 59,17; 105,2; 1 Chr 15,16; im Kontrast auch Am 8,10.

55 Zur Kategorisierung bestimmter Emotionen wie Freude, Interesse, Trauer, Angst oder Ärger 
als primäre und sekundäre (Basis-)Emotionen vgl. insbesondere Franziska Degé, Art. Emotio­
nen, primäre, in: Dorsch – Lexikon der Psychologie, https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh
.ch/stichwort/emotionen-primaere [30.12.2024]; dies., Art. Emotionen, sekundäre, in: Dorsch 
– Lexikon der Psychologie, https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen
-sekundaere [30.12.2024].

56 In einem weiteren Sinne wäre das evtl. zu subsumieren in der „Manifestation durch die syn­
taktische Gestaltung“ bei Gillmayr-Bucher, Emotion, 283, bzw. den lautlichen Phänomenen, 
Interjektionen, Wortbildungsmitteln und der Syntax bei Wagner, Emotionen, 29–42. Dennoch 
scheint mir die spezifisch poetische Gestaltung mit Stilmitteln hier nochmals einen wichtigen 
neuen Aspekt einzubringen.

57 Ähnlich spricht Gunkel, Psalmen, 46, davon, dass der Psalm „ziemlich allgemein gehalten“ sei.
58 Vgl. zu diesem Aspekt insbesondere Nina Beerli, Streiten mit Gott und mit Menschen. Kon­

fliktanalyse am Beispiel der Psalmen (AThANT 113), Zürich 2024, worin Erkenntnisse aus der 
Konfliktforschung auf die Psalmen übertragen werden, um so die wiederkehrenden Muster 
zu beschreiben, derer sie insgesamt vier Stück ausmacht: Angriff-Abwehr (a.a.O., 49–154), 

186 MATTHIAS HOPF

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen-primaere
https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen-sekundaere
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen-primaere
https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen-sekundaere


nen, dass die Psalmentexte oft so kontextlos oder zumindest kontextarm blei­
ben, dass große, aber nicht zu große Leerstellen für die produktive Rezeption 
entstehen.

Ich würde im Übrigen sagen, dass auch der erwähnte Stimmungsumschwung 
letztlich eine Leerstelle darstellt, die offen gehalten werden sollte.59 Denn 
was genau diese Veränderung bewirkt, bleibt ja unausgesprochen, bleibt un­
bestimmt – und das nach meinem Dafürhalten vermutlich bewusst. Eine Deu­
tung als individueller Gebetsprozess gemäß Janowski o.a. ist dabei durchaus 
plausibel. Ich würde nur sagen, dass ein wie auch immer gearteter kultischer 
Zuspruch ebenfalls nicht ausgeschlossen ist.60 Die Quellenbasis ist schlicht zu 
schmal, um hier zu einem eindeutigen Urteil zu gelangen, was allerdings gerade 
die rezeptive Offenheit der Leerstelle beschert, die insbesondere in religions­
praktischer Hinsicht ein großes Gut ist.

3.3 Fokalisierung, Perspektive und Verwendungspraxis

Bis hierhin dürften die Unterschiede zwischen den Phänomenen der Identifi­
kation und der Aneignung noch eher überschaubar sein. Der entscheidende 
Punkt ist die Frage, in welcher Perspektive ein Text dargeboten wird: Während 
die Identifikation ja eher mit einem identifizierbaren textlichen Gegenüber 
operiert, ist eine Aneignung letztlich nur in Texten möglich, in denen ein Ich 
spricht. Literaturwissenschaftlich spricht man hier von einer internen Fokali­
sierung mit einer Ersten-Person-Perspektive,61 die eine Art inneren Monolog 
oder vielleicht auch „inneren Dialog“ spricht. In diese Ich-Position können Re­
zipierende im Text eintreten und sich in die textlich dargestellten Erfahrungen 
einzeichnen.

Und genau an diesem Punkt setzt meine Kritik gegenüber Erbele-Küster 
an: Die Narrativisierung stark davidisierter Psalmen schafft eher ein textliches 
Gegenüber, weswegen ein Modus der Identifikation vorherrscht. Im Vergleich 
dazu scheint mir die hier beschriebene Aneignung letztlich tiefer zu gehen: Ein 
Text wird zu meinem Text – zumindest soweit es der Überschuss zulässt.

Abwendung-Zuwendung (a.a.O., 155–214), Schuld-Strafe-Vergebung (a.a.O., 215–239) sowie 
Prüfung-Beurteilung (a.a.O., 241–273).

59 In Ansätzen klingt dies auch schon bei Erbele-Küster, Lesen, 173, an, wenn sie die Frage nach 
der vor- oder nachlaufenden Errettung zurückweist. Auch Beat Weber, Zum Sogenannten 
„Stimmungsumschwung“ in Psalm 13, in: Patrick D. Miller/Peter W. Flint (Hg.), The Book of 
Psalms. Composition and Reception (VT.S 99), Leiden 2004, 116–138, und Marschall, Klage, 
168, 191 u.ö., nehmen die Bezeichnung auf.

60 Vgl. dazu beispielsweise den Hinweis bei Beat Weber, Werkbuch Psalmen I. Die Psalmen 
1 bis 72, Stuttgart 2001, 88, dass sich der Beter am Ende des Psalms „unwillkürlich in die 
Gemeinde eingebettet“ findet.

61 Vgl. Gérard Genette, Die Erzählung (UTB 8083), Paderborn 21998, 121 u.ö.

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 187

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natürlich sollten Identifikation und Aneignung nicht gegeneinander ausge­
spielt werden. Vielmehr gibt es bei diesen – unbedingt heuristisch zu verste­
henden – Konzepten fließende Übergänge. Identifikation in Reinform und An­
eignung in Reinform bilden somit wenn überhaupt nur die Endpunkte einer 
Skala.62

Um es aber nochmals auf den Punkt zu bringen: Je stärker ein Text die nar­
rativen Züge einer externen Fokalisierung trägt, desto mehr kommt auch eine 
Erzählinstanz zum Tragen, welche zwischen Figurenstimme und rezipierender 
Person tritt und vermittelnd wirkt.63 In Ps 13 liegt der David-Bezug fast bei 
null, da die Überschrift jenseits der Namensnennung nichts weiter benennt.64 

Stattdessen haben wir ab V. 2 ein interpretationsoffenes Ich, wodurch die Figu­
renstimme zur Stimme der rezipierenden Person werden kann – ob in lesender 
Rezeption oder in einer nachsprechenden Performanz.

Damit sind wir bei einem wichtigen letzten Punkt: der Frage nach der 
Verwendungspraxis, also der konkreten Performanz. Hier möchte ich nur 
eine kurze These aufstellen, nämlich dass bei der Rezeption von Psalmtexten 
auch die Rezeptionsform mitbestimmt, ob eher Identifikation oder Aneignung 
eintritt. Eine individuelle, leise lesende oder laut nachsprechende Rezeption 
dürfte nämlich vermutlich stärker zur Aneignung neigen – ob in historischen 
Performanzen oder heute. Demgegenüber scheint mir ein lautes Vorlesen, etwa 
in liturgischen Kontexten mit einer liturgisch agierenden Person im Gegenüber 
zu einer Gemeinde, eher eine Identifikation bei den Hörenden zu bewirken. 
Interessant wäre zu fragen, was bei einem lauten gemeinsamen Lesen geschieht. 
Ich vermute, auch hier würde die Nadel auf der Skala in Richtung der Aneig­
nung ausschlagen. Doch sollte dies besser durch eine praktisch-theologische 
Erhebung zur Gebetspraxis überprüft werden,65 wobei dann auch stärker nach 
Konzepten wie Ritual und Ritualisierung gefragt werden müsste.

62 Dies korreliert auch mit der bei Geimer, Konzept, 195 und 201, zu findenden Skala zwischen 
produktiver und reproduktiver Aneignung.

63 Vgl. dazu auch das Kommunikationsmodell dramatischer Texte von Manfred Pfister, Das 
Drama. Theorie und Analyse (UTB 580), München 112001, 20–22, auf das Hld übertragen bei 
Matthias Hopf, Liebesszenen. Eine literaturwissenschaftliche Studie zum Hohenlied als einem 
dramatisch-performativen Text (AThANT 108), Zürich 2016, 29–33.

64 Die alte Frage der genauen Deutung von לדוד (vgl. dazu etwa die Übersicht bei Markus Witte, 
Schriften [Ketubim], in: Jan Christian Gertz [Hg.], Grundinformation Altes Testament. Eine 
Einführung in Literatur, Religion und Geschichte des Alten Testaments [UTB 2745], Göttin­
gen 52016, 419) muss hier nicht weiter interessieren, da der Beitrag dieser kurzen Wendung zu 
Ps 13 eben äußerst überschaubar ist und eine auktoriale Zuweisung an David historisch kaum 
plausibel ist.

65 Interessant wäre dabei auch, welche Form der Identifikation gemäß Jauß jeweils vorherrscht 
– eine assoziative, sympathetische oder kathartische. Meine Vermutung wäre hier nur, dass 
sich dies schwer voneinander trennen lässt, was umgekehrt vielleicht auch die Grenzen dieser 
Kategorienbildung aufzeigt.

188 MATTHIAS HOPF

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textliche Seitenblicke

Als eine Art Gegenprobe möchte ich abschließend noch einige wenige textliche 
Seitenblicke wagen, um Chancen und ggf. auch Grenzen der von mir vorge­
schlagenen Unterscheidung anzudeuten. Das erste Beispiel ist dabei Hi 3,1–4:

1 Danach tat Hiob seinen Mund auf und verfluchte seinen Tag.
2 Und Hiob begann und sprach:
3 Getilgt sei der Tag, da ich geboren wurde, und die Nacht, die sprach: Ein 

Knabe ist empfangen worden.
4 Jener Tag werde Finsternis, Gott in der Höhe soll nicht nach ihm fragen, 

und kein Lichtstrahl soll auf ihn fallen.

Wir befinden uns hier am Übergang von Rahmenerzählung in Hi 1–2 und 
Dialogteil ab Hi 3. Die Frage wäre nun, ob hier und im Hiobbuch insgesamt 
eher der Aspekt der Identifikation überwiegt oder jener der Aneignung. Dabei 
ist zu bedenken, dass durch die Rahmenerzählung das klagende Hiob-Ich auch 
des Dialogteils eine narrative Charakterisierung erhält. Diese prägt das Bild 
von Hiob als einem leidenden Gerechten in erheblichem Ausmaß. Entsprechend 
würde ich zur Vermutung neigen, dass hier der Aspekt der Identifikation stärker 
ins Gewicht fällt als der der Aneignung. Würde man in der Rezeption jedoch 
erst in Hi 3,3 einsetzen, wäre wohl ein deutlich generischeres Ich gegeben – ein 
Ich, in welches sich eine rezipierende Person aneignend einzeichnen könnte. 
Gleichzeitig ist selbst dann zu bedenken, dass durch die implizite Narrativität 
des dialogischen Austauschs zwischen Hiob und den Freunden eine sehr viel 
konkretere Zeichnung der Hauptfigur gegeben ist. Diese wird noch durch 
die Kontrastierung zwischen Freunden und Hiob verstärkt: der Letztere ist 
die Identifikationsfigur, die ersteren sind die Kontrastfolien für eine ironische 
Identifikation (mit Jauß). Auch dies spricht zusätzlich für eine Zuordnung zur 
Identifikation.

Dass aber auch Teilabschnitte eines sonst narrativen Textes für eine Aneig­
nung in Frage kommen, sei an einem zweiten kurzen Textabschnitt demons­
triert: In Gen 32,23–32 finden wir die bekannte Narration vom Kampf Ja­
kobs mit einem „Mann“ am Jabboq. Darin findet sich der prägnante Satz in 
Ich-Perspektive: „Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn“ (V. 27b in der 
Übersetzung Martin Luthers). Ich würde vermuten, dass dieser Satz in der in­
dividuellen Frömmigkeit vieler Menschen eine nicht zu unterschätzende Rolle 
spielt. Sie haben sich diesen Ich-Satz selbst angeeignet in ihrem individuellen 
„Ringen“ mit Gott. Dies dürfte sicher auch in Anlehnung an bzw. genauer 
Identifikation mit Jakob in dieser Grenzerfahrung geschehen. Gleichzeitig wird 
durch die klagend-anklagende Verwendung dieses Satzes in ihrer Herauslösung 
aus dem Kontext eine individuelle Glaubensaussage – das Ich Jakobs wird zum 
Ich der rezipierenden Person.

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 189

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine letzte interessante Frage wäre, wie es mit Texten aussieht, die offensicht­
lich responsorisch angelegt sind, so wie etwa Ps 136. Gerade das in jedem Vers 
wiederkehrende responsorische Element חַסְדּוֹ לְעוֹלָם כִּי  („denn ewig währt seine 
Gnade“), das vermutlich schon in den historisch ersten Rezeptionen durch eine 
Gemeindegruppe gesprochen worden sein dürfte,66 dürfte dennoch auf so etwas 
wie Aneignung abzielen, da durch diesen konfessorischen Ausruf die vorherige 
hymnisch-meditative Betrachtung Gottes und seiner Geschichte mit Israel be­
stätigt und bekräftigt wird – die Antwort macht sich das vorher Gesagte zu ei­
gen. Letztlich wäre dies dann eine Art Mischform aus narrativer Präsentation 
(mit Identifikation?) und nachsprechender Aneignung.

5 Resümee und Ausblick

An diesen letzten Seitenblicken wird deutlich, wie Identifikation und Aneig­
nung auch ineinandergreifen können. Dennoch würde ich in dieser kurzen 
Zusammenfassung an der zumindest teilweise eigenständigen Qualität der An­
eignung festhalten wollen: Es ist mein Eindruck, dass in der von mir beschrie­
benen Aneignung mehr und Tieferes geschieht, als dies bei der Identifikation 
mit einer narrativen Figur der Fall ist. In der Aneignung wird ein textliches 
Ich zum Ich der rezipierenden Person – während bei der Identifikation die 
Gegenüberstellung von Figur und rezipierender Person viel stärker erhalten 
bleibt. Eine aneignende Performanz kann dabei immer dann eintreten, wenn 
ein Text in interner Fokalisierung eine Ich-Stimme zu Wort kommen lässt. 
Gleichzeitig muss eine vergleichsweise schwache narrative Kontextualisierung 
dieser Ich-Figur vorliegen. Dies bringt die Größe der Leerstellen in der figür­
lichen Zeichnung auf ein Maß, welches einerseits generisch genug für die 
Einzeichnung möglichst vieler empirischer Rezipierender ist; andererseits ist 
es aber konkret genug, dass emotionale Andockpunkte für diesen Prozess 
und nachfolgende Klage-Performanzen entstehen. Auf diese Weise kann eine 
textliche Dynamik eintreten, in der nicht einfach „nur“ Identifikation mit der 
textlichen Hauptfigur eintritt. Vielmehr können das Ich des Textes und „mein 
Ich“ eins werden. Ich eigne mir diesen Text an – und die Klage des Psalms wird 
zu „meiner Klage“.

66 Exemplarisch sei hier nur auf Hans-Joachim Kraus, Psalmen. 2. Teilband (BKAT XV/2), Neu­
kirchen-Vluyn 31966, 900, verwiesen; vgl. auch Matthias Hopf, Akklamation, in: WiBiLex, 
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12937/ [30.12.2024], insbesondere Punkt 2.2.

190 MATTHIAS HOPF

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12937/
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12937/


Mehr als nur Problemexposition? 
Biblische und gegenwärtige Klage im Kontext von 
Gottesdiensten nach Katastrophen

Kerstin Menzel

1. Einleitung

Die biblischen Texte, so schreibt es Jürgen Ziemer in einer Analyse der Verwen­
dung der Bibel in den Friedensgebeten im Herbst 1989,

„sprach[en] so unmittelbar in die Situation hinein, weil diese selbst so deutlich vernehmbar 
in die Gottesdienste hineinragte. […] Die biblischen Texte halfen, den eigenen begrenzten 
Sprachhorizont zu erweitern und damit, wenigstens für einen Augenblick, auch den Weltho­
rizont. Die Texte führten in die Situation, aber sie fixierten nicht auf sie.“1

Nach Kay-Ulrich Bronk hat diese unmittelbare Anschlussfähigkeit ihren Grund 
darin, dass „[d]ie Grammatik jener Situationen, die die biblischen Texte be­
schreiben oder die sie voraussetzen, und die Grammatik des historischen 
Moments […] voller Analogien [waren]. […] Um Text und Situation in ein 
Gespräch zu bringen, brauchte man sie in einigen Fällen nur nebeneinander 
zu halten.“2 Die Entsprechung der „Grammatiken“ von Text und Situation, 
wie Bronk sie beschreibt, wird in diesem Tagungsband durch traumabezogene 
Ansätze der Interpretation und der Frage nach den Voraussetzungen und Funk­
tionsweisen von Identifikation bzw. Aneignung erschlossen. Biblische Texte bie­
ten Sprache an, ermöglichen es, dem Leiden Ausdruck zu verleihen. Sie bringen 
Unsagbares in Wort und Klang und ermöglichen „einen Blick über den Rand 
des Erlebten“3. Und umgekehrt machen aktuelle Notsituationen, klug mit den 
Texten verbunden, diese wieder unmittelbarer verständlich. Biblische Klagepoe­
sie, die sonst vielleicht abständig und schwierig wirkt, wird dann hochaktuell. 
Hermeneutisch ist das natürlich ein verantwortungsvolles Unterfangen. Selbst 
da, wo es intuitiv und ungeplant geschieht, braucht es theologische Reflexion. 
Dies betrifft nicht nur die Auswahl und intertextuelle Einbettung der Klagepsal­
men, sondern auch deren liturgisch-performative Inszenierung.

1 Jürgen Ziemer, Die Bibel als Sprachhilfe: Zum Bibelgebrauch in den Kirchen während 
der ,Wende‘ im Herbst 1989, in: Pastoraltheologie 81.7/1992, 280–291:282f. Vgl. Ulrich Bronk, 
Der Flug der Taube und der Fall der Mauer. Die Wittenberger Gebete um Erneuerung im 
Herbst 1989, Leipzig 1999, 243–252.264–266.277ff.; Thomas Roscher, Liturgie – ein offenes 
Haus? Die Plauener Friedensgebete von 1989 und 1990. Leipzig 2019, 411-413 u.ö.

2 Bronk, Flug der Taube, 248.
3 A.a.O., 266.

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während die Klagetexte im agendarischen, vom Kirchenjahr geprägten 
Sonntagsgottesdienst eher ein Desiderat darstellen,4 gehören sie zu Gottesdiens­
ten nach Krisen und Katastrophen im deutschen Kontext zum selbstverständ­
lichen Repertoire.5 Diese Gottesdienste finden häufig in enger Kooperation 
mit lokalen, regionalen, nationalen oder internationalen staatlichen Akteuren 
und in unmittelbarem Zusammenhang mit dem staatlichen Gedenken statt. 
Gegenwärtig sind sie zumeist ökumenisch getragen, nicht selten wurden auch 
interreligiöse Elemente integriert. Sie erreichen durch die Übertragung im öf­
fentlich-rechtlichen Fernsehen eine hohe mediale Aufmerksamkeit. Die Gottes­
dienste richten sich an einen differenzierten Teilnehmendenkreis von unmittel­
bar Betroffenen, Helfer:innen und der anteilnehmenden, breiteren Öffentlich­
keit, die vor Ort und medial am Gottesdienst partizipiert, und die zugleich 
auch von den politischen Vertreter:innen repräsentiert wird. Die Teilnehmen­
den konstituieren eine weltanschaulich überaus diverse Gemeinschaft. Diese 
Gottesdienste in besonderer Öffentlichkeit lassen sich verstehen als Teil einer 
größeren Ritualsequenz sowie der gesellschaftlichen Selbstverständigung über 
eine Naturkatastrophe, eine Gewalttat oder ein größeres Unfallgeschehen – eine 
Selbstverständigung, die sich im religiösen Ritual gerade nicht in der verbalen 
Deutung der Ereignisse erschöpft, sondern sich wesentlich symbolisch-rituell 
darstellt.

Im Folgenden will ich die Verbindung von Text und Situation in fünf Ge­
denkgottesdiensten untersuchen, die ich im Blick auf die Bandbreite der liturgi­
schen Arrangements ausgewählt habe (2.). Gemeinsam ist allen dargestellten 
Feiern, dass die Klage vor allem am Anfang des Gottesdienstes aufgenommen 
ist, was ich anschließend im Blick auf mögliche Alternativen noch einmal kri­
tisch reflektieren will (3.). Die Klagepsalmen auf die Rolle der Problemexposi­
tion zu reduzieren, so ist mein abschließendes Argument, unterschätzt ihre wi­
derständigen Dimensionen, die sich auch im weiteren Verlauf der Gottesdienste 
fruchtbar machen ließen (4.).

2. Verzahnung von Psalmtext und gegenwärtiger Situation – 
Liturgische Arrangements

Im Folgenden untersuche ich anhand von einigen Gottesdiensten nach Krisen 
und Katastrophen der letzten zehn Jahre, wie das Wechselspiel zwischen dem 

4 Vgl. hierzu den Beitrag von Alexander Deeg in diesem Band, der einen Konsens der liturgiewis­
senschaftlichen Diskussion sowohl in Deutschland wie im US-amerikanischen Kontext erneut 
bestätigt.

5 Vgl. etwa die dokumentierten Liturgien in Jochen Arnold/Eckhard Gorka/Michael Meyer-
Blanck/Frank Peters (Hg.), Öffentliche Liturgien. Gottesdienste und Rituale im gesellschaftli­
chen Kontext (ggg 30), Leipzig 2018.

192 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweils konkret-aktuellen Leid und den biblischen Texten inszeniert wird. Ich 
analysiere dafür die Fernsehaufzeichnungen im Blick auf die Auswahl und Posi­
tion des Psalmtexts in der gottesdienstlichen Dramaturgie sowie die konkrete 
Inszenierung, d.h. die Verteilung von Sprechrollen oder die Verknüpfung mit 
anderen Elementen. Auch textliche Aufnahmen der biblischen Klagetexte in 
der weiteren Liturgie nehme ich in die Betrachtung mit auf. Zitate folgen dem 
transkribierten Video der Fernsehübertragung, wenn nicht anders markiert.

2.1 Ritualisierung

Im Frühjahr 2009 geschah im württembergischen Winnenden ein Amoklauf, 
der zu den größten Ereignissen dieser Art an deutschen Schulen gehört. In der 
Albertville-Realschule wurden neun Schüler:innen und drei Lehrerinnen von 
einem ehemaligen Schüler erschossen. Im Zentrum für Psychiatrie und einem 
Autohaus in Wendlingen erschoss der Täter weitere Menschen, bevor er sich 
selbst tötete. Am Samstag zehn Tage nach dem Geschehen, am 21.3.2009, fand 
in der katholischen St. Karl Borromäus Kirche ein Trauergottesdienst mit an­
schließendem Staatsakt statt.6 In der Kirche versammelten sich v.a. die Schulge­
meinschaft und Angehörige der Getöteten sowie staatliche Repräsentant:innen, 
darunter Bundespräsident Horst Köhler und Bundeskanzlerin Angela Merkel. 
Der Gottesdienst wurde auch übertragen in andere Kirchen und Hallen sowie 
ein Stadion7, ebenso ins Fernsehen.

Zum Einzug der Mitwirkenden musizierten Chor und Orchester mit „Aus 
der Tiefe“ (BWV 131) von Johann Sebastian Bach einen ersten Psalm (Ps 
130). Es folgten Votum und Begrüßung mit folgender Einleitung „In unserer 
Not, in unserer Hilflosigkeit, in unserem ganzen Kummer haben wir uns in 
dieser Stunde miteinander versammelt“. Nach der Begrüßung von Gemeinde 
und Repräsentant:innen, wurde der Begriff der „Not“ im Übergang zum Lied 
erneut aufgenommen: „Unsere tiefe Not wollen wir zum Ausdruck bringen“. 
Gesungen wurde dann erneut Ps 130 mit „Aus tiefer Not schrei ich zu dir“ 
(EG 299,1.3+4). Im Anschluss wurde Ps 77,2–21 im Wechsel mit der Gemeinde 
gebetet (Einheitsübersetzung). Dieser setzt mit demselben Wortfeld ein: „In 
der Zeit meiner Not suche ich den Herrn.“ (V. 3) Kein klassischer Klagepsalm, 
schildert dieser Text in V. 1–11 nächtliche Unruhe und Hadern mit Gottes Güte, 
das im zweiten Teil V. 12–21 mit der Erinnerung an Gottes Handeln im Exo­
dus mit kosmologischen Untertönen kontrastiert wird. Pfarrer und Gemeinde 

6 Arnold et al., Öffentliche Liturgien, 95–100; Klaus Eulenberger, „Der Boden unserer Herzen ist 
aufgebrochen“. Trauerfeiern nach den Amokläufen in Erfurt (2002) und Winnenden (2009), 
in: Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaft­
lichen Öffentlichkeit, Stuttgart 2011, 33–42.

7 Eulenberger, Trauerfeiern, 35.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 193

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wechselten versweise im Sprechen, abgeschlossen wurde es mit dem Gloria 
Patri.

Die Inszenierung war stark ritualisiert, es gab kaum Raum, die einzelnen 
Verse zu meditieren. Sie standen damit in Kontrast zum darauf folgenden, 
emotional dichten Kerzengedenken der Mitschüler:innen, bei dem Schweigen 
und die – mit einem ausdrucksstarken Eingangsakkord eingeleiteten – Taizé-
Melodie „Bleib mit deiner Gnade bei uns“ von der Orgel abwechselte: ca. 17 
Minuten lang! Die Gemeinde war zum Psalm aufgestanden. Nach dem Kerzen­
gedenken kam die Eingangssequenz deutlich zum Abschluss: die Gemeinde 
nahm geräuschvoll Platz. Chor und Orchester musizierten dann das Agnus Dei 
aus Bachs „Du wahrer Gott und Davids Sohn“ (BWV 23).

Nach der Lesung aus Offb 21 und Orgelmusik predigte Bischof Otfried Ju­
ly (Evangelische Landeskirche in Württemberg) über ebendiesen Text, nach 
einem erneuten Stück des Bach-Collegiums folgte die zweite Predigt von 
Bischof Gebhard Fürst (Diözese Rottenburg-Stuttgart). Dieser setzte mit zwei 
Versen aus Ps 77 ein:

„Mein Herz grübelt bei Nacht, ich sinne nach, es forscht mein Geist …“ (Ps 77,7). Wer von 
uns, die wir immer noch in fassungsloser Trauer hier versammelt sind, könnte diese Worte 
aus dem eben gebeteten Klagepsalm nicht mitsprechen? […]

„Ich rufe zu Gott, ich schreie, ich rufe zu Gott, bis er mich hört“ (Ps 77,1). Auch das ist ein 
Wort aus dem Psalm. Jetzt ist es Zeit für diesen Ruf ! Heute ist Raum für diese Klage – damit 
Gott uns hört.

Die zweite Hälfte der Predigt nahm dann den Offenbarungstext zur Grundlage, 
der als „Antwort“ Gottes eingeführt wurde. Der Psalm diente in der Predigt also 
v.a. der Explikation der leidvollen Situation. Eine Begrenzung findet das Leid in 
der Predigt mit Offb 21 in der Zukunft – nicht, wie im Psalm, in der Erinnerung 
an Gottes heilvolles Handeln.

Ein ähnliches Beispiel für eine konventionalisierte Aufnahme eines Psalms 
ist der Gottesdienst nach dem Anschlag auf dem Breitscheidplatz am 20. De­
zember 2016 in der Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche, bei dem Ps 69 in der 
Versauswahl des Gesangbuchs von Pfarrer Martin Germer zwischen dem Ein­
gangslied und einem einführenden Gebet vorgelesen wurde. Die Auswahl im 
Evangelischen Gesangbuch reduziert den Psalm auf das Bild des Versinkens im 
Schlamm (V. 2–4) und das Flehen um Rettung vor dem Untergang (V. 14–16) 
sowie – in wirklicher Zerschneidung der Verse – die Bitten um Erhörung (V. 
17–19a.30b). Dieser letzte Abschnitt wird in der Liturgie in der Kaiser-Wilhelm-
Gedächtniskirche gekürzt und damit der verlesene Psalm nochmals auf das 
sprachliche Bild fokussiert. In diesem Gottesdienst schließt sich an den Psalm 
immerhin instrumentale Musik an (Sarabande von Bach mit Bratsche), die den 
Psalmversen Raum gibt, nachzuwirken.

194 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Aktualisierung durch verschränktes Gebet

Am 24. März 2015 stürzte der Germanwings-Flug 9525 von Barcelona nach 
Düsseldorf auf dem Gebiet der südfranzösischen Alpen ab. 150 Insassen aus 
verschiedenen Ländern kamen dabei ums Leben. Der Absturz erwies sich als 
erweiterter Suizid des Copiloten. Im Flugzeug befand sich eine Gruppe von 16 
Schüler:innen und zwei Lehrerinnen der Kleinstadt Haltern am See, worauf 
sich die mediale Aufmerksamkeit schnell fokussierte.

Der Gottesdienst einen knappen Monat später im Kölner Dom war nicht 
der erste mit kirchenleitender und politischer Beteiligung.8 Bereits Ende März 
feierten Bundespräsident Joachim Gauck, Präses Annette Kurschus und Bischof 
Felix Genn einen (Schul‑)Gottesdienst in Haltern mit. In dem hier betrachteten 
Gottesdienst und anschließenden Trauerakt im Kölner Dom am 17.4.2015 waren 
etwa 1.400 Menschen präsent, darunter 500 Angehörige der Toten.9 Beide Teile 
der Feier wurden vom WDR für die ARD live gesendet.10 Vor allem für Mitar­
beitende der Fluggesellschaft wurde die Feier in ein Kölner Veranstaltungszen­
trum sowie für die breitere Öffentlichkeit auf den Bahnhofsvorplatz übertragen.

Vor dem Altar in der Vierung des Doms waren auf zwei Gestellen 150 Kerzen 
aufgestellt, die beim Gottesdienstbeginn bereits brannten. Nach Diskussionen 
im Vorfeld war entschieden worden, für den Co-Piloten ebenfalls eine Kerze 
aufzustellen.

Auch in dieser Feier war der gewählte Psalm (wiederum Ps 77) Teil der 
Eröffnung des Gottesdienstes. Nach dem Glockenläuten zogen – zum von 
Chören des Doms gesungenen Introitus des Requiems von Gabriel Fauré – 
die Mitwirkenden ein, neben den liturgisch Leitenden auch zwei Notfallseelsor­
ger:innen in violetter Uniform. Dieses Stück endete mit einem dreifachen Kyrie. 
Es begrüßte der Domdechant mit kurzem Rekurs auf das Geschehen und einem 
Willkommen an die Angehörigen sowie die staatlichen Repräsentant:innen aus 
Bund und Land sowie aus Frankreich und Spanien, die kirchlichen Repräsen­
tant:innen sowie die Helfer:innen. Kardinal Rainer Maria Woelki eröffnete 
dann liturgisch mit Votum und Gruß. Es folgten dann in fünf Abschnitten Wor­
te aus Ps 77 (gesprochen von Präses Annette Kurschus, weitgehend Lutherüber­
setzung von 1984), verschränkt mit aktuell formuliertem Gebet (gesprochen 
von Kardinal Woelki), immer wieder beantwortet von einem Taizé-Kyrie (GL 
154) vom Chor, das die Gemeinde wiederholte.11

8 Auskunft eines beteiligten Seelsorgers. Vgl. insgesamt die Beiträge in Benedikt Krane­
mann/Brigitte Benz (Hg.), Trauerfeiern nach Großkatastrophen. Theologische und sozialwis­
senschaftliche Zugänge, Neukirchen-Vluyn 2016. In diesem Band läuft der Gottesdienst in 
Köln als wesentliche Konkretisierung durch viele der Beiträge hindurch.

9 Arnold et al., Öffentliche Liturgien, 114.
10 A.a.O., 115.
11 Abgedruckt auch a.a.O., 118f., entspricht dem gesprochenen Wort. Versangaben ergänzt von 

der Autorin.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 195

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lasst uns unser Herz samt den Händen aufheben zu Gott im Himmel
und Gott um sein Erbarmen bitten, auf dass er uns in dieser Stunde nahe komme.
Mit Worten aus Psalm 77 beten wir:
Ich rufe zu Gott und schreie um Hilfe,
zu Gott rufe ich, er möge mich hören. (V. 2)
Wo warst du, Gott?
Ihre Angehörigen vermissen sie – die Menschen in dem Flugzeug aus Barcelona.
Die Jungen und Alten – Frauen, Männer, Kinder, Jugendliche.
Erbarme Dich der Not, der Tränen und der Fragen.
Chor, anschließend alle: Kyrie, Kyrie eleison (GL 154)
In der Zeit meiner Not suche ich den Herrn;
meine Hand ist des Nachts ausgereckt und lässt nicht ab;
denn meine Seele will sich nicht trösten lassen. (V. 3)
Wir wissen, dass wir mitten im Leben vom Tod umfangen sind.
Aber wenn es passiert – dann sind wir fassungslos. Entsetzt.
Zweifeln an deiner Güte, Gott. An deiner Gerechtigkeit.
Erbarme dich unserer Zweifel.
Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.
Ich denke an Gott – und bin betrübt;
ich sinne nach – und mein Herz ist in Ängsten.
Meine Augen hältst du, dass sie wachen müssen;
ich bin so voll Unruhe, dass ich nicht reden kann. (V. 4f.)
So kommen wir zu dir, Gott.
Wohin sonst sollten wir gehen?
Mit Trauer im Herzen, auch mit Zorn und mit Erschrecken.
Erbarme dich unserer Unruhe und unseres Zorns.
Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.
Hat Gott vergessen, gnädig zu sein,
oder sein Erbarmen im Zorn verschlossen?
Ich sprach: Darunter leide ich,
dass die rechte Hand des Höchsten sich so ändern kann. (V. 10f.)
Gott, du vergisst die vermissten Menschen nicht!
Nimm sie in dein ewiges Licht auf.
Du lässt niemanden unter uns allein.
Erbarme dich unserer Sehnsucht.
Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.
Darum denke ich an die Taten des EWIGEN,
ja, ich denke an deine früheren Wunder
und sinne über alle deine Werke und denke deinen Taten nach. (V. 12f.)
Gott, sei bei uns.
In unserem Zorn.
In unserem Zweifeln.
In unserer Sorge.
In unserer Trauer.
Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Auch hier wurden v.a. Verse aus dem Klageteil ausgewählt, aber auch die Auf­
forderung des Beters oder der Beterin an sich selbst, Gottes frühere Taten zu 
erinnern. Die aktualisierenden Gebetsteile arbeiten stark mit Emotionen, die 
jedoch innerhalb jeder Strophe so facettenreich sind, dass die vier Begriffe am 

196 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ende (Zorn, Zweifel, Sorge und Trauer) zwar wesentliche Aspekte bündeln, 
aber längst nicht alle Aspekte aufnehmen.

Das Tagesgebet schließt an einige Begriffe und Bitten aus diesem Psalmgebet 
nochmals an. Es folgen dann die Lesung aus Offb 21, die Predigt von Kurschus 
(die Ps 56,9 als starken Gesprächstext zu Offb hinzuzieht, s.u. in 3.), die Lesung 
aus Kol 3,1–4 und die Predigt von Woelki. Als zentraler symbolischer Akt 
wurden in diesem Gottesdienst Holzengel verteilt, stellvertretend an Einzelne 
für die unterschiedlichen Gruppen der Betroffenen. Der Gottesdienst schloss 
mit Fürbitten, Sendung und Segen.

In theologischer Hinsicht fällt im Blick auf die Collage auf, dass der Zweifel 
an Gottes Güte im Abschnitt nach V. 3 eher in die Nähe von Unglauben gerückt 
wird, während der Psalm selbst in V. 10f. die Gott-Klage nochmals prägnant 
zum Ausdruck bringt. Die Heilsanamnese in V. 12f. bleibt – im Gegensatz zum 
ersten Beispiel – andeutend und wird im Grunde bereits im Absatz vorher 
ebenso allgemein aktualisiert (Gott vergisst nicht und lässt nicht allein).

Zur liturgischen Inszenierung lässt sich festhalten, dass der Psalm hier an 
ebenso klassischer Position als Eingangspsalm steht, durch die Verschränkung 
mit dem Kyrie und die Aktualisierung aber noch verstärkt wird. Durch die 
Beteiligung der Gemeinde in responsorischem und wiederholendem Gesang 
können die biblischen Verse und das Gebet nachklingen. Andererseits gewinnt 
der Psalm mit diesem Umgang eher den Charakter einer Collage, in der der 
Gesamtzusammenhang und -duktus tendenziell verloren geht.

Ein weiteres Beispiel für eine solche Inszenierung wäre der Fernsehgottes­
dienst am 2. Januar 2005, der nach dem Tsunami kurzfristig umgestellt und 
auf dieses Geschehen fokussiert wurde. Hier wurden ebenfalls Psalmverse, 
Aktualisierungen und der Kyriegesang der Gemeinde (EG 178.12) ineinander 
verschränkt.12 Ps 69 bildete dabei den Rahmen (V. 2–4 am Beginn, die Erhö­
rungsbitte aus V. 17–19a.30b am Ende), dazwischen erklangen Verse aus Ps 
57, 88 und 61. Die Aktualisierung bestand hier aus je zwei kurzen Berichten 
von betroffenen Menschen vor Ort und dem Erschrecken aus der Distanz. 
Bereits vorher, als Eingangsspruch, war Ps 142,2–4a erklungen, gewissermaßen 
als Ankündigung der folgenden Klage.

12 Abgedruckt in Arnold et al., Öffentliche Liturgien, 87–89, hier liegt mir kein Video vor. Es 
gab wenig später noch einen dezidiert als Gedenkveranstaltung geplanten Gottesdienst, vgl. 
Michael Meyer-Blanck, Tsunami. Ökumenischer Gottesdienst im Berliner Dom anlässlich der 
Flutkatastrophe in Südostasien (2005), in: Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante 
Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit, Stuttgart 2011, 21–31.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 197

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Psalm zwischen Erschrecken und Bericht

In Deutschland fand im April 2021, im Kontext der zweiten und dritten Welle 
der Corona-Pandemie – der Phase mit den höchsten Opferzahlen –, ein staat­
liches Gedenken statt, in dessen Vorfeld auch ein ökumenischer Gottesdienst 
gefeiert wurde. Beide Feiern wurden im Fernsehen übertragen, verließen aber 
die übliche Verbindung der staatlichen und der kirchlichen Feier am selben 
Ort; sie waren nur über die Anwesenheit der identischen Gruppe verbunden, 
die angesichts des Versammlungsverbots strikt auf die Angehörigen der deut­
schen Verfassungsorgane und zehn Angehörige von Verstorbenen beschränkt 
war. Die Angehörigen sprachen aber im Staatsakt und auch der zentrale Ritus 
entzündeter Kerzen fand dort, also in einem säkularen Rahmen, statt.13

Der Gottesdienst versuchte über die Angehörigen von Verstorbenen hinaus 
weitere Betroffenheiten durch die Pandemie in den Blick zu nehmen: Es spra­
chen ein von einem schweren Krankheitsverlauf gezeichneter Journalist, ein In­
tensivpfleger und eine Künstlerin. Den Teil mit diesen Zeugnissen eröffnete Ps 
13, gesprochen in der Fassung der Einheitsübersetzung durch den orthodoxen 
Erzpriester Radu Constantin Miron als Vertreter des ACK. Hier wurden Klage 
(V. 2f.) und Bitte (V. 4f.) aufgenommen, nur die Vertrauensbekundung V. 6 
fehlte an dieser Stelle (wobei sich das nachfolgende Lied „Wenn wir in höchsten 
Nöten sein“ mit der Betonung des Trostes, der bereits in der Anrufung Gottes 
liegt, als impliziter Ersatz des fehlenden Verses 6 interpretieren ließe).

Das eindringliche vierfache „wie lange noch“ stand in enger Verbindung zum 
Gedenken mitten in einer andauernden Krise. Verstärkt wurde die Wirkung die­
ser Fragen noch durch ein aufs Fernsehen abgestimmtes Stück ganz zu Beginn – 
einen Vorspruch vor dem eigentlichen Eingangsstück der Orgel. Der Schauspie­
ler Ulrich Noethen sprach, nach einem schlichten Ton vom Glockenspiel, am 
Rande des Kirchenraums direkt in die Kamera, also für die Besucher:innen des 
Gottesdienstes vor Ort kaum sichtbar:

80 000 Menschen sind gestorben. Mit und an Corona. 80 000 bei uns. Drei Millionen
weltweit.
Hinter jeder Zahl steht ein Name, ein Leben, eine Geschichte.
Angehörige, die zurückbleiben, die nicht da sein durften, nicht die Hand halten, nicht richtig 
Abschied nehmen konnten. (Klang)
Hinter jeder Zahl steht ein Mensch.
Wo ist er geblieben?
Wer bleibt bei uns? (Einsatz Orgelvorspiel)

Sowohl in diesem Opening als auch im Psalm bleiben die Fragen offen. Das 
reduzierte Tempo von Noethens Sprechen, das Zusammenspiel mit der Glocke 

13 Vgl. Benedikt Kranemann/Kerstin Menzel, Ein Paradigmenwechsel in der öffentlichen Trauer? 
Das staatliche wie kirchliche Gedenken an die Verstorbenen in der Corona-Pandemie am 
18. April, in: Pastoraltheologie 110.9/2021, 297–318.

198 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die kurzen Aufzählungen setzten den emotionalen Ton des Gottesdiens­
tes. Generalsuperintendentin Ulrike Trautwein zeichnete diesen in ihrer Begrü­
ßung noch in den visuell in diesem Fernsehgottesdienst überaus präsenten blau 
gefärbten Kirchenraum ein und fokussierte auf den segnenden Christus.

Mit „Sicut servus desiderat ad fontes“ von Palestrina intonierte das pande­
miebedingt schmal besetzte Ensemble nach den Predigten Ps 42, ohne jedoch 
in den liturgischen Duktus weiter eingebunden zu sein. Mit der zeitgenössi­
schen Vertonung von Ps 31,2–3 durch Jonathan Brell kam ganz am Schluss des 
Gottesdienstes vor dem Segen nochmals ein nachdenklicher und flehender Ton 
ins Spiel, verstärkt durch die eher ungewöhnliche Percussion. Überhaupt ließe 
sich fragen, ob die vom Schlagwerk eingesetzten Klänge sich als Form der Klage 
im Verlauf der Feier interpretieren lassen.14

Der Psalm erklingt in dieser Feier also wieder an ebenso klarer Stelle in der 
Dramaturgie: als Auftakt zu Zeugnissen der Betroffenheit und im Eröffnungsteil 
des Gottesdienstes, in dem das Totengedenken im Zentrum steht. Die folgen­
den Zeugnisse nehmen dann – wohl angestoßen durch das Setting der beiden 
getrennten Feiern15 – noch andere Themen des Leidens in der Pandemie auf. Im 
Rückblick ist erstaunlich, dass sie nicht stärker mit dem „wie lange noch“ des 
Psalms gearbeitet haben – das wäre für alle drei geschilderten Situationen gut 
denkbar gewesen. Die Hoffnungsperspektive im mittleren Teil der Feier spielte 
wiederum eine neutestamentliche Geschichte als Grundlage der Predigt ein: die 
Wanderung nach Emmaus (Lk 24).

2.4 Psalmen als Grundton

Zeitlich vor dem eben geschilderten Gottesdienst, in der zweiten Welle der 
Pandemie, fand am Volkstrauertag Mitte November 2020 im Berliner Dom 
ein „Ökumenischer Gedenkgottesdienst mit interreligiöser Beteiligung für die 
Opfer der Pandemie“ statt.16 Im Grunde handelt es sich hier um einen Ge­
meindegottesdienst für die Stadtöffentlichkeit – beteiligt waren sowohl Michael 

14 Zwischen den Zeugnissen der Betroffenheiten gab es eine jüdische und eine muslimische 
Klagerezitation, die ich jedoch hier außen vor lasse. Die jüdische Kantorin sprach und sang 
ein kurzes Gedicht, der Imam rezitierte Sure 94. Zur interreligiösen Dimension solcher 
Gottesdienste vgl. v.a. die entsprechenden Beiträge in: Brigitte Benz/Benedikt Kranemann 
(Hg.), Deutschland trauert. Trauerfeiern nach Großkatastrophen als gesellschaftliche Heraus­
forderung, Würzburg 2019.

15 Vgl. Kranemann/Menzel, Paradigmenwechsel.
16 Ich danke dem Team des Berliner Doms für das zur Verfügung gestellte Video des Gottes­

dienstes sowie Barbara Hustedt als persönliche Referentin von Bischof Stäblein für alle weite­
ren Informationen. Für eine genauere Darstellung dieses Gottesdienstes vgl. Kerstin Menzel, 
Spannungen inszenieren und halten. Gottesdienste in Pandemiezeiten, in: Alexander Deeg / 
Christian Lehnert (Hg.), Krieg und Frieden. Metaphern der Gewalt und der Versöhnung im 
christlichen Gottesdienst (BLSp 34), Leipzig 2022, 101–130.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 199

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Müller als Regierender Bürgermeister als auch Bischof Christian Stäblein. Die 
liturgische Leitung hatte Dompredigerin Petra Zimmermann. Der Gottesdienst 
fand mit stark reduzierter Gemeinde im Kirchenraum statt und wurde durch 
einen Streamingdienst live ins Internet übertragen. Die musikalische Gestaltung 
durch das Vokalensemble des Staats- und Domchores, Orgel, Zink und Percus­
sion (Glocken, Gongs und Klangschalen), bildete einen akustisch verbindenden 
roten Faden durch diese Feier. Nach Orgelvorspiel17 und einer Begrüßung durch 
die Dompredigerin, die die anderen Beteiligten vorstellte, und einer Einstim­
mung von Erzbischof Heiner Koch zur Pandemie als Vertrauenskrise sowie drei 
Strophen aus „Der Mond ist aufgegangen“ als einzigem Gemeindelied bildeten 
drei Berichte einen ersten Schwerpunkt. Ein schwerer Krankheitsverlauf, die Si­
tuation junger Menschen und die Folgen von beruflichen Einschränkungen als 
Themen brachten das Erleben im Lockdown in aller Spannung zum Ausdruck. 
Nach jedem Zeugnis intonierte der Chor Ps 130 („Aus tiefer Not schrei ich zu 
dir“) in zwei verschiedenen Vertonungen: zwei Verse von Johann Eccard und 
eine Vertonung von Heinrich Kaminski.

Ein zweiter Psalm bildete das Zentrum des Verkündigungsteils. Die Sturmstil­
lung (Mk 4) wurde als Evangelium zwar gelesen, als Predigttext diente aber 
Ps 23, der zunächst von Rabbiner Andreas Nachama hebräisch rezitiert und 
dann von allen gemeinsam im Wechsel gebetet wurde. Landesbischof Christian 
Stäblein verschränkte dann in der Predigt das Beten und Murmeln des Psalms 
in vielen Notlagen über die Zeiten hinweg mit dessen Bildern.

Der Psalm steht in dieser Feier nicht mehr so klar an der Stelle des Eingangs­
psalms, sondern verstärkt musikalisch das gegenwärtige Gedenken und Klagen. 
Damit kommt er stärker in seiner klanglich-liturgischen Dimension, weniger 
mit seinen Worten zur Geltung. Das ist insofern passend, als vor allem der 
Gestus des Wartens auf Gott die verbindende Achse ist, nicht unbedingt Ps 130 
als ganzer, der doch kein Klage-, sondern ein Bußpsalm ist. Interessant ist der 
Dialog zwischen den beiden Psalmen. Nicht das gelesene Evangelium, sondern 
ein weiterer Psalm wird in der Dramaturgie des Gottesdienstes zur Quelle der 
Zuversicht.

2.5 Ineinander von Psalmsprache und gegenwärtigem Erleben

Am 14. und 15. Juli 2021 kam es aufgrund starker Regenfälle v.a. in Nordrhein-
Westfalen und Rheinland-Pfalz zu einer Jahrhundertflut. Mehr als 180 Men­
schen starben, viele waren durch die Geschwindigkeit der Überschwemmungen 
traumatisiert, es kam zu hochdramatischen Rettungsaktionen, viele erlebten 

17 Orgelvorspiel war die Choralbearbeitung von Johann Sebastian Bach „Erbarm dich mein, 
o Herre Gott“ (BWV 721), die Erik Dremel in seinem Beitrag in diesem Band näher als 
musikalische Klage erläutert.

200 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Todesangst. Im Ahrtal waren die Ereignisse am schrecklichsten. Große Teile 
von Orten wurden vom Wasser weggerissen. Aus einer Wohngruppe wurden 
Menschen mit geistiger Beeinträchtigung nicht rechtzeitig gerettet, zwölf star­
ben. Der von dort stammende Priester Stephan Wahl, der heute in Israel lebt,18 
schrieb unter dem unmittelbaren Eindruck dieses Geschehens den sogenannten 
Ahrpsalm, der im zentralen Gedenkgottesdienst am 18. August im Aachener 
Dom mehrfach aufgegriffen wurde, sowohl in einer mit Bildern unterlegten 
Lesung, als auch in musikalischer Umsetzung, die eigens von Klaus Wallrath 
für den Gottesdienst komponiert wurde. In diesem Text gehen biblische For­
mulierung und gegenwärtiges Sprechen kaum unterscheidbar ineinander über. 
Oder anders gesagt: Gegenwärtiges Erleben kommt in biblisch geprägter Spra­
che zum Ausdruck. Der Ahrpsalm steht in der Tradition von Psalmübertragun­
gen oder Psalm-Neudichtungen, wie sie im Kontext von liturgischer Arbeit 
entstehen oder als persönliche Gebetstexte zur Bewältigung von krisenhaften 
Erfahrungen geschrieben werden: Beispiele sind neben Psalmneudichtungen in 
Agenden und Gottesdiensthilfen etwa die von Huub Oosterhuis geschriebenen 
Psalmen19, die von Bärbel Fünfsinn und Carola Kienel gesammelten Frauen-
Psalmen aus verschiedenen Ländern20, die Psalmen in den von Cláudio Car­
valhaes herausgegebenen „Liturgies from Below“21 oder die Texte von Carola 
Moosbach, die auch in diesem Band aufgenommen sind.

Dramaturgisch wird die Lesung des Ahrpsalms als zentrales Element insze­
niert: Bereits beim Einzug in diesen noch durch Abstandsregelungen und 
Maskenpflicht geprägten Gottesdienst mit nur etwa 180 Menschen erklingt ein 
Abschnitt: „Schreien will ich zu dir, Gott. Mit verwundeter Seele. Schreien: Wo 
warst du, Gott, Ewiger? Hast du uns endgültig verlassen?“, gefolgt von einem 
Kyrie, a capella vom Tenor gesungen – einem denkbar dunklen Einzugsstück. 
Nach dem Votum und der Begrüßung durch Bischof Bätzing und Bischof Bed­
ford-Strohm sowie Erzpriester Miron, die Leiden und Engagement in der Krise 
vor Augen führen, wird der Ahrpsalm in gekürzter Form von Schauspielerin 
Anette Schmidt in durchaus dramatischer Inszenierung gelesen, nach den ers­
ten Zeilen durchgängig von Orgelmusik unterlegt und in der TV-Übertragung 
mit Nachrichtenbildern von Zerstörung und Aufräumen ergänzt. Ich dokumen­
tiere hier die vollständige (gegenüber dem von Wahl verfassten Text leicht 

18 Vgl. seine Bücher mit Psalmneudichtungen: Stephan Wahl, Erwarte von mir keine frommen 
Sprüche. Ungeschminkte Psalmen, Würzburg 2022; ders., Lebenskeck – trotz allem, trotz 
allem, trotz allem, Würzburg 2024.

19 Huub Oosterhuis, Psalmen. Aus dem Niederländischen übersetzt von Annette Rothenberg-
Joerges und Hanns Keßler, Freiburg im Breisgau 2014.

20 Bärbel Fünfsinn/Carola Kienel (Hg.), Psalmen leben. Frauen aus allen Kontinenten lesen 
biblische Psalmen neu, Schenefeld 2007.

21 Cláudio Carvalhaes, Liturgies from Below. Praying with People at the End of the World, 
Nashville 2020, 151–177.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 201

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gekürzte) Fassung dieser Aufführung, um die Verwobenheit mit Bildern und 
Klängen wenigstens anzudeuten:

Schreien will ich zu dir, Gott, mit verwundeter Seele,
doch meine Worte gefrieren mir auf der Zunge.
Es ist kalt in mir, wie gestorben sind alle Gefühle,
starr blicken meine Augen auf meine zerbrochene Welt.
Der Bach, den ich von Kind an liebte,
sein plätscherndes Rauschen war wie Musik,
zum todbringenden Ungeheuer wurde er,
seine gefräßigen Fluten verschlangen ohne Erbarmen.
Alles wurde mir genommen. Alles.
Weggespült das, was ich mein Leben nannte.
Mir blieb nur das Hemd nasskalt am Körper,
ohne Schuhe kauerte ich auf dem Dach.
Stundenlang schrie ich um Hilfe,
um mich herum die reißenden Wasser.
Wo warst du Gott, Ewiger, […]
Du bist doch allmächtig, dein Fingerschnippen hätte genügt.
Die Eifernden, die dich zu kennen glauben, sagen,
eine Lektion hättest du uns erteilen wollen, eine deutliche,
eine Portion Sintflut als Strafe für unsere Vergehen,
für unsere Verbrechen an der Natur, an deiner Schöpfung.
Ihre geschwätzigen Mäuler mögen für immer verschlossen sein,
nie wieder sollen sie deinen Namen missbrauchen,
für ihre törichten Besserwissereien, ihr bissiges Urteil
mit erhobenem Zeigefinger, bigott kaschiert.
Niemals will ich das glauben, niemals,
du bist kein grausamer Götze des Elends,
du sendest kein Leid, kein gnadenloses Unheil
und hast kein Gefallen an unseren Schmerzen.
Doch du machst es mir schwer,
das wirklich zu glauben. […]
Meine gewohnten Gebete verstummen
meine Hände zu falten gelingt mir nicht.
So werfe ich meine Tränen in den Himmel
meine Wut schleudere ich dir vor die Füße.
Hörst du mein Klagen, mein verzweifeltes Stammeln,
ist das auch ein Beten in deinen Augen?
Dann bin ich so fromm wie nie,
mein Herz quillt über von solchen Gebeten.
Doch lass mich nicht versinken in meinen dunklen Gedanken,
erinnere mich an deine Nähe in früheren Zeiten.
Ich will dankbar sein für die Hilfe, die mir zuteilwird,
für die tröstende Schulter, an die ich mich anlehne.
Ich schaue auf und sehe helfende Hände,
die jetzt da sind, ohne Applaus, einfach so.
Die vielen, die jetzt kommen und bleiben
die Schmerzen lindern, Wunden heilen,
die des Leibes, wie die der Seele,
mit langem Atem und sehr viel Geduld.
Auch wenn du mir rätselhaft bist, Gott,

   
  
ab hier unterlegt mit Orgel­
klängen
Einblendung Flutbilder
   
   
   
Einblendung Zerstörung
   
Ende Einblendung
   
  
   
Einblendung Menschen in 
zerstörten Häusern und Stra­
ßen
   
Ende Einblendung
   
   
   
   
   
Bild: Gemeinde im Dom
   
   
Bild wieder auf Sprecherin
   
   
   
Bild von einem Paar in der 
Gemeinde, das sich an den 
Händen hält mit Tränen in 
den Augen
Bild wieder auf Sprecherin
   
   
   
   
Bild: Malteser:innen in Uni­
form in der Gemeinde
Einblendung Aufräumarbei­
ten
Ende Einblendung
   
   
   
   

202 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch unbegreiflicher jetzt, unendlich fern,
so will ich dennoch glauben an dich,
widerständig, trotzig, egal, was dagegen spricht.
Sollen die Spötter mich zynisch belächeln,
ich will hoffen auf deine Nähe an meiner Seite.
Würdest doch nur endlich du dein Schweigen beenden,
doch ich halte es aus und halte dich aus, oh Gott.
Halte du mich aus! Und halte mich, Ewiger! Halte mich!22

   
   
   
   
   
   
Ende Orgel vor den letzten 
beiden Sätzen

Es folgt dann – pandemiebedingt nur solistisch und vom Chor intoniert – GL 
434,1+4 „Noch ehe die Sonne am Himmel stand“. Die Vertrauensäußerung des 
Refrains „Du bist Gott, unser Gott, die Zuflucht für und für. Dir leben wir, dir 
sterben wir, wir gehen von dir zu dir.“ ist textlich in Gottes Präexistenz vor der 
Schöpfung fundiert und wird musikalisch in aller Zurückhaltung und Fragilität, 
ebenso von Klaus Wallrath arrangiert, in Szene gesetzt. Danach folgen drei 
Zeugnisse der Betroffenheit: eine Überlebende über die bleibende Angst und 
die Traurigkeit über das Verlorene, gefolgt von Ps 6, vorgetragen vom Gemein­
deratsvorsitzenden der Jüdischen Gemeinde, eine Notfallseelsorgerin über Ge­
fühle im Nachgang der Katastrophe, gefolgt von Suren-Passagen, kantilliert von 
einem Imam, sowie ein Superintendent über das Bangen um die Liebsten im 
Flutgebiet und das Wiedersehen nach der Flutnacht, gefolgt von einer weiteren 
Passage aus dem Ahrpsalm („So werfe ich meine Tränen in den Himmel…“), 
wiederum solistisch gesungen und vom Chor mit Kyrie beantwortet. All diese 
Elemente bilden einen sehr langen Eingangsteil (gut 20 Minuten), in dem sich 
zwischen der zentralen Stellung des Ahrpsalms, den persönlichen Berichten 
und den beiden interreligiösen Klagen durchaus Redundanzen ergeben. Hätte 
der Ahrpsalm als Aktualisierung vielleicht gereicht? Insbesondere in der emo­
tional hoch aufgeladenen Bild-Klang-Wort-Inszenierung?

Der Verkündigungsteil bleibt mit dem Eingangsteil verbunden durch eine 
weitere Lesung von Anette Schmidt (Lk 24,36–43, die Begegnung mit dem Auf­
erstandenen nach dem Emmaus-Gang am Ufer des Sees) und die Bezugnahmen 
von Georg Bätzing und Heinrich Bedford-Strohm auf den Ahrpsalm und auf 
das Sprechen mit Gott in den Psalmen als Weg zur Zuversicht. Interessanter­
weise werden die Psalmen hier einerseits als hilfreich konstruiert, andererseits 
liegt, so Bedford-Strohm, „die Antwort“ auf die Frage, wo Gott in den Fluten 
war, dann doch in der Begegnung Jesu mit den Jüngern und auch Bätzing 
entfaltet ein überaus christologisches Hoffnungsbild am Ende.

Der Gottesdienst schließt mit Fürbitten der Zeugnisgeber:innen sowie Sen­
dung und Segen. Mit „Ich bete an die Macht der Liebe“ von der Trompete wird 
der Übergang zum staatlich verantworteten Teil markiert, der in der Rede des 
Bundespräsidenten besteht.

22 Die vollständige Fassung bei Wahl, Keine frommen Sprüche, 11–15.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 203

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch in dieser Feier steht der Ahrpsalm an der Stelle des Eingangspsalms. 
Die Verbindung mit der gegenwärtigen Realität ist im Text dieser Neudichtung 
bereits überaus präsent, durch die Verbindung mit Fernsehbildern wird sie 
nochmals verstärkt. Auch die Zeugnisse spielen noch einmal Aspekte der Ge­
genwart ein. Das Schwergewicht liegt hier also eher auf dem gegenwärtigen 
Erleben. Biblische Klage kommt in ihrem textlichen Eigenrecht am ehesten in 
der Rezitation von Ps 6 durch den jüdischen Vertreter vor, diese wirkt jedoch 
nach der dramaturgisch aufgeladenen Inszenierung des Ahrpsalms eher blass.

2.6 Bündelung

Die Psalmen kommen in den dargestellten Feiern in vielfältiger Weise vor. 
Einzelne Verse oder gar nur Motive, vertont, im Wechsel gesprochen, responso­
risch aufgenommen oder in die Liturgie hineingezogen. Nicht immer haben 
die biblischen Worte und die gegenwärtigen Erfahrungen den gleichen Raum. 
Mal ist das eine stärker und mal das andere. Während die Verbindung zum 
gegenwärtigen Geschehen im klassischen Sprechen im Wechsel nur implizit 
mitschwingt (Winnenden), werden auf der anderen Seite die Psalmen in der 
musikalischen Intonation einer inneren Bewegung der Sehnsucht nach Gottes 
Zuwendung im Leiden eher zum impliziten Element, wogegen die Zeugnisse 
sehr konkret präsent sind (Volkstrauertag). Eher symmetrische Formen können 
die biblischen Verse und gegenwärtige Erfahrung nebeneinander stellen und 
damit in Verbindung bringen (Germanwings, Pandemiegedenken) oder gegen­
wärtiges Erleben in neuer Psalmsprache fassen und damit beide Seiten noch 
dichter verschränken (Ahrflut). Für alle Formen lassen sich gute Argumente 
finden: die Ritualgebundenheit eines gesprochenen Psalms, die in einer Situa­
tion emotionaler Aufgewühltheit Handlungssicherheit verleiht; das Eigenrecht 
des biblischen Textes, dessen Mehrdimensionalität von Wortsinn und innerer 
emotionaler und geistlicher Bewegung; die starke Emotionsbezogenheit von 
Klagepsalmen, die einen Zusammenklang mit Gefühlen in der aktuellen Situa­
tion nahelegt; die Generik von Psalmsprache, die ein aktualisierendes Weiter­
schreiben ebenso nahelegen kann wie ein aktualisierendes Hören.

Interessant ist im Besonderen die Verwendung der Klagepsalmen im Kontext 
der Zeugnisse der Betroffenheit in einigen der dargestellten Gottesdienste. Hier 
kommt die o.g. Strukturanalogie der Situation deutlich zum Ausdruck, die 
Zeugnisse werden in ihrer Funktion als Klagen gestärkt. Im Gottesdienst zum 
Coronagedenken 2021 und im Gedenken an die Flutopfer werden die Zeugnisse 
mit interreligiösen Elementen verzahnt. Wo die Klage als interreligiös geteilte 
Bewegung des Gebets deutlich wird, ist das sicher sinnvoll. Zugleich werden 
damit Möglichkeiten der Meditation eines Psalmtextes vielleicht versäumt. Eine 
interessante Alternative scheint mir hier der Weg des Coronagedenkens am 

204 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Volkstrauertag, wo sowohl Ps 130 als auch Ps 23 mehrfach erklingen und damit 
auch mehr zur Geltung kommen. Die interreligiösen Beiträge finden sich dann 
u.a. bei den Fürbitten.

Über die Rezeption der unterschiedlichen Formen lässt sich anhand des hier 
untersuchten Materials leider keine Aussage machen. Einige mögliche Wirkun­
gen habe ich anklingen lassen. Bei der diesem Band zugrundeliegenden Tagung 
wurde in der Diskussion unmittelbar deutlich, dass die Einschätzungen der 
gezeigten Beispiele deutlich variieren. Es bleibt insofern hier offen, wie sich 
die Verschränkung von Text und Lebensrealität wirklich bei den Mitfeiernden 
einstellt.

3. Klage im Kontext der Struktur der Gottesdienste

Bereits im Jahr 2000 hat Andrea Bieler erwogen und erprobt, Klagepsalmen in 
der seelsorglichen Begleitung von Überlebenden sexueller Gewalt (hier v.a. im 
familiären Kontext) zu nutzen. Dabei hat sie auf die Struktur der Klagepsalmen 
als liturgische Chance verwiesen:

Psalmengottesdienste können so gestaltet werden, dass dem Weg, den die Klagepsalmen 
selbst abschreiten, gefolgt wird. Die Formelemente, die die Klagepsalmen des/der Einzelnen 
anbieten, können in liturgische Formen übersetzt werden. Hierzu gehören: die Invocatio als 
Anrede und Hinwendung zu Gott, die Klage gegen die Feinde, die Klage über die Situation 
der Beterin und die Klage gegen den abwesenden Gott, das Bekenntnis der Zuversicht, die 
Bitte um Erhörung, das Lobgelübde und die Gewissheit der Erhörung.23

Heikel ist dabei der Stimmungsumschwung. Bieler schlägt vor, ihn als „das 
Unverfügbare in unseren Gottesbeziehungen“ zu verstehen und nicht „durch 
sprachliche gefasste Rationalisierungen in Szene [zu setzen]. […] Vielleicht ist 
es sinnvoller, dem Sprung des Glaubens hinein in das Vertrauen eher durch 
poetische Texte, Musik oder durch Rituale, die die Würdigung des Leibes aus­
drücken, eine Gestalt zu geben.“24 Auch der Segen am Ende stehe für „die 
Hoffnung auf Rettung und Beistand“25.

Demgegenüber ist nun interessant, wie die Klagepsalmen in der Gesamtdra­
maturgie der hier analysierten Gottesdienste eingesetzt werden: Sie werden v.a. 
im Eingangsteil der Gottesdienste und reduziert auf eine Auswahl ihrer Klage- 

23 Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klageräume für Überlebende sexueller Gewalt. Poi­
menische und liturgische Überlegungen, in: Evangelische Theologie 60.2/2000, 117–130, 128, 
vgl. die Ausführungen 128–130. Bei Walter Brueggemann findet sich im Übrigen eine interes­
sante Diskussion der Entsprechungen und Differenzen der Elemente biblischer Klage zu den 
Phasen der Trauer, die Elisabeth Kübler-Ross beschrieben hat, was sich in dieser Hinsicht 
noch einmal weiterdenken ließe, vgl. Walter Brueggemann, The Formfulness of Grief, in: 
Ders., The Psalms and the Life of Faith, edited by Patrick D. Miller, Minneapolis 1995, 84–97.

24 A.a.O., 129f.
25 Ebd.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 205

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Bitt-Teile verwendet.26 Selbst, wenn die Teile von Lobgelübde, Dank oder 
Zuversicht nicht herausgenommen werden (so etwa beim Ahrpsalm oder der 
heilsgeschichtlichen Erinnerung in Winnenden), werden diese im Verlauf der 
Gottesdienste überaus selten aufgenommen. Stattdessen kommen dort zumeist 
andere Texte zu stehen: Evangelientexte wie die Emmausgeschichte (Corona, 
Flutgedenken) oder die eschatologische Trostvision aus Offb 21 (Winnenden, 
Germanwings). Offenbar wird der Bewegung der Klagepsalmen in ihrer Ge­
samtstruktur nicht zugetraut, in den Trost zu führen.27

Dies hat m.E. zwei Konsequenzen: Zum einen verschiebt sich die Quelle 
von Trost und Ermutigung auf die Zukunft. Die heilsgeschichtliche Erinnerung, 
die in vielen Klagepsalmen den Perspektivwechsel einleitet, bleibt eher eine 
Leerstelle. Zugegeben: Theologisch ist sie prekär – finden die Gottesdienste 
doch gerade in einer Situation statt, in der Gottes gutes Handeln nicht wahr­
nehmbar ist. Der Gottesdienst in Winnenden zeigt, dass die Rede von Gottes 
machtvollem Handeln angesichts des Todes von jungen Menschen geradezu 
zynisch wirken kann. An welche Begleitung und Zuwendung Gottes ließe 
sich auch angesichts von Gewalt und zerstörtem Leben erinnern? Wäre das 
eine Dimension, die aus dem seelsorglichen Gespräch mit Angehörigen heraus 
gewonnen werden könnte, im biografischen Erzählen von der Zeit vor dem 
Unglück?28 Finden sie sich in den Geschichten der Solidarität, die in manchen 
Gottesdiensten eine Rolle spielen?

Die Zukunftsfixierung hat m.E. als zweite Konsequenz, dass manche pastora­
le, gelegentlich auch musikalische, Bemühung um Trost eher nach toxischer Po­
sitivität29 klingt. Manche Predigt trägt dann eher den Charakter von Apologetik 
christlicher Hoffnung. Die Verbindung mit dem konkreten Erleben, das in den 
Eingangssequenzen aufgeleuchtet ist, gelingt oft nicht. Auch der Rekurs auf die 
Evangelien als Predigtgrundlage zeigt: Offenbar wird der geteilten Klage nicht 
zugetraut, den Trost schon in sich zu bergen. Aufschlussreich eine kleine For­
mulierung von Bätzing in der Predigt nach der Flut: „Mit den Psalmen beten 
heißt, Klartext reden, nichts beschönigen und dennoch hoffen.“ Es stimmt: Oft 

26 Das ist insofern überraschend, als sich für die sonntägliche Situation und die Auswahl des 
Gesangbuchs genau der gegenteilige Befund zeigt: Vgl. den Beitrag von Alexander Deeg in die­
sem Band sowie Stefan Ark Nitsche, Vor der Antwort käme die Frage. Die Psalmenrezeption 
im Evangelischen Gesangbuch, in: Georg Steins (Hg.), Schweigen wäre gotteslästerlich. Die 
heilende Kraft der Klage, Würzburg 2000, 133–153.

27 Es ließe sich argumentieren, dass die Erinnerung an Gottes heilvolles Tun der Vergangenheit 
und die Vergewisserung in seiner Verheißung in anderen Teilen des Gottesdienstes implizit 
vorhanden sind, die Gottesdienste also insgesamt die Struktur der Klagepsalmen abbilden. 
Dennoch könnte man fragen, ob die anderen Teile der jeweiligen Psalmen im Verlauf der 
Gottesdienste nicht auch aufgegriffen und in ihrem Zusammenhang zur Klage am Beginn 
transparenter gemacht werden könnten.

28 Vgl. hierzu den Beitrag von Anja Marschall in diesem Band.
29 Vgl. Alexander Deeg, Das geschlachtete Lamm. Die toxische Positivität und die heilsame 

Ambiguität der Liturgie, in: Heiliger Dienst 75/2021, 258–274.

206 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die Hoffnung eine des „Dennoch“. Aber die Hoffnung liegt dem „Klartext“ 
nicht grundsätzlich entgegen, sondern wie Henning Luther sagt:

Das Tröstliche des Glaubens besteht vielmehr in der anhaltenden Beunruhigung und Be­
fremdung über unsere Welt. Nicht die Behauptung, daß alles letztlich und irgendwie schon 
in Ordnung sei, ist ein Trost – dies ist vielmehr das Zurückstoßen in die Trostlosigkeit 
unserer Verhältnisse, die alle Auswege versperrt. Tröstlich ist dagegen die Befreiung, nicht 
länger lügen zu müssen, nichts länger beschönigen und verteidigen zu müssen. In Klage 
und Verzweiflung liegt mehr ehrliche Hoffnung als in Beteuerung von Sinn und Lebensge­
wißheit. Die Trauer hält die Treue zum Anderen, zum Besseren, zum Ende des Leidens, den 
die Affirmationen des Daseins längst verraten hat. Nur wer klagt, hofft.30

Ein Beispiel, das dezidiert anders vorgeht, will ich noch aufzeigen.31 Das ist die 
Predigt von Annette Kurschus in Köln, die einen Vers aus Ps 56 ins Zentrum 
ihrer Predigt32 stellt, eine Bitte mitten aus einer harten Feindesklage. „Sammle 
meine Tränen in deinen Krug!“ (V. 9). Sie verbindet diesen Vers mit der Lesung 
aus Offb 21 und fängt damit, so meine Wahrnehmung, die überbordende Zu­
versicht der eschatologischen Vision wieder im Blick auf die Situation ein. Sie 
kehrt aus der fernen Zukunft des „dereinst“ ins „jetzt“ zurück, wo eben noch 
geweint wird:

Mitten da hinein hören wir – wiederum unbegreiflich, ja beinahe unsagbar: Einmal und 
einst komme eine Zeit, in der all dies aufhören wird; in der es zur Ruhe und zum Frieden 
kommt. Alles rastlose Tun und ohnmächtige Aushalten, alles Fragen und Weinen. Weil Gott 
selbst alles neu macht. Weil Gott selbst abwischen wird alle Tränen. Und bis dahin? Was 
wird bis dahin aus den Tränen?

Die Predigt bleibt im Grunde bei der Bitte und geht nicht in die vergewissernde 
Zusage. Immer wieder kehrt sie dabei auch formalhomiletisch in den Duktus 
des Gebets zurück:

Gott, sammle meine Tränen in deinen Krug, bittet dieser Mensch.
Mehr nicht. Aber weniger kann er nicht verlangen.
Wir rufen heute mit seinen Worten. Rufen miteinander und füreinander:

30 Henning Luther, Die Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforde­
rung für die Seelsorge, in: PrTh 33/1998, 163–176, 170. Vgl. auch Emilie M. Townes, Lament 
and Hope: Defying this Hot Mess, https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing
-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess [02.10.2025].

31 Damit vertrete ich eine dezidiert andere Beurteilung dieser Predigt als Gero Waßweiler, Kata­
strophen und Hoffnung. Riskante Liturgien und ihre Predigten angesichts Krisensituationen, 
Stuttgart 2019, in dessen Untersuchung die Apologetik des Glaubens, „das Ganze des Evange­
liums, das auf dem Prüfstand steht und danach befragt wird, ob diese biblisch begründete 
Gott-Rede mit der Botschaft der Hoffnung tragfähig ist“ (76), geradezu zum homiletischen 
Ziel erklärt wird – eine Entscheidung, die sich vielleicht durch den eklatanten Verzicht auf 
eine seelsorgliche oder traumatheoretische Grundlegung seiner Studie erklärt. Zur Predigt 
von Kurschus vgl. S. 144–152.

32 Die Predigt ist hier abrufbar: https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloa
ds/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf 
[24.09.2025].

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 207

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf


Ach Gott, in Jesu Namen sammle doch unsere Tränen in deinen Krug. 
Mach Menschentränen zu Gottestränen.

Mit dem Bild der Tränen macht sie den Verlust anschaulich (und fragt etwa, 
ob die Lebenden die ungeweinten Tränen der Toten mitweinen müssen) und 
fordert dann Respekt vor den Trauernden ein (gegenüber medialer Zurschau­
stellung). Am Ende weitet sie das Bild dann wiederum hin zu Offb 21.

Ob dann, wenn in Gottes Krug eine jede Träne gesammelt und gezählt und bewahrt ist – ob 
dann auch Menschen aufhören können und aufhören dürfen, über dem Unbegreiflichen zu 
weinen?
An dieser Hoffnung will ich festhalten.
Darum will ich und muss ich Gott bitten.
Auch für alle, die es jetzt nicht können:
Sammle du, Gott, unsere Tränen in deinen Krug. Halte fest, was wir nicht festhalten können 
– so wie du Jesus, dein Kind, unsern Menschenbruder, gehalten hast. Noch durch Sterben 
und Tod hindurch.
Bewahre wie einen Schatz, was wir hergeben müssen. Sammle du, Gott, die Tränen und 
all jene, um die sie geweint wurden. Bewahre sie, wenn ich mich müde getrauert habe und 
nicht mehr weinen kann. Und sollte ich eines Tages vielleicht sogar wieder lachen können, 
so halte die Tränen und die Beweinten weiter in Acht.
Dann, Gott, werde ich gewiss sein, dass du wirklich alles neu machst und alles veränderst:
Mich, jede Träne und jeden Menschen.

Interessant finde ich hier die nur andeutenden christologischen Passagen. Tre­
ten diese in die Funktion der Heilserinnerung der Klagepsalmen ein? „Ich 
gedenke an deine früheren Taten.“ Oder: „…so wie du Jesus, dein Kind, un­
sern Menschenbruder, gehalten hast. Noch durch Sterben und Tod hindurch.“ 
Vielleicht ließe sich die Aufnahme der Klagestruktur im Gottesdienstverlauf in 
dieser Richtung weiterführen.

4. Klage als Widerstandspoesie

Es ist deutlich geworden: Die Psalmen – übrigens genauso wie die Zeugnisse 
der Betroffenheit33 – werden liturgisch v.a. als Problemexposition eingesetzt. 
Das entspricht ihrer Ausdrucksfunktion,34 also dem Potential Verzweiflung, 
Trauer, Zorn, Fragen und dem Gefühl, aus der Normalität gefallen zu sein, 
Sprache zu geben, einem Geschehen Ausdruck zu verleihen, dem Alltagssprache 
nicht mehr gerecht wird. Demgegenüber wird jedoch eine andere, nämlich 

33 Vgl. Kerstin Menzel, Zeug:innen des Leids. Beteiligung von Betroffenen in Gottesdiensten 
angesichts von Krisen und Katastrophen, in: Stephan Steger/Martin Stuflesser/Marco Weis/
Stephan Winter (Hg.), Liturgie und Ekklesiologie. Reform des Gottesdienstes als Reform der 
Kirche, Regensburg 2023, 282–300.

34 Jürgen Ziemer hat für die Rolle der Bibel in den Friedensgebeten eine Schutz-, eine Aus­
drucks- und eine Widerstandsfunktion, sowie eine Unterbrechungs- und eine Appellfunktion 
unterschieden, Ziemer, Sprachhilfe, 283–289.

208 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Widerstandsdimension m.E. noch unterschätzt. Diese erstreckt sich auf 
unterschiedliche Aspekte, die ich im Folgenden ausführen will. Daraus ergeben 
sich dann auch einige Perspektiven für eine zukünftige Gestaltung, die das 
Potential biblischer Klage noch weiter ausschöpft.

4.1 Im Blick auf die betende Person

Die Journalistin Carolin Emcke schreibt: „Den Opfern ihre Subjektivität und 
ihre Sprache zu nehmen gehört zu den Absichten verbrecherischer Regime, 
sie zu de-individualisieren, zu isolieren und schließlich zu entmenschlichen, 
all das sind Mechanismen der Entrechtung und Gewalt.“35 Für Gewaltakte 
und Terrorismus ist dies unmittelbar nachvollziehbar. Aber auch im Kontext 
von Naturkatastrophen ist die Sprachlosigkeit Teil der dehumanisierenden Er­
fahrung. Selbst sprechen zu können, ist mithin bereits ein Moment von Wider­
stand gegen ein Erleben, das die menschliche Würde zutiefst infrage stellt. Die 
Psalmen in ihrer Bildhaftigkeit, Emotionalität und vieldeutigen Ausdrucksstär­
ke bieten Raum, dass sich unterschiedliche Betroffenheiten darin wiederfinden 
können – darum werden sie ja zu recht auch in den Gottesdiensten bereits 
aufgegriffen. Welche liturgische Gestaltung ermöglicht jedoch, dass Menschen 
sich in zunächst fremden Worten einfinden können?

Für Matthias Hopf gibt es drei zentrale Voraussetzungen für eine Form der 
Aneignung, in der die biblische Klage zu „meiner Klage“ wird. Dabei begreift er 
unter Aneignung eine Horizontverschmelzung als eine besondere Form von – 
aus unterschiedlichen Positionierungen möglicher – Identifikation. Zentral sind 
dafür seines Erachtens die Emotionalität der Texte, die Leerstellen der Texte, die 
unterschiedliches Erleben einzutragen erlauben, und eine interne Fokalisierung 
durch die Ich-Perspektive. Was er als mögliche Konsequenzen für gegenwärtige 
Inszenierungen schreibt, überzeugt mich sehr:

Eine individuelle, leise lesende oder laut nachsprechende Rezeption dürfte […] vermutlich 
stärker zur Aneignung neigen […]. Demgegenüber scheint mir ein lautes Vorlesen, etwa 
in liturgischen Kontexten mit einer liturgisch agierenden Person im Gegenüber zu einer 
Gemeinde, eher eine Identifikation bei den Hörenden zu bewirken. Interessant wäre zu 
fragen, was bei einem lauten gemeinsamen Lesen geschieht. Ich vermute, auch hier würde 
die Nadel auf der Skala in Richtung der Aneignung ausschlagen.36

Für den inneren Mitvollzug wäre es mithin entscheidend, den Emotionen den 
nötigen Raum zu geben, was gegen eine starke Verdichtung unterschiedlicher 
Gefühle in den Gebeten spricht. Außerdem gilt es, die Leerstellen so aufrecht zu 

35 Carolin Emcke, Weil es sagbar ist. Über Zeugenschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 22016, 
99.

36 Beitrag von Matthias Hopf in diesem Band, 188.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 209

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhalten, als sie unterschiedliche Grade der Betroffenheit aufnehmen können, 
und das Gegenüber von Liturg:in und Gemeinde möglichst gering zu halten.

Eva-Maria Faber hat hervorgehoben, dass nicht allein Stille für den inneren 
betenden Mitvollzug förderlich sein kann, sondern auch ein „stärker medita­
tives, auf Wiederholung angelegtes Feiern“37, das über kognitives Verstehen 
hinausgeht. Die Fülle von Inhalten stehe dem ebenso entgegen wie die Anein­
anderreihung von Affekten, die keinen Raum zur Vertiefung lässt.38 Ein nach 
Bitten wiederholtes Kyrie wie in Köln nach dem Flugzeugabsturz, die Wieder­
holung von Passagen aus dem Ahrpsalm im Flutgedenken oder die Psalmen 
als immer wieder aufscheinender Grundton im Gottesdienst geben mehr Raum 
zur Vertiefung. Auch Lieder oder Musik bieten die Möglichkeit, sich in die 
Texte hineinzuhören und zu -beten. Ließen sich über die etablierten Ritualisie­
rungen (2.1) noch weitere Formen des gemeinsamen Sprechens finden? Könnte 
Gemeinde etwa antworten auf Zeugnisse der Betroffenheit mit dem wiederhol­
ten „Wie lange noch?“ aus Ps 13 oder mit einer Passage aus den Klagepsalmen, 
die die körperlichen Folgen von Leiden in Worte bringt als Antwort auf die 
Schilderungen, die doch auch bei den Hörenden körperliche Reaktionen auslö­
sen? Könnte der Psalm von der Gemeinde gelesen werden – aber in kleineren 
Abschnitten über einen Gottesdienst verteilt als wiederholter Antwortruf oder 
als mehrfach gebetete reduzierte Form?

4.2 Im Blick auf die Gemeinschaft

„Prophetische Trauer gegen die Verdrängung“39 – so hat Kristine Suna-Koro mit 
Walter Brueggemann die Klagepsalmen genannt. Sie seien eine liturgische Pra­
xisform, die es erlaube, Unrecht, Dehumanisierung und Gewalt beim Namen 
zu nennen. Dann geschähe auch für die Unbeteiligten „Umkehr, metanoia zu 
leidenschaftlicher Solidarität“40. Auch für Henning Luther ist die Herauslösung 
aus der Vereinzelung der Leidenden und die entstehende Solidarität ja das 
entscheidende Geschehen in der Klage.41

Carolin Emcke hebt hervor, dass in der Erfahrung von Gewalt immer auch 
das Selbstverständnis einer Gemeinschaft berührt ist:

37 Eva-Maria Faber, Persönliches in Gemeinschaft. Liturgisches Beten in der Spannung von 
Intimität und öffentlich-sozialer Handlung, in: Ingolf U. Dalferth/Simon Peng-Keller (Hg.), 
Beten als verleiblichtes Verstehen. Neue Zugänge zu einer Hermeneutik des Gebets, Freiburg 
im Breisgau 2016, 197–229.

38 A.a.O., 221f.
39 Kristine Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global 

Refugee Crisis, in: Liturgy, 34.2/2019, 31–40, 34. Sie zitiert hier Walter Brueggemann, Reality, 
Grief, Hope. Three Urgent Prophetic Tasks, Grand Rapids, MI 2014, 90.

40 Suna-Koro, Liturgy and Lament, 39.
41 Luther, Lügen.

210 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie von diesen Erfahrungen zu erzählen sei, ist […] nicht nur eine subjektive Frage der 
Überlebenden, sondern eine kollektive Frage aller, die nachfragen und beobachten, aller, die 
zuhören oder weitererzählen wollen, es ist die kollektive Aufgabe einer Gemeinschaft, die 
sich an Gerechtigkeit orientiert.42

Für Betroffene ist es wichtig zu erleben, dass sie durch das, was ihnen gesche­
hen ist, nicht aus der Gemeinschaft herausfallen, aber auch diejenigen, die 
aus mehr Distanz Anteil nehmen, werden durch den gemeinsamen Vollzug 
vergewissert.

Die solidarisierende Bedeutung der Versammlung wird im Zuge der Gottes­
dienste selbst (und auch in den folgenden Reden staatlicher Repräsentant:in­
nen) häufig erwähnt. Für den niederländischen Ritualforscher Hessel Zondag 
tragen Rituale nach Katastrophen durch eine soziale, eine konfrontative und 
eine mythologische Dimension zum Coping bei.43 Die soziale Dimension wird 
rein physisch durch die Teilnahme vieler Menschen am Ritual vermittelt, in 
besonderer Weise in der Teilnahme von Repräsentant:innen gesellschaftlicher 
und politischer Institutionen und einer prominenten Stellung der Betroffenen. 
Die vergemeinschaftende Form der biblischen Klage könnte dies noch vertiefen 
– sowohl durch eine Sensibilisierung für die Verbindung der Texte zu anderen 
Krisensituationen über die Zeiten hinweg, wie es etwa in der Predigt von 
Bischof Stäblein am Volkstrauertag für Ps 23 geschieht,44 als auch durch die 
performative Gemeinschaft des gemeinsamen Betens in Klage, Bitte und die 
Erinnerung an Gottes Versprechen und frühere Zuwendung.45

4.3 Im Blick auf die Welt

Sally E. Brown unterscheidet drei mögliche Akzentsetzungen in der homileti­
schen Verwendung von Klagepsalmen: die seelsorgliche (Erfahrung von Verlust 
und Orientierungslosigkeit adressieren), die kritisch-prophetische (Protest und 
Selbstkritik) und die theologisch-befragende (Gottesbild).46 Während die ersten 

42 Emcke, Weil es sagbar ist, 23f. Vgl. auch Rolf Schieder, Die Inszenierung einer Tragödie. 
Praktisch-theologische Überlegungen zu einer Trauerfeier im Kölner Dom am 17. April 2015, 
in: Kranemann/Benz (Hg.), Trauerfeiern nach Großkatastrophen, 140–154.

43 Vgl. zum Folgenden Hessel Zondag, Rituals and coping with trauma. The silent procession 
and memorial service after the café fire in Volendam (2001), in: Paul Post/Ronald E. Grimes/
Albertina Nugteren/Per Petterson/Ders., Disaster ritual. Explorations of an emerging ritual 
repertoire. Leuven 2003, 115–144.

44 In ähnlicher Weise setzte Papst Franziskus im März 2020 das Pestkreuz vor dem Petersdom 
ein, vgl. Menzel, Spannungen, 107–109.128.

45 Dafür ist das Singen nicht zu unterschätzen. Vgl. zu den sinnlichen und leiblichen Erfahrun­
gen in diesem Kontext Henk Vogel/Mirella Klomp/Marcel Barnard, Making Sense of the 
Psalms. Aesthetics and Experience in the Performance of Psalms, in: Religion and the Arts 
26/2022, 136–163.

46 Sally E. Brown, When Lament Shapes the Sermon, in: Dies./Patrick D. Miller (Hg.), Lament. 
Reclaiming Practices in Pulpit, Pew and Public Square, Louisville 2005, 27–37, 29.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 211

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beiden Abschnitte sich v.a. mit dem ersten Aspekt verbinden, will ich in diesem 
Abschnitt über die zweite Dimension nachdenken.

Häufig heißen die Gottesdienste, über die ich hier spreche, „Trauergottes­
dienst“ oder „Gedenkgottesdienst“. Sie widmen sich jedoch Ereignissen, die 
auch insofern die Gemeinschaft bewegen, weil sie das alltägliche Sicherheitsbe­
wusstsein erschüttern – im Blick auf Gewalt durch Jugendliche oder Erwachse­
ne, auf die Zerstörungskraft der Natur oder die Fragilität unserer Mobilität. 
Darum hat Klage in den Feiern einen passenden Ort: „The lament prayer is not 
an act of mourning; it is an act of protest.“47 So schreiben es Sally E. Brown 
und Patrick D. Miller. Die Entgegensetzung ist keine absolute – auch Trauer 
hat ihren Raum in den Klagetexten. Durchlaufende Melodie biblischer Klage ist 
jedoch darüber hinaus das Aufbegehren gegen den Lauf der Dinge und deren 
Benennung als Unrecht und Unheil.

Klage hat eine politische Dimension, die Befreiung vom Leiden und die 
Veränderung von Ursachen ersehnt. Luke Powery etwa verbindet Klage mit 
den Spirituals der Black Church, gesungenen Widerstandspraktiken.48 Soong-
Chan Rah beschreibt am Ende seines Buches über die Klagelieder als Ruf 
in die Demut für privilegierte Christ:innen die Perspektivenveränderung für 
Weiße, wenn die Klage von Schwarzen Frauen und Müttern, Student:innen und 
anderen PoC über die weitgehend ungestrafte Polizeigewalt und Ermordung 
Schwarzer Jugendlicher wirklich gehört wird.49 Kristine Suna-Koro spricht in 
diesem Zusammenhang von der „prophetischen Wut“50, die auf Veränderung 
dränge. Wenn man klage, müsse man damit rechnen, verantwortlich zu werden.

In diesem Kontext stehen auch die Feind-Klagen in den Texten. Diese sind 
natürlich besonders sensibel einzusetzen und gut zu reflektieren. Einerseits soll­
ten auch Wut und Zorn über die Täter:innen Raum bekommen, andererseits 
kann es nicht um deren Verdammung und Dämonisierung gehen. Wo der 
Wunsch nach Rache vor Gott gebracht wird, legt man die Täter:innen in Gottes 
Hände, so schreibt Brown unter Rekurs auf eine Predigt nach dem 11. Septem­
ber 2001, und man kann sich von diesen Wünschen auch wieder distanzieren.51 

Durch die sorgfältige Aktualisierung ist es auch möglich, nicht den Täter oder 
die Täterin als Person in diese Rolle zu bringen, sondern die Feindklagen zu 
lesen als Aufstand gegen die Mächte des Bösen, die Menschen in den Bann 
ziehen und die uns systemisch in Unheil verstricken durch Zerstörung des 
Klimas, ungerechte Strukturen, deformierende Beziehungssysteme etc.

47 Sally A. Brown/Patrick D. Miller, Introduction, in: Dies. (Hg.), Lament, xiii–xix, xv.
48 Luke A. Powery, Spirit Speech. Lament and Celebration in Preaching, Nashville 2009. Ders., 

Dem Dry Bones. Preaching, Death, and Hope, Minneapolis 2012.
49 Soong-Chan Rah, Prophetic Lament. A Call for Justice in Troubled Times, Downers Grove IL 

2015, Epilogue “Ferguson” 204–212.
50 Suna-Koro, Liturgy and Lament, 35.
51 Brown, When Lament Shapes, 32.

212 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Klage noch stärker in den gesamten Gottesdienst zu ziehen, hätte dann 
auch das Potential, Handlungsmöglichkeiten auszuloten und einen kleinen 
Beitrag zur Stärkung der Widerstandskraft des Gemeinwesens zu leisten, das 
Verantwortung nicht nur an politische Repräsentant:innen delegiert. Ein Ge­
denken, in dem dieser Gestus besonderen Raum hatte, war der Gottesdienst 
am Tag nach dem Anschlag auf dem Weihnachtsmarkt auf dem Berliner 
Breitscheidplatz, in dem Vertreter:innen unterschiedlicher Religionen und der 
Stadt mit einem gemeinsamen Akt ihr Zusammenstehen gegen die spaltenden 
Kräfte des Hasses sowohl von islamistischer wie von rechtspopulistischer Seite 
betonten. Denkbar wären solche Gesten des Widerstands gegen Gewalt und 
Zerstörung auch in kleinerer Form, etwa eines zeitgenössischen Credos oder 
einer Adaption der Psalmtexte selbst.

4.4 Im Blick auf Gott

In der Lektüre der „Gottespoesie“ von Carola Moosbach wird die Widerstän­
digkeit des Ringens mit Gott überaus deutlich.52 Gott selbst wird in den Klage­
psalmen fraglich angesichts der erlebten Ruptur des Selbstverständlichen und 
der Verletzung, die ein solches Ereignis in das Leben von Angehörigen, Überle­
benden und Augenzeug:innen reißt. Die Frage, wie Gott das zulassen könne, 
ist vielleicht die oberflächlichste Form der entstehenden Fragen, die in den 
Psalmen bedrohlicher und persönlicher sind: Gott wird zum Bedränger und 
zur Mittäterin der erlebten Gewalt, Gott wird als schweigend und fern erlebt, 
die Verheißungen von Gottes Zuwendung klingen plötzlich nach Betrug und 
leer.

Angesichts dessen scheint es mir chancenreich, dass etwa der Ahrpsalm die 
Gott-Klage und den Zorn integriert und damit die Gottesfrage spannungsreich 
offen hält: „Auch wenn du mir rätselhaft bist, Gott, noch unbegreiflicher jetzt, 
unendlich fern, so will ich dennoch glauben an dich, widerständig, trotzig, 
egal, was dagegen spricht.“ Dabei gibt gerade diese Klage Gott nicht auf.53 

Das Festhalten an Gottes Verheißung und am Glauben an seine Zuwendung 
beschreibt Suna-Koro als „inverted doxology“:

Ironically, lament may be seen as an inverted (subverted?) doxology that invokes hope with 
an enigmatic yet fierce resolve in the midst of hopelessness. This inverted doxology is not 
limited to mourning. It is simultaneously an act and disposition of protest, a plea for God’s 
faithful action toward fulfilling God’s promises of salvation, restoration, justice, and peace.54 

Oben habe ich ausgeführt, dass die Predigten häufig einen apologetischen 
Ton annehmen und das Recht christlicher Zukunftshoffnung eher behaupten 

52 Vgl. den Beitrag von Bärbel Fünfsinn in diesem Band.
53 Vgl. etwa das von Alexander Deeg in seinem Beitrag zitierte Gedicht von Rilke.
54 Suna-Koro, Liturgy and Lament, 35.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 213

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als ausführen können. Vielleicht – so könnte man angesichts der Gott-Klagen 
in den Psalmen fragen, geht es in Gottesdiensten angesichts großem Leiden 
weniger darum, die Gemeinde von der christlichen Hoffnung für die Zukunft 
zu überzeugen, als darum, Gott davon zu überzeugen, seine Verheißung wahr 
zu machen? Oder den Vorstellungsraum zu öffnen, dass Gott selbst über das 
geschehene Unrecht klagt, wie Scott Ellington im Blick auf die Klagen der 
Propheten zeigt.55

4.5 Fazit

In der medialen Berichterstattung und in den Pressemitteilungen der Kirchen 
wird immer wieder betont, dass die Gottesdienste Trost spenden sollen. Das 
soll auch nicht bestritten werden. Wo das Bemühen um Trost jedoch zu schnell 
den Weg aus dem Leiden heraus sucht, laufen die Feiern Gefahr, dieses in 
seiner erschütternden und lebensverändernden Macht nicht ernst zu nehmen. 
Für manchen Trost ist es zu früh und manches Leiden wird zumindest in dieser 
Welt nicht getröstet werden. Umso wichtiger ist es dann, den Schmerz und das 
Zerbrochene gemeinsam auszuhalten und zu Gott zu wenden, was Menschen 
nicht heilen können.

Vielleicht lässt sich mit der Kategorie der Widerständigkeit, die ich in den 
vorangegangenen Punkten versucht habe zu entfalten, noch einmal eine neue 
Dimension gegenüber dem Ziel des Tröstens gewinnen. Mit Andreas Reck­
witz wäre doch gerade die Anerkennung von Verlust und dessen öffentliche 
Sichtbarkeit ein wichtiger Beitrag zu einer resilienten Gesellschaft, die dem 
zerbrechenden Fortschrittsnarrativ der Moderne den „Schutz des Vulnerablen“ 
entgegensetzen kann.56

55 Scott A. Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament, Eugene 
OR 2008, 33–59.

56 Andreas Reckwitz, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 421, vgl. auch 418–
424.

214 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Text, viele Stimmen 
Die Polyphonie des 109. Psalms in liturgischer Perspektive

Samuel Hildebrandt

Erforsche mich, Gott,
und erkenne mein Herz,
prüfe mich,
und erkenne meine Gedanken.
                                     Psalm 139,23

Viele Psalmen beinhalten Einladungen zur göttlichen Prüfung: Den Menschen, 
denen wir in diesen Stimmen aber auch im Jeremiabuch, in Hiob und in den 
Sprüchen begegnen, ist ihre eigene Position vor Gott ungewiss. Ihr Leiden 
scheint nicht gerechtfertigt, ihre Verdienste nicht wertgeschätzt. Nur Gott, der 
Herz und Nieren prüft (Ps 26,2; Jer 17,10), kann sie so sehen, wie sie tatsächlich 
sind und sie dementsprechend beschützen und vergüten oder zur Umkehr 
aufrufen.

Es sind aber nicht nur direkte Appellative, die in den Psalmen als Mittel 
zu solchen Selbstoffenbarungen auftauchen. In vielen Fällen sind es die Kom­
positionen als Ganzes, die neue Einsichten über das Selbst, über Andere und 
über Gott erwecken wollen. In der folgenden Studie wird gezielt das Phänomen 
der poetischen Mehrstimmigkeit, oder Polyphonie, beleuchtet und das darin 
enthaltene Potenzial zu eben solchen Reflexionen aufgedeckt. Welche Stimmen 
mögen sich hinter mehrdeutigen Aussagen verbergen und wie mag solch ein 
Chor seinen Leser:innen Einsichten und Reflexionsvorlagen ermöglichen?

Als Fallstudie dient hier Psalm 109 und insbesondere die umfangreichen 
Flüche in den Versen 6–19, die traditionell entweder als verbale Attacken gegen 
die Sprecher:innen gehört werden oder als deren gewaltsame Worte gegen 
ihre Widersacher:innen. Diese inhärente Mehrstimmigkeit, die hier auch als 
grundlegendes Phänomen der biblischen Poesie vorgestellt wird, eröffnet einen 
literarisch-liturgischen Zugang zu Klagepsalmen, der neben dem menschlichen 
Leiden und Vergeltungsbestreben auch weitere Stimmen hörbar macht.

1. Die Sprechstimmen in Psalm 109

Im Vergleich zu anderen Klagepsalmen sind die Aufrufe zur Gewalt in Psalm 
109 zunächst wenig bemerkenswert. Rund dreißig weitere Gedichte im Psalter 
beinhalten Flüche dieser Art, vielmals mit größerer Vehemenz und teilweise 

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit deutlich problematischeren Dimensionen.1 Was den Gewaltworten in Psalm 
109 ihre einzigartige Stellung unter den Klagepsalmen zuschreibt, ist einzig ihre 
Länge. Das Gedicht strukturiert sich durch die gängigen Klageelemente des 
Anrufes Gottes zu Beginn („schweig doch nicht!” V. 1) und der Danksagung 
zum Ausklang (V. 30–31). Doch in seiner Mitte erstrecken sich von Vers 6 bis 
Vers 19 Flüche bezüglich der Familie („Zu Waisen sollen werden seine Kinder 
und seine Frau zur Witwe”), der Stellung vor Gott („dem HERRN allezeit vor 
Augen”) und dem erhofften Ableben des Gegenübers („gering noch sei die Zahl 
seiner Tage”):2

6 Einen Frevler bestelle gegen ihn als Zeugen,
          ein Ankläger trete zu seiner Rechten.
7 Als Verurteilter gehe er aus dem Gericht hervor
          und sein Gebet erweise sich als Sünde.
8 Nur gering noch sei die Zahl seiner Tage,
          sein Amt erhalte ein anderer.
9 Zu Waisen sollen werden seine Kinder
          und seine Frau zur Witwe.
10 Unstet sollen seine Kinder umherziehen und betteln,
          aus den Trümmern des Hauses vertrieben.
11 All seinen Besitz reiße an sich ein Gläubiger,
          Fremde sollen plündern, was er erworben hat.
12 Niemand sei da, der ihm Huld bewahrt,
          keiner, der sich seiner Waisen erbarmt.
13 Seine Nachkommen soll man vernichten,
          im nächsten Geschlecht schon erlösche ihr Name.
14 Der Schuld seiner Väter werde beim HERRN gedacht,
          ungetilgt bleibe die Sünde seiner Mutter.
15 Ihre Schuld stehe dem HERRN allzeit vor Augen,
          ihr Andenken lösche er aus auf Erden. . .

In der ersten Begegnung mit Psalm 109 werden die meisten Leser:innen diese 
Worte wahrscheinlich den Feinden der Psalmist:innen zuschreiben. Oft ist dies 
durch das Format moderner Bibelübersetzungen bedingt. Die Einheitsüberset­
zung (2016), die Zürcher Bibel und auch die Elberfelder Bibel setzen einen 
Doppelpunkt an das Ende von Vers 5 und markieren somit einen Bruch im 
Text. Die Flüche, die von Vers 6 an fortlaufen, werden durch dieses metatext­
liche Element als Inhalt des „Bösen” und des „Hasses” der Feinde in Vers 5 
identifiziert. Die englischen Übersetzungen NRSV, NIV und NLT gehen einen 
Schritt weiter, indem sie „They said” an den Anfang von Vers 6 stellen und die 
Verse 6–19 in Anführungszeichen setzen.

1 Man denke z.B. an Ps 41,10 und 101,8, in denen Menschen selbst ihre Vergeltung in die Hand 
nehmen (typischerweise ist dies sonst immer nur eine Anfrage an Gott).

2 Sofern keine andere Identifizierung gegeben ist, sind alle Bibelzitate der Einheitsübersetzung 
2016 entnommen. Die Auslegung von Psalm 109 und die Behandlungen zur Polyphonie 
basieren zum Teil auf meiner Studie: Samuel Hildebrandt, Whose Voice is Heard? Speaker 
Ambiguity in the Psalms, in: CBQ 82.2/2020, 197–213.

216 SAMUEL HILDEBRANDT

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Satzzeichen und Verben sind nicht im hebräischen Ausgangstext ent­
halten und somit eine Auslegung der jeweiligen Übersetzer:innen. Solch exege­
tische Entscheidungen sind nicht willkürlich getroffen, sondern von bestimm­
ten Textelementen unterstützt, auf die auch die Kommentarliteratur immer 
wieder aufmerksam macht. Zuerst wäre die Klage von Vers 3 zu nennen („Sie 
umgeben mich mit Worten des Hasses”), aber auch die Rückschau in Vers 
28 kann als Indiz für diese Interpretation angeführt werden: „Mögen sie flu­
chen, du wirst segnen.” Darüber hinaus erweckt Psalm 109 den Eindruck eines 
Gerichtsprozesses (z.B. V. 4.7.20.29.31), in dem ein Zitat der Ankläger in der 
erhofften Rechtsprechung der Psalmist:innen sinnvoll erscheint.3 Das Einfügen 
von Feindeszitaten ist in den Klagepsalmen weit verbreitet und auch daher eine 
nachvollziehbare Auslegung (s. z.B. Ps 10,4.11; 22,8; 94,7).4

Trotzdem ist die Zitat–Interpretation nicht die einzige Lesart für diesen Kla­
gepsalm. Nebst dem fehlenden verbum dicendi in Vers 5 muss festgehalten wer­
den, dass Feindeszitate gewöhnlich auf kurze Aussagen beschränkt sind und 
sich nicht über vierzehn Verse ziehen. Im Weiteren muss auch die Aussage in 
Vers 20 berücksichtigt werden, die anscheinend auf die Verwünschungen im 
Kern des Psalms bezogen ist: „Das sei die Strafe meiner Widersacher” (ELB; 
Hebr: שטני פעלת זאת ). Gemäß dieser Interpretation ertönen die gewalttätigen 
Worte wie auch in anderen Psalmen als der Ruf der hilflosen Psalmenspre­
cher:innen. Dieses Element ist nahezu programmhaft in der Klageliteratur des 
Alten Testaments.5

2. Polyphonie in der Hebräischen Poesie und in Psalm 109

Die exegetische Herausforderung, die dieses Gedicht und seine Stimmen bietet, 
ist schon lange Gegenstand der Psalmenforschung und könnte hier in weiteren 
Konturen aufgezeigt werden wie, zum Beispiel, in jüngster Zeit in Elisabet 
Nords Monografie „Vindicating Vengeance and Violence“.6 Nord beginnt mit 
einer ausgiebigen Reflexion, in der Vertreter:innen für beide Auslegungsoptio­
nen aufgeführt werden. Basierend auf einer weitläufigen Recherche von nicht 

3 Vgl. Leslie C. Allen, Psalms 101–150 (WBC 21), Waco 1983, 76: „The psalmist stands on trial 
at a religious court. […][T]he accused proceeds to quote their evil scheming”. Siehe ebenso 
Frank-Lothar Hossfeld/Erich Zenger, Die Psalmen III. Psalm 106–150 (Echter Bibel), Würzburg 
1993, 639f.

4 Vgl. Rolf A. Jacobson, Many Are Saying. The Function of Direct Discourse in the Hebrew 
Psalter (JSOTSup 397), London 2004, 27–59.

5 Siehe, z.B. Jer 11,20; 17,18; 18,21–23; Klgl 1,22; 3,64–66. Dieser Ansatz zu den Flüchen in Psalm 
109 wird vertreten z.B. von Mitchell Dahood, Psalms III. 101–150 (AB 17A), New York 1970, 99; 
Hans-Joachim Kraus, Psalms 60–150 (Continental Commentary), Minneapolis 1993, 338.

6 Elisabet Nord, Vindicating Vengeance and Violence. Commentary Approaches to Cursing 
Psalms and Their Relevance for Liturgy, Lanham 2024.

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 217

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weniger als achtzehn Kommentaren behandelt Nord alternative Hörstrategien 
für die Vergeltungsworte, welche hier in Kürze zur Sprache kommen werden.

An dieser Stelle geht es aber zunächst darum, der Komplexität der poetischen 
Stimmenführung eine weitere Chance zu geben. Die Mehrdeutigkeit des 109. 
Psalms, die immerhin von einer Schar von Exeget:innen betont wird,7 bedarf 
nicht notwendigerweise einer Auflösung. Andere Gewaltworte im Psalter sind 
wesentlich deutlicher als Gebet oder als Zitat gekennzeichnet. Von den 112 Stel­
len, in denen der Psalter das Verb אמר, „sprechen,” benutzt, leiten über zwanzig 
ein Feindzitat ein,8 aber es markiert auch oft die Sprache der Beter:innen (z.B. 
16,2; 30,7; 31,15; 41,5; 55,7; 77,11; 102,25). Wortstatistiken dieser Art sind oft auf­
schlussreich, aber die Identifizierung von (in)direkter Sprache und von Zitaten 
ist in der hebräischen Poesie zu unverlässlich, um von ihnen gänzlich erfasst 
werden zu können.9

In Anbetracht dieses Befundes ist es der Überlegung wert, die Mehrdeutig­
keit von Psalm 109 von einer anderen Seite anzugehen, nämlich in Bezug auf 
das poetische Stilmittel der Polyphonie. In so gut wie allen Dimensionen der 
hebräischen Poesie ist Ambiguität festzustellen: von der theologischen und ethi­
schen Bedeutung ganzer Gedichte (z.B. Ps 4; 9/10; 139)10 bis hin zu einer weiten 
Auswahl grammatischer, phonetischer und semantischer Aspekte11 tauchen in 
den Psalmen und anderen biblischen Gedichten mehrdeutige Elemente auf, für 
die einfache Auflösungen schlichtweg nicht auf der Hand liegen. Wie Jacobsons 
„Direct Discourse“ in der Diskussion zu Psalm 4 und Psalm 3212 und meine 
Arbeit mit Jeremia 4 zeigt, trifft dies auch für die Identifizierung von Sprech­
stimmen zu; so ist, zum Beispiel, die Klage in Jeremia 4,19–21 sowohl im Munde 
des Propheten wie auch Gottes und der Stadtfrau Jerusalem hörbar und für 

7 Nord führt dazu die Kommentare von James Luther Mays, The Lord Reigns. A Theological 
Handbook to the Psalms, Louisville 1994; J. Clinton McCann Jr., Psalms, in: ders./Robert 
Doran/Carol A. Newsom (Hg.), 1 and 2 Maccabees, Job, Psalms (New Interpreter’s Bible 4), 
Nashville 1996; Robert Davidson, The Vitality of Worship. A Commentary on the Book of 
Psalms, Grand Rapids1998; Konrad Schaefer, Psalms (Berit Olam), Collegeville 2001; John 
Goldingay, Psalms Vol. 3. Psalms 90–150 (BCOTWP), Ada 2008; und Nancy deClaissé-Wal­
ford/Rolf Jacobson/Beth Tanner, The Book of Psalms (NICOT), Grand Rapids 2014, an.

8 Siehe Ps 3,3; 4,7; 10,13; 11,1; 12,5; 13,5; 14,1; 35,21.25; 41,6; 53,2; 64,6; 71,10; 73,11; 74,8; 78,19; 
79,10; 83,5.13; 94,7; 115,2; 137,7.

9 Siehe z.B. die Schlussfolgerung in den Studien Samuel Meier, Speaking of Speaking. Marking 
Direct Discourse in the Hebrew Bible (VTSup 46), Leiden 1992, 323; Michael V. Fox, The 
Identification of Quotations in Biblical Literature, in: ZAW 92/1980, 416–431; und Samuel 
Hildebrandt, Interpreting Quoted Speech in Prophetic Literature. A Study of Jeremiah 2:1–3:5 
(VTSup 176), Leiden 2017, 49–52.

10 Vgl. Dirk Sager, Polyphonie des Elends. Psalm 9/10 im konzeptionellen Diskurs und literari­
schen Kontext (FAT II 21), Tübingen 2006; John Goldingay, Psalm 4. Ambiguity and Resolu­
tion, in: TynBul 57.2/2006, 161–172.

11 Vgl. Paul R. Raabe, Deliberate Ambiguity in the Psalter, in: JBL 110.2/1991, 213–227.
12 Vgl. Rolf A. Jacobsen, „Many are Saying.“ The Function of Direct Discourse in the Hebrew 

Psalter (LHBOTS 397), London 2004.

218 SAMUEL HILDEBRANDT

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jede dieser Stimmen voll von Bedeutung.13 Sigrid Eder hat diese Offenheit eng 
mit dem Identifikationspotenzial dieser Gedichte verbunden. Die Ambiguität 
der Sprecher:innen eröffnet eine Aneignung der Psalmen, die einer spezifischen 
Stimmenzuweisung eine wertvolle Alternative entgegenstellt:

So ist das Ich im Gedicht semantisch unterdeterminiert, eigenschaftslos und als
Pronomen ein leeres Zeichen, das erst durch den Gebrauch einer/eines
Sprechenden gefüllt wird. Das lyrische Ich wird damit zum Rollen-Ich, welches
offen für die Aneignung durch die Lesenden ist. So wird das lyrische Ich zur
Leserin/zum Leser, die/der das Gedicht nachspricht.14

3. Psalm 109 neu hören: Der Mehrstimmigkeit Gehör geben

Die Beschäftigung mit der Polyphonie soll an dieser Stelle nicht weiter vertieft 
werden, da sie in der alttestamentlichen Fachliteratur weiträumig erörtert ist.15 
Vielmehr geht es hier darum, die Mehrstimmigkeit, die im 109. Psalm vorliegt, 
in einem liturgischen Rahmen neu zu erfassen. Im Zentrum dieses Unterfan­
gens steht eine bewusste Gegenbewegung zu der polarisierten Auslegung, die 
die Stimme in den Versen 6–19 bis dato charakterisiert. Diese hermeneutische 
Herangehensweise ist nicht unbedingt neu. Die Überlieferungsgeschichte der 
Psalmen ebenso wie die redaktionellen Manöver innerhalb der Gedichte und 
im Psalter zeugen von ihrer offenen Ausrichtung gegenüber ihren Empfän­
ger:innen.16 In den letzten Jahren hat das starke Interesse an der Wirkungsge­
schichte biblischer Texte diese Dimension noch stärker beleuchtet: Wie Lite­
ratur gehört und angeeignet wird, ist nicht nur von der textlichen Substanz 
bestimmt, sondern mindestens zu gleichen Teilen vom Lebenskontext und der 
Vorerfahrung der Leser:innen. Ein und derselbe Text kann in eine Vielzahl von 
Situationen hineinsprechen und im Umkehrschluss diesen eine Stimme geben.

Im Folgenden sollen sechs potenzielle Hörweisen zu Psalm 109 skizziert wer­
den, die die Flüche dieses Gedichtes im weiten Feld der menschlichen Lebens­
erfahrung verorten. Losgelöst von einer bilateralen Auslegung darf Psalm 109 so 
neu sprechen. Indem die hier ausgewählten Stimmen sowohl das Menschsein 
in persönlichen und kollektiven Dimensionen aufgreifen als auch den Zugang 
zu Gott mit im Auge behalten, eröffnet diese Skizze neue liturgische Ansätze, 

13 Vgl. Hildebrandt, Speaker Ambiguity, 202–204.
14 Sigrid Eder, Identifikationspotenziale in den Psalmen. Emotionen, Metaphern und Textdyna­

mik in den Psalmen 30, 64, 90 und 147 (BBB 183), Göttingen 2019, 28.
15 Siehe insbesondere die Literaturangaben zum „Lyrischen Ich inmitten der Ambiguitäten 

althebräischer Sprachformen” in Anja Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung in den 
Psalmen und im Hiobbuch (FAT II 151), Tübingen 2024, 17–22; wie auch Tobias Häner, Ironie 
und Ambiguität im Ijobbuch (FAT 179), Tübingen 2024.

16 Für Beispiele für „die jeweilige Aktualität, die Lebensnähe, das Mitschwingen und das Sich-
Bergen in den Texten,” wird hier auf das Vorwort von Eders Monografie hingewiesen: Eder, 
Identifikationspotenziale, 18f.

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 219

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die im Laufe der Besprechung angerissen und dann im Ausklang dieses Kapitels 
gezielt präsentiert werden können.

3.1 Die Stimme des Leidens: Artikulation der Attacke

Ausgehend von einer Auslegung, die die Verse 6–19 als Feindeszitat hört, wird 
eingangs das Potenzial des 109. Psalms beleuchtet, Opfern verbalen Missbrauchs 
eine Artikulationsvorlage des Erlittenen beizustellen. In vielen Szenarios, in 
denen Worte als Gewalt gegen Menschen verwendet werden, geschieht dies im 
Privaten, wie zum Beispiel in Eltern-Kind-Beziehungen oder in Partnerschaf­
ten.17 Insofern Artikulation ein erster Schritt zu einer holistischen Auseinander­
setzung sein kann, darf das Zitat der Flüche in Psalm 109 als eine Veröffentli­
chung privaten Schmerzes gehört werden. Artikuliert in sicherem Kontext und 
mit einem vertrauten oder professionellen Gegenüber, regt das offene Zitieren 
von Gewaltworten – „Ich hoffe, du stirbst bald” (nach V. 8), „Niemand sei bei 
dir!” (nach V. 12) – dazu an, verletzende Worte ans Licht zu bringen.

In ihrer kirchlichen Arbeit mit Frauen, die Opfer von Gewalt geworden sind, 
weist Sonia Couchman auf die Notwendigkeit hin, gerade für diese Christinnen 
„alternative liturgies” zu kreieren. Nebst Gebeten, die von Opfern, Pastor:innen 
und Kirchgemeinden verfasst werden, bieten auch die Flüche, die in Psalm 
109 und anderen Klagepsalmen zum Ausdruck gebracht werden, eine biblische 
Vorlage, um „the secrets hidden within our own lives”18 aus ihren Schatten zu 
holen. Die schwierigen Verse in diesem Psalm als Zitat zu hören, ist in dieser 
Hörübung eine Strategie, um in der Bibel Sprache für Extremsituationen zu 
finden.19

3.2 Die Stimme der Befreiung: Psalm 109 als Schrei der Katharsis

In enger Anlehnung an solche Artikulation mag Psalm 109 als befreiender Text 
gehört und gesprochen werden. Wie schon in Bezug auf Eders Arbeit zum Aus­
druck kam, nehmen Leser:innen durch die sprachlich geführte Identifikation 
im Text die Sprachrolle der Psalmist:innen ein: „Sie reden zu mir mit falscher 

17 Vgl. Steffen Herrmann/Sybille Krämer/Hannes Kuch (Hg.), Verletzende Worte. Die Gram­
matik sprachlicher Missachtung, Bielefeld 2007.

18 Sonia Couchman, From Whom No Secrets Are Hid: Better Liturgies for Victim-Survivors of 
Intimate Partner Violence, in: Australian Journal of Liturgy 2023, 210–217:215.

19 Anja Marschall spricht in diesem Sinne treffend von einer „Unbewohnbarkeit der konventio­
nellen Sprache” und von Leid, das „unkommunikabel erlebt” wird; Marschall, Aneignung, 
376. In meiner eigenen Arbeit habe ich solche Versprachlichung auch im Jeremiabuch, im 
Prediger und in den Sprüchen angetroffen; Samuel Hildebrandt, Vast as the Sea: Hebrew 
Poetry and the Human Condition, Minneapolis 2023.

220 SAMUEL HILDEBRANDT

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zunge!” (V. 2), „Sie klagen mich an für meine Liebe” (V. 4). Dieser Modus 
des „Sprechen-als” bewegt sich im weiten Zusammenspiel von Liturgie und 
Theater, das, nach Klaus Koch, gleichsam symbolisch fungiert und im Kern die 
„Befreiung des Menschen” anvisiert.20

Wo Kochs Reflexionen größtenteils soteriologisch ausgerichtet sind, sprechen 
andere Forscher:innen aus pastoralpsychologischer Perspektive von der Frei­
heit, die zornerfülltes Sprechen bewirken kann. In „Liturgies of Anger“ regt 
David Blumenthal dazu an, Ärger und Wut als tiefst menschliche Regungen 
anzunehmen und den gesellschaftlich tradierten Instinkt der Repression zu 
hinterfragen. Am Beispiel von Psalm 109 zeigt Blumenthal, wie die Verse 1–
5 die Widersacher:innen darstellen und wie diesen in den Versen 6–19 mit 
Wut entgegnet wird: „There it is, in the Psalms: rage. A religious affection, 
an emotional attitude, an approved feeling.”21 Solch Umdenken von verbotener 
zu akzeptierter Sprache ist auch Thema in Brent Strawns psychologischem 
Ansatz. Auf dem tiefen Fundament von disclosure therapy beschreibt Strawn die 
zerstörerischen Auswirkungen von langfristiger Vermeidung und die Vorzüge 
einer Konfrontation traumatischer Erlebnisse:

The Psalter is marked by extensive disclosure about traumatic events and the feelings of 
those who have been traumatized. Insofar as the psalms are (re)read or (re)uttered texts, 
psalmic disclosure may function not only descriptively—as testimony to (or recovery from) 
past trauma—but also in a prescriptive fashion, that is, therapeutically, not just for the 
psalmists themselves but for all who (re)read or (re)utter these poems.22

Wo die Flüche in Psalm 109 als Zitat gehört werden, kann erfahrenem Leiden 
Raum gegeben werden. Wo dieselben Flüche als die Stimme der Psalmenspre­
cher:innen gehört werden, kann diese Sprache innere Wut freisetzen und so 
den Weg zur Auseinandersetzung und zur neuen Freiheit bahnen.

3.3 Die Stimme der Hilflosigkeit: Psalm 109 als Gebet für göttliches Gericht

Auch wenn in den bisherigen Ansätzen menschliches Leiden im Zentrum 
stand, schwingt die Orientierung des Psalms als Gebet mit. Diese Kommuni­
kationsausrichtung (V. 1.21.26–28) ist wichtig, da sie sowohl die Artikulation 
von Schmerz vor Gott hörbar macht als auch die Freisetzung von Ärger in der 
Selbstverantwortung vor Gott bewirkt. Trotzdem bleibt die Frage, wie Aufrufe 
zur Gewalt als Gebet verstanden werden sollen, ein Spannungspunkt in der 

20 Klaus Koch, Liturgie und Theater. Theologische Fragmente zu einem vernachlässigten Thema, 
in: Stimmen der Zeit 213/1995, 3–16:16.

21 David Blumenthal, Liturgies of Anger, in: Crosscurrents 52.2/2002, 178–199:186.
22 Brent Strawn, Trauma, Psalmic Disclosure, and Authentic Happiness, in: Elizabeth Boase/

Christopher G. Frechette (Hg.), Bible Through the Lens of Trauma (Semeia Studies 86), 
Atlanta 2016, 143–160:143.

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 221

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rezeption dieses Textes. Sie ist auch ein ausschlaggebender Faktor seiner Ver­
meidung in der Liturgie.23

In Nords Arbeit, die das Hören der Flüche als Zitat grundsätzlich ablehnt, 
sind die Hauptstrategien in der verfügbarer Kommentarliteratur in zweierlei Art 
aufgeführt: erstens mit starker Betonung auf den Unterschied zwischen Erbitten 
von Gewalt und gewaltsamen Agieren; zweitens mit Fokus auf die Übergabe 
solchen Agierens an Gott. Nord berichtet auch über exegetische Abhandlungen, 
die sich auf die Ideale von Gerechtigkeit, kathartischem Effekt und der sozialen 
Stellung der Psalmist:innen („cry from below”) konzentrieren.24 Diese weite 
Antwort zeugt von einer engagierten Rezeption dieses Textes, die sowohl die 
innerbiblischen Konzepte von Bund und Gerechtigkeit berücksichtigt als auch 
den gegenwärtigen Nutzen und das Weiterbeten biblischer Gebete verfolgt.

Das Beten von solch harten Worten ist also möglich und sogar notwendig. 
Diese Notwendigkeit ist nicht nur dadurch bedingt, dass diese Worte immer 
kompositionell in Klagepsalmen eingebunden sind. Vielmehr sind solche Gebe­
te für göttliche Intervention eine existentielle Rettungshoffnung für Menschen, 
die zu Unrecht und auch oft um ihres Glaubens willen leiden.25 Da die Psalmen 
sich in der ganzen Bandbreite der Lebens- und Gotteserfahrung ausdrücken, 
beinhalten sie auch Gebete, die womöglich von vielen Kirchgänger:innen nicht 
gebetet werden können, die aber gleichzeitig für andere einen bedeutungsvollen 
Teil ihrer religiösen Hoffnung und ihres Selbstwertgefühls darstellen.

3.4 Die Stimme der Fürbitte: Psalm 109 als Text für Andere

Eine offene Haltung gegenüber der Sprechstimme in Psalm 109 macht die 
verschiedenen Lebenssituationen, in denen dieser Text gesprochen oder gehört 
werden kann, greifbar. Aber auch dort, wo zwischen dem eigenen Erleben 
und den textlichen Szenarien kein Einklang entsteht, erinnert Psalm 109 alle 
Leser:innen immerzu an die Realität von Gewalt. Die liturgische Funktion der 
Klagepsalmen ist nicht nur Artikulation und Aneignung, sondern auch das 
Erwecken von Anteilnahme am Schicksal anderer Menschen.

Diese Dynamik kommt in bedeutsamer Weise in einer Studie zu Psalm 109 
von Beth Tanner zum Ausdruck. Auf der Basis einer feministischen Analyse der 
Narrative von Lea und Rahel in Genesis 29–30 präsentiert Tanner ein Hören 

23 Siehe dazu David G. Firth, Psalm 109. The Prayer (Almost) No One Wants?, in: Evangelical 
Quarterly 96.1/2025, 23–37; sowie auch Susan E. Gillingham, Psalms through the Centuries, 
Volume Three. A Reception History Commentary on Psalms 73–151 (WBBC), Oxford 2022.

24 Nord, Vindicating Vengeance, 118–120.
25 Vgl. Mays, The Lord Reigns. Theological Handbook to the Psalms, Louisville 1994, 37: 

„[Those psalms] express the deep anxieties of the helpless in the face of powers that deprive 
them of life itself.”

222 SAMUEL HILDEBRANDT

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Psalms, das diesen zwangsverheirateten Frauen eine Stimme gibt.26 Aus 
dieser textübergreifenden Arbeit – aber auch generell aus der offenen Formulie­
rung der Psalmen – ergibt sich ein Impuls, diese Texte in liturgischen Kontexten 
als das Leiden Anderer wahrzunehmen und in Aktion und Gebet Fürsprache 
einzulegen. Wiederum zeigt sich in solcher Textaneignung eine Hörweise, die 
über die Frage der Sprecher:innenidentität hinausreicht.

3.5 Die Stimme der Rache: Psalm 109 als Spiegelbild

Die vier Stimmen, die bisher vorgestellt wurden, fokussieren sich in verschie­
denen Ansätzen auf menschliches Leiden, das entweder publik gemacht wird, 
als Befreiung verbalisiert wird, oder als Hilferuf und Interzession gebetet wird. 
Diesen Stimmen soll nun ein Kontrastmotiv gegenübergestellt werden, das die 
kathartischen und kommunikativen Ansätze um einen Aufruf zur Selbstreflexi­
on und Bußhaltung ergänzt. Spätestens seit Athanasius sind die Psalmen im 
kirchlichen Kontext als „Spiegel” wahrgenommen worden, in dem Leser:innen 
„die Bewegungen der Seele erkennen” und entweder von Freude erfüllt oder 
„von Reueschmerz ergriffen” werden.27 Trotz der immer wieder betonten Über­
gabe aller Gewalt an Gott (so auch in Psalm 109,21–31) bleibt es fraglich, ob 
die hasserfüllte Sprache in den Psalmen ohne weitere Reflexion zu befürwor­
ten ist. Nebst den expressiven und befreienden Möglichkeitsräumen, die hier 
skizziert wurden, hat die Liturgie ja auch einen bildenden Auftrag. Wenn sie 
mit Josip Gregur als „gemeinschaftliches Zur-Sprache-Bringen menschlicher 
Existenz” verstanden wird,28 dann beinhaltet sie ein Spektrum verbaler Selbstof­
fenbarung, das auch die Schattenseiten des Menschseins nicht ausschließen 
sollte.

Der Hang zur Rache ist in der gegenwärtigen Gesellschaft genauso präsent 
wie in anderen Epochen und muss angesichts der langen Tiraden in Psalm 
109 nicht ignoriert werden.29 Wie auch immer man sie kontextualisieren mag, 
so bleiben die Flüche doch ein erschütternder Katalog gewaltsamer Sprache, 

26 Vgl. Beth Tanner, Hearing the Cries Unspoken. An Intertextual-Feminist Reading of Psalm 109, 
in Athalya Brenner/Carole R. Fontaine (Hg.), Wisdom and Psalms (Feminist Companion to 
the Bible, Second Series, 2), Sheffield 1998, 283–301.

27 Des hl. Athanasius Brief an Marcellinus über die Erklärung der Psalmen (Epistula ad Marcel­
linum), in: Ausgewählte Schriften des Heiligen Athanasius, Erzbischofs von Alexandria und 
Kirchenlehrers: 2. Band, aus dem Urtexte übers. und mit Einl. sowie erl. Bemerkungen vers. 
von Jos. Fisch. (Bibliothek der Kirchenväter, 1 Serie, Band 29), Kempten 1875, https://bkv.unif
r.ch/de/works/242/versions/263/scans/d0346.jpg, [14.02.2025].

28 Josip Gregur, Was geschieht, wenn Eine(r) in die Kirche geht? Liturgie als Vollzug der Sakra­
mentalität des Selbst und der Schöpfung, in: Ecclesia Orans 24.1/2007, 37–62:40.

29 Siehe z.B. Lisanne Teuchert, Die Wiederkehr der Rache. Emotionen, Überzeugungen und 
Praktiken aus theologischer Perspektive (Theologische Bibliothek Töpelmann 210), Berlin 
2024.

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 223

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/242/versions/263/scans/d0346.jpg
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/242/versions/263/scans/d0346.jpg


die in anderen Formaten und Situationen als höchst unakzeptabel eingestuft 
werden würden.30 Das von Athanasius angeregte Bild des Spiegels hat sich gut 
etabliert, doch wird es oftmals nur im Hinblick auf positive Kategorien verwen­
det. Den Text von Psalm 109 als Spiegel wahrzunehmen ist weniger salonfähig, 
doch kann sich in dem Ausbleiben solcher Reflexionen auch das Vermeiden 
unerwünschter Gedanken und Gelüste mitspiegeln. Die Psalmen sind nicht nur 
Texte für Notsituationen oder liturgische und psycho-dynamische Skripte, die 
die Menschen in die Freiheit führen mögen. Die Stimme, die in ihnen spricht, 
artikuliert auch menschliche Gewaltbestrebung.31

3.6 Die Stimme der Geschichte: Psalm 109 als kollektives Bekenntnis

In Anlehnung an eine solche Selbstkonfrontation, folgt eine weitere Stimme, die 
im Kontrast zu allen vorherigen Beispielen eher kollektiv angelegt ist. In der 
Rezeptionsgeschichte des 109. Psalms tauchen oft die dunkleren Seiten seiner 
Auslegung auf, die, wie der Missbrauch der Bibel im weitesten Sinne, heute 
im liturgischen Rahmen des Bekenntnisses verortet werden können. Walter 
Dürig hat eine Tradition dokumentiert, nach der Psalm 109 adaptiert wurde um 
„Messen zu feiern oder feiern zu lassen, um den Tod anderer herbeizuführen 
oder die Praxis, um Rache zu beten.”32 Mit Beispielen bis in das 16. Jahrhun­
dert hinein scheint der Brauch unerwünschte Mitmenschen „totzubeten” weit 
verbreitet gewesen zu sein. Diese Praxis innerhalb der Kirche geht mit der anti­
semitischen Interpretation des 109. Psalms einher, die sich von dem Zitat in der 
Apostelgeschichte 1,20 ausgehend durch die christliche Auslegungsgeschichte 
gezogen hat. Die Verknüpfung mit Judas in dieser neutestamentlichen Schrift 
führte zu dem gängigen Titel „Psalmus Ischarioticus,” was wiederum mit sich 
brachte, dass Psalm 109 oftmals als Fluch gegen Juden und auch als biblische 
Legitimierung von Pogromen genutzt wurde.33

Diese Episoden sind aber nur eines von vielen Kapiteln in der langen 
Geschichte problematischer Aneignungen von Psalmen. So waren die Klage­
psalmen zum Beispiel eine populäre Grundlage, um während der Kreuzzüge 

30 Die Flüche als Rachelust zu hören, steht in deutlicher Spannung mit dem Unterfangen sie 
als Gebete anzueignen. Wie diese Spannung navigiert werden kann, habe ich versucht am 
Beispiel Jeremias Konfessionen aufzuzeigen; Samuel Hildebrandt, When Words Become Too 
Violent. Silence as a Form of Nonviolent Resistance in the Book of Jeremiah, in: BI 29.2/2021, 
187–205.

31 Für eine kurze Reflexion zu „the universal human thirst for vengeance” und Psalm 109, siehe 
Nord, Vindicating Vengeance, 112f.

32 Walter Dürig, Die Verwendung des sogenannten Fluchpsalms 108 (109) im Volksglauben und 
in der Liturgie, in: Münchener Theologische Zeitschrift 27.1/1976, 71–84:71.

33 Siehe Erich Zenger, A God of Vengeance? Understanding the Psalms of Divine Wrath, 
Louisville 1996, 57. Wie Gillingham zeigt, hat zum Beispiel Origenes den gesamten Psalm 
mit Judas als Referenten gelesen; Gillingham, Psalms through the Centuries, 179.

224 SAMUEL HILDEBRANDT

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Feindbild der muslimischen Armeen im Heiligen Land zu bekräftigen.34 

Wo diese Vergangenheit der Bibelauslegung nicht verschwiegen wird, kann 
das Hören der Fluchstimme in Psalm 109 als Negativbeispiel fungieren, das 
auch heute noch Aufmerksamkeit darauf zieht, wie gewalttätige Bibelworte zu 
eigennützigen Zwecken missbraucht werden können. Auf diesem Hintergrund 
kann die Stimme der Geschichte zum Bekenntnis kirchlicher Verfehlungen 
anregen, das sowohl Verantwortung für die Vergangenheit ausdrückt als auch 
im gegenwärtigen Gebrauch der Bibel Vorsicht gebietet.

4. Zum Ausklang: Die Stimmen des 109. Psalms

Diese Studie begann mit der Frage, wie das Sprechen und Hören der Flüche in 
Psalm 109 Anstöße zur menschlichen Selbsterkenntnis eröffnen kann. Wie der 
Großteil der exegetischen Literatur zeigt, hat sich die Frage der Sprechstimme 
in diesem Text oftmals auf ein „Feind-oder-Freund-Szenario“ begrenzt. Mit dem 
Bestreben diesen analytischen Engpass anzunehmen, aber auch über ihn hinaus 
zu denken, wurden hier sechs verschiedene Arten des Hörens und Sprechens 
vorgestellt und reflektiert. Es ist möglich, neben diesen Stimmen noch weitere 
anzuführen, wie zum Beispiel die lang etablierte Rezeption der Psalmengebete 
als das Gebet Jesu Christi, oder aber eine eschatologische Perspektive, wonach 
die Flüche die endgültige Zerstörung von Gottes Feinden ankündigen. Diese 
Stimmen könnten auch durch Textaneignungen außerhalb des europäischen 
und nordamerikanischen Kontexts ergänzt werden, da die Fluchpsalmen dort 
oft wesentlich besser liturgisch integriert sind.35 Die Offenheit des lyrischen 
Ichs und die indeterminierte Sprache des Gedichts öffnen die Tür zu kreativen 
und bedeutungsreichen Zugängen zu diesem oft vorschnell abgewerteten „Pro­
blempsalm.”

In Bezug auf den liturgischen Nutzen des 109. Psalms wurden in der Behand­
lung diverse Optionen angerissen, die in ihrer eigenen Weise jeweils noch 
tiefer erarbeitet werden müssen. Artikulation von verstecktem Leiden, Befrei­
ung durch das Aussprechen des Erlittenen, Erbitten göttlicher Intervention, 
stellvertretendes Einstehen für das Leiden Anderer, Bekenntnis des Hangs zur 
Vergeltung, kollektive Konfession zum Missbrauch heiliger Texte – was hier zu­
sammengetragen wurde, kann hoffentlich die Tiefe und die Anwendungsmög­
lichkeiten dieses Textes als geeignetes Element in Gottesdienst, Bibelarbeit und 
Gebet aufzeigen.

34 Siehe Dwi Maria Handayani, A Reflection on the Use of Lament Psalms in the Crusades, in: 
Biblical Theology Bulletin 54.4/2024, 212–220.

35 David T. Adamo, The Imprecatory Psalms in African Context, in: ders. (Hg.), Biblical Inter­
pretation in African Perspective, Lanham 2006, 139–154.

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 225

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie eine solche Anwendung umgesetzt wird, hängt sehr von dem Zweck 
einer liturgischen Versammlung und der Konstitution ihrer Mitglieder ab. So 
kann entweder eine der sechs Stimmen im Fokus stehen oder zwei oder drei 
nacheinander vorgestellt und verglichen werden. Es wäre besonders wirkungs­
voll, wenn verschiedene Mitglieder der Gemeinde die Verse lesen würden, da 
jeder Mensch eine andere Stimme und Biografie mit sich bringt. Alternativ 
könnte das Schicksal verschiedener Menschen beschrieben werden – persön­
lich, anonym oder auch fiktiv – und das Lesen von Psalm 109 könnte im An­
schluss jede Person in ihrer eigenen Position abholen oder für sie stellvertretend 
gebetet werden.

Wie auch immer die Stimmen vorgestellt und intoniert werden, es kann 
nicht Zweck solcher Übung sein, sie gegeneinander auszuspielen. Wie die Be­
handlung in dieser Studie zeigt, liegt die Tiefe der Mehrstimmigkeit gerade 
darin, dass sich Stimmen überschneiden und gleichzeitig und gleichwertig aus 
dem Text erklingen. Indem sowohl Befreiung wie auch Rachelust zu Gehör 
kommen, indem neben Gebet für Hilfe auch Bekenntnis artikuliert wird, bildet 
die Mehrstimmigkeit die Komplexität menschlichen Daseins ab und ermöglicht 
so den Hörenden und Sprechenden eine neue Offenbarung vor sich selbst, 
voreinander und vor Gott.

226 SAMUEL HILDEBRANDT

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeichnis der Autor:innen

Alexander Deeg (1972), Dr. theol., ist seit 2011 Professor für Praktische Theolo­
gie an der Theologischen Fakultät der Universität Leipzig und leitet das Liurgie­
wissenschaftliche Institut der VELKD. Er studierte Evangelische Theologie und 
Judaistik in Erlangen und Jerusalem, war Vikar und Pfarrer der bayerischen 
Landeskirche, Assistent für Praktische Theologie in Erlangen und erster Lei­
ter des Zentrums für evangelische Predigtkultur der EKD in Wittenberg. Im 
Kontext der Revision der Lese- und Predigtperikopen (2011 bis 2018) war er 
der Vorsitzende der Arbeitsgruppe, die die Textauswahl erarbeitete. Er ist u.a. 
Schriftleiter der „Göttinger Predigtmeditationen“ und forscht zu Bibelgebrauch 
und Bibelhermeneutik, Sakralraumtransformationen und vielfältigen Fragen 
rund um Gottesdienst und Predigt.

Erik Dremel (1970), Dr. phil., ist Professor für Liturgiewissenschaft und Hym­
nologie an der Evangelischen Hochschule für Kirchenmusik Halle sowie Studi­
enleiter für Gottesdienst und Kirchenmusik am Studienhaus der Evangelischen 
Kirche in Mitteldeutschland in Halle. Außerdem ist er Lehrbeauftragter an der 
Hochschule für Musik und Theater „Felix Mendelssohn Bartholdy“ Leipzig und 
an der Theologischen Fakultät der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. 
Er studierte Theologie, Kirchenmusik, Musikwissenschaft und Literaturwissen­
schaft in Hamburg und Birmingham (UK). Seine Forschungsschwerpunkte 
liegen im Bereich historischer Liturgiewissenschaft sowie in der Beziehung 
von Gottesdienst und Kirchenmusik. Er ist Mitherausgeber des Jahrbuchs für 
Liturgik und Hymnologie.

Bärbel Fünfsinn (1962), lebt in Hamburg. Sie war viele Jahre als Lateinamerika- 
und Genderreferentin in der ev. Kirche in Norddeutschland tätig. Neben ihrer 
aktuellen Tätigkeit als Lehrerin für Religion, Französisch und Spanisch arbeitet 
sie auch als Musikerin, Sängerin sowie Autorin.

Alexandra Grund-Wittenberg (1971), Dr. theol., ist seit 2010 Professorin für Altes 
Testament an der Philipps Universität Marburg. Die Promotion erfolgte 2003 
an der Universität Tübingen mit einer Arbeit zu Ps 19 im Kontext der Toraweis­
heit, die Habilitation 2008 ebenda mit einer Studie zu Zeitkonzept und Erin­
nerungskultur Israels am Beispiel der Entstehung des Sabbats. Ihre aktuellen 
Forschungsschwerpunkte liegen in der Psalmenforschung (Kommentierung des 
Psalters für die Reihe IEKAT / IECOT), der Anthropologie, Hermeneutik und 
dem Gespräch zwischen Exegese und psychologischer / kulturwissenschaftli­
cher Forschung (z.B. Bedeutung von Empathie in der Hebräischen Bibel und 
ihrer Lektüre).

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Samuel Hildebrandt (1985), PhD, ist seit 2019 Senior Lecturer in Biblical Studies 
(Old Testament) am Nazarene Theological College in Manchester, England. 
Hildebrandts Forschungsschwerpunkte beinhalten das Jeremiabuch, die psy­
chologische Hermeneutik poetischer Bibeltexte (Vast as the Sea: Hebrew Poetry 
and the Human Condition, 2023; Loneliness in the Hebrew Bible [hg.], 2025), 
und die Rezeptionsgeschichte des Buches Numeri.

Matthias Hopf (1976), PD Dr. theol., ist seit 2023 im Fach Altes Testament 
Privatdozent der Universität Zürich. Während seiner Assistenturzeit an der 
Augustana Theologische Hochschule Neuendettelsau wurde er 2014 mit einer 
Arbeit zu den performativen Aspekten des Hohenlieds promoviert. Gegen Ende 
einer durch den Schweizer Nationalfonds geförderten Forschungsphase an der 
Universität Zürich hat er sich im Fach Altes Testament mit einer Arbeit über 
die Rechtsanthropologie des Heiligkeitsgesetzes (Lev 17–26) habilitiert. Seine 
Arbeitsschwerpunkte liegen insgesamt in der kulturanthropologisch geprägten 
Exegese sowie der theologisch-hermeneutischen Arbeit am Alten Testament.

Daniel Krochmalnik (1956), Dr. phil. Dr. theol. h.c., ist Rabbiner und war 
von 2003 bis 2018 Inhaber des Lehrstuhls Jüdische Religionslehre, -pädagokik 
und -didaktik an der Hochschule für Jüdische Studien Heidelberg und 2018 
bis 2022 Professor für Religion und Philosophie (Altertum und Mittelalter) an 
der School of Jewish Theology der Universität Potsdam und Geschäftsführen­
der Direktor. Seine Forschungsschwerpunkte liegen seit der Promotion über die 
Philosophie und Religionskritik von Baruch Spinoza und der Habilitation über 
die Religionsphilosophie Moses Mendelssohns im Bereich Jüdische Theologie 
und Aufklärung. Aktuell ist er Affiliate Professor of Jewish Theology an der 
Luxembourg School of Religion & Society.

Anja Marschall (1990), Dr. theol., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin bei Prof. 
Dr. Walter Bührer an der Ruhr-Universität Bochum. 2022–2025 war sie an 
der Universität Leipzig als Wissenschaftliche Mitarbeiterin tätig. Sie wurde 
2017–2021 durch ein Promotionsstipendium des evangelischen Studienwerks 
Villigst gefördert. Ihre im Jahr 2023 abgeschlossene Dissertation widmet sich 
der Klage in den Psalmen und im Hiobbuch als Medium der existenziellen 
und theologischen Reflexion. Weitere Forschungsschwerpunkte liegen in der 
alttestamentlichen Anthropologie, Theologie und Hermeneutik, sowie in der 
Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte von alttestamentlichen Protagonistinnen.

Kerstin Menzel (1981), Dr. theol., ist Lektorin für Praktische Theologie an 
der Universität Leipzig. 2020–2024 war sie wissenschaftliche Mitarbeiterin in 
der DFG-Forschungsgruppe „Sakralraumtransformation“ und am Lehrstuhl für 
Praktische Theologie an der Universität Leipzig, davor landeskirchliche wissen­
schaftliche Mitarbeiterin an der Humboldt-Universität zu Berlin und Pfarrerin 
der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-Schlesische Oberlausitz. 2024/25 

228 VERZEICHNIS DER AUTOR:INNEN

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vertrat sie die Professur für Praktische Theologie Martin-Luther-Universität 
Halle-Wittenberg. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der Pas­
toraltheologie / Theorien kirchlicher Mitarbeit, der Liturgiewissenschaft, der 
veränderten Nutzung von Kirchengebäuden sowie der sozialraumorientierten 
Kirchenentwicklung.

Nikolett Móricz (1988) ist Diplom-Psychologin und Theologin. Sie ist Privatdo­
zentin für Praktische Theologie an der Theologischen Fakultät der Universität 
Bern. Außerdem ist sie Pfarrerin in der Evangelisch-reformierten Kirchgemein­
de Zürich. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der Trauma Studies, 
der Emotionsforschung, der Hermeneutik und der Religionspsychologie.

Diana Paulding (1994) completed her PhD at the University of Exeter in 2025. 
Her research focuses on the impact of the individual voice on narratives about 
cultural trauma in the book of Job, and how this can inform the Church’s 
response to the trauma of the climate crisis. She teaches as an Associate Tutor 
within the Cambridge Theological Federation.

Kristine Suna-Koro (1973), Rev. Dr., is Professor of Theology and Chair of the 
Department of Theology at Xavier University in Cincinnati, Ohio, USA. She is 
a diasporic Latvian-American theologian who works at the intersection of post­
colonialism, sacramental and liturgical studies, and modern historical theology 
while engaging migration and diaspora discourses. She has authored the trail­
blazing study in postcolonial sacramental theology In Counterpoint: Diaspora, 
Postcoloniality, and Sacramental Theology (Wipf & Stock, 2017) and numerous 
articles and book chapters at the intersections of postcolonial perspectives and 
sacramental-liturgical theology. Since her ordination in 1995, she has served 
as a pastor in the diasporic Latvian Evangelical Lutheran communities (in 
Great Britain, Germany, the U.S.) and currently serves as Co-Editor-in-Chief of 
Dialog: A Journal of Theology (Wiley). 

Kimberly Wagner (1983), Ph.D. in Practical Theology, Homiletics, has served as 
Assistant Professor of Preaching at Princeton Theological Seminary since 2002. 
Previously, she served as Assistant Professor of Homiletics in the Axel Jacob 
and Gerda Maria (Swanson) Carlson Chair at Lutheran School of Theology 
at Chicago from 2018–2022. Her writing and work focus on preaching and 
ministry in the midst and wake of trauma, particularly thinking about collective 
trauma, the role of the preacher, and the resources of our Scriptures and faith 
to respond to these moments. Her book, Fractured Ground: Preaching in the 
Wake of Mass Trauma (Westminster John Knox Press, 2023), offers guidance 
for preaching in the aftermath of communal trauma, including mass violence, 
natural disasters, and public health crises. Her upcoming publications focus 
on preaching amid ecotrauma and ecoanxiety, particularly considering how the 
ecological crisis limits theological imagination and faithful response.

VERZEICHNIS DER AUTOR:INNEN 229

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ulrike Wagner-Rau, Dr. theol., lehrte bis 2018 als Professorin für Praktische 
Theologie an der Philipps-Universität Marburg. Ihre Forschungsschwerpunkte 
sind Religiöse Praxis in der Spätmoderne, Pastoraltheologie, Kasualtheologie, 
Seelsorge/Pastoralpsychologie, Genderfragen in der Praktischen Theologie. Sie 
ist Supervisorin der Deutschen Gesellschaft für Pastoralpsychologie (Sektion 
Tiefenpsychologie).

230 VERZEICHNIS DER AUTOR:INNEN

https://doi.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Ritualität – Trauma – Performanz. Zum Ertrag eines interdisziplinären Blicks auf Klagetexte| Anja Marschall/Kerstin Menzel
	Gegenwärtige Verortungen liturgischer Klage
	Perikopierte Klage. Klage(-Psalmen) im evangelischen Gottesdienst|Alexander Deeg
	1. Vertikale Sehnsucht und die Notwendigkeit der Klage
	2. Perikopierte Klage – ein Blick auf das faktische Vorhandensein der Klage in den liturgischen Vorgaben für gegenwärtige evangelische Gottesdienste
	3. Fragen und Perspektiven

	Silence as Liturgical Space of Lament. Praying and Listening on Christmas Eve Amidst Ecological and Migration Emergencies |Kristine Suna-Koro
	Christmas Intercessions, Lament, and Planetary Eco-Degradation
	Christmas Intercessions, Lament, and People on the Move
	Silence as Liturgical Space for Lament: Silence as Listening

	Hoffnungsstern. Zur Gestalt des Klagelieds|Daniel Krochmalnik
	Der 100. Feind
	Klagepsalm des Einzelnen
	Umschwung
	Gebetskampf

	Klang der Klage in der Musik. Eine kulturhistorische Spurensuche in Kunst- und Kirchenmusik|Erik Dremel

	Traumatheoretische Perspektiven
	Klage, Anklage und die Hoffnung auf einen Gott, der Wunden verbindet. Zu Trauma-Bearbeitungen in den Psalmen|Alexandra Grund-Wittenberg
	1. Was ist Trauma, was Trauma-Literatur und welche Psalmen gehören zu Trauma-Poesie?
	2. Die Sprache von Trauma in den Psalmen
	3. Die Pluralität von kulturellem Trauma und seine Bedeutung für die Psalmen
	4. Ertrag und Ausblick

	Lament-Informed Preaching for the Present Age|Kimberly Wagner
	1. Looking to Lament
	2. Lament-Informed Preaching’s Dialogical Invitation
	3. Lament-Informed Preaching’s Invitation toward Honesty
	4. Lament as Invitation to Multiple Emotions and Multiple Voices
	5. Lament as Inviting and Modeling Eschatological Imagination
	Conclusion

	Trauma-Psalmen der Gegenwart|Bärbel Fünfsinn
	1. Klagen
	2. Schreien
	3. Rache wünschen
	4. Sich Versöhnen
	5. Gottes-rede , -poesie


	Prozesse kollektiver und individueller Selbstverständigung
	Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit. Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse|Anja Marschall
	1. Sprache: Die Skizze und der Bruch
	2. Beziehung: Vom Leib zu Gott und Menschen
	2.1 Selbst und Leib
	2.2 Gottesbeziehung und soziale Beziehungen
	2.3 Verlust der Klage

	3. Zeit: Die zeitliche Dimension der Klage und ihre zeitlose Relevanz

	Vulnerability and Narrative Ethics in Ps 107. From Poetic Line to Psalmic “History” and Narrative Identity Formation|Nikolett Móricz
	1. Introduction
	2. Commemorative Narratives and the Discursive (Re)Construction of Israel’s Identity
	2.1 First (Foundational) Narrative: Wandering in the Wilderness
	2.2 Second Narrative: Rebellion, Misery and Darkness of Captivity
	2.3 Third Narrative: Oppression and Foolishness
	2.4 Fourth Narrative: Shipwreck and the Crisis of Wisdom
	2.5 Narrative Ethics of Common Vulnerability

	3. Conclusion

	How to Lament When It’s All Our Fault. Reading Job During the Climate Crisis|Diana Paulding
	1. Introduction
	2. The problem with lament
	3. The failure of orthodoxy
	4. Job’s orthopraxis
	5. Creating liturgy

	Klagen – ein Lebensmittel. Praxistheoretische Erkundungen in autobiografischer Sterbe- und Trauerliteratur|Ulrike Wagner-Rau
	1. Der Trauer Ausdruck geben
	2. Eine Annäherung an Klageformen über autobiographische Sterbe- und Trauerliteratur
	2.1 Schmerzhafte Klage

	3. Wie findet Leiden Ausdruck?
	3.1 Das körperliche Erleben
	3.2 Orte, Zeiten, Gegenstände

	4. Wer/was ist das Gegenüber des Klagens?


	Ritualisierte Sprachform und aktuelle Performanz
	Das Psalmen-Ich und die betende Person. Überlegungen zu Identifikation, Aneignung und Emotionalität im Klagelied des Einzelnen|Matthias Hopf
	1. Ps 13 – eine Annäherung
	2. Identifikation und Aneignung – konzeptionelle Überlegungen
	3. Zurück zu Ps 13 – der Text und die Rezipierenden
	3.1 Emotionalität
	3.2 Leerstellen
	3.3 Fokalisierung, Perspektive und Verwendungspraxis

	4. Textliche Seitenblicke
	5 Resümee und Ausblick

	Mehr als nur Problemexposition? Biblische und gegenwärtige Klage im Kontext von Gottesdiensten nach Katastrophen|Kerstin Menzel
	1. Einleitung
	2. Verzahnung von Psalmtext und gegenwärtiger Situation – Liturgische Arrangements
	2.1 Ritualisierung
	2.2 Aktualisierung durch verschränktes Gebet
	2.3 Psalm zwischen Erschrecken und Bericht
	2.4 Psalmen als Grundton
	2.5 Ineinander von Psalmsprache und gegenwärtigem Erleben
	2.6 Bündelung

	3. Klage im Kontext der Struktur der Gottesdienste
	4. Klage als Widerstandspoesie
	4.1 Im Blick auf die betende Person
	4.2 Im Blick auf die Gemeinschaft
	4.3 Im Blick auf die Welt
	4.4 Im Blick auf Gott
	4.5 Fazit


	Ein Text, viele Stimmen. Die Polyphonie des 109. Psalms in liturgischer Perspektive|Samuel Hildebrandt
	1. Die Sprechstimmen in Psalm 109
	2. Polyphonie in der Hebräischen Poesie und in Psalm 109
	3. Psalm 109 neu hören: Der Mehrstimmigkeit Gehör geben
	3.1 Die Stimme des Leidens: Artikulation der Attacke
	3.2 Die Stimme der Befreiung: Psalm 109 als Schrei der Katharsis
	3.3 Die Stimme der Hilflosigkeit: Psalm 109 als Gebet für göttliches Gericht
	3.4 Die Stimme der Fürbitte: Psalm 109 als Text für Andere
	3.5 Die Stimme der Rache: Psalm 109 als Spiegelbild
	3.6 Die Stimme der Geschichte: Psalm 109 als kollektives Bekenntnis

	4. Zum Ausklang: Die Stimmen des 109. Psalms


	Verzeichnis der Autor:innen

