M1 mirwACH

JUDISCHE UND CHRISTLICHE TRADITIONEN
IN GEGENWARTIGEN KONTEXTEN 4

Anja Marschall - Kerstin Menzel (Hrsg.)

Dem Leiden Ausdruck verleihen

Biblische und liturgiewissenschaftliche
Perspektiven auf Klagetexte

Ergon

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem Leiden Ausdruck verleihen

Herausgegeben von

Anja Marschall - Kerstin Menzel

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M MIRWACH

JUDISCHE UND CHRISTLICHE TRADITIONEN
IN GEGENWARTIGEN KONTEXTEN

JEWISH AND CHRISTIAN TRADITIONS
IN CONTEMPORARY CONTEXTS

Herausgegeben von | Edited by

Asher D. Biemann - Alexander Deeg
Marianne Grohmann - Yemima Hadad
Klaus Unterburger

Band | Volume 4

ERGON VERLAG

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem Leiden Ausdruck verleihen

Biblische und liturgiewissenschaftliche
Perspektiven auf Klagetexte

Herausgegeben von

Anja Marschall - Kerstin Menzel

ERGON VERLAG

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Publikation wurde unterstiitzt durch die Open-Access-Publikationsfonds
der Universitat Leipzig und der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Universitat Leipzig Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg
Theologische Fakultit Theologische Fakultit

Institut fiir Alttestamentliche Wissenschaft Institut fiir Systematische Theologie, Praktische
Professur fiir Theologie und Exegese des Theologie und Religionswissenschaft

Alten Testaments

Die Schriftenreihe ist bis Band 3 erschienen unter dem Titel
,Beitrige zur Gegenwartsbedeutung jiidischer und christlicher Uberlieferungen®.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2026

© Die Autor:innen

Publiziert von
Ergon - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden
Gesamtverantwortung fur Druck und Herstellung
bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG.

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo

www.ergon-verlag.de

ISBN 978-3-98740-203-6 (Print)
ISBN 978-3-98740-204-3 (ePDF)
DOI: https://doi.org/10.5771/9783987402043

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



http://dnb.d-nb.de
http://www.ergon-verlag.de
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://www.ergon-verlag.de

Inhaltsverzeichnis

Anja Marschall/Kerstin Menzel
Ritualitdt — Trauma — Performanz
Zum Ertrag eines interdisziplinaren Blicks auf Klagetexte ..........cccccceeueeen.

Gegenwirtige Verortungen liturgischer Klage

Alexander Deeg
Perikopierte Klage
Klage(-Psalmen) im evangelischen Gottesdienst ............ccccceeveviiiiiiinnnenne.

Kristine Suna-Koro

Silence as Liturgical Space of Lament

Praying and Listening on Christmas Eve Amidst Ecological and

Migration EMergencies .........cocovveviiiiiiiiiiiiiiiniiiniiiieece e

Daniel Krochmalnik
Hoffnungsstern
Zur Gestalt des Klagelieds ........cccceeeiiiiniiiiiiiiiniiiiiicieciececee

Erik Dremel
Klang der Klage in der Musik
Eine kulturhistorische Spurensuche in Kunst- und Kirchenmusik ..............

Traumatheoretische Perspektiven

Alexandra Grund-Wittenberg
Klage, Anklage und die Hoffnung auf einen Gott, der Wunden verbindet
Zu Trauma-Bearbeitungen in den Psalmen .......cccccceeeiiiniiiiniiinniicnnneen.

Kimberly Wagner
Lament-Informed Preaching for the Present Age ...........ccoccevviiiiiiiinnnnnn.

Brbel Fiinfsinn
Trauma-Psalmen der Gegenwart ...........cccovviiiiiiiiiiiiiiiiiiiece

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 INHALTSVERZEICHNIS

Prozesse kollektiver und individueller Selbstverstindigung

Anja Marschall
Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit
Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse.............c.cccoee. 117

Nikolett Moricz
Vulnerability and Narrative Ethics in Ps 107
From Poetic Line to Psalmic “History” and Narrative Identity Formation... 133

Diana Paulding
How to Lament When It’s All Our Fault
Reading Job During the Climate Crisis .........cccovvuieiiniiiieiiniiiiiiiiiiieeenns 149

Ulrike Wagner-Rau

Klagen - ein Lebensmittel

Praxistheoretische Erkundungen in autobiografischer Sterbe- und
Trauerliteratur .......ccoooiviiiiiiiii 161

Ritualisierte Sprachform und aktuelle Performanz

Matthias Hopf

Das Psalmen-Ich und die betende Person

Uberlegungen zu Identifikation, Aneignung und Emotionalitit im

Klagelied des Einzelnen ..........ccocceeeviiiiiiiiniiiiiiiiiiiiciiicciecciec e 177

Kerstin Menzel
Mehr als nur Problemexposition?
Biblische und gegenwirtige Klage im Kontext von Gottesdiensten nach

Katastrophen .......ccueeiiiiiiiiiiiiiiecieecee e 191
Samuel Hildebrandt

Ein Text, viele Stimmen

Die Polyphonie des 109. Psalms in liturgischer Perspektive ............cc...c.... 215

Verzeichnis der AUTOI:INNEN .uuuuivivveeeeeiiiiieeeiiiiieeetiiieeeetieeereieeessaneeeeans 227

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ritualitdt - Trauma — Performanz
Zum Ertrag eines interdisziplinaren Blicks auf Klagetexte

Anja Marschall/Kerstin Menzel

»But the main point is the first: life is not right. It is now noticed and voiced that life is not
as it was promised to be. [...] Lament occurs when the dysfunction reaches an unacceptable
level, when the injustice is intolerable and change is insisted upon!

Walter Brueggemann

Walter Brueggemann ist vor wenigen Wochen, am 5. Juni 2025, im Alter von
92 Jahren verstorben. Er kann als Vordenker der Ideen und Anfragen dieses
Buches verstanden werden. Zahlreiche Autor:innen des Bandes verweisen auf
ihn als einen der ersten, der nicht nur auf die Bedeutung der Klage fiir den
individuellen Glauben insistierte, sondern auch die unhintergehbare Relevanz
des Klageausdrucks fiir Glaubensgemeinschaften wiederholt hervorgehoben
hat. Sein Lebenswerk verbindet die alttestamentliche Wissenschaft und die
Praktische Theologie auf auflerordentliche Weise und dient als Inspiration zum
anhaltenden Dialog beider Forschungsgebiete.

Klage als Genre gewinnt aktuell in einer Zeit vielfaltiger gesellschaftlicher
Krisen neue Aufmerksamkeit. Einige Schlaglichter mogen geniigen:

Der Soziologe Andreas Reckwitz hilt die Verdraingung von Verlusten, die das
Fortschrittsnarrativ der Moderne auszeichnen, fiir nicht mehr tragbar im Kon-
text demokratischer, sicherheitspolitischer und 6kologischer Krisen. Er betont,
dass es vielmehr darum gehen miisse, Verluste im offentlichen Miteinander
zu thematisieren und damit anzuerkennen. Unter den Strategien, mit denen
die westlichen Gesellschaften dieser neuen Sichtbarkeit von Verlusten in der
Spatmoderne begegnen, beschreibt Reckwitz auch eine ,offensive Praxis des
Abschiednehmens*?, in der Menschen sich entschlieflen, Verluste ,in einer ei-
genen, reflektierten, womdglich ritualisierten Praxis anzunehmen™. Interessan-
terweise kommt in seinem Kapitel zur Religion die Klage als Form nicht in
den Blick, aber die Stofirichtung des Buches insgesamt ldsst sich verstehen als
Votum gegen die Verdrangung von Schmerz, Tod und Verlust und fiir Formen,
diesen Erfahrungen Ausdruck zu verleihen und sie damit gesellschaftlich bear-
beitbar zu machen.

In den harten Lockdowns der Pandemie gewann auch die spezifisch religio-
se Form der Klage neue Aufmerksamkeit — etwa durch die stark reduzierte

L Walter Brueggemann, The Costly Loss of Lament, in: JSOT 36/1986, 57-71:65.
2 Andreas Reckwitz, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 400.
3 Aa.0., 405,

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

Inszenierung des auflerordentlichen Gebets des Papstes im Mérz 2020 auf dem
leeren Petersplatz, eine Inszenierung, die stark auf Gebet und Schweigen vor
dem Gekreuzigten gepragt war. Ein Angebot der Leipziger Kirchen unter dem
Titel ,Klagezeit, an dessen Konzeption Kerstin Menzel beteiligt war, fand tiber
den lokalen Kontext hinaus iiberraschend starke mediale Resonanz - in den
sozialen Medien, regionalen Radiosendern, Zeitschriften und der christlichen
Publizistik.* Das spezifische Angebot religioser Rituale, in denen Klage aus
dem Modus der gesellschaftlichen Anklage in einen Ausdruck des Erlebens
finden kann, der Spannungen integriert und offen halt, wurde mit Interesse
wahrgenommen und als wichtige Ergédnzung des Ringens um Stirkung und
Trost in den Kirchen gewtirdigt.

Der Angriffskrieg Russlands gegen die Ukraine sowie die Geschehnisse
nach dem 7. Oktober 2023 in Israel und Gaza haben auch in Deutschland
Menschen emotional sehr bewegt, erschreckt und sorgen fiir anhaltende gesell-
schaftliche Diskussionen. Als Reaktion darauf wurden vielerorts Friedensgebete
und Mahnwachen angeboten. Angesichts grofier Zerstérung und anhaltendem
Leiden wichst die Suche nach Worten, die Schmerz, Anklage und Hoftnung
zugleich ausdriicken konnen. Gerade im Kontext des Ukrainekrieges ist dabei
das Genre der Klage wichtig geworden. Im Marz 2022 pladierte die katholische
Alttestamentlerin Christina Kumpmann fiir die ,produktive Spannung“ der
biblischen Klage in Zeiten der Sprachlosigkeit.> Auch die EKD orientierte sich
an biblischem Gebet, als sie im Herbst desselben Jahres zweisprachige Karten
mit Klagegebet und Segen fiir ukrainische Gefliichtete kostenlos online und per
Post zur Verfiigung stellte.® Der Lutherische Weltbund hat zum dritten Jahrestag
des Angriffskriegs gegen die Ukraine zum vereinten Gebet aufgerufen - auch
dies ein Klagegebet.”

Grund genug, die Performanz und literarische Qualitét biblischer Klagetexte
in interdisziplindrer Weise erneut in den Blick zu nehmen. Der vorliegende
Band dokumentiert, um wenige Beitrage ergdnzt, eine Tagung, die im Mai 2024
von uns an der Theologischen Fakultit der Universitit Leipzig organisiert wur-
de. Wir freuen uns sehr, dass die Referent:innen bereit waren, die Ertridge der

Kerstin Menzel, Der Krise Ausdruck geben - ein Format Offentlicher Seelsorge in

Leipzig, https://www.feinschwarz.net/der-krise-ausdruck-geben-ein-format-oeffentlicher-seel-

sorge-in-leipzig/ [29.09.2025]. Dies./Liider Laskowski/Stephan Kosch, ,Klagen ist eine Form

des Machens", https://zeitzeichen.net/node/8957 [29.09.2025].

5 Christina Kumpmann, Klagen. Unverzichtbar, https://www.feinschwarz.net/34649-2/
[29.09.2025].

6 EKD, Gebetskarten fiir ukrainische Gefliichtete, https://www.ekd.de/gebetspostkarten-fuer-

ukrainische-gefluechtete-75156.htm [29.09.2025].

Dmytro Tsolin, Gebet zum dritten Jahrestag des Krieges gegen die Ukraine, https://luther-

anworld.org/de/news/gebet-zum-dritten-jahrestag-des-krieges-gegen-die-ukraine [29.09.2025].

Das Gebet stammt von Dmytro Tsolin, einem Pfarrer der Deutschen Evangelisch-Lutheri-

schen Kirche der Ukraine. Interessant ist allerdings ebenso der vorgeschaltete Artikel des LWB

zum Gebet, der ebenfalls Klageduktus hat.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.feinschwarz.net/der-krise-ausdruck-geben-ein-format-oeffentlicher-seelsorge-in-leipzig/
https://zeitzeichen.net/node/8957
https://www.feinschwarz.net/34649-2/
https://www.ekd.de/gebetspostkarten-fuer-ukrainische-gefluechtete-75156.htm
https://lutheranworld.org/de/news/gebet-zum-dritten-jahrestag-des-krieges-gegen-die-ukraine
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/der-krise-ausdruck-geben-ein-format-oeffentlicher-seelsorge-in-leipzig/
https://zeitzeichen.net/node/8957
https://www.feinschwarz.net/34649-2/
https://www.ekd.de/gebetspostkarten-fuer-ukrainische-gefluechtete-75156.htm
https://lutheranworld.org/de/news/gebet-zum-dritten-jahrestag-des-krieges-gegen-die-ukraine

RITUALITAT - TRAUMA - PERFORMANZ 9

Diskussion, die auch durch die Studierenden eines gemeinsamen Seminars zwi-
schen unseren damaligen Standorten, der Universitdt Leipzig und der Martin-
Luther-Universitit Halle, geprigt war, in ihre Uberarbeitung aufzunehmen und
zur Verfiigung zu stellen.

Ziel der Tagung war es, aktuelle Forschungsperspektiven aus beiden Fachern
ins Gesprach zu bringen und mithin die Klagetexte in ihrem Potential als
traumaverarbeitende Literatur, als rituelle Skripte sowie als individuell, musi-
kalisch und liturgisch vielféltige Performances zur Geltung zu bringen, neue
Forschungsperspektiven im interdisziplindren Gesprach zu erschlieflen und die
wechselseitige Rezeption von Forschungsertriagen anzuregen.

Im Bereich der Praktischen Theologie und der deutschsprachigen Liturgie-
wissenschaft wurde Klage bisher als eine Form christlichen Gebets wahrgenom-
men, nur vereinzelt sind jedoch tiefergehende Beschiftigungen entstanden. Im
englischsprachigen Kontext gehen homiletische und liturgische Uberlegungen
starker in konzeptionelle Vorschlage iiber. Vorliegende Aufsdtze und Aufsatz-
sammlungen zeigen im Wesentlichen fiinf Reflexionsrichtungen:

Erstens findet sich immer wieder ein Bedauern {iber die Vernachldssigung
der Klage im reguliren Gebetsleben der Kirche und ein Pladoyer fiir diese
- so die Wahrnehmung - klassische Gebetskonventionen und Gottesbilder
irritierende Form, Erfahrungen vor Gott Ausdruck zu geben.?

In der liturgiewissenschaftlichen Arbeit iiber Gottesdienste nach Ungliicken
und in gesellschaftlichen Krisenlagen sowie im ritualtheoretischen Bereich der
desaster rituals iberschneiden sich zweitens Forschungen zu traumatisierenden
Ereignissen und die Reflexion konkreter liturgischer Gestaltung. Hier wird zwar
die Herausforderung theologisch anspruchsvoller Sprachgestaltung benannt?,
die Griindung jiidischer und christlicher Religion in der Erfahrung von Kata-

8 Vgl. etwa die Uberlegungen zur Rezeption der Klagepsalmen im Evangelischen Gesangbuch
von Stefan Ark Nitzsche, Vor der Antwort kidme die Frage. Die Psalmenrezeption im Evangeli-
schen Gesangbuch, in: Georg Steins (Hg.), Schweigen wire gotteslasterlich. Die heilende Kraft
der Klage, Wiirzburg 2000, 133-153, oder die Analysen von Gebetstexten von Birgit Jeggle-
Merz, Mit Tranen und Geschrei. Klagend beten, in: Steins (Hg.), Schweigen, 154-167; Brigitte
Enzner-Probst, Schreien lernen oder: Von der heilsamen Kraft des Klagens. Klageliturgien als
Raum seelsorgerlicher Begleitung, in: PrTh 37/2002, 188-195. Ralph Kunz, Lob der Klage.
Beten mit Hiob, in: Oliver Diirr/ders./Andreas Steingruber (Hg.), ,Wachet und betet“. Mystik,
Spiritualitdt und Gebet in Zeiten politischer und gesellschaftlicher Unruhe, Miinster 2021, 227~
241, diskutiert das Verhaltnis von alttestamentlicher Klage (konkret: Hiob) und christlichem
Gebet. Die Leerstelle in den Gesangbiichern wurde auch fiir die groflen Denominationen in
den USA beschrieben: Denise Hopkins, Journey through the Psalms, St. Louis 2001, 5f. und
Glenn Pemberton, Hurting with God. Learning to Lament with the Psalms, Abilene TX 2012,
441f., zitiert nach Soong-Chan Rah, Prophetic Lament. A Call for Justice in Troubled Times,
Downers Grove IL 2015, 21f.

Vgl. Stephan Winter, .. Oder bleibt nichts?“. Zu Herausforderungen biblisch begriindeter
Gott-Rede angesichts von Grofikatastrophen, in: Benedikt Kranemann/Brigitte Benz (Hg.),
Trauerfeiern nach Grofikatastrophen, Neukirchen-Vluyn 2016, 89-103.

9

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

strophen betont!® und die Klage als Spezifikum christlicher Feierpraxis" und in
ihrem Zusammenspiel mit Zeugnissen der Betroffenheit'? wahrgenommen, eine
vertiefte Auseinandersetzung mit der faktischen Verwendung biblischer Klage
in Gottesdiensten nach Katastrophen steht jedoch aus.

Praktisch-theologisch gibt es drittens durchaus eine Auseinandersetzung mit
literarischen, insbesondere poetischen Formen der Klage,® die jedoch nur in
Ansitzen den Kontext von Ritual und Liturgie mit betrachtet.!*

In der englischsprachigen Forschung wird Klage im Bereich der Homiletik
vielfiltig reflektiert und das Potential von Klagetexten zur Bearbeitung von
Trauma und Leid erkundet: in ihrer offentlichen Form, in ihrer Verankerung
in den Gesiangen von Sklav:innen und in der liturgischen Tradition der Black
Church, in ihrem theologischen Spannungsreichtum und in ihrer literarischen
Form, die dem Zerbrechen von Sprache und Erzéhlung auch in der Predigt
Rechnung tragen kann."”

Stirker im Bereich der Liturgiewissenschaft findet sich in der englischspra-
chigen Literatur zuletzt auch eine Reihe von Beitrdgen, die Klage in den Hori-

10" Vgl. Albert Gerhards, Pro quacumque necessitate. Katastrophenbewiltigung in liturgischen
Traditionen des Judentums und Christentums, in: Wolfram Kinzig/Thomas Rheindorf (Hg.),
Katastrophen - und die Antworten der Religionen, Wiirzburg 2011, 121-135.

Vgl. Michael Meyer-Blanck, Glauben zeigen. Kirchliche Trauerfeiern als Formen symbolischer
Diakonie, in: Brigitte Benz/Benedikt Kranemann (Hg.), Deutschland trauert. Trauerfeiern
nach Grofikatastrophen als gesellschaftliche Herausforderung, Wiirzburg 2019, 111-122:114f.
Vgl. Kerstin Menzel, Viva vox — Stimme des Lebens. Die Bibel im Kontext von Berichten iiber
gegenwirtige Erfahrungen in Gottesdiensten, in: Anke von Legat/Michael Schneider (Hg.),
GrofSe Botschaft in kleinen Texten. Bibelauslegung in und durch Medien der Gegenwartskul-
tur (Biblische Argumente in gegenwirtigen Debatten 2), Paderborn 2022, 221-230; dies.,
Zeug:innen des Leids. Beteiligung von Betroffenen in Gottesdiensten angesichts von Krisen
und Katastrophen, in: Stephan Steger/Martin Stuflesser/Marco Weis/Stephan Winter (Hg.),
Liturgie und Ekklesiologie. Reform des Gottesdienstes als Reform der Kirche, Regensburg
2023, 282-300; dies., Spannungen inszenieren und halten. Gottesdienste in Pandemiezeiten,
in: Alexander Deeg/Christian Lehnert (Hg.), Krieg und Frieden. Metaphern der Gewalt und
der Versohnung im christlichen Gottesdienst (BLSp 34), Leipzig 2022, 101-130.

13 Vgl. Ilit Ferber/Paula Schwebel (Hg.), Lament in Jewish Thought. Philosophical, Theological
and Literary Perspectives (Perspectives on Jewish Texts and Contexts 2), Berlin/Boston 2014,
die von Texten Gershom Sholems zu Klage ausgehen und diese auch in Bezug auf Schweigen
und auf Poesie reflektieren. Vgl. auch die entsprechenden Abschnitte im Jahrbuch Biblische
Theologie 16/2001 sowie Dorothea Erbele-Kiister/Nikolett Moricz/Manfred Oeming (Hg.),
»Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch® (Klgl 2,13). Theologische, psychologische
und literarische Zuginge der Traumaforschung (Hermeneutische Untersuchungen zur Theo-
logie 89), Tiibingen 2022.

In historischer Perspektive vgl. etwa Juliane Prade-Weiss, Antiphonie, Ritual und Moderne.
Zur Verhandlung von Traumata in Klagen, in: a.a.0., 247-266.

Sally A. Brown/Patrick D. Miller (Hg.), Lament. Reclaiming Practices in Pulpit, Pew, and
Public Square, Westminster 2005; Luke A. Powery, Spirit Speech. Lament and Celebration
in Preaching, Nashville 2009; ders., Dem Dry Bones. Preaching, Death, and Hope, Minneapo-
lis 2012; Kimberly E. Wagner, Fractured Ground. Preaching in the Wake of Mass Trauma,
Louisville 2023.

11

12

14

15

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RITUALITAT - TRAUMA - PERFORMANZ 11

zont gegenwartiger Krisen einzeichnen, etwa Migration'® oder Klimawandel”
und dies auch mit postkolonialen Perspektiven verbinden.!s

Die Arbeit von Andrea Bieler, die bereits seit iiber zwanzig Jahren Klage in
der Verbindung von liturgiewissenschaftlichen und poimenischen Perspektiven
verfolgt, ragt im deutschsprachigen Kontext besonders hervor. Bereits im Jahr
2000 hat sie tiber das Potential von Klagepsalmen in der gottesdienstlich-rituel-
len Begleitung von Opfern sexueller Gewalt gearbeitet,” 2017 hat sie in ihrer
Poimenik das Potential von Klagetexten in einem Feld beschrieben, in dem
Erzéhlungen zerbrechen: Erfahrungen von moral injury und posttraumatischer
Belastungsstorung von Soldat:innen.?’ In ihrer Arbeit kommen die Klagetexte
nicht nur in der betenden Grundbewegung und dem theologischen Ringen in
den Blick, sondern auch in ihrer literarischen Struktur. Darin wird deutlich:
Eine starkere Beschiftigung mit den Ergebnissen alttestamentlicher Forschung
kommt einer vertieften liturgiewissenschaftlichen Reflexion zugute.

Die Auseinandersetzung mit den Klagetexten der Hebréischen Bibel hat sich
in der alttestamentlichen Wissenschaft in den letzten Jahrzehnten weit aufgefa-
chert. Neben einer strengen form- und gattungsgeschichtlichen Herangehens-
weise ergeben sich nun auch dezidiert literaturwissenschaftlich fundierte, dra-
maturgische, poetologische, leib-phanomenologische und psychologisch-infor-
mierte Untersuchungen.?! Fragen von Individualitdt und Selbstreflexion riicken

16 Kristine Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global
Refugee Crisis, in: Liturgy 34.2/2019, 31-40.
17" Anne Rowthorn/Jeffery Rowthorn, Introduction, in: dies. (Hg.), God’s Good Earth in Crisis.
Liturgies of Lament, Eugene OR 2024. Auch fiir dieses Buch hat Walter Brueggemann ein
Vorwort verfasst.
Vgl. hier grundsitzlich auch die Arbeit von Claudio Carvalhaes, etwa das Buch: Praying with
Every Heart. Orienting Our Lives to the Wholeness of the World, Oregon 2021 oder ders.
(Hg.), Liturgy in Postcolonial Perspectives, New York 2015.
Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klagerdume fiir Uberlebende sexueller Gewalt. Poi-
menische und liturgische Uberlegungen, in: Eth 60.2/2000, 117-130.
Dies., Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge, Gottingen 2017, 215-227.
Zur gattungsgeschichtlichen Perspektive vgl. u.a. Erhard Gerstenberger, Der bittende Mensch.
Bittritual und Klagelied des Einzelnen im Alten Testament (WMANT 51), Neukirchen-Vluyn
1980; Sigmund Mowinckel, The Psalms in Israel’s Worship (The Biblical Resource Series),
Grand Rapids, Michigan/Cambridge, U. K. 2004; Amy Cottrill, Language, Power and Identity
in the Lament Psalms of the Individual (LBH.OTS 493), New York 2008; Sarah Riegert, Die
»Ich-Sphére® des Beters. Eine anthropologische Untersuchung zur Selbstreflexion des Beters
am Beispiel von Ps 42/43 (FRLANT 275), Géttingen 2019. Als literaturwissenschaftliches
Beispiel kann Mandolfo gelten, vgl. Carleen Mandolfo, God in the Dock. Dialogic Tension in
the Psalms of Lament (A Continuum imprint 357), London 2002. Zu den dramaturgischen
Ansitzen ist Hopf zu zdhlen, vgl. Matthias Hopf, Die Psalmen als ,verbale Bithnen® Ein expe-
rimenteller Blick auf die dramatisch-performativen Strukturen der Psalmen, in: BZ 65.1/2021,
1-27. Einen poetologischen Zugang hat kiirzlich Linafelt vorgelegt, vgl. Tod Linafelt, Why
Is There Poetry in the Book of Job?, in: JBL 140.4/2021, 683-701. Leib-phidnomenologisch
arbeitet Verde, vgl. Danilo Verde, Trauma, Poetry and the Body. On Psalter’s Own Words for
Wounds, in: Biblica 101.2/2020, 208-230. Psychologisch-informierte Untersuchungen haben
kirzlich u.a. Marschall und Méricz vorgelegt, vgl. Anja Marschall, Hiobs Vaterschaft und die
Trauer um seine Kinder. Eine Relektiire des Hiobbuches, in: AVAR 2.1/2023, 153-198; Nikolett

18

19

20
21

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

ebenso in den Blick wie kollektive Standortbestimmung und Traumaverarbei-
tung. Dabei hat vor allem der Niederschlag von Vulnerabilitit, Resilienz und
Trauma innerhalb der Klagetexte in den letzten Jahren besondere Beachtung
erfahren.”?

Insbesondere die sog. psalms of complaint,?® die sich durch einen grofien An-
teil an Gott-Klage auszeichnen und Gott als feindliches Gegentiber verklagen,
als auch die diesen folgenden Klagen Hiobs gelten gemeinhin als widerspenstige
Klagetexte, die individuelle und kollektive Krisensituationen zu verarbeiten
suchen. In der eingehenden Untersuchung dieser Klagetexte hat die neuere alt-
testamentliche Wissenschaft zahlreiche Aspekte der antiken Texte offengelegt,
die eine Neubewertung der praktischen Verwendung der Texte nach sich zie-
hen sollten. Zu diesen zdhlt die soziale Vernetzung des Klagegeschehens, der
Metaphernreichtum der Klagesprache oder auch die erstaunliche Flexibilitat
des Klageformulars. Auch das Stér- und Innovationspotential der klagenden
Anfragen an Gott und Gemeinschaft gilt es, neu zu bedenken. Scott Ellington
hat herausgearbeitet, dass der Akt der Klage zum einen existenzielles Risiko
darstellt, weil der klagende Mensch das Ende der Giiltigkeit der kollektiven
Erinnerung mit ihrer identitdtsformenden Kraft, den Zerfall der bekannten
Welt, die absolute Zerstérung der Gottesbeziehung und den Verlust des Sinns
des Todes riskiert. Zum anderen ermdéglicht aber gerade dieser Mut, sich dem
Risiko auszusetzen, eine suchende, innovative und konstruktive Auseinander-
setzung mit dem Welterleben.?*

Die Spuren dieser konstruktiven Auseinandersetzung innerhalb der Klagege-
bete der Hebrdischen Bibel hat Anja Marschall in ihrer 2024 erschienenen Dis-
sertation untersucht. Aufbauend auf gattungs-, motiv- und theologiegeschicht-
lichen Untersuchungen von Klagepsalmen und den Klagen Hiobs sowie Er-
kenntnissen der trauma studies stellt sie dabei Aneignungsprozesse innerhalb
der Texte fest. Diese reichen von Selbstreflexion zu Identitatsbildung und von
kritischer Infragestellung von traditioneller Theologie bis zum abgebildeten

Modricz, Wie die Verwundeten - derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phdnomenologie des
Traumas in den Psalmen 22, 88,107 und 137 (FRLANT 282), Géttingen 2021

Zu Vulnerabilitat und Resilienz vgl. Cornelia Richter (Hg.), Ohnmacht und Angst aushalten.
Kritik der Resilienz in Theologie und Philosophie (Religion und Gesundheit 1), Stuttgart
2017; Judith Gdrtner/Barbara Schmitz (Hg.), Resilienznarrative im Alten Testament (FAT
156), Tiibingen 2022. Zur Arbeit mit Trauma-Texten vgl. Dorothea Erbele-Kiister/Nikolett
Modricz/Manfred Oeming (Hg.), ,Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch® (Klgl 2,13).
Theologische, psychologische und literarische Zuginge der Traumaforschung (Hermeneuti-
sche Untersuchungen zur Theologie 89), Tiibingen 2022.

Nach Craig Broyles, The Conflict of Faith and Experience in the Psalms. A Form-Critical and
Theological Study (JSOT.S 52), Sheffield, England 1989.

Scott Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament, Eugene, OR
2008, kursorisch. Vgl. auch Paul Raabe, Deliberate Ambiguity in the Psalter, in: JBL 110.2/1991,
213-227.

22

23

24

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RITUALITAT - TRAUMA - PERFORMANZ 13

Entschluss zum Ergreifen einer bestimmten Form des Klagegebets.?> Sie arbei-
tet heraus, dass Klage in den alttestamentlichen Gebeten zum einen mehr ist
als nur Selbstausdruck, da sie zum Medium existenzieller Reflexion werden
kann. Zum anderen geht alttestamentliche Klage auch dariiber hinaus, Anrede
Gottes zu sein, die Gott menschliches Leiden vortragt und eine Antwort darauf
einklagt. Sie ist immer auch ein Wortgeschehen vor den Ohren Anderer, das die
leidende Person im sozialen Dialog hilt und die Gemeinschaft der Glaubenden
zu Solidaritdt und Anteilnahme auffordert.

Wihrend die alttestamentliche Klageforschung zuletzt durch Philosophie
und Systematische Theologie aufgenommen wurde und in traumatologischen
Fragen eng mit aktueller psychologischer Forschung kooperiert,?® schopft die
Vernetzung von alttestamentlicher Wissenschaft und Praktischer Theologie,
insbesondere Liturgiewissenschaft, ihr Potential an dieser Stelle noch nicht aus.

Dem Band liegen drei konzeptionelle Linien zugrunde, die sich aus dem
Schnittfeld von alttestamentlicher Forschung und Liturgiewissenschaft und der
Zusammenschau der Diskurse in beiden Fachern ergeben:

Zum einen nehmen wir die neu etablierte Aufmerksamkeit fiir traumatheo-
retische Interpretationsansitze aus der alttestamentlichen Wissenschaft auf: In-
wiefern erhellt Forschung zu traumatischen Erlebnissen, etwa von sexueller
Gewalt, einem Krieg oder einer Naturkatastrophe, das Verstindnis der Texte?
Welche liturgischen Kontexte werden iiber diese konkreten Interpretationsper-
spektiven erschlossen? Welche kollektiven und individuellen Leidenserfahrun-
gen verbinden sich mit der Rhetorik, der Struktur und der sprachlichen Gestalt
der Klage in biblischen Texten einerseits und in gegenwirtiger gottesdienstli-
cher Gestaltung andererseits?

Zweitens fokussieren wir auf die biblischen Texte im Horizont von Ritualitét:
Welche Verwendungsmoglichkeiten haben Texte, die je konkreten Ausnahmesi-
tuationen entspringen und sich zugleich traditioneller Formen und Sprachspie-
le bedienen? Wie lassen sich Situativitit und Repetition in dieser Hinsicht
vermitteln?

SchliefSlich ist ein durchlaufender Faden das Interesse an der Performativitat
von (biblischer) Klage: Was ldsst sich tiber die Performanz der alttestamentli-
chen Texte erheben? Welcher Zusammenhang besteht zwischen ihrem Perform-
anzpotential und ihrem Identifikationspotential? Welche Perspektiven er6ffnen

%5 Anja Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiobbuch (FAT
IT), Tiibingen 2024; vgl. auch dies., Job’s Lament and Reflection. Challenging the Limits of the
Complaint Psalms, in: Dies. (Hg.), Hiobs Reden. Zwischen Selbstreflexion, Klage und Streit
(ABG 76), Leipzig 2024.

Vgl. Walter Brueggemann, The Message of the Psalms. A Theological Commentary (Augsburg
Old Testament Studies), Minneapolis 1984; ders., The Costly Loss of Lament. Zur Aufnahme
durch die Systematische Theologie vgl. Eva Harasta (Hg.), Mit Gott klagen. Eine theologische
Diskussion, Neukirchen-Vluyn 2008.

26

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

Uberlegungen zur poetischen Struktur und zu aktueller Performanz in Text und
Musik?

Die Beitrage haben wir in vier Abschnitte gegliedert: In einem ersten Ab-
schnitt werfen wir einen breiten Blick auf gegenwirtige Verortungen liturgi-
scher Klage sowohl im liturgischen Alltag der Kirche als auch in besonderen
Situationen. Der Beitrag von Alexander Deeg setzt mit einer theologischen Wiir-
digung der Klage als ,vertikaler Sehnsucht® ein, in der die Verborgenheit Gottes
ernst genommen wird. Dennoch spielt die Klage in der Bibellesepraxis kaum
eine Rolle und auch in der liturgischen Praxis der Kirche bietet sich ein ambiva-
lentes Bild: Wéhrend mit der Perikopenrevison neue Klagetexte, insbesondere
aus Hiob, Klgl und Jer in die Ordnung der Lese- und Predigttexte gelangt sind,
verlieren die Klagepsalmen in ihrer liturgischen Anordnung durch Kiirzungen
zuweilen starke sprachliche Bilder und v.a. die Dimension der Feindklage.
Im Beitrag von Kristine Suna-Koro liegt die Fremdheit und Abstandigkeit der
Klagetexte, die Deeg konstatiert, weniger in den Texten als in der sozialen Po-
sition durchschnittlicher Gemeinden begriindet. Mit Emily Townes votiert sie
dafiir, mit der regelméfligen Praxis gemeinschaftlicher gottesdienstlicher Klage
Gerechtigkeitsfragen wach zu halten. Klagetexte haben etwa, so Suna-Koro, das
Potential, den Gottesdienst von sozial eher privilegierten Gemeinden zu 6ffnen
fir die Klagen im Kontext der Klimakrise und Migrant:innen. Dafiir sei es
notig, dass anthropozentrische und selbstzentrierte Fiirbittskripte ihre Grenze
in einem Schweigen finden, in dem Stimmen aus der gequélten Schopfung
und Stimmen von Menschen, die Vertreibung, Entwurzelung und Ausgrenzung
aus eigener Erfahrung kennen, Raum finden konnen. Aus der Perspektive der
judischen Theologie betont Daniel Krochmalnik, dass es gerade Gott ist, der
in den Klagepsalmen als Feind erlebt wird und die Klage darin das Leiden
wirklich ernst nimmt. Er diskutiert unterschiedliche Interpretationen des Stim-
mungsumschwungs und votiert dafiir, die Moglichkeit der Umstimmung Got-
tes durch das Gebet nicht zu vergessen. Die Klagetexte werden damit zum
Gebetskampf, der biblischer Frommigkeit in ihrer Tiefe gerecht wird. Nicht
dezidiert liturgische, aber doch mindestens liturgisch rezipierte performative
Kontexte adressiert der musikwissenschaftliche Beitrag von Erik Dremel, der
anhand eines Gangs durch die Kompositionsgeschichte die unterschiedlichen
musikalischen Mittel bzw. affektiven ,Chiffren” aufzeigt, die Klage in Klang
verwandeln. Der Horizont seiner exemplarischen Auswahl reicht von Monte-
verdi iiber Schiitz, Mitglieder der Familie Bach, Hensel und Brahms bis zu
Zimmermann als Vertreter des 20. Jahrhunderts. Dremels Erkundungen wollen
zum Selbst-Nachhoren anregen und weisen insofern iiber die Buchform der
Ergebnisdokumentation hinaus.

Der zweite Abschnitt nimmt traumatheoretische Perspektiven im engeren
Sinne auf. Alexandra Grund-Wittenberg erkundet in ihrem Beitrag, ob Psalmen
als Trauma-Texte gelten konnen, welche Sprache im Zusammenhang mit Trau-

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RITUALITAT - TRAUMA - PERFORMANZ 15

ma in den Psalmen typisch ist und welche Rolle die Psalmen im vielstimmigen
kulturellen Trauma-Gedéchtnis Israels spielen. Sie stellt exemplarisch dar, wie
moderne soziologische Theorien von kulturellem Trauma bei der Anwendung
auf antike Kulturen auf ihre Ubertragbarkeit gepriift werden sollten. Dabei
greift sie auf die vorliegende Forschung zum kulturellen Gedachtnis zuriick,
anhand derer sie innerhalb der Psalmen eine Heterogenitdt der Trauma-Bear-
beitung feststellt. Sie bemerkt, dass in Individualpsalmen Traumaspuren oft
nur ein Aspekt innerhalb eines Gesamtbildes anderer Notschilderungen sind
und dass kulturelles Trauma sich in den Klageliedern des Volkes widerspiegelt.
Kimberly Wagner denkt dariiber nach, inwiefern nicht nur die Krisenmomente,
denen sie ihre Dissertation gewidmet hatte, sondern auch das Predigen in
alltaglichen Lagen nach traumasensiblen Formen verlangen konnte. Fiir ein
Predigen, das die volle, leibliche Existenz der Horenden ernst nimmt, biete
biblische Klage insofern ein Vorbild, als sie aus der Vereinzelung in den Dialog
mit Gott und indirekt auch mit der gottesdienstlichen Gemeinschaft fiihrt,
weil sie Erlaubnis und Sprache gibt, die schmerzhafte Realitét in aller Ehrlich-
keit zu benennen, weil sie vielschichtigen und widerspriichlichen Emotionen
Raum ldsst und weil sie in Erinnerung und im Festhalten an der VerheifSung
Gottes eschatologische Imagination nahrt. Bdrbel Fiinfsinn spielt schlieSlich
die gerade neu herausgegebenen Psalmen von Carola Moosbach ein, die sich
in ihren poetischen Texten mit der von ihr jahrelang erlebten sexualisierten
Gewalt auseinandersetzt. Klagen, Schreien, Rache Wiinschen, Sich Verséhnen
und die Gottespoesie versteht sie als wesentliche Schritte der Bearbeitung der
traumatisierenden Erfahrungen in den Texten Moosbachs, die sie in Ausziigen
présentiert und kommentiert.

Der dritte Abschnitt lotet das Potential der Klagetexte fiir Prozesse kollektiver
und individueller Selbstverstindigung aus. Im Mittelpunkt der verschiedenen
Beitrage steht die Klage als Praxis, die Verletzlichkeit benennt, Beziehungen zu
Gott, Gemeinschaft und Schopfung verhandelt und damit Raume eroffnet, in
denen Identitit, Hoffnung und Verantwortung neu gedacht werden konnen.
Anja Marschall beleuchtet drei Dimensionen alttestamentlicher Klagetexte:
Sprache, Beziehung und Zeit. Sie demonstriert die Ausdrucksstirke des sprach-
lichen und formalen Bruchs innerhalb der Psalmen und setzt sie mit traumati-
schem Erleben in Zusammenhang. Der Tradition der complaint psalms folgend
betrachtet sie die Briichigkeit des Daseins im Kontext der Selbst- und Gottes-
relation sowie zwischenmenschlicher Beziehungen. Die zeitliche Dimension
der Klage nimmt Marschall abschlieffend zum Anlass, deren zeitlose Relevanz
zu bedenken. Sie beansprucht in Liturgie und Predigt, auch im Sonntagsgottes-
dienst, Geltung fiir Henning Luthers Postulat: ,Nur wer klagt, hofft”” Nach
Marschall erdffnet eine Klage-involvierende Predigt ein Konfliktgesprach mit

%7 Henning Luther, Die Liigen der Troster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforde-
rung fiir die Seelsorge, in: PrTh 33-34.3/1998, 163-176:170.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

Gott und der Gemeinde, das die Anfechtung der Gottesbeziehung duldet und
das Risiko, Gemeindeglieder zu verstoren, mitbedenkt und verantwortungsvoll
tragt. Nikolett Moricz fragt in ihrem Beitrag, wie Glaubensgemeinschaften Er-
fahrungen von Krise und Befreiung in Gottesdienste integrieren konnen. Dabei
sieht sie das Gebet als Mittel, um Verletzlichkeit auszudriicken, gemeinschaftli-
che Erinnerungen zu formen und ethische Diskussionen zu initiieren. Méricz
nimmt Ps 107 als paradigmatisches Beispiel fiir die Identititsbildung der nach
dem Exil entstandenen Gemeinschaft Israels und findet in ihm zudem auch
Leerstellen, die Identifikationsprozesse jenseits der kanonischen Geschichte
Israels hervorrufen konnen. Sie geht davon aus, dass die Gedenkerzéhlungen
von Ps 107 auf diese Weise Prozesse der kreativen Vorstellungskraft und Ver-
sohnung unterstiitzen. Diana Paulding widmet sich angesichts der Klimakrise
der Frage, wie westliche Christ:innen fiir eine Situation beten konnen, zu
deren Eintritt sie selbst beigetragen haben. Sie kommt zu dem Schluss, dass
ein angemessenes Gebet die eigene Rolle bei der Entstehung der Klimakrise
anerkennt und gleichzeitig die Moglichkeit bietet, destruktive und anthropo-
zentrische Weltanschauungen in Perspektiven umzuwandeln, die die Beziehung
zur Schopfung betonen. Dabei versteht sie das Buch Hiob als wichtige Orientie-
rungshilfe. Trotz des Kontrasts zwischen Hiobs Unschuld und der individuellen
sowie kollektiven Verantwortung der heutigen Leser:innen biete Hiobs Protest
gegen Gott einen Ansatz, wie die Menschheit auch in Krisenzeiten mit dem
Gottlichen in Verbindung treten, Gerechtigkeit suchen und in Beziehung zur
leidenden Erde leben kann. Ulrike Wagner-Rau betont in pastoralpsychologi-
scher Hinsicht die Notwendigkeit, Trauer nicht zu verdringen, sondern die
starken und zum Teil bedrohlichen Gefiihle expressiv zum Ausdruck zu brin-
gen. Anhand von autobiografischer Trauer- und Sterbeliteratur beschreibt sie
die literarische Verarbeitung von Erfahrungen der Krankheit und des Todes
naher Menschen als Form der Klage, die ,psychische und geistige Schwerstar-
beit” fordert. Mit dem von ihr gewihlten praxistheoretischen Zugang kann sie
dann auch korper- und materialititsbezogene Formen der Klage herausarbei-
ten: Sinnliches Erleben kennzeichne sowohl die Erfahrung des Leidens, wie
auch die Momente begliickender Lebendigkeit — beim Schwimmen, Boxen oder
im kalten Schnee. Klage finde ihren Ausdruck auch im Umgang mit den Dingen
und Orten. Im Blick auf die Adressierung dieser Klagen sieht Wagner-Rau auch
jenseits religioser Praxis einen Zwischenraum des ,als ob“ entstehen, der iiber
das rational Erwartbare hinausweist.

Der letzte Abschnitt fokussiert auf das Wechselspiel von ritualisierter Sprach-
form und je aktueller Performanz und fragt nach den Bedingungen und Per-
formanzen, in denen Menschen sich und ihr Erleben je neu mit diesen geprag-
ten Texten identifizieren. Der rezeptionsésthetischen Frage nach der Interaktion
zwischen Text und Rezipierenden geht Matthias Hopf am Beispiel von Ps 13
nach. Er stellt fest, dass die Figur Davids als Identifikationsangebot verstanden

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RITUALITAT - TRAUMA - PERFORMANZ 17

werden kann, allerdings das Psalm-Ich jenseits von einleitenden narrativen
Erganzungen die Moglichkeit zur Aneignung des Textes bietet. Dabei bezieht
er insbesondere implizite Emotionen ein, die er auf der Ebene der Konnotatio-
nen verortet. In der Aneignung, im Gegensatz zur klassischen Identifikation,
werde ein textliches Ich zum Ich der rezipierenden Person. Abschlieflend weist
Hopf darauf hin, dass bei der Rezeption von Psalmtexten auch die Form der
Rezeption mitbestimmt, ob eher Identifikation oder Aneignung geschieht. Zur
Forderung von Aneignungsprozessen schlagt er individuelle, leise lesende Re-
zeption oder laut nachsprechende Performanz im Gegensatz zu Identifikation
anbietendem Vorlesen vor. Kerstin Menzel untersucht die Verwendung von Kla-
gepsalmen in Gottesdiensten nach Katastrophen, wo diese einerseits zum festen
Ritualrepertoire gehdren, andererseits sehr unterschiedlich inszeniert werden.
In der Kombination mit Gebeten und Zeugnissen der Betroffenheit werden
Verbindungen sehr unterschiedlich hergestellt und verschiedene Aspekte der
biblischen Texte betont. Gemeinsam ist den untersuchten Fillen jedoch, dass
sie die Gesamtstruktur der Klagetexte nicht fiir die Gesamtdramaturgie solcher
Liturgien nutzen, sondern die Psalmen nur als Problemexposition einsetzen.
Demgegeniiber zeigt Menzel mit Ansdtzen von Andrea Bieler die Chancen einer
Wahrnehmung aller Dimensionen biblischer Klage auf. Gegeniiber der Reduk-
tion auf die Problemexposition zeichnet sie die Klagetexte dann als widerstan-
dige liturgische Form, die Menschen in Situationen grofien Leidens Sprache
verleiht, insbesondere wenn sie Klage mitvollziehen konnen, die Solidarisie-
rung und Anerkennung der Gemeinschaft ermoglicht, die sich mit Gewalt und
Verlust nicht einfach abfindet und die auch die Frage nach Gott spannungs-
reich offen halt und zugleich nicht aufgibt. Samuel Hildebrandt bedenkt die
Mehrstimmigkeit des durch gewaltvolle Sprache geprégten 109. Psalms in einem
liturgischen Rahmen. Er skizziert sechs potenzielle Horweisen des Psalms, die
dessen Fliiche im weiten Feld der menschlichen Lebenserfahrung verorten. Hil-
debrandt inkludiert dabei auch die Auslegungsgeschichte der Fluchstimme, die
er als mahnendes Negativbeispiel dafiir versteht, wie gewalttitige Bibelworte zu
eigenniitzigen Zwecken missbraucht werden konnen. Er schligt vor, die Stimme
der Geschichte zum Anlass eines Bekenntnisses kirchlicher Verfehlungen zu
nehmen, das sowohl Verantwortung fiir die Vergangenheit ausdriickt als auch
im gegenwirtigen Gebrauch der Bibel Vorsicht gebietet. Abschliefiend hebt Hil-
debrandt hervor, dass die Mehrstimmigkeit von Ps 109 dadurch entsteht, dass
die verschiedenen Stimmen sich {iberlappen und zugleich gleichwertig erklin-
gen. Indem sowohl Befreiung als auch Rachelust zu Gehor kommen und neben
Gebet fiir Hilfe auch Bekenntnis artikuliert wird, bilde die Mehrstimmigkeit die
Komplexitdt menschlichen Daseins ab.

Mit diesem Buch verwirklicht sich ein in vielen Gesprichen zwischen uns
beiden gewachsener Plan, der ohne die Mitwirkung vieler anderer nicht gewor-
den wire, was er ist. Wir danken den Teilnehmenden der Tagung fiir das

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 ANJA MARSCHALL/KERSTIN MENZEL

auflerordentlich offene und kollegiale gemeinsame Nachdenken und dafiir,
dass sie ihre Vortréage fiir diesen Band iiberarbeitet und zur Verfiigung gestellt
haben, unseren Studierenden fiir ein anregendes Seminar und ihre mutige
Beteiligung an der Tagung, einschliellich einer Inszenierung der Elemente
von Klagetexten zu Beginn und vielen Diskussionsbeitrigen. Der Forderver-
ein der Theologischen Fakultdt Leipzig, der Fonds fiir gemeinsames Leben
und Lernen der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Sachsens sowie die
Graduiertenakademie der Universitdt Leipzig haben die Tagung durch ihre
finanzielle Unterstiitzung erst moglich gemacht. Wir danken Sorrel Hubrich fiir
alle praktische Unterstiitzung auf der Tagung und Lena Brauer sowie Hannah
Bick fiir die sorgfiltige Korrektur der Manuskripte. Den Druck haben die
Open-Access-Fonds der Universitit Leipzig und der Martin-Luther-Universitat
Halle-Wittenberg bezuschusst und wir freuen uns sehr, die interdisziplindren
Beitrage dadurch gut zuginglich publizieren zu kénnen. Wir sind dankbar, mit
diesem Band der Reihe ,Jiidische und christliche Traditionen in gegenwartigen
Kontexten“ neuen Schwung geben zu diirfen und bedanken uns bei den Her-
ausgeber:innen fiir das Vertrauen in unser Vorhaben, das sich darin ausdriickt.
Vanessa Schéffner vom Ergon Verlag hat uns zielstrebig und interessiert auf dem
Weg zur Drucklegung begleitet und Jan von Hugo hat das Titelbild erstellt —
auch dafiir herzlichen Dank!

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwartige Verortungen liturgischer Klage

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Perikopierte Klage
Klage(-Psalmen) im evangelischen Gottesdienst

Alexander Deeg

1. Vertikale Sehnsucht und die Notwendigkeit der Klage

Um die Frage, wie Klage in evangelischen Gottesdiensten begegnet, geht es in
diesem Beitrag. Ich setze aber ein mit einigen Beobachtungen zur Bedeutung,
ja Notwendigkeit der Klage angesichts eines Phanomens, das ich vertikale Sehn-
sucht nenne - und etwa in dem Roman ,Salvatore® des katholischen Theologen
und Schriftstellers Arnold Stadler finde. Er erzahlt von einem Katholiken mit
abgebrochenem Theologiestudium, der sich — hochverschuldet — mit Vortragen
mehr schlecht als recht durchs Leben schldgt.! Aber, so Stadler, die Sehnsucht
war Salvatore geblieben. Allerdings gab es fiir diese ,in den sogenannten Kir-
chen keinen Platz®, wie er betriibt erkennt.? Gerade am Himmelfahrtstag, der
in dem Roman geschildert wird, wird ihm das bewusst. Denn fiir ihn war
Himmelfahrt gar nicht so weit weg, wie diese Geschichte von den Geistlichen
der Kirche immer weggeredet wurde. Seine Sehnsucht ging nach oben, hatte
»~Himmelsrichtung®3 Am Himmelfahrtstag besucht Salvatore einen katholischen
Gottesdienst, hort die Predigt von Pfarrer Miiller und bedauert diesen armen
Pfarrer:

Seine Theologen hatten [...] aus allem ein Mérchen gemacht, als wire es fiir Kinder und die
dummen Gldubigen, die so etwas fiir wahr halten wollten, nicht aber fiir aufgeklarte Theo-
logen, die sich zu den Wissenschaftlern rechneten. [...] Die Worte dieses armen Priesters
waren ein Versuch, alles, die ganze peinliche Geschichte dieser Himmelfahrt, diesen Tag zu
entschuldigen, das Peinlichste, was es gab [...]4

Salvatore sehnt sich in all den Enttauschungen und der Fragmentaritdt dieser
Erde nach dem Himmel; er hat vertikale Sehnsucht, wie sich sagen liefle, und
findet in den Kirchen nicht das, was diese Sehnsucht befriedigen kann - ja, er
findet nicht einmal mehr die, die mit ihm diese Sehnsucht teilen.

Vertikale Sehnsucht lasst sich horizontalisieren — etwa, indem der Glaube
vor allem sozialethisch oder individualethisch gedeutet und Religion vor allem
als eine bestimmte Haltung oder Einstellung verstanden bzw. als Ensemble ge-

Vgl. Arnold Stadler, Salvatore, Frankfurt/M. 2008.
A.a.0O,22.
A.a.O., 46.
A.a.0, 62f.

=W N =

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 ALEXANDER DEEG

sellschaftlich oder individuell bedeutsamer Handlungen gedeutet wird. Sie lasst
sich auch theologisch eliminieren, indem Religion als nichts anderes erscheint
als eine bestimmte Weise der Deutung &sthetischer Erfahrung - und Gott als
nichts anderes als eine Metapher, die religiose Menschen noch benutzen, weil
sie in ihren Sprachspielen funktioniert. Ein Gott, nach dem sich die vertikale
Sehnsucht ausstrecken konnte und der als Gegeniiber in aller Entzogenheit
,da ist; von dem oder der noch etwas erwartet wird, ist dann nicht mehr
im Horizont. Der evangelische Theologe Christian Lehnert meinte einmal -
ebenso sarkastisch wie nach Hilfe und Verdnderung rufend -, viele evangelische
Gottesdienste seien ,Veranstaltungen zur Verhinderung von Transzendenz', weil
es in ihnen im Kern nicht um den immer wieder entzogenen Gott, sondern um
die Bestatigung der Anwesenden in dem, was sie ohnehin schon wissen und
meinen, gehe.?

Aber dennoch ist sie da, die vertikale Sehnsucht, so behaupte ich - auch
in der Neuzeit. Sie begegnet in der Literatur, im Leben unzéhliger Menschen,
in der Kirche, sogar in der Theologie.® Sie findet immer wieder Zeugnisse
und zieht Spuren, von denen ich nur zwei exemplarisch herausgreife. Caspar
David Friedrichs ,Mo6nch am Meer“ aus dem Jahr 1810 — entstanden im Lauf
von drei Jahren und immer weiter reduziert, zuletzt nach einer Begegnung mit
Schleiermacher am 12.9.1810 in Friedrichs Atelier in Dresden - lese ich als eine
dieser Spuren.”

Das berithmte Bild ist ganz von der Horizontalen bestimmt: Von unten nach
oben sind horizontal der Strand mit den Diinen, das Wasser des Meeres (auf
dem Friedrich in den letzten Uberarbeitungen alle Boote, die hier einst zu sehen
waren, entfernte) und der in unterschiedlichen Farben erscheinende Himmel
zu erkennen. Der Monch durchbricht als einzige Vertikale diese Komposition
der Horizontalen und weist hin auf die grofle und bleibende Frage nach der
Verbindung des Menschen ,nach oben; nach der Verbindung von ,Himmel‘ und
JErde! Es kann sein, dass sich Schleiermachers Faszination fir dieses Werk
gerade so erklart.

Geradezu umgekehrt findet die vertikale Sehnsucht in Rainer Maria Rilkes
rund 100 Jahre spater entstandenem Gedicht ,Du, Nachbar Gott“ Sprache. Die
erste Strophe lautet:

> Vgl. Alexander Deeg, Praktiken auf dem Weg ,hiniiber: Von der liturgischen (Un-)Mdglichkeit,
Transzendenz zu inszenieren, in: Heiliger Dienst 78/2024, 1-11:1.

Nicht unumstritten zeigt sich diese Sehnsucht etwa in den folgenden Biichern: Ralf Frisch,
Gott. Ein wenig Theologie fiir das Anthropozén, Ziirich 2024; Giinter Thomas, Im Weltaben-
teuer Gottes Leben. Impulse zur Verantwortung fir die Kirche, Leipzig 2020. Vgl. aber z.B.
auch Matthias Sellmann/Andrea Fleming/Thomas Arnold (Hg.), Ich glaube an einen Gott, der
fehlt. Ermutigungen zu einem geistlichen Leben auf der Hohe der Zeit, Leipzig 2022.

Vgl. Alexander Deeg, Der Monch am Meer, der Theologe aus Basel und die Frage nach Gott
und der Kirche. Oder: Praktisch-theologische Konstellationen, in: ThZ 80.2/2024, 81-104.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 23

Du, Nachbar Gott, wenn ich dich manches Mal
in langer Nacht mit hartem Klopfen store, -

so ists, weil ich dich selten atmen hore

und weifs: Du bist allein im Saal.

Und wenn du etwas brauchst, ist keiner da,

um deinem Tasten einen Trank zu reichen:

ich horche immer. Gib ein kleines Zeichen.

Ich bin ganz nah.8

Der ,Nachbar Gott“ bleibt verborgen. Nichts ist zu spiiren von ,seiner Nahe®,
die in Gebeten und Liedern immer wieder besungen und behauptet wurde und
wird; hier verspricht ein Mensch dem mindestens zuriickgezogenen, einsamen
Gott seine Nahe. ,Harte[s] Klopfen® - das ist der Versuch, den verborgenen
Nachbarn zu erreichen.

Die Klage konnte als eine Form dieses Klopfens auf der Suche nach dem
Nachbarn Gott interpretiert werden. Sie ist eine religiése Praxis und vielleicht
die entschiedenste Sprachform, die vertikale Sehnsucht nicht eliminiert oder
transformiert, sondern in Zeiten der Gottesfinsternis und Verborgenheit Gottes
aufnimmt, verstarkt und artikuliert. Sie ist die Sprachform, die verhindert,
dass wir Gott aus unserem Wortschatz nehmen oder einhegen in handhabbare
Denkgebéude. In dieser Hinsicht erscheint sie mir zugleich als entschiedener
Ausdruck des Bilderverbots: Gegen alle Gottesbilder, die irgendwie doch umge-
hen mit einem Gott, der nicht erfahrbar ist und dessen VerheifSungen unendlich
weit entfernt erscheinen, und die diesen handhabbar und irgendwie harmlos
machen, und gegen alle Transformationen Gottes in eine Motivation zum Han-
deln oder in eine Deutungsfigur von Welterfahrung, hélt die Klage an einem
Gott fest, der:die aktiv bleiben und eingreifen mage.

Wenn Hans Jonas in seinem bekannten Aufsatz ,Der Gottesbegriff nach
Auschwitz® ebenso klar wie eindrucksvoll darauf hingewiesen hat, dass Giite,
Allmacht und Verstindlichkeit Gottes denkerisch nicht zusammenkommen
konnen, wenn nicht auf einen dieser Begriffe und eine dieser Eigenschaften
Gottes verzichtet wird, dann halt die Klage das Unmdgliche zusammen und an
der Verbindung der drei Begriffe trotz aller logischen Unmoglichkeit fest.

Gerade so erweist sich die Klage als eine alte und angesichts der neuzeit-
lichen Situation radikaler Fraglichkeit Gottes!® nochmals neu bedeutsame
Sprachform - und es verwundert nicht, dass es seit etwa 30 Jahren zu einer
Wiederentdeckung der Klage kam und kommt. Das Jahrzehnt von etwa 1995
bis 2005 wiirde ich als die erste Phase dieser Wiederentdeckung in Theologie

8 Rainer Maria Rilke, Du, Nachbar Gott, in: Das Stunden-Buch. Erstes Buch — Das Buch vom
monchischen Leben (1899), Samtliche Werke, Bd. 1, Frankfurt/M. 1955, 9.

° Vgl. Hans Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jiidische Stimme, Frankfurt/M. 1987.

Vgl. zu den Transformationen auf dem Weg in die Neuzeit noch immer die umfassende und

erhellende Sakularisierungserzahlung, die Charles Taylor vor Augen fiihrt: ders., Ein sikulares

Zeitalter, aus dem Englischen von Joachim Schulte, Berlin 2012.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 ALEXANDER DEEG

und kirchlicher Praxis beschreiben. 1998 war ein Themenheft der Zeitschrift
»Bibel und Liturgie“ der Klage gewidmet;" 2001 beschiftigte sich das Jahrbuch
fir Biblische Theologie mit dem Thema.? Praktisch-theologisch waren vor
allem Liturgik und Poimenik Kontexte, in denen die Praxis der Klage bedacht
wurde (und wird).? In den vergangenen ca. zehn Jahren erkenne ich eine zweite
Welle intensiver Rezeption der Klage — vor allem im Kontext der Trauma- und
Resilienzforschung.

Die Einfithrung des derzeit noch giiltigen Evangelischen Gesangbuchs (1995)
liegt knapp vor der Wiederentdeckung der Klage, weswegen es nicht allzu sehr
tiberrascht, dass nur wenige der dort verdffentlichten Lieder als Klagelieder
bezeichnet werden konnen. Dazu gehort sicher das 1965/1967 entstandene Lied
»,Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen® (EG 381), das Ps 22,2 auf-
nimmt und mit dem Ruf Jesu am Kreuz sowie (ganz am Ende in der vierten
Strophe) der Bitte um eine Starkung ,meine[s] armen Glauben[s]“ verbindet."®
Auch das gleich im Anschluss abgedruckte Lied ,Ich steh vor dir mit leeren
Hénden, Herr®, das die Fraglichkeit und den Zweifel Gott gegeniiber besingt
und erst am Ende in die Bitte und in das Vertrauensbekenntnis ,Du bist mein
Atem, wenn ich zu dir bete” (V. 3) miindet, kann als Klagelied bezeichnet
werden. Noch auffilliger erscheint dariiber hinaus das Fehlen der Klage in der
Aufnahme der Psalmen im Evangelischen Gesangbuch, das Stefan Ark Nitsche
bereits 1998 in einem Aufsatz beklagte.'®

Welche Bedeutung hat die Klage in evangelischen Gottesdiensten der Gegen-
wart? Wie kommt sie — angesichts ihrer wissenschaftlichen und praktischen
Wiederentdeckung seit der Mitte der 1990er Jahre — in der neuen, am ersten Ad-

1" Bibel und Liturgie 71.4/1998.

12 Vgl. Martin Ebner u.a. (Hg.), Klage, Jahrbuch fiir Biblische Theologie 16, Neukirchen-Vluyn
2001. Vgl. darin den praktisch-theologischen Beitrag: Hermann Steinkamp, Ohnmacht und
Klage. Praktisch-theologische Annéherungen, 325-345.

Vgl. nur Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klagerdume fiir Uberlebende sexualisierter
Gewalt. Poimenische und liturgische Uberlegungen, in: EvTh 60/2000, 117-130; Brigitte Enz-
ner-Probst, Schreien lernen oder: Von der heilsamen Kraft des Klagens. Klageliturgien als
Raum seelsorgerlicher Begleitung, in: PrTh 37/2002, 188-195; Irene Mildenberger/Wolfgang
Ratzmann (Hg.), Klage - Lob - Verkiindigung. Gottesdienstliche Musik in einer pluralen
Kultur, Beitrdge zu Liturgiewissenschaft und Spiritualitat 11, Leipzig 2004 (Publikation des
Fachgesprichs 2003 des Liturgiewissenschaftlichen Instituts der VELKD).

14 Vagl. nur Dorothea Erbele-Kiister/Nicolett Mdricz/Manfred Oeming (Hg.), Gewaltig wie das
Meer ist dein Zusammenbruch (Klgl 2,13). Theologische, psychologische und literarische
Zugénge zur Traumaforschung (HUT 89), Tiibingen 2022; vgl. bereits Judith Gdrtner, Le-
bensstark aus der Klage. Traditionen der Hebréischen Bibel in der Perspektive der Resilienz
am Beispiel von Ps 22, in: PrTh 51/2016, 75-8L.

Vgl. dazu Peter Bubmann, ,Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen®. Liedmeditation
zu EG 381 und EG 112, in: Christian Moller/Dieter Nestle (Hg.), Ich singe dir mit Herz und
Mund. Liedauslegungen, Liedmeditationen, Liedpredigten (FS Heinrich Riehm), Stuttgart
1997, 208-215.

Stefan Ark Nitsche, Kein Grund zu klagen? Die Psalmenrezeption im Evangelischen Gesang-
buch, in: Bibel und Liturgie 71/1998, 336-347.

16

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 25

vent 2018 eingefiihrten Ordnung der Predigt- und Leseperikopen vor? Dieser
Frage widmen sich die folgenden Uberlegungen, die untersuchen, welche Rolle
das liturgische und homiletische Potential der Klage in agendarisch orientierten
evangelischen Gottesdiensten spielt.

Bevor ich dies darstelle, seien zwei Vorbemerkungen angefiihrt: (1) In den
Wahrnehmungen im Kontext der Leipziger Bibelstudie zu Bibellesepraktiken
spielt die Klage kaum eine Rolle.” Explizit wird sie in den qualitativen Inter-
views mit intensiven Bibellesenden so gut wie nicht erwahnt. Das ist in einem
der Interviews anders, wobei die Interviewpartnerin hier das ,Klagelied“ als das
Gegenteil von dem beschreibt, was sie sich von einem gelungenen Umgang mit
der Bibel erwartet. Die zwischen 20 und 24 Jahre alte freikirchliche Bibelleserin
Emilia Tulpe'® sagt als Antwort auf die Frage, ob sie sich an einen bestimmten
Moment gelingender Bibellektiire erinnern konne:

Jetzt einen bestimmten Moment nicht, aber ich mache manchmal so, wenn ich irgendwie,
keine Ahnung, traurig bin oder wiitend oder {iber irgendwas nachdenken muss, dann spiele
ich so ein Bibelroulette. Also nehme einfach die Bibel und klopfe mit dem Finger so durch
die Seiten und mache die an irgendeiner Stelle auf. Und da hatte ich einmal einen ziemlichen
Treffer. Ich glaube, ich war traurig wegen irgend einem Streit und hatte dann so einen richtig
ermutigenden Bibelvers gehabt, wo ich dann so dachte, okay, das war jetzt gut, aber das geht
sich 50/50 aus. Also in vielen Fillen, da steckt man irgendwo im Klagelied und denkt sich:
Ja das ist jetzt auch nicht sehr hilfreich

Es wiirde weitere empirische Studien lohnen, um die ,Klage-Begeisterung’ in
der Theologie und die jedenfalls in diesem Interview als wenig hilfreich be-
schriebene Klage genauer auszuloten und miteinander zu vermitteln.

(2) Als Vorsitzender der Arbeitsgruppe, die fiir die Auswahl der Bibeltexte
zustandig war, bin ich selbst mit verantwortlich fiir die 2018 eingefiihrte Pe-
rikopenrevision. Die Idee, dass eine neue und revidierte Perikopenordnung
die Vielfalt der Bibel stirker abbilden moge und dass unbedingt auch die
Klage eine grofiere Rolle spielen miisse, stand von vornherein hinter unseren
Uberlegungen und gehérte zu unseren Leitlinien — freilich nur als eines von
zahlreichen weiteren Kriterien.” Die folgenden Ausfithrungen sind also auch
eine Uberpriifung der eigenen Anspriiche und eine Wahrnehmung, wie die
Einsicht in die Bedeutung der Klage sich neben zahlreichen anderen Leitlinien
behaupten und die Revision pragen konnte.

17 Vgl. das DFG-Projekt ,,Multiple Bibelverwendung in der spatmodernen Gesellschaft', https://
www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwend
ung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft [14.08.2025].

18 Der Name ist gedndert; sie gibt an, rund zwei bis drei Mal pro Monat Bibel zu lesen.

19 Vgl. Alexander Deeg, Zur Revision der Perikopenordnung. Ein Zwischenbericht, in: DtPfrBI
113/2013, 202-204; ders., Neue Speisen am Tisch des Wortes. Zehn Thesen zur evangelischen
Perikopenrevision und ihren liturgischen Implikationen, in: JLH 57/2018, 11-40.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwendung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwendung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft

26 ALEXANDER DEEG

2. Perikopierte Klage — ein Blick auf das faktische Vorhandensein der
Klage in den liturgischen Vorgaben fiir gegenwirtige evangelische
Gottesdienste

Ich blicke zundchst auf klassische Klagepsalmen und auf die Frage, wie sie in
evangelischen Gottesdiensten vorkommen (wenn sie nach dem Perikopenbuch
gefeiert werden). Von den klassisch der Gattung Klagepsalm zugeordneten Tex-
ten fehlen einige ganz im Perikopenbuch, etwa Ps 5; 6; 7; 13 (der haufig wegen
seiner Kiirze und seiner klassischen Struktur als exemplarischer Klagepsalm
bezeichnet wird); 54; 55; 57 u.a. Das ist zweifellos bedauerlich, aber auch nicht
verwunderlich, da keine Perikopenordnung das Ganze der Bibel abdecken
kann.

Interessanter erscheint daher die Frage, wie sich bei den Klagepsalmen, die
aufgenommen wurden, die Versauswahl gestaltet. Genau diese war immer wie-
der ein Thema in der liturgischen und homiletischen Diskussion. Der Wunsch,
Psalmen moglichst vollstindig und ohne Kiirzungen wiederzugeben, konfligiert
mit der Notwendigkeit, Psalmen fiir das gottesdienstliche Gebet in einer Text-
linge darzustellen, die dieses Gebet moglich macht (das gilt insbesondere fiir
die sogenannten Introituspsalmen zu Beginn des Gottesdienstes, die — dort, wo
sie verwendet werden - in den meisten Gottesdiensten innerhalb der EKD im
Wechsel mit der Gemeinde gesprochen werden). Neben der Linge stellt sich
immer auch die Frage: Welche Verse sind - ohne Erlduterung im Vorfeld - fiir
das gemeinsame Gebet einer Gemeinde denkbar? Welche Worte konnen einer
Gemeinde, die sich mit dem Text nicht vorher beschiftigt hat, in den Mund
gelegt werden, ohne dass dies zu Irritationen fiithrt? Die Antworten auf diese
Fragen variieren freilich stark — und gerade das Argument der vermeintlichen
oder tatsdchlichen Zumutung fiir die Gemeinde lésst sich in unterschiedliche
Richtungen diskutieren: Liegt fiir die einen die Schwelle sehr schnell zu hoch,
da jede Befremdung vermieden werden soll, gehen andere davon aus, dass es
gerade auch die Abstindigkeit und Fremdheit eines Textes sein kann, die dessen
besonderen Reiz ausmacht.

Ohne Anspruch auf Vollstindigkeit trage ich im Folgenden einige Beobach-
tungen zur Versauswahl in einigen der in die Ordnung aufgenommenen Klage-
psalmen zusammen.

- Der mit 32 Versen sehr lange Ps 22, der aufgrund seiner Verwendung als
Gebet Jesu am Kreuz (Mk 15,32p) bereits klassisch dem Karfreitag zugeord-
net ist, findet sich in der Auswahl Ps 22,2-9.12.16.19-20. Bei dem Psalm
wird besonders deutlich, dass und wie die Notwendigkeit der Kiirzung dazu
tithrte, dass starke Metaphern der Klage wegfallen — besonders die Charakte-
risierung der Gegner:innen als ,gewaltige Stiere“ und ,michtige Biiffel“ (V.
13), als ,briillende, ,reiflende Lowen® (V. 14), als ,Hunde“ und ,Rotte der

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 27

Bosen“ (V. 17). Aber auch der metaphorisch starke V. 15, der das innere Emp-
finden des von Feinden Umgebenen beschreibt, fehlt bedauerlicherweise in
der Auswahl: ,Ich bin ausgeschiittet wie Wasser, alle meine Gebeine haben
sich zertrennt; mein Herz ist in meinem Leibe wie zerschmolzenes Wachs.”
Besonders dieser Vers hitte m.E. grofes Potential, die innere Not derer, die
von Ungliick getroffen sind, zum Ausdruck zu bringen, die insbesondere im
Verlust jeder Stabilitit besteht und im Gefiihl einer hilflosen Auflosung all
dessen, was das Leben ausmacht.

Der dem Sonntag Estomihi zugeordnete Ps 31A (Ps 31,20-25 ist Psalm an
Septuagesimae) ist ein Beispiel fiir einen Psalm, der das Vertrauen zu Gott
mit Aussagen iiber die Bedriangnis durch Feinde und die korperliche Ver-
ganglichkeit auf eindrucksvolle Weise verbindet. Die Klage der eigenen Situa-
tion ist eingebettet und getragen von der Affirmation des Vertrauens und der
Bitte um Gott, der sich als ,starker Fels und Burg® (V. 3) erweisen mdoge.
Diese Dynamik spiegelt sich freilich nicht in der Auswahl fiir Estomihi, die
sich auf die Verse 2-6.8-9.16-17 konzentriert. Das ,,Elend” wird nur abstrakt
benannt (V. 8); die auch hier metaphorisch dichten und somit poetisch
starken Darstellungen der Not bleiben im Perikopenbuch verborgen - vor
allem der Blick auf die soziale Wahrnehmung der Not und des Leidens, das
aus der Gemeinschaft der Lebenden reift und die Betroffenen isoliert: ,Mein
Auge ist triibe geworden vor Gram, matt meine Seele und mein Leib. Denn
mein Leben ist hingeschwunden in Kummer und meine Jahre in Seufzen.
[...] Allen meinen Bedrangern bin ich ein Spott geworden, eine Last meinen
Nachbarn und ein Schrecken meinen Freunden. Die mich sehen auf der
Gasse, fliehen vor mir. Ich bin vergessen im Herzen wie ein Toter; ich bin
geworden wie ein zerbrochenes Gefal“ (V. 10-13).

Am 4. Sonntag nach Trinitatis wird mit Ps 42 ein Psalm vorgeschlagen, der
auch in den ausgewiéhlten Versen 2-6 vieles beinhaltet: den Ruf zu Gott und
die Sehnsucht nach Thm:Ihr, Trdanen, Erinnerung und Gedenken, aber auch
Zuversicht. Es fillt allerdings auch hier auf, dass die Feinde, die spater im
Psalm thematisch werden (vgl. V. 10f.), keine Rolle in der Auswahl spielen.
Besonders schade ist dies, weil an diesem Sonntag die Frage nach einem
gelingenden Miteinander die thematische Leitlinie des Sonntags ausmacht —
und diese Erwdhnung der Feinde eine interessante Dimension hitte einspie-
len kénnen.

Dem Sonntag Judika, dem fiinften Sonntag der Passionszeit, ist Ps 43 zu-
geordnet, der ohne Kiirzungen in Génze wiedergegeben wird - mit dem
Hinweis auf die ,,falschen und bosen Leute® (V. 1) und mit der eindringlichen
Frage in V. 2: ,Warum hast du mich verstofien?“. Der Passionskontext macht
es moglich, dass auch diese Worte eine liturgische Rolle spielen — und es wird
sich auch im Weiteren zeigen, dass der Sonntag Judika als der ,Sonntag der
Klage® im evangelischen Kirchenjahr bezeichnet werden konnte.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 ALEXANDER DEEG

- Ps 51 begegnet gleich zweifach am Aschermittwoch (einem Tag, an dem
bislang nicht allzu viele evangelische Gottesdienste gefeiert werden): Fiir die
Liturgie wurden die Verse 3-6.11.14 ausgewahlt, die sich auf das Motiv der
Stinde und Umkehr konzentrieren; als Predigttext in der dritten Reihe begeg-
net der Psalm ganz, wobei die Verse 15-21 optional in Klammern gesetzt sind.

— Schliefilich erscheint Ps 86 am 3. Sonntag nach Epiphanias — das Gebet eines
Menschen, der sich als ,elend und arm® beschreibt (V. 1). Der Hintergrund
der Bedringnis, die Angriffe der ,Stolzen“ und ,Gewalttatigen (V. 14), bleibt
in der liturgischen Kiirzung auf die Verse 1-2.5-11 unerwiéhnt.

Im Durchgang durch diese klassischerweise den Klagepsalmen zugeordneten
Texte zeigt sich, dass bei den (teilweise unvermeidbaren) Kiirzungen wegfillt,
was zu eindeutig auf eine bestimmte Zeit oder Situation bezogen ist und den
Psalm damit in der Weite seiner gegenwidrtigen Rezeption einengt. Immer
wieder fallen aber bedauerlicherweise auch starke Metaphern und Bilder fiir
Leiderfahrungen weg, die auch gegenwirtig Sprachhilfe bieten konnten. Nicht
zuletzt fallt auf, dass immer wieder die Erfahrung des Umgebenseins von ,,Fein-
den® ausgeblendet wird. Vielleicht zeigt sich hier ein besonderes Problem evan-
gelischer Psalmenrezeption: Trotz der vor allem poimenisch gewonnenen Ein-
sicht in die Bedeutung der Feindklagen und -bitten fiir das Gebet, erscheint es
augenscheinlich anst6flig oder problematisch die ,Feinde“ zu benennen. Frei-
lich gilt auch hier die besondere Problematik des liturgischen Psalmgebrauchs:
Anders als bei der individuellen Rezeption von Psalmen in einer bestimmten
Situation legt die liturgische Situation einer ganzen Gemeinde Worte in den
Mund. So sehr es legitim und bisweilen absolut notwendig ist, dass einzelne die
»Feinde“ benennen, die sie umgeben, ihre Rachen wie Léwen aufsperren und
sie bedrohen, so problematisch erscheint es, wenn sich eine ganze Gemeinde
mit dieser Erfahrung identifiziert und im schlimmsten Fall eine problematische
Identitdt derer hier drin® gegen ,die da drauflen’ behauptet oder durch das
gemeinsame Sprechen hervorgebracht wird.?

Aber natiirlich begegnet Klage nicht nur in den Psalmen. Die revidierte Peri-
kopenordnung hat in ihrem Bemiihen, das Alte/Erste Testament umfassender
wahrzunehmen und den Anteil der Texte aus dem Ersten Testament deutlich
zu erhohen, zahlreiche neue alttestamentliche Texte aufgenommen,? darunter
einige, die fiir die Frage nach der Klage von Bedeutung sind.

— Zu nennen sind hier zunachst die neuen Texte aus dem Buch Hiob, das in
der vor 2018 giiltigen Perikopenordnung reguldr nur mit Hiob 14,1-6 am

20 Vgl. dazu auch Ursula Silber, ,Das Eingeklammerte beten wir nicht mit!?“ Mit Feindpsalmen

»christlich® umgehen, in: BiLi 83/2010, 260-271.
Vgl. dazu Alexander Deeg/Andreas Schiile, Die neuen alttestamentlichen Texte der Perikopen-
revision. Exegetische und homiletisch-liturgische Zugénge, Leipzig >2021.

21

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 29

drittletzten Sonntag im Kirchenjahr begegnete.?? Besonders fillt Hiob 19,19-
27 auf - ein neuer alttestamentlicher Text, der am Sonntag Judika als Predigt-
text in der dritten Reihe begegnet. Wer nur V. 25 kennt (,Ich weif, dass
mein Erloser lebt ...“) und dessen Rezeption im Christentum (etwa in Georg
Friedrich Héandels ,Messias“ zum Beginn des dritten Teils, wo dieser Vers
- wie oft in christlicher Aufnahme - zu einem Vers osterlicher Zuversicht
wird: ,I know that my redeemer liveth®), wird tiberrascht sein, den Rest
dieses Textes kennenzulernen. Vielleicht sind diese Verse — am ,Klagesonntag’
Judika - die heftigste Klage, die im Kirchenjahr begegnet: Gott erscheint als
geradezu paradigmatischer Verfolger und Gegner - und den menschlichen
Feinden wird die Frage gestellt: ,Warum verfolgt ihr mich wie Gott?“ (V. 22).
Durch diese Erfahrung hindurch blickt der Beter voraus auf die Begegnung
mit Gott, auf die Erfahrung, ihn ,ohne mein Fleisch, das vergeht, dennoch
zu sehen und in dieser Begegnung die Rétselhaftigkeit und Verborgenheit
Gottes zu erhellen.

Auch in Hiob 23, einem Text, der am 11. Sonntag nach Trinitatis Predigttext
in Reihe I ist, will der leidende Beter Gott sehen, der sich entzieht, der nicht
da, nicht zu erfahren und nicht zu spiiren ist. Die Verse 8f. lesen sich wie eine
negative Aufnahme von Ps 139: ,,Aber gehe ich nach Osten, so ist er nicht da;
gehe ich nach Westen, so spiire ich ihn nicht. Wirkt er im Norden, so schaue
ich ihn nicht; verbirgt er sich im Siiden, so sehe ich ihn nicht.?> Anstatt die
Nahe Gottes zu bekennen, bekennt der Beter sein Erschrecken iiber Gott und
seine Furcht vor ihm: ,Gott ist’s, der mein Herz mutlos gemacht hat ... (V.
16).

Schliefllich wird auch die Hiob-Erzahlung in die Perikopenordnung aufge-
nommen: Hiob 2,1-13 erscheint als Predigttext in Reihe V am ersten Sonntag
der Passionszeit (Invokavit). Vor allem das Handeln der Freunde, die Hiob
sbeklagen (V. 11) und zunéchst nur klagend mit ihm ,auf der Erde® sitzen
~sieben Tage und sieben Nachte® (V. 13), wurde in der Poimenik in den
vergangenen Jahren oft als ein radikales Beispiel fiir ein Mitleiden mit den
Klagenden jenseits billiger Vertrostung wahrgenommen - am einflussreichs-
ten sicher von Henning Luther.?*

Mit Klgl 5 wird auch ein ganzes der Qinot an einem Proprium im Kirchen-
jahr aufgenommen - allerdings am ,Gedenktag der Zerstorung Jerusalems®,
dem zweiten und faktisch sicher sehr selten gefeierten Proprium des 10.

22

23

24

Gleichzeitig waren ausgewihlte Texte aus dem Hiobbuch als Continua-Reihe fiir die Passi-
onssonntage vorgeschlagen - eine Einrichtung, die meiner Wahrnehmung nach aber kaum
Beachtung fand.

Ob es sich hier um eine literarische Abhingigkeit handelt, wurde und wird in der Forschung
kontrovers diskutiert. Eine Mehrheit der Forschenden geht eher von einer resonierenden
Aufnahme eines bekannten Motivs aus.

Vgl. Henning Luther, Die Liigen der Troster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausfor-
derung fiir die Seelsorge, in: PrTh 33/1998, 163-176.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

ALEXANDER DEEG

3.

Sonntags nach Trinitatis. Wo dieser Text dennoch gelesen und gepredigt
wird, bietet er eine ausfiihrliche Schilderung der Situation der Zerstorung
mit iiberaus eindrucksvollen Bildern.?> Bedeutsam erscheint auch, dass dieses
Klagelied mit der Frage an Gott (,.... warum willst du uns so ganz verges-
sen?“; V. 20) und einer leidenschaftlichen Bitte (,,Bringe uns, HERR, zu dir
zurtick ...“; V. 21) endet.

Schliefilich bietet Jes 38,9-20, Predigttext in Reihe IIT am 19. Sonntag nach
Trinitatis, eine starke Schilderung der Krankheit Hiskias mit eindrucksvollen
Bildern (,Zu Ende gewebt habe ich mein Leben wie ein Weber ... V. 12) und
der Einsicht, dass es Gott selbst ist, der das Leid bewirkt (,Tag und Nacht
gibst du mich preis ...“; V. 13).

Fragen und Perspektiven

Die Beobachtungen in der Perikopenordnung aufnehmend stelle ich abschlie-
fend knapp homiletische und liturgische Fragen, Perspektiven und weiterge-
hende Uberlegungen vor Augen.

(1) Die homiletische Chance der neuen Texte: Eine Auswertung der Reaktionen

von Gottesdienstverantwortlichen auf die neuen Texte der Perikopenrevisi-
on liegt empirisch valide noch nicht vor. Einzelne Aussagen, die bereits
wahrend der Erprobung der Revision und im ersten Durchlauf durch
die Texte vernehmbar wurden, zeigen aber, dass die Herausforderung von
vielen sehr gerne angenommen wurde und wird. Gerade zu Texten wie
Hiob 19 oder Hiob 23 wurde geduflert, dass diese die Chance bieten, ein
anderes Bild von Gott zu zeichnen und andere Erfahrungen mit Gott und
der Gottesfrage zu verbinden. Die vielfach geduflerte erwartbare Banalitdt
einer gegenwartigen evangelischen Gottesrede, bei der ein ,Gott ist dabei®
als Antwort auf beinahe alle Fragen erscheint und affirmativ immer neu ein
allzeit liebender Gott behauptet wird, werde durchbrochen.?¢ Erfahrungen
der Fremdheit Gottes und der Gottesverborgenheit finden biblische Worte
und lassen sich im Klangraum der Weite biblischen Redens verorten. Mir
scheint, dass sich durch die Klagetexte eine herausragende Chance ergibt,
die vertikale Sehnsucht aufrechtzuerhalten und Gott nicht allzu schnell

25

26

Es sei an dieser Stelle daran erinnert, dass der Sprachschatz der Bibel sich immer wieder
als Chance erweist, gegenwartige Erfahrungen in den Klangraum der Bibel einzutragen. Das
geschah etwa nach dem 7. Oktober, als Yagel Haroush in Aufnahme biblischer Wendungen
eine Qina, ein Klagelied, fiir Be’eri - einen der Kibbuzim, der von der Hamas angegriffen und
weithin zerstort wurde — dichtete; vgl. https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourn
ing/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/ [13.08.2025].

Vgl. zu dieser Kritik nur z.B. Alexander Deeg, ,Gott ist dabei” und Jesus ist weg!? Eine
Himmelfahrtshomiletik in Zeiten des Krieges, in: https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/
[13.08.2025].

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourning/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/
https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourning/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/
https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 31

horizontalisierend zu verabschieden. Dies kann geschehen, indem tiber die
in der Klage bleibende Gotteserwartung gesprochen wird; dies kann aber
auch geschehen, indem Predigten in die Sprache der Klage mitnehmen.

(2) Die Klage als liturgische Chance und Frage: So sehr sich die Klagetexte
als homiletische Chance erweisen, so sehr bedeutet die Klage als gemein-
sam gesprochenes (Psalmen-)Gebet eine liturgische Herausforderung. Der
Kommission stand, wie bereits betont, durchaus vor Augen, dass die Klage
eine eminent bedeutsame Sprachform ist. Gleichzeitig war klar, dass Psal-
men, die liturgisch verwendet werden sollen, im Blick auf ihren Inhalt und
ihre Sprache von einem ,Wir“ der Gemeinde mitgetragen werden miissen.
Klagepsalmen, die Extremsituationen im Erleben einzelner oder einer Ge-
meinschaft zum Ausdruck bringen, eignen sich in dieser Situation (eher)
nicht. Zu bedenken ist dabei auch die hohe Emotionalitit der Klagepsal-
men (die sich nur schwer mit der Ritualitit des Psalmengebets zu Beginn
eines ,ganz normalen’ Gottesdienstes vertragt). Zu bedenken ist nicht zu-
letzt, dass Aussagen, die nicht angekiindigt und nicht eingeordnet werden,
nicht nur verstéren, sondern im schlimmsten Fall auch Trigger fiir trauma-
tische Erfahrungen sein konnen. Die Liturgie (traditionskontinuierlicher)
(Gemeinde-)Gottesdienste am Sonntag(morgen) ist daher nur begrenzt der
Ort, an dem die Klage als biblische Sprachform begegnen kann (nochmals:
das gilt ausdriicklich nicht fiir die Predigt, die den Schatz der Klage noch
viel weiter eroffnen konnte, als es bislang in der Perikopenordnung der Fall
ist).

Angesichts der Bedeutung der Klage im Blick auf die Erfahrungen (bzw. Nicht-
Erfahrungen) Gottes in unserer Welt und in unserem Leben stellt sich aber m.E.
die Frage, ob es nicht eigene Klage-Gottesdienste geben sollte — nicht iiberall,
aber vielleicht doch regelmiéflig in einer Kirche der Stadt, in der dann auch eine
Klagemauer aufgebaut und immer neu erginzt werden konnte.”” Gleichzeitig
sollten traditionskontinuierliche Gottesdienste Fenster fiir die Klage jenseits
des Introitus-Psalms erdffnen. Zu denken wire etwa an die Kyrie-Sequenz, die
in ihrer Bedeutung derzeit ohnehin von vielen eher wenig verstanden zu wer-
den scheint (wie sich immer wieder an der Kritik an diesem fremdsprachigen
Sprachstiick in der Liturgie zeigt). Diese aufzuwerten und auszuweiten (iiber
das allzu schnell verklingende StrafSburger Kyrie oder andere Varianten hinaus),
schiene mir geboten. Das Kyrie bietet Raum, um Gott zu fragen und Ihm:Ihr
zu klagen - und sollte diesen Raum auch behalten, ohne zu schnell von dem
folgenden Gloria aufgefangen zu werden.

%7 Hier ist als Beispiel an die Leipziger Klagezeit wihrend der Corona-Pandemie zu erinnern;
vgl. dazu Kerstin Menzel/Liider Laskowski/Stephan Kosch, Klagen ist eine Form des Machens,
in: https://zeitzeichen.net/node/8957 [14.08.2025].

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://zeitzeichen.net/node/8957
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zeitzeichen.net/node/8957

32 ALEXANDER DEEG

Auch eine Veranderung des Fiirbittgebets schiene mir denkbar: Wire es nicht
- wie vielfach in den Klagepsalmen der Bibel - méglich, eine Sequenz ,Klage
& Firbitte” in die Liturgie einzufithren, bei der zunichst ausfiihrlich (!) Zeit
fir die Klage wére und erst dann die Bitten an Gott folgten? Die immense
Bedeutung, die Gottesdienstfeiernde der Stille in der Liturgie (und gerade auch
im Kontext des Gebets) zuschreiben, konnte auch daran liegen, dass wenigstens
in der Stille Raum auch fiir die individuelle Klage besteht.

Der kurze Blick auf die Rezeption biblischer Klagepsalmen hat zudem ge-
zeigt, dass besonders die Wahrnehmungen der ,Feinde® gekiirzt werden, wenn
Psalmen im christlichen Gottesdienst aufgenommen werden. Das ist, wie be-
reits ausgefiihrt, einerseits verstandlich, da gerade diese Stellen zu einer proble-
matischen ,Wir“-gegen-,die-Anderen®-Haltung und einem sozialen Identitits-
prozess als Abgrenzung gegen die einseitig als bose und als Gegner beschrie-
benen Anderen fithren konnten. Aber wiren die Feindwahrnehmungen nicht
doch und gerade umgekehrt hilfreich? Konnten sie helfen in einer Gesellschaft
der Polarisierung sehr bewusst die Widersacher® zu benennen - und sie dann
doch geborgen zu wissen in Gottes Handeln an ihnen? Es wére moglich, all die
Hassenden, Gewaltbereiten, die Gemeinschaft und das Miteinander Zerstoren-
den zu benennen in den starken Metaphern der Bibel - als ,briillende Lowen’
als ,Hunde“ und ,maichtige Biiffel“ -, um dann auf die Errettung durch Gott
und Seine:Thre Gerechtigkeit zu vertrauen. Klage im Gottesdienst hétte so nicht
nur eine individuelle, sondern auch eine eminent politische Bedeutung.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silence as Liturgical Space of Lament
Praying and Listening on Christmas Eve Amidst Ecological
and Migration Emergencies

Kristine Suna-Koro, PhD

Lament is about making things inaudible, invisible, inconsequential, and inju-
rious to be audible, visible, recognized, consequential, and - potentially — re-
paired and healed. Lament is a multilayered spiritual, theological, ritual, moral,
and therapeutic practice. As such it may be one of the few effective spiritual an-
tidotes to the otherwise engulfing cultural and ecclesiastical conventions which,
in liturgical contexts, perpetuate what Johann Baptist Metz called the “eulogistic
evasion of what really matters, serving merely to lift the apathy from our souls
and our indifference and lack of sympathy towards other people’s suffering™ in
so many Euro-Atlantic spaces of institutionalized Christian worship.

In contemporary liturgical studies, there is a growing recognition that lament
has been overlooked and underestimated in many Christian traditions of public
worship. It is still rare in communal worship practices in organized/institution-
alized Christian liturgical assemblies. In communal and individual liturgical
contexts, lament is about opening spaces for recognition and expression of pain,
anger, despair, and unredeemed wretchedness. Lament is about cathartic, which
is to say, unsettling and turbulent, voicing of things conventionally driven into
the festering underworlds of avoidance and suppression which privilege the
comfortable lifeworlds of those already allegedly “richly blessed” while piously
gaslighting the experiences of affliction and alienation. Hence, lament is about
an “in-your-face/ear” kind of visibility and audibility in prayer. Lament ulti-
mately foregrounds what is stigmatized and denigrated in the bodies and souls
that are routinely deemed undeserving of recognition, naming, and listening
to. Lament as a spiritual and liturgical practice is not simply a psychological
unburdening of suffering (beneficial as it often is for psycho-somatic reasons).
As a spiritually and theologically transformative practice, lament may potential-
ly unclench the unholy intersectional fist of oppression, repression, abuse, and
indifference. Lament — uttered, seen, heard, witnessed, acknowledged - may
accompany the unbinding of lives warped into curving circles of despair and

1 Karl Rahner and Johann B. Metz, The Courage to Pray (New York: Crossroad, 1981). The
reference is to Metz’s Chapter 1, “The Courage to Pray; 20.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 KRISTINE SUNA-KORO

hopelessness so that they, too, can finally live and move “at full stretch before
God.?

Lament is, therefore, at least somewhat loud, and it is also unsettling,
precisely as it engages the most deeply embedded dimensions of desolation
when it is finally surfacing from the recesses of repression, be that personal,
inter-relational, socio-cultural, political, or economic. Such as, imagine, when
a package is impatiently unwrapped or when a (now rare) paper envelope is
unceremoniously torn open without that vintage ivory paper knife but by bare
and impatient hands. But if even a sliver of these mundane allegories sounds
applicable concerning the nature and function of lament, then why might it be
relevant to reflect on the importance of silence as a fitting liturgical space for
lament?

In the current context of the intertwined ecological and migration emergen-
cies, these two specific vectors of reflection on silence as a liturgical space
for lament - among many that could be equally insightful, stimulating, and
productive for theological and pastoral practices in various contexts but are
beyond the scope of these reflections - strike me as most worthwhile to explore.
To minimize confusion about what kind of silence will be at the center of
my reflections, it is important to underscore that the silence I will reflect on
is most certainly not a ruse for silencing of lament through internalization,
rationalization, sublimation, sublation, or the plain old repression through
tyrannical power structures, cultural mores, blame games, spiritual “bypasses”
or muzzling the afflicted into self-defeating muteness. I do not propose silence
as a substitute of lament. Rather, I propose a certain kind of silence as an
indispensable liturgical space for lament.

These two vectors — climate and migration emergencies - in themselves
comprise a topic of enormous complexity for theo-ethical and theo-political
inquiry as well as liturgical and pastoral studies. In what follows, I will necessar-
ily take a narrow approach to silence as a liturgical space for and of lament
as a diasporic theologian living and working in the American Midwest who
does not (yet) bear the brunt of climate degradation (nor do the ecclesial
communities where I worship). On the other hand, I also approach these topics
as a diasporic Christian who worships among people who routinely lack any
realistic understanding of the political, cultural, psychological, and economic
travails that most types of migration — forced and even relatively un-forced -
often necessitate. This ambivalent lived experience makes me vigilant about the
limitations and occlusions of using the plural pronoun “we” while reflecting on
lament in communal ritualized, especially public, forms and locations.

2 The phrase is a key motif of Don Saliers’ liturgical theology. For details, see, among other
resources on Saliers’ prolific work, the essays in the Festschrift volume Liturgy and the Moral
Self: Humanity at Full Stretch Before God, eds. E. Byron Anderson and Bruce T. Morrill
(Collegeville, MN: Liturgical Press, 1998).

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 35

My exploration gravitates around three questions: For whose lament might
silence serve as a fruitful and respectful liturgical space? And whose silence is
needed for certain kinds of lament to be heard, seen, and witnessed? Further-
more, what is the significance of the interplay of silence and listening in liturgical
spaces for lament? For the sake of feasibility and brevity, my explorations are
limited to one particular locus of worship: namely, how might silence serve as a
liturgical space for lament in the Prayers of the People during the ecclesial rites
celebrating the Incarnation - the birth or the Nativity of Jesus Christ?

One last contextual note: The assemblies of Christian worship that most
directly shape my reflections are those gathering for most recent (as of the time
of writing) Christmas worship (2024) in the Midwestern urban and suburban
localities in the Anglican/Episcopalian tradition. The Episcopalian community
whose Christmas Eve liturgy will be the main focus in this essay has the “land
acknowledgement™ and various inclusivity statements printed in their worship
materials and displayed on their websites. Nevertheless, they squarely fall into
the privileged category of mainline North American Christian milieu which
Sam Coddington calls the milieu of “hosts” — individuals and communities still
“participating in a stream of history of well-intentioned white people seeking to
help ‘the less fortunate™ and “continually presuming the posture of hosts is [...]
where we are now [...]”.* As a white Euro-American, I inhabit the “host” space
while as a diasporic Latvian-American, my belonging in these ecclesiastical
“host” spaces is interstitial and hybridized by the lived experience of migration:
in short, it is complicated.

Christmas Intercessions, Lament, and Planetary Eco-Degradation

First, against the background of a very stormy hurricane season in North
America in the fall of 2024, I ponder over silence as a liturgical space for human
but also non-human lament in the context of the devastation that hurricanes
Helene and Milton unleashed on parts of the United States in September and
October 2024 within the broader climate emergency.

With increasing regularity, climate events of catastrophic proportions, such as
hurricanes, wildfires, and tornadoes, which are exacerbated by human activities
such as fossil fuel use, deforestation, and pollution, are not confined to the
South or the West, but can now be felt in the American Midwest. In June of

“Land acknowledgments” in North America typically include a formal statement that recog-
nizes and honors the Indigenous people as the original inhabitants of the location where a
Christian church (or any institution/organization) holds a regular activity or owns property.
Such statements are usually printed, recited or displayed in those churches which have adopted
them.

Samuel Coddington, Listening as Hosts: Liturgically Facing Colonization and White Supremacy,
Foreword by Claudio Carvalhaes (Eugene, OR: Cascade, 2024), xvi, Xx.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 KRISTINE SUNA-KORO

2023, the sky turned hazy in the Southwestern Ohio. Smoke from the Canadian
wildfires generated air quality alerts from the National Weather Service. On
a couple of occasions, the evening skies sported a spooky orange hue. Most
recently, the remnants of the deadly Hurricane Helene that devastated the Gulf
Coast states and even portions of North Carolina, including killing over 200
people, made it to Southwestern Ohio on Friday, September 27, 2024. There
were flash floods and power outages. Trees were toppled, and smaller tree limbs
were scattered in streets. Down South, before Helene, there came Hurricane
Beryl in early July 2024 - the earliest Category 5 hurricane on record - whose
downgraded tropical storm remnants also made it to the Southwestern Ohio as
a preview of what was to come.

Of course, in worship services, we interceded for the victims of the hurri-
canes and wildfires. We prayed for all those who heroically and selflessly toiled
to save human and animal lives, livelihoods, and habitats. In some expressions
of Confession/Penitential Rite, contrition for “our” (i.e., human) contributions
toward anthropogenic climate change was voiced. Elements of lament occasion-
ally surfaced in Prayers of the People as well as sermons about the polluted
waters and soil, about the species whose existence is now under threat and
about the future generations of humans who may well have to live in a world
of depleted biodiversity while the global pursuit for endless economic growth
goes hand in hand with the human population growth on the rapidly warming
planet. Some church members here in Southwestern Ohio have a more imme-
diate connection (relatives, friends, co-workers, business partners) to the hot
spots of climate emergencies and their devastating impacts on human lives,
livelihoods, and natural habitats destroyed in several regions of North America
and elsewhere. Yet many have not yet experienced the brunt of environmental
degradation up close and personal. Nevertheless, it is noticeable even among
this relatively sheltered segment of worshippers that many share the ambiguity
recently captured by the Lutheran theo-ethicist Cynthia Moe-Lobeda:

It seems to me that we are — on a largely subconscious level — awash in grief. Grief at the
massacres on public school campuses and shopping malls, grief that people are without
homes and must live on the street, grief at the ominous climate future crashing into our
present. Yet, if you are like me, you do not really feel it, at least in full force. I protect
myself with a comforting cloak of numbness and denial [...]. We are lured into numbness
that, at this moment, people are dying from climate change-related disasters that we are
intensifying.’

Indeed, me too. Consequently, when Moe-Lobeda suggests that the spiritual
practice of lament is one of the “fingers on the hands of healing,”® I wonder
how this lament can become audible and visible in the rites of worship? In dia-

°> Cynthia D. Moe-Lobeda, Building a Moral Economy: Pathways for People of Courage (Min-
neapolis: Fortress Press, 2024), 195.
6 Moe-Lobeda in Building a Moral Economy, 193.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 37

logue with the Womanist ethicist Emilie Townes’ emphasis on the significance
of communal lament “as rite and worship on a regular basis” which has the
potential to keep “the question of justice visible and legitimate,”” Moe-Lobeda
sees lament as a practice of hope. “Perhaps,” she suggests,

[...] rituals that elicit grief and allow us to wail in the streets communally - about the
suffering generated by climate change and a predatory economy, about all that our children
and grandchildren will not have, about the damage we have done and cannot undo - will
help us to unlock hope and agency that we did not know we had.?

Might the intercessory Prayers of the People during Christmas worship - the
liturgical celebrations of precisely the Word-becoming-flesh — open space for
lament toward incarnational hope? And not just space for “our” lament: “our”
meaning, “us” - the consuming and thoroughly self-centered humans. Not only
“us,” the Christians who are morally and cognitively aware of such ecological
death spirals in the still relatively unscathed American Midwest, voicing lament
for those who are already being crushed by eco-degradation (and possibly
already flowing into the ranks of climate refugees) but also non-human creation
whose lives and habitats are being destroyed?

In one of the festive Eucharists in the Episcopal Church of the United States
(ECUSA) that I participated in on 2024 Christmas eve in Cincinnati, Ohio,
the Prayers of the People included a wide range of intercessions tinged with
a sense of lamentation. The petitions gravitated around the familiar theme of
the internally displaced Holy Family not having “enough room” in Bethlehem.
We confessed that “it is hard to make room for others in our world” - for the
poor, the immigrant, the stranger, those with disabilities, those from different
ethnic backgrounds, religions, and political views. And then we prayed to the
welcoming God to “make room” in our church for all people, especially those
rejected by others and for those with whom we disagree, for those who have
inadequate resources, for felons who need a second chance, for those who try
our patience. Finally, we prayed for our local diocese, the bishop and the whole
denomination’s witness to the love of God after remembering and praying for
all victims of war who have no safe place to their heads - for people of Gaza,
Ukraine, and other war-torn places as well as for those who are impacted by
gun violence and for the students traumatized by school shootings and violence.

Without a moment’s hesitation, all of the above most definitely merit particu-
larly fervent prayers and prayer-inspired transformative action. But, curiously,
on the Eve of the Nativity of Christ when the churches celebrate the Incarnation
- the Word becoming flesh (John 1:14) - through the “deep incarnation” of
the Logos, the Second Person of the Trinity therefore becoming part of the

7" Quoted by Moe-Lobeda in Building a Moral Economy, 196. Original in Emilie M. Townes who,
in turn draws from the work of Walter Brueggemann, in her Breaking the Fine Rain of Death
(New York: Continuum, 2001), 24.

8 Moe-Lobeda, Building a Moral Economy, 197.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 KRISTINE SUNA-KORO

materiality of this planet and the “whole blooming, buzzing, evolving, groaning
cosmos” (Elizabeth Johnson),” current ecological emergencies did not find
enough room in the Prayers of the People. Neither in the form of “us” naming
the pain and the grief and interceding vicariously for those who already and
directly suffer from the draughts, from the floods, from the wildfires, from the
food deprivation, and from the socio-political conflicts already intensifying due
to detrimental impacts of climate change. Nor in the form of “us” asking “the
welcoming God to make room in our church” for the incarnational wisdom and
empowerment to spur “us” into eco-justice action.

These lament-like 2024 Christmas Eve Prayers of the People were certainly
incarnational in one sense. They resonated poignantly with the kenotic para-
doxes and imperial ironies of the economy of salvation - but in the most
anthropocentric sense. Yet they also displayed the default mainstream “spiritual
trivialization of creatures and creation” that is “steeped in the long-standing
Christian assumption that only human beings have souls - intrinsic spiritual
value, a ‘meeting place’ with the divine, a dimension of creaturely being that
seeks and receives salvation”® These Prayers of the People represented another
version of how the theological dynamic plays out in worship which Song-Chan
Rah describes as “dysfunctional Christology [as] a dysfunctional understanding
of the incarnation™.

Might lament for the unfolding planetary eco-degradation sound something
like a “rage prayer”? For example, something like Elizabeth Ashman Riley has
scripted to address the “Creator of all things” that begins with a confession of
“our greed, our consumption, and our self-absorption” which have “wounded
this holy planet?”? Her prayer on climate change acknowledges that:

We weep for the Earth and the damage we have caused, for the extraordinary life you have

infused into the world in plants and creatures, all forms of life and creation that we have
treated so carelessly [and] we repent for our failure, for our consumption, for our arrogance.

9 Elizabeth Johnson, “For God so loved the cosmos: When Christ became human, he also
became part of the vast body of the cosmos,” U.S. Catholic, March 31, 2016. Online: https://us
catholic.org/articles/201603/for-god-so-loved-the-cosmos/ [08.11.2025]. Johnson’s brief article
refers to the constructive eco-Christology of “deep incarnation” pioneered by the Danish
Lutheran theologian Niels Henrik Gregersen, for example, in his “The Cross of Christ in an
Evolutionary World’, Dialog, 40(3), 2001, 192-207, and in the collection of essays edited by
him Incarnation: On the Scope and Depth of Christology (Minneapolis: Fortress Press, 2015).
In conversation with Gregersen’s proposals, Johnson has further proposed the imaginary of
“deep resurrection.” For the outline of her argument, see Elizabeth Johnson, “Deep Resurrec-
tion,” Modern Believing 64, no.2 (2023), https://doi.org/10.3828/mb.2023.1.
Carter Hayward, Keep Your Courage: A Radical Christian Feminist Speaks (London: SCM,
2011), 112.
1 Song-Chan Rah, Prophetic Lament: A Call for Justice in Troubled Times (Downers Grove, IL:
IVP Books, 2015), 193.
12 Elizabeth Ashman Riley, Rage Prayers (New York: Morehouse, 2024), 131-132.

10

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://uscatholic.org/articles/201603/for-god-so-loved-the-cosmos/
https://doi.org/10.3828/mb.2023.13
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://uscatholic.org/articles/201603/for-god-so-loved-the-cosmos/
https://doi.org/10.3828/mb.2023.13

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 39

We pray for the healing of the world around us, for the healing of ourselves, that we might
turn our hearts toward care and stewardship of the whole Earth.1?

Of course, the “we” always needs further concretization and contextualization.
But the more interesting question about lament remains unanswered even in
the “rage prayer” framework: how can “we” make space and give voice for
the lament of non-human creation in Christmas intercessory prayers? After all,
the Nativity narratives in the gospels don'’t suffer from the lack of non-human
creation’s participation in the incarnational dynamic - the Logos makes mind-
boggling ontological migrations and becomes a deeply incarnate flesh (odpg,
not just a male homo sapiens body) in the Gospel of John. Angels are busy
juggling the delicate logistics of the birth of Jesus in Matthew and Luke. Animals
surround the newborn Jesus closer than most humans ever will and witness the
original fortissimo of the angelic Gloria in excelsis Deo firsthand in Luke. Even
stars are deployed on a special astronomical mission to navigate the magi to the
right newborn in the colonized backwaters of the Roman Empire in Matthew.

The Nativity is embedded in the biblical imaginary in which heavens declare
the glory of the Lord (Ps. 19:1), floodwaters/seas lift up their voice (Ps. 93:3),
rivers clap their hands (Ps. 98:8) and mountains praise God (Ps. 148:9). One
possible avenue for opening up intercessory space for lament is to pause “our”
lament and tune into the noise of hurricanes, wildfires, flash floods and the
screams, sighs, and groans of humans and animals fighting for their dear life.
It is to allow the dying rustle of plants as they are consumed by drought,
flooding, pollution, or fire to enter the rites of worship assemblies, even for
those of “us” who are not right in the middle of these deathworlds. Many of
“us” have seen and heard the sights and sounds of these carnages on television
and social media. Might these sights and sounds be the non-verbal lament, the
contemporary “lifting up their voices” of non-human creation of God? Might
it be helpful for “us” to shut up for a moment, in silence, and perhaps even to
pause the eloquent lamentations about “our” anxiety, uncertainty, discomfort,
guilt, indifference, and hopelessness?

Furthermore, might the quintessentially eucharistic practice of anamnesis
of Christ’s life and death be a comportment that would allow “us” to silence
“our” so human, so anthropocentric, fretting to instead offer “our” silence -
as hospitable aural liturgical space - for the lament of the “other-than-us”
creation precisely as a sacrifice of praise for the Word who became flesh “for
us and for our salvation”? In the deeply incarnational sense, the “us” and
“our salvation” would finally need to include “all forms of life and creation”
as Ashman Riley’s “rage prayer” incarnationally does. If failure of imagination
strikes, there are always the amazing possibilities offered by thoughtful digital
media ministry to enlist for assistance in worship. There is no shortage of docu-

13" Ashman Riley, Rage Prayers, 131-132.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 KRISTINE SUNA-KORO

mented carnage that eco-degradation and skyrocketing pollution continues to
wreak on “other-than-human” creation to help uncage “us” from the instinctual
anthropocentrism that saturates Christian rites of worship.

Or let’s consider the low-tech route for the One-Third industrialized church-
es: Could the serenaded “silent night, holy night” somehow lure “us” into a
silence that allows “all ye faithful” who hasten toward the adoration of Christ
to take a deeply and truly incarnational look at “this holy planet” (Ashman
Riley) from a posture of listening to hear the lament of the fellow sojourners of
creation — even if “our” silence might only amplify the sound (and maybe the
smell of exhaust) of fossil fueled car engines speeding past the church buildings
on busy traffic routes?

Christmas Intercessions, Lament, and People on the Move

Second, during Christmas season 2024 I ponder over silence as a liturgical
space for lamenting the carnage that forced migration continues to wreak under
the auspices of a growing culture of hostility toward migrants, refugees, and
asylum seekers, not only in the United States but also worldwide.

A statistics chart on Sky News flashed across my computer screen on Decem-
ber 26, 2024: 451 undocumented migrants arrived in the United Kingdom on
Christmas Day 2024 in small boats braving the bleak midwinter waters of the
English Channel. Another 407 joined them on the Boxing Day.* Meanwhile,
on the Feast of the Holy Innocents, December 28, 2024, at least three migrants
perished in the same waters during their attempted crossing of the Channel
from France to the UK. setting out in unseaworthy vessels from Bleriot-Plage
while over 300 managed to make it to the UK. alive. Some 50 others were
rescued by the French and British coast guards on the Feast of the Holy Family
of Jesus, December 29, 2024 and taken into the care of the humanitarian charity
Utopia 56. So far, in 2024, 76 people have died trying to cross the Channel
in small boats.> On January 6, 2025, the Orthodox Christmas Eve, a baby girl
was born on a migrant dinghy trying to reach the Canary Islands about 15
minutes before the inflatable raft was located off the island of Lanzarote — and
she survived.!®

14 “More than 150,000 migrants have crossed Channel to UK in small boats since 2018, Sky

News, December 27, 2024, https://news.sky.com/story/more-than-150-000-migrants-have-cro
ssed-channel-to-uk-in-small-boats-since-2018-13280562 [08.11.2025].

Bethany Minelle, “At least three people killed and 50 rescued off coast of France attempting to
cross Channel,” Sky News, December 29, 2024, https://news.sky.com/story/at-least-two-peopl
e-dead-and-50-rescued-off-coast-of-france-13281057 [08.11.2025].

Frances Mao, “Baby born on migrant boat crossing from Africa to Canary Islands,” BBC,
January 8, 2025, https://www.bbc.com/news/articles/cj6z61807zjo [08.11.2025].

15

16

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://news.sky.com/story/more-than-150-000-migrants-have-crossed-channel-to-uk-in-small-boats-since-2018-13280562
https://news.sky.com/story/at-least-two-people-dead-and-50-rescued-off-coast-of-france-13281057
https://www.bbc.com/news/articles/cj6z61807zjo
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://news.sky.com/story/more-than-150-000-migrants-have-crossed-channel-to-uk-in-small-boats-since-2018-13280562
https://news.sky.com/story/at-least-two-people-dead-and-50-rescued-off-coast-of-france-13281057
https://www.bbc.com/news/articles/cj6z61807zjo

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 41

Christmas on just this one of the many deadly frontiers of global migration
provides a tiny but poignant snapshot of the accelerating upswell of forced
migration and the correlative intensification of what Achille Mbembe has so
fittingly described as necropolitics”” and brutalism.’® Mbembe describes necrop-
olitics or necropower as a kind of socio-political operating system which results
in “subjugation of life to the power of death.”” Necropolitics manifests as “ways
in which, in our contemporary world, weapons are deployed in the interest
of maximally destroying persons and creating death-worlds, that is, new and
unique forms of social existence in which vast populations are subjected to
living conditions that confer upon them the status of the living dead.”*

Brutalism amplifies the neo-colonial necropolitics: “Brutalism is a form of
planetary social war. As molecular warfare, it is largely directed against those
who, wishing to sell the only commodity they possess, namely their labor
power, can no longer find any buyers. Their transformation into border-bodies
is perhaps the greatest challenge to contemporary population policies.”? “Bor-
der-bodies” are a “new type of human body,” Mbembe argues, that is “one that is
forbidden to shelter or protect (hence the laws against hospitality in Europe), to
save from drowning in the middle of the sea, or from dehydrating in the middle
of the desert.”?

According to the latest official United Nations data (as of the time of this
writing, July 2025), at the end of 2024, there have been at least 123.2 million
forcibly displaced persons in the world. UNHCR summary adds that the most
recent estimated number of such “border-bodies” have slightly dropped to 122.1
million as of April 2025.23 Regardless if theologians and liturgists are diasporic
persons like myself who have a personal experience of migration or not, it be-
hooves to take note of Mbembe’s intervention about the urgency and relevance
of this situation. He, among other voices, is certainly justified to point out that
“[t]ogether with climate change, the governance of human mobility is set to be
the major problem of the twenty-first century”® on a planetary scale. It is no
accident that migrants are the “glocal” scapegoats and lightning rods of choice
in the current political moment. They already provide the most incendiary grist
for the escalating culture wars inside and outside communities of faith not only
in the Americas and in Europe, but also in other regions of the world.

17" Achille Mbembe, Necropolitics, transl. Stephen Corcoran (Durham and London: Duke Uni-

versity Press, 2019).

Achille Mbembe, Brutalism, transl. Steven Corcoran (Durham and London: Duke University

Press, 2024).

Mbembe, Necropolitics, 92.

Mbembe, Necropolitics, 92. Italics in the original.

21 Mbembe, Brutalism, 90.

22 Mbembe, Brutalism, 95.

23 UNHCR Global Trends 2024. Published on June 12, 2025 by the United Nations High Com-
missioner for Refugees office, https://www.unhcr.org/us/global-trends [08.11.2025].

24 Mbembe, Brutalism, 91.

19
20

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.unhcr.org/us/global-trends
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.unhcr.org/us/global-trends

42 KRISTINE SUNA-KORO

So, what about silence, then, as a liturgical space for lament in Christmas in-
tercessions? The prayers already quoted above did, if somewhat obliquely, inter-
cede to the “welcoming God” to “make room in our church” for those for whom
it is “hard to make room for” by “us.” That petition explicitly named immigrants
and strangers. These intercessions gestured toward what Rob Muthiah describes
as penitential lament - “the pattern of lament as confession and repentance”
which “expresses anguish at having forsaken God and seeks forgiveness and
restoration.”?> Not only in relation to racism but also regarding the histories of
hostility toward the people on the move, “this lament type fits for those who
realize that they have benefited from and perpetuated the racist paradigms and
imagination of the dominant culture.”2

To reiterate, the elements of lament in these contritional intercessions were
more about “us” and “our” turning away and “our” knowing of “how hard it is to
make room for others in our world,” especially in light of the Nativity narrative
from Luke 2 which the community had just heard and reflected on. Yet, again,
what about the space for lamenting predicaments of migrants, refugees, asylum
seekers, and strangers and, even more pertinently, space for their lament?

If there are migrants among the worshipping community, then hitting a
pause button on the conventional script of self-centered “host” intercessions to
open up space for migrants’ words, sighs, or shouts of pain or joy, or whatever it
is that wants to be seen and heard, may be something to consider. In this regard,
the intentional silence of the “host” majority voice may work as an invitation -
not a demand nor an obligation which may be, for some, simply unsafe in the
present political circumstances - to name, to intercede, to sigh, to groan, and
maybe, to wail about the perils of displacement, persecution, and uprootedness
while also straining toward the dreams of hope, dignity, and peace. Lament may
enter into the Christmas Prayers of the People (and that, at least theoretically,
includes people on the move) through the inviting of migrant bodies and
voices to be seen and heard, if they so choose. Such an invitation also means
consenting to their lament, if they choose to express it, to potentially rattle the
cozy candlelight a bit before the herald angels eventually outsing us all. And
then there is always the possibility of reading a line or two from a migrant’s
own anamnesis of their journey, be it in poetry or prose, or a passage from a
deposition for an immigration court hearing. Perhaps some of their voices and
faces can appear through the digital media which various communities of faith
are increasingly using in their worship? It is very important to remember, as
Muthiah observed, that “in the church context, lament can take different forms,
depending on who is doing the lamenting. These include confession, despair,

25 Rob Muthiah, “Lament as antiracism work,” Christian Century, January 27, 2021, 29.
26 Muthiah, “Lament as antiracism work.” 29.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 43

and protest. Lament is capacious enough as a liturgical form to communicate all
of these”

The intentional silence of the “hosts” as liturgical space for lament in Christ-
mas Prayers of the People has the potential of emerging as a decolonizing space.
Together with Kwok Pui-lan, I affirm that not only in theological scholarship
but also in worship, “we must look for alternative sources and lift up forgotten,
silenced, and repressed voices in the theological tradition” since “decolonizing
theology requires a new theological hermeneutic that interprets the theolog-
ical tradition globally and contrapuntally”?® Such a practically contrapuntal
hermeneutic seems to be overdue in the theologies and practices of worship, es-
pecially in the “host-type” ecclesial communities in the Euro-Atlantic Christian
milieu.

Liturgical festivity, especially at Christmas, does not equal liturgical preten-
tiousness or sterile triumphalism. Especially when the whole point of the Nativ-
ity celebrations gravitates around a newborn sharing space not only with angels
but also with straw and sheep! It takes only a few verses in the Matthew 1-2
Nativity narrative to capture the whirlwind from Jesus’ paradoxical birth to
the adoration pilgrimage of the magi onto the massacre of the infants all the
way into seeking asylum in Egypt. Making space for lament - be it liberative,
healing, prophetic, transformational and mobilizing lament, or perhaps, for the
time being, just bringing the true depths of anguish and grief to awareness and
some type of expression — may be a healthy irruption of the tempting ritual tri-
umphalism (or, the opposite slippery slope of hyper-coziness of Gemiitlichkeit)
of Christmas worship. Lament should also not be banished to some peripheral
“blue Christmas” service in what is technically the season of Advent, often to be
relegated to a workday evening when nothing other of significance happens to
be on the schedule. Perhaps the irruptive and unpredictable quality of lament
is one of the liturgical paths toward decolonization of Christianity to “reclaim
traditions of peace, create new symbolic universes, and tell new stories” to allow
Christians to “speak of divine power in radically new ways, for Christian images
of God are commonly shaped by dominant images of power and might.”?

Silence as Liturgical Space for Lament: Silence as Listening

Intercession, argues Guido de Graaff, is “primarily a vicarious act” in “the
remedial, and potentially political, sense”® Intercessions in the Prayers of the

27
28

Muthiah, “Lament as antiracism work,” 29.

Kwok Pui-lan, Postcolonial Politics and Theology: Unraveling Empire for a Global World
(Louisville, KY: Westminster/John Knox Press, 2021), 94, 95.

Kwok, Postcolonial Politics and Theology, 181.

Guido De Graaff, “Intercession as Political Ministry: Re-Interpreting the Priesthood of All
Believers,” Modern Theology 32:4 (October 2016), 508.

29
30

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 KRISTINE SUNA-KORO

People participate in Christ’s ultimate act of intercession in the Paschal mystery
of his death and resurrection. To consider silence as a liturgical practice and
space for and of lament of the non-human creation and the often-dehumanized
people on the move in the Prayers of the People is also a vicarious act. Muthiah
observes that “lament can move the privileged to empathy — and offer an open
space to those who have suffered.™ It is telling that the recent collection of
liturgies of lament, God’s Good Earth In Crisis: Liturgies of Lament, features an
extensive collection of rites engaging climate emergency in conjunction with a
rite of lament for and with refugees.®

Lament that questions God and the world is not blasphemy, as its presence
in the Jewish and Christian Scriptures quite clearly signals. It is rather an
opaque doxology or subversive doxology. As such, “lament is an act of faith, not
faithlessness, [...] an act of worship.”®® Silence to hear the lament of all manner
of creatures is what God has in abundance. It is also what so many individuals
and communities of faith sorely need - and yet paradoxically - lack. So often,
in the global postcolony, “White colonial liturgical gathering, vocabularies, and
gestures do not listen with the disinherited of the earth and the disinherited
earth. The disinherited of the earth and the disinherited earth remain treated as
objects without agency and without a voice.** These painful shortfalls are not
limited to the global North nor to a specific socio-cultural location.

A postcolonial approach to worship prioritizes “listening with those who
are wounded, binding up the brokenhearted, and proclaiming the liberty and
release of the captives.®> As Min-ah Cho has so poignantly observed, intention-
al and contemplative silence is radically different from coercive and complicit
silence; it is a “fluid space” where all kinds of “we” can aspire to “pay attention
to the unsaid and unspeakable experiences of suffering and listen to them
without hastily attempting to react, translate, speak for, or instruct.”3

There it is: Silence as a liturgical space for lament is not the silence of sheer
indifference, or of cruelty, coercion, or self-absorption. It can be a liturgical
space for transformative listening wherein lament can be embodied, heard, and
seen, in words or without words. Listening is impossible without silence. And
listening, as Judith Herman notes, so often “turns out to be a radical act¥’
Silence as a liturgical space for lament at full stretch before God and among

31
32

Muthiah, “Lament as antiracism work,” 30.

Anne and Jeffrey Rowthorn, eds. God’s Good Earth In Crisis: Liturgies of Lament (Eugene,
OR: Cascade, 2024).

Muthiah, “Lament as antiracism work,” 31.

Coddington, Listening as Hosts, 122.

Coddington, Listening as Hosts, 125.

36 Min-ah Cho, The Silent God and the Silenced: Mysticism and Contemplation Amid Suffering
(Washington, DC: Georgetown University Press, 2025), 120.

Judith L. Herman, Truth and Repair: How Trauma Survivors Envision Justice (New York:
Basic Books, 2023), 4.

33
34
35

37

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SILENCE AS LITURGICAL SPACE OF LAMENT 45

God’s people begins with liturgically, theologically, and ethically radical acts of
listening.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hoftnungsstern
Zur Gestalt des Klagelieds

Daniel Krochmalnik

Der 100. Feind

Wer Moniale im Kirchenchor lateinisch psallieren hort, wird vom gesetzten
Wohlklang kaum auf den krassen Inhalt schlieffen kénnen. Die beschauliche
Gregorianik, auch der gleichméflige Pendelrhythmus der jiidischen Psalmodie,
verschleiern den Gebetskampf. Othmar Keel zéhlt in seiner Dissertation ,,Fein-
de und Gottesleugner® (1969) nicht weniger als 99 Feindbezeichnungen im
Psalter.! Insofern passt die Davidisierung gut zum Schlachtenlarm vieler Psal-
men, denn David war nach den biblischen Biichern der Geschichte - ,umringt
von Kriegen® (1 Kon 5,17; 1 Chr 22,8). Doch bei weitem nicht alle Vokabeln in
dieser Liste bezeichnen den dufSeren Feind? (hostis), meist handelt es sich um
den personlichen Feind oder Prozessgegner (inimicus, adversarius) oder auch
um anonyme Gruppen von Ubeltitern (Poale Awen, 6,9; Rescha’im, 1,4; 3,8),
oder schliefSlich auch um ein ganzes ,Netz*> von unpersonlichen Ubeln. Das
Psalmen-Ich hat jedenfalls eine ganze Welt von Feinden gegen sich. Bereits in
Psalm 1 wird eine Frontlinie zwischen Freund und Feind gezogen, die in Psalm
2 zwischen dem (Gottes-)Volk und seinem Ko6nig und den Vélkern und ihren
Koénigen fortgesetzt wird. Der Psalm beginnt mit einem lirmenden Aufstand
der Fiirsten dieser Welt gegen den himmlischen Herrn und seinen Stellvertreter
auf Erden (V. 1-3). Der himmlische Herr macht sich tiber den Zwergenaufstand
lustig und erméchtigt seinen Konig auf dem Zion zur Weltherrschaft (V. 4-10).
Aber nach der Dramaturgie des Psalters ist der alte Konig — David - in Psalm
3 immer noch von unzidhligen Feinden umgeben (V. 2.7), darunter sein eigener
Sohn. In hochster Gefahr setzt er einen Hilferuf an den Heiligen Berg ab:
Der Herr moge doch fiir ein Halleluja den Feinden mit gottlichen Fausten die
Zahne einschlagen (V. 8, auch Ps 58,7). Doch dieser Herr selbst kann zu den
Feinden iiberlaufen. Jeremia klagt: ,Wie ein Feind (KeOjew) ist geworden der

Othmar Keel, Feinde und Gottesleugner. Studien zum Image der Widersacher in den Indivi-
dualpsalmen, Stuttgart 1969, 94-98, Anm 5.

Die in diesem Beitrag gewéhlte mannliche Form fiir Personenbezeichnungen folgt der Ent-
scheidung des Autors. Sie schlief3t alle Geschlechter gleichermafien ein.

Frank Criisemann, Im Netz. Zur Frage nach der ,eigentlichen Not“ in den Klagen der Einzel-
nen, in: Rainer Albertz/Friedemann W. Golka/Jirgen Kegler (Hg.), Schopfung und Befreiung
(FS C. Westermann), Stuttgart 1989, 139-148, 145 u. Anm 49.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 DANIEL KROCHMALNIK

Herr* (Klgl 2,5; 2 Chr 35,25). Er schildert diese Feindseligkeit in Bildern von
kaum zu iiberbietender Drastik: ,Ein lauernder Bédr war er mir, ein Lowe im
Versteck. Er hat mich (...) zerfleischt und zerrissen. Er spannte den Bogen
und stellte mich hin als Ziel fiir den Pfeil. In die Nieren lief§ er mir dringen
die Geschosse seines Kochers (Klgl 3,10.13). Die Pfeile und der Speer (Chize
Schaddai) gehoren auch in anderen biblischen Klagetexten zur Ausriistung des
Herrn (Hi 6,4; Ps 35,3; 38,3). Ja, dieser 100. Feind, den Keel in seiner Liste gar
nicht eigens fiihrt, ist das eigentliche Problem der individuellen Klagepsalmen
des Einzelnen (KE), an ihn und manchmal gegen ihn sind sie gerichtet.

Klagen, wird man vielleicht einwenden, ist nicht jiidisch und die KE, die
ungefihr die Halfte aller Psalmen ausmachen, sind auch kaum im &ffentlichen
jiidischen Gottesdienst vertreten. Von glaubigen Menschen erwartet man, dass
sie ihre Not mit Fassung tragen. Denn sie haben schliefllich den Trost der
Religion: Gott, der sie schiitzt, eine Gemeinde, die sie stiitzt, ein Rabbiner, der
sie leitet, ein Jenseits, das sie entschddigt. Klagen, so denkt man, steht einem
Glaubigen nicht an. Wer stindig mit seinem Schicksal hadert, wer stindig tiber
sein Leid jammert, wirft ein schlechtes Licht auf seinen Glauben. Man erwartet
vom Glaubigen Schicksalsergebenheit und Opferbereitschaft — kurz und gut
ein Ja und Amen ohne Wenn und Aber. Diese stoische Frommigkeit ist aber
nicht biblisch, der biblische Beter mag sich nicht frag- und klaglos mit den
Ubeln dieser Welt abfinden. Woher nimmt er das Recht zur Unzufriedenheit?
Nun, der Klager hat feste miindliche und schriftliche Zusagen, er hat einen
Vertrag geschlossen. Wenn er der Ansicht ist, dass sein Partner gegen den
Vertrag verstof$t, dann ist es sein gutes Recht, dagegen zu klagen. Gott hat ihm
immer wieder versichert, dass er mit ihm sein werde, er hat sich dafiir mit
seinem Namen, der eben dieses Da- und Mit-sein in der Not bedeutet, verbiirgt.
Wenn er ihn nun im Stich ldsst, wenn er durch seine Abwesenheit glinzt,
dann pocht der Partner auf Erfiillung des Vertrages, wie ja auch umgekehrt
der gottliche Partner auf die plinktliche Erfiillung des Vertrages besteht. Der
Schopfer hat seinem Werk auf Seite 1 der Bibel die Noten ,,gut” und ,sehr gut®
gegeben, warum sollte sich sein Geschopf mit einer mangelhaften Schopfung
abfinden? Der Klagende hat also die besten Griinde, wenn er vor Gott gegen
Gott klagt. So viel Zudringlichkeit mégen Theologen, die frommer sind als
die Bibel, als Majestitsbeleidigung empfinden. Die Bibel lasst solche Klagen
zu, nicht nur als spontane Gefiihlsausbriiche des geplagten Menschen, sie setzt
sie in unsterbliche Verse und gibt ihnen einen Platz in ihrem Gesangsbuch.
Auflerdem erweisen sich die meisten Klagelieder bei naherer Betrachtung als
Preislieder — Tehillim.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 49

Klagepsalm des Einzelnen

Wir beginnen mit Psalm 3, den Beat Weber zur ,Trippelouvertiire® des Psalters
rechnet.* Mit den Begriffen der rabbinischen Hermeneutik konnte man von
einem Klal-Ufrat sprechen, einer sich zuspitzenden Reihung von Allgemeinem,
Besonderem und Einzelnem: Gut und Bose (Ps 1), das Volk Israel und die
Volker (Ps 2), David und seine Feinde (Ps 3). Dabei ist das Gefalle zwischen
Psalm 2 und 3 besonders grof3: hier der herrliche Messias (Ps 2), da der Messias
der traurigen Gestalt (Ps 3). Psalm 3 ist ferner der Beginn einer kleinen Reihe
von KE (Ps 3-7). Die Davidisierung hat ihnen einen historischen Rahmen
verliehen, der sich vom Beginn bis zum Ende des Awschalom-Aufstandes er-
streckt, wenn der in der Uberschrift Ps 7 genannte Chusch Ben-Jemini mit
dem Kuschi identifiziert werden darf, der David die Nachricht vom Tod seines
rebellischen Sohnes {iberbringt (2 Sam 18,31). Wie Gianni Barbiero in seiner
grofen Untersuchung zur Einheit des ersten Buches der Psalmen gezeigt hat,
sind diese Psalmen durch zahlreiche Wort- und Sachanalogien eng miteinander
verkniipft.> Von der davidischen Rahmung abgesehen, hat die Psalterexegese in
dieser Psalmengruppe einen Katalog von typischen Notgebeten erkannt, die bei
Feindesnot (Ps 3), Erklarungsnot (Ps 4), Rechtsnot (Ps 5), Krankheitsnot (Ps 6)
und Verfolgungsnot (Ps 7) ausgewahlt werden konnen.® Doch wir gehen nicht
hinter den Endtext zuriick, wir lesen die Psalmen als Echo der Geschichtsbii-
cher.

Die Uberschrift ,Psalm Davids, auf seiner Flucht vor seinem Sohn Awscha-
lom® konnte den Titel einer Tragodie abgeben. Der alte Konig hatte ein Reich
geschaffen, an das sich spatere Generationen als das goldene Zeitalter Israels
erinnern werden und, an dessen Wiederkehr Juden wie Christen bis heute
glauben. Doch iiber seinem Haus schwebte ein Verhangnis, das die Biicher
Samuelis mit erstaunlichem Verismus schildern. Es ist ein blutriinstiger Stoff
aus Sex and Crime der einem Shakespeare gefallen hitte. Der grofie Engldnder
hat den Stoff wohl nur deshalb nicht adaptiert, weil der Zensor seinerzeit bibli-
sche Stoffe auf der Biithne untersagte. Nichts hindert uns aber den biblischen
Konig-David-Bericht frei nach Roland Barthes als Shakespeare-Zitat zu lesen.
Edmund Leach hat in einer strukturalistischen Studie ,The Legitimacy of Solo-

Beat Weber, ,HERR, wie viele sind geworden meine Bedringer (Ps 3,2a). Psalm 1-3 als
Ouvertiire des Psalters unter besonderer Beriicksichtigung des Psalm 3 und seinem Préskript,
in: Egbert Ballhorn/Georg Steins (Hg.): Der Bibelkanon in der Bibelauslegung. Methodenre-
flexion und Beispielexegesen, Stuttgart 2007, 239-251.

Gianni Barbiero, Das erste Psalmenbuch als Einheit. Eine synchrone Analyse von Psalm 1-41,
Frankfurt/M. 1999, 64 ff.

® Erich Zenger, Psalmen. Auslegungen 1-4. Bd. 2, Freiburg i. B. 2003, 148. Frank-Lothar Hoss-
feld/Erich Zenger, ,Neigt euer Ohr den Worten meines Mundes“ (Ps 78,1). Studien zu Psalmen
und Psalter, hg. von Christoph Dohmen und Thomas Hieke, Stuttgart 2015, S. 26-29.

S. Barthes Bemerkung in dem Aufsatz: L'analyse structurale du récit. A propos d’Actes
10-11, in: Exégese et Herméneutique (1971), wiederabgedruckt in: L'aventure sémiologique,

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 DANIEL KROCHMALNIK

mon*“ (1966) gezeigt, dass in den Thronbesteigungs- und Thronnachfolge-Ge-
schichten Davids mit monotoner Regelmafiigkeit saimtliche Mitbewerber und
deren Vertreter ermordet werden, der Weg zur Macht Davids und Salomons
war mit Leichen gepflastert.® Von den 17 ménnlichen dramatis personae in
diesem Konigsdrama bleiben 14 auf der Strecke (1 Chr 22,8). Zwar wurde in
der altisraelitischen Monarchie nicht der osmanische ,Kainismus® praktiziert
(kardes katli), doch die Frau von Tekoa belehrt David nicht umsonst mit einer
Kain-und-Abel-Geschichte Uber seinen Sohn Awschalom (2 Sam 14,6ff.). Vom
Standpunkt der biblischen Erzahlung richen sich in dem Blut, das {iber den
alten David kam, die Stinden, die seinen skrupellosen Aufstieg begleitet haben
(2 Sam 12,10).

Die Bibel erzahlt unverbliimt, wie Davids Erstgeborener, Amnon, seine Halb-
schwester Tamar vergewaltigte und dafiir von seinem Halbbruder Awschalom
erschlagen wurde. Nach der Riickkehr aus der Verbannung, setzte sich Awscha-
lom an die Spitze der Verlierer der Einheit und lief} sich anstelle seines Vaters
zum Konig ausrufen. David wurde gemeldet: ,Jedermanns Herz in Israel hat
sich Awschalom zugewandt® (2 Sam 15,6). Der Konig floh nachts mit wenigen
loyalen Soldnern in die Berge um Jerusalem. SchlieSlich gelang ihm zwar
die Fronde niederzuschlagen, doch verlor er dabei seinen Sohn: ,Mein Sohn
Awschalom, o, mein Sohn', klagte er wie ein King Lear (2 Sam 19,1). Auch nach
der Fronde kam sein Haus nicht mehr zur Ruhe. Der Konig war buchstablich
schon kalt, als sein anderer Sohn Adonija ihn zu stiirzen versuchte (1 Kon 1).
Der strahlende Messias von einst fuhr mit bitteren Mordauftrigen an seinen
Nachfolger ins Grab (1 Kon 2).

Die Bibel erzahlt aber nicht nur die aufiere Geschichte Davids, sie will auch
ihr inneres Echo ausloten. Die Uberschrift verortet Psalm 3 im Moment der
grofiten Bedrohung. Bis auf wenige haben alle den alten Konig verlassen, sein
Sohn, sein Gliick und vielleicht auch sein Gott, der ihm bisher stets beigestan-
den hatte — alles scheint verloren, es bleibt nur die Flucht in Nacht und Nebel
(2 Sam 15, 14). Was hat David in diesem Augenblick gedacht? Das soll Psalm
3 verraten. Die ersten Verse verschweigen keineswegs die deprimierende Situati-
on: ,Herr, wie viel sind meine Feinde, wie viel sind es, die sich gegen mich
erheben® (V. 2). Viele sind der Meinung, dass auch Gott die Seite gewechselt
habe (V. 3). Dennoch klagt David nicht iiber Verrat, er verflucht nicht seinen
Sohn, er jammert nicht iiber die aussichtslose Lage, er schlagt vielmehr ganz
unerwartet fromme, vertrauensvolle Tone an: ,,Du aber (WeAta), Herr, bist ein
Schild“ (Magen, V. 4). Der Beter fiihlt sich keineswegs von Gott verlassen:

Paris: Seuil 1985, 287-314:300. Barthes kniipft seinerseits an eine Bemerkung von Claude
Lévi-Strauss an, wonach Sophocles’ (Odipus-Mythos) als Zitat Freuds gelesen werden kann.
Mir liegt leider nur die franzosische Ubersetzung der Studie von Andrée Lyotard-May vor, in:
Edmund R. Leach, L'unité de 'homme et autres essais, Paris 1980, 161-221, s. besonders die
Listen 216f.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 51

»Meine Stimme ruft zum Herrn, und er antwortet mir“ (V. 5) - und zwar
aus Jerusalem, von wo David gefliichtet ist. Psalm 3 ist weniger ein Klagelied
eines Einzelnen (KE) als ein ausgesprochenes Vertrauenslied. In ihm herrscht
jedenfalls eine vollig andere Stimmung als in den Biichern Samuelis, ja, der
Psalm wirkt im Vergleich dazu geradezu als Gegenstimme. Von dort haben wir
den folgenden Stimmungsbericht: ,David aber stieg die Anhohe der Olbiume
hinauf im Gehen weinend, und hatte sein Haupt verhiillt, und er ging barfuf3,
und das ganze Volk, das bei ihm, verhiillten ein jeglicher sein Haupt und stiegen
hinauf im Gehen weinend“ (2 Sam 15,30). Es blieb nur Zeit fiir ein hektisches
Stof3gebet (2 Sam 15,31). Nach Psalm 3 aber betete David und legte sich ruhig
schlafen (V. 6). Nebenbei bemerkt: Bis heute gehen fromme Juden mit Psalm
3 ins Bett. Nach einer ruhigen Nacht wachte der gestiirzte Konig gestarkt und
zuversichtlich auf - ,Ich fiirchte mich nicht vor zehntausenden Kriegern, die
mich ringsum belagern® (V. 7). Allerdings legt er anders als in 2 Sam 15,32-36
seine Sache vollig in Gottes Hande, besser noch: Fauste: ,Auf, HERR, rette mich,
mein Gott, schldgt all meinen Feinden aufs Kinn, zerbrichst die Zahne der
Frevler® (V. 8). Der Imperativ Qumah, ,Auf!", der in vielen Psalmen erschallt
(3,8; 7,7; 9,205 10,125 17,13) greift den alten Ladespruch des Moses auf (Num
10,35): ,Erhebe Dich, HERR, dass sich zerstreuen Deine Feinde und deine
Hasser fliehen vor deinem Antlitz"“ Der Gegensatz zwischen dem Konig-David-
Bericht in den Biichern Samuelis und im Psalm 3 kehrt in einigen Psalmen
selber wieder, da stehen aktivistische und quietistische, interventionistische und
subsidiaristische Aussagen unvermittelt nebeneinander (s. Ps 18 bzw. 2 Sam
22 u. Ps 144). Offenbar wurden solche Gegensatze nicht wie im modernen
Gnadenstreit als unvereinbare Widerspriiche empfunden: David kann zugleich
tatkréftig agieren und passiv in Gott ruhen. Psalm 3 kommt jedenfalls zu dem
Schluss (V. 9): ,Des HERRN ist die Hilfe!“

Psalm 3 ist kein typischer Vertreter der Gattung KE, wie die Psalmen 6
und 13, auf die wir weiter unten zu sprechen kommen, dennoch erlaubt er den
Mechanismus des KE offenzulegen. Die drei Diapsalmata (V. 3.5.9) gliedern
den Psalm in drei Teile oder Betakte. 1. Die Advocatio Dei - das erste Wort
der im corpus hymni ist der Gottesname (HaSchem). Das verfolgte Ich klagt
vor Gott und erwdahnt, wenn auch nur als Geriicht, seine Gottverlassenheit
(V. 2-3). Dem widerspricht es aber sofort energisch (,Du aber JHWH®) und
bezeugt: Gott stehe hinter ihm und halte die Hotline zu ihm (V. 4-5). Nach
dieser entschlossenen Defensio gonnt sich der Anwalt Gottes kein banales Ni-
ckerchen, das Argumentum, die Antwort Gottes, erfolgt vielmehr im Schlaf, der
in Wahrheit ein Erwachen ist.” Mit diesen Sicherheiten in der Tasche kann er
mit einem emphatischen ,Ich® (Ani) seine Siegesgewissheit proklamieren (V. 6-
7) und Gott schliellich zum Handeln drangen (V. 8).

9 Christoph Schroeder, Psalm 3 und das Traumorakel des von Feinden bedringten Beters, in:
Biblica 81/2000, 243-251.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 DANIEL KROCHMALNIK

Das ist der passende Augenblick, um daran zu erinnern, dass die hebréische
Wurzel YPLL, die im Reflexivstamm Hitpa‘el beten, bitten, fiirbitten bedeutet
(Hitpallel, Tefilah), im Intensivstamm Pi‘el, entscheiden, richten, urteilen meint,
als ob das Gebet ein Gericht wire. Im KE haben wir es jedenfalls mit einer
regelrechten Gerichtsverhandlung zu tun, in dem sich Klager, Beklagte und
Klagerichter gegentibertreten. Der idealtypische Prozess verlduft in drei Schrit-
ten: die Anrufung des Klagerichters (Invocatio), der Vortrag der Klage und das
Bittgesuch (Supplicatio), die Rechtfertigung des Klagers (Justificatio) und das
abschliefSende Lob (Laudatio) des Gerichts.

Man kann es sich mit Hilfe eines gleichseitigen Dreiecks vorstellen. An der
Grundlinie stehen sich rechts das anklagende Psalmen-Ich (Ani) und links
die beklagten Gegner (Zarim) gegeniiber. Beide beziehen sich auf die Spitze
des Dreiecks, nehmen den géttlichen Klagerichter (HaSchem) fiir sich in An-
spruch.® Wenn man will, kann man von diesem Dreieck im Psalm 3 sogar
ein Abbild in Gestalt des Heiligen Berges finden. Der Prozess ist aber nicht
statisch wie der Berg! Gewiss, im Psalms 3 entspricht der mit der Praposition
El angezeigte Weg aufwirts des Ichs zu Gott dem mit der Praposition Mi ange-
zeigte Weg abwirts von Gott zum Ich, beide Wege treffen in der Psalm-Mitte
aufeinander (V. 5), Hinwendung und Zuwendung, Anruf und Antwort, Gebet
und Erhorung sind im Gleichgewicht. Das ist jedoch in den meisten KE nicht
der Fall, schon aus einem optischen Grund: Die Winkel des Dreiecks stellen
auch Blickwinkel dar. Aus seiner Perspektive sieht sich das verfolgte Ich einem
Biindnis von Gott mit dem Feind gegeniiber, das Dreieck erscheint als ein auf
sein Herz gerichtete Pfeilspitze, auch die Aquidistanz des Richters ist fraglich,
denn was sub specie mei links liegt, das erscheint sub specie Dei rechts. Der KE
ist ein Gebetskampf um diese Sicht zurechtzuriicken, den Standpunkt Gottes
mit dem eigenen Standpunkt ndher oder zur Deckung zu bringen und die
Pfeilspitze gegen den Feind zu kehren. Wir werden diese Beschreibung des
Klagemechanismus weiter unten an einem Beispiel tiberpriifen, zunachst aber
referieren wir die tiblichen Erklarungen.

19 Erank-Lothar Hossfeld, Die unterschiedlichen Profile der beiden Davidsammlungen Ps 3-
41 und Psalm 51-72, in: Erich Zenger (Hg.): Der Psalter in Judentum und Christentum.
Festschrift zum 70. Geburtstag von Norbert Lohfink (HBS 18), Freiburg i. B. 1998, 59-73:66,
beschreibt diese Figur wie folgt: ,,Die geldufige Kommunikationssituation der Klagelieder des
Einzelnen hat die Dreiecksstruktur von Beter, Gott und Feinden. Diese Dreiecksstruktur wird
in den Armenpsalmen zu einem Vierecksverhiltnis erweitert, worin der Betern Beziehung zu
Gott, dann zu den Feinden und auf implizit angedeutete oder explizit ausgedriickte Weise zu
einer Gruppe der Gerechten oder auch Armen, der sog. In-Goup , der Gruppe, zu der der
Beter sich zugehérig fiihlt.*

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 53

Umschwung

In der Psalmenforschung wird dieses Thema unter dem Titel ,,Stimmungsum-
schwung® verhandelt. Wie schlimm die beklagte Notlage auch immer sein mag,
das Lied kommt meistens zu dem Punkt, wo die Klage in Lob umschlégt.
Der Stimmungswechsel ist oft so abrupt, dass man Miihe hat, zu glauben, es
handle sich um dasselbe Gebet, denselben Beter oder denselben Anlass. Im
»Nu“ (Rega) kippt die Stimmung von schreiender Klage in jubelnde Danksa-
gung, sprunghaft wechselt die Tonart des Liedes von Moll in Dur. Die iltere
Bibelkritik neigte in solchen Fillen zu einer Erkldarung, die sie auch sonst bei
Gedankenspriingen und Widerspriichen in der Bibel schnell parat hatte: Sie
schob solche Verstof3e gegen das Principium rationis sufficientis und der Lex
continui auf die Redaktion, die zusammengebunden habe, was urspriinglich
und eigentlich gar nicht zusammengehdre. Doch diese Art von Erkldarung ver-
schiebt das Problem lediglich vom Autor auf den Redaktor: Warum sollte er so
etwas Unsinniges getan und ein unmdgliches depressiv-manisches Zwitterwe-
sen erschaffen haben? Einmal ganz abgesehen von den unzdhligen Menschen,
die solchen Unsinn seit tausenden von Jahren klaglos nachbeten. Allerdings
kann der Kritiker dem Redaktor ein plausibles Motiv unterstellen: Er will
gute Stimmung verbreiten, er singt Platons ,Zauberlied” (epadein) der Tugend,
wonach es den Guten gut und den Schlechten schlecht gehe.! Der Psalm ist
ein Antidepressivum fiir die Candides, die glauben sollen, dass letztendlich alles
zum Besten in der besten aller moglichen Welten bestellt sei. Der sogenann-
te Stimmungsumschwung wire also nichts anderes als Platons ,notwendige
Liige“?, eine pia fraus, religiose Propaganda, die nicht anders denn happy
mit einer frohen Botschaft enden kann. Psalmen sind ja keine Verlaufsprotokol-
le, sondern Anamnesen und Danksagungen nach erfolgter Errettung. Nicht
nur die nachtrdglichen Uberschriften, auch die gesetzten Worte, die frommen
Formeln, die musikalischen Begleitung beweisen, dass Psalmen zur Erbauung
der Gemeinschaft vorgesungen wurden. Daher wiirde sich eine psychologische
Analyse des Stimmungsumschwungs eriibrigen, die Stimmung ist eine kiinstlich
erzeugte Wohlfiihlreklame. Nebenbei zeigt sich wieder, wie viel Religionskritik
in der Bibelkritik stecken kann.

Eine hermeneutisch etwas vorsichtigere Erklirung des Stimmungsum-
schwungs vertritt Oeming, der ihn als optische Tauschung entlarvt. Die Kla-
gepsalmen seien rein literarische Produkte, die zwar nicht widerspriichliche
Textstiicke zusammenbinden, aber widerspriichliche Erfahrungen im Zeitraffer
zusammenfassen. Der Scheinwiderspruch in den KE ergébe sich daraus, dass
Erfahrungen raumlich wahrgenommen werden, die zeitlich weit auseinander-

' platon, Nomoi 11, 659d ff.
12 platon, Politeia I11, 389b-c; 414b—c; VII, 539 b-d.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 DANIEL KROCHMALNIK

liegen, also aus der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen.!®* Dabei ist es gar nicht
wahr, dass alle biblischen Klagelieder ,happy“ enden.* Man nehme justament
die biblischen Klagelieder, sie enden mit dem bangen Zweifel: ,Es sei denn,
Du hast uns verworfen, verworfen, zu sehr uns geziirnt“ (Klgl 5,22), der unmit-
telbar an die Bitte anschliefst: ,,Lass uns zuriickkehren, HErR, zu Dir, so kehren
wir zuriick. Erneuere unsere Tage wie frither” (Klgl 5,21). Gewiss, die Synagoge
wollte die Rezitation der Klagelieder am Gedenktag der Tempelzerstorung (9.
Aw) nicht auf eine traurige Note enden lassen und wiederholt darum den vor-
letzten Vers am Schluss, so wie jede rabbinische Predigt mit einem hoffnungs-
vollen Ausblick auf die Erlosung schlieflen soll. Aber die Synagoge lief3 den
Buchstaben stehen und gab dem Zweifel und der Verzweiflung Raum in den KE
wie in den Klgl.

Eigentlich versteht man das kritische Bemiihen, den Stimmungsumschwung
als Schein weg zu erkldren gar nicht. Sprunghafte Stimmungsschwankungen
von tiefbetriibt zu himmelhochjauchzend sind eine banale Erscheinung im See-
lenleben. Kennt nicht jeder aus Krisenzeiten das Wechselbad der Gefiihle, die
von der schwirzesten Verzweiflung bis zu den leuchtendsten Tagtraumereien
reichen, frei nach Psalm 30: ,Am Abend iibernachtet Weinen, zum Morgen
- klingender Jubel® (V. 6)? Wir finden im Psalter zahlreiche weitere Beispiele
eines solchen Umschlags (Hipuch, Ps 126,5-6). Manche Psalmen-Stellen muten
geradezu wie Zeugnisse bipolarer Storungen an und sie muten dem Horer
und Beter achterbahnartige Seelenhoéllenfahrten zu: Erst geht es langsam in
die Hohe und noch sachte in die Tiefe, dann steil hinauf und rasant hinab,
schlieSlich stiirzt der Seelenwagen ungebremst in den Abgrund, ehe er - un-
motiviert — wieder auf die gerade Bahn zum Ausgang kommt. Der jiidische
Psychotherapeut Erich Pinchas Fromm schreibt in seinem Buch ,Ihr werdet
sein wie Gott“ zu diesem Phanomen: ,Es gilt das scheinbare Paradoxon, dass
die Verzweiflung erst dann iiberwunden werden kann, wenn man sie in ihrer
ganzen Tiefe erlebt hat"!"®> Sein Exempel ist Psalm 6.

Dem Sangmeister auf dem Saitenspiel, auf dem Achtsait.
Psalm von David.

2HERR, strafe mich nicht in deinem Zorn,

und ziichtige mich nicht in deinem Grimm.

3Sei mir gnadig, HERR, denn ich bin schwach;

Heile mich, HERR, denn meine Gebeine sind schreckenstarr
4 Meine Seele ist zutiefst schreckenstarr,

Du aber, HERR, wie lange siumst du noch.

13" Manfred Oeming/Joachim Vette, Das Buch der Psalmen, 3 Bde. (Neuer Stuttgarter Kommentar
— Altes Testament 13/1 -3), Stuttgart 2000-2016, Bd. 1, 147-149.

4" David R. Blumenthal: Facing the Abusing God. A Theology of Protest, Louisville, Kentucky
1993, 272 (A Psalm of Unrelivied Depression).

15" Erich Fromm, Thr werdet sein wie Gott. Eine radikale Interpretation des Alten Testaments und
seiner Tradition (1966), Dt. v. Liselotte u. Ernst Mickel, Stuttgart 1982, 168.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 55

5 HerR wende dich zu mir und entschniire meine Kehle,

hilf mir, um deiner Gnade willen.

¢ Denn im Tod denkt niemand mehr an dich,

Wer wird dich in der Unterwelt noch loben.

7Ich bin so erschdpft vom Seufzen,

Ich tiberschwemme mein Bett jede Nacht,

Mit meiner Trédne flute ich mein Lager.

8Getriibt ist mein Auge vor Kummer

gealtert angesichts meiner Feinde.

9Weicht zuriick von mir, all ihr Ubeltter,

denn der HERR hat mein lautes Weinen gehort.

0Gehort hat der HERR mein Flehen,

der HERR nimmt mein Beten an.

liSje sollen sich schimen und vor Schreck erstarren, alle meine Feinde,
sich abwenden und zu Schanden werden - jetzt gleich (Raga).

Fir Fromm ist dieser Psalm der Inbegriff einer seelischen Achterbahnfahrt:
Im ersten Stadium bittet der Beter gesittet um Strafminderung, im zweiten
Stadium schniirt ihm das Leid die Kehle zu, es entringt sich ihm ein Notruf
und er bietet in extremis Loben fiir Leben, im dritten Stadium wird er génzlich
von der Ohnmacht tiberwiltigt, er 16st sich auf seinem Lager buchstéblich auf.
Doch mitten in der Larmoyanz und Inkontinenz geschieht ein psychologisches
Wunder, der unbeherrschte Akratiker rafft sich auf und ist sich sicher: ,Der
HERR hat gehort! Der HERR nimmt mein Beten an!“ Nun wendet er sich
siegessicher gegen seine Feinde: “Weichet!“ Fiir den Freudomarxisten Fromm
ist dieser Umschwung nur ein ,scheinbares Paradoxon’, weil er fest mit dialek-
tischen Umschlagen rechnet. In seinem Weltbild gilt: Natura facit saltus, es
gibt Spriinge von der Quantitdt der kleinen Schritte in die Qualitat der grofien
Spriinge. Allerdings sind derartige Wunderheilungen im Seelenleben nicht die
Regel, eine Depression kann sich auch als endlose Durststrecke dahinziehen.
Vor allem aber erklért diese Erklarung nichts, denn sie schenkt sich im Voraus,
was sie eigentlich erkldren sollte - den Umschwung.

Wobher also die plotzliche Zuversicht im KE? Wie plausibel ist dieser Wechsel
von der Emporung zur Erhérung? Manche Ubersetzer vermuten hier eine
Auslassung im Psalm, die sie mit drei Punkten oder einem Gedankenstrich
oder einer durchgeschossenen Zeile wiedergeben, wie der revidierte Martin
Luther oder Moses Mendelssohn oder Martin Buber. Diese Liicke fiillen eini-
ge Exegeten, mit Verweis auf 2 Chr 20,14ff., durch ein mysterioses ,priesterli-
ches Heilsorakel®, das hinter den Kulissen des Psalms erteilt wird und den
Stimmungsumschwung bewirkt.”® Doch mangels konkreter Hinweise auf eine
externe Intervention, setzen Exegeten wie Janowski und Markschies lieber auf
eine textinterne Erklarung der Stimmungsaufhellung und finden sie im voraus-
gesetzten Vertrauensvorschuss, den der Beter von Anfang an mitbringt, ,denn

16 1oachim Begrich, Das priesterliche Heilsorakel, in: ZAW 1934, 81-92:81ff.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 DANIEL KROCHMALNIK

in eben dieser Zuversicht besteht ja sein Glaube, der ihn zu YHWH beten
lasst.”” Ganz dhnlich erkldrte Klaus Berger die Gebete in Not und Bedridngnis
im Psalter von Qumran: ,Der Beter dufSert all dieses vor Gott und ist schon
allein auf diese Weise nicht allein in seiner Bedrdngnis.'® Das klingt psycholo-
gisch plausibel: Das Aussprechen des Leids, verwandelt den passiven in einen
aktiven Affekt. Ohne Erhérungsgewissheit kime ein solches Sprechen gar nicht
in Gang. Das offene Ohr 6ffnet die Lippen und I6st die Zunge, das Klagen wire
sinnlos und wiirde gar nicht stattgefunden haben, wenn es mit einer Mauer des
Schweigens zu rechnen gehabt hdtte. Man vergisst immer, dass es noch etwas
Schlimmeres als den Hader gibt — den Mutismus. Das Vertrauen muss der Klage
bereits vorausliegen und darf daher im Nachhinein nicht weiter verwundern.
Das Vertrauen bleibt in der Krisensituation kontrafaktisch und antizipiert eine
futurische Erhorung, auch wenn es im Prateritum konjugiert (perfectum confi-
dentiae). Allerdings versteht man nach dieser Erklarung nicht, warum der Beter
tiberhaupt so einen Aufstand gemacht hat, mit dieser Vertrauensseligkeit hitte
er seine Leiden doch klaglos hinnehmen sollen, so wie die traditionelle rabbini-
sche Theodizee (Zidduk HaDin) es vom Trauernden erwartet.!® Unerklart bleibt
die Aufsidssigkeit des Klagers, Jiddisch: seine Chuzpe gegen Gott (aramiisch:
Chuzpa Klape Schmaja).

Man konnte statt vom Vertrauen umgekehrt vom Protest ausgehen, der von
Anfang an im KE steckt. Betrachten wir noch einmal Psalm 6: Ohne Uber-
schrift 10 Verse, die man in vier Betakte einteilen kann, lateinisch: 1. Invocatio
und Supplicatio (V. 2-4), 2. Vindicatio (V. 5-6), 3. Lamentatio (V. 7-8), 4. Audi-
tio und Iustificatio (V. 9-11). Der erste Betakt des Beters ist ein an Gott gerich-
tetes Gnadengesuch. Dabei wird am Schluss des letzten Kolons 4b Ungeduld
laut (Ad-Matai, bis wann). Ruckblickend kann man auch die Zustandsbeschrei-
bung des Beters in der Supplicatio (V. 3) als Protest gegen seine Behandlung
durch Gott werten (Genug, HERR, es reicht!). Dieser Trotz wird im folgenden
Betakt stirker. Dessen Invocatio besteht aus einer merkwiirdigen Inversion:
Ein Bufler, ein Baal Tschuwa (Umkehrender), fordert Gott zur Umkehr auf
(Schuwa H°), ehe es fiir ihn zu spit ist. Im Argument (Ki, denn) droht der
Beter Gott unumwunden mit seinem Tod. Die Beobachtung Fromms, dass bei
der darauffolgenden Lamentatio (V. 7-8) die erneute Invocatio (HERR!) fehle,
ist zutreffend, aber seine Schlussfolgerung, dass damit der Talgrund der Gott-
verlassenheit erreicht sei, ist es weniger. Die grelle Prasentation der Wundmale

7" Christoph Markschies, ,Ich aber vertraue auf Dich, Herr!, Vertrauensiuflerungen als Grund-
motiv in den Klageliedern des Einzelnen, in: ZAW 103/1991, 386-398, zitiert von Bernd
Janowski, Konfliktgesprache mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn
2003, 81.

18 Klaus Berger, Psalmen aus Qumran. Gebete und Hymnen vom Toten Meer (1994), Frank-
furt/M. 1997, 153.

19 Vgl. meinen Beitrag: Die Theodizee in der jiidischen Tradition, in: Religionsunterricht heute
39.1/2011, 9-14.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 57

gehort zum Genre. Es ist, um es noch einmal auf Jiddisch zu sagen, die hohe
Kunst des Krechz. Darin ist ein Appell an Gott enthalten, wie im verwandten
KE Ps 13: ,Oh, schau herab! Antworte!“ (V. 4, s. auch Klgl 2,20). Das erbarmli-
che Achzen und Krichzen in Richtung Gottes ist der Auftakt zu den Pauken
und Trompeten in der Schlusspartie. Statt eines Stimmungsumschwungs sehen
wir einen stetig anschwellenden Protest, der sich schliefSlich heftig gegen die
Feinde entlddt. Nicht die Stimmung @ndert sich, sondern die Richtung und
der Adressat der Klage. Dreiviertel des Psalms war die Klage an Gott gerichtet,
im letzten Viertel richtet sie sich gegen das Kollektiv: ,,Alle meine Feinde®, das
zuvor nur ganz kurz in den Blick kam (8b), namlich als soziales Symptom der
stets vermuteten Krankheit des Beters. Im letzten Viertel des Psalms ist aber
nur noch von den Feinden die Rede. War bis dahin Gott der alleinige Beklagte,
weil er seinen Schutzbefohlenen gnadenlos halbtot liegen und siechen lief3, so
entlddt sich nun der ganze Zorn gegen das Kollektiv: ,Alle meine Feinde®
In diesem finalen Wutausbruch weify der Beter Gott wieder auf seiner Seite:
Der dreimaligen Erwahnung jenes Kollektivs (Kol, V. 8b, 9a, 1la) antwortet
das dreimalige Gott-mit-mir (V. 9b, 10a, 10b). So als ob die Lebenskrifte, die
ihm plotzlich zuwachsen, sein ruckartiges sich Aufbadumen gegen ,alle meine
Feinde®, ein Zeichen géttlichen Beistandes wiren. Zumindest logisch ist diese
Erklarung aber ein Zirkelschluss: Die Emporung selbst wird zum Beweis der
Erhorung.

Ein Wort zu Psalm 6 in der jiidischen Liturgie. Es ist eines der wenigen
KE die im synagogalen Gottesdienst vorkommen. Das verwundert ein wenig,
wenn man an Chuzpe gegen Gott denkt. Im aschkenasischen Ritus bildet der
Psalm ein zentrales Stiick des Tachanun (Flehgebet), welches mit zahlreichen
Ausnahmen der Sabbat- und Neumondtage, der Fest- und Fasttage, der nationa-
len Feier- und Gedenktage, im Morgen- und Mittag-Gebet im Anschluss an
das Achtzehngebet gesagt wird. An Mon- und Donnerstagen, die urspriinglich
Gerichts- und Fasttage waren, ist ein langes Tachanun vorgesehen. Dieses Gebet
war urspriinglich eine stille Andacht, in der der Beter mit eigenen Worten seine
Stinden bekannte und um Gnade flehte. Die Innerlichkeit dieser Gebete findet
auch in der Haltung des Beters Ausdruck, er beugt sich im Sitzen nach vorne,
legt die Stirn auf den rechten Arm. Diese Geste wird als ,,Fallen aufs Angesicht“
(Nefilat Apajim) bezeichnet, es war die urspriingliche Gebetshaltung im Privat-
gebet im Gegensatz zum Strammstehen im Achtzehngebet, verwandt mit der
rak‘a der Muslime oder der prostratio der Monche und Nonnen (bMeg 22a-b).
Biblische Vorbilder fiir das Tachanun sind die spontanen Gebete Daniels (Dan
9,3.20) und Davids (2 Sam 24,14), die im ausformulierten Tachanun auch zitiert
werden. Die Formulierungen stammen jedoch hauptsiachlich aus dem grofien
Reservoir des Psalters. Das Stiick WeHu Rachum, das im aschkenasischen Ritus
die sieben Stiicke des Langen Tachanun erdffnet, beginnt mit einer beinahe
ununterbrochenen Kette (Charus) aus Psalmenversen (Ps 78,38; 40,12; 106,47;

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 DANIEL KROCHMALNIK

130,3-4; 103,10; Jer 14,7; Ps 25,6; 20,2; 20,10). Alle diese Verse harmonieren,
appellieren an die Gnade Gottes und artikulieren die Buf3fertigkeit, die im Ta-
chanun vorherrscht. Psalm 6 stellt mit seinem ungeduldigen Protest in diesem
Kontext eine schrige Dissonanz dar,® doch der aufmiipfige Ton wird von der
umgebenden Mea-culpa-Haltung des Tachanun verschluckt. Einem jiidischen
Beter, der Psalm 6 aus dem Tachanun kennt, wird die Frechheit dieses Psalms
gar nicht auffallen, er hort nur das Flehen.

Vielleicht sollte man anstelle alle dieser unbefriedigenden psychologi-
schen Hypothesen einen theologischen Erklarungsversuch des Stimmungsum-
schwungs in den KE wagen. Zumal die Propheten Gott selber Stimmungs-
schwankungen zuschreiben (Nepach Alai Libi, Hos 1,8), ja, nach dieser unglaub-
lichen Prophetie, ist gerade die Wankelmiitigkeit das Proprium Gottes (Ki EI
Anochi WeLo Isch, Hos 1,9), keineswegs aber die von den philosophischen
Theologen hochgehaltene Immutabilitit des ,,Ewigen. Dann aber erklart sich
das unvermittelte Nebeneinander von beklagter Gottesferne und bejubelter
Gottesnéhe in den KE von selbst: Diese Psalmen lehren, dass Gott sich umstim-
men lasst, mit anderen Worten: dass Beten hilft.

Gebetskampf

Der theologische Erklarungsversuch verlegt die Handlung des Psalms keines-
wegs in den gottlichen Bereich, denn es ist letztendlich der Beter, der Gott be-
wegt. Um diese theurgische Dimension des KE darzustellen, greifen wir noch
einmal auf die Beschreibung des Klagemechanismus im ersten Teil zuriick. Wir
symbolisieren die Triangulierung der drei Akteure des KE durch ein gleichseiti-
ges Dreiecks und tragen deren Siglen an den drei Winkelspitzen ab: Ich, Ani
(%), die Feinde, Zarim (¥) und JHWH (7). Wir versetzen das Dreieck zudem in
ein kreisrundes Zifferblatt, um die Positionswechsel anzuzeigen. Das KE re-
agiert auf einen Angriff gegen x, zu dem sich ¥ und 7 aus der Sicht von x verab-
redet haben. Diese Ausgangsstellung bildet das Dreieck ab, das wie eine Pfeil-
spitze auf 6 Uhr gegen x, das Ziel und oft auch das ungeniigend gesicherte Ein-
fallstor des Angriffs, gerichtet ist, und von der Grundlinie des Dreiecks aus von
¥ und 77 angetrieben wird. Der Gegenangriff des KE besteht darin, dass x einen
Umschwung herbeifiihrt, indem es 7 durch eine Drehung um den Mittel- und
Spiegelpunkt auf 4 Uhr zu sich nach unten zieht. Damit hat es sich selbst aus
der Schusslinie und mit 7 auf 8 Uhr auf eine gemeinsame Linie gegen ¥ ge-
bracht, der auf 12 Uhr zum Ziel von x und 7 wird. Die 60°-Drehung des Drei-
ecks veranschaulicht die Umkehrung der Allianzen im Gebetskampf des KE.

20 Das Unbehagen an dieser Einschaltung driickt R. Jakob Emden aus, der dem sephardischen
Ritus folgt, der an dieser Stelle Psalm 20 einschaltet, Siddur Bejs Yaakov, hg. von Josef
Schalom Weinfeld, 2. Bde., Jerusalem: Eshkol 1992, Bd. 1, 295f.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 59

Trigt man die beiden Positionen der Rotationspiegelung ab, dann entsteht das
Bild von zwei sich durchdringenden Pfeilspitzen, jener Sechsstern also, der zu-
talligerweise zum Emblem des jiidischen Volkes geworden ist. Wir kommen auf
diese Geschichte am Schluss noch zuriick.

na

@)

(O

Abb. 1: Klagemechanismus, Grafik: Daniel Krochmalnik

Das Zifferblatt war nur ein Hilfsmittel der Darstellung, doch es passt auch gut
zur verhandelten Sache, denn die Zeit ist ein entscheidender Faktor des KE.
~Wie lange noch?“ (Ad Ana), so lautet die bange Frage des Beters (Ps 6,4). Der
Petent konnte bald verschieden sein, der Kontrahent endgiiltig triumphieren,
die Angelegenheit duldet keinen Aufschub - es eilt! Ps 13, das ,Muster eines

Klageliedes des Einzelnen™ (Gunkel) fallt mit einer Ad-Ana-Anapher ins Haus.
'Dem Sangmeister. Psalm von David.
2Bis wann willst, HERR, mich immer vergessen,
Bis wann verbirgst Du dein Angesicht vor mir.
3Bis wann werde ich Sorgen hegen in meiner Seele,
mir Kummer taglich im Herzen sein,
Bis wann darf sich mein Feind iber mich erheben. //
4Schau her!
antworte mir!
HERR, mein Gott!
Erleuchte meine Augen!
Damit ich nicht im Tod entschlafe,
Sdamit nicht mein Feind spricht: ,ich habe ihn erledigt’,
damit meine Gegner nicht jubeln, wenn ich schwanke.
%Ich aber,
ich habe in deine Zuneigung vertraut,
Ausgelassen freut sich mein Herz tiber deine Hilfe.
Singen will ich zum HERRN,
denn er hat mir vergolten.

Fiinf Verse (ohne Uberschrift) - fiinf Anrufe und Ad-Ana Klagen (V. 2-3)! Der
Anrufer lasst nicht locker, er will sofort eine Antwort (V. 4), ansonsten drohten
ihm Lebensgefahr und Niederlage (V. 5). Es ist Zeit fiir Gott zu handeln, so
konnte man auch Psalm 119 paraphrasieren, denn sie brechen seinen Beter

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 DANIEL KROCHMALNIK

(V. 126). Dieser Vers ist in der jidischen Tradition zur allgemeinen Notstands-
Formel geworden.

Das Zifferblatt einer Uhr eignet sich besonders gut, um die Fiinf-vor-Zwolf-
Situation, die synchronisierten Zeiger, um die dringend erbetene Kooperation
zu symbolisieren. Fromme Gemiiter empfinden die Zudringlichkeit von KE
wie Psalm 13 als Unverschdamtheit. Ihnen antwortet der grofie katholische Psal-
menausleger, Erich Zenger: ,Die ,Bis wann ...?’-Frage ist eine Absage an alle
Formen von Masochismus und von frommelnder Vereinnahmung der Leiden-
den fiir theologisch und mild-pastoralen Schmalz?! Die Rabbinen haben die
~Frechheit gegen den Himmel“ auch nicht sonderlich geschatzt, aber sie haben
sie entschuldigt. In Bezug auf den ,Tadler Gottes“ (Hi 40,2) heif3t es im Talmud,
,dass ein Mensch fur Auﬂerungen in seinem Schmerze nicht verantwortlich
gemacht werden konne“ (bBBa 16b).

Uns ist natiirlich bekannt, dass der Davidstern ein Spitling in der jiidischen
Symbolik ist und eine Zuriickfithrung auf die Psalmen ein glatter Anachronis-
mus wire. Eigentlich heifft das Symbol ,Davidschild“ (Magen David), eine
Bezeichnung, welche allerdings aus den Psalmen hergeleitet werden kann. In
Psalm 3 spricht David Gott erstmals im Psalter als ,,Schild“ (Magen, V. 3) an,
und dann sehr oft.22 Der Gottesschild hat eine Schutzfunktion, David kann sich
dahinter ,bergen® (Chassah).?* Der als Magen David bezeichnete Sechsstern
taucht in den jiidischen Quellen hingegen erst im Mittelalter auf, und zwar
in einem Zauberbuch. Das in einem Bannkreis eingeschriebene Hexagramm
wird als Amulett zum Schutz vor Damonen empfohlen. Das erste Beispiel dafiir
finden wir im Sefer Rasiel aus dem 13. Jh., das ganz am Anfang des 18. Jh.
gedruckt wurde und seither pausenlos nachgedruckt und im Sedezformat als
Feuerschutz an jiidische Wohnungstiiren geheftet wird.?* Natiirlich findet sich
das Hexagramm im Mittelalter auch in nichtjiidischen Quellen, so z.B. in der
cusanischen Figura paradigmatica?® Erst der Zionismus hat den Davidstern
zum nationalen Symbol erhoben, Herzl sah in seinen zwolf Ecken ein Abbild
der Sitz- und Marschordnung der 12 Stimme Israels in der Wiiste (Num 2
und 10). Nachdem die Nationalsozialisten den Davidstern mit dem Gelben
Fleck zum ,Judenstern® verschmolzen und zum Stigma der Juden unter ihrer
Herrschaft gemacht hatten, wurde er nach dem Ende des Holocaust zum Sym-

21 Zenger, Psalmen, Bd. 1, 78.

22 ps 34; 5,13; 7,11; 18,3.31.36; 28,7; 35,2; 91,4; vgl. Othmar Keel, Die Welt der altorientalischen
Bildsymbolik und das Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen, Kéln 1972, 201. Zenger,
Psalmen, Bd. 4, 21ff.

23 pg 2,125 5,12; 7,115 11,1; 16,1; 18,31; 31, 2.20; 34,23; 57,1.

24 3. Sefer Rasiel, Nachdruck der Ausgabe des Israel Hopstein, Maggid von Koschnitz, Jerusalem
1977, 49-50b.

25 De coniecturis 1, 9, 42; Nikolaus von Kues, Philosophisch-Theologische Werke (Lat.-Dtsch.),
Bd. 2, Hamburg 2002, 49. Die Figura P findet sich in der aufklappbaren Tafel am Schluss des
Buches.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 61

bol der Auferstehung des jiidischen Volkes aus der buchstdblichen Asche und
zum Zeichen der Hoffnung (HaTikwa).26 Es ist darum ein gliicklicher Zufall,
dass der Davidstern als paradigmatische Figur der KE Davids ausgemacht
werden kann. Heute ist das blauweifle israelische Banner leider wieder zum
Hassobjekt der Antizionisten aller Linder geworden. Wir erwidern, was der
Zionist Robert Weltsch schon im April 1933 schrieb: ,Tragt ihn mit Stolz (...).?

26 Gershom Scholem, Das Davidschild. Geschichte eines Symbols (1948), in: Ders., Judaica I,
6. Aufl., Frankfurt/M 1997, 75-118.
27 Judische Rundschau 38.27/1933, 1.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klang der Klage in der Musik
Eine kulturhistorische Spurensuche in Kunst- und
Kirchenmusik

Erik Dremel

In besonderer Weise wird in historischen und gegenwirtigen Kulturen Musik
die Fahigkeit zugesprochen, Klage in Klang auszudriicken. Gelegentlich wird
sogar formuliert, dass Musik als kulturelles Phanomen aus der Klage hervorge-
gangen ist.! Eine musikalisch ausgeformte Klage hat verschiedene Intentionen.
Da ist zunéchst das Hervorbringen und Darstellen einer dem Menschen inne-
liegenden Emotion. Sie entsteht in der Seele, kreist um sich und ringt mit sich
selbst. Sie ist eingeschlossen, dehnt sich aber durch Intensivierung aus, sodass
eine Emanation aus der Seele die Emotion zunichst verstarkt, dann zugleich
auch Erleichterung im Sinne eines emotionalen Druckausgleichs bewirkt. Beim
Weinen ist dieses Herausdringen durch Tranen sichtbar und fiihlbar, bei der
Klage wird die Emotion mittels der Stimme ausgestromt. Die innere Intensi-
vierung und die nach auflen stromende Klangwerdung geschieht zuerst im
klagenden, kiinstlerisch-kreativen Subjekt, bezieht dann aber das rezipierende
Subjekt mit ein, das sich in der Kunstwahrnehmung mit dem produzierenden
Subjekt identifiziert. In der klagenden Persona des Musikwerks, macht sich
das rezipierende Subjekt die emotionale Position des produzierenden Subjekts
zu eigen. Das kiinstlerische Produkt geht aus der Seele der Komponierenden
hervor und weckt durch das Zuhoren in der Seele der Horenden die intendierte
Emotion. Zu dieser mitteilenden zweiseitigen Perspektive zwischen produzie-
rendem und rezipierenden Subjekt kommt noch eine hohere dritte Dimension,
insofern Klagende ihre Klage auch vor Gott zum Ausdruck bringen. Dabei
verweben sich der emotionale Druckausgleich mit der Intention des Verlangens
nach Trost und nach Abhilfe gegeniiber der Klageursache ineinander.

Bei komponierten Musikwerken, die in institutionalisierten Auffiihrungskon-
texten (Oper, Konzert, Liturgie) dargestellt und gehort werden, ist die Kla-
geursache sowie die daraus resultierende und mitgeteilte Emotion in erster
Hinsicht kiinstlich herbeigefiihrt, durch den Spielplan, das Konzertprogramm,

1 Vgl. etwa Sigrid Weigel, Die Geburt der Musik aus der Klage, in: Tobias Robert Klein (Hg.),
Klang und Musik bei Walter Benjamin, Miinchen 2013, 85-93; vgl. Sigrid Weigel, Zur Geburt
der Musik aus der Klage und zur Beziehung zwischen Oper, Trauerspiel und Musikdrama,
in: Dirk Matejovski (Hg.), Resonanzraume. Medienkulturen des Akustischen, Diisseldorf 2014,
167-190.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 ERIK DREMEL

das Kirchenjahr. (In zweiter Hinsicht ist nicht ausgeschlossen, dass sich solche
herbeigefithrten Emotionen mit biographischen Beziigen verbinden.)

Dem gegeniiber gibt es aber bei Kasualien oder bei Katastrophenliturgie
grundsatzlich tatsdchliche Beziige zwischen realem Leben und Klage, insofern
Musik der Klage ausgewdhlt und eingesetzt wird, um im liturgischen Kontext
die beschriebenen Prozesse der Identifikation, der Intensivierung und des Aus-
driickens fiir die Teilnehmenden zu ermdglichen und dabei klagende und mit-
leidende Funktionen gegeniiber Gott als Adressaten der Liturgie einzunehmen.?

In diesem Beitrag soll die musikalische Seite, also Wirkmittel musikalischer
Komposition, in einer Art historischem Durchgang préasentiert werden. Silke
Leopold nennt das ,musikalische Chiffren® der Klage bzw. der Trauer? Die
Idee, dass Musik Wirkungen auf Befindlichkeiten des Menschen ausiiben kon-
ne, wurde seit der erneuten Beschiftigung mit antiker Philosophie im spiten 15.
Jahrhundert im musiktheoretischen Schrifttum ausgebreitet und in komposito-
rischen Umsetzungen experimentell umgesetzt. Die Ausgangsanalyse war dabei
die Zuschreibung, dass Musik in besonderem Mafle in der Lage sei, Befindlich-
keiten des Menschen darzustellen und durch die Darstellung wiederum Einfluss
zu nehmen. Um die Mitte des 16. Jahrhunderts wurde mit der fokussierten
Verwendung des Terminus , Affekt“ (lat. affectus — Leidenschaft, Zustand, Ge-
miitsbewegung; lat. afficere — anregen) begrifflich gefasst, dass Musik mit ihren
Mitteln in Texten enthaltene menschliche Affekte zu verdeutlichen oder sogar
unabhéngig vom Text auszudriicken vermag (,affectus exprimere® oder ,espri-
mere gli affetti“).* Die dabei verwendeten musikalischen Mittel erweisen sich
als recht konstant, wenn es um Klage oder Trauer geht® — wie gesagt, es sind
gewissermafien musikalische Chiffren, die kompositionstechnisch eingesetzt
werden:®

- Kleine Intervallschritte innerhalb eines engeren Tonraums, denen grofle
Tonspriinge gegeniibergestellt werden. Spriinge nach oben konnen als Chif-
fren fiir die Auflehnung gegen das Erlebte gedeutet werden, Tritonusspriinge
(nach unten oder oben) sind zudem Ausdruck besonderen Schmerzes.

- Aufsteigende und noch mehr absteigende, oftmals chromatische Tonfolgen.
Nicht selten entstehen daraus wiederholte Muster (man denke an den La-

2 Val. Jorg Neijenhuis, Klage und Trauer vor Gott zur Sprache gebracht, in: JLH 45/2006, 34-52;
vgl. Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaft-
lichen Offentlichkeit, Stuttgart 2010.

Silke Leopold, Weinen, Klagen, Sorgen, Zagen — Musik der Trauer und der Verzweiflung in
Oper und Kirche, Vortrag auf den Lindauer Psychotherapiewochen, https://www.lptw.de/archi
v/vortrag/2008/leopold-silke-weinen-klagen-musik-der-trauer-und-verzweiflung-in-oper-und
-kirche-lindauer-psychotherapiewochen2008.pdf [17.07.2025].

Vgl. Dagmar Gliixam, ,,Aus der Seele muf3 man spielen... Uber die Affekttheorie in der Musik
des 17. und 18. Jahrhunderts, Wien 2020.

Leopold, Weinen, Klagen, Sorgen, Zagen, 2.

6 Vgl. a.a.0., 5.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.lptw.de/archiv/vortrag/2008/leopold-silke-weinen-klagen-musik-der-trauer-und-verzweiflung-in-oper-und-kirche-lindauer-psychotherapiewochen2008.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lptw.de/archiv/vortrag/2008/leopold-silke-weinen-klagen-musik-der-trauer-und-verzweiflung-in-oper-und-kirche-lindauer-psychotherapiewochen2008.pdf

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 65

mento-Bass als wiederholte Figur),” aber auch in anderen Stimmen finden
sich fallende Linien, die als Chiffre fiir Niedergeschlagenheit oder Hoft-
nungslosigkeit eingesetzt werden, und iiber die sich die Klage erhebt: Denn
Klage ist ja zugleich Ausdruck fiir eine Haltung, nicht in der Situation zu
verharren.

- Tonrepetitionen, gelegentlich verbunden mit fallenden oder steigenden Vor-
halten (wodurch Seufzerfiguren entstehen) oder mit Wechselnoten. Repeti-
tionen oder Sekundwechsel konnen durch Punktierungen verscharft werden.
Als Chiffre stehen sie fiir Zittern und ein durchgeschiitteltes Gemiit.

- Alle Tone in Linien, Spriingen oder mit Repetitionen kénnen halbtonweise
alteriert werden als besonderes Signum fiir Trauer und Klage.

- Leise oder zuriickgenommene Dynamik.?

- Und nicht zuletzt die Pausen zwischen den Figuren, die im Kontrast mit den
eindriicklichen Figuren der Klage umso nachdriicklicher Raum lassen, den
Klagen nachzuspiiren.

Die folgende Auswahl von Werken konzentriert sich auf einen Bereich europdi-
scher Kunst- und Kirchenmusik. Eine Art repréasentative Vollstandigkeit wird
nicht angestrebt, so gibt es etwa zahlreiche Beispiele nicht schriftlich gefasster,
sondern improvisierter religioser Musik wie etwa Spirituals®, Blues, orthodoxe
Threnodien wie auch explizite Bestattungsmusik, die hier nicht beriicksichtigt
werden. Thematisiert werden auch nicht Musikwerke, die v.a. in ihrer Rezepti-
onsgeschichte mit Anldssen von Gedenk- und Gedéchtnisveranstaltungen ver-
bunden sind, wie etwa Samuel Barbers Adagio for Strings (1938). Da der vorlie-
gende Tagungsband ein besonderes Augenmerk auf Texte aus dem Buch Hiob
und dem Buch der Psalmen legt, stehen Musikwerke mit diesen Textgrundlagen
besonders im Zentrum.

Als erstes Klangbeispiel ist die Aria Possente spirto e formidabil nume aus
dem III. Akt der Favola in musica L'Orfeo (1607) von Claudio Monteverdi
(1567-1643) anzufiihren. Die Klage richtet sich an Caronte (Charon), den Orfeo
mit seinem Gesang davon iiberzeugen will, ihn {iber den Styx in den Hades
uberzusetzen, was der Fahrmann strikt ausschlief3t. Nachdem Euridice im II.
Akt an einem Schlangenbiss gestorben war, will Orfeo seine geliebte Frau aus
dem Totenreich wieder zuriickholen oder notfalls selbst dort bleiben, um mit
ihr vereint zu sein. Die Situation und auch die Grundlage der Klage ist nicht
biblisch, aber musikhistorisch markiert diese sehr frithe Oper - (und speziell
diese Klage-Arie) — den epochalen Wechsel, wie eine menschliche Stimme
Emotion - historisch ist préaziser von ,Affekt“ zu sprechen — musikalisch aus-

7 Vgl. Norbert Bolin, In Téne gesetzte Klage. Musikalische Lamentationen, in: MuK 81.2/2011,
94-100.

8 Werner Braun, Art. Trauermusik, Abschnitt IT1.3 ,,Stille Musik® in: MGG?2, Kassel 1998, Sp. 288.

° Vagl. Flois Knolle Hicks/Konrad Knolle, Aus der Klage erwachsen, das Heil vor Augen. Die
Spirituals als Klagegesange, in: MuK 81.2/2011, 112-115.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 ERIK DREMEL

driicken und zugleich in den Horerenden evozieren kann. Die Stilmittel der
Klage sind repetierte Noten, schnelle Wechselnoten, rasche Abstiege von oben
nach unten und langsame, intensivierende Aufstiege von melodischen Linien.!

https://www.youtube.com/watch?v=VYqF3TTaZcc

Anthony Rolfe Johnson, English Baroque Soloists unter der
Leitung von Sir John Eliot Gardiner

Die monodische Stimme wird von einem Basso continuo begleitet und von
wechselnden Instrumenten (Violinen, Zinken, Harfe). Besonders plastisch wird
an diesem berithmten Lamento Monteverdis die Innenperspektive und die
Auflenperspektive des Klagens: Orfeo legt seine inneren Beweggriinde, seine
Seelenzustinde dem Charon offen dar. Resignation und Aufbegehren gegen
sein Schicksal, Lihmung und exaltierte Bewegung bilden die Polarititen dieser
Spannung zwischen innen und auflen, die ein Grundprinzip musikalisch-lite-
rarischer Klage in einer der frithesten Opern erkennbar machen. Die Musik
wirde nicht ohne den Text funktionieren, Text und Musik bilden eine von
Monteverdi intendierte Einheit.

Derjenige Komponist, der dieses Prinzip sprachlich-musikalischen Aus-
drucks aus der italienischen Oper in die deutschsprachige Kirchenmusik iber-
trug, war Heinrich Schiitz. Das war fiir die Entwicklung protestantischer Kir-
chenmusik so epochal, dass von Schiitz hier verschiedene Stiicke aufgenommen
werden. Schiitz hatte 1609-1612 in Italien studiert und die italienische Kompo-
sitionsasthetik kennengelernt. Im Jahr 1619, also zwolf Jahre nach der Monte-
verdi-Oper, lasst Schiitz als sein Opus 2 in Dresden (mittlerweile dort quasi
amtierender Hofkapellmeister) die Sammlung Psalmen Davids drucken, die
trotz des Titels nicht nur Psalmentexte vertonen, sondern auch Prophetentexte
und sogar den Choral Nun lob, mein Seel, den HERREN. Die Motette Ist nicht
Ephraim mein teurer Sohn (SWV 40) basiert auf dem Vers Jeremia 31,20. Hier
ist also tatsachlich JHWH der Klagende, der iiber den Ungehorsam seines
Volkes klagt und zugleich seine eigene, aus Liebe resultierende Inkonsequenz
thematisiert, die in eine Zusage des Erbarmens und VerheifSung eines neuen
Bundes miindet.

19 Monika Woitas, Die Klage des Orpheus. Metamorphosen eines musikalischen Urmythos bei
Monteverdi, Gluck und Henze, in: Sabine Hoeper/Wolfgang H. Kirchner (Hg.), Festschrift.
Hans Jaskulsky zum 60. Geburtstag, Berlin 2010, 253-272.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=VYqF3TTaZcc
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=VYqF3TTaZcc

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 67

https://www.youtube.com/watch?v=El6rPD2hdME

Cantus Célln, Concerto Palatino unter der Leitung von
Konrad Junghénel

Was sind musikalische Mittel, die die Klage zum Ausdruck bringen? Die Got-
tesrede wird zunachst monodisch horbar, begleitet von eindrucksvollen Posau-
nenkldngen, dann aber auf zwei Singer aufgeteilt, um auf dem Text ,Darum
bricht mir mein Herz“ vom vollen 16-stimmigen Ensemble in einem emotiona-
len Ausbruch zu gipfeln. Die gleiche Frage nach dem Hoéreindruck und den
musikalischen Mitteln der Klage ldsst sich im zweiten hier betrachteten Stiick
von Heinrich Stiitz verfolgen. Es handelt sich um das Geistliche Concert Zion
spricht: Der Herr hat mich verlassen (SWV 46), basierend auf dem Text Jesa-
ja 49,14-16a.!

https://www.youtube.com/watch?v=Ykx1Kk8U]JJo

Cantus Colln, Concerto Palatino unter der Leitung von
Konrad Junghénel

Die Komposition konstruiert, ausgehend von der Sprechsituation in den ausge-
wihlten Versen, eine Dialoghandlung zwischen dem Volk Zion und JHWH.
Hier ist es das Volk Zion, das im 20-stimmigen Tutti einsetzt, um dann mit
kleinteiligen punktierten Seufzermotiven die Klage auszudriicken, wahrend
JHWHs sanfte Antwort des Trostes beruhigend wirkt.

Bei Psalm 130 Aus der Tiefe ruf ich, Herr, zu dir (SWV 25, ebenfalls aus den
Psalmen Davids) lasst sich ein pragnanter Eindruck gewinnen, wie Heinrich
Schiitz mit programmmusikalischen Techniken die Tiefe schildert und auch das
Rufen und Harren zeigt.

1 Vgl. zu Jes 49,15 als Textbasis in protestantischer Kirchenmusik: Erik Dremel, Kommentar
zu EG 243T, Lobt Gott getrost mit Singen, in: Martin Evang/Ilsabe Alpermann (Hg.), Lieder-
kunde zum Evangelischen Gesangbuch (Heft 30), Gottingen 2023, 15-19.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=El6rPD2hdME
https://www.youtube.com/watch?v=Ykx1Kk8UJJo
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=El6rPD2hdME
https://www.youtube.com/watch?v=Ykx1Kk8UJJo

68 ERIK DREMEL

https://www.youtube.com/watch?v=XWYctHCOiF8

Cantus Célln, Concerto Palatino unter der Leitung von
Konrad Junghénel

Im Vergleich zu der frithen Vertonung dieses markanten Klagepsalms durch
Johann Sebastian Bach (aus der Miihlhduser Zeit) Aus der Tiefen rufe ich,
Herr, zu dir (BWV 131, v.a. bis Minute 4'30) wird deutlich, dass dieser ganz
anders mit dem Text und dem Klage-Topos umgeht, wenn die Intensivierung
des Klageausdrucks durch gesteigertes Tempo und erhéhte Bewegungsmodelle
erreicht wird:

https://www.youtube.com/watch?v=A4V3h50xbDE

Chor und Orchester des Collegium Vocale Gent unter der
Leitung von Philippe Herreweghe

Es schliefit sich ein sehr eindrucksvolles Horbeispiel aus der Feder Johann
Christoph Bachs (1642-1703) an. Dieser war in der Bach-Familie hoch angese-
hen. Carl Philipp Emanuel Bach schreibt in einer Notiz {iber ihn: ,Dies ist
der grofie und ausdriickende Componist“?? und auch im Nekrolog auf Johann
Sebastian Bach wird Johann Christophs Fahigkeit ,,im Ausdrucke der Worte s
hervorgehoben. In Arnstadt geboren, war Johann Christoph ab 1665 Organist
an der Georgenkirche zu Eisenach, wo er stindig im Streit mit dem Rat der
Stadt iiber Wohnungs- und Finanzfragen lag. So bedriickend diese Situation
auch war, ob sie die Ausldserin fiir seine existentiellen Klagegesdnge waren,
erscheint fraglich. Unter seinen meisterhaften Vokalwerken, die teilweise auch
von Johann Sebastian in Leipzig aufgefithrt wurden, ragen zwei hochgradig
expressive und bis heute zu Herzen gehende Lamenti heraus: Ach, dafS ich
Wassers gnug hdtte, Lamento fiir Solo-Alt, Solo-Violine, Gamben und Basso
continuo und Wie bist du denn, o Gott, in Zorn auf mich entbrannt, Lamento
fiir Solo-Bass, Solo-Violine, Gamben und Basso continuo. Die vertonten Texte
sind nicht biblischen Ursprungs, sondern zeitgendssische Reimdichtung. Die

12 Bach-Dokumente Bd. 1, hg. vom Bach-Archiv Leipzig, Kassel/Leipzig 1963, 265.
13" Bach-Dokumente Bd. 3, hg. vom Bach-Archiv Leipzig, Kassel/Leipzig 1972, 80.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=XWYctHC0iF8
https://www.youtube.com/watch?v=A4V3h5OxbDE
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=XWYctHC0iF8
https://www.youtube.com/watch?v=A4V3h5OxbDE

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 69

Verfasserschaft ist ungeklart, es gibt die These, dass die Texte von Johann
Christoph Bach selbst stammen kénnten."* Das zweite Lamento fiir Bass:

Wie bist du denn, o Gott, in Zorn auf mich entbrannt,
ist deine Giite gar in Eifer umgewandt?

Vor Trauern hab ich fast kein Mark mehr in den Beinen,
die Augen werden Blut und schwellen auf von Weinen.
Des Jammers Unmut hat mir allen Mut genommen,

ich bin vor Kimmernis fast von mir selber kommen.
Wenn alles in der Nacht empfindet seine Ruh,

so wach ich ganz allein und tu kein Auge zu;

denn ist es mir bequem mich inniglich zu krénken,

dann pfleg ich meiner Not am meisten nachzudenken.
Dann tiberkomm ich Lust die Unlust nicht zu hemmen,
dann konnte man mich sehn mein Lager recht durchschwemmen.
Ach Gott, willst du mit mir nun, nun ziirnen ewiglich,
will denn dein Antlitz gar vor mir verbergen sich?

Wie streck ich Tag und Nacht zu dir aus meine Hande!
Du aber fleuchst, je mehr ich, Herr, mich zu dir wende.
Ich dacht, du wurdest mich auf einem Fels erhohen,

so muf3 ich tief hinab fast in den Abgrund gehen.

Du gibst mir manchen Stof8 zu meinem kranken Herzen;
du schlagst mich, da es mich am meisten pflegt zu schmerzen.
Warum verfolgst du mich, was willst du von mir haben?
Was hat ein Mensch fur dich, was forderst du fiir Gaben?
Begehrst du Herzensangst, der, der hab ich gnug bei mir.
Vielleicht ist dir gedient mit Tranen, die sind hier,
vielleicht ist dir gedient mit Demut,

lieg ich doch oft vor dir auf Erden;

vielleicht ist dir gedient mit Seufzern,

ihrer kann nicht mehr gefunden werden.

Mein Gott, sei linger nicht in Zorn auf mich entbrannt,
lafl deinen Eifer sein in Giite umgewandt.

https://www.youtube.com/watch?v=jaD5SBK-_Qk

Matthew Brook (Bass), Kati Debretzeni (Violine solo),
Monteverdi Choir und The English Baroque Soloists
unter der Leitung von John Eliot Gardiner

Das Lamento ist wohl mit das eindriicklichste, das die Musik des 17. Jahrhun-
derts an Klage zu bieten hat. Im Horen lohnt es sich darauf zu achten, in
welcher Beziehung die Solo-Violine und der Solo-Bass zueinanderstehen bzw.
welche Beziehung sie im Lauf des Lamentos aufbauen.

14 Vgl. Conrad Freyse, Johann Christoph Bach (1642-1703), in: Bach-Jahrbuch 43.3/1956, 36-51.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=jaD5SBK-_Qk
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=jaD5SBK-_Qk

70 ERIK DREMEL

Von Johann Sebastian Bach gibt es auch ein rein instrumentales Beispiel,
obschon der Text des zugrundeliegenden Chorals Erbarm dich mein, o Herre
Gott von Erhard Hegenwald aus Wittenberg als Nachdichtung des 51. Psalms
»Miserere mei“ mitgedacht werden sollte. Der Choral hat im Jahr 2024 gewis-
sermaflen ein doppeltes Jubildum. Er erschien kurz nach Epiphanias 1524 in
Wittenberg gedruckt als Einblattdruck und wurde im selben Jahr aufgenommen
in das frithe reformatorische Gesangbuch Erfurter Enchiridion, dessen 500. Ju-
bildum im Jahr 2024 ausfiihrlich begangen wurde. In noch sehr jungem Alter
komponierte Johann Sebastian Bach um das Jahr 1703 tiber diesen Choral eine
Choralbearbeitung fiir Orgel (BWV 721), die in ihrer kompositorischen Faktur
einige Alleinstellungsmerkmale im Schaffen Bachs aufweist.

https://www.youtube.com/watch?v=piUPdcat_cc

Olivier Penin an der grofien Orgel der Basilika
Sainte-Clotilde in Paris

Die sachte pochenden Achtelrepetitionen, {iber denen sich der Choral erhebt,
werden in der zeitgendssischen Affektenlehre als ehrfurchtsvolles — oder auch
als dngstliches — Zittern der Seele verstanden, die ihre flehentlich bittende Stim-
me zu Gott erhebt. Vergleichbare Modelle finden sich etwa bei Bachs Amtsvor-
ginger als Thomaskantor Johann Kuhnau in den Biblischen Historien, Leipzig
1700. Fiir Bachs Stil der Choralbearbeitungen einzigartig ist, dass es keine Art
von kontrapunktischer Verarbeitung gibt, sondern lediglich ein homophoner
Klanguntergrund gelegt wird. Das genial geschnittene Video des franzdsischen
Organisten Olivier Penin ist auch interessant anzuschauen, weil es den Choral
mit einer Bild- und Schnittasthetik inszeniert, die man bei Kirchenmusik selten
findet.

Im Jahr 1831 komponierte die 26-jahrige Fanny Hensel (1805-1847, geb.
Mendelssohn) eine Kantate Hiob fiir Chor und Orchester, in der sie sorgsam
ausgesuchte einzelne Verse aus dem Buch Hiob vertonte.!> Musikalisch ausgeldst
wurde Hensels Interesse an der Gattung Kantate durch Felix Mendelssohn Bar-
tholdys Wiederauffithrung von J. S. Bachs Matthduspassion im Jahr 1829, bei der
Fanny Hensel mitsang, sowie durch die Druckpublikation einiger Bach-Kanta-
ten durch Adolph Bernhard Marx im Jahr 1830. Eine thematische Ausloserin
fir die Texte war eventuell die Cholera-Epidemie, die seit Juni 1831 in Berlin
grassierte und von Fanny Hensel in Briefen und Tagebucheintragen benannt

5 Hans-Joachim Hinrichsen, Die geistlichen Kantaten Fanny Hensels, in: MuK 75/2005, 376
381

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=piUPdcat_cc
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=piUPdcat_cc

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 71

wird, denn im Juli 1831 begann sie mit der Arbeit an der Hiob-Kantate.!® Die
ersten beiden Sitze sind in Frageformen formuliert als besondere Sprachform
der Klage:

Was ist ein Mensch, dafl du ihn grof§ achtest
und bekiimmerst dich mit ihm?

Du suchest ihn taglich heim

und versuchest ihn alle Stunde. (Hiob 7,17-18)

Warum verbirgest du dein Antlitz
Willst du wider ein fliegend Blatt so eifrig sein
und einen diirren Halm verfolgen? (Hiob 13,24-25)

Warum gibt sich Gott dem Menschen im Leid zu erkennen und kommt ihm
gerade durch Leid nahe?” Der 3. Satz bringt einen abrupten emotionalen Um-
bruch mit Hiobs Gotteslob. Anders als Bachs Kantaten hat Hensels Kantate
keine liturgische Zuordnung oder Funktion. Sie wurde in den von Hensel
organisierten und kiinstlerisch geleiteten ,Sonntagsmusiken® im Privathaus der
Mendelssohns im Oktober 1831 unter Hensels eigener Leitung uraufgefiihrt.

https://www.youtube.com/watch?v=AYkhuB-5]lo

Kammerchor der Universitit Dortmund unter der Leitung
von Willi Gundlach

Da es in einigen Beitragen dieses Bandes insbesondere um Klagetexte aus
dem Buch Hiob geht, soll noch ein weiterer vertonter Hiob-Text vor Ohren
gefithrt werden, der in einem der berithmtesten Chorwerke des 19. Jahrhunderts
eine zentrale Position einnimmt, die einzigartige Warum-Motette von Johannes
Brahms Warum ist das Licht gegeben dem Miihseligen? (1878, op. 74, 1, v.a. bis
Minute 525), die Brahms eine ,kleine Abhandlung iiber das grofle Warum'
nannte.® Der Text Hiob 3,20-26, der auch als ,Hiobs Klagelied“ bezeichnet
wird, ist ein zentraler Weisheitstext der Bibel und wird als Kernfrage der Theo-
dizee bezeichnet, was natiirlich nicht prézise ist. Denn bemerkenswerterweise
richtet sich das Warum nicht auf Tod oder Leiden im Sinne der klassischen
Theodizeefrage. Das Warum bei Hiob gilt nicht dem Tod, sondern dem Leben:
Warum ist dem Menschen das Licht gegeben, so dass er das Leben und das
Leiden erkennen kann? Es wire viel einfacher, als Kreatur die Miihseligkeit des

16 Vgl. Edgar Kellenberger, Fanny Hensel und die Cholera-Epidemie 1831, in: MuK 67/1997, 295-
301

17 Vgl. Annette Nubbemeyer, Fanny Hensels Kantate ,Hiob', in: MuK 67/1997, 286-295, hier 287.

18 Zitiert nach Michael Heinemann, Zwei Motetten fiir gemischten Chor a cappella op. 74. in:
Wolfgang Sandberger (Hg.), Brahms-Handbuch, Weimar 2009, 309.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=AYkhuB-5Jlo
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=AYkhuB-5Jlo

72 ERIK DREMEL

Lebens zu ertragen, wenn nicht das Licht der Erleuchtung und des Verstands
hinzukdame."” Das existentielle Warum wird mit markanten Akkorden ausgeru-
fen, die schon im Fragen vor der eigenen Wucht als Diminuendo zuriickwei-
chen.

Warum ist das Licht gegeben dem Miihseligen,
und das Leben den betriibten Herzen,

die des Todes warten und kommt nicht,

und griiben ihn wohl aus dem Verborgenen,
die sich fast freuen und sind frohlich,

daf} sie das Grab bekommen,

und dem Manne, def} Weg verborgen ist,

und Gott vor ihm denselben bedecket?

https://www.youtube.com/watch?v=D47_5t00SqY

Mitglieder des NDR-Sinfonieorchesters

Brahms 16st die Warum-Frage im Werk nicht auf. Auch musikalisch gibt es
keine Losung oder Erlosung. Zwei Fragen, die sich dabei fiir die Lesenden und
Horenden aufwerfen: Was mag einen beriihmten Komponisten wie Brahms,
der sich in seinem ganzen vokalen Schaffen immer wieder mit Themen des
Todes beschiftigte, Ende des 19. Jahrhunderts an einem solchen Text interessiert
haben? Was geschah in der Rezeption des Werkes, dass dieses zu einem der
bertithmtesten Chorwerke des 19. Jahrhunderts wurde?

Bernd Alois Zimmermann (1918-1970) ist einer der bedeutendsten Kompo-
nisten des 20. Jahrhunderts. Trotz seines hohen Interesses an der Theologie
(urspriinglich wollte er Priester werden), studierte er ab 1938 Musik und
Musikwissenschaft in Koln. Nach seinem Kriegsdienst ab 1940 studierte er
Komposition und wurde 1958 Professor fiir Komposition an der Kolner Musik-
hochschule. Zimmermann entwickelte einen eigenstindigen Zeitbegriff, den er
seiner Kompositionsasthetik zugrunde legte: ,Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft sind, wie wir wissen, lediglich an ihrer Erscheinung als kosmische Zeit
an den Vorgang der Sukzession gebunden. In unserer geistigen Wirklichkeit
existiert diese Sukzession jedoch nicht, was eine realere Wirklichkeit besitzt als
die uns wohlvertraute Uhr, die ja im Grunde nichts anderes anzeigt, als dass es
keine Gegenwart im strengeren Sinne gibt. Die Zeit biegt sich zu einer Kugelge-

19 Vgl. dazu das Kapitel V.9 in Erik Dremel, Nunc dimittis. Der Lobgesang des Simeon in Kirche,
Kunst und Kultur, Leipzig 2021, 296-299.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=D47_5t00SqY
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=D47_5t00SqY

KLANG DER KLAGE IN DER MUSIK 73

stalt zusammen.?® Aus diesen Vorstellungen heraus entwickelte Zimmermann
eine ,pluralistische Kompositionstechnik [...], die der Vielschichtigkeit unserer
Wirklichkeit Rechnung tragt.?! Sein letztes Werk, das er wenige Tage vor
seinem Tod abschlieflen konnte, betitelte Zimmermann mit einem biblischen
Titel: Ich wandte mich und sah an alles Unrecht, das geschah unter der Sonne
- Ekklesiastische Aktion fiir 2 Sprecher, Bass-Solo und Orchester (1970). Bereits
die ersten zwei Minuten geben einen Eindruck von Zimmermanns Klangkon-
zeptionen.

https://www.youtube.com/watch?v=cVPI9wbhdcQ

Gerd Bockmann (Sprecher), Robert Hunger-Biihler
(Sprecher), Andreas Schmidt (Bass), Thomas Zehetmair
(Violine), Thomas Demenga (Violoncello),

WDR Sinfonieorchester Kéln unter der Leitung von
Heinz Holliger

Besonders interessant ist dann aber der IV. (und letzte) Satz der Ekklesiastischen
Aktion, den Zimmermann auf Kohelet 4,1-10 basierend mit ,Wehklage® iiber-
schreibt. Zu Beginn des Satzes, der dem Titel ,,Aktion® gemaf3 szenisch angelegt
ist, setzen sich der Dirigent und die Sprecher auf den Boden und verbergen
ihr Gesicht in den Hianden. Zimmermann gibt in der Partitur Handlungsin-
struktionen in Form von Texten, wobei dies gewissermafien Improvisationsan-
weisungen sind, die eher Moglichkeiten er6ffnen wollen als Handlungen vorzu-
schreiben: ,Die Sprecher beginnen dann, wie fiir sich lesend und unabhingig
voneinander (oder auch zusammen, je nachdem), Teile aus Buch Prediger zu
sprechen, zu fliistern, zu schreien - beliebig in der Auswahl, auch mit beliebigen
Meditationspausen.”

Fiir den Bariton ist die Vokalpartie ausnotiert, aber auch wird ein Improvi-
sationsrahmen geoffnet, denn ihm ,obliegt nun die Aufgabe, die Weheklage
zu singen, wobei ihm alle Worter Weh dem, der allein ist! Wenn er fillt,
so ist keiner da, der ihm aufhelfe anheimgestellt sind, einzeln oder in der
Abfolge verschieden, oder auch aufgelst in die Vokale und Konsonanten dieser
Worter. Hinzu konnen auch noch alle Laute der Klage, der Todesangst und der
Bedriickung kommen: gestoflene, gequilte, gepresste Laute des Schreckens, der
Verlassenheit und der menschlichen Erbarmlichkeit: dies aber alles im Zusam-
menwirken mit den oben genannten drei Agierenden. Auch die rhythmische
und dynamische Abfolge der Tone ist dem Sanger freigestellt; nur die Tonhohen
sind festgelegt. Wichtig ist, dass der Sanger, trotz des Eingehens auf die anderen,
doch grundsitzlich asynchron agiert: eben seine Darstellung gibt.*

20 7zitiert nach Jorn Peter Hiekel, Bernd Alois Zimmermann und seine Zeit, Laaber 2019, 33f,
21
A.a.O, 34.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=cVPl9wbhdcQ
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=cVPl9wbhdcQ

74 ERIK DREMEL

https://www.youtube.com/watch?v=03Xc-JJOt5U

Gerd Béckmann (Sprecher), Robert Hunger-Biihler
(Sprecher), Andreas Schmidt (Bass), Thomas Zehetmair
(Violine), Thomas Demenga (Violoncello),

WDR Sinfonieorchester Koln unter der Leitung von
Heinz Holliger

Dieser Satz ist das Letzte, das Zimmermann komponierte, und es ist gewisser-
maflen sein Abschied vom Komponieren, eine Auflosung des Komponierens.??
Die gestisch-szenisch und klanglich dargestellte Verzweiflung und Aussichtslo-
sigkeit des biblischen Textes ist in ihrer Klarheit und Schérfe von bedriickender
Wucht.?

22 vgl. Dorte Schmidt, ,Es ist genug ...“ B. A. Zimmermanns EkKlesiastische Aktion: opus summ-

um oder opus ultimum?, in: Archiv fiir Musikwissenschaft, 46/1989, 121-154.
vgl. Oliver Korte, Die Ekklesiastische Aktion von Bernd Alois Zimmermann. Untersuchungen
zu einer Poetik des Scheiterns, Sinzig 2003, 132f.

23

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=O3Xc-JJOt5U
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=O3Xc-JJOt5U

Traumatheoretische Perspektiven

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klage, Anklage und die Hoffnung auf einen Gott,
der Wunden verbindet
Zu Trauma-Bearbeitungen in den Psalmen!

Alexandra Grund-Wittenberg

Die Frage nach der Bedeutung traumatischer Erlebnisse fiir das Verstandnis
alttestamentlicher Texte und ihrer Kontexte ist in den letzten Jahren zuneh-
mend gestellt worden. Die Einsicht, dass weite Teile der Hebrdischen Bibel als
Trauma bearbeitende Literatur verstanden werden konnen, hat dabei zuletzt in
der Forschung immer mehr um sich gegriffen.? Auch das Buch der Psalmen
wurde jiingst bereits mehrfach unter Trauma-Aspekten untersucht, u.a. von
Christophe Frechette, Brent Strawn?, Rebecca Poe Hays®, Alphonso Groene-

1 Dieser Beitrag ist eine auf den Kontext dieses Bandes zugespitzte Version eines Aufsatzes, der
erschienen ist als Alexandra Grund-Wittenberg, ,And one to bind up their wounds® (Ps 147:3).
Dealing with trauma in the Psalms: Some insights and open questions, in: dies./Maike Schult
(Hg.), Readings of Trauma. Hermeneutical Perspectives on Biblical and Modern Trauma
Narratives (Studies in Cultural Contexts of the Bible 15), Leiden / Paderborn 2025, 63-80.

2 Fiir Forschungsiiberblicke zu Trauma-Bearbeitung in der Hebriischen Bibel s. Kathleen M.

O’Connor, How Trauma Studies Can Contribute to Old Testament Studies, in: Eve-Marie

Becker/Jan Dochhorn/Else K. Holt (Hg.), Trauma and Traumatization in Individual and Col-

lective Dimensions (Studia Aarhusiana Neotestamentica 2), Gottingen 2014, 210-222; David

G. Garber, Trauma Theory and Biblical Studies, in: CBR 14.1/2015, 24-44; David G. Garber,

Art. Trauma Theory, in: Oxford Encyclopaedia of Biblical Interpretation (2013), 421-428;

Christl M. Maier, Traumastudien und alttestamentliche Exegese, in: ThLZ 147.9/2022, 771-784;

Ruth Poser, Art. Trauma, in: Handbuch alttestamentliche Anthropologie (2024), 172-175; dies.,

Das Ezechielbuch als Trauma-Literatur (Supplements to Vetus Testamentum 154), Boston

2012. Diese Monografie hat hier erste Pionierarbeit fiir die deutschsprachige Bibelwissenschaft

geleistet, in der das Thema inzwischen angekommen ist, wie der 2022 erschienene Band

Dorothea Erbele-Kiister/Nikolett Moricz/Manfred Oeming (Hg.), Gewaltig wie das Meer ist

dein Zusammenbruch (Klgl 2,13). Theologische, psychologische und literarische Zugiange der

Traumaforschung (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 89), Tiibingen 2022, sowie

der vorliegende Band dokumentieren.

Christophe G. Frechette, Destroying the Internalized Perpetrator. A Healing Function of the

Violent Language against Enemies in the Psalms, in: Becker/Dochhorn/Holt (Hg.), Trauma

and Traumatization, 71-84.

Brent A. Strawn, Trauma, Psalmic Disclosure, and Authentic Happiness, in: Elisabeth Boase/

Christopher G. Frechette (Hg.), Bible through the Lens of Trauma (Semeia Studies 86), Atlanta

2016, 143-160; ders., Poetic Attachment. Psycholinguistics, Psychology, and the Psalms, in:

William Brown (Hg.), The Oxford Handbook of the Psalms, New York 2014, 404-423.

Rebecca W. Poe Hays, Trauma, Remembrance, and Healing. The Meeting of Wisdom and

History and Psalm 78, in: JSOT 41.2/2017, 183-204.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

wald®, Danilo Verde’, Chwi-Woon Kim® und in monographischer Form von
Nikolett Mdricz’. Diese Studien haben wichtige Einsichten erbracht, aber auch
gewisse Schwierigkeiten der Erforschung von Psalmen als Trauma-Literatur
vor Augen gefiihrt. Beidem, neuen Einsichten wie offenen Fragen, mdochte ich
im Folgenden nachgehen. Im Einzelnen geht es darum, inwiefern Psalmen zu
Trauma-Texten gezdhlt werden konnen, welche Sprache im Umfeld von Trauma
in den Psalmen charakteristischerweise begegnet und welche Bedeutung den
Psalmen im vielstimmigen Chor von Israels kulturellem Trauma-Gedichtnis
zukommt. Dabei ist auf Israels kollektiven Klageliedern im Kontext der Nach-
barkulturen besonderes Augenmerk zu richten.

1. Was ist Trauma, was Trauma-Literatur und welche Psalmen gehoren
zu Trauma-Poesie?

Obwohl seit frithen Arbeiten zu Trauma in der Hebréischen Bibel zur Vorsicht
bei der Anwendung auf antike Texte gemahnt wird," wird der Begriff ,Traumay
auch durch seine aktuell grofie Konjunktur, zuweilen verwaschen und inflatio-
ndr verwendet.!! Bereits die frither sehr weit gefasste Diagnosestellung im ,,Dia-
gnostic and Statistical Manual of Mental Disorders“ der American Psychiatric
Association'? hat sich als problematisch erwiesen, da sie, so Nikolett Moricz,
,»oft zu inkorrekten Diagnosen und fehlerhaften sozialmedizinischen Gutachten
fithrte und dadurch bei vielen Patienten und Patientinnen zwangslaufig die
Ubernahme einer Identitit als Opfer und eine regressive Passivitit bewirkte“3

6 Alphonso Groenewald, Trauma Perspective of the Redaction of the Poor at the end of Book I
(Pss 3-41) and Book II (Pss 42-72) of the Psalter, in: OTE 31.3/2018, 790811, verdeutlicht die
grofle Bedeutung der Armenredaktionen des Psalters sowie der Trauma-Perspektive auf ihn,
legt aber noch keine exegetisch basierten Beobachtungen zu Einzeltexten vor.

7 Danilo Verde, Trauma, Poetry, and the Body. On the Psalter’s Own Words for Wounds, in:

Biblica 101/2020, 208-230; ders., From Healing to Wounding. The Psalms of Communal

Lament and the Shaping of Yehud’s Cultural Trauma, in: Open Theology 8/2022, 345-361.

Chwi-Woon Kim, Psalms of Communal Lament as a Relic of Transgenerational Trauma, in:

JBL 140.3/2021, 531-556; hierzu Maier, Traumastudien, 778.

Nikolett Mdricz, Wie die Verwundeten - derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phinomenolo-

gie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 und 137, Géttingen 2021; vgl. hierzu Maier,

Traumastudien, 778f.; Bernd Janowski, Rezension zu Nikolett Moricz, Wie die Verwundeten —

derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phinomenologie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107

und 137, in: ThLZ 148/2023, 451-453.

Vgl. etwa Daniel L. Smith-Christopher, Reading War and Trauma. Suggestions toward a Social-

Psychological Exegesis of Exile and War in Biblical Texts, in: Brad E. Kelle/Frank Ritchel

Ames/Jacob L. Wright (Hg.), Interpreting Exile. Displacement and Deportation in Biblical

and Modern Contexts (Ancient Israel and its Literature 10), Atlanta 2011, 253-274:269.

Vgl. hierzu Janowski, Rezension zu Mdricz, 451-453.

The American Psychiatric Association (Hg.), Diagnostic and Statistical Manual of Mental

Disorders, Arlington, VA 31987.

Modricz, Phanomenologie, 26.

10

11

13

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFENUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 79

Eine zu weite Fassung des Trauma-Begriffs in Bezug auf Literatur diirfte zwar
fiir das Leben von Menschen keine so dramatischen Folgen haben wie in einem
therapeutischen Kontext, doch bleibt ein unpréziser Gebrauch von ,Trauma“
auch in der Wissenschaft problematisch. Eine hilfreiche psychologische Defi-
nition von Trauma, die dieses von anderen leidvollen Erfahrungen abgrenzt,
lautet:

1. Die Person erlebte, beobachtete oder war mit einem oder mehreren Ereignissen konfron-
tiert, die tatsdchlichen oder drohenden Tod oder eine ernsthafte Verletzung oder eine Gefahr
fiir die kérperliche Unversehrtheit der eigenen Person oder anderer Personen beinhalteten.
2. Die Reaktion der Person umfasste intensive Furcht, Hilflosigkeit oder Entsetzen.4

Neben der Fokussierung auf Trauma als einmaliges Ereignis — wie etwa das
Uberleben eines Flugzeugabsturzes, Eisenbahnungliicks, Bombenangriffs oder
einer Vergewaltigung — wird dabei zunehmend die Wahrnehmung der Komple-
xitdt von Trauma thematisiert.” Traumatisierungen in der (frithen) Kindheit,
in der die Fahigkeiten zur emotionalen Distanzierung noch nicht so weit ausge-
bildet sind, sind tiefgreifender und koénnen zu groflerer Verletzungsoffenheit
im spéteren Leben fithren. Aber auch nicht jedes Trauma fithrt zu einem
posttraumatischen Belastungssyndrom. Wenn jemand trotz Traumatisierungen
symptomfrei bleibt, kann das mit einer giinstigeren biographischen oder geneti-
schen Disposition zu tun haben. Kurz: Trauma ist nicht gleich Trauma.!
Dementsprechend ist auch fiir die kulturwissenschaftliche Trauma-For-
schung die prinzipielle Unterscheidung wichtig zwischen Trauma und anderen
Erfahrungen von Leid und Schmerz,” die nicht auf plotzliche, hilflos machende
und Entsetzen verursachende Ereignisse zuriickzufithren sind. Und so befas-
sen sich auch viele Texte der Hebraischen Bibel, darunter viele Psalmen, mit
solchen anderen Formen von Leiderfahrungen, die von Traumatisierung zu
unterscheiden sind, wie schwere Krankheit, daraus resultierende Todesnihe,
Trauer um nahe Angehorige, Anfeindung oder Entfremdung von den Nachs-
ten. Dabei konnen sie mit Traumatisierung aber durchaus gepaart sein. Die
Griinde und Bearbeitungsversuche von Trauma sind vielféltig. Entsprechend
kann man auch verschiedene Formen von Trauma-Literatur unterscheiden. So
hat Dorothea Erbele-Kuster unterschieden zwischen Diskursformen, die das

4 Deutsche Ubersetzung nach The American Psychiatric Association (Hg.), Diagnostic and
Statistical Manual of Mental Disorders, Arlington, VA 52022, 271; vgl. im Einzelnen etwa
Giinter H. Seidler, Psychotraumatologie. Das Lehrbuch, Stuttgart 2013, 95-159.

Vgl. dazu etwa Seidler, Psychotraumatologie, 128-159.

Nach den von Oeming konsultierten Studien erkranken etwa 10 % der von einem Trauma-Er-
lebnis Betroffenen an einem posttraumatischen Belastungssyndrom, vgl. Manfred Oeming,
Das Hiob-Buch im Lichte der Traumaforschung, in: Erbele-Kiister/Méricz/Oeming (Hg.),
Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch, 197-221:199.

Siehe zum Schmerz im Alten Testament: Dirk Sager, Die Leidtragenden. Schmerz im Alten
Testament (Stuttgarter Bibelstudien 250), Stuttgart 2022, passim; sowie Michaela Bauks/Saul
M. Olyan (Hg.), Pain in Biblical Texts and Other Materials of the Ancient Mediterranean
(FAT II1130), Tiibingen 2021.

15
16

17

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

Unaussprechliche als Unaussprechliches duflern, solchen, die aus der Distanz
deuten, solchen, die Gegenbilder zur Re-Symbolisierung entwerfen, und sol-
chen, die zur Resilienz der Vulnerabilititserfahrung befihigen.® Die Uberginge
von Literatur, in der Uberlebende Unsagbares sagbar zu machen versuchen, zu
Texten, in denen aus groflerer Distanz iiber traumatische Ereignisse berichtet
wird, sind oft flieflend, zumal wenn die transgenerationale Betroffenheit von
Trauma mitbedacht wird.

Kann man alle Texte, die fiir die Bearbeitung von Trauma hilfreich sein kon-
nen, zur Trauma-Literatur zédhlen? Wie Andrew Mein gezeigt hat, waren es in
der historischen Krise des Ersten Weltkriegs zundchst gar nicht die Klagepsal-
men, sondern die hoffnungsspendenden Gebete, die zum Uberleben notwendig
erschienen.” Aber wiirden wir deshalb Ps 23 zur Trauma-Literatur zéhlen? Eher
kann man Vertrauen spendende Literatur als ,,Safe Space-Texte“ bezeichnen, die
helfen, einen inneren, sicheren Raum zur Bearbeitung von Trauma und Leid zu
finden.

Texte, die potentiell traumatogene Ereignisse thematisieren, konnen in Spra-
che, Stil und Emotionalitat sehr unterschiedlich ausfallen, so etwa die Themati-
sierung der Zerstorung Jerusalems in den Konigebiichern und in den Klagelie-
dern, wie die Beispiele aus 2 Kon 25,8-102° und Klgl 1,1-4 zeigen:

2 Kon 25,8-10

8 a Und im funften Monat, am Siebten des Monats — das war das neun-
zehnte Jahr von Konig Nebukadnezzar, dem Konig von Babel -
b kam Nebusaradan, der Befehlshaber der Leibgarde, der Diener des
Konigs von Babel, nach Jerusalem.
9 a Und er verbrannte das Haus JHWHs und das Haus des Konigs;
alle Hauser Jerusalems, jedes grofle Haus, verbrannte er im Feuer.

10 a  Und die Mauern rings um Jerusalem
b riss das ganze Heer der Kasdéer, das beim Befehlshaber der Leibgarde
war, nieder.
Klgl 1,1-4

1 a Ach, wie liegt sie einsam da, die Stadt, einst reich an Volk, nun einer
Witwe gleich!

18 Vgl. hierzu im Einzelnen die Klassifizierung unterschiedlicher literarischer Formen des Um-

gangs mit traumatischen Ereignissen bei Dorothea Erbele-Kiister, Traumaforschung und Alt-
testamentliche Wissenschaft — quo vadis? in: Erbele-Kiister/Méricz/Oeming (Hg.), Gewaltig
wie das Meer ist dein Zusammenbruch, 37-61:47-52.

Andrew Mein, Biblical Consolation and the Avoidance of Lament. Voices from the First World
War, in: Grund-Wittenberg/Schult (Hg.), Readings of Trauma, 97-121.

So geht Janzen nicht davon aus, dass die Verfasserkreise von Dtr H selbst unter einem
postraumatischen Belastungssyndrom litten, vgl. David Janzen, The Violent Gift. Trauma’s
Subversion of the Deuteronomistic History’s Narrative, New York/London 2012, 26-63, ahn-
lich Oeming fiir die Figur des Hiob, vgl. Oeming, Hiob-Buch, 207, 215.

20

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFENUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 81

b Eine Grofle unter den Nationen, eine Firstin unter den Provinzen,
nun in Fronarbeit!
2 a Bitter weint sie in der Nacht, und ihre Trénen sind auf ihren Wangen,
keinen hat sie,
der trostet, unter all denen, die sie geliebt haben;
b  all ihre Freunde haben treulos an ihr gehandelt, sind nun ihre Feinde.
3 a Juda ist in die Verbannung gegangen seines Elends und der harten
Arbeit wegen;
unter den Nationen weilt es, es findet keine Ruhe,
b alle seine Verfolger haben es eingeholt mitten in den Bedrangnissen.
4 a Die Wege nach Zion trauern, denn da ist keiner, der zum Fest kommt,
alle ihre Tore sind verwtstet, ihre Priester seufzen,
b  ihre Jungfrauen sind voller Kummer, und sie selbst ist voll von Bitter-
keit.

Wihrend die annalistische Erzdhlliteratur in 2 K6n 25 nur knapp die Ereignisse
berichtet, malt Klgl 1 die Emotionalitdt des Erlittenen vor Augen und mdchte
die Rezipierenden zum Mittrauern bewegen. Das Buch Ezechiel wiederum
ist durchdrungen von Fragmentierungen, riickblendenartigen Szenen, Verschie-
bungen und Schweigen, insbesondere {iber die Zerstérung Jerusalems.?! Das
Masternarrativ der dtr. Geschichtsschreibung deutet die traumatisierenden Er-
eignisse der eigenen Geschichte als Folge des Zorns Gottes iiber Israels Siinde,
doch enthalt dieses Masternarrativ Liicken und Ambivalenzen, in denen das
Trauma die allzu glatte Deutung unterminiert.?? Die sog. Konfessionen Jeremias
stellen den emotionalen Kampf des isolierten Propheten dar zwischen einem
Gott, der ihn iiberwaltigt, und seinem Umfeld, das darauf aus ist, den Mann
Gottes zu toten.?* Verschiedene Textsorten konnen dabei fiir die Bearbeitung
von Trauma eine unterschiedliche Leistungsfahigkeit haben.

Eine grundsitzliche Schwierigkeit bei der Erforschung von Psalmen als Trau-
ma-Literatur ist, dass bei vielen Individualpsalmen reale biographische Ereig-
nisse hinter dem Text kaum greifbar gemacht werden kénnen. Bei manchen
Klageliedern des Volkes wird immerhin ein zugrunde liegendes, traumatisches
Ereignis wie die Zerstorung Jerusalems fassbar (Ps 74; 79), doch werden in
anderen eher allgemein Niederlagen im Krieg als Grund der Klage genannt
(Ps 44,10f.; 60,6.12.14). Es ist bekannt, dass traumatisierende Ereignisse sich fiir
Betroffene der Sagbarkeit, der Artikulierbarkeit entziehen. Das ist im Fall der

21 Vgl. zu Ezechiel v.a. Poser, Ezechielbuch, passim; dies., Verwundete Prophetie. Das Ezechiel-
buch als Trauma-Literatur, in: Erbele-Kiister/Méricz/Oeming (Hg.), Gewaltig wie das Meer
ist dein Zusammenbruch, 119-131.

22 Vgl. Janzen, Violent Gift, passim.

23 71 den sog. Konfessionen Jeremias unter Trauma-Aspekt s. im Einzelnen Christl M. Maier,
Kollektive und individuelle Traumata im Jeremiabuch, in: Erbele-Kiister/Moricz/Oeming
(Hg.), Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch, 99-118:108-113.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

Psalmen aber nicht unbedingt die Ursache dafiir, dass eine ,Iraumatisierung
hinter dem Text“ nicht fassbar wird. Vielmehr hat sich die Suche nach einer
seigentlichen Not“ hinter den Texten im Leben der Verfassenden als nicht
sinnvoll erwiesen.?* Die Psalmen bieten aufgrund ihres Formularcharakters und
ihrer metaphernreichen Sprache verschiedensten Menschen iiber Generationen
hinweg Sprache fiir sehr unterschiedliche Note. Thre Starke liegt gerade in der
zur Wiederverwendung offenen Sprache. Damit bieten Psalmen seit der Antike
einen Sprachraum, eine Artikulationsmoglichkeit gerade fiir solche Erfahrun-
gen, bei denen Betroffenen die Sprache versagt.

Einen hilfreichen Vorstof3 zum besseren Verstehen von Trauma-Poesie und
Psalmen als Trauma-Literatur hat dabei Danilo Verde gemacht und eine Defini-
tion von Trauma-Poesie vorgelegt. Diese ist:

[Poetry] telling about liminal life-threatening experiences, which may concern the individu-
al, the collective, or both. These experiences are described or simply recalled as overwhelm-
ing and destructive and the victims are pictured not just as being in pain, but as having their
lives torn asunder.?

Als Kriterium fiir Trauma in den Psalmen nennt Verde: “(1) references to
liminal life-threatening experiences, (2) references to severe damage to the indi-
vidual and/or collective life, and (3) the victims sense of being overwhelmed,
helpless, and unable to cope and recover”?. Er erkennt dies in den Psalmen Ps
6; 7; 22; 31; 35; 38; 39; 44; 55; 57; 58; 59; 69; 74; 77; 79; 80; 83; 88; 89; 102; 109;
137; 142; 143. Betrachten wir Ps 6 als ein Beispiel genauer.

Pso6
2 a JHWH, erziehe mich nicht in deinem Zorn
b  und diszipliniere mich nicht in deinem Grimm.
3 a Seimir gniadig, JHWH, denn ich bin schwach, heile mich, JHWH,
b  denn meine Gebeine sind erschrocken

24 Vgl. bereits Hermann Gunkel/Joachim Begrich, Einleitung in die Psalmen. Die Gattungen der

religiosen Lyrik Israels, Gottingen 1933, 190; Frank Criisemann, Im Netz. Zur Frage nach
der ,eigentlichen Not“ in den Klagen der Einzelnen, in: Rainer Albertz (Hg.), Schopfung
und Befreiung: fiir Claus Westermann zum 80. Geburtstag, Stuttgart 1989, 139-148:141; Bernd
Janowski, Konfliktgesprache mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn
12003, 179; Klaus Seybold, Die Psalmen (Handbuch zum Alten Testament 1), Tiibingen 1996,
133.

Verde, Trauma, 217. In der Studie zur Phanomenologie des Traumas von Nikolett Méricz
konnten die Charakteristika von Trauma-Literatur noch etwas klarer benannt werden, auch
in Anwendung auf die Psalmen. Sie benennt mégliche Kennzeichen individueller und kollek-
tiver Traumata in den Psalmen (vgl. Mdricz, Phanomenologie, 14), entwickelt sie an dieser
Stelle aber nicht im Gesprich mit der Forschungsliteratur. An welcher der referierten psy-
chologischen Definitionen sich die exegetischen Abschnitte orientieren, wird nicht genau
benannt, auch kénnte eine Darlegung der Kriterien fiir die Auswahl der bearbeiteten Psalmen
Ps 22, 88,107 und 137 erfolgen.

26 Verde, Trauma, 217.

25

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFENUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 83

4 a und sehr erschrocken ist meine nepes.
b  Duaber, JHWH, wie lange?
5 a Kehre zuriick, JHWH, errette mein Leben,
b hilf mir um deiner Gnade willen.
6 a Dennim Tod gibt es kein Gedenken an dich,
b  im Totenreich — wer wird dich preisen?
7 a Ich bin erschopft von meinem Seufzen, ich trinke jede Nacht mein

Bett,
b  mit meiner Trdne mache ich mein Lager fliefSen.
8 a Hingeschwunden vor Kummer ist mein Auge,
b alt geworden durch alle meine Bedranger.

Die beschriebenen Noéte sind moglicher Zorn JHWHs (V. 2), Schwiche, Krank-
heit (V. 3a), Todesnot (V. 5a.6), Feinde (V. 8b.9a), die beim Ich Kummer, Seuf-
zen und Weinen auslosen (V. 7-8a). Eine potenziell tddliche Krankheit ist eine
existentielle Bedrohung, und personliche Feinde stellen bestimmt eine erhebli-
che Lebensminderung dar. Doch fehlen diesen Leiderfahrungen die fiir Trau-
matisierung kennzeichnende plétzliche Uberwiltigung. Diese kommt im ,Er-
schrockensein“ (%12 ni.) der Gebeine (ny; V. 3b) wie der Lebenskraft (woi;
V. 4a) zum Ausdruck. Traumatische Erfahrungen sind eine Not unter vielen,
doch bringt der Psalm dadurch gerade die Komplexitit von Trauma zur Spra-
che.

Wenn man nicht krampthaft versucht, den einen oder den anderen Psalm als
genuine Literatur von Uberlebenden zu demonstrieren, sondern traumatische
Erlebnisse als eine unter vielen geschilderten Noten in Psalmen zu betrachten,
kann man sogar auch iiber die von Verde genannten Texte hinaus Psalmen-Pas-
sagen benennen, die plotzliche, todliche Bedrohung zu beschreiben suchen,
auch in metaphorischer Weise, wie in Ps 18,5f.:

Ps 18

a  Esumfingen mich Stricke des Todes,

b  und Strome des Unheils erschreckten mich.
a  Stricke des Totenreichs schntirten mich ein,
b estrafen mich Schlingen des Todes.

Diese Bilder der Uberflutung und des Eingeschniirtseins bringen eine extreme
Ohnmachtserfahrung zur Sprache. Ps 18 wird als Ganzer dadurch nicht zu
Trauma-Literatur als Text von Uberlebenden. Die Stirke des Textes ist, dass er
die korperlichen und emotionalen Reaktionen in einer Situation der Traumati-
sierung in Sprache zu fassen vermag — was Traumatisierten selbst vielfach nicht
oder erst nach langer Zeit moglich wére. Und Psalmen kénnen ihnen Worte
leihen, die zur Trauma-Bearbeitung hilfreich sein kénnen.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

2. Die Sprache von Trauma in den Psalmen

Gelegentlich wird gegen die Wertung von Uberlieferungen der Hebriischen
Bibel als Trauma-Literatur eingewendet, dass die Antike unsere heutigen Kon-
zepte von ,Irauma“ noch nicht kannte. Der griechische Ausdruck wurde fiir
eine physische Wunde oder ein Leck im Schiffsrumpf gebraucht, das ein Boot
zum Kentern bringen kann - und nach einer langen Begriffsgeschichte ist
es zum heutigen, umgangssprachlich auch inflationdren Gebrauch gekommen.
Dennoch kann es angemessen sein, in antiken Texten bestimmte Phinomene
zu erkennen, auch wenn diese seinerzeit noch nicht in reflexiver Sprache
beschrieben werden. Solches gilt auch fiir das Phanomen Trauma.?” Gibt es
zudem eine fiir Trauma charakteristische Sprache auch in den Psalmen? Danilo
Verde hat aufgezeigt, dass die korperbezogene Sprache der Psalmen oft Kenn-
zeichen von Trauma-Poesie ist.2® Vielleicht kann man die eigenen Worte des
Psalters fiir Wunden noch genauer herausarbeiten. Die folgenden Ausfiithrun-
gen stellen einen weiteren Vorstof§ in diese Richtung dar.

Ruth Poser hat in ihren Pionierstudien zum Ezechielbuch als Trauma-Litera-
tur verdeutlicht, dass hier besonders haufig das substantivierte Adjektiv %77, das
eine ,verwundete®, ,erschlagene®, ,durchbohrte® oder ,getétete” Person bezeich-
net, und das entsprechende Verb %%n verwendet werden.?” Auch das lyrische Ich
von Ps 88,6 vergleicht sich mit im Krieg Erschlagenen (2°%%n). Mit dem Lexem
beschreibt auch Ps 77,11 den tiefen Schmerz, der das Ich befallen hat (>nivn),
weil sich JHWHs Hand gegen Israel gewendet hat. Und das Ich von Ps 109,22
sagt, dass sein Herz, bzw. sein Selbst, durchbohrt ist in seinem Inneren (%%n »2%
"27p3).

In Zusammenhéngen von Traumatisierung durch Krieg wird oft die hebrii-
sche Wurzel onw, im Kal ,,am Boden zerstort sein’, ,in Triimmern liegen blei-
ben® oder ,vor Schreck geldhmt sein” genannt,*® das in diesem Sinne im Hitpael
auch in der individuellen Klage Ps 143,4, in der Reaktion auf die Bedrohung
durch einen personlichen Feind begegnet (,mein Herz ist zutiefst erschrocken®
2% omnw»). Auch %72 kann, wie in Ps 6,3f., das durch plotzlich hereinbrechende
Gewalt oder eine Katastrophe ausgeloste Entsetzen bezeichnen, wobei davon
auch die Rede ist, wenn JHWH sein Antlitz verbirgt (Ps 30,8; 104,29), ziirnt (Ps
90,7) oder Feinde verjagt (Ps 83,16.18).

Ly Vgl. den Abschnitt ,Das psychotraumatologische Paradigma®“ bei Moricz, Phanomenologie,
22-36; hier konnte man noch zwischen physischen und psychischen Traumata sowie hebrdi-
scher und griechischer Eigenbegrifflichkeit differenzieren.

28 Verde, Trauma, 220-229; vgl. dhnlich fiir die Klagelieder Elisabeth Boase, The Traumatized
Body. Communal Trauma and Somatization in Lamentations, in: Becker/Dochhorn/Holt
(Hg.), Trauma and Traumatization, 193-209.

29 Vgl. Ruth Poser, The Book of Wounds. Trauma and Vulnerability in Ezekiel, in: Grund-Wit-
tenberg/Schult (Hg.), Readings of Trauma, 173-190.

30 Vgl. dazu dies., Ezechielbuch, 311-334.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFENUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 85

In Ps 55,3-6 ist von Zittern und tiefem Erschrecken als Reaktion auf uber-
wiltigende Feindesnot die Rede, wo ein Grofiteil des semantischen Feldes fiir
Furcht und Schrecken aufgeboten wird.

Ps 55
3 a  Hore auf mich und antworte mir.
b Ichirre umher (7x) in meinem Griibeln, und ich klage,
4 a wegendes Lirmens des Feindes, des Geschreis des Frevlers.
b  Denn Unheil wilzen sie auf mich, und sie befehden mich voller
Grimm.
5 a  Mein Herz bebt (»r° »2%) in meinem Inneren,
b und Todesschrecken sind auf mich gefallen (*v 1751 min mmxy).
6 a Furchtund Zittern kommt iber mich (>a 2> 7y 1x7),
b  und Grauen (mx%p) bedeckt mich.

Das lyrische Ich lauft ruhelos umher (71; V. 3), eine Beschreibung, die an die
durch traumatische Situationen verursachte Ubererregung erinnert. Das Herz
zittert eher, als dass es in seinem Rhythmus schldgt (?°n> »a%; V. 5a), die Not wird
wiederum als fast todlich erlebt (*2y 1201 mi» mimx3; V. 5b), die Angst ist tiberwal-
tigend (mx%o *105m 22 k2> 71 7R3 V. 6).

Ebenfalls im Zusammenhang traumatisierender Ereignisse vielfach verwen-
dete Ausdriicke sind das Verb 12w und das entsprechende Substantiv 12w, das
oft fiir Verwiistung und Zusammenbruch des Landes im Krieg,* aber auch, teils
neben non (,Hieb“), fiir den Zusammenbruch einer Person® oder des Volks®
unter lebensgefahrlicher Gewalt gebraucht wird. So ist in Jes 65,14 vom Zusam-
menbruch des Gemiits die Rede (m 72w). Der Psychologe Giinter Seidler
spricht in seinem ,Lehrbuch Psychotraumatologie” vom ,zerstorten Selbst als
Folge von Traumatisierung.>* Entsprechend liegt als Ausdruck im biblischen
Hebriisch dafiir, wie Traumatisierung sich auf Betroffene auswirkt, 2% + 72w na-
he, da 2% im Hebriischen nicht nur fiir das Kérperorgan Herz, sondern auch
tiir das Personzentrum steht: Bei diesen Formulierungen geht es um Menschen,
die in ihrem Personzentrum gebrochen sind. In den Psalmen begegnet 2% + 12w

31 S0 z.B in Jes 51,19: Verwiistung und Zusammenbruch und Hunger und Schwert (:awm Twn

21 2ym); Jes 59,7: Verwiistung und Zusammenbruch (2w 7w); Klgl 3,47: Verwiistung und
Zusammenbruch (1awm nxwn), Jer 4,20: Zusammenbruch iber Zusammenbruch (12w %y 12w)
vgl. dhnlich Jer 8,11.21 ;6,14; Klgl 3,48; 4,10 u.6.

In einer der sog. Konfessionen Jeremias heift es in Jer 15,18a: ,Warum nimmt mein Schmerz
kein Ende und ist meine Verwundung (>no»1) unheilbar (7wx)?*

In Jer 10,19 spricht das Volk: ,Wehe mir tiber meinen Zusammenbruch (*1aw %¥), unheilbar
(n%m3) ist meine Wunde (°non)! Und ich hatte mir gesagt: Das ist mein Leiden (*%n), und ich
werde es ertragen®. In Jer 30,12 spricht JHWH zum Volk: ,Denn so spricht JHWH. Deine Ver-
letzung ist nicht zu heilen (772w% wnx), unheilbar (7%n3) ist deine Verwundung (qnsn).”
Seidler, Psychotraumatologie, 60-65.

32

33

34

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

in Ps 34,19; 51,19; 69,21; 147,3 (2% *12wY).% Jedoch ist die Gebrochenheit nicht
immer durch Trauma verursacht, bzw. bleibt dies im Kontext in der Schwebe.
In Ps 51,19 steht das ,,zerbrochene Herz"“ fur die Demut eines sich seiner Stunde
bewussten Menschen.® Auch in Ps 69,21 geht es nicht um Trauma, sondern um
tiberwiltigende Beschamung.’” In Ps 147,3 heifit es iiber JHWH:

Ps 147,3

a  Er heilt, die gebrochenen Herzens (2% >1maw) sind,
b  und verbindet ihre Wunden.

Auch hier kann nicht eindeutig festgestellt werden, ob die Gebrochenheit auf
Traumatisierung zuriickzufithren ist. JHWH wird gezeichnet als ein Gott, der
selbst die Wunden verbindet. Im Unterschied zu Ex 15,26, wo JHWH ebenfalls
als ,,Arzt“ bezeichnet wird, driickt Ps 147,3b damit eine noch gréfiere korperli-
che Nihe und intime Zuwendung zu diesen psychisch Verwundeten aus. In Ps
34,18-20 heifit es:

Ps 34
18 a  Schreien sie, hort es JHWH,
b und er befreit sie aus allen ihren Noten.
19 a Naheist JHWH denen, die zerbrochenen Herzens sind (2% *1aws),
b und die, die zerschlagenen Geistes sind (m1 °x31), rettet er.
20 a Zahlreich sind die Leiden des Gerechten,
b  doch aus allem befreit ihn JHWH.

Auf das Zetergeschrei Entrechteter (pyy, vgl. Ex 3,7.9) hort JHWH nicht nur
won Ferne®, sondern hilft laut Ps 34,19 durch sein Nahe-Sein (2i77) Menschen,

35 Auch Jer 23,9 thematisiert eine solche Erschiitterung unter dem Eindruck des Wortes JHW Hs:
,Uber die Propheten: Mein Herz ist gebrochen in meinem Innern (*a% 12w1), mir zittern alle
Gebeine; wie ein Betrunkener bin ich geworden und wie einer, den der Wein iiberwiltigt hat,
wegen JHWH und seiner heiligen Worte.

In Ps 51,19 heifit es: ,,Opfer fiir Gott ist ein zerbrochenes Gemiit (73w m); ein zerbrochenes
und zerschlagenes Herz (7511 12w1 2%) wirst du, Gott, nicht verachten.

In Ps 69,21 heifit es: ,Die Schmach hat mir das Herz gebrochen (»3% m1aw), und ich wurde un-
heilbar. Ich hoffte auf Mitleid, doch da war keines, auf Troster, doch ich fand sie nicht.“ Frei-
lich hingen Scham und Trauma oft zusammen (vgl. Seidler, Psychotraumatologie, 82-87). In
der Passivitit, zu einem Objekt gemacht zu werden (vgl. Sartre: ,,Die Holle, das sind die ande-
ren’, dt. Ubersetzung nach Jean-Paul Sartre, Huis clos. Original: Edition Gallimard 1947 [fo-
lio], 92), sind Traumatisierung und Scham vergleichbar. Auch Scham kann tiberwiltigend
sein und auch im Blick auf die Schwierigkeit, Worte zu finden, dhneln sich Trauma und
Scham: Auch letztere wird selten ausgesprochen, sondern eher verborgen und zeigt sich eher
kérperlich und an Gesten. Bei der Traumatisierung durch Gewalt anderer Menschen ist es
nicht nur die physische Gewalt allein, die traumatisierend ist, sondern die absichtliche Negati-
on der Persongrenze, ja der Person selbst, das Ausgeliefertsein an die Aggressoren und die er-
littene Demiitigung. Ein héufiges Verb fiir sexuelle Gewalt in der Hebréischen Bibel ist v,
das zugleich die tiefe Demiitigung ausdriickt. So wird etwa in Gen 34,2 die Vergewaltigung
der Dinah zwar nicht sicher durch nnx 25w, aber eindeutig durch my» ausgedriickt.

36

37

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFENUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 87

die in ihrem Innersten zerbrochen sind (2% »12w1) und deren Gemiit zerschlagen
ist (M1 >x37) - ein weiterer Ausdruck fiir psychische Gebrochenheit von Men-
schen. Auch hier wird die besondere Nahe JHWHSs zu Personen, die ,,zerbro-
chenen Herzens” sind, unterstrichen. Kommen wir damit zum dritten und letz-
ten Abschnitt:

3. Die Pluralitit von kulturellem Trauma und seine Bedeutung fiir die
Psalmen

Die Forschung der letzten Jahre hat vor allem bei den nach der Zerstérung
Jerusalems entstandenen Uberlieferungen das ,kulturelle Trauma“ in den Blick
genommen:*® Gemeinschaften und Gesellschaften, die von Katastrophen getrof-
fen werden, einigen sich da, wo die Sprache versagt, auf Texte, Bilder und Ritua-
le, die Traumatisierung verbalisieren und dem Kollektiv helfen zu iiberleben.
Sie werden so fiir das Selbstbild und die Identitit der Gemeinschaft pragend.
So beschreibt Elisabeth Boase etwa das Buch der Klagelieder als ,a text which
helps to re-member the community in the ancient world, giving voice to that
which cannot be articulated“®.

Eine der bekanntesten Theorien zu kulturellem Trauma stammt von Vamik
Volkan, der besonders den Begriff des chosen trauma gepragt hat.*® Diese
gemeinsame mentale Reprdsentanz eines massiven Traumas, welches die Vor-
fahren durch die Hand eines Feindes erlitten hatten, wird nach Volkan reakti-
viert, wenn die Grofigruppe ,regrediert’, um die bedrohte Gruppenidentitit zu
stiitzen, ein Vorgang, der dramatische und destruktive Konsequenzen haben
kann.** Wohlgemerkt ist chosen trauma nach Volkan keineswegs bei jedweder
Form von kulturellem Trauma anzutreffen, sondern ist spezifisch fiir den Fall,
dass die vorhergehenden Generationen das Geschehen nicht betrauern konnten
und dass die mit den traumatischen Ereignissen verbundene narzisstische Wun-
de und Demiitigung nicht heilen konnte, was zu nach Vergeltung rufenden,

3 Vgl. David M. Carr, Holy Resilience. The Bible’s Traumatic Origins, New Haven/London

2014; Christl M. Maier, Wer schreibt Geschichte? Ein kulturelles Trauma und seine Trager im
Jeremiabuch, in: VT 70.1/2020, 67-82.

Boase, Traumatized Body, 207.

Mit der Kritik, dass die Bezeichnung chosen trauma ungliicklich sei, da ein Trauma zunéichst
alles andere als gewahlt, sondern passiv erlitten werde, wurde Volkan bereits in einer frithen
Phase der Theoriebildung konfrontiert, vgl. Vamik Volkan, Blutsgrenzen. Die historischen
Wurzeln und die psychologischen Mechanismen ethnischer Konflikte und ihre Bedeutung bei
Friedensverhandlungen, Bern 1999, 70f.

Vgl ders., Transgenerational Transmissions and Chosen Traumas. An Aspect of Large Group
Identity, in: Group Analysis 34.1/2001, 79-97:79. Vgl. zur Rekonstruktion und kritischen
Wiirdigung von Volkans Theorie Regine Scholz, Einer fiir alle, alle fiir einen — Anmerkungen
zu Vamik Volkans Konzept der Grof3gruppenidentitit, in: Gruppenpsychotherapie und Grup-
pendynamik 54.4/2018, 293-310:294-307.

39
40

41

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

regressiven Kompensationswiinschen fiihre. Freilich ist, wie in manchen Theo-
rien des kulturellen Gedichtnisses, auch hier die Ubertragung von psychoanaly-
tischen Deutungen auf kollektive Prozesse nicht ganz unproblematisch. Auch
die Heterogenitat von gesellschaftlicher Erinnerung konnte bei Volkan mehr
Beriicksichtigung erfahren.*? Da sich Volkans Konzept auf spezifische Fille
von (eher misslungener) kultureller Trauma-Bearbeitung im Kontext moderner
nationaler Identitdten bezieht, sollte die ,Diagnose® chosen trauma also nur mit
aufSerster Sorgfalt auf andere, insbesondere auf antike Gesellschaften angewen-
det werden. Nicht jede Form von kulturellem Trauma entwickelt sich in Form
von regressiven und narzisstischen Mythenbildungen.

Wihrend Volkan die Shoa nicht als chosen trauma versteht, hat Jeffrey
Alexander seine ebenfalls etablierte Theorie von kulturellem Trauma* auch
in explizitem Bezug zum Holocaust entwickelt.*

Seine Definition lautet:

[Clultural trauma occurs when members of a collectivity feel they have been subjected to a
horrendous event that leaves indelible marks upon their group consciousness, marking their
memories forever and changing their future identity in fundamental and irrevocable ways.*>

Nach Alexander sind Ereignisse, die als zutiefst traumatisch fiir die Zivilgesell-
schaft gelten, nicht per se verheerend, sondern werden erst durch kulturelle
Prozesse als solche konstruiert. Dieses kulturalistische Konzept ist allerdings
besonders in Anwendung auf die Shoa aus meiner Sicht von erheblicher Bri-
sanz. Auch der Soziologe Hans Joas hat darauf aufmerksam gemacht, dass
Alexanders Konzept die Gefahr berge, die Aufmerksambkeit nur auf die erinner-
ten Traumata zu richten und ,von den Folgen eines Leides, das sich nicht
Gehor verschaffen kann, abzulenken®, wihrend ,es kulturelle Anspriiche auf
den Trauma-Begriff gibt, obwohl keine psychologischen Traumatisierungen
vorliegen“Y.

Auch die Soziologie habe ,bei aller Kenntnis der Dimension sozialer Kon-
struktion keinen Weg um die Frage herum gefunden [...], was ,eigentlich’
passiert sei, wer von einem Ereignis ,eigentlich’ affiziert worden sei”*® Aber

42 vgl. dazu a.2.0., 301-307.

5 Vgl. va. Jeffrey C. Alexander et al. (Hg.), Cultural Trauma and Collective Identity, Berkeley
2004.

* vgl. ders., The Meanings of Social Life. A Cultural Sociology, New York 2003, 27-84.

4 Ders., Toward a Theory of Cultural Trauma, in: ders. et al. (Hg.), Cultural Trauma and

Collective Identity, Berkeley 2004, 1-30:1.

Hans Joas, Gewalt und Menschenwiirde. Wie aus Erfahrungen Rechte werden, in: ders., Die

Sakralitdt der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Frankfurt a. M. 2011, 108

146:129.

So konnte aus Joas’ Sicht das Vietnam War Memorial ,noch viel mehr zum Mahnmal gegen

ungerechte Kriege und fiir Versohnung“ werden, wenn nicht nur die Namen der 50.000

getdteten Amerikaner, sondern auch die 3,5 Mio Namen der getdteten Vietnamesen genannt

" wiirden, deren Leid offenkundig nicht artikuliert wird®; Joas, Die Sakralitat der Person, 128.
Ebd.

46

47

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFENUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 89

swahrend es naiv wire, die Grofle der Traumatisierung fiir die einzige Varia-
ble bei der Erklirung der Entstehung einer kulturellen Trauma-Definition zu
halten, ist es doch nur die umgekehrte Naivitat, die Aufmerksambkeit ausschlief3-
lich auf die kulturellen Definitionsprozesse auszurichten und damit von den
schwierig zu rekonstruierenden Folgen eines Leides, das sich nicht Gehor ver-
schaffen kann, abzulenken.” Dabei ist die eigentiimliche Realitdt gerade auch
derjenigen Traumata, die im kulturellen Trauma nicht erinnert werden, einer
besonderen Beachtung wert.

Da kulturelles Trauma sich mit der grofieren Kategorie ,kulturelles Gedacht-
nis“ uberschneidet, sind fiir sein Verstandnis auch die Einsichten der ausdif-
ferenzierten Debatte um Erinnerungskulturen fruchtbar zu machen,® in der
seit langem schon Pluralitdit und Hegemoniebestrebungen von Gruppenerin-
nerungen thematisiert wurden. Bereits im ersten Abschnitt wurde die Pluri-
formitdt von Traumaliteratur angesprochen. Und aufler nach der Pluralitit
von Gruppenerinnerungen ist auch fiir das alte Israel nach hegemonialem
Trauma-Gedéchtnis und nach nicht-erinnerten Traumata zu fragen. Bereits die
Zerstorung der prachtigen Nordreichshauptstadt Samaria und der Untergang
des Nordreichs 722 v.Chr. erhilt in den Uberlieferungen der Hebriischen Bibel
im Verhiltnis zur Zerstorung Jerusalems 587 v.Chr. nicht viel Raum, was sich
gewiss mit den im 8. Jh. erst beginnenden Kompositionsprozessen und mit der
vorwiegend juddischen Perspektive der iberkommenen Schriften erkldren lasst.
Aber auch aus judédischem Blickwinkel der schreibenden Elite wird die Zersto-
rung der grofien Festungsstadt Lachisch 701 v.Chr. nur oberfldchlich erinnert,
wie etwa im Summarium 2 Kon 18,13, wihrend der Verschonung Jerusalems
wortreich gedacht wird. Auch die Traumata der Landbevélkerung Judas im 6.
Jh. blieben von den schreibenden Eliten weitgehend unbeachtet. Gerade weil
die Uberlieferungen der Hebriischen Bibel von einem vermutlich nicht allzu
grofien Kreis von schreibkundigen, gelehrten Personen einer gesellschaftlichen
Elite aus Juda / Jehud tradiert wurden, ist die Vielfalt literarischer Bearbeitun-
gen der Zerstérung Jerusalems umso erstaunlicher. Von besonderer Bedeutung
ist hier die Tradition der Volksklagelieder. Auler Klgl 3, das die Schuld fiir
die Zerstérung der Stadt beim siindigen Volk sucht, bringt das Buch Threni
seine Klage weitgehend ohne Selbstbezichtigung des Volkes vor. Klgl 1 fordert

4 A.2.0.,,129.

50 7Zur von Maurice Halbwachs, Das kollektive Gedichtnis, Frankfurt a. M. 1991; Jan Assmann,
Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Gedachtnis und politische Identitdt in frithen Hochkultu-
ren, Miinchen 1992; Aleida Assmann, Erinnerungsraume. Formen und Wandlungen des kultu-
rellen Gedachtnisses, Miinchen 1999, in Gang gebrachten Diskussion s. u.a. Alexandra Grund,
Die Entstehung des Sabbats. Seine Bedeutung fiir Israels Zeitkonzept und Erinnerungskultur
(Forschungen zum Alten Testament 75), Tiibingen 2011, 13-16, 184-187; dies., ,Des Gerechten
gedenkt man zum Segen® (Prov 10,7). Motive der Erinnerungsarbeit in Israel vom sozialen bis
zum kulturellen Gedéchtnis, in: Martin Ebner (Hg.), Die Macht der Erinnerung (JBTh 22),
Neukirchen-Vluyn 2008, 41-62.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

Lesende ausdrucklich auf, sich den Schmerz anzusehen, den die Menschen
in Jerusalem erleiden, und malt ihnen emotionale Bilder der erlittenen Kriegs-
gewalt vor Augen (V. 12).' Diese Weise der Trauma-Bearbeitung ist auch fiir
die Psalmen von Bedeutung. Denn auch in den Volksklageliedern des Psalters,
namentlich Ps 44, 60, 74, 80, 83, 89, fehlen, wie u.a. Michael Emmendorffer
und Chwi-Woon Kim herausgearbeitet haben, Hinweise auf menschliche Siinde
als Grund fiir gottlichen Zorn.>? Dabei fithren die israelitischen Volksklagelie-
der die Tradition der mesopotamischen Stadtklagen fort, in einer interpretatio
israelitica.

Als Beispiel sei Ps 44, ein Volksklagelied iiber eine militdrische Niederlage,
angefiihrt. Der Text beginnt mit einer Uberschrift (V. 1), einer Invocatio und
einer Erinnerung an Gottes grofie Taten im Krieg in fritheren Zeiten (V. 2-4)
und einer hymnischen Anrufung (V. 5f.), gefolgt von einer Bekriftigung, sich
allein auf Gott und seine tatkraftige Hilfe zu verlassen. Im Anschluss daran
findet sich aber eine ausgiebige und kraftvolle Anklage JHWHs (V. 10-15), eine
Ich-Klage (V. 16), eine Feindklage (V. 17), eine Unschuldsbeteuerung (V. 18-23)
und ein Aufruf JHWHSs zum Handeln (V. 24-27). Dieser Abschnitt lautet:

Ps 44

10 a  Doch du hast uns verstofien und mit Schmach bedeckt
b  und ziehst nicht aus mit unserm Heer.
11 a Dulasstuns fliehen vor unserm Feind,
b  und die uns hassen, beraubten uns.
12 a  Dugibst uns dahin wie Schlachtschafe
b  und zerstreutest uns unter die Volker.
13 a Du verkaufst dein Volk um ein Nichts
b  und hast kaum einen Gewinn davon.
14 a Dumachst uns zur Schmach bei unseren Nachbarn,
b zu Spott und Hohn bei denen, die um uns her sind.

5l Zu Trauma in Klgl. s. u.a. Boase, Traumatized Body, 193-209; dies., Fragmented Voices. Col-

lective Identity and Traumatization in Lamentations, in: dies./Frechette (Hg.), Bible Through
the Lens of Trauma, 49-66; Else K. Holt, The Strongman (Geber) Speaks Back. Trauma,
Cultural Memory, and Gender in Lamentations, in: Erbele-Kiister/Méricz/Oeming (Hg.),
Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammenbruch, 133-145; sowie Joel Baden, Trauma and the
Fragmentation of Theology in Lamentations, in: Grund-Wittenberg/Schult (Hg.), Readings of
Trauma, 81-94.

Michael Emmendorffer, Gotteszorn und Gotteslob. Strukturmerkmale der mesopotamischen
Klageliteratur und der alttestamentlichen Volksklagepsalmen, in: WdO 49.1/2019, 95-108:106:
,Ferne und Nahe zur dtr. Denkungsart sind in Ps 44 mit Handen zu greifen. Der von den
Deuteronomisten zementierte Bundesbruch liegt hier weit entfernt. Das Volk weif3 darum,
den Bund nicht gebrochen zu haben, erklirt gleichermaflen seine Bundestreue. Wer danach
den Bund gebrochen haben muss (Ps 44,18), ist offensichtlich: Jahwe selbst hat diesen sistiert.”
Vgl. dazu auch Kim, Psalms, 546-556.

52

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFFNUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 91

15 a Dumachst uns zum Spottvers unter den Volkern,
b zum Kopfschiitteln unter den Nationen.
16 a Den ganzen Tag ist meine Schmach vor mir,
b und Scham bedeckt mein Angesicht,
17 a  von der Stimme des Spotters und Lasterers
b vor dem Angesicht des Feindes und des Rachgierigen.
18 a Dies alles ist iiber uns gekommen; und wir haben dich doch nicht
vergessen
b noch deinen Bund verleugnet.
19 a  Unser Herz ist nicht abgefallen
b noch unsere Schritte gewichen von deinem Weg,
20 a  dass du uns zerschlagen hast am Ort der Schakale
b und uns mit Finsternis bedecktest.
21 a  Wenn wir den Namen unseres Gottes vergessen hétten
b und unsre Hinde aufgehoben zum fremden Gott -,
22 a  wiirde das Gott nicht erforschen?
b  Er kennt ja die Verborgenheiten unsres Herzens.
23 a Ja,um deinetwillen werden wir den ganzen Tag getotet
b und sind geachtet wie Schlachtschafe.
24 a  Wach auf, Herr! Warum schléfst du?
b Werde wach, verstof8 uns nicht fiir immer!
25 a  Warum verbirgst du dein Angesicht,
b vergisst unser Elend und unsre Not?
26 a  Denn unsre Lebenskraft ist hingesunken zum Staube,
b  unser Leib klebt am Boden.
27 a  Mache dich auf, hilf uns
b  und erldse uns um deiner Giite willen!

Ps 44 versprachlicht Erfahrungen von Kriegsgewalt fiir das Kollektiv und ge-
hort zum groflen Bereich ,kulturelles Trauma®. Welche konkreten historischen
Erfahrungen hinter dem Text stehen, bleibt offen, doch malt er grausige Erfah-
rungen vor Augen: wie lebendige Menschen genauso dahin geschlachtet wer-
den, wie sonst nur das Vieh (V. 12.23), und wie sie flichen miissen vor einem
tibermichtigen Feind, der sich allen Besitz der Besiegten aneignet (V. 11). Auch
fir die psychischen und physischen Folgen findet der Psalm Worte: Die Le-
benskraft des einzelnen Menschen (wsa) ist gebeugt zum Staube, der Leib (jv3)
klebt an der Erde (V. 26). Zum Verlust an Menschenleben und der Flucht
kommt die Demiitigung durch umliegende Vélker (V. 10b.14-17). Doch ange-
sichts all dessen findet Israel bei sich keinerlei Schuld, sondern bekriftigt an
JHWH festgehalten zu haben. Diese Klage ohne jede Schuldiibernahme, ja un-
ter Anklage Gottes in V. 10-15, ist eine lebendige und kraftvolle Form der Trau-
ma-Bearbeitung, die Auswege aus unsachgemafler Selbstbezichtigung weisen
kann, wie sie auch in christlichen Mentalitdten noch verbreitet ist und Opfern

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

von Traumatisierung keine Hilfe leistet, sondern sie eher in Depression treibt.
Wie die meisten anderen Volksklagelieder unterscheidet sich Ps 44 durch die
fehlende Schuldiibernahme deutlich von den mit tiefer Selbstbezichtigung ein-
hergehenden Trauma-Bearbeitungen im Ezechielbuch® oder in der dtr. Litera-
tur.>* Selbstbezichtigung begegnet zwar auch in Gebeten der Literatur des Zwei-
ten Tempels, aber haufiger in Bufipsalmen wie Esra 9, Neh 9 und Dan 9 denn in
den Psalmen.> Auch im Buch Esra herrscht nach Mark Brett eher das Bild der
Exilierten als einer gereinigten, sich von den Voélkern der Lander unterschei-
denden Gruppe vor.* Das hiufige Motiv der Uberlebensschuld ist offenbar kein
notwendiger Bestandteil von Trauma-Folgen, erst recht keine anthropologische
Konstante. Offenkundig gab es in der Hebraischen Bibel nicht nur die Sichtwei-
se des Exils als Folge der Schuld Israels, und sie ist im Diskurs tiber das erlittene
kollektive Trauma nicht unbedingt die dominante Stimme.

Die Sprache der Wut, die sich in der Anklage Gottes und der Feinde artiku-
liert, kann auf ganz andere Weise zur Trauma-Bearbeitung beitragen als die der
Selbstbezichtigung. Dennoch, und hier zeigt sich eine mégliche Schattenseite
von kultureller Trauma-Erinnerung, transportieren die Klagelieder des Volkes
Bilder der Traumatisierung und des gottlichen Zornes tiber viele Generationen
weiter. Danilo Verde hat daher zu zeigen versucht, dass die Klagepsalmen
selbst auch traumatisierend wirken konnen, da sie die Selbstwahrnehmung
einer sozialen Gruppe als zutiefst geschadigt pragen konnen:*” Das babyloni-
sche Trauma werde dadurch ndmlich nicht nur sag- und horbar, sondern
auch unvergesslich.>® Verde droht dabei den Gefahren eines kulturalistischen
Verstindnisses des kulturellen als des eigentlichen Traumas zu erliegen und
tiberschitzt die Wirkung von Literatur: Trauma wird durch Exposition gegen-
tiber ,tatsichlichem oder drohendem Tod, schwerer Verletzung oder sexueller
Gewalt“? ausgeldst. Kann Literatur alleine eine solche Situation der Bedrohung
an Leib und Leben auslosen? Die Ambivalenz der Weitergabe einer Gruppen-
identitdt als Opfer ist gewiss im Blick zu behalten, doch gehort dazu auch eine
lebendige orale und soziale Tradition, die die Gruppenidentitit als Opfer trans-
portiert. Auch ist fraglich, was die Alternative zur Trauma-Bearbeitung und
-Uberlieferung wire. Problematischer als die Uberlieferung wire der Versuch
der Ausloschung der traumatischen Erfahrung aus dem Gedachtnis, eine dam-

3 Zur Trauma-Bearbeitung im Ezechielbuch s. v.a. Brad E. Kelle, Dealing with the Trauma

of Defeat. The Rhetoric of the Devastation and Rejuvenation of Nature in Ezekiel, in: JBL
128.3/2009, 469-490; Poser, Ezechielbuch; dies., Verwundete Prophetie.

Vgl. zum dtr. Masternarrativ und ihren Briichen grundlegend Janzen, Violent Gift, passim.
Vgl. dazu u.a. Klaus Zastrow, Die drei grofSen Bufgebete von Esra 9, Nehemia 9 und Daniel 9,
Heidelberg 1998.

%6 Vgl. Mark G. Brett, Locations of God. Political Theology in the Hebrew Bible, Oxford 2019,
80-82.

Vgl. Verde, Healing, v.a. 356f. u. passim.

Vgl. a.a.0., 355 u. passim.

59 Verde, Trauma, 210f. mit Anm. 14.

54
55

57
58

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE, ANKLAGE UND DIE HOFENUNG AUF EINEN GOTT, DER WUNDEN VERBINDET 93

natio memoriae des Viktimisiertwordenseins. Auf Dauer tragfahiger fiir eine
Gesellschaft ist gewiss ein kulturelles Geddchtnis, in dem die Wunden betrauert
werden konnen und die eigene Vulnerabilitit angenommen wird. Faktisch miis-
sen Gesellschaften in all ihrer Heterogenitét die Frage ihres Selbstbildes in ihrer
Geschichte aber immer wieder neu aushandeln.

4. Ertrag und Ausblick

In der Summe ist zur Trauma-Forschung an den Psalmen, neben manchen
Einsichten, eine Reihe von Desideraten hervorgetreten. An modernen Gesell-
schaften entwickelte soziologische Theorien von kulturellem Trauma miissen
auf ihre Ubertragbarkeit gepriift werden, insbesondere bei der Anwendung auf
antike Kulturen. Sie konnen von der vorhandenen Forschung zum kulturellen
Gedachtnis profitieren, auch im Blick auf die Heterogenitdt von Trauma-Bear-
beitung in einer Kultur, die sich auch in den Psalmen als vielfaltig erweist.
Angesichts eines oftmals inflationdren oder vagen Gebrauchs von ,Trauma® ist
zu prézisieren, woran sich Trauma-Motivik in den Psalmen festmachen ldsst.
Bei Individualpsalmen sind Echos von Trauma oft nur ein Teil in einem ganzen
Ensemble anderer Notschilderungen. Kulturelles Trauma wird dagegen in den
Klageliedern des Volkes thematisiert, bei denen die mittelbare Rezeption der
mesopotamischen Stadtklagetradition zu beriicksichtigen ist.

Die Stéarke der Psalmen liegt gewiss darin, dass sie Worte bereithalten, wo Be-
troffene keine eigenen Worte finden, wie es besonders bei Traumatisierung oft
der Fall ist. Und solches geschieht vielfach gerade nicht in einer selbstbezichti-
genden Weise, sondern in Form der Klage und sogar Anklage Gottes, einer
biblischen Gebetshaltung, die auch heute vielfach noch fremd ist. Insbesondere
da, wo bei traumatischen Erfahrungen Gewalt und Grenziiberschreitung im
Spiel waren, ist es oft hilfreich, die damit fast notwendig verbundenen eigenen
Aggressionen tiiberhaupt erst einmal zu spiiren, um sie versprachlichen zu
konnen. Wo menschliche Schuld Traumatisierung ausgelost oder begiinstigt
hat, fillt es im kirchlichen Kontext auch heutzutage oft noch schwer, nicht
nur Trauer, sondern auch Fassungslosigkeit und Wut dariiber auszudriicken,
dass Menschen zu abgriindigem oder fahrldssigem Handeln in der Lage waren.
Wenn solches noch dazu in kirchlichem Kontext geschah, fallt dies aus Sicht
der Betroffenen auch auf den Gott zuriick, den diese Menschen représentierten,
und der zumindest aus Sicht der Betroffenen das Handeln der Beschuldigten
nicht verhindert hat. Mir scheint es wichtig, auch diese Wut im kirchlichen
liturgischen Kontext nicht vorschnell zudecken oder beschwichtigen zu wollen,
sondern Raum fiir ihre Artikulation zu geben. Ein grofies Harmoniebediirfnis
steht hier der ehrlichen und notwendigen Auferung von Emotionen oft noch
im Wege.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 ALEXANDRA GRUND-WITTENBERG

Alttestamentliche Psalmen bringen die Klage auch iiber abgriindige Taten
und das Versagen des gesamten Umfelds vor Gott und schrecken dabei auch vor
der Anklage Gottes nicht zuriick. Sie verschaffen der Wut und der abgrundtie-
fen Enttduschung damit Luft. Zugleich ziehen sich die Sprechenden dieser Tex-
te aber nicht resigniert aus der Gottesbeziehung zuriick in abstrakte Konzepte
eines innerweltlich unwirksamen Gottes, sondern halten bei aller Artikulation
der Wut iiber das Geschehene an Gott fest und erwarten von ihm auch wieder
Antworten und neues Handeln, denn sie kennen ihn auch als einen Gott,
der die Wunden derer verbindet, die zerbrochenen Herzens sind (Ps 147,3).
Insofern scheinen mir Psalmen wichtige Modelle biblisch inspirierten Betens
auch fiir heutige Klagegottesdienste bereitzuhalten.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lament-Informed Preaching for the Present Age

Kimberly Wagner

In these days, individuals and communities are regularly experiencing the em-
bodied realities of trauma and suffering. I suggest that, at its core, trauma
disrupts a person’s and community’s sense of time and sense of narrative
coherence.! This disruption results in an experience of disconnection or disas-
sociation from one’s self, communities, body, and even God. Another notable
impact is the loss of language - the capacity to describe what has happened
or even one’s spiritual or emotional state. As essayist Elaine Scarry writes,
“pain does not simply resist language but actively destroys it, bringing about an
immediate reversion to a state anterior to language, to the sounds and cries a
human being makes before language is learned.” This is an especially challeng-
ing truth for preachers who are asked to “offer a Word” amid pain, trauma,
and disorientation. Students, faith leaders, and pastors are eager to consider
how they might adjust their preaching practice to respond to these urgent
existential and disorienting experiences when such crises arise. While this is
important and good work, I wonder if the present state of our world invites us
to consider not only emergency preaching moments, but also reconsider our
regular preaching practice in ways that are continuously attentive to embodied
painful and traumatic realities.

Marked by its disorienting impact, many individuals and communities ex-
perience trauma due to escalating violence, war, climate change, ecological
degradation, public health crises, traumatic death, and political and economic
uncertainty. And, amid all these traumatic realities, individuals and communi-
ties also wrestle with experiences of stress and suffering such as loss, grief,
addiction, critical diagnoses, caregiving responsibilities, and/or struggles to
attain financial security. In such a world, people are often experiencing these
traumatic and stressful realities in their bodies before they can bring it to
language. Even more, such struggle or trauma is not erased or “healed” with a
single sermon, counseling session, or even through the simple passage of time.
Trauma, by definition, lingers; the experience of grief and anxiety is an ongoing

See “Chapter 1: Understanding the Experience and Impact of Trauma” in Kimberly R. Wagner,
Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma (Louisville, KY: Westminster John
Knox Press, 2023).

2 Elaine Scarry, The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World (Oxford: Oxford
University Press, 1987), 172.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 KIMBERLY WAGNER

reality? As such, contemporary communities might benefit from a preaching
practice that is attentive to the ongoing, embodied realities of trauma, loss,
uncertainty, and hurt alongside praise and thanksgiving. Put another way, our
present preaching practices ought to engage Scripture in ways that are mindful
of the full, embodied range of human experience.

For too long, preaching has been relegated to an intellectual exercise or a
disembodied event. (And this has certainly been exacerbated by the requisite
reality of virtual worship.) Fed by Enlightenment commitments, increased
acclamation for intellectual rigor, a growing desire for academic legitimation,
and commitment to historical critical exegetical methods, preaching in many
mainline Christian communities has embraced an intellectualized form of
preaching that seeks to simply relay information from preacher to listener,
from one brain to another. Such preaching limits attentiveness to embodied
everyday experiences. And, in those traditions that have cultivated or retained
embodied engagements with preaching (such as evangelical circles and Black
church traditions in the United States), the embodied engagement that is most
practiced is that of praise or celebration.

Yet, when embodiment is limited or stifled in the preaching event, there
is a loss in the proclamation’s capacity to respond to the scope of human
circumstances and experiences. As Thomas G. Long suggests in The Witness of
Preaching, preaching is more than just words on a page, it is an event.* And this
event of preaching — this shared, communal action of the preacher, listeners,
and Spirit — doesn’t just say something, it does something. As Long describes,
“Sermons make demands upon the hearers, which is a way of saying that they
provoke change in the hearers (even if the change is a deepening of something
already present).”> Thus, if embodiment in preaching is suppressed or limited
only to praise, the sermonic event does not have an opportunity to enact its
transformative power in the fullness of the community’s life and experience.
A preaching practice that limits embodiment only to praise or serves solely
as an intellectual exercise misses the opportunity for communities to be fully
encountered or transformed by the Word.

1. Looking to Lament

Lament is defined by Kathleen Billman and Daniel Migliore as “that unsettling
biblical tradition of prayer that includes expressions of complaint, anger, grief,

3 Wagner, Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma, 13.

4 Thomas G. Long, The Witness of Preaching, 3rd ed. (Louisville, KY: Westminster John Knox
Press, 2016), 17.

> Long, 127.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 97

despair, and protest to God.”® Lament engages the whole self and one’s full
experience. As Old Testament scholar Walter Brueggemann suggests, “[i]t is the
lament that preserves for us Israel’s most powerful and eloquent statements of
the effort both to survive and to be transformed as a people of faith.”” Engaging
in lament was, for our ancestors in the Scriptures and in faith, an honest
engagement with God, with life, and with what it means to seek to be faithful
amid uncertainty.

As explored in Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma,
I argue that lament is “not simply a literary genre or an artefact to be studied
or observed. Lament is active.’ Even more, lament “empowers and propels
people to move beyond the words” and is generative in “giving voice, restoring
agency, naming brokenness, and casting a vision for wholeness.” Such a gener-
ative practice might serve well to enliven our preaching, inviting us towards
a preaching practice that is more than an intellectual exercise or an event
whose aim is solely praise. As Billman and Migliore suggest, Rachel’s lament
(Jeremiah 31:15) and Mary’s song (Luke 1:46-55) need one another. Rachel
and Mary, taken together, “remind us that the danger of praise without lament
is triumphalism and the danger of lament without praise is hopelessness.”?
Engaging lament alongside praise might reinvigorate the preaching event to
be attentive to the whole of embodied human experiences, particularly in our
current political, social, ecological, and economic climate.

In the remainder of this essay, I will explore the invitation and promise of
lament-informed preaching towards the hope of cultivating a preaching practice
that is attentive to the fully embodied lives of contemporary communities. In
particular, I will consider the ways preaching might be guided by lament’s
invitation to be dialogical (2.), honest about the world (3.), multi-emotional and
multi-vocal (4.), and invigorate eschatological imagination (5.).

2. Lament-Informed Preaching’s Dialogical Invitation

A central feature of lament is its innately dialogical nature. The lamenting indi-
vidual or community does not merely cry out into the void or mumble to them-
selves. The cries of lament are expressed out of a trust that there is someone
to receive these complaints and supplications. As pastoral theologian Donald
Capps suggests, the “deeper and more intense complaints of the grieving are

6 Kathleen D. Billman and Daniel L. Migliore, Rachel’s Cry: Prayer of Lament and Rebirth of
Hope (United Church Press, 1999), 6.

7" Walter Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, ed. Patrick D. Miller, Kindle Edition
(Minneapolis, MN: Fortress Press, 1995), Loc 835.

2 Wagner, Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma, 113.
Ibid.

10 Billman and Migliore, Rachel’s Cry, 4.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 KIMBERLY WAGNER

not circumstantial but relational,” asking questions such as, Where are those
who care? or Whom can I trust?' Lament is offered as part of a conversation
initiated by the lamenter with two customary dialogue partners — God and the
community.

The first dialogue partner in lament is God. As Walter Brueggemann sug-
gests, the faith of lament is one that “knows that honest facing of distress can
be done effectively only in dialogue with God who acts in transforming ways."?2
Those who lament insist that God is listening and, in fact, that this practice
of lament is a healthy part of a faithful covenant relationship with God. In the
biblical text, many lament psalms directly address the Divine (e.g., Psalms 13,
22, 44, 73, and 86, to name a few). But even those texts such as Lamentations
1 that do not appear to directly address God assume the Divine is listening
and receiving. And this cry is not simply to inform God of what has happened
or detail the crushing experience of human struggle, but also insists that such
pain, dysfunction, hurt, and trauma matter to God. As Billman and Migliore
describe, “Those who cry out of the depths [...] fight against the ideas of divine
immutability and divine apathy. For what reason would one lament or protest to
God if one believed that God cannot be affected or touched by such prayer?”
The lamenting party anticipates not only that God is listening and receiving
their complaints, but that God will respond in some way. The practice of lament
is not one-sided but insists that God is a part of the conversation.

God, however, is not the only dialogue partner in the practice of lament. The
expression of lament insists that the community also be in dialogue with those
lamenting. The lamenting party calls attention to what is wrong, often asking
others to pay attention to or care about their plight or suffering. As Eugene Pe-
terson explains: “When others join the sufferer, there is ‘consensual validation’
that the suffering means something. The community votes with its tears that
there is suffering that is worth weeping over”** Through this validation, the
community helps resist the isolating and dehumanizing effects of trauma and
grief by receiving and affirming these expressions of lament. Beyond care and
validation, the community is also asked to take seriously what is broken, unjust,
or harmful in the community or society. For example, Psalm 10 calls out the
wicked who “boast of the desires of their heart” and are “greedy for gain” at
the expense of the oppressed (v. 3, NRSVUE). While the psalm begins with
an address to God, inviting God into the conversation, this lament psalm also
demands others to witness to the realities of oppression. Thus, the community

Donald Capps, Biblical Approaches to Pastoral Counseling (Philadelphia, PA: Westminster
Press, 1981), 78.

12 Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 854.

13 Billman and Migliore, Rachel’s Cry, 113.

14" Eugene Peterson, Five Smooth Stones for Pastoral Work (Atlanta, GA: John Knox Press, 1980),
115.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 99

is invited to notice not only the hurt of the lamenter, but the systems and
powers present that cause such hurt.

As in the dialogue with God, those in the community who receive the lament
are also expected to respond in some way. The community is asked, first, to
welcome in the lamenting person, engaging in the work of “rehabilitation of a
member from a chaotic experience”™ The community is invited to weep with
as well as offer a space where the lamenter’s chaotic and traumatic experience
may find welcome. In addition, those who receive the laments of others are
invited to respond alongside God in seeking justice and communal health. As
Billman and Migliore write, “{ W]hen Christians hear the cries and prayers of
others for help, they know that a moral claim is laid upon them. The lament
prayer prompts all — victim, perpetrator, and onlooker — to a new awareness
of responsibility.”’® The lamenting party summons those now aware of the
situation to respond, seeking justice and working with God to act for wholeness
amid brokenness.

There is much to be learned from the dialogical nature of the practice of
lament for our worship and for our preaching. Brueggemann’s diagnosis of our
resistance to dialogical engagement largely holds today: “The dialogic structure
of faith is treated gingerly in much of the life of the church. If we are dialogic
at all, we think it must be polite and positive and filled only with gratitude. [...]
But even more acutely, with our failure of nerve and our refusal to presume
upon our partner in dialogue, we are seduced into nondialogic forms of faith, as
though we were the only ones there.”” With the elevation of the pulpit over the
people and the emphasis on intellectual preaching or praise-only engagement
with the sermon, the sermon event has often become a one-way street — from
pulpit to pew.

However, what would it mean, particularly in this trauma-soaked time, to
engage in preaching that follows the model of lament, seeking to cultivate
dialogue and inspire response? Such lament-informed preaching might take
seriously the gathered congregation receiving the sermon, thinking critically
about what they are bringing into the space and what is happening in the
community and the world. Lament-informed preaching would tap into the
questions and responses of the community, allowing people to hear their own
joys and concerns reflected back to them in conversation with Scripture.

Dialogically rich, lament-informed preaching would also invite people to-
wards response. Such preaching would be attentive not only to what idea or the-
ological concept people carry with them into the world after worship, but also
what they do together in the worship space. This would lead to preaching that
invited and modeled embodied prayer, lament, gratitude, or acknowledgment.

15" Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 1139.
16 Billman and Migliore, Rachel’s Cry, 118.
17" Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 849.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 KIMBERLY WAGNER

In the actual construction of the sermon, it is the difference between saying, “So
it is OK to ask God hard questions” versus saying, “So, now let’s come to God
with our questions” (and leading the people through a litany or recitation of
questions).

Such dialogical preaching would also take seriously the presence of God
as a participant in the sermon, recognizing that the dialogue being had is
not just between the preacher and faithful community, but also with God.
Lament-informed preaching recognizes that God hears and speaks within the
preaching event, not only to the preacher but also to the gathered congregation.
Such preaching might acknowledge God’s presence directly and make space for
the movement of the Spirit in practices of silence, guided listening, or simply
illuminating how God might be speaking to the community through the biblical
text.

3. Lament-Informed Preaching’s Invitation toward Honesty

One of the powerful gifts of lament is the way it invites the lamenter to speak
honestly about the world, including the unruly realities of pain, grief, and
dashed expectations. Psalms and texts of lament cry out, without reservation,
before God and the community, about what is lost and broken. As Walter
Brueggemann reflects, in their practice of lament, “Israel unflinchingly saw
and affirmed that life as it comes, along with joys, is beset by hurt, betrayal,
loneliness, disease, threat, anxiety, bewilderment, anger, hatred, and anguish.”
The practice of lament is willing to give voice to these realities, without falling
prey to the temptation to sugarcoat language or soften the blow.

While such honesty is certainly evidenced in many lament psalms, such as
naming a sense of God’s absence (e.g., Psalm 13) or the experience of physical
anguish (e.g., Psalm 22), one excellent example of forthright lament in Scripture
comes from the mouth of the prophet Habakkuk. At the beginning of the book,
Habakkuk cries out to God:

O Lorp, how long shall I cry for help,
and you will not listen?

Or cry to you “Violence!”
and you will not save?

Why do you make me see wrongdoing
and look at trouble?

Destruction and violence are before me;
strife and contention arise.

So the law becomes slack,
and justice never prevails.

18 Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 839.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 101

The wicked surround the righteous;
therefore judgment comes forth perverted. (Habakkuk 1:2-4, NRSVUE)

Habakkuk’s complaint is neither timid nor muted. He calls God to task, insist-
ing that this is God’s business and God should pay attention to all that is hap-
pening. He points to the prevalence of violence, destruction, and wrongdoing.
And, even more, he diagnoses that the very foundations of the social order -
law, justice, and judgment — are broken or in jeopardy.

Laments, like those Habakkuk offers, are not evidence of a lack of faith, but
a “bruised faith, a longing faith, a faith emptied of nearness.”” Such honest
naming and cries of lament give voice, form, and language to those who are
longing to find God or seeking some sense of order in the chaos, disruption,
and uncertainty. And the practice of lament insists that such realities should
not be discounted or overlooked. Lament invites brutal honesty, an insistence
that the world is not as it should be and that such a reality is unacceptable and
intolerable.?0

Such brutal honesty may be experienced as uncomfortable in a society that
uplifts niceness as a virtue and views much of life through social media filters.
Indeed, the laments found in Scripture can be downright harsh or even embar-
rassing to contemporary hearers. To read of a community’s anguish that would
lead to a desire to bash babies” heads against stones (as in Psalm 137) or to hear
of people’s physical anguish of wasting away from within (as in Psalm 31) seems
to cross a line of respectability or even piety.?! However, this honest naming
is holy language - language that is a part of our biblical canon including and
despite its brutality and lack of restraint.

Lament-informed preaching, likewise, ought to refuse to shy away from an
honest assessment and naming of what is broken, hurting, or unjust in the
church, community, and world. Such preaching does not refuse to contend
with challenging stories in Scripture nor the harsh realities of everyday life.
Preaching that is lament-informed is willing to engage those parts of Scripture
where violence, sexual assault, oppression, and disregard for humanity appear
and ask the congregation to wrestle honestly with them in light of historical
and present conditions. At the same time, lament-informed preaching is willing
to name clearly and boldly what is broken and hurting in the contemporary
community and the world. As Luke Powery posits: “In preaching lament, one
does not back away from dealing with tough issues in the ‘light of day’ but
names them directly and firmly within the listening community.>2

19 Nicholas Wolterstorff, Lament for a Son (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1987), 71.

20" Brueggemann, The Psalms and the Life of Faith, Loc 1222.

2l While we certainly must condemn the murder of anyone, particularly infants, the intensity of
the sentiment is worthy of note and models well the depth of honesty lament offers.

Luke A. Powery, Spirit Speech. Lament and Celebration in Preaching (Nashville, TN: Abing-
don Press, 2009), 120.

22

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 KIMBERLY WAGNER

Honest naming of pain and hurt in the preaching event offers four notable
gifts to the listening community. First, it welcomes truthfulness into the faith
community, suggesting that such honesty is not beyond the care of the commu-
nity or the grace of God. This is an act of hospitality and blessing for those who
have long been taught that they are to bring only their “best” to church, equat-
ing faithfulness with happiness or perfection, even if only worn as a veil in the
sanctuary. Second, such honesty offers people language to utilize as they wrestle
with their own disorientation and brokenness. As named earlier, one of the
features of traumatic loss, grief, and disorientation is the way it steals language.
Offering preaching that names frankly what is broken, hurting, or chaotic in the
world might give individuals and communities language to borrow until they
can find their own language again. Third, such honest naming can help restore
agency when people feel helpless or overwhelmed by the painful realities of the
world, resisting both silencing and apathy. As I suggest in Fractured Ground,
“[v]oicing pain in complaint and protest — giving words to one’s fractured expe-
rience - resists the collapse into apathy that can so easily happen when people
feel isolated or powerless. In being encouraged to come before God not just
with praise, but also with pain and brokenness, the lamenting party is assured
that God honors their experience, subjectivity, and full humanity”> Finally,
such honest naming resists the urge for quick platitudes or trite theological
bandages over wounds that need more sustained care and time.

4. Lament as Invitation to Multiple Emotions and Multiple Voices

The practice of lament is one that does not ask the speaker to specify one
clear emotion or idea, nor does lament require smooth transitions that make
sense of one thought or feeling in relation to another. Laments in Scripture
jump from one emotion, voice, or mode to the next — complaint, supplication,
confession, assurance of God’s presence, revenge, or praise — with very little in
way of transition from one idea to the next. Instead, the practice of lament can
hold many emotions, voices, and realities together at once without letting one
silence the other. In faithful lament, praise, or trust in God’s presence in the
past does not erase the pain of the present moment. Likewise, the sense that
the community is abandoned to violence and ruin does not eliminate what they
know to be true about God’s hesed — God’s steadfast love. As Patrick Miller
suggests, lament is marked by the “distinctive conjoining of question and trust,
of protest and acceptance, of fear and confidence.? The lamenting party can

23 ‘Wagner, Fractured Ground: Preaching in the Wake of Mass Trauma, 114.

24 Ppatrick Miller, “Heaven’s Prisoners: The Lament as Christian Prayer,” in Lament: Reclaiming
Practices in Pulpit, Pew, and Public Square, ed. Sally Brown and Patrick D. Miller (Louisville,
KY: Westminster John Knox Press, 2005), 19.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 103

hold all these realities together and allow them to interact, bounce off one
another, and coexist.

The reality of our contemporary lives and our biblical texts is that they are
filled with emotional complexity and multiple voices. We see this evidenced
well in the Book of Lamentations. This book, which is believed to be construct-
ed in response to the Babylonian invasion and downfall of Jerusalem in 587/586
BCE, is full of high emotion, hyperbolic language, poetic utterances, and lin-
gering ambiguities.> As Gina Hens-Piazza notes, “the poetry of Lamentations
[...] registers and witnesses to this monumental disaster through the cries and
emotional outpourings of those on the ground.”?® There are multiple voices that
collide and interweave with one another, including a narrator, Daughter Zion (a
personification of the devastated city), the community as a whole, and even a
“strong man.” And there is little in way of indication when the text shifts from
one voice to the other. While there is some order given in the acrostic form of
each of the chapters, this form does not override the chaos of intersecting voices
and emotions.

In the same way, lament-informed preaching might invite such multi-vocality
and complexity of emotion. Whether called a “thesis” or “focus”, preaching
professors have long insisted on one clear claim at the heart of a given sermon.
While this tool is certainly helpful for preachers to clarify their sermon con-
struction and form, this insistence on one clear idea may stifle the possibility for
preachers to acknowledge the multiple experiences or simultaneous emotions
in a community. Preaching that can acknowledge multiple experiences at once
— grief and joy, anger and hope, a longing for justice and guilt, confession and
expectation — allows all of these realities to be blessed as part of the life of
faith. Such preaching may acknowledge multiple characters in a biblical story,
noting those who are often villainized or pushed to the sidelines of the text.
In addition, lament-informed preaching might uplift the voices of those within
and beyond the community, particularly those whose experiences differ from
the communal norm. A lament-informed preaching practice that holds multiple
voices and emotions together might welcome a variety of preaching voices in
the pulpit or uplift testimonies that are not simple narratives of triumph over
challenge but hold the entanglements of real life. Lament-informed preachers
might also be willing to engage narratives (biblical, communal, or personal),
stories, or examples in their sermons that do not have easy resolutions or
fairy-tale plotlines.?” Such storytelling models for the listening congregation
how the Holy One may be present and at work amid the complexities of life.

25 Gina Hens-Piazza, Lamentations, ed. Barbara E. Reid and Carol J. Dempsey, Wisdom Com-

mentary (Collegeville, MN: Liturgical Press, 2017).

Hens-Piazza, Lamentations, xxix.

While biblical laments are typically articulated in the literary genre of poetry, such poems
can carry within them narratives about what has happened. Likewise, narratives may contain
elements of lament, such as in the story of the Road to Emmaus in Luke 24 when Cleopas

26
27

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 KIMBERLY WAGNER

5. Lament as Inviting and Modeling Eschatological Imagination

Between the communal experiences of violence, escalating war, political div-
ision, ecological degradation, public health crises, and the personal realities of
illness, loss, death, and financial struggle, it is easy for people to become over-
whelmed and lose the capacity to imagine a different future. Lament, however,
in its dialogical stance, honesty, and multivocality, shapes and invites a renewal
of eschatological imagination. Such imagination does not ignore the present
hurt but honors that hurt while recognizing God’s redeeming power that is
moving towards us and, indeed, already present. Lament sits in this eschatologi-
cal tension between the now and the not yet — the realities of brokenness and
hope, death and resurrection, despair and promise. Lament invites honest rage
that insists that God cannot be finished yet.

In an anecdote at the beginning of her book of laments written after the death
of her son, Ann Weems reflects:

One day [Walter Brueggemann] called and said I certainly didn’t have to answer his question
if I didn’t want to, but he was working on Jeremiah and wanted to ask me, Will Rachel
be comforted? I remember answering with little hesitation: No. No, Rachel will not be
comforted. Not here, not now, not in the sense of being ultimately comforted. Of course,
those people who are surrounding me with compassion are doing the work of angels, and
I bid them come, but Rachel will be comforted only when God wipes the tears from her

eyes.?

Weems is honest about the agonizing pain of the present reality — for her
and for the weeping Rachel. However, there is not complete hopelessness or
resignation. There is, instead, an imagination for what God is yet doing and an
insistence that God can and will act. Weems models lament’s power to honor
the incompleteness of comfort on this side, but the promise of full comfort and
redemption in the eschatological future. Weems’ experience brings to life what
Billman and Migliore observe:

By refusing to concede that the present state of affairs is the last word, and by recalling the
mighty acts of God in the past, those who lament prepare the way for new hope and new
praise. [...] Rightly understood, the act of lament, far from being the antithesis of hope and
praise, is their necessary companion in a world full of suffering and injustice. Those who
lament dare to name the brokenness of reality rather than denying it; they refuse to pretend
that it is other than it is; they want nothing to do with empty consolations. At the same time,
they refuse to resign themselves to the given.?

There is an honesty in lament about what is and what should be - the reality
of our present existence and what God intends for creation. Lament is honest

and his companion lamented the death of Jesus saying: “But we had hoped he was the one to
redeem Israel” (v. 21a).

Weems, Psalms of Lament, 16.

29 Billman and Migliore, Rachel’s Cry, 125-126.

28

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LAMENT-INFORMED PREACHING FOR THE PRESENT AGE 105

about present suffering, but anticipates future wholeness, glimpses of which are
already coming towards us. This is why, I am convinced, psalmists and lament-
ing voices in many of our biblical texts can hold vivid articulations of pain and
suffering alongside confessions of faith and assurances that God will respond.
Such a juxtaposition is a leaning into the reality of eschatological imagination
- a vision that can hold the present reality with honesty and integrity while
trusting in the ways God’s redeeming work is already coming towards us and
yet to be fulfilled.

Lament-informed preaching might intentionally cultivate such eschatologi-
cal imagination through attentiveness to (1) present pain and struggle, (2)
God’s work in the past as told in Scripture and communal story, (3) traces
of God’s presence in current circumstances, and (4) a consistent recitation of
God’s promise to “make all things new” (Revelation 21:5). Such eschatological
imagination is not an escapist vision of some painless future utopia nor is it
something we can fully achieve or claim in the present moment. Instead, a
faithful eschatological imagination cultivates honesty about the present with a
recognition that these realities exist in the shadow of the cross and in the light
of resurrection power.

Conclusion

In a world bombarded by social, political, ecological, and personal tragedies,
struggles, and uncertainties, our preaching practices need to shift to respond
faithfully and to foster transformative encounters with God’s Word. The dia-
logical nature, honest truth-telling, multi-emotional/multi-vocal, and eschato-
logical orientation of lament offer a productive model for preaching in the
present age. Through lament-informed proclamation, preachers and communi-
ties might cultivate preaching that invites a full range of embodiment that is
authentic to the multiplicity and range of lived experience.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trauma-Psalmen der Gegenwart

Brbel Fiinfsinn

Kreuzverhor!

Warum ist das so Gott erkldr es mir

dass manche geliebt werden und manche nicht

dass die eine vergewaltigt wird und die andere nicht
ich verstehe es nicht

und Du?

Was Du damit zu tun hast und ob tiberhaupt

und wie es fiir Dich ist soviel Schmerzen zu sehen

und warum Du manchmal so weit weg zu sein scheinst
kannst Du mir das erklaren?

Ich wiinsche mir von Dir dass Du weinen kannst Gott
oder fluchen oder licheln je nachdem

nicht herrscherkalt nicht unberiihrbar irgendwo da oben
so bist Du doch nicht oder?

Wie ist das nun mit Deiner Allmacht Gott

und dem letzten Wort das Du versprochen hast

und wieso nicht schon jetzt und wann denn endlich

und worum geht es iiberhaupt in diesem seltsamen Leben?
Antwort erbeten

Dieses Gedicht oder dieses Gebet stammt von Carola Moosbach, deren Texte
ich vor vier Jahren zusammen mit der katholischen Theologin Aurica Jax erneut
herausgegeben habe.

Ich mag dieses ,Kreuzverhor®, weil es so selbstbewusst daher kommt. Und
weil mir das darin vorgestellte Bild des Géttlichen wichtig ist. Carola Moosbach
weigert sich, Gott als ,Herrscher® zu sehen, ,irgendwo oben® Sie wiinscht sich
Gott ganz nah, Gott, die mitfiihlt.

Wie machtvoll Gott nun ist, was Gott zur Vergewaltigung sagt, darauf ant-
wortet sie — zumindest in diesem Gedicht - nicht.

Die Autorin traut sich, quédlende und vielen Menschen vertraute Fragen zu
stellen: Wie passen Gottes angebliche Allmacht mit seiner - in unseren Kirchen
selten ,ihrer“— Barmherzigkeit zusammen? Was niitzt ein Gott, der ,von oben®
zuschaut, wenn der Korper und die Seele eines Kindes, einer erwachsenen
Person groflen Schaden nehmen? Wann geschieht endlich Gerechtigkeit?

1 Ins leuchtende Du, Aufstandsgebete und Gottespoesie von Carola Moosbach, hg. von Birbel
Funfsinn und Aurica Jax, Berlin 2021, 37.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 BARBEL FUNFSINN

Fertige oder vorschnelle christliche Antworten ertrigt Carola Moosbach
nicht. Das kennen wir aus dem Hiobbuch in der Bibel, als seine Freunde
erkldren: ,Du wirst gesiindigt haben und deshalb ergeht es dir nun schlecht
Heute heif’t das vielleicht etwas anders.

Es gibt keine Erkldrung, warum es den einen Menschen trifft und den
anderen nicht. In der Bibel setzen sich viele Autor_innen stindig mit dem
unverschuldeten Leiden auseinander, besonders in den Psalmen.

Carola Moosbach, geb. 1957, studierte Juristin und spétere Autorin, brach
mit ihren Gedichten - oder besser gesagt: Gebeten — ein Tabu. Zwischen 1997
und 2001 veroffentlichte sie drei Gedichtbande! Die damals 40-jahrige Autorin
benannte selbstverstdndlich ihre Missbrauchserfahrungen in ihren Gebeten. Sie
konfrontierte die (kirchliche) Offentlichkeit mit Texten, die schreckliche Kind-
heitserlebnisse, traumatische Erfahrungen beinhalteten. Rund 30 Jahre nach
dem Grauen in ihrer Kindheit und Jugend schrieb sie sogenannte Stor- und
Aufstandsgebete, aber auch beeindruckende Lobgedichte.

Ein Rezensent schreibt: ,Dieses Buch ist eine Zumutung. Es stort die Ruhe.
Es zerstort Gottesklischees. Es bricht Tabus. Carola Moosbach schreibt ,Got-
tespoesie. Moosbach traut sich, in einer Zeit des Verstummens Gott gegeniiber
zu beten. Aber nicht wohlfeil, anbiedernd oder ehrfiirchtig. ,Psalmisch’ betet sie
vielmehr. Und das heif$t, mit der ganzen Wucht an menschlichen Erfahrungen,
die sie machen musste.

Fiir mich sind die Texte von Carola Moosbach moderne Psalmen, die uns
auch angesichts von sexuellem Missbrauch, von Gewalt, die haufig Frauen und
Kinder erfahren, helfen konnen, eine Sprache zu finden. Thre Redeweise kann
Betroffene und Nicht-Betroffene, die mitfiihlen und theologisch oder pastoral
arbeiten, anleiten.

Die Texte sind jedoch auflerdem eine moderne Form von Gottes-rede bzw.
lehren sie mich/uns, wie wir heute zu und von Gott, dem Géttlichen, sprechen
konnen.

Im Folgenden werde ich einige Texte vorstellen, die ich so angeordnet habe,
dass sie den moglichen Schritten in einem Heilungsprozess nach erfahrener
Gewalt entsprechen.

1. Klagen

Angsteinbriiche?
Da sind sie wieder
im Schlaf diese Schritte

Andreas Heek, Moosbach. Ins leuchtende Du, in: Kirchliche Arbeitsstelle fiir Mannerseelsorge
und Minnerarbeit in den deutschen Didzesen eV., https://kath-maennerarbeit.de/moosbach-i
ns-leuchtende-du/, [12.07.2025].

3 Moosbach, Ins leuchtende Du, 26.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://kath-maennerarbeit.de/moosbach-ins-leuchtende-du/
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kath-maennerarbeit.de/moosbach-ins-leuchtende-du/

TRAUMA-PSALMEN DER GEGENWART 109

die kenn ich schon

und auch den Atem

der riecht nach Vater

ist plotzlich ganz nah

wie damals und gestern

da zahlt keine Zeit

und heilt keine Wunden

da reicht auch Gott nicht hin
und weine und schreie

dann doch zu ihr

zu Dir am Morgen

kein feste Burg

bist Du mir gewesen

die Mauern gebrochen die Seele

Carola Moosbach ist mutig, sie bleibt nicht im stillen Kémmerlein, sondern sagt
ihre Wahrheit, erzahlt, was sie erfahren musste — wenn auch erst viele Jahre
spater. Der Schmerz ist zu dem Zeitpunkt des Schreibens weiterhin sehr tief.

Es ist not-wendig, dass Nicht-Betroffene den Schmerz mit aushalten, zuho-
ren und Anteil nehmen. Kirchenmenschen miissen ertragen lernen, dass es
manchmal keine Antworten gibt und weder Weinen, Reden noch Beten niitzen.

Fiir Carola Moosbach ist es heilsam zu klagen, auch wenn es lange gedauert
hat, bis sie das Unbeschreibliche in Worte fassen konnte.

Soweit ich weif3, hat sie erst einige Jahre Jura studiert und kurz als Juristin ge-
arbeitet, bevor sie als solche arbeitsunfahig wurde und das Schreiben aufnahm.
Manchmal ist es am schwersten fiir die betroffene Person, sich zunichst selbst
einzugestehen, dass sie verletzt ist, leidet und Hilfe benétigt. Carola Moosbach
hat Menschen getroffen, die ihr zuhorten und sie begleiteten. Und spdter hat sie
sich mit ihrer Poesie an die Offentlichkeit gewandt.

Einige ihrer Klage- und Schrei-Texte sind schwere Kost. Dahinter steht je-
doch ihre Erfahrung, dass das laute (An-)Klagen befreiend wirkt. Sie traut sich,
das scheinbar Unertréigliche in Worte zu fassen und weif$ bzw. wiinscht, dass
zumindest Gott das aushlt.

Nachtgedanken*

Lieber nicht

daran denken

aber es kreist mich ein lieber nicht
dariiber sprechen

aber ich ersticke daran lieber nicht
so viel fithlen

aber es tut so weh lieber doch
alles sagen

konnen

wenigstens Dir Gott

4 A..0.,33.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 BARBEL FUNFSINN

Schmerztage’

Heute musst Du mir alles sein Gott
allgute Freundin und Hoffnungsbrot
bergende Dunkelheit

Das Erlebte soll nicht das letzte Wort haben, es darf nicht ihr ganzes Leben
bestimmen. ,,Gott“ steht fiir die Kraft, die keine Angst vor Selbsthass, Ekel und
Rachegeliisten hat, vor Erfahrungen der absoluten Ohnmacht. ,Gott® ist der
Name fiir eine Kraft, die hoffentlich weiter weif? und heilende oder zumindest
trostende Wege fiihrt.

2. Schreien

Schaffe mir Recht®

(nach Ps 22)

Ich schreie zu Dir Gott mit letzter Kraft

ich schreie um Hilfe in alle Richtungen

aus dem Schmerzensabgrund rufe ich nach Dir Gott
und finde doch nicht Deine Spuren

sie reden mich mutlos und klein
begraben mich unter Totschweigesitzen und Positiv-denken-Geschwiitz [...]

Du hast mich ins Dasein gerufen

von Anbeginn an hast Du das Gute gewollt

mich angefiillt mit Atem und Kraft

lass mich jetzt nicht alleine Gott

ich bin so miide es tut so weh

dreckig fiihle ich mich und beschmutzt fiir immer
vom Vater besudelt die Wiirde mit Fiiflen getreten...

Die Beterin fordert Gerechtigkeit. Nicht erst im ,,Himmel®, sondern in diesem
Leben. Wie schwierig es ist, dies im deutschen Justizwesen oder unseren Kir-
chen zu erlangen, ist bei einem gescharften Blick in unsere Medien leicht zu
erkennen.

Wie auch in den Psalmen fiihrt sich die Autorin vor Augen, dass Gott sie ins
Leben rief, Gott ihr Atem und Lebenskraft schenkte. An diese Erfahrung kntipft
sie in ihrem Schmerz an. Gott ist das Du, zu dem sie rufen kann. Das Du, das
sie mit grenzenloser Giite und Zartlichkeit verbindet. Alles das, was die eigene
Familie nicht geben konnte. Die Suche nach bedingungsloser Zuwendung und
Zugehorigkeit dauert manchmal ein Leben lang, vor allem, wenn schon in der
Kindheit sexuelle Gewalt von den nahesten Menschen ausgeiibt wurde.

Carola Moosbach schweigt nicht {iber ihren gewalttitigen Vater. In biblischen
Texten ist in solchen Zusammenhéngen von dem , Feind® die Rede. Feinde sind

5 Aa.0.,57
6 A..0., 67

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUMA-PSALMEN DER GEGENWART 111

die, die andere Menschen krank machen, sie als Objekte behandeln und zersto-
ren. Einen vertrauten Menschen als Feind zu betiteln erfordert aufSerordentlich
viel Kraft und Mut, denn die Umwelt reagiert haufig mit Unverstandnis. Umso
wichtiger ist es, dass Menschen den Betroffenen glauben und sie unterstiitzen.

Manchmal ist niemand da, auch keine ,,Schwester Gott“ (s.u.). Der ,,Schmer-
zensabgrund® kann so tief sein, dass jedes Schreien ins Leere zu tonen scheint.
Vielleicht hat Carola Moosbach vorher schon einmal die Erfahrung gemacht,
dass da ein Gegeniiber, ein anteilnehmendes Du fiir sie da war, an das sie sich
nun wenden kann. Oder sie sehnt sich einfach danach, es muss noch mehr
geben als das Nichts.

3. Rache wiinschen

Wie alle Menschen kennt Carola Moosbach auch Gefiihle von Zorn und Hass.
Gepaart mit dem Wunsch nach Rache. In ihren Gedichten verschweigt sie sie
nicht schamvoll, genauso wenig wie es biblische Psalmbetende tun. Hassgefiihle
und Rachephantasien sind Ausdruck von groflem Schmerz. Je deutlicher solche
Emotionen und Gedanken beschrieben werden, desto ungeheuerlicher ist das
Ausmaf des Leids der Betroffenen. Das muss von denjenigen verstanden wer-
den, die solche Texte lesen.

Ein erster, grofSer Schritt zum Leben zuriickzukehren ist, den Schmerz zuzu-
lassen, zu stohnen und zu schreien, statt ihn in sich hineinzufressen. Das Spre-
chen mit Gott, auch das Anschreien und Anklagen Gottes, ist eine Art Ventil,
um nicht vollig tiberwiltigt zu bleiben. Die sogenannten Feindespassagen in
den Psalmen (z.B. Ps 8; 11; 55; 88 und 139) sind dafiir ein gutes Beispiel.

Rachepsalm’

Ich fordere Deine Gerechtigkeit Gott

hilf mir tritt Du fiir mich ein

lass ihn zittern vor Angst diesen Kinderseelenmdorder

zu einem Nichts soll seine Seele schrumpfen

Du sollst mein Racheengel sein Gott

hilf mir tritt Du fiir mich ein

lass ihn nicht davonkommen diesen ehrbaren Schrebergértner
erfinde die Hoélle neu fiir ihn

[...]

In mir tut alles so weh Schwester Gott

hilf mir tritt Du fiir mich ein

lass es nicht diesen Dreckskerl sein der als letzter lacht Gott
und erlose mich von meinem Vater fiir immer.

Amen

7 A.a.0., 6l

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 BARBEL FUNFSINN

Das Unrecht, hier der sexuelle Missbrauch durch den Vater, muss hinausge-
schrien werden, so oft, bis es nicht mehr nétig ist. Zumindest Gott muss
anerkennen, dass das, was der Vater getan hat, ein Verbrechen war.

Gott ist fiir die Betende wie in den biblischen Psalmen auch der Auffangort
fir Ohnmacht, Wut und Hass. Sie haben nicht vor, Rache zu tiben. Sie tiberlas-
sen es Gott. Allerdings drangen sie Gott zum Handeln. ,Gott ist Gedachtnis®
(Dorothee Solle), das Unrecht wird nicht vergessen. Es soll Recht geschehen.
Deshalb ist es wichtig, dass wir solche Gebete oder Gedichte lesen und horen.

4. Sich Versohnen

In christlichen Gemeinden sprechen wir viel {iber Vergebung und Versohnung.
Kann es bei den Erlebnissen, die Carola Moosbach schildert, dazu kommen?
Sie lehnt phrasenhafte fromme Worte ab und sucht solche, die wahrhaftig und
ehrlich sind. Ein Gebot der Vergebung akzeptiert sie nicht. Der Respekt vor
dem Schmerz und den Gefiihlen der betroffenen Person gebietet Begleitperso-
nen, dies zu akzeptieren.

Unterschiedliche Faktoren tragen manchmal dazu bei, dass eine Uberlebende
vergeben kann. So etwas ,Ubermenschliches® sollte jedoch niemand von einer
Gewaltbetroffenen erwarten.

Das Perfide an Missbrauch ist, dass die Opfer lange iiberzeugt wurden, die
Gewalt selbst verursacht oder hervorgerufen zu haben. Sich selbst zu lieben,
anzunehmen mit der eigenen Geschichte, den eigenen Wunden und Fehlern, ist
harte Arbeit. Die vernarbten Wunden kennzeichnen die Seele eines Menschen
ein Leben lang. Deshalb nennen sich viele auch ,Uberlebende“ Das Unrecht
kann nicht ungeschehen gemacht werden, doch die Betroffenen konnen lernen,
mit der Verwundung zu leben und ihrem Leben Sinn und Wiirde verleihen.
»Mein Sieg iiber die sexuelle Gewalt ist, dass ich lebe und gliicklich bin®, so eine
betroffene Frau.$

Die Angst und der Schmerz sind nicht fiir immer verschwunden. Doch
die zartliche Stimme der Schwester Gott und anderer mitfilhlender Menschen
konnen Wunder tun. Scham und Selbsthass verschwinden.

5. Gottes-rede , -poesie

Die Bilder, die die Autorin fur Gott benutzt, sind kreativ und befreiend. Sie
tiberwindet die jahrhundertealten patriarchalen Muster und findet Worte, die

8 Das sagte eine Teilnehmerin der Tagung ,Gewalt gegen Frauen in Kirche und Orden’, 27.-
28.9.2019, in Siegburg, verantwortet von der Deutsche Ordensobernkonferenz und der Deut-
schen Bischofskonferenz (Frauenseelsorge).

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUMA-PSALMEN DER GEGENWART 113

der Gewalt und dem Unrecht standhalten: ,Hoffnungsbrot, ,bergende Dun-
kelheit, ,Gottflamme Du Schone® ,Lichtkonigin®, ,Wundermacht des Lebens®.
Gerade im Zusammenhang mit sexueller Gewalt ist es dringend geboten, nach
neuen Bildern zu suchen. Die Tragheit oder Verzagtheit unserer Kirchen und
Hochschulen, feministische theologische Erkenntnisse aufzunehmen, ist frap-
pierend.

Carola Moosbach verlasst sich auf Gott, das leuchtende Du, dessen Strome
des Mitgefiihls und der Barmherzigkeit im Alltag zu finden sind. Dazu gehort,
das Bekdmpfen von schmerzhaftem Griibeln und niederschlagenden Gedanken
sowie Gefiihlen.

Mit ihrem Glaubenszeugnis schliefle ich:

Ich lasse dich nicht®
Deine Liebe nehme ich beim Wort
niemals werde ich glauben dass ich nicht zéhle fiir Dich

mein Vertrauen wird Dich bezwingen Gott
dass Du mich segnest und alles wirst fiir mich
in allem

Gott Du verborgene Weberin
mit zartlichem Atem
webst Du mir Heilfaden in die Seele

° Erste Strophe: Carola Moosbach, Himmelsspuren, Neukirchen-Vluyn 2001, 120; Zweite Stro-
phe: dies., Lobet die Eine, Mainz 2000, 73.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Prozesse kollektiver und individueller
Selbstverstandigung

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit
Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse

Anja Marschall

Poesie, Beziehung, Zeit — diese Dimensionen prigen alttestamentliche Klage
auf ganz besondere Weise. Klage ist keine Alltagssprache, sondern Poesie:
Sprache der Bilder, der Briiche, der sich verdichtenden Zeichen. Sie ist keine
Alltagssprache, sondern Gebet und somit Beziehungssprache: Rede zu Gott,
vor Gott, zum Selbst, zu und vor Menschen. Keine Alltagssprache, sondern
Untagssprache: jenseits der Weltzeit, zwischen den Zeiten, liminal, in und aus
Krisenzeit, in kultischer Zeit.

Im Folgenden werde ich diese drei Aspekte anhand ausgewdhlter alttesta-
mentlicher Beispiele ndher beleuchten, um im Anschluss daran homiletische
Impulse zu entfalten. Diese haben zum Ziel, die Tradition der Klage verstarkt
im Sonntagsgottesdient zu verorten. Als Inspiration dient dabei Henning Lu-
thers vielzitierte Abhandlung ,Die Liigen der Troster®, die auf ihre mogliche
homiletische Wirkkraft hin untersucht wird.!

1. Sprache: Die Skizze und der Bruch

Klage, wo auch immer sie im Alten Testament begegnet, findet poetisch Aus-
druck. In den Psalmen, im Buch Hiob, in den Klageliedern, im Jeremiabuch -
tiberall legt der Parallelismus membrorum mit seiner scheinbaren Redundanz
auf doppelte und dreifache Weise jeden Gedanken vor die Lesenden. Als be-
stiinde Klagepoesie in der Hebrdischen Bibel aus formalisierter Wiederholung:
ein stetiger Wechsel der Glieder, eingebunden in traditionelle und verfremden-
de Metaphern, in einem stabilen Klageformular mit vorgegebenen, aufstreben-
den Stufen: Anrede, Klage, Bitte, Lobgeliibde.

So einfach ist es freilich nicht. Das Klageformular ist nicht so starr, wie in der
alttestamentlichen Forschung bis vor wenigen Jahren angenommen wurde, der
Parallelismus membrorum ist keineswegs redundant und Metaphern kénnen
Wirklichkeit nicht nur verfremden, sondern bringen sie oftmals erst treffend zur
Sprache.

1 Vgl. Henning Luther, Liigen der Troster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforderung
fiir die Seelsorge, in: PT 33.3/1998, 163-176.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 ANJA MARSCHALL

Einleitend habe ich die Klagepoesie als Sprache der sich verdichtenden Zei-
chen charakterisiert. Diesen Ausdruck, der im Parallelismus membrorum seine
Form findet, bezeichnet Andreas Wagner als ,moglichst plastisch prazise“.
Gleiches leistet die Metaphorik der Psalmen, die, wie Ernstpeter Maurer unter-
streicht, auf skizzenhafte Weise prazise wird:

[Die althebrdische Metaphorik, A.M.] ldsst sich vergleichen mit den charakteristischen Ge-
sichtsziigen einer Person, die mit wenigen Strichen gezeichnet werden. Jeder Strich ist fiir
sich genommen bedeutungslos, doch gerade so setzen die wenigen Ziige die Mimik in Gang,
die Bewegung im Gesicht. [...] Daher ist sie [die Skizze, A.M.] wegen ihrer Mehrdeutigkeit
prazise. Es ist iibrigens keine triviale Aufgabe, in einer Skizze die charakteristischen Ziige zu

treffen.

Maurer kommt zu dem Schluss: ,Die Alternative zur Eindeutigkeit ist demnach
nicht die Vagheit, sondern die sprachliche Sensibilitit** Ein Beispiel fiir diese
sprachliche Sensibilitdt der skizzenhaften Poesie bildet der Beginn von Ps 69
(V.2f):

Rette mich, Gott, denn das Wasser geht mir bis zur Nepes!
Ich bin versunken in tiefen Schlamm und da ist kein fester Grund!
Ich bin in Tiefen des Wassers gekommen und die Strémung schwemmt mich fort.

Die betende Person versinkt in diesen Versen nicht viermal gleichermaflen in
Wasser, sondern zeigt in skizzenhaften Metaphern ihre Lage prazise auf. Ich
versuche eine Ubertragung.

»Das Wasser geht mir bis zur Nepas: Meine Lebenskraft ist bedroht.

»Ich bin versunken in tiefen Schlamm. Ich komme nicht aus eigener Kraft heraus, ich stecke
fest und bin geldhmt.

»Da ist kein fester Grund.“ Ich habe keinen Boden unter den FiifSen, keinen Ansatzpunkt,
keinen Handlungsspielraum.

»Ich bin in Tiefen des Wassers gekommen.“ Die Tiefen des Wassers verweisen auf einen
Bereich des Meeres, der vergleichbar ist mit dem, was wir heute Tiefsee nennen, und der
verbunden ist mit Dunkelheit, Schwindel und bedrohlichen Kreaturen. Ich bin umgeben von
undurchsichtigem Chaos.

,Und die Stromung schwemmt mich fort Ich habe keinerlei Kontrolle und werde in den Tod
gerissen.

Wenn Metaphern wie hier im Rudel auftreten und um einen Punkt maandern -
das bedrohliche Wasser — wird der Gehalt der Verse nicht wiederholt, sondern
verdichtet. Er wird von Vers zu Vers klarer, bis der nachste Gedanke, die nachste

Andreas Wagner, Der Parallelismus membrorum zwischen poetischer Form und Denkfigur, in:
ders., Beten und Bekennen. Uber Psalmen, Neukirchen-Vluyn 2008, 236-261:252.

Ernstpeter Maurer, Die Metapher als eigentliche Rede. Zur Verwicklung von Sprache und
Wirklichkeit, in: Raphaela J. Meyer zu Horste-Biithrer/Walter Bithrer (Hg.), Relationale Er-
kenntnishorizonte in Exegese und Systematischer Theologie (MthSt 129), Leipzig 2018, 33-
54:45f. (Hervorhebung im Original).

* A.a.0., 40 (Hervorhebung im Original).

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 119

Emotion in den Blick kommt.> Diese sensible, plastische und sich verdichtende
Sprache prégt nicht nur die Klagepoesie der Psalmen, sondern auch den Kern
des Hiobbuchs. Tod Linafelt formuliert in einem aktuellen Aufsatz die berech-
tigte, doch bislang nicht offen gestellte Frage: ,Why is there Poetry in the Book
of Job?“ Warum ist dieser berithmte Mittelteil aus Streitreden, Monologen und
Gottesreden in Poesie gehalten und nicht in Prosa? Linafelt kommt zu dem
Schluss, dass die besondere Sprache der Poesie einen Einblick ins Innenleben
von biblischen Figuren ermdglicht, den die Narrative des Alten Testaments
meist verwehren. Er schreibt: ,Poetry is, in fact, the preferred mode for the ex-
pression of feeling and of thought.“® Wenn es im GrofSen und Ganzen nicht um
Geschichten geht, sondern um Gefiihle und Gedanken, greifen die Autorinnen
und Autoren recht zuverlissig zu Poesie.

Im Falle der Reden Hiobs ist es, unter anderem, die Poesie der Klage. Sie
driickt das Zusagende ganz anders aus als Prosa es je konnte. Nicht nur mit an-
derer Struktur, sondern mit gianzlich anderer Sprache, die in der verschachtelten
Struktur der Parallelismen sowie der verschiedenen wechselnden Elemente ei-
nes Klage- und Anklagegebets komplexen Sinn entfaltet. Linafelt bezeichnet die
hebridische Poesie als verbally inventive.” Im Poetischen entstehen Sprachmog-
lichkeiten und damit Denkmoglichkeiten.® Ohne diese wiren einige Gedanken-
spiele des Hiobbuches buchstablich undenkbar.

Auch die aktuelle Traumaforschung zu Klagetexten, wie sie etwa auch von
einigen Autor:innen dieses Bandes vertreten wird, entfaltet sich entlang dieser
sprach- und gedankenfoérdernden Kraft der Klagepoesie. Ich mochte hier vor
allem auf einen strukturellen Punkt eingehen, in dem die Poesie der Klage und
die Sprache angesichts von Traumata Parallelen aufweisen.” Alltagssprache wird
von Trauma-Betroffenen oftmals als nicht geeignet empfunden, traumatische
Erfahrungen auszudriicken. Aus diesem Grund beginnen viele Traumatisierte
die Erzahlung ihrer Geschichte mit der Zeit vor dem Trauma, die durch einen
Riss, der den vorherigen Eindruck der Ordnung und Kontinuitdt zerstort hat,
vom Jetzt geschieden ist. Nicht das Trauma selbst steht somit im Zentrum der
Erzéhlung, sondern der Riss, den es hinterlassen hat.

Zum Parallelismus membrorum als Form des Empfindungsausdrucks vgl. bereits Johann
Gottfried Herder, Vom Geist der ebriischen Poesie, DefSau 1782, 24. Zur Kritik daran sowie
der pragnanten Herleitung, dass es sich beim Parallelismus membrorum primér um eine
Ausdrucksform fiir Gedanken handelt, vgl. Wagner, Der Parallelismus membrorum.
j Tod Linafelt, Why is There Poetry in the Book of Job?, in: JBL 140.4/2021, 689.

Ebd.
Auch Andreas Wagner zdhlt zu den zentralen kognitiv-noetischen Leistungen des Parallelismus
»die Eroffnung eines Erkenntnisraumes, in dem sich das Verstehen hin und her bewegen kann
und das damit eine dynamische Dimension hat“. Wagner, Der Parallelismus membrorum, 252.
Vgl. zum folgenden Abschnitt auch die lingeren Ausfithrungen in Anja Marschall, Klage als
Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiobbuch (FAT II 151), Tiibingen 2024,
insbesondere 42-48.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 ANJA MARSCHALL

Die Sprachlosigkeit von Traumatisierten in Bezug auf das Trauma ist nicht
immer umfassend. Oft erscheinen auch Formen der Erzdhlung, die als rup-
turing speech bezeichnet werden.® Sie zeichnen sich durch Veranderungen
des Sprachrhythmus, Inkohdrenz des Inhalts oder Szenenhaftigkeit der Schil-
derung aus. So lassen sich Liicken, Umbriiche, Wiederholungen und Aporien
als sprachliche Encodierung des Traumas verstehen."! Dabei wird nicht nur das
Trauma, sondern auch die Vorgeschichte nachtréglich inszeniert.!?

In den Klagepsalmen muss die Ruptur im Erleben der Leidenden nicht
plausibiliert werden, sondern kann als sprachlicher Bruch Abbildung finden.
Der Bruch trennt die Zeit vor der Krise, ausgezeichnet durch Sicherheit und
Gottesgewissheit, von der gegenwirtig erfahrenen Zeit der Verstorung und der
Gottesferne. Dieser formal durch eine Leerstelle abgebildete Riss bildet das her-
ausragendste und vielleicht seltsamste Element der Klagegebete: der sogenannte
Stimmungsumschwung. Es handelt sich um einen formalen Umbruch von Klage
zu Lob oder Dank oder von Lob zu Klage.

Der bekannte Riss innerhalb des Gebets bildet zum einen ein Ringen um
Sprache, Sinn, Selbst- und Weltbild angesichts von dramatischen Krisen ab.?
Zum anderen ist das Klagegebet aufgrund der Form des Bruchs besonders
geeignet, inkohdrentem, bislang undeutbarem Erleben Ausdruck zu verleihen.
Der traditionell anerkannte Vorgang der Klage ermdglicht zudem den Betenden
der Hebriischen Bibel, in einer Krisensituation auf bewidhrte und bekannte
Worte zuriickzugreifen und diese auf sich selbst zu beziehen. Leidende, die sich
in alttestamentliche Klagesprache einfinden, sind in der Tradition der Klage
aufgehoben. Sie sind nicht allein mit jhrem Leid und ihrer Klage. Insbesondere
die Adressierung Gottes und der daraus folgende Ablauf von Ich-, Feind-, und
Gottklage leisten im Gebet einen wesentlichen Beitrag zur Sprachfindung. Auch
durch die Tradition getragene formelhafte Gebets-Idiome helfen bei der An-
nahme eines Gebetsnarrativs, das Einstiegshilfe zur Eigenformulierung leisten
kann.

Nicht allein sind die Betenden auch wihrend ihres Klageausdrucks. Es ist
eine Offentliche Poesie. Die kultische Verortung der Volksklagetexte ist inzwi-
schen nicht mehr unumstritten, doch steht fest, dass viele kollektive Texte

Vgl. auch Pia Andreatta, Diskontinuititssprung und Ruptur. Traumatischer Bruch und
Wachstum, in: ZPPM 7.1/2009, 49-59:51; Guido Flatten, Posttraumatische Belastungsstorun-
gen, in: Glinter Schiepek (Hg.), Neurobiologie der Psychotherapie, Stuttgart 22011, 450-
471:463; Gottfried Fischer/Peter Riedesser, Lehrbuch der Psychotraumatologie (UTB fiir Wis-
senschaft 8165), Miinchen/Basel 1998, 94-96.

1 Vgl. Elizabeth Boase/Christopher Frechette, Defining ,Trauma“ as a Useful Lens for Biblical
Interpretation, in: Elizabeth Boase/Christopher Frechette (Hg.), Bible through the Lens of
Trauma (Semeia Studies 86), Atlanta GA 2016, 1-23:11-13.

12 Vgl. Hermann Mitterhofer, Trauma - Ereignis — Symptom, in: ZPPM 7.1/2009, 70f.

13 Vgl. auch Nikolett Mdricz, Wie die Verwundeten — derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phino-

menologie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 und 137 (FRLANT 282), Géttingen 2021,

43.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 121

recht bald kultisch in Trauer- und Gedenkfeiern genutzt wurden. Sollte es sich
um literarische Produkte handeln, so dann doch um solche, die kurz darauf
Gehor grofier Gruppen innerhalb eines kultischen Geschehens fanden.* Wie
sieht es nun mit der sog. individuellen oder personlichen Klage aus? Es ist
wahrscheinlich, dass einige der alttestamentlichen individuellen Klagegebete
laut vor einer Kleingruppe vorgetragen wurden, die mit den Worten teils direkt,
teils indirekt angesprochen wurde und deren Mitglieder folglich auch an der
weiteren Entwicklung der Situation des klagenden Menschen beteiligt waren.
Somit sollte die Klage der Psalmen auch in diesen Fillen nicht im modernen
Sinne als privates Gebet verstanden werden, sondern als personliches Gebet
innerhalb einer Gemeinschaft.’>

2. Beziehung: Vom Leib zu Gott und Menschen
2.1 Selbst und Leib

Im Zuge eines Klagegebetes werden verschiedenste Beziehungen angesprochen
und bearbeitet: die Relation zum Selbst, zu den Mitmenschen sowie zu Gott.
Das Alte Testament kennt eine Form der Klage, in der die Gottesbeziehung auf
besonders dramatische Weise in den Blick genommen wird. Sie findet sich in
Texten, die der Tradition der psalms of complaint angehoéren. Diese Psalmen
(vgl. u.a. Ps 22) zeichnen sich durch drastische Gott-Klage aus, die Gott ganz
oder teilweise fiir die Situation der Betenden verantwortlich macht; im Gegen-
satz zu psalms of plea, in denen die Notlage vor Gott gebracht wird, ohne Gott
fir das Leiden anzuklagen (vgl. u.a. Ps 9-10).!° Durch einen deutlichen Anteil
an Gott-Klage streiten die Klagenden in der Complaint-Tradition nicht nur mit,
sondern auch gegen Gott. Es handelt sich um radikalen Protest, der in der Lage
ist, die vorherrschende Gottes- und Weltsicht grundlegend in Frage zu stellen.”
Auch Hiob nutzt diese Form der Anklage fiir sich, steigert sie auf drastische
Weise und reflektiert zudem den Sinn dieser Art der Anrede Gottes.

Allen Klagetexten der Hebraischen Bibel und so auch den Texten der Com-
plaint-Tradition ist eigen, dass sie sich in erster Linie leiblicher Metaphern

4 Beziiglich der Entstehungstheorien vgl. Konrad Schmid, Literaturgeschichte des Alten Testa-

ments. Eine Einfithrung, Darmstadt 2008, 116. Zum Verhdltnis von Sitz im Leben und Sitz in
der Literatur des Psalters vgl. Serge Frolov, Sitz im Leben vs. Sitz in der Literatur, in: Ariel
Feldman/Timothy Sandoval (Hg.), Petitioners, Penitents, and Poets. On Prayer and Praying
in Second Temple Judaism (BZAW 524), Berlin 2020, 43-67.

Vgl. auch Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung, 9-13.

Vgl. Craig Broyles, The Conflict of Faith and Experience. A Form-Critical and Theological
Study (JSOT.S 52), Sheftield 1989, zusammenfassend 52f.

Vgl. Carleen Mandolfo, God in the Dock. Dialogic Tension in the Psalms of Lament (A
Continuum Imprint 357), London 2002, 161.177f.

15
16

17

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 ANJA MARSCHALL

bedienen.”® Der Leib” der Betenden steht mit anderen Menschen sowie mit
Gott in Beziehung: Feinde maltratieren den Leib, Gott wirkt ebenfalls auf ihn
ein und die betende Person beobachtet all diese Eindriicke und formuliert
ihr Leid wiederum stets leibbezogen gegeniiber Gott und Menschen aus. Wie
vordergriindig dieser leibliche Ausdruck ist, zeigt sich in einem Blick auf kol-
lektive Klage. Denn selbst das Kollektiv der Volksklagepsalmen beschreibt das
gemeinsame Leiden als ein leibliches. So formuliert der kollektive psalm of
complaint Ps 44 (V. 26): ,Im Staub zerflief3t unsere Neepes, und an der Erde
klebt unser Unterleib:*

Wenn das Volk leidet, leidet sein Leib wie ein Leib. Die Gruppe benennt
hier nur eine Nepes, nur einen Unterleib (Beten), weil es um die Lebenskraft,
das Uberleben und die Zukunft des Volkes geht. Beten ist der Mutterleib, dem
durch Gott Zukunft eroffnet oder verschlossen wird. Die Nepes ist nicht nur
die Lebenskraft der Menschen, sondern auch ihr kultischer Beziehungspunkt zu
Gott. Leben, Gottesbeziehung und Zukunft des Gottesvolks stehen in Ps 44 auf
dem Spiel.?0

Interessanterweise erfahrt das Leiden der Betenden auf diese Weise in der
althebraischen Klagepoesie nicht nur leiblichen Ausdruck, sondern die Beten-
den erfahren in der Auseinandersetzung mit ihren leiblichen Regungen auch
leibliche Impulse. Die Betrachtung der Selbst-Beziehung anhand des eigenen
Leibes wird zum Katalysator der Auseinandersetzung mit der Gottesbeziehung,
wenn in einigen Klagetexten der Impuls, sich Gott durch Klage zuzuwenden,
vom Leib des betenden Menschen ausgeht. Ruah, Nepes oder auch andere
Anteile des Leibes richten die Aufmerksamkeit auf sich und ihr Leiden an Got-
tesferne: Die Neepes schreit (Ps 42,2), diirstet (Ps 42,3), ekelt sich (Hi 10,1), ist
leidgesittigt (Ps 88,4) oder verbittert (Hi 7,11), die Ruah ist verengt (Hi 7,11). Die

18 Vgl. Danilo Verde, Trauma, Poetry and the Body. On Psalter’s Own Words for Wounds, in:
Biblica 101.2/2020, 208-230; Susanne Gillmayr-Bucher, Body Images in the Psalms, in: JSOT
28.3/2004, 301-326.

Leib ist als eigene Korperlichkeit definiert, die subjektiv erfahren und beschrieben werden
kann. Er ist der Ort des affektiven Betroffenseins, an dem der Korper dem Menschen selbst
spirbar wird. Die Leiblichkeit lasst sich auch in Bezug auf die Interaktion mit anderen
erweitern. Vgl. Hilge Landweer, Denken in Raumkategorien. Situation, Leib und Ausdruck bei
Helmuth Plessner und Hermann Schmitz, in: Aida Bosch/Joachim Fischer/Robert Gugutzer
(Hg.), Korper - Leib — Sozialitat. Philosophische Anthropologie und Leibphidnomenologie:
Helmuth Plessner und Hermann Schmitz im Dialog (Vital Turn: Leib, Kérper, Emotionen),
Wiesbaden 2022, 147: ,Streng genommen bedarf die Charakterisierung, Leib sei dasjenige,
was man von sich spiire und sich in der Perspektive der 1. Person erschliefe, einer Erganzung.
Der Leib kann in der Interaktion mit anderen aus der Perspektive eines Du, also einer 2.
Person, und auch im Plural als Wir und als Ihr erfahren werden.“ Auch dies bildet sich im
Alten Testament ab (vgl. Ps 44,26). Zur Anwendung des Leibbegriffs auf die Leibsphire des
Menschen in der Hebréischen Bibel vgl. Bernd Janowski, Anthropologie des Alten Testaments.
Grundfragen — Kontexte — Themenfelder, Tiibingen 2019, 137f.

Zur Ubersetzung, Exegese und Interpretation von Ps 44 vgl. Marschall, Klage als Ausdruck
und Aneignung, 141-189.

19

20

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 123

Selbstwahrnehmung erfolgt daraufthin vom Inneren des Leibes nach aufien:?!
vom Leib zu den Auswirkungen des sozialen Umfelds, iiber die eigene Position
darin bis zu den Auswirkungen der Gottesbeziehung bzw. der Ferne Gottes.

Der von Linafelt beschriebene Erfindungsgeist, der aus Klagesprache er-
wachst, lasst sich an dieser Stelle besonders eindriicklich beobachten, denn
im weiteren Verlauf des Gebets konnen wir den Betenden regelrecht beim
Denken zuhoren. Der Fortgang der niedergeschriebenen Klagegebete bildet
ab, wie die leibliche Wahrnehmung zu gedanklicher Auseinandersetzung fiithrt
und diese wiederum zur Akzeptanz der eigenen Gottesbediirftigkeit leitet. In
der Beobachtung der verschiedenen leiblichen Aspekte des Leidens erleben
die Betenden ihr Bediirfnis nach Gottesndhe auf intensivierte Weise und erken-
nen die andauernde Gottesferne als Grund ihres Leidens. In allen genannten
Textstellen, Ps 42-43; 44; 88; Hi 7 und Hi 10, geben die Betenden schliefllich
dem Streben nach einer Anndherung zu Gott nach, indem sie klagen und sich
mit dem Gebet Gott anndhern. Die Gott alarmierende Klage entspricht dem
Drangen der leiblichen Regungen nach Anerkennung und sprachlichem Aus-
druck, indem die Klagenden ihr Leiden vor Gott benennen. Die Klageelemente
Protest, Anklage und Bitte versprachlichen performativ die eigene Hinwendung
zu Gott und fiihren zugleich die notwendige gottliche Bewegung vor Augen. So
befreit dieser Ausdruck wiederum verstarkt zur Wahrnehmung und Reflexion
theologischer und sozialer Aspekte des Leidens.

2.2 Gottesbeziehung und soziale Beziehungen

Die skizzenhafte Sprache der alttestamentlichen Klage nutzt die verschiedenen
Elemente des Klagegebets auf gleichzeitig suchende und zielgerichtete Art und
Weise. Dabei ringt sie um die Darstellung des Eigenen und um das Verstindnis
und Mitleid der Anderen: der Umstehenden und der Gottheit. Im Zuge dieses
Ringens gibt die Poesie der Complaint-Tradition nicht nur Emotionen und
Erfahrungen Raum, sondern auch Fragen, Argumenten und Gedankenspielen.
Die Klagegebete, die diese Moglichkeit nutzen und versprachlichen, sind alle-
samt Ausdruck fiir die Vielfalt der Form des Klagegebets.

Im Verlauf des Gebets schligt sich das Nachdenken iiber die eigene Situation
und die personliche Gottesbeziehung in verschiedenen formalen und inhaltli-
chen Aulffilligkeiten nieder, so nicht selten in an Gott gerichteten theologischen
und existenziellen Fragen, die die klassische Klagestruktur unterbrechen:

Tust du an den Toten ein Wunder oder stehen die Schatten auf, dich zu preisen? (Ps 88,11)
Ist das gut fiir dich, dass du Unrecht tust, dass du das Produkt deiner eigenen Hénde
verachtest und du iiber dem Rat der Gottlosen leuchtest? (Hi 10,4f., vgl. auch V. 18.20)

2L Innen meint hier nicht die Psyche im Gegensatz zum Leib, sondern leibliche Phanomene, die
in der Sprache der Hebridischen Bibel auf gedankliche und emotionale Vorgiange verweisen.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 ANJA MARSCHALL

In den Texten der Complaint-Tradition entscheidet sich die Form der Klage
an dem Erleben der eigenen Situation: der Selbsteinschitzung sowie der Gottes-
beziehung. Die Gedanken der Betenden anldsslich ihrer Krise sind ausschlagge-
bend fiir den Verlauf des Psalms und die Form der Klage. Ob beispielsweise
ein sog. Stimmungsumschwung stattfindet oder nicht, hangt von den existenzi-
ellen und theologischen Uberlegungen der Betenden ab. So endet Ps 88 in der
Ausformulierung zugespitzter Anklage, die das Gebet ganz ohne Umschwung
abschliefit. Das Fehlen der formalen Darstellung des lebensgeschichtlichen Um-
bruchs in diesem Psalm ldsst sich als Folge der Abwirtsspirale des sinnlosen
Leidens in Gottesferne begreifen, das saimtliche Gedanken und Emotionen in
seinem Bann halt und immer wieder um sich selbst kreisen lasst. Die gewéhlten
Worte und die ungewohnliche Form von Ps 88 (nahezu ohne Bitten, ohne
Lobgeliibde) sind das poetische und formale Abbild dieses Vorgangs.??

Das Klagegebet legt sich den Leidenden der Hebréischen Bibel nahe, weil
es der angemessene Ausdruck angesichts von Leiden ist. Die Auflosung des
Leidens ist darin nicht automatisch inbegriffen, sie ist allenfalls als Hoffnungs-
moment im Blick. Die Betenden bringen ihre inkohdrent gewordene Geschich-
te vor Gott und beschreiben sich zugleich als von Gott bestimmt. Indem die
Leidenden ihre Abhéngigkeit von Gott oder auch ihr Leiden an Gott darlegen,
klagen sie Gottes Anwesenheit innerhalb der Gott-Mensch-Beziehung ein. Sie
nehmen Gott in die Verantwortung, sich fiirsorgend um seine Geschopfe zu
kiitmmern.

Im Vollzug der Klage wird ein Ringen um Sprache deutlich, die innerhalb
der Moglichkeiten des Klagegebets angemessen von und zu Gott spricht. Und
doch, indem die Betenden Gott auf dessen Widerspriichlichkeit, Feindschaft
oder Abwesenheit ansprechen, riskieren sie sowohl die bisherige Identitdt mit
ihrer Geschichte als auch Gottesbild und Gottesbeziehung. Dieses der Klage
inhérente Risiko hat Scott Ellington besonders klar auf den Punkt gebracht. Zu
klagen riskiert nach Ellington Wahrheit und erfordert daher Mut.?*> Mit der In-
fragestellung des bisher theologisch Wahren riskiere der klagende Mensch den
Zerfall der bekannten Welt und die absolute Zerstorung der Gottesbeziehung.
Das Risiko entspringt nach Ellington der Méglichkeit, dass Gott auf die Klage
nicht antwortet und verborgen bleibt. Nur im Auf-sich-Nehmen dieser Gefahr
und in der Hoffnung auf Annahme und Beantwortung der Klage kann sich der
leidende Mensch s. E. in Richtung des Neuen, einer Vertiefung der Gottesbezie-

22 Vgl. auch Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung, 217-222.

23 . .02 ) .
Vgl. Scott Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament (Prince-
ton Theological Monograph Series 98), Eugene OR 2008. Vgl. auch Walter Brueggemann, A
Shape for Old Testament Theology, II. Embrace of Pain, in: CBQ 47/1985, 395-415; Samuel
Eugene Balentine, Prayer in the Hebrew Bible. The Drama of Divine-Human Dialogue (Over-
tures to Biblical Theology), Minneapolis 1993, 148: ,,It [the lament, A. M.] risks confrontation
with God in a way that permits a newness, both in the complainant and in God.*

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 125

hung und einer sinnhaften eigenen Geschichte bewegen. Die Sprache der Klage
erlebt Ellington als konstruktiv, innovativ und suchend:

The language of lament does that which is impossible for ordinary language; it destroys one
world while laying the groundwork for the birth of another. It exhausts the familiar religious
speech of form and safety, straining to find new words for a new reality.>*

Ohne theologisches und in der Konsequenz auch personliches Risiko wire die
Klage fiir Ellington reine Rhetorik und kaum mehr als eine Einleitung zum
Lobpreis.?” Dieses gravierende Risiko nehmen die Betenden um der Gottesbe-
ziehung willen auf sich. Fiir die Klagenden bietet die Anklage Gottes die einzige
verfiigbare Moglichkeit zur Fortsetzung der Gottesbeziehung.?¢

Die Dialogizitidt der Klage betrifft nicht nur die Gottesbeziehung, sondern
auch innere Regungen und deren Wahrnehmung. Der betende Mensch tritt
zu sich selbst in Beziehung - und er tut dies vor Mitmenschen. Umstehende
werden als Horende mitbedacht und in die Klage einbezogen. Der Protagonist
des Hiobbuches zeigt in seinen langen Klageabschnitten, welch wesentliche
Rolle selbstreflexive und soziale Beziehungen im Gebet spielen konnen. Wih-
rend die Reaktion des Umfelds in der Klage fiir gewohnlich nicht eindeutig
abgebildet wird, formuliert das Hiobbuch die Erwiderungen der Freunde zum
Dialog aus. Es ist ein umfassendes Zeugnis vom Widerstreit klagender Welt-
und Gottesanfechtung mit weisheitlicher Tradition. Untagssprache aufseiten
Hiobs, weisheitliche Alltagssprache aufseiten der Freunde. Im Zuge einer jeden
Klage werden die Mitmenschen mit dem Leiden des Betenden im Horizont
seiner Relationalitit konfrontiert — also im Horizont seiner Gottesbeziehung
und auch seiner mitmenschlichen Beziehungen - und sie werden aufgefordert,
in den Klagepsalmen indirekt, in den Klagen Hiobs direkt, ihn als Mitglied der
Gesellschaft anzuerkennen und erneut einzubinden.

2.3 Verlust der Klage

Auch heute noch beten wir Psalmen in Gottesdiensten in Gemeinschaft. Doch
wir beten und predigen unsere Traditionstexte sehr selektiv. Es ist wenig er-
staunlich, dass es die Klagepoesie mitsamt ihren vielschichtigen, skizzenhaften
Metaphern und ihrer sprachlichen wie auch formalen Briichigkeit nicht hau-
figer in einen gewohnlichen Sonntagsgottesdienst schafft. Insbesondere Gott-

24 Vgl. Ellington, Risking Truth, 26.

25 Vgl. a.a.0., 92.

26 Nach Goldingay ist auch die Moglichkeit zu erneutem Gotteslob keine Wiederherstellung,
sondern ein Punkt innerhalb der Gottesbeziehungsspirale, in deren Verlauf der betende
Mensch immer wieder mit Gottesbild und Wirklichkeitserleben ringt und die ihn stets in
verdnderter Lage zuriicklasst. Vgl. John Goldingay, The Dynamic Cycle of Praise and Prayer in
the Psalms, in: JSOT 20/1981, 85-90.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 ANJA MARSCHALL

Klage findet sich in der gegenwirtigen ,,Ordnung gottesdienstlicher Texte und
Lieder der EKD® in nur einem Predigttext (Ps 85) und, durch Kiirzung abgemil-
dert, in zwei Psalm-Gebeten (Ps 22 zu Karfreitag und Ps 88 zu Karsamstag).”’
Die Hiob-Perikopen kommen ohne Gott-Klage aus.

In der bisherigen Auswahl insbesondere der Predigttexte scheint eine Scheu
vor direkter Gott-Klage vorzuliegen. Diese Scheu hemmt auch den Impuls,
Gott in der Inszenierung der Predigt klagend zu adressieren und mit Gott
zu streiten. Die vorhandenen Klagetexte der Gottesdienstordnung sprechen,
anders als die genutzten Lob-Texte, iiber Gott und laden wiederum zu einem
Reden-Uber, entgegen einem Reden-In, ein. Damit kénnen auch die beschrie-
benen konstruktiven Formen des Umgangs, von leiblicher Wahrnehmung zu
theologischer Reflexion, von Zerrissenheit zu Geborgenheit gerade in Zerris-
senheit, nicht auf gleiche Weise zuginglich werden.

In der Anrede Gottes ereignet sich eine andere Form der Kommunikation als
in der Rede iiber Gott, da sich die predigende Person selbst in die Beziehung
zu Gott stellt und sich der Offenheit dieses Dialogs ausliefert. Diese Form
der Kommunikation entspricht den Gott-Klagen der Hebréischen Bibel, die
das Gespriach mit Gott vor involvierten Mitmenschen erdffnen und in denen
sich Gebet, Reflexion und Streit interdependent ereignen. Dabei qualifiziert
alttestamentlich inspirierte Klage auch leibliche Eindriicke und Emotionen wie
Verzweiflung, Wut, Ohnmacht und Angst als religiose Erfahrungen und ermun-
tert dazu, diese nicht aus der Gottesbeziehung herauszunehmen, sondern nach
biblischem Vorbild auf Gott zu beziehen.

Walter Brueggemann hat die mangelnde liturgische Verwendung der drasti-
schen und vielschichtigen Klagetexte des Alten Testaments als ,costly loss of
lament“?® bezeichnet. Was verliert jedes einzelne Gemeindeglied nach Bruegge-
mann, wenn die Klagetradition mitsamt ihren Briichen und ihrer skizzenhaften
Poesie ausgeblendet wird? Nicht weniger als die Moglichkeit einer genuinen
Bundesbeziehung (,genuine covenant interaction“).” Weil einer der Biindnis-
partner, der Mensch, seine Stimme verloren hat bzw. nur dem Lob widmen
darf, gerit die Gott-Mensch-Beziehung in Schieflage. Seines Erachtens ist eine
derart verzerrte Bundesbeziehung ausgezeichnet durch Verdringung, Vertu-
schung und unreflektiertes Ja-Sagen.*® Was gibe es zu gewinnen? Mit Henning
Luther gesprochen liele sich der Trost gewinnen, der daraus hervorgeht, die

27

Vgl. den Beitrag von Alexander Deeg in diesem Band.
28

Vgl. den gleichnamigen Aufsatz, The Costly Loss of Lament, erstmalig publiziert in: JSOT
36/1986, 57-71, der kiirzlich in einer Schriftensammlung erneut herausgegeben wurde: Walter
Brueggemann, Our Hearts Wait. Worshipping Through Praise and Lament in the Psalms,
Louisville KY 2022; Vgl. auch ders., The Message of the Psalms. A Theological Commentary
(Augsburg Old Testament Studies), Minneapolis 1984, 51-53.

2 vgl. Brueggemann, Our Hearts Wait, 140.

30 vgl. ebd.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 127

Briichigkeit der Welt ansprechen zu diirfen.! Brueggemann formuliert, worauf
Klagepsalmen insistieren:

Things are not right in the present arrangement. They need not stay this way and can
be changed. The speaker will not accept them in this way, for the present arrangement is
intolerable. It is God’s obligation to change things.>

Der Dialog mit Gott, der in der Bundesbeziehung grundgelegt ist, wird in einer
Gebetspraxis, die Klage auf selbstverstindliche Weise einschliefSt, menschli-
cherseits eingelost. Klage hat nach Brueggemann zudem auch eine soziale
Funktion. Wahrend in einer klagelosen Glaubenspraxis soziale Kontrolle sank-
tioniert werde, konne im Anteilnehmen an der Klage einer einzelnen Person
die Briichigkeit der Welt, die durch die Person akut erfahren wird, sozial
angenommen werden. Dabei wird anerkannt, dass alle Abschnitte des Lebens
formgerecht (in der Form der Klage erzahlbar und in der Tradition verankert)
und somit gemeinschaftlich und religios bedeutungsvoll sind.>

3. Zeit: Die zeitliche Dimension der Klage und ihre zeitlose Relevanz

Diese Aspekte deuten bereits an, warum es sinnvoll sein konnte, Klagegebete
samt Gott-Klage zu predigen und nicht nur im Seelsorgegesprach oder einem
Gottesdienst anldsslich einer Krisensituation zu beten. Angesichts von Bruegge-
manns theologischer Einschétzung erscheint es geraten, zum einen mehr {iber
Klage und ihre Funktion zu reden und zum anderen als predigende Person
auch exemplarisch zu klagen und so der Klagetradition auf zweifache Weise
ihren Platz im Glaubensvollzug zuzuerkennen.

Dabei konnen die Schwierigkeiten, die einem Klagegebet inhdrent sind, als
Starken desselben erkannt werden. Es ist zunachst nachvollziehbar, dass die
sprachliche und formale Briichigkeit der althebrdischen Gebetssprache alltags-
untauglich erscheint. Ich habe die Klagesprache eingangs dezidiert nicht als
Alltagssprache, sondern als Poesie, Gebetssprache und Untagssprache bezeich-
net. Als letztere hat sie bereits in Gottesdiensten angesichts von Katastrophen
Eingang gefunden. Kimberly Wagner hat in ihren Publikationen aufgezeigt,
welche Potenziale Gottesdienste anldsslich kollektiver Ungliicke entfalten kon-
nen, wenn mittels der Predigt die Briichigkeit des Traumaerlebens inkludiert
und das Leid offen angesprochen wird. Die Verkiindigung erfolgt in der Span-
nung zwischen dem Schmerz der Gegenwart und der Zusage von Gottes Gnade
und Erlésung. Dabei bleiben beide Seiten als giltige, koexistierende Realititen

31 Vgl. Luther, Liigen der Troster, 165.170.
32 Brueggemann, Our Hearts Wait, 142.
3 Vgl. a.a.0., 133f.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 ANJA MARSCHALL

im Blick.3* Formal empfiehlt sie die Predigt-Formen Snapshot (Schnappschuss)
und Frayed-Edges (ausgefranste Kanten). Bei einer Snapshot-Predigt werden
unverbunden und skizzenhaft Moves als Fragmente ein und derselben Existenz
nebeneinandergestellt, ohne Uberleitungen, Erklirungen oder narrativen Rah-
men. Die Predigt mit ausgefransten Kanten ist sprachlich nicht glatt gefeilt,
ohne klares Happy End, in einer Art liminalem Zustand des Noch-Nicht, ohne
das Schon-Jetzt ganz einzulosen.’> Beides sind eindrucksvolle Beschreibungen
einer klassischen Klageform, umgesetzt in Predigt.

Dabei gibt die Tradition der alttestamentlichen Klage nicht nur dem Frag-
mentarischen eine Form, sondern umfasst durch die Auseinandersetzung mit
der Zerrissenheit des Daseins ebenso den Beginn einer Neuerzihlung von
Geschichte und Beziehung. Im Zuge der klagenden Beschiftigung mit der zeitli-
chen Dimension des Daseins, des Leidens und der Relationalitét, zeigt sich in
den Klagegebeten ein konstruktiver Umgang mit Zeit, der in der homiletischen
Inszenierung strukturell wie auch inhaltlich fruchtbar gemacht werden kann.

Zunachst ist Klage schlichtweg Selbstverortung in der Zeit. Sie benennt das
Leiden im Jetzt. Der Mensch kann sich als zeitliches Wesen erzahlen und be-
ginnen, sich selbst wieder prozessual zu verstehen. Dabei wird auch die Vergan-
genheit als Teil der Geschichte anerkannt und oftmals zugleich argumentativ
genutzt. Die Erzahlung des leidenden Menschen beginnt meist nicht im Jetzt
des Leidens, sondern in der heilvollen Vergangenheit. Diese wird als Teil der
Geschichte erzdhlt, auch wenn sie der Gegenwart zu widersprechen scheint.
Im Gesamtzusammenhang des Gebets dient die Vergangenheit als Einstieg der
Klage: zur Erinnerung Gottes (Ps 42,10; 44,25), zum Protest gegen die Gegen-
wart oder die Inkongruenz des Ergehens (Ps 44,10), als Anklage Gottes fiir
eine unverdiente oder unverstehbare Wendung des Geschicks (Ps 44,2-9; 88,2).
Die Vergangenheit erinnert die Betenden zudem an die Existenz einer Zeit
jenseits des Leidens (Ps 42,5f.). Insbesondere die Volksklagepsalmen ordnen die
Betenden in eine Geschichte ein, die die einzelnen Menschen und ihre Zeit
tibersteigt. In der Folge verstehen sie ihre potenzielle Zukunft als Volk auf die
kommende Zeit ausgedehnt.

Die Klage gehort als Gebet in die Zeit des Kultes, die die Weltzeit durch-
bricht. So entsteht nicht nur durch die narrative Selbsterzahlung, sondern vor
allem durch ihre Einbindung in das Gesprach mit Gott, der auflerhalb der
Zeit verortet wird und doch durch die Klage in die Weltzeit gerufen wird,
eine Auflenperspektive auf die eigene Zeitlichkeit. Die sich in Vergangenheit
und Gegenwart aufgliedernde, vor Gott dargelegte Selbsterzahlung bringt den
Menschen als Werdenden in den Blick. Der Gottesbezug des Gebets sowie die
Ubergabe der Verantwortung an Gott grenzen dieses Werden niher ein als ein

34 Kimberly Wagner, Fractured Ground. Preaching in the Wake of Mass Trauma, Louisville KY
2023, 66. Vgl. auch ihren Beitrag in diesem Band.
35 Wagner, Fractured Ground, 80-103.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 129

Werden in Gottes Hand. So kann die gesamte Zeit des Menschen als Zeit mit
Gott erkannt werden - trotz aller schmerzhaften Zerrissenheit momentaner
Weltwahrnehmung.

Auch Wagner geht auf diesen Zusammenhang ein, wenn sie eingesteht, dass
es keine happy news sind, die durch die von ihr anvisierten Predigten in die
Welt getragen werden. Aber es sind noch immer good news, gute Nachrichten:
»God holding brokenness and ambiguity with us is good news, even if it does
not feel especially happy:®® Dieser Aspekt des Evangeliums kann zudem Men-
schen ganz anders erreichen, wenn er in die ihm entsprechende fragmentierte
Struktur eingebunden wird:

By refusing to offer redemptive conclusions or answer all the lingering questions raised by
the biblical text or sermon, listeners may recognize their own fragmented and incomplete
experiences represented and named within the form of the sermon. [...] The Frayed-Edges
Form breaks open the narrative arc of the sermon and thus invites narratively fractured
people into the conversation.?

Im Anschluss an diese Beobachtungen liegt es nahe, daran zu erinnern, dass
wir uns als Menschen auch jenseits akuter kollektiver Katastrophen in einer
fragmentarischen Existenz wiederfinden, die immer wieder Anlass zur Klage
gibt. Ich stimme Wagner zu, dass nicht jeder Sonntagsgottesdienst fiir eine Kla-
ge-Predigt geeignet ist und auch nicht zu viele hintereinander gereiht werden
sollten,*® doch schliefit dies nicht eine gelegentliche Klage von der Kanzel an
einem ganz normalen Sonntagmorgen aus. Vielmehr sind wir dazu aufgerufen,
das Fragmentarische der Welt und unserer Existenz anzuerkennen und auszu-
sprechen. Dieser Aspekt des menschlichen Daseins ist zeitlos — auch wenn er zu
bestimmten Zeiten als problematischer erfahren wird als zu anderen.
Angesichts einer durch Leiden fragmentierten Existenz gilt Henning Luthers
Postulat ,Nur wer klagt, hofft* Allerdings zeichnet sich eine Gemeinde, die
zum Sonntagsgottesdienst zusammenkommt, nicht umfassend durch eine ge-
teilte Fragmentaritdt und Krise aus, sondern bildet ein Mosaik aus unterschied-
lich fragmentierten Existenzen. Obwohl die existenzielle Auseinandersetzung
der Klage folglich nicht fiir alle Anwesenden gleiche Gegenwartsrelevanz hat,
kommt die Beschneidung von Gott-Klage bei den Psalmtexten wie auch die
Fokussierung auf vermeintliche Hoffnungstexte im Hiobbuch auch auf Ebene
der Gemeinschaft mit einem hohen Preis. Insbesondere das Hiobbuch zeigt
auf, welche Funktion Klage in einer Gruppe vertrauter Menschen mit diversen
Erfahrungen und Haltungen haben kann. Hiobs Klage verstort seine Freunde
und fordert ihre Solidaritit ein. Zugegebenermafien ist das Buch ein kompli-
zierter Beispieltext, wenn es um Solidaritat mit Leidenden geht - schlief3lich

36 A.a.0.,103.

37 Ebd.

3 vgl. a.2.0.,104.

39 Luther, Liigen der Troster, 170.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 ANJA MARSCHALL

auflern sich die Freunde im Dialog-Teil des Buches zu groflen Teilen beispiel-
haft unsolidarisch.*® Bespielhaft ist allerdings auch Hiobs Bestehen darauf, mit
seinem Leiden, seinen offenen Fragen und seinen leidgeborenen Gedankenspie-
len Gehor zu finden. Hiob fiihrt vor Augen, dass Klage des Einzelnen die
Aufmerksamkeit und Solidaritat der Gruppe verlangt.

Nach Luther entsteht aus der Kommunikation der Trostlosen Solidaritit.
Eine solche Solidaritat, die nicht nur im Untrostlich-Sein, sondern auch in der
Heimatlosigkeit des Glaubens an die Verheifiung entsteht, kann sich umfassend
in der versammelten Gemeinde ereignen. Eine konsequente Umsetzung von
Luthers Forderung, dass Klage auf prophetische Weise die scheinbar Gesunden
und Normalen verstoren soll, um sie aus Gleichgiiltigkeit und Verdriangung zu
reiflen,* verortet Klage im normalen Sonntagsgottesdienst — und nicht zuerst
in der intimen Seelsorgesitzung. Die von Luther festgestellte Individualisierung
des Leidens ist nicht in einem Einzelgespréach anzugehen, sondern auf Gemein-
deebene. Wenn das Trostliche des Glaubens ,,in der anhaltenden Beunruhigung
und Befremdung iiber unsere Welt“4? besteht, so muss diese Befremdung auch
Teil einer Predigtkultur werden. Als Ausdruck einer (bestenfalls trostlichen,
oftmals aber zundchst verstérenden) Beunruhigung hat Klage sodann nicht nur
exemplarischen und stellvertretenden Charakter, sondern dient als Glaubenser-
innerung, die sowohl die Vielfalt als auch die Notwendigkeit der Klage neu
ins Bewusstsein ruft. Wenn Klage im Gottesdienst verankert ist und der unge-
schonte Dialog mit Gott im gottesdienstlichen Leben Selbstverstandlichkeit er-
langt hat, kann sich schlief3lich auch die seelsorgliche und kasuale Verwendung
von Klage(-Texten) konstruktiver entfalten.

So beweist sich Mut zur Klage zunachst dort, wo im Angesicht einer vertrau-
ten Ortsgemeinde klagend gepredigt wird. Dies kann in Zitaten der biblischen
Klage geschehen oder zu lingeren Klagepassagen ausgebaut werden, die in
andere Redeformen eingebettet sind. Die homiletische Inszenierung kann dabei
den aus alttestamentlicher Gott-Klage hervorgehenden Reflexionsvorgingen
und sozialen Apellen mitsamt deren personlichen, sozialen und theologischen
Dynamiken folgen oder diese bewusst brechen. Moglich ist auflerdem, dass
sie sich den alttestamentlichen Klagepsalmen anschlief3t, wenn die verschiede-
nen Reflexionsbewegungen schliefSlich zu einer erneuten (ggf. durchaus auch
hoffnungsvollen) Adressierung Gottes fithren. Aber auch die Leerstelle der
ausstehenden gottlichen Reaktion ldsst sich verbal und nonverbal inszenieren.
Insbesondere die Klagen Hiobs sowie Ps 44 und 88 zeigen, dass sich die Beten-
den nicht nur mit den Worten der eigenen Klage auseinandersetzen, sondern
auch mit der Stille, die auf ihre Klage folgt. So kann Gottes Schweigen und Ab-

40" S0 auch Luther, Liigen der Trdster, 170f. Zu den Freunden Hiobs vgl. die aktuelle Monografie
von Patricia Vesely, Friendship and Virtue Ethics in the Book of Job, New York 2019.

41 7u den Kategorien Gesund und Normal vgl. Luther, Liigen der Troster, 166.

2 A0, 170.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 131

wendung ebenso im Austausch mit anderen verhandelt werden wie das eigene
isolierende Leiden. Klage verhilft folglich nicht nur zum Selbstausdruck. Klage,
als Wortgeschehen vor den Ohren Anderer, hilft dem und der Einzelnen und
auch der gesamten Gemeinde, im Dialog zu bleiben.

Es ist vermutlich wenig weiterfithrend, dramatische Klage- und Anklagetexte
wie Ps 88 oder Hi 10 ungekiirzt gemeinsam als Gebet zu lesen, weil es zu viel
zugemutet wire, sie aus jeder Lebenssituation heraus im Chor mitzusprechen.*
Aber wir kénnen dramatische Klage und Anklage als Horereignis zumuten.
Dabei konnte es entscheidend sein, Angebote zur Aktualisierung der Klage
einzuweben, die an gegenwirtige Erfahrungen ankniipfen und damit Empathie
und Solidaritét fiir das Leiden anderer Raum geben.*4

All diese Aspekte dringen zur exemplarischen klagenden Anrede Gottes,
die das Risiko der Klage (vgl. Ellington) bewusst und demonstrativ auf sich
nimmt. Klage involvierende Predigt eroffnet ein Konfliktgesprach mit Gott
und Gemeinde, das die Anfechtung der Gottesbeziehung duldet und das Risi-
ko, Gemeindeglieder zu verstoren, mitbedenkt. Dieses Risiko kann verantwor-
tungsvoll getragen werden, wenn die Predigt einen Dialog eréffnet, der auch
im Anschluss begleitet wird. Eine Klage von der Kanzel kann Anlass zu Pre-
digtnachgesprachen oder Diskussionsabenden sein. Diese bieten eine wertvolle
Gelegenheit, tiber Glaubensvollziige und Lebenserfahrungen ins Gesprach zu
kommen. Durch die Wiederholung gelegentlicher Gott-Klage mitsamt ihren of-
fenen Fragen kann der klagende Dialog mit Gott sowie der klagende Austausch
an Normalitit gewinnen. Dabei muss dennoch damit gerechnet werden, dass
die Gesunden und Normalen weiterhin verstort sein werden, wenn ihre stabile
Glaubenswelt durch Gegenerfahrungen angefochten wird. Aus diesem Grund
am Status quo festzuhalten und auf Gott-Klage zu verzichten, kann jedoch
nicht die Losung sein. Diese Schlussfolgerung verliert namlich diejenigen aus
den Augen, die gegenwirtig immer wieder von der Klagelosigkeit unserer Got-
tesdienste verstort werden. Diejenigen, deren Lebensperspektive ohne Klage
weder formale noch inhaltliche Abbildung findet.*> Die sich nicht in schénen
narrativen Bogen wiederfinden konnen, weil ihr eigenes Narrativ zerrissen,
infrage gestellt oder verdunkelt ist.

43 Vgl. den Beitrag von Matthias Hopf zu Identifikation und Aneignung von Klagetexte durch

rezipierende Personen in diesem Band.

Vgl. auch Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global
Refugee Crisis, in: Liturgy 34.2/2019, 31-40.

Vgl. die Beitrage von Ulrike Wagner-Rau, Barbel Fiinfsinn und Kristine Suna-Koro in diesem
Band.

44

45

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vulnerability and Narrative Ethics in Ps 107
From Poetic Line to Psalmic “History” and
Narrative Identity Formation

Nikolett Moricz

1. Introduction

How can communities bring experiences of crisis and deliverance into the
space of worship? How does prayer function as a medium for articulating
vulnerability, constructing collective memories, and initiating ethical discourse?
Psalm 107 addresses these questions uniquely and powerfully. The opening
psalm of the fifth book of the Psalter (Pss 107-150) marks a new beginning
- linguistically, theologically, and liturgically.! Its hymn-like structure and dis-
cursive engagement with collective memories of the past offer a vivid poetic
reflection on human vulnerability.

The psalm’s extended narratives — wandering in the wilderness (vv. 4-9),
imprisonment (vv. 10-16), foolishness or self-inflicted suffering (vv. 17-22), and
shipwreck (vv. 23-32) - are remarkable literary phenomena: Though these
are stories, they unfold in a poetic register traditionally reserved for laments,
thanksgivings, and hymns.? Their regular rhythm, vivid metaphors, and refrain
structure point to a liturgical usage that transforms communal memory into a
shared theological and ethical practice. The polyphonic and narrato-poetical
design of the psalm has led to debates about its unity. However, following recent
scholarship,’ this essay approaches the Masoretic text of Psalm 107 as a coherent
composition.

Erich Zenger, “The Composition and Theology of the Fifth Book of Psalms, Psalms 107-145,
JSOT 80 (1998): 77-102; Ps 107 marks a unit (Pss 107-150) that celebrates the community’s
restoration to the land and the sovereignty of God over them, insofar the community found a
conception for existence and identity that transcended traditional concepts of nationhood. See
Nancy L. de Claissé-Walford, “The Meta-Narrative of the Psalter;” in The Oxford Handbook of
the Psalms, ed. William P. Brown (Oxford: Oxford University Press, 2014), 363-377.

James W. Watts, “Psalm and Story: Inset Hymns in Hebrew Narrative,” JSOTS 139 (1992);
Robert E. Wallace, The Narrative Effect of Book IV of the Hebrew Psalter, StBL 112 (Bern: Peter
Lang, 2007); Tod Linafelt, “Poetry and Biblical Narrative,” in The Oxford Handbook of Biblical
Narrative, ed. Danna N. Fewell (Oxford: Oxford University Press, 2016), 84-95; for a recent
overview, see Brent A. Strawn, “Too Tall a Tale, Or: Do The Psalms Really Tell ‘Stories’?” World
& World 43 (2023): 321-332.

3 Mitchell Dahood, Psalms III: 101-150, AB 17A (New York: Yale University Press, 1970), 78-91;
Frank-Lothar Hossfeld and Erich Zenger, Psalmen 101-150, HThKAT (Freiburg i. Br.: Herder,
2008), 101-102.; recently John Kartje, Wisdom Epistemology in the Psalter: A Study of Psalms 1,

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 NIKOLETT MORICZ

Historical psalms* like Psalm 107 challenge recipients alike to reflect not only
on what happened (history) but also on how it is remembered (reception) and
how it is told (rhetoric). The hermeneutical interplay between history, memory,
and narrative identity formation is not merely a philosophical concern - it be-
comes both politically and spiritually formative through the speech practices of
a remembering community. “[T]he world enacted by these Psalms of recital is
intergenerational, covenantally shaped, morally serious, dialogically open, and
politically demanding”™ Secondly, the liturgical use of the psalms in worship
over the centuries gives their ethical lesson a performative dimension® and
sketches models of good life:

To pray a psalm may well involve more than praise or petition; it may commit the worshiper
to act in certain ways. Praying psalms with such ethical content may therefore be compared
to making a vow or taking an oath, which are public commitments made before human
witnesses and before God.”

Thirdly, the ethical ideals of the Psalter could be more closely defined through
the terminology it uses in order to “paint an attractive portrait of the righteous
and a negative picture of the wicked” (cf. for Pss 1; 37:35; 52:6-7; 75:10; 112:4).
Psalm 107 can thus be seen as a liturgical site where vulnerability is narrated
and interpreted theologically. The paradigmatic narratives of the psalm are ar-
ranged around the tropes of the “wondrous deeds” (nixyp3) of YHWH (vv. 8; 15;
21; 24; 31) that certain phenomena are “unclaimed” and “outside the range” of
average human experiences.” The meaning associated with the catego-
ry of nixyp1 “wondrous deeds” of YaEwH appears rather fluid throughout the
Psalter. These terms form an integral part of praise and are reminders of ex-
treme, life-threatening situations that have been overcome with the help of

73,90, and 107, BZAW 472 (Berlin/Boston: de Gruyter, 2014), 146-148; Johannes Bremer, “Die
Armentheologie als eine Grundlinie einer Theologie des Psalters,” HeBAI 5 (2016): 350-390.
Traditionally, Pss 78; 105; 106 and 136 are interpreted as “historical recital” in Old Testament
scholarship. For an overview, see Walter Brueggemann, Abiding Astonishment: Psalms, Moder-
nity, and the Making of History (Louisville, KY: Westminster/John Knox Press, 1991).
Brueggemann, Abiding Astonishment, 21.

Dorothea Erbele-Kiister, Lesen als Akt des Betens: Eine Rezeptionsdsthetik der Psalmen,

WMANT 87 (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 2001).

7 Gordon J. Wenham, Story as Torah: Reading the Old Testament Narrative Ethically (Grand
Rapids, MI: Baker Academic, 2004), 77; Jaco W. Gericke, “What Is Good? Meta-Ethical
Assumptions in the Psalms Concerning the Relation between Divinity and Morality, in
Psalmody and Poetry in Old Testament Ethics, ed. Dirk ]. Human, LHB 572 (New York:
T&T Clark, 2012), 14-45. Cf. Dorothea Erbele-Kiister, “Poetics and Ethics,” Canon & Culture
10 (2016): 39-55; cf. Dorothea Erbele-Kiister, Verfiihrung zum Guten: Biblisch-theologische
Erkundungen zwischen Ethik und Asthetik, Theologische Interventionen 3 (Stuttgart: Kohl-
hammer, 2019), 89-105.

8 Wenham, Story as Torah, 139.

9 Joachim G. Conrad, “x%p,” in ThWAT 6, ed. G. Johannes Botterweck, Helmer Ringgren, and
Heinz-Josef Fabry (Stuttgart: Kohlhammer, 1989), 570-583.

10 See on this term Pss 9:2; 26:7; 40:6; 71:17; 72:18; 75:2; 78:4.11.32; 86:10; 96:3; 98:1; 105:2.5;
106:7.22; 111:4; 119:18.27; 131:1; 136:4; 139:14; 145:5.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 135

YuwH. However, the portrayed narratives about the vulnerable aspects of hu-
man existence in Psalm 107 are correlated to “the language of the poor/needy”,"
which takes shape in multifaceted terminology (vv. 10; 17 and 41) and reflects on
the inefficacy of human power to deliver amid oppression and distress. In other
words, these commemorative narratives in vv. 4-32 lead to a meta-narrative in
vv. 33-41, that shows YHWH as a master of life and death and emphasises
YHWH’s sovereign, universal and transformative power, which changes nature
and history against all human efforts."?

This psalm is not merely a historical or literary artefact; it is a living text that
continues to speak into contemporary contexts of fragility, trauma, and hope. Its
vivid depictions of existential threat and divine rescue resonate with pastoral
situations where people search for meaning in suffering, for orientation in cri-
sis, and for a language of faith amidst life’s unpredictability. The refrain high-
lighting the “wondrous deeds” (nixyp3) of YHWH (vv. 8, 15, 21, 31) provides the-
ological grounding for a liturgy that remembers and anticipates transformation
- both personal and communal.

From a practical-theological perspective, Psalm 107 challenges worshipers
not only to recall Israel’s canonical past but to identify with the vulnerable
figures within these paradigmatic narratives. The psalm’s narrato-poetic struc-
ture holds space for a plurality of voices and experiences, allowing individuals
and communities to locate their own struggles within a broader theological
framework.

Psalm 107 offers insight into the identity-construction of Israel’s post-exilic
community, framing vulnerability as a theological and anthropological point
of departure. In her theological anthropology, Heike Springhart differentiates
between ontological (fundamental) and situated (contextual) vulnerability.* On-
tological vulnerability is a human condition, it means the fragility of human

11 The “language of the poor” plays a significant role in the Psalter and particularly in the fifth
book of the Psalms (cf. for W. Dennis Tucker, Constructing and Deconstructing Power in
Psalms 107-150, SBL 19 (Atlanta: Society of Biblical Literature, 2014), 176. There is a broad
discussion in Old Testament Research about the identity of the “poor” on the horizon of
the Psalter, see Norbert Lohfink, “Von der Anawim-Partei’ zur ‘Kirche der Armen’: Die bibel-
wissenschaftliche Ahnentafel eines Hauptbegriffs der ‘Theologie der Befreiung,” Biblica 67
(1986): 153-76; cf. Rainer Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. Vol. 2,
Vom Exil bis zu den Makkabdern, GAT 8/2 (Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1992), 569.
Recently Johannes Bremer investigated the “theology of the poor” on the horizon of the Psal-
ter against the background of socio-economic developments in the Persian province Yohad:
Johannes Bremer, Wo Gott sich auf die Armen einldsst: Der sozio-6konomische Hintergrund der
achdmenidischen Provinz “Yohud” und seine Implikationen fiir die Armentheologie des Psalters,
BBB 174 (Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2016), 319. Cf. for Bremer, “Armentheologie,”
350-390.

12 Hossfeld and Zenger, Psalmen 101-150, 109.

13 Heike Springhart, “Exploring Life’s Vulnerability: Vulnerability in Vitality, in Exploring Vul-
nerability, ed. Heike Springhart and Giinter Thomas (Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
2017), 13-35; cf. Andrea Bieler, Verletzliches Leben: Horizonte einer Theologie der Seelsorge
(Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2017), 23-43.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 NIKOLETT MORICZ

existence, equally shared by all humans. In comparison, situated vulnerability
addresses the various realisations of vulnerability shaped by multiple social,
cultural and ecological factors that may increase or decrease the degree of
vulnerability.* At this point, Heike Springhart presents the thesis that the
complementarity of ontological and situated vulnerability opens up a realistic
anthropological approach for inclusion. In other words, the inherent mutuality
of ontological and situated vulnerability may imply the inclusion of various
vulnerable groups on the grounds of shared vulnerability. In this sense, the mul-
tidimensional interconnectedness of human existence in its anthropological,
social and political forms is directed towards the concept of ‘ethical vulnerabili-
ty” that opens up reflection not only on the nature of vulnerability but also on
the responsibilities owed to those who are vulnerable, who bear these responsi-
bilities, and how they are best fulfilled. Hence, the sensitivity of a group towards
this “ethical vulnerability” may promote an essential openness, trust and sus-
ceptibility to connect to God, to the world and to other people. Consequently,
the focusing on the complementarity of ontological and situated vulnerability
can lead to a public discourse in which both fundamental and marginalised
perspectives on need and wounding can be articulated and reflected, fostering
participation for all.'>
This leads to three guiding questions:

1. Firstly, which aspects of vulnerability could be differentiated in the narrato-
poetic contexts of Psalm 1077

2. Secondly, do the narratives of Psalm 107 represent the landmarks of Israel’s
canonical history, or are they open for a rather universalistic horizon?

3. Thirdly, are there any ethical claims associated with the “language of the
poor” in Psalm 107?

In this way, the psalm becomes a site of what might be called ethical vulnerabil-
ity — a shared space where memory, liturgy, and ethical awareness meet. The
poetic structure and intertextual allusions of Psalm 107 foster a “co-authored™®
communal narrative that is not closed off by history but remains open to
new appropriations. These commemorative narratives do not impose ethical
norms in a prescriptive way; rather, they evoke moral imagination, allowing
worshipers to inhabit stories of need, trust, and transformation. According
to these hermeneutic considerations, Psalm 107 will serve as an example for
exploring the narrative ethics relating to ontological and situated vulnerability.

14 Springhart, Explorlng Life’s Vulnerability,” 18. Cf. for Bieler, Verletzliches Leben, 47-61.

15 Heike Springhart, “Inklusion und Vulnerabilitit — systematisch-theologische Uberlegungen;’
in Inklusion denken: Theologisch, biblisch, 6kumenisch, praktisch, ed. Michaela Geiger and
Stracke-Bartholmai (Stuttgart: Kohlhammer, 2018), 33-43.

Paul Ricoeur, Oneself as Another, trans. Kathleen Blamey (Chicago: University of Chicago
Press, 1992), 150; Cf. for Elizabeth Purcell, “Narrative Ethics and Vulnerability: Kristeva and
Ricoeur on Interdependence;” Journal of French and Francophone Philosophy 21 (2013): 53.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 137

This paper puts forward the thesis that the commemorative narratives of Psalm
107 expand traditional concepts of nationhood beyond the canonical history of
Israel and express YHWH’s care and deliverance for all troubled human beings
because of shared vulnerability.

2. Commemorative Narratives and the Discursive (Re)Construction of
Israel’s Identity

In the exegetical tradition, the narratives and images of Psalm 107 have long
been related to Israel alone.” Those who were saved by YHWH in v. 2 and who
are gathered in v. 3 are presented as the “redeemed of YHWH” (m7> *71x3):

Let the redeemed of YuwH tell, those he redeemed (a%x3) out of the hand of the oppressor
(1)

And from the lands (ogap nixxm1) he gathered them, from the rising (n71m») and the setting
(279nm7), from north (y9¥») and from the sea (om1). (vv. 2-3)

The term of releasing/redemption (x3)'® is mostly related to Israel, since Israel
has been released and redeemed by God in many situations and was addressed
as the “released” (cf. for Isa 35:9; 51:20; 62:12; 63:4). It is reminiscent of the Exo-
dus Narrative (Ex 6:6; 15:13; Pss 77:16; 78:35; 106:10) and becomes in due
course a technical term for the redemption from exile, namely for the return of
the diaspora (Isa 41:14; 43:1; 49:26; 62:12 etc.).”

In addition to it, the 77 *»x3 “redeemed of YHWH” are identified through the
keyword connections of 77> “praise” (in vv. 8; 15; 21; 31) with the undefined
groups from the four strophes. At this point, a narrative gap arises regarding the
identity of the gathered groups: do these groups refer exclusively to Israelites or
to Israelites and other nations as well?

Before we turn to these narratives, it should be noted that the recurring poet-
ic structures of the psalm refer to “children of humanity” (o1x 32 in vv. 8; 15; 21;
31). “Children of humanity” in the Psalms are always related to humanity as a

17" Cf. Dahood, Psalms III, 81; Klaus Seybold, Die Psalmen, HAT 1,15 (Ttibingen: Mohr Siebeck,
1996), 427; Hossfeld and Zenger, Psalmen 101-150, 100. Differently by Joachim Vette, “Sie
alle sollen dem Herrn danken fiir seine Huld” - Aufforderung zum Lob an die “Erlésten
des Herrn” Psalm 107, in Das Buch der Psalmen 90-15I, ed. Manfred Oeming and Joachim
Vette (Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 2016), 109; cf. Caroline Ziethe, Auf seinen Namen
werden die Vilker hoffen: Die matthdiische Rezeption der Schriften Israels zur Begriindung des
universalen Heils, BZNT 233 (Boston/Berlin: De Gruyter, 2018), 137-147, whereby the outlines
of a universal perspective emerge.

The verb originally means “pay redemption price” for dispossessed relative or property of
relative, resp. “redeem” (Lev 25:25.33.48.49; Ruth 3:13; 4:4.6).

The participle form Yx3 (“Redeemer”) even becomes a title of YHWH in Isa 41:14; 44:6.24;
47:4; 48:17; 49:7.26; 54:5,8; 59:20; 60:16; 63:16) cf. Hossfeld and Zenger, Psalmen 101-150, 103.

18

19

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 NIKOLETT MORICZ

whole,? therefore, this term opens up a universalistic horizon. According to this
horizon the repeated appeals represent vulnerability as ontological (fundamen-
tal), as an inherent part of the conditio humana beyond the canonical history of
Israel. On the contrary, the further narratives of Psalm 107 (vv. 4-9; 10-16; 17—
22) are connected to the situative contexts of vulnerability and contain histori-
cal allusions to Israel’s past and depict the dramatic consequences of unethical
decision-making processes of a group (apart from the narrative about a ship-
wreck in vv. 23-32). I shall now analyse and characterise the four distinct narra-
tives of the psalm which I have identified above.

2.1 First (Foundational) Narrative: Wandering in the Wilderness

The first vulnerable group wanders in a harsh environment and faces two im-
pediments: one external and one internal. Externally, the members of this
group wander without orientation (7yn)? in v. 4, internally, they are hungry and
thirsty (oxny03 0°2y7).2% In v. 5. “staggering” is often interpreted as a life-threat-
ening consequence of a conscious decision, as deviation from YawH and his
commandments.”> YHWH can also lead whole peoples or parts of his people
astray (Isa 30:28; cf. for Ps 107:40) but he can lead them on a straight road as
well (Ps 107:7). The concrete bodily and sensory experiences of this staggering
are expressed in the image of the parched throat/stormy soul (7ppw we3) and of
the hungry throat (72y1 way). Additionally, the wo; “throat, vital self” is por-
trayed here as weak, powerless and despondent (quy hitp.).* The basic meaning
of this description refers to the neediness of a human being or a group; yet in
wisdom contexts, this state will be a sign and consequence of distance from
YawH, namely rebelliousness and inertia. The word 2y7 both in the singular
and the plural form of the noun, describes the group of the hungry and its syn-
onyms such as “oppressed” (Isa 58:6), “impoverished unemployed” (Isa 58:7),
“naked” (Isa 58:7; Ez 18:7.16; Job 22:6; 24:10), “prisoners” (Ps 146:7) and
“bowed” (Isa 58:10) who all belong to the circle of the personae miserae.

20 Cf. for Pss 11:4; 12:2.9; 14:2; 21:11; 31:20; 33:13; 36:8; 45:3; 49:3; 53:3; 57:5; 58:2; 62:10; 66:5;

89:48; 90:3; 115:16; 145:12. See on this topic Vette, “Sie alle sollen dem Herrn danken,” 110.

Furthermore, o7 is used as a generic term for humanity and as a collective gender-noun in

the Old Testament: Nahum M. Sarna, Genesis (Philadelphia: Jewish Publication Society,

1989), 12.

The rich semantic field of the verb nyn “wander, stagger, tremble, to be on the wrong track”

includes physical, social and existential aspects as well, cf. for Gen 21:14; 37:15; Song 1:7.

22 The nouns occur as correlatives in Isa 49:10; 65:13; Prov 25:21 (cf. for Isa 29:8; 32:6; Job 5:5).

23 Prov 21:16; cf. for 10:17; 12:26; Pss 58:4; 95:10; Job 12:24; Sir 3:24.

24 quy mostly occurs in the context of nm (Pss 77:4; 142:4; 143:4) and just rarely in the context of
wpj as in Ps 107:5 (cf. for Jonah 2:8; Lam 2:12).

21

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 139

First, the word-pair of “wilderness and wasteland” (yin*w>2 q27932) stands in
the tradition of the Exodus? and includes allusions to the book of Isaiah (Isa
53:6; 49:10; 42:16; 48:17; 58:11; cf. for Isa 43:19-20). On the other hand, finding
a city (without using an article) in v. 7 does not fit into the paradigmatic narra-
tives of Israel: in the pragmatics of the poetic discourse, is usually not a city (Ps
107:7), but the city (namely Zion) addressed.?

The narrator places the group in the wilderness, a location associated with
alienation and vulnerability. From this perspective, the group is a wandering
and vulnerable people, exposed and enclosed. Yet, the narrative also portrayes
the community as a witness to divine action that rescues the vulnerable group
and brings it to a secure place (v. 7). In the mirror of this dynamic, the first
narrative (wilderness) is the foundational narrative, the primary story giving
reason for the community’s existence (raison d’étre) and serves to differentiate
the group (the community) from all other groups. Being a distinctive commu-
nity with a distinctive foundational narrative means interest in a distinctive
hermeneutical strategy which is the canonical history of Israel. In other words,
vulnerability is depicted here as situated, as rooted in the founding history of a

group.

2.2 Second Narrative: Rebellion, Misery and Darkness of Captivity

This perspective broadens in the second narrative. Sitting in darkness combined
with the image of prison is well known from Isa 42:6, and 49:9. The linking of
“imprisonment” with “misery” (>3y) in v. 10b indicates that this imprisonment in
darkness has a much more complex significance: The word »1y refers to the state
of the miserable that “cries to heaven”.?’ The noun “[...] signals the severity of
suffering which always has social implications.”

In the Psalms, the situative factors of misery are always embedded into a mul-
ti-causal context, but the semantic field of my II. “miserable” encompasses the
following problematic fields: Situations where violence is exercised (Pss 10:2.9;
35:10; 37:14; 140:3); and narratives in which justice is endangered (Pss 14:6;
18:28; 82:3). People could be threatened by tribulation and oppression (Pss
34:7; 74:21; 86:1), and the state of misery could evoke the multiple dynamics of
shame as well (Pss 69; 70). Furthermore, the persona misera of the complaining
“I” could be further intensified by references to traumatic wounds (Ps 88:6, 16)
and woundings (Ps 109:22).

25 Cf. for Ex 16:1-3.10.14.32; 17:1; 18:5; Deut 32:10; Pss 68:8; 78:40; 106:14; 107:4.
26 Vette, “Sie alle sollen dem Herrn danken,” 108.

27 Pss 5:3;18:7.42; 22:25; 28:2; 30:3; 31:23; 72:12; 88:14; 119:4.

28 Erhard S. Gerstenberger, “my I ThWAT 6:257.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 NIKOLETT MORICZ

Therefore, the spectrum of meaning oscillates between a social-material un-
derstanding and a spiritual-religious connotation, that is, the relationship to
YHwH is always implied. Johannes Bremer denotes psalms with an orientation
toward the “theology of the poor” that express a differentiated understanding of
poverty:

It appears that the term 7yin the psalms in 8 of 11 passages (except for Pss 22:25; 107:10.41) is

used to describe the situation of the prayer itself. [...] It should be noted that except for Pss

22:25; 107:10.41 both the verb form of 72vII. and the noun 7y accentuates the theology of the

poor as a self-characterization of the prayer or as a self-description of his/her situation itself
and that does not imply a social and material meaning of “poverty” at any point.?’

Furthermore, Bremer does not elaborate on the situational manifestations of
misery in vv. 10-16 and investigates poverty on an ontological level (vv. 33-43).
However, misery is depicted in Psalm 107:10 as a consequence of an inverted in-
ner attitude, as a consequence of disobedience to God’s words (*1nx), as stum-
bling (»w>). This scene evokes physical, cognitive and emotional aspects as
well®® and represents misery as a structural dimension of sin. Misery means
here the risk to be harmed and oppressed because of the endangering and life-
threatening decisions of the community itself. Vulnerability is presented in this
narrative as a correlate of violence: this also implies that the members of the
group were involved in bringing about the disaster, the proneness to disobedi-
ence and sin is something that resides in all of them. The group inflicts harm,
and consequently, it suffers from harm.

Furthermore, the verb m» (hif.) “to behave stubborn or rebellious” occurs in
deuteronomistic literature, especially in historical reviews (Dtn 9:7.24; 31:27).
The pre-exilic prophecy takes up this motif, nevertheless with a special accent:
not the people but the leaders themselves were rebellious against God (Num
20:24; 27:14) and failed (Num 20:12). In the post-exilic period this term turns
up mainly in the historical psalms (Ps 78 and Ps 106) and in Nehemiah’s prayer
of repentance (Neh 9:26). It describes the disobedience of the fathers’ gene-
ration (Ps 78:8) at the time of the wandering in the desert (Pss 78:17.40;
106:7.33) and the conquest of the land (Pss 78:56; 106:43; Neh 9:26). The indi-
rect disregard of God is reflected in the despise (yx1) of his will, that is dis-
cernible in his ethical counsel (n3y). God’s reaction to this rebellion will be de-
scribed as a procedural narrative (vv. 11-12): El, the Most High, humbled (v1)*

29 Bremer, Wo Gott sich auf die Armen einldsst, 320 (Translation N.M. Emphasis in original.).

30 Isa 3:8; 5:27; 8:15; 28:13; 31:3; 35:3; 40:30; 59:10; 59:14; 63:13; Pss 9:4; 27:2; 31:10; 64:9; 105:37;
109:24; cf. for Isa 25:5; Ps 81:14. The original meaning of the verb is “wobbling or stumbling”,
which precedes a fall (Pss 27:2; 31:11; 64:9; 109:24, cf. for Lam 1:14; 5:13; Jes 63:13; Isa 59:10.14;
Neh 4:4).

Israel’s exposition to the humiliation of God is only rarely expressed (Ps 106:42; cf. for 2Chr
13:18; 28:19) whereby not only physical processes but also cognitive, social and emotional
aspects are included.

31

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 141

the hearts (2°2%)* of the people through hardship/sorrow/pain (%»y),>* so that
they had to stumble without help (v. 12).

This dynamic unfolds on a universalistic horizon: the breaking of the gates
and bolts in v. 16 again recalls Deutero-Isaiah (Isa 45:2), where Cyrus breaks the
bronze doors and iron bars of Babylon to bring its power to an end. This
redeeming act from the imperial domination has consequences not just for Is-
rael but for the nations as well. Additionally, the intertextual reference, namely
the word-pair “darkness and the shadow of death” (mn?%%1 qwn) in v. 10 occurs
outside Psalm 107:10 only in Job 10:21 as the “land without recourse, the world
of dead”. Alongside the foundational narrative, the psalm’s intertextual network
expands step by step, transcending the canonical history of Israel.

2.3 Third Narrative: Oppression and Foolishness

The following narrative, namely rescue from foolishness addresses the group as
o°9x. Fools are “[...] people who follow not the path of life that is ‘wisdom " and
the commandments of YHWH."3* As Zenger points out, foolishness is “[...] not
only a narrowly intellectual, but an ethical concept: someone who walks heed-
lessly toward death and destroys health, reputation, household, in short, his
whole self.

This foolishness implies not only careless speech (Prov 10:8.14.21; 12:16;
14:3.9) but multiple transgressions (ywe PL.!) in relation to God and to the com-
munity, and this way can lead to unpredictable consequences (Isa 24:20; Job
8:4; Ps 39:9). The breach of the law (ywp) is expressed in iniquities (oniiy) that
cause human suffering in many Psalms.>* To sum up, the foolishness of the peo-
ple is described here as a consequence of socially irresponsible deeds respective-
ly unethical decision-making processes.

Additionally, the term ayn mostly implies objects that are abominable for an
individual or a group. On the one hand, the reluctance to eat (2yn) and the dan-
ger of death refer to the Exodus Narrative (cf. for Num 21:5). On the other,
severely ill people are also not able to take nourishment (Job 33:20 cf. for Ps

32 Heart can be understood here as pars pro toto, but perhaps it is meant as well, that humili-

ation has a strong impact on the cognitive-emotional centre of the person that can evoke

penance and inversion.

Yny occurs most frequently in wisdom literature, and it is typical for the later language level of

the Old Testament. In the psalms, it is mostly found in the semantic field of nx and mainly

refers to the afflictions that people bring upon other people (cf. for Ps 55:11).

34 Hossfeld and Zenger, Psalmen 101-150, 107.

> Ebd.

36 Cf. for Pss 18:24; 25:11; 31:10; 32:2.5; 36:3; 38:4.19; 39:12; 40:13; 49:5; 51:4.7.11; 59:5; 65:3;
69:28; 78:38; 79:8; 85:3; 89:33; 90:8; 103:3,10.43; 109:14; 130:3.8.

33

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 NIKOLETT MORICZ

102:5). This avoiding behaviour implies religious and ethical aspects as well.”
This description of vulnerability is related to the opportunity of human self-en-
dangerment therefore and an expression of sin. Vulnerability is seen here in re-
lationship to the hamartiological aspects of sin, an aspect which is so far rarely
discussed in Old Testament scholarship.’® As the systematic theologian Heike
Springhart points out:
Human beings are not only vulnerable with regard to potential violations through other
people and other circumstances, they are also vulnerable with regard to their own actions. In
other words: Human beings are in danger to become an agent of vulnerability. Following the
distinction of ontological and situated vulnerability, I argue for a notion of sin that is related

to the ontological dimension of humanity. This means that sin is not reducible to morals and
to sinful deeds, but that sin describes the separation of God and humankind.?

Human beings are vulnerable not only to harm from others and external cir-
cumstances but also to the consequences of their own actions, making them po-
tential agents of vulnerability themselves. This narrative implies that it is not in
human nature to overcome its own proneness to sin and vulnerability. The pro-
cess of healing begins when YHwH sends his word (v. 20), which calls people
out of their pit (cf. for Pss 88:4-7; 130:1) near the gates of death (Job 38:17).
However, as in the second strophe, there is no deliverance to a final, safe desti-
nation here. Different from the two preceding strophes, the closing line of this
strophe (v. 22) contains an exhortation to the cultic and symbolic acts of a festi-
val in which the “healing” of this deadly foolishness/sickness is to be celebrated
as a restoration to life with sacrifice (n27), thanksgiving (771n) and “shouts of
joy” (731). The act of sacrifice and the anticipated integrity of the community
functions as a resilience narrative about the horrible, abominable experiences in
vv. 17-18. This loud ringing cry is always addressed to God, whereby the rejoic-
ing of the worshipper refers to God’s deeds (Pss 47:2; 81:2; 98:4; 105:43; 107:22;
145:7; 149:3, cf. for Isa 12:6).2° The multitude of subjects rejoicing with regard to
these references is striking: The celebration of God’s deeds is by no means re-
served to a certain group but takes place universally (cf. for Isa 44:23; 49:13;
55:11).

37 Cf. for Dtn 7:26; 23:8; 1Kgs 21:26; 1Chr 21:6; Job 9:31; 15:16; 19:19; 30:10; 5:7; 14:1; 53:2; Pss
106:40; 119:163; Isa 14:19; 49:7; Ezek 16:25; 16:52; Am 5:10; Mi 3:9. The expression is used only
in Ps 107:18 with regard to food.
An exception is the article of Andreas Schiile, “All Flesh: Imperfection and Incompleteness in
Old Testament Anthropology,” in Exploring Vulnerability, ed. Heike Springhart and Giinter
Thomas (Go6ttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2017), 83-92, whereby the author conceptu-
alises vulnerability not only as a mark of the creation of God but as a correlate of violence,
which is inherent to “all flesh.” From a current perspective, it can be described as a genetic
predisposition for which individuals and groups are not responsible, but which has a signifi-
cant effect on their actions and life, consequently, it should be part of a realistic anthropology.
39 Springhart, “Exploring Life’s Vulnerability;” 29.
40 1t is different from Pss 17:1; 61:2; 88:3; 106,44; 119:169; 142:7 cf. for 1Kgs 8:28; 2Chr 6:19; 1Kgs
22:36; Jer 7:16; 11:14; 14:12, where the term of n37 stands in the context of plaintive cries.

38

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 143

2.4 Fourth Narrative: Shipwreck and the Crisis of Wisdom

The final scenario is much longer than the preceding ones and presents the
most fully developed narrative of the psalm. It is noticeable that the transparen-
cy of this strophe regarding the redemption of Israel is not immediately
apparent. The appropriateness of o lies partly in the fact that the non-seafaring
Israelites load the sea with mythical significance, which is evident from the in-
tensifying sequence of nouns to describe the sea as “great waters” (v. 23b: o2
o°31),4 “deeps” (v. 24b: nbixn), “primal floods, waters of chaos” (v. 26: ninin).+2
This strophe reflects inter alia the narrato-poetological context of the Psalm of
Jonah in Jonah 1-2. The rescue is narrated as an epiphany or theophany: v. 26
describes the upwelling and downwelling of the sea parallel to the journey of
the sea travellers, who are lifted up to heaven and pulled down again into the
abyss.** From a biblical point of view, earthquakes and storms at sea represent
two sides of the same coin - the dissolution of the cosmic order set since the
beginning of the world (cf. for Ps 46:3-7; 1Sam 14:15). The external upheaval is
accompanied by the internal shock (31 hitp.) of the travellers which manifests
in fear and panic. In Psalm 107:26, it is not always clear whether what is meant
here is the dissolution of the cosmic order or the shocked reactions of the sea-
farer (cf. for Nah 2:7; 1Sam 14:15; Josh 2:9.24; Isa 14:31; Jer 49:23; Ezek 21:20; Isa
64:6). However, the wp) of sea travellers is seized by panic (cf. for Ezek 21:20).44
Their “staggering” (337) and “tottering” (y11) do not merely describe the swaying
of a drunkard (cf. for Isa 24:20; 29:9) but a typical reaction of people to a theo-
phany (Ex 20:18; Isa 7:2; 19:1) or to a catastrophe (Isa 24:19; 29:9; Lam 4:14)
and to a drought (Am 4:9, cf. for 8:12). The strophe begins with the astonish-
ment of the seafarers (and those who hear this story in v. 32) about the
wondrous works (nix%n1) of YHWH whose power both causes the storm at sea
and stops it again (v. 25 and 29) leading to the crisis of wisdom: “and all their
wisdom dissolved” (v%2 hithpael).> In short: in this strophe, vulnerability is
constitutive of human existence, and this approach denies any casual under-
standing of suffering, consequently, the experience of contingency leads to a cri-
sis of wisdom.

41 Cf. for Pss 77:20; 93:4; 144:7. In other contexts, this image suggests the threatening power of

foreign people (cf. for Isa 17:13; 23:3).
42 Cf. for Ex 15:5; Neh 9:11; Job 41:23; Pss 68:23; 69:3.16; 88:7; Jonah 2:4; Mic 7:19; Zech 1:8;
10:11.
An echo of this scene can be found in the description of the earthquake in Am 9:5, where the
quake is compared to the swelling and ebbing of the Nile (cf. for Job 30:22).
In Ezek 21:20, the heart (2%) of the people is affected by strong emotions. This does not only
mean a part of the human being, on the contrary, it should be emphasized that the whole
body is sized by fear and panic.
Figurative expression for an overwhelming experience under extreme circumstances (cf. for
Ps 69:16). The term mostly occurs in contexts in which an innocent, righteous person is
threatened and jeopardized.

43

44

45

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 NIKOLETT MORICZ

After God’s miraculous intervention (v. 29), the natural processes would be
again transparent to the sensory perception and emotional movements of the
sea travellers (v. 29-30). The destination of the journey is “a desired haven” (1inn
oxon), a hapax legomenon that is not part of the genuine, well-known Israelite
topography. However, v. 32 concludes with an exhortation to exalt (o1 polel)
and praise (%%3) YHWH in the “assembly of the people” (ay“ap2) and “in the ses-
sion of elders” (o2p1 2wWin2). Walter Beyerlin suggests that the phrase should be
understood in light of Sir 6:32-37 as a quasi-institutional locus of wisdom teach-
ing by the “old people” that is, “[...] those who are wise with the experience of
years” ¢ (cf. for also Job 29:7-8; Ps 105:22). This rescue narrative leads to a pub-
lic discourse (v. 32) where catastrophic experiences of a vulnerable group can be
articulated and reflected, fostering participation based on the fragility of human
existence.

2.5 Narrative Ethics of Common Vulnerability

The narrative in vv. 33-43, which takes up earlier vocabulary in a new sense,*
represents a sapiential meditation on YHwH’s working in nature and history,
namely on the inconsistent sequence of human prosperity, power and existen-
tial trouble.*®

The meta-narrative presents timeless statements about the perpetual and re-
creative power of YHWH. This section precisely shows that not a single narrative
stands in the centre of canonical history, such as the return from the exile, but
the elevation of the Almighty is important. The motif of the starving people
opens a perspective on texts from Deutero-Isaiah (Isa 41:18-19; 43:19; 48:21).
The narrative presentation of the differences between the created and re-created
worlds points to the qualitative gap between what the people are and what they
are about to experience as YHWH’s redeeming acts in history. The vulnerable
creation of YHWH awaits completion and healing.

Furthermore, it should be noted that the term Israel (or another typical
designation for Israel) does not occur throughout the whole psalm. In addition,
the above-mentioned narratives are not exclusively related to Israel. According-
ly, the Targum does not assign every strophe to Israel alone: the first strophe
is addressed here to the whole house of Israel; the second to Zedekiah and to

46 Walter Beyerlin, Werden und Wesen des 107. Psalms, BZAW 153 (Berlin/New York: de Gruyter,
1979), 93.

47 Cf. especially v. 33: “desert” (vv.4 and 35) as well as “thirsty” (vv. 5 and 9); v. 34: “wickedness”
(vv. 26 and 39); v. 36: “hungry” (vv. 5 and 9) and “inhabited town” (vv. 4 and 7); v. 40: “track”
(vv. 4 and 7); v. 41: “misery” (vv. 10 and 17).

8 Tt is evident from the context that Yaws is the acting (grammatical) subject although he is
never explicitly named.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 145

the leaders of Israel, the third to Hezekiah and the fourth to the seafarers in the
Book of Jonah, that is to people from all nations.*’

Vv. 40-41 describe the anticipated situation of the nobles (2°2>71) and the
needy (79"ax): YHWH pours contempt on the nobles (v. 40a) and let them wan-
der in the desert without a way (v. 40b); in contrast to it, he lifts the needy up
from misery (v. 4la) and makes his clans like flocks (v. 41b). This pictorial histo-
ry expresses here a reversal of social structures.®® The last two verses of the fifth
strophe (vv. 33-41) are in a final position and are distinguished from the previ-
ous verses because the narrative of vv. 36-39 is interrupted by a participle form
(79w) in v. 40. According to Erich Zenger 1iax can be seen here as a paradigmat-
ic character:*! the term emphasises the neediness of the poor, namely a struggle
with a deficiency that a person cannot remedy by his/her own efforts.”> Among
the opponents of 7ax are the nobles (1Sam 2:8), the oppressors (Ps 72:4), the
violent (Job 5:15), the sinners (Pss 37:14; 82:4), and the wicked (Prov 30:14; Jer
20:13). The characterisation of power in the final strophe stands apart both in
form and tenor from the previous four. Noble persons mostly have a generous
character in the Old Testament (cf. for Isa 32:8; cf. for Pss 51:14; 110:3), however,
the image of “nobles” in Psalm 107 appears to refer to persons of position and
power with a negative connotation. In Job 12:21, the o>2»13 are mentioned in
conjunction with “kings”, “nations”, and “people of earth”, thus clearly connect-
ing the o°2>73 with rulers and persons of power.>* The use of the verbal root nyn
(Hif.) in v. 40b suggests that the o°2>13 may be those who wandered in the desert
(v. 4a) and found no dwelling place (v. 4b). According to vv. 7-8, these descrip-
tions are reversed by YHWH’s saving action. In vv. 42-43 Psalm 107 introduces a
group of the so-called ow» “righteous” that appears just in Psalms 49:15; 111:1;
112:2 and 140:14. The “righteous” are pleased about the social reversals of YHwH,
described in vv. 33-41. The inversion of social structures, observed for Psalm
107, is a motif characteristic for the Passover Hallel (Pss 146-150), more closely
in Psalms 146; 147 and 149.54

On the one hand, vulnerability is presented here as the unavoidable human
condition (vv. 33; 39), whereby the wickedness (7y7) of the inhabitants is also
part of this ontological vulnerability (v. 34). According to that, wickedness im-
plies not only the ruination of a community but self-endangerment as well.
However, an understanding of sin that is correlated to vulnerability also

4 Ziethe, Auf seinen Namen, 145.

50" Cf. for Johannes Bremer, “Ps 107 als programmatischer ‘Armenpsalm’ des 5. Psalmenbuches Ps
107-150,” in Jahrbuch der Philosophisch-Theologischen Hochschule SVD St. Augustin: 4. Armut
und Gerechtigkeit, ed. Ulin A. Polykarp, Clemens Délken, and Patrick C. Héring (Sankt
Ottilien: EOS, 2016), 31: the author even calls this transformation a “revolutionary motif”

51 Hossfeld and Zenger, Psalmen 101-150, 109.

52 Bremer, “Armentheologie,” 322.

33 Tucker, Constructing and Deconstructing Power, 66-67.

54 Bremer, “Ps 107 34.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 NIKOLETT MORICZ

sharpens sensitivity to powers of sin and structural dimensions of sin that be-
come real in the form of oppression (73¥), misery (7y7) and grief (733), unsatis-
factory conditions which people can inflict on other people at any time and in
any system (v. 39). The term 733 “grief, affliction, sorrow and pain” has its spe-
cial place in the lament (cf. for Gen 42:38; 44:31; Esth 9:22; Pss 13:3; 31:11; 116:3;
Isa 35:10; 51:11; Jer 8:18; 20:18; 31:13; 45:3; Ezek 23:33) and it means not a dis-
crete physical or psychological pain but a basic attitude towards life, engendered
by man-made traumata and the fragility of human existence.

3. Conclusion

Situated vulnerability takes shape in various contexts in Psalm 107 - in the
wilderness and wasteland as a journey accompanied by famine, drought and
disorientation (vv. 4-9); continued in the darkness of captivity and misery (vv.
10-16) which is followed by a narrative about the foolishness of people (vv.
17-22) and culminates in a shipwreck (vv. 23-32). In the first narrative (vv.
4-9), the question of the causes of vulnerability remains open; however, the
metaphor of way refers to human decisions that can increase the probability of
its manifestations. The second (vv. 10-16) and third (vv. 17-22) narratives claim
that disobedience to God and rebellion can evoke experiences of vulnerability
that are constitutive of human existence. These contexts of situated vulnerability
are permeated by the “language of the poor” (vv.10, 17, 41) that sheds light on
man-made disasters and on oppressive and diminishing structures of power
and formulates the need to struggle with them. The fourth scenario (vv. 23-
32) denies any causal understanding of human suffering and results in the
crisis of wisdom. This is supplemented by the repeated appeals (vv. 8.15.21.31)
and the closing strophe (vv. 33-39) of the psalm that represents vulnerability
as ontological, as an inherent part of the conditio humana, a shared human
condition. Consequently, the narratives of the psalm serve as paradigmatic
representations for the identity formation of the post-exilic community of Israel
and, through their gaps (Leerstellen), can evoke identification processes beyond
the canonical history of Israel. The psalm reflects an interest in the foundational
myths of the group that determine identity: Who are we, and when and how
did we come into being? In other words, what memory landscapes do we hold
as a marker of this identity? The psalm reinforces a shared national past, or
more correctly, different national pasts, around which different subgroups likely
rallied. Commemorating and/or praying the psalm plays an important role
not just for the identity formation of the group but its ethical decision-making
processes as well, as it evokes a sense of belonging to specific vulnerable groups
(e.g. the wanderers, the imprisoned, the poor and the righteous etc.) and add
emotional significance to this affiliation (vv. 5; 12; 18; 27; 30; 42). Furthermore,

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VULNERABILITY AND NARRATIVE ETHICS IN PS 107 147

it confirms common values (vv. 7; 42; 43), encourages joint actions (praising,
sacrificing, telling stories, gathering, etc.), and offers a view on the past that
justifies these attitudes and activities. Not only can group membership be re-
vised or the meaning given to social categories be modified (vv. 33-41), but
identity constructions also need to be adapted as social, political, or economic
contexts change, and the identity of the collective may be challenged and
endangered by rival groups (v. 2).

Who is wise? - ends Psalm 107. This conclusion shows that the psalm is not
only a hymn but a wisdom psalm with historical lessons spelt out for ethical
considerations. The last line of the psalm is an open-ended question referring to
the mercies (*7om) of YHWH explicated in the five preceding narratives: Who is
wise and does heed these and understand the mercies of YHawH? The plural
form of 7p7 - that stands in inclusion with the preceding narratives - argues for
the reading and application of the psalm as a poetic discourse through the lens
of ontological (shared) vulnerability (vv. 33-39) that opens a universal perspec-
tive for the ingroup and outgroup-relations of the postexilic community of Is-
rael.

The wise person has learnt that experiences of vulnerability can serve as the
basis for an apprehension of our commonality. Reading the psalm is a process,
it is a matter of symbolic construction and framing, of creating narratives
and moving along from there. From the subsequent commemoration of these
narratives, a transformation process can emerge, rethinking and reframing the
international connections of Israel to other people: Is the vulnerability of others
also our own? The circle of the we can be expanded via gaps and fragmentary
narrative structures, and this collective identity formation process remembers
and confronts the experience of common vulnerability. Furthermore, on the
level of recipients two questions concerning the concept of shared vulnerability
emerge: If we stay with the sense of loss, are we left feeling only passive and
powerless, as some might fear? Or are we, rather, returned to a sense of human
vulnerability, to our collective responsibility for the physical lives of one anoth-
er?>

In this sense, the commemorative narratives of Psalm 107 can support pro-
cesses of resourceful imagination and reconciliation. These poetical discourses
are couched as prayers that express faith in God, who provides shelter for
those who are most vulnerable. Psalm 107 can be a powerful resource since it
opens up spaces in which communities can borrow images in order to express
their own afflictions and criticise structural inequities and, at the same time,
develop a language of hope that leads to a vertical dialogue with Yawsn and
to a horizontal proclamation before the other nations, respectively children of
humanity.

3> See Judith Butler, Precarious Life (New York: Verso, 2004), 19-49.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

How to Lament When It’s All Our Fault
Reading Job During the Climate Crisis

Diana Paulding

1. Introduction

In a time of climate catastrophe, it seems that all we can do is lament. As
we surpass internationally agreed limits in the increase of global temperatures,
witness the extinction of plant and animal species, and experience ever more ex-
treme weather events, grief and anxiety must surely be an appropriate response.
For Christians, these experiences and emotions can inform the way in which
worshippers pray. Denominations have produced liturgies that make space
for climate lament,! and prayers are constantly being added to the resources
available for Christians to voice their grief and anger.? In such laments, there is
recognition of all that has been lost, all that will be lost, and the space to mourn.

To lament for the Earth at a time of climate catastrophe is undoubtedly a
helpful way of processing the emotions and loss that are being experienced.?
Furthermore, for communities that have historically contributed the least to
the climate crisis and yet are disproportionately experiencing the consequences
of it, lament can be a way of calling attention to this injustice.* For Western
Christians, however, our collective complicity in causing and driving climate
catastrophe complicates matters.” The excessive consumption and exploitative

1 E.g. The Church of England, A Time for Creation: Liturgical Resources for Creation and the
Environment (London: Church House Publishing, 2020).

E.g. Hannah Malcolm, “A prayer for those who wish to lament the Earth)” in Rage and
Hope: 75 Prayers for a Better World, ed. Chine McDonald and Wendy Lloyd (London: SPCK
Publishing, 2021); Jon Swales, “Lament & Hope: 40 prayers for the Climate and Ecological
Emergency; 2023, accessed 13th September 2024, https://greenchristian.org.uk/lament-hope-4
0-prayers-for-the-climate-and-ecological-emergency/.

3 Kathleen D. Billman and Daniel L. Migliore, Rachel’s Cry: Prayer of Lament and Rebirth
of Hope (Cleveland, Ohio: United Church Press, 1999); Sally Gillespie, Climate Crisis and
Consciousness: Re-imagining Our World and Ourselves (London, New York: Routledge, 2020),
esp. 50-69; Nancy C. Lee, Lyrics of Lament: From Tragedy to Transformation (Minneapolis:
Fortress Press, 2010).

This attention to injustice appears in many chapters in Hannah Malcolm, ed., Words for a
Dying World: Stories of Grief and Courage from the Global Church (London: SCM Press,
2020).

For further reflection on this difficulty, see Ernst M. Conradie and Hilda P. Koster, “Introduc-
tion: Christian theology and climate change in the North Atlantic context” in T&T Clark
Handbook of Christian Theology and Climate Change, ed. Ernst M. Conradie and Hilda P.
Koster (London: T&T Clark, 2020), 1-10.

2

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://greenchristian.org.uk/lament-hope-40-prayers-for-the-climate-and-ecological-emergency/
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://greenchristian.org.uk/lament-hope-40-prayers-for-the-climate-and-ecological-emergency/

150 DIANA PAULDING

practices of Western societies are ravaging the Earth and have caused anthro-
pogenic climate change. The question then arises as to the purpose and place
of laments within Western Christianity. Is it appropriate to lament when one is
implicated in the very catastrophe about which one is crying out to God? If it
is not, what alternatives are there? How should Western Christians pray about a
situation that they have had a role in causing?

In this chapter, it is argued that the current use of lament by Western Chris-
tians in climate liturgies is at odds with the biblical practice of lament, since
lament is used in the Bible as a way of seeking justice for a wrong done to
oneself by another. It is nonetheless suggested that lament can still be utilised
within liturgies used by Western Christians, but it must be done in a way that
recognises Western Christians’ own role in causing the climate crisis whilst
also providing the opportunity to reframe destructive and anthropocentric
worldviews into ones that emphasise relationship with the rest of creation. In
doing this, the book of Job can be a powerful resource and guide. Despite
the contrast between Job’s innocence and the contemporary readers’ individual
and collective responsibility, Job’s use of protest against God provides a path
by which humanity can engage with the divine, seek justice, and live in relation-
ship with the suffering Earth, even at a time of crisis.

2. The problem with lament

I take as my starting point for this chapter the statement that the climate crisis
is primarily the result of human action. The data are clear that the rise in global
average temperatures since the Industrial Revolution is directly correlated to
human activity, and that the various forms of environmental degradation that
are ravaging the Earth - from plastic pollution and habitat destruction to the
spilling of sewage into water systems — are also anthropogenic. That point will
not be debated in this chapter. Humans, or more precisely human societies and
social structures that exploit the Earth and other people in order to maintain
certain lifestyles, have caused the climate crisis.®

For Christians who live in and are shaped by such societies and social struc-
tures, this complicity in environmental destruction raises important questions
about the role and nature of prayer at a time of climate crisis. Even those
who seek to live an eco-friendly lifestyle within consumerist cultures often find
themselves inevitably being caught up in the structural sin of carbon-intensive
consumption, just in the ordinary flow of living, let alone facing issues of com-

6 The impact of exploitative social structures is discussed by Donna Haraway in relation to the
language that is used to describe the way in which humans impact the Earth: Donna Haraway,
“Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene: Making Kin,” Environmental
Humanities 6,1 (2015).

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 151

panies that use greenwashing to sell products that continue to harm the Earth,
price barriers for items that are considered more eco-friendly, and the pressures
of a culture that prioritises ease and profit over true sustainability. Within
such cultures, almost every member has a role in perpetuating environmental
degradation, however unwillingly.

The issues that this raises for the use of lament in climate liturgy can be
highlighted with reference to Walter Brueggemann’s work on biblical lament.”
Brueggemann writes that biblical lament is a way of expressing that something
is not right in the world and emphasising the need for change. In lament, God
is called upon to change that which is wrong or unjust. This lamenting can be
done in two ways. The first type of lament takes the form of a complaint against
one’s enemies. Human oppressors are identified as the cause of one’s suffering,
and God is called upon to defend the petitioner from their enemies. The second
form of lament complains against God. This is seen starkly in the book of
Job. In Job, it is God who is identified as the cause of Job’s suffering, and the
protagonist cries out to God to “let [him] alone” (Job 7:16). In both forms of
lament, the petitioner cries out to God, and does so in the hope that the one
causing their suffering will withdraw their hand from them. In neither case
is the petitioner the one responsible. As Brueggemann writes, “the petitioner
accepts no guilt or responsibility for the dysfunction, but holds the other party
responsible.”s

When Western Christians lament at a time of climate crisis, therefore, ques-
tions must be asked as to the purpose of this lament. Whilst people need a way
of expressing grief and fear, to lament to God about a situation that we ourselves
have caused seems inappropriate. What are we asking God to change? Our
own actions? That, surely, is up to us. If we are the oppressors in the situation,
however much we may regret our role in destroying the Earth, then surely our
situation cannot be changed by petitioning God.

If lament, in biblical terms, is inappropriate in the current situation, then the
issue that arises is how Western Christians can relate to God from the midst
of the crisis and express the pain and fear that is evoked by environmental
catastrophe, whilst also praying for justice in an unjust situation in which the
one praying is complicit.

In the discussion that follows, ideas from liberation theology will be utilised
in order to consider the role of prayer and liturgy in confronting injustice, and
these will be drawn into conversation with key biblical passages that shape
Christian understanding of the relationship between God, humanity, and the
Earth. Through this intersection, it will be argued that the inclusion of protest
against God in climate liturgy can provide a way of relating to God at a time of

7 Walter Brueggemann, “The Costly Loss of Lament,” Journal for the Study of the Old Testament
11, no. 36 (1986).
8 Brueggemann, “The Costly Loss of Lament,” 63.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 DIANA PAULDING

anthropogenic climate change whilst also challenging theological concepts that
have justified the exploitation of the non-human world.

3. The failure of orthodoxy

In his book Embracing Hopelessness,” Miguel de la Torre argues that Eurocentric
theological approaches usually start with beliefs and ideologies, and that Chris-
tians then shape their actions on the basis of these beliefs. The worldviews and
doctrinal beliefs are formed through engagement with Scripture, and people
then seek to put these beliefs into practice. In this way, orthopraxis comes out of
orthodoxy. Liberative ethicists, however, reverse this. De la Torre highlights that
the pursuit of justice is the primary aim for such ethicists, and the first step is
to take action to build justice. In light of such action, spiritual and theological
understandings can be developed. In contrast to the traditional Eurocentric
approach, beliefs and ideas flow out of liberative practices. Orthopraxis comes
first, and orthodoxy develops from it.

A much-cited article from 1967 by Lynn White Jr can be read in light of
de la Torre’s ideas about orthodoxy and orthopraxis; in this article, White
argued that Christianity, and particularly Western Christianity, is responsible
for forming and promoting ideas and beliefs that have led to ecological crisis."
White emphasised the way in which Western Christian interpretations of Scrip-
ture divorce humans from the rest of creation and depict the natural world as
existing only to serve humans. These anthropocentric attitudes have led to the
exploitation of the natural world and the crisis that has emerged from such
treatment. Just as de la Torre emphasises the Eurocentric tendency to develop
beliefs and then act in light of them, White’s analysis of the causes of ecological
crisis cites Western Christian beliefs about humanity’s authority over the Earth
as a root cause for exploitative practices.

White’s argument and his placement of blame on the Western Christian
tradition proved controversial. His emphasis on the role of Christianity has
been criticised for over-simplifying the causes of environmental degradation,
with Joseph Blenkinsopp pointing out that humans were causing damage to
the natural world well before the texts that the Christian tradition holds as
Scripture were written.!! Biblical scholars such as Gene Tucker have also criti-
cised White’s suggestion that the Bible promotes anthropocentric attitudes that
separate humanity from the rest of creation, pointing out that texts like the

9 Miguel A. De La Torre, Embracing Hopelessness (Minneapolis, MN: Fortress Press, 2017),

X111-XV.
10 Lynn White Jr, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” Science 155, no. 3767 (1967):
1203-1207.
Joseph Blenkinsopp, Treasures Old and New: Essays in the Theology of the Pentateuch (Grand
Rapids, M1, Cambridge: William B. Eerdmans Publishing Company, 2004), 36.

11

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 153

Genesis creation stories, which White suggests emphasise humanity’s unique
place in the world, should in fact be read as theocentric texts.”? Although White
writes that these stories show God creating the world “explicitly for man’s
benefit and rule: no item in the physical creation had any purpose save to
serve man’s purposes,® Tucker argues that the Genesis creation stories in fact
demonstrate a clear hierarchy where God rules over creation and humans,
whilst apportioned a special role within creation, remain subordinate to God.
Humans thus have a responsibility to the rest of creation but do not have the
right to rule it as they please; God remains at the centre.

Despite these criticisms, White’s argument has proved influential, no doubt
because it does highlight an uncomfortable truth. Whilst it is an overstatement
to lay all blame for the ecological crisis at the feet of the Western Christian tradi-
tion, Christian doctrines have been used to justify the exploitation of the Earth.
The idea of humans having the right to exploitative dominion over the rest of
creation stems from the way in which Genesis 1:26-28 has informed Christian,
and therefore modern Western, thinking. Regardless of whether or not the text
was meant to be anthropocentric, the right of humans to have dominion and
subdue the Earth has been promoted by the Church, using Genesis 1 as its
justification. Even the stewardship movement, which in its 20t century form
developed as a way of countering the destructive nature of ideas of dominion
within the Church and which draws on the depiction of humanity maintaining
the garden in Genesis 2:4-3:24 as well as the ideas of Genesis 1:26-28, remains
rooted in the concept that human presence and action is necessary for the full
flourishing of the Earth."* This view, whatever its benefits in challenging more
destructive worldviews, remains rooted in anthropocentric concepts about the
necessity of humanity. It is not God who ultimately cares for the Earth, accord-
ing to this worldview, but humans who do this on God’s behalf. Issues with
this model include its reliance upon reading the Hebrew terms radah (to have
dominion) and kabas (to subdue) as having neutral meanings and ignoring the
predominantly violent sense that they hold in other passages, as well as ignoring
the fact that humans emerged relatively late in the evolutionary process and that
therefore to view humans as having an integral role in managing the natural
world assumes that life on Earth was not flourishing before the emergence
of humans.” The unintentional consequences that human action often has on
ecosystems also demonstrates our unsuitability for acting as God’s stewards on

12" Gene Tucker, “Rain on a Land Where No One Lives: The Hebrew Bible on the Environment.”

Journal of Biblical Literature 116, no. 1 (1997).
13 White Jr, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” 1205.
4 For discussion of Christian interpretations of dominion and the historical impact of these
interpretations, see Richard Bauckham, Living with Other Creatures: Green Exegesis and
Theology (Waco, Texas: Baylor University Press, 2011), 16-77.
Clare Palmer, “Stewardship: A Case Study in Environmental Ethics,” in The Earth Beneath: A
Critical Guide to Green Theology, ed. Ian Ball et al. (London: SPCK, 1992), 67-86.

15

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 DIANA PAULDING

Earth.!® Besides this, Richard Bauckham points out that a stewardship model
emphasises a hierarchical relationship that places God at the top, humans below
God, and the rest of creation below humans. Bauckham argues that this vertical
relationship fails to recognise the horizontal relationship that exists between
humans and the Earth as co-creatures that are formed by the Creator.”

Attempts to reframe ideas of violent dominion that arose from interpretation
of the Genesis creation stories into ideas of stewardship are thus replete with
issues, and the dominance of these ideas in the Church today as the environ-
mental situation continues to decline demonstrates that re-reading these texts
in this way has not driven widespread change. An alternative approach has
been proposed by eco-hermeneutical readings of the Bible that examine other
texts than the commonly used passages from Genesis.'® Key amongst these are
Job 38-41 and Psalm 104. In these passages, a strongly theocentric worldview
is promoted. In Job 38-41, God questions Job as to his understanding of the
cosmos and depicts a world that is created and sustained exclusively by God.
Humans appear only as corpses on the battlefield or nameless drivers, and
the animals that are described are wild and free, not domesticated or depicted
in relation to humans (even the war horse of Job 39:19-25 is presented in its
own right rather than as an animal that only has value in relation to its use
by humans). Psalm 104 describes humans in a little more detail as it depicts
people at work, but even here humans are presented as having no special role or
authority over the rest of creation.

These passages have been posited as an alternative way in which to consider
the relationship between God, humanity, and the Earth. Rather than being used
to justify an anthropocentric worldview in which humans have rights and/or
responsibilities over the rest of creation, Job 38-41 and Psalm 104 depict a world
in which God is directly involved in the Earth and humans have no special role
in the management of creation. The narrative that arises from these passages
is one that is drastically different to the dominant anthropocentric narrative
that shapes the Western Christian tradition and which White argued underpins
behaviour that is destructive towards the natural world.

Despite the possibilities that these eco-hermeneutical approaches to the Bible
have provided, the fact remains that they have not altered the dominant narra-
tive that shapes Western societies. Theocentric ideas of humanity’s relationship

16 Heather Eaton, “An Earth-Centric Theological Framing for Planetary Solidarity” in Planetary
Solidarity: Global Women's Voices on Christian Doctrine and Climate Justice, ed. Grace Ji-Sun
Kim and Hilda P. Koster (Minneapolis: Fortress Press, 2017), 19-44.

17" Bauckham, Living with Other Creatures, 17-22.

18 Norman C. Habel, Finding Wisdom in Nature: An Eco-Wisdom Reading of the Book of Job
(Sheffield: Sheffield Phoenix Press, 2014); Norman C. Habel and Shirley Wurst, eds., The
Earth Story in Wisdom Traditions (Sheffield: Sheffield Academic Press, 2001); David G.
Horrell, ed., The Bible and the Environment: Towards a Critical Ecological Biblical Theology
(London: Routledge, 2010), 11-20.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 155

with the rest of the world as co-creatures, rather than created co-creators,?
remain an alternative perspective to the mainstream ideas of humanity’s special
place in creation. A further issue also arises in the so-called age of the Anthro-
pocene, when human action impacts almost every aspect of the Earth and
its ecosystems. As Bill McKibben pointed out, God’s questioning of Job has a
different impact in this age. He writes:

When [God] asks, as he does in Job, “Who shut in the sea with doors... and prescribed
bounds for it?” and “Who can tilt the waterskins of the heavens?” we can now answer that it
is us. Our actions will determine the level of the sea, and change the course and destination
of every drop of precipitation.?”

Whilst Job 38-41 has been posited as a theocentric text that could reframe
Christian understandings of the relationship between God, humanity, and the
Earth, McKibben’s words highlight the difficulty of reading this passage today.
Whereas the character Job, and the readers of the text for centuries after, could
respond to God’s questioning with an admission that they could not do any
of the acts that God describes, that is no longer the case. Humans can change
sea levels. Humans can hunt prey for lions (Job 38:39) — as any zookeeper
could attest. Humans can “cut a channel for the torrents of rain” (Job 38:25) -
as the technology of cloud seeding demonstrates. To read the divine speeches
of Job today provokes different answers as humans can confirm that they can
indeed do the things that God describes. Whilst Job 38-41 has been posited as
a passage that demonstrates God’s ultimate care for creation and the irrelevance
of human action, the power that humans have now proved themselves capable
of wielding brings into question whether this text can have the same rhetorical
power as it once did.

How, then, can Western Christians respond at a time of climate catastrophe?
The orthodox beliefs that have shaped the way in which Western Christians act
have failed. Humanity’s attempts at dominion have resulted in exploitation of
the Earth, careless greed, and the destruction of ecosystems. Efforts to reframe
these beliefs into ones that emphasise care and protection have not brought
about the drastic change that is needed to mitigate the effects of environmental
degradation and climate breakdown, and are even called into question in light
of humanity’s power. What, then, is left?

I suggest that a reading of Job’s protests in conversation with the idea, from
liberative ethics, that orthopraxis should precede orthodoxy can offer a path for
Christians at a time of climate crisis. By drawing upon Job to inform the way
in which Christians create liturgy at a time of crisis, it is suggested that the act

19 For discussion of the idea of humans as co-creators at a time of environmental disaster, see
Bethany Sollereder, “The Human Role Revisited on a Rapidly Changing Planet,” Ephata 4, no.
1(2022): 259-283.

20 Bill McKibben, The End of Nature (New York: Anchor Books, 1989), 84.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 DIANA PAULDING

of lament and protest can be used to reframe beliefs, drive change, and seek
justice.

4. Job’s orthopraxis

The book of Job is a natural conversation partner with ideas of climate change
and environmental issues due to the key role that Job 38-41 has played in
eco-hermeneutical approaches to the Bible. As has been seen, however, these
readings have not changed mainstream understandings of humanity’s relation-
ship with the Earth, and anthropogenic climate change raises questions about
how we should read the divine speeches today. Despite these issues, there
remains a key element of this passage that warrants further discussion. Whilst
humans are reduced to irrelevance within the divine speeches, the speeches are
still addressed to a human, namely Job. Despite the theocentric character of the
speeches and the insistence that God alone creates and sustains, there is still a
place for humans in their dialogue with God.

This factor must be considered within the wider context of the book. Early
on, the character Job rejects the orthodoxy of his friends. Whilst the interlocu-
tors provide numerous explanations for why Job is suffering - attributing it to
divine punishment, suggesting that it is educative, and advising patience and
trust in God’s justice — Job rejects all of these arguments. He insists that there
is no just reason for his suffering and demands an audience with God. Job’s
response to his suffering is not to attempt to justify it, but to protest against the
injustice of his situation and lament to the one who has caused it - God.

It takes time, but eventually God does respond. The divine speeches can
seem unsatisfying as they do not even mention Job’s complaints, let alone
provide an answer. What is important here, however, is the mere fact that God
responds. This is made clear in the narrational introductions that appear in
38:1 and 40:6 where it says that “YHWH answered Job out of the whirlwind,”
and 40:1 where it states “YHWH said to Job.” In each of these introductions
Job’s name is included as the direct object. God does not broadcast an an-
nouncement for anyone to hear, and does not even direct the speech to Job’s
interlocutors, who might also benefit from divine wisdom. God answers Job.
Regardless of whether or not the answer is satisfactory, God does respond to
Job’s demands for an audience and enters into dialogue with him. Furthermore,
God’s statement in 42:7 that Eliphaz and his friends “have not spoken of me
what is right, as my servant Job has done” has been interpreted as praise for
Job’s willingness to protest.?! Job’s rejection of orthodox explanations and his act
of protest allow him to enter into dialogue and relationship with God.

2L 7, Richard Middleton, Abraham’s Silence: The Binding of Isaac, The Suffering of Job, and How
to Talk Back to God (Grand Rapids: Baker Academic, 2021); Choon-Leong Seow, Job 1-2I:

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 157

Job’s protests do not provide a direct parallel for how Christians might act
at a time of climate crisis. As discussed above, biblical lament is used to draw
attention to injustices that are perpetrated by another and to call for God to
rectify this. In the book of Job, God is the one perpetrating violence against Job.
The character cries out to God, highlighting the injustice of the suffering that
has been caused and calling for it to end. The whole premise of the book is that
Job is innocent. We, however, are not. Any attempt to use Job’s protests as a
potential path to renewed relationship with God (and the Earth) must navigate
this key difference. Western Christians are not in a position to lament as Job
does.

It is here that we must return to considering the anthropocentric worldview
that is dominant within Western Christianity. Attempts to state that humans
have not caused climate catastrophe are nothing more than denial. Nonetheless,
within the narrative that has been shaped by interpretation of the Genesis
creation stories (and particularly Genesis 1:26-28), humans have done exactly
what God commanded. Humans have been fruitful and multiplied, and the
global population continues to grow. Humans have filled the Earth and subdued
it, resulting in a world in which no part of the land, sea, or atmosphere is
completely free of human impact. Humans have exercised dominion over every
living thing, using them for food, sport, leisure, and research. Humans have
tulfilled the divine commands to the letter.

And yet this has not led to flourishing. Human action has resulted in pollu-
tion and the destruction of ecosystems which, before one even considers the im-
pact on other creatures and parts of the Earth, is proving devastating for human
health, security, and well-being. We have done exactly as God commanded, and
yet are now suffering the consequences of our obedience.

It is important to reiterate that this argument is made on the basis of the
worldviews that are dominant within Western Christianity, but given the con-
tinued influence of these worldviews, it is necessary to find ways forward that
fit within these narratives. As shown by the continued sidelining of alternative
narratives that reject anthropocentrism, we cannot rely upon the proposal of
new narratives to lead to a relationship with the Earth that is conducive to both
human and non-human flourishing.

Thus, from within the dominant anthropocentric worldview of Western
Christianity, ultimate moral responsibility for anthropogenic climate change
and environmental degradation rests with God. There is no doubt that human
action has caused this destruction, but the belief that humans have acted in
obedience to God in doing so means that responsibility can be thought to sit
with the one who ordained and encouraged this action.

Interpretation and Commentary (Grand Rapids, Cambridge: William B. Eerdmans Publishing
Company, 2013), 92.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 DIANA PAULDING

In this, there is the opportunity for protest and lament. It is appropriate to
lament to God for issuing the command to have dominion, and in this way to
lament the crisis that has arisen from obedience to this command. Just as Job is
shown to be right to engage with God and hold God to account when it appears
that God is not acting justly, so lament can be an appropriate way of responding
when it is believed that following God’s divine commands has not delivered the
blessings that were promised.

This path of lament is not just a way for Christians to vocalise grief at the
state of the Earth. The very act of lamenting reframes the relationship between
God, humanity, and the Earth in a way that alternative narrative explanations
have failed to do. In lament, God’s power over humanity and over creation
is acknowledged. Human actions may have caused catastrophe, but God is
the one with the ultimate power and responsibility. Humans are first and
foremost creatures, not all-powerful creators. In crying out to God as the one
who holds ultimate responsibility humans are repositioned within a theocentric
worldview. The narratives that are held may be anthropocentric, but in shifting
responsibility onto God and protesting against God’s licensing of humanity’s
destructive behaviour, the act of lamenting shifts the focus from humans onto
God. God’s presence is affirmed as worshippers address God. God remains free
and all-powerful, undiminished by humanity’s own power. Humans continue
to recognise their own role in causing the climate crisis, but also find a way of
engaging with God and the world rather than being paralysed by grief. There is
no space for apathy when one is engaged in the practice of lament.

In this way, the orthopraxis of lament leads to a reframing of belief and
orthodoxy is able to flow from it. Rather than ideas of how we should treat the
Earth developing out of anthropocentric understandings of humanity’s place in
creation, the practice of lament demands justice from God. Whilst this practice
of lament can arise from within the orthodoxy of Western Christianity, the
practice itself paves the way to a new understanding, where God alone holds
the power. Humans may hold immense influence over the Earth and have vast
capabilities, but they are not the most powerful beings in the universe. Rather,
humans are creatures that are subject to divine rule. Through the act of protest,
we uphold God’s power over us and reject the anthropocentric attitudes that
have driven the climate crisis. The very narratives that are problematic provide
the opportunity for lament, and yet they are then remoulded in light of that
lament.

It should be noted that this approach does not expect that God will simply fix
the crisis. In recognising that God holds ultimate power and humans are crea-
tures who cannot dictate divine action, there is a relinquishing of control. God
is free to respond or not. God may be responsible for issuing a command that
has led to the crisis, but humanity’s awareness of the failure of this command
to produce blessings means that what comes next can only be the responsibility

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOW TO LAMENT WHEN IT’S ALL OUR FAULT 159

of humans. Nonetheless, in reframing humanity’s relationship with the Earth
through lament, there is the opportunity to take a first step towards enacting
this change.

5. Creating liturgy

It has been argued that lament, when directed against a God who holds the
ultimate moral responsibility, is a practice that not only demands justice when it
appears lacking but which can then lead to a reframing of beliefs about the rela-
tionship between God, humanity, and the rest of creation. The act of lamenting
to a God who holds responsibility affirms God’s power over humanity and
emphasises humans’ position as creatures. This theocentric attitude differs from
the dominant anthropocentric view that White argued is the historical cause of
the environmental crisis.

The biblical and theological basis of this argument leads to further ques-
tions about how this may be put into practice. Here I offer some preliminary
thoughts on issues that must be considered in the construction of new climate
liturgies that are based, not on lament for the state of the planet, but on God’s
responsibility for commanding humans to act in a way that brought about this
state.

First, it must be recognised that the argument promoted would likely be
deeply uncomfortable for many Christians. The act of lament, whilst common
in Jewish tradition, has played a lesser role in Christianity.?> Although the use of
lament in liturgy has increased in recent years through its inclusion in prayers
for the environment, this form of lament does not align with the biblical form
of lament, as discussed. There is no protest against God in current ecological
liturgy. To lament in this way, where God is held as being morally responsible,
would likely be unfamiliar and uncomfortable within the Church.

Protest against God, however, is a common theme in the Hebrew Bible. Job
is but one of these protestors. As Will Kynes writes, “Job joins the heroes of
Israelite faith, Abraham (Gen 18:25), Jacob (Gen 32:24-32), and Moses (Exod
32:12), the psalmists who dare to cry “Why?” and ‘How long?’ and prophets
such as Jeremiah and Habakkuk, in confronting God and demanding that the
deity make things right”? There is a biblical basis for protest against God.
Liturgically, this biblical precedent could be a bridge for using lament and
protest as a way of re-engaging with an all-powerful Creator God, under whom
all creation - including humans - sit. To use the language and images provided

22 1ee, Lyrics of Lament, 87.
2 Will Kynes, My Psalm Has Turned into Weeping: Job’s Dialogue with the Psalms (Berlin,
Boston: De Gruyter, 2012), 184f.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 DIANA PAULDING

to us by Job, and the Psalms and Genesis and the prophets, could be a way of
introducing this form of lament to Christian climate liturgy.

Second, it must be recognised that the possibility of reframing beliefs about
God, humanity, and creation has the potential to be conceived of as a threat
to one’s very identity. The cultural trauma that can arise from such threatened
worldviews is being explored by the author in other work,?* but it must also
be acknowledged here. The proposed reframing of understandings about hu-
manity’s place in creation on the basis of lament has the same end result
as the alternative narratives that have been proposed by eco-hermeneutical
approaches to Job 38-41 and Psalm 104, but it approaches this conclusion from
a different angle. It is this different angle that, it is suggested, is key. The act
of lamenting against God begins from within the very belief systems that it
eventually reframes. It begins from the divine command to have dominion (or
to be stewards), and yet in responding to that very command the act of lament
positions humanity within a strongly theocentric worldview where humans do
not have rights or particular responsibilities over the Earth.

By working from within these belief systems, there is the possibility to reduce
potential threats to people’s worldviews (which can lead people to hold on to
these worldviews even more strongly). There is also another benefit to lament.
Molly Farneth points out that rituals can build communities by creating shared
practices and reflecting the values of those who participate.? In using lament to
God in climate liturgy, a space can be created in which people can gather and
find renewed identity together as worshippers of the Creator God. In the ritual
use of lament, there is the opportunity to pray in a way that reframes beliefs to
reflect the reality of the current crisis, these beliefs can shape future action and
treatment of the Earth, and throughout this cycle of practice and belief there
can be relationship with one another as well as with the Earth and, at the heart
of it all, with God.

24 Diana Paulding, “Responding to a Disrupted World: Reading Job in the Light of Cultural
Trauma.” (Doctor of Philosophy University of Exeter, 2025).
25 Molly Farneth, The Politics of Ritual (Princeton: Princeton University Press, 2023).

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klagen - ein Lebensmittel
Praxistheoretische Erkundungen in autobiografischer
Sterbe- und Trauerliteratur

Ulrike Wagner-Rau

1. Der Trauer Ausdruck geben

Trauer ist ein schmerzliches, von vielen als,negativ empfundenes Gefiihl; es
tallt schwer sich ihm zu stellen. Bereits Sigmund Freud aber hat in seinem klei-
nen Aufsatz ,Trauer und Melancholie® herausgearbeitet, dass es nicht lebens-
forderlich ist, der Trauer auszuweichen, vielmehr die Abwehr dieses Gefiihls
»melancholisch’, also depressiv machen kann.! Anders, als zu weinen, zu klagen,
auch anzuklagen, was im Laufe der Zeit den inneren Raum schafft, um sich
dem Leben zuzuwenden, schwicht die Depression die emotionale Resonanz
und das Selbstempfinden und damit die Lebensfreude insgesamt. Wéhrend
Trauer eine notwendige Reaktion auf einen Verlust ist und damit eine unver-
meidliche Erfahrung im menschlichen Leben, kann die Verleugnung der Trauer
die Gestalt einer psychischen Beeintrichtigung annehmen und das emotionale
Leben verarmen lassen.

Auch in gesellschaftsanalytischer Perspektive gibt es Entwicklungen, die zu
betrauern sind. Alexander und Margarete Mitscherlich haben in ihrem wirk-
machtigen Buch ,Die Unfahigkeit zu trauern“ den Finger in die Wunde der
deutschen Nachkriegsgesellschaft gelegt.> Weil, so ihre These, der Verlust des
Ich-Ideals und der leitenden Lebensorientierung mit dem Suizid Adolf Hitlers
und dem Zusammenbruch des Deutschen Reiches keine Trauer ausgeldst habe,
vielmehr die damit verbundenen Empfindungen von Schmerz, Scham und
Schuld von vielen Menschen verdréngt wurden, sei der Verlust des Selbstwertes
mit Arbeit und Wiederaufbau betaubt worden und eine tendenziell empathielo-
se, melancholische Generation habe das gesellschaftliche Leben gepragt. Auch
gegenwartig greifen Autor:innen die Notwendigkeit der Trauer in politischer
Hinsicht auf und betonen, dass angesichts der Klimakrise, der Naturzerstérung
und des Vormarsches rechter Bewegungen und Parteien Trauer eine angemesse-

1 Vgl. Sigmund Freud: Trauer und Melancholie (GW 10), Frankfurt a. M. 1946, 427-446.
2 Alexander Mitscherlich/Margarete Mitscherlich, Die Unfihigkeit zu trauern. Grundlagen kol-
lektiven Verhaltens, Miinchen 1967.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 ULRIKE WAGNER-RAU

ne Reaktion sei, die weiterfiihre als ein pragmatischer Optimismus und eine
Verleugnung der bedrohlichen Entwicklungen in der Realitdt.3

Zwar folgt die Trauertheorie heute in mancher Hinsicht anderen Spuren als
Sigmund Freud. Sie geht nicht — wie dieser es annimmt — davon aus, dass die
Trauerarbeit Menschen dazu fiihrt, die libidinose Beziehung vom verlorenen
Objekt vollig abzuziehen, sondern sieht vielmehr die Fortsetzung und den
Gestaltwandel der Beziehung zum Verlorenen im Vordergrund. Zwar, so u.a.
Roland Kachler, sei es notwendig, die Realitit des Verlustes anzuerkennen,
ebenso aber gehe es darum, die innerlich weiter bestehende Beziehung zu den
Toten anzuerkennen und mit ihr umzugehen.* Auch in der Gegenwart findet
aber die These Freuds Akzeptanz, dass ein schmerzlicher Verlust notwendiger-
weise Trauer nach sich zieht und dies nicht als eine Krankheit oder Schwiche
anzusehen ist, sondern als eine unverzichtbare Lebensduflerung, durch die
Menschen zu neuer Lebensbejahung finden. Das Durchqueren des Schmerzes
ist notig, um Zuversicht wiederzufinden und ein liebesvolles und produktives
Leben trotz erlittener Verluste fithren zu konnen.

Mit dem Thema der Klage, das hier im Fokus steht, ist die expressive Seite
der Trauer aufgerufen. Denn Trauer bleibt nicht im Inneren eines Menschen
verborgen, jedenfalls nicht, wenn sie einen heilsamen Weg nimmt. Sie sucht
sich Ausdrucksformen, die innerlich entlasten und in die Kommunikation mit
Anderen fiihren, die potentiell hilfreich sind. Um mit der Trauer nicht allein zu
bleiben, muss man — wie auch immer - klagen, und zwar auf eine Weise, die der
Verwirrung und der Gefidhrdung des Selbstempfindens gerecht wird, die mit
einem Verlust verbunden sind. Teil der Trauer sind widerspriichliche, schwer
ertragliche, teils als ,verriickt” verdichtigte Empfindungen. Sie ist begleitet von
Angsten und Ohnmachtserfahrung. Sie kann unbegreifliche Wut und ein tie-
fes Gefiihl der Verzweiflung und der Aussichtslosigkeit hervorbringen oder in
eine vollige Erstarrung hineinfithren. Wenn das Leben der eigenen Kontrolle
entgleitet, schlimme Widerfahrnisse die bekannten und stabilisierenden Alltags-
routinen irritieren, wird das grundlegende Vertrauen ins Leben erschiittert
oder — im Fall schwerer Traumatisierungen — sogar zerstort.> Menschen entwi-
ckeln Umgangsweisen mit dieser auf Dauer nicht ertraglichen Situation. Sie
suchen nach Erfahrungen, die den nichsten Schritt ermdglichen, ihre Angste
begrenzen und in der Lage sind, ein zunichst iberwaltigendes, amorphes und
sprachloses Geschehen zu gestalten. In unterschiedlichen Formen zu klagen,
ist ein wesentliches Geschehen in diesem Prozess. Durch sie werden Schmerz,

3 Vgl. Jonathan Lear, Imaging the End. Mourning and Ethical Life, Cambridge 2022; Daniel
Strassberg, Die Unfahigkeit zu trauern. Wir befinden uns mitten in existenziellen Krisen.
Warum sind wir nicht in der Lage, uns den Ernst der Lage einzugestehen?, in: Republik,
https://www.republik.ch/2025/02/11/strassberg-die-unfaehigkeit-zu-trauern [09.07.25].

Vgl. Roland Kachler, Hypnosystemische Trauerbegleitung. Ein Leitfaden fiir die Praxis, Heidel-
berg 32014, 70-84.

> Vgl. Giinther H. Seidler, Psychotraumatologie. Das Lehrbuch, Stuttgart 2013, 18f.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.republik.ch/2025/02/11/strassberg-die-unfaehigkeit-zu-trauern
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.republik.ch/2025/02/11/strassberg-die-unfaehigkeit-zu-trauern

KLAGEN - EIN LEBENSMITTEL 163

Angst, verlorene Liebe und Hoffnung aus dem Inneren nach auflen gebracht.
Damit wird die Trauer nicht nur fiir andere wahrnehmbar, sodass diese darauf
reagieren konnen, sondern ebenso wird sie fiir die Betroffenen selbst zu einem
Gegeniiber, das ihr Leben nicht fortwdhrend dominiert, sondern zu dem sie
sich mit eigener Agency in Beziehung setzen konnen. Damit findet der Verlust
Eingang in Prozesse der Selbstreflexivitit und kann sich in seiner Bedeutung
verwandeln, auch wenn weder die Wunde vollig verschwindet noch die Bezie-
hung zum Verlorenen.

2. Eine Anndherung an Klageformen iiber autobiographische Sterbe-
und Trauerliteratur

In meinem Buch ,Im Umfeld des Todes leben“ habe ich mich intensiv mit
autobiographischer Trauer- und Sterbeliteratur namhafter Autor:innen befasst.
Diese Texte sind das empirische Material, iber das Umgangsweisen mit der
Todesbedrohung bzw. mit der Trauer nach dem Verlust eines nahen Menschen
zugdnglich gemacht werden. Der Vorteil dieses Vorgehens besteht u.a. darin,
dass Verarbeitungsprozesse verfolgt werden konnen, die teils iiber mehrere Jah-
re andauern. Die Texte erméglichen also in gewisser Weise Erkenntnisse, wie sie
sonst einer Langzeitstudie vorbehalten sind. Problematisieren hingegen kann
man den Umstand, dass zwischen autobiographischen und autofiktionalen As-
pekten entsprechender Literatur nicht immer deutlich zu unterscheiden ist.
Die Auswahl der bearbeiteten Biicher richtete sich deshalb nicht zuletzt nach
dem Kriterium, ob sie — z.B. als Tagebuchnotizen 0.4. - nah am Geschehen
selbst verfasst wurden. Das literarische Material ist nicht reprasentativ, wie
es fiir qualitativ-empirische Zugiange durchgehend gilt, aber seine Analyse ist
dennoch aufschlussreich und theoretisch anregend. Die ausgewidhlten Biicher
erschienen in mehreren Auflagen und als Taschenbiicher, wurden teilweise in
Literatur-Podcasts, im Radio oder TV besprochen. D.h. sie haben nicht nur fiir
die Autor:innen eine Bedeutung, weil diese im Schreiben einen Ausdruck fiir
ihr Leiden finden, sondern auch im Lesen entsteht eine als wesentlich empfun-
dene Identifikation. Mehrfach wird entsprechend in den Selbstzeugnissen der
Trauernden erwéhnt, dass ihnen in den Zeiten der akuten Trauer vor allem die
Biicher dhnlich betroffener Menschen entgegenkamen, ja, es ihnen tiberhaupt
nur moglich war, solche Literatur zu rezipieren, die ihnen etwas von ihren
eigenen Erfahrungen widerspiegelte.

Es zeigt sich also, dass literarische Texte an einer Auseinandersetzung mit
dem Tod teilhaben, die jenseits einer naturwissenschaftlichen Orientierung der

® Vgl. Ulrike Wagner-Rau, Im Umfeld des Todes leben. Religiose Transformation und kirchliche
Praxis, Stuttgart 2024.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 ULRIKE WAGNER-RAU

Medizin und des Nachdenkens iiber die Endlichkeit des menschlichen Lebens
Wege offnet, die tiber poetische und imaginative Formen die Gefiihlswelt vom
Tod Betroffener auf eine andere Weise erreicht als tiber die rationale Erklarung.
Dies vermutet auch die Literaturwissenschaftlerin Christine Steinhoff.

Im Zeitalter der Naturwissenschaft ist die Literatur noch als Raum erhalten, in dem ein
nicht-naturwissenschaftlicher Zugang zur Welt moglich ist. Von ihr wird daher moglicher-
weise in besonderem Mafle erwartet, zur Losung nicht rational bewiltigbarer Probleme wie
dem Tod beizutragen.”

Zusitzlich finden sich in den letzten Jahren in den sozialen Medien - gleich-
sam als populire Version analoger Auflerungen - in wachsendem Mafle Texte,
Bilder, Filme, die in einer geradezu erschreckenden, teils auch ethisch zu pro-
blematisierenden Offenheit eigenes Leiden und das naher Angehoriger teilen.?
Dies sind Phanomene, die in ein viel umfassenderes Feld der Artikulation von
Kranken- und Trauergeschichten hineinfithren als sie die gedruckten Texte
bekannter Autor:innen darstellen. Auch letztere sind aber erst seit ca. vierzig
Jahren in zunehmender Zahl zu finden. Die individualisierte bzw. singularisier-
te Gesellschaft bringt personliche Klagen in der Gestalt des Schreibens, Lesens,
Filmemachens und anderer Formen der Artikulation existenzieller Bedrangnis
hervor. Sie spiegeln das Umgehen mit der Trauer in einer Zeit, in der gemeinsa-
me Formen dafiir weitgehend verloren sind.

In diesem Sinne kann man die Biicher, die ich analysiert habe, zunéchst als
Klagetexte verstehen, in denen das Leiden an lebensbedrohlicher Krankheit und
Verlust der niachsten Menschen ausgedriickt wird. Die Biicher sind Zeugnisse
des Leidens und der Erfahrungen, die dieses Leiden ausmachen. Zugleich aber
sind sie auch Zeugnisse der Selbsterméchtigung, weil sie das Leiden gestalten,
sodass Menschen sich diesem als Akteure gegeniiberstellen. Sie bleiben nicht
in der Haltung eines Opfers, obwohl sie Entscheidendes - sei es der Verlust
der Gesundheit oder der eines nahen Angehdérigen - ohnmichtig hinnehmen
miissen, sondern geben dem Erleiden eine Form. So schreibt das hochaltrige
Ehepaar Yalom, das sich angesichts der letalen Diagnose fiir die an Krebs
erkrankte Marilyn dazu entschlossen hat, das jeweilige Erleben im schriftlichen
Dialog auszutauschen: Wir tun ,das, was wir kénnen und was uns aufrecht
erhélt®. So duflert sich Marilyn. Und ihr Mann Irving setzt dhnlich hinzu: ,Wir
schreiben, um unserer Existenz einen Sinn zu verleihen, auch wenn es uns in
die dunkelsten Zonen des korperlichen Verfalls und des Todes befordert. Dieses

7 Christine Steinhoff, Literarische Todesbewiltigung, in: Michael Anderheiden/Wolfgang U. Eck-
art (Hg.), Handbuch Sterben und Menschenwiirde, Berlin 2012, 1815-1832:1817.

8 Vgl. Corina Caduff, Korper - Geschlecht - Sterben, in: Angela Berlis/Magdalene L. Frett-
16h/Isabelle Noth/Silvia Schroer (Hg.), Die Geschlechter des Todes. Theologische Perspekti-
ven auf Tod und Gender, Géttingen 2022, 25-38.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGEN - EIN LEBENSMITTEL 165

Buch soll uns zu allererst und vor allem dabei helfen, mit dem Ende des Lebens
zurechtzukommen.®

Die Fihigkeit zu schreiben wird zum Lebenszeichen in bedrohlicher Lage.
Maxie Wander, eine Autorin, die in der DDR lebte und 1977 im Alter von 44
Jahren an einer Brustkrebserkrankung verstarb, hilt nach der ersten groflen
Operation fest: ,.... der rechte Arm ist noch sehr schwach und kann kaum den
Stift halten, aber ich versuche trotzdem meine erste Eintragung im Tagebuch."?
Schreibend tritt sie heraus aus der pathischen Situation, in der etwas mit ihrem
Korper gemacht worden ist. Jetzt nimmt sie wieder den Stift in die Hand und
gestaltet aktiv das Erlebte.

Erfahrungen der Selbstmichtigkeit durch das Schreiben werden in vielen
der Bucher benannt. Das Formulieren ist ein Mittel, um dem Schock, der
Desorientierung und Angst Grenzen zu setzen und sich wenigstens partiell zu:r
Autor:in des eigenen Lebens zu machen.

Eindrucksvoll - freilich in der Tiefe der Bedngstigung nur ahnungsweise —
kann man die Bedeutung eines solchen Prozesses nachvollziehen in dem Buch
»Arbeit und Struktur® von Wolfgang Herrndorf, dessen Hirntumor ihm zeitwei-
se ein konsistentes Denken unmdoglich macht. Indem er das Wiederkehren der
Fahigkeit spiirt, den Gedankenzusammenhang schriftlich festzuhalten, findet er
sich als Person mit einer Geschichte wieder. ,Unter unendlicher Anstrengung
baue ich die Gedankenkette wieder zusammen und gehe auf Zehenspitzen auf
die Toilette, um sie aufzuschreiben:" ,, Auf Zehenspitzen“ — der Zusammenhang
des Lebens und der Person sind prekar. Jedes laute Gerdusch, jede heftige Bewe-
gung konnte ihn zerstoren. Eine solche Gefdhrdung erlebt nicht nur dieser Au-
tor, sondern viele Menschen, deren Lebensperspektive durch ein traumatisches
Ereignis zerbricht. Wenn es moglich wird, eine ,Gedankenkette” herzustellen,
den Zusammenhang einer Geschichte zu finden, verbinden sich die Aspekte des
Lebens, die auseinanderzufallen drohen.

Das Klagen, so zeigt es sich, ist ein kreativer Prozess. Auch wenn es nur
Schreckliches zum Ausdruck bringt, liegt darin potenziell der Beginn von etwas
Neuem.

2.1 Schmerzhafte Klage

Aber die Entscheidung, mit dem Schreiben zu beginnen, erfordert den Ent-
schluss, sich dem Schmerz anzunahern und sich dem emotionalen Feld der

9 Irving D. Yalom/Marilyn Yalom, Unzertrennlich. Uber den Tod und das Leben, Miinchen
2021, 12f.

10 Maxie Wander, Leben wir’ eine prima Alternative. Tagebuchaufzeichnungen und Briefe,
Darmstadt/Neuwied 1°1984, 18.

1 Wolfgang Herrndorf, Arbeit und Struktur, Berlin 2013, 12.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 ULRIKE WAGNER-RAU

Trauer auszusetzen. Man muss die bedriickenden und beédngstigenden Bilder in
der Erinnerung aufrufen und damit etwas vom Vergangenen neu durchleben.
Klagen braucht insofern Mut. Gabriele von Arnim, ca. fiinf Jahre nach dem Tod
ihres Ehemannes, den sie zehn Jahre gepflegt hatte, schreibt in einem Brief an
ihre Freundin: ,Erzéhl es, hast du gesagt, als wir uns vor Wochen das letzte Mal
sahen und unter tiefhangenden Wolkenkissen spazieren gingen ... Und seither
frage ich mich, was ist ,es. Und erschrecke. [...] Es ist ein Fiillhorn aus Kiimmer-
nis und Widrigkeiten.“ Und sie fragt weiter: ,Will ich das hier wirklich? Da
drauflen gibt es Menschen, Museen, Radwege, Parks, Konzerte, Zimmertheater,
Kneipen [...]. 2 Es gibe ja zahlreiche Moglichkeiten, etwas anderes zu tun, als
sich einer schmerzlichen Vergangenheit zuzuwenden. Zu klagen, das wird in
diesen und dhnlichen Formulierungen deutlich, ist selbst bedrohlich, vielleicht
irgendwann befreiend, aber zundchst ein bedngstigender Weg in dunkle Zonen.
Das Schreiben ist eine anstrengende Formsuche in einer Lebenssituation,
in der die vertraute Gestalt des Alltags zerbrochen ist. Dies gilt umso mebhr,
wenn das Ungliick sehr plotzlich iiber Menschen hereinbricht und sie keine Ge-
legenheit hatten, sich mit einem drohenden Verlust auseinanderzusetzen. Mog-
licherweise sind ihre hirnphysiologischen Méglichkeiten iiberfordert damit, die
chaotischen Emotionen geistig zu verarbeiten.’® Vielleicht verlieren Menschen
zundchst oder auch dauerhaft die Fahigkeit, Sprache zu finden fiir das, was in
ihnen vorgeht. Auch die Autor:innen, deren Biicher ich bearbeitet habe und die
Meister:innen des sprachlichen Ausdrucks sind, kommen hier an ihre Grenzen.
Joan Didion, die ihren Mann durch einen unerwarteten Herztod verloren hat,
der eintrat, wahrend sie das Abendessen vorbereitete, ist sich bewusst, wie
begrenzt sprachliche Méglichkeiten sind, um ihr Erleben wiederzugeben. Denn
dieses ist bestimmt durch sich iiberlagernde Szenen, Bilder, ein Uber- und
Durcheinander von Emotionen und Erinnerungen. Sie schreibt:

[...] in diesem Fall wiinschte ich, ich hitte anstelle von Wortern einen Schneideraum, ausge-
riistet mit einem Avis, einem digitalen Bearbeitungssystem, wo ich nur einen Knopf driicken
miifite, um den Lauf der Zeit zu unterbrechen und ihnen alle Fragmente der Erinnerung
gleichzeitig zeigen zu konnen, die mich jetzt einholen [...]. Dies ist ein Fall, in dem ich mehr
als Worte brauche, um den Sinn zu finden.!*

Zunachst scheint es ihr unmoglich, die Intensitdt und die totale Besetzung der
Wirklichkeit im Erleben des Verlustes in Worte zu fassen, das Neben- und
Ineinander von Bildern, Szenen, Gerduschen, Empfindungen in das Nacheinan-
der einer Erzdhlung zu bringen. Damit das Erleben zur Sprache wird, braucht
es einen Verarbeitungsprozess komplexer sensorischer Eindriicke und Emotio-
nen. Der Psychoanalytiker und Soziologe Alfred Lorenzer fiihrt in seiner Theo-

12" Gabriele von Arnim, Das Leben ist ein voriibergehender Zustand, Hamburg 2021, 29.42.

13 Vgl. Bessel van der Kolk, Das Trauma in dir. Wie der Kérper den Schrecken festhélt und wie
wir heilen kénnen, Berlin 52024, 83-116.

14 15an Didion, Das Jahr magischen Denkens, Berlin 2021, 12.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGEN - EIN LEBENSMITTEL 167

rie des szenischen Erlebens dafiir ein plastisches Beispiel an. Ungeheuer vielfal-
tig ndmlich sind die Beziehungserfahrungen eines Babys mit seiner Mutter, die
in den Moment eingehen, in dem es erstmals , Mama®“ sagt. Dieses ist eben nicht
nur ein Wort, sondern eine Symbolisierung zahlloser, auch widerspriichlicher
Erlebnisse.””

Die Autorin Naja Marie Aidt driickt den schwierigen Prozess der Sprachfin-
dung sehr radikal aus. Es ist fiir sie zundchst eine Unmdglichkeit, die eine
geradezu mafllose Wut erregt, iiber den tragischen Verlust ihres 24jihrigen
Sohns und von ihrem Schmerz dariiber zu schreiben. Schliefilich ist es dennoch
Sprache, die die Autorin benutzt, um die quilende Sprachlosigkeit zu fassen:

keine sprache méglich sprache starb mit meinem kind konnte nicht kunstvoll sein wollte
keine verfickte kunst sein zum kotzen syntax zum kotzen schreibe wie ein kind hauptsitze
unsicher alles was ich schreibe ist hélzern ich hasse das schreiben will nie wieder schreiben
ich schreibe voll brennendem hass mein zorn ist ziellos fetzen ein schrei gebriill ich bin eine
kugeltragerin niemand soll mir mit seinem sanften shit kommen.!®

Ein Text aus Satzfetzen, ohne Satzzeichen und Struktur, ohne Grof$- und Klein-
schreibung, eine assoziative Aneinanderreihung wie von kurzen Ausrufen, ein
Ausdruck unfassbaren Leids, das auf dem Weg ist, in Sprache gefasst zu werden.

Mit einer Klage anzuheben, ist also alles andere als harmlos, vielmehr psy-
chische und geistige Schwerstarbeit. Mit ihr treten Menschen in einen Raum
ein, in dem schlimme Erfahrungen sie erneut zu tiberwiltigen drohen, wenn
es nicht gelingt, dafiir eine Form zu finden, einen ,Hauch von Ordnung® -
so der Titel des von Maike Schult angekiindigten Buches zum Traumathema
— herzustellen, indem Namenloses benannt und in eine Reihenfolge gebracht
wird.”

3. Wie findet Leiden Ausdruck?

Ich mochte mich im Folgenden konzentrieren auf materielle Dimensionen der
Klage, die der Sprachlichkeit vorausliegen bzw. sie begleiten. Denn der Prozess,
der in die Sprache hineinfiihrt, ist durchsetzt von korperlichem Erleben und
entsprechenden Ausdrucksformen des Schmerzes. Zugleich sollen auch andere
auf Materialitait — wie Orte, Zeiten, Artefakte — bezogene Handlungsformen
der Trauer fokussiert werden. Sie werden zwar aus Texten erschlossen, zeigen
sich darin aber als eigenstindiger Weg der Verarbeitung, der im Tun selbst

Vgl. Alfred Lorenzer, Tiefenhermeneutische Kulturanalyse, in: Ders. (Hg.): Kultur-Analysen,
Frankfurt a. M. 1986, 11-98:39-54.

Naja Marie Aidt, Hat der Tod dir etwas genommen, dann gib es zuriick. Carls Buch, Miin-
chen 2021, 32.

17" Vgl. Maike Schult, Ein Hauch von Ordnung. Traumaarbeit als Aufgabe der Seelsorge (APrTH
64), Leipzig 2023.

16

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 ULRIKE WAGNER-RAU

Zuversicht und Sinn generiert. Diese praxistheoretisch inspirierte Perspektive,
die das Klagen im Horizont sozialer Praktiken wahrnimmt, ist — wie sich zeigen
wird - auch im Blick auf die religiose Praxis bedeutsam, theologisch meist
aber weniger im Blick.!® Dies gilt, obwohl die Formulierungen und Metaphern
der Klagepsalmen, die in anderen Beitrigen dieses Bandes behandelt werden,
zahlreiche Beispiele dafiir liefern, dass Trauer, Schmerz und Angst korperlich
erlebt werden und die Wahrnehmung von Raum und Zeit verandern. Entspre-
chend sind auch lebensférderliche Umgangsweisen mit der Trauer nicht nur in
innerlichen Entwicklungen zu suchen, sondern Trauer wird auch in sozialen
Praktiken ,getan“ und auf diesem Weg bearbeitet.

3.1 Das kérperliche Erleben

Die unterschiedliche Intensitat des korperlichen Erlebens von Trauer, die vor
allem in der Anfangsphase eines schweren Verlustes hoch ist, spiegelt sich in
Joan Didions Differenzierung von Leid und Trauer. Ersteres beschreibt sie als
ein korperliches Widerfahrnis, dem sie vollig ausgeliefert ist: ,Leid kommt,
wenn es eintrifft, in nichts dem gleich, was wir erwarten. [...] Leid ist anders.
Leid kennt keinen Abstand. Leid kommt in Wellen, in Anfillen, in plétzlichen
Befiirchtungen, die die Knie weich machen und die Augen blind und den Alltag
ausloschen.” Das Leid erfasst Didions gesamtes Leben, das Essen und das
Schlafen, das Erleben der Stille in der leeren Wohnung, den Schrecken des mor-
gendlichen Erwachens mit dem unmittelbaren Einsetzen des Verlustschmerzes,
die Angst, selbst zu sterben und die Abwesenheit von Zukunftsplanen. Diese
Erfahrungen nach dem plétzlichen Tod ihres Mannes sind anders als die Trauer
um ihre Eltern. Denn deren Verlust hat sie ihr ganzes Leben erwartet. Als
er schliefllich eintritt, ist sie davon beriihrt und traurig, aber sie wird nicht
unfihig, ihre Alltagsroutinen aufrecht zu erhalten. ,Mein Vater war tot, meine
Mutter war tot, ich mufite eine Weile auf Minen achtgeben, aber ich stand
morgens immer noch auf und brachte die Wésche weg.

Ahnlich wie Didion ihr Leid als ein umfassendes, keine Distanz ermoglichen-
des Erleben beschreibt, fasst auch Naja Marie Aidt ihre Reaktion auf den Verlust
des Sohnes: ,Dies ist ein roher korperlicher Zustand, der nichts mit traurigen
Gedanken oder mit dem ,Trauern’ an sich zu tun hat. Ein dumpfes Himmern
im Inneren. Unerbittliches fleischliches Wissen.?! Und etwas spater schreibt sie:

Vgl. einfithrend Julia Koll, Zu den Praktiken selbst! Der Practice Turn und seine Ertrage fiir
die Praktische Theologie, in: PTh 108.3/2019, 66-82.

19 Didion, Das Jahr des magischen Denkens, 32f.

20 Ebd., 33.

2L Ajdt, Carls Buch, 134.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGEN - EIN LEBENSMITTEL 169

Die Sprache, die mich immer begleitet hat und mein Leben war, vermag nichts. Sie keucht,
féllt zu Boden, flach und unbrauchbar. [...] Das Unbegreifliche zu begreifen ist kein sprach-
licher Vorgang. Diese Erkenntnis ist das verletzte Tier, das lebendige, verletzte Fleisch, das
nicht versteht, warum es gefallen ist und nicht aufstehen kann [...].>2

Am Anfang steht ein unaufhorliches, die Person vor allem physisch und emo-
tional dominierendes Erleben, in dem es unmoglich scheint, sich selbst gegen-
Uberzutreten — das, so konnte man sagen, ist die Ausgangssituation, aus der
eine Klage entstehen kann: ein korperlicher Schmerz, ohne Worte, einem iiber-
machtigen Leid ausgeliefert.

Um diese praverbalen Empfindungen auszudriicken, hilt die Kunst neben
der Literatur auch andere Formen bereit. Die israelische Komponistin Chaya
Czernowin ist die Urheberin der Oper ,Pnima... ins Innere®, die auf eindriick-
liche Weise solch sprachloses Leid inszeniert.?> Das Stiick driickt mit mensch-
lichen und instrumentalen Lauten und Tonen etwas von den transgenerationa-
len Auswirkungen des Holocaust und der erneuten Traumatisierung jiidischer
Menschen am 7. Oktober 2023 aus. Es ist eine Klage ohne Worte. Auf der
Biihne suchen umherirrende Korper eine Beziehung, aber sie verfehlen sich. Im
Publikum erfahrt man, wie schwer es ist, solche korperlichen Ausdrucksformen
des Schmerzes zu ertragen und darauf zu reagieren. Man spiirt das Leid im
eigenen Korper, merkt, wie Worte nicht passen wollen, sie in der Gefahr stehen,
vollkommen verfehlt zu wirken, zu harmlos angesichts des Geschehenen. ,,[...]
niemand soll mir mit seinem sanften shit kommen. >

Aber nicht nur die Ausdrucksformen des Schmerzes sind korperlich, sondern
unter Umstdnden auch Erfahrungen, die tiber das Leid hinausfithren. Peter
Noll, an Krebs erkrankt, erzahlt davon, wie er mit zwei Freundinnen eines
Abends nackt auf die Terrasse tritt und sich mit ihnen in den leicht tiberfrore-
nen Schnee legt.?> Eiskalt geworden suchen die drei schliefilich gemeinsam die
Wirme eines Bettes. Eine ekstatische Erfahrung, irgendwie bereits erwartet, wie
er schreibt, aber schliefilich doch iiberraschend. Diese und é@hnliche sinnlich
tiberwiltigende Erfahrungen nennt dieser Autor ,Sinnoasen® Sie vermitteln
nicht den Zusammenhang einer geistigen Uberzeugung, aber sie schenken
punktuell Lebensgewissheit und Zuversicht fiir den nachsten Schritt. Naja Ma-
rie Aidt geht zum Boxtrainig, klagt und klagt an mit ihren Fausten und wird
dabei zugleich kriftiger, starker fiir ihr Leben, das weitergeht.26 Wiederholt geht
es in den untersuchten Biichern um die Erfahrung des Schwimmens: Wolfgang
Herrndorf z.B. steigt bis fast zu seinem Tod in den Berliner Schlachtensee und
erlebt darin eine elementare Lebendigkeit. Er schreibt:

22 A.a.0., 139.141.

Vgl. Staatstheater Darmstadt, Pnima... ins Innere, https://www.youtube.com/watch?v=g7d21P
IXftM, [09.07.25].

24 Ajdt, Carls Buch, 32.

25 vgl. Peter Noll, Diktate iiber Sterben und Tod, Ulm 1984.

e Vgl. Aidt, Carls Buch, 157.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.youtube.com/watch?v=g7d21P1XftM
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=g7d21P1XftM

170 ULRIKE WAGNER-RAU

Dieser ratselhafte See: Mitten in Berlin, herrlich baumumstanden, Graureiher, Haubentau-
cher, Blessen und ihre Jungen, klares, erfrischendes Wasser. Und nie ein Mensch. [...] Start
in die Badesaison. Nicht geschwommen, linke Schulter nicht belastbar, aber immerhin schon
im See gestanden und auch irgendwie gelegen, toter Mann gespielt. [...] Herrlicher Tag,
acht bis zehn Grad, man riecht den Friihling. Bald werden die Baume griin, lindgriin und
maigriin und dunkelgriin vielleicht, aber lindgriin auf jeden Fall schon mal.?’

Das sinnliche Erleben, darauf verweisen die angefiihrten Beispiele, steht am
Anfang der Klage, ja, seine Wahrnehmung und sein Ausdruck ist bereits Klage.
Dies gilt auch im Blick auf den Lebenswillen: Die Korperwahrnehmung wird
zur Basis der Zuversicht und stirkt den Lebenswillen. ,Korperliches Selbstge-
wahrsam ist der erste Schritt auf dem Weg zur Befreiung von der Tyrannei
der Vergangenheit.?® So schreibt Bessel van der Kolk iiber den Heilungsweg
traumatisierter Menschen. Dies gilt auch fiir die Erfahrungen von seelischem
Schmerz jenseits eines Traumas im engeren Sinn. Aus der Vertrautheit mit
dem Korper und seinen Signalen erwéchst die Moglichkeit zum Klagen und
zu einem Selbstausdruck, der im Leiden und zugleich dariiber hinausgreifend
Lebensmoglichkeiten eroffnen kann.

3.2 Orte, Zeiten, Gegenstinde

Immer wieder wird in der untersuchten Literatur der Ausdruck des Leidens als
ein insgesamt auf Materialitdt bezogenes Tun sichtbar. Das gilt zum Beispiel fiir
das Umgehen mit der Hinterlassenschaft von Verstorbenen. Ein Zettel mit der
Handschrift eines verlorenen Menschen, das Ausrdaumen von Schranken und
Wohnungen, die Wahrnehmung eines letzten Hauches vom Korpergeruch der
Verstorbenen in der Kleidung - dies alles gewinnt Agency in der eigenen Le-
benspraxis. Die Praktiken werden zum Teil einer Klage, die sich im Tun selbst
und ohne Worte vollzieht, und damit schwer fassbare Wirkungen hervorbringt.
Die Realitat verdndert sich. Zsuzsa Bank schreibt nach dem Tod des Vaters:
»Selbst der Abschied von Dingen wird schwer, dieser seelenlose Kram, weil alles
mit ihm stirbt, jeder Gang, jede Geste, jede Nebensachlichkeit, jede Spur durch
den Alltag, alles stirbt mit meinem Vater, sogar sein alter Mercedes stirbt mit
ihm

Wie das Umgehen mit den Dingen nicht nur ein Ausdruck der Trauer ist,
sondern auch selbst auf die Trauer einwirkt, zeigt ein eindrucksvolles Beispiel
aus einer Studie Giber verwaiste Eltern. Im Haus der Familie, die ihre &lteste
Tochter durch einen Unfall verloren hat, steht nach wie vor deren Stuhl am
Esstisch. Die Tote sitzt mit am Tisch, gleichsam ein stummer, aber dennoch

Ly Herrndorf, Arbeit und Struktur, 213.311.
28 Van der Kolk, Das Trauma in dir, 158.
29 Zsuzsa Bdnk, Sterben im Sommer, Frankfurt a. M. 2020, 165.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGEN - EIN LEBENSMITTEL 171

sehr sprechender Zeuge des Verlustes. Es ist schliefllich die Haushaltshilfe, die
den leeren Stuhl im Zuge ihrer Arbeit in die Ecke stellt, immer noch in sichtba-
rer Entfernung vom Familientisch, aber doch etwas weiter entfernt.*® Das Tun
dieser Haushaltshilfe wie auch die Akzeptanz der veranderten Tischordnung
durch die betroffene Familie konnte man als Teil ihres Klagens verstehen, als
einen durchaus mit latent aggressiver Entschlossenheit verbundenen Akt, der
den Verlust handgreiflich nachvollzieht.

Der Ausdruck von Leiden verbindet sich auch mit dem Aufsuchen oder
Vermeiden von Orten. Hier finden sich individuell sehr unterschiedliche Hand-
lungsweisen. Wihrend einige Trauernde die Orte und Landschaften meiden,
die sich mit Erinnerungen an ihre Verstorbenen verbinden, suchen andere diese
bewusst auf, um sich den verlorenen Menschen besonders nahe zu fithlen. So
kreist Zsuzsa Banks Buch um den Balaton, den Ort, an dem die Herkunft des
Vaters situiert ist, an dem noch Verwandte leben und an dem regelmaflig die
Sommer verbracht wurden, nachdem die Grenzen des Warschauer Paktes sich
geoffnet hatten. In den ungarischen See einzutauchen, ist eine schmerzhafte
Erinnerung an zahllose Situationen, in denen die verwaiste Tochter den Vater
schwimmen sah oder in denen sie mit ihm zusammen geschwommen ist und
darin eine ganz besondere Konzentration von Gemeinsamkeit und liebevoller
Zuwendung erlebt hat. Auch nach seinem Tod fiihlt sie im Wasser die Nahe
zu ihm. Es ist, als ob sich im See die Lebenden und die Toten verbénden. In
den letzten Sétzen des Buches heifit es: ,,Ein Bild werde ich sicher immer sehen
konnen, eine Bewegung, die ich mit meinem Vater und nur mit ihm verbinde,
seine Art, in den See zu steigen. [...] Dann weit hinauszuschwimmen und im
Blau zu verschwinden:' Ins Wasser des Sees zu steigen ist beides zugleich:
schmerzhafte Klage tiber den Verlust und trostliche Ndahe zum Verlorenen im
Horizont der Ewigkeit.

Das ambivalente — schmerzliche und schone - Erleben der weitergehenden
Gemeinschaft mit den Toten driickt sich nicht nur in Gedanken und Phanta-
sien, sondern auch materiell aus. Dinge, Orte, geprégte Zeiten und sinnliche
Erfahrungen helfen dabei, die fortbestehende Beziehung zu den Verstorbenen
zu gestalten und zu transformieren. Roland Kachler sieht die Aufgabe der
Trauernden darin, mit dem Zwiespalt zwischen der sich fortsetzenden inneren
Prasenz der Toten und der Erfahrung ihrer tatsiachlichen Abwesenheit in einer
lebensforderlichen Weise umzugehen. Es sei hilfreich, so seine Theorie, wenn
sich im Kontakt zu den Toten die Spannung zwischen An- und Abwesenheit
derselben verringere, eine Beziehung entstehe, in der die Trauernden den inne-
ren Raum gewinnen, um sich ihrem eigenen Leben wieder zuzuwenden, ohne

30" Vgl. Dorothea Mecking, Die Toten sitzen mit am Tisch. Verlusterfahrungen von verwaisten
Eltern und ihr Umgang mit dieser Lebenskrise, Gottingen 2016, 151.
3L Bdnk, Sterben im Sommer, 238.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 ULRIKE WAGNER-RAU

die Verstorbenen endgiiltig zu verlieren.?> Dieser Prozess findet nicht zuletzt im
Medium sozialer Praktiken statt. Gabriele von Arnim z.B. erfindet Rituale, um
die Verbindung zu ihrem verstorbenen Mann handelnd herzustellen. Sie kauft
einen Blumenstrauf3, stellt eine Halfte ans Grab ihres Mannes und die andere
auf jhren Esstisch. Sie bringt einen Teil der Steine, die ein Freundeskreis ihr
schenkt, auf den Friedhof und behalt die iibrigen in ihrer eigenen Wohnung.
Auf unterschiedliche Weise inszeniert sie die Gleichzeitigkeit von Verlust und
dennoch weiter bestehender Verbindung, setzt sie im Tun aus sich heraus, was
zundchst kaum in Worte zu fassen ist und auch nicht immer Worte braucht, um
bedeutsam zu sein.

4. Wer/was ist das Gegeniiber des Klagens?

An wen richtet sich das Klagen, wer wird in ihm adressiert? Diese Frage wird
in der analysierten Literatur, deren Autor:innen in einem meist distanzierten
Verhiltnis zum Christentum leben, nicht eindeutig beantwortet.

Zunachst gilt, was oben bereits angesprochen wurde: Indem das Leid aus-
gedriickt und aus sich herausgesetzt wird, sei es durch Schreie, sinnliches
Wahrnehmen und Handlungen, Aktivititen mit Bezug auf Artefakte, Orte oder
Zeiten oder aber indem schliefSlich Worte dafiir gefunden werden, wird der
Schmerz selbst zu einem Gegeniiber, zu dem man aktiv in Beziehung tritt. Da-
mit verliert er etwas von der Macht, das korperliche Empfinden, die Emotionen
und Gedanken, den Alltag insgesamt vollig zu beherrschen. Aus dem traumati-
schen Schrecken, dem sich wiederholenden Stillstand, wird eine Geschichte.
Joan Didion fasst in ihrer Unterscheidung zwischen Leid und Trauer prizise,
um was es geht, namlich die Wiedergewinnung von Selbstmachtigkeit, sodass
alltagliche Notwendigkeiten, z.B. die Wasche wegzubringen, ausgefiihrt werden
konnen. Zwischen einem Zustand, in dem der Mensch sich vollkommen als
Opfer seines Leids empfindet, und der Situation von Trauernden, die Leidvolles
erleben und damit umgehen, steht die Klage — in welcher Form auch immer -
als ein wesentliches Medium der Transformation.

Sodann aber liegt in den unterschiedlichen Ausdrucksformen des Leidens
auch das Vertrauen oder die Sehnsucht, gehort zu werden. Klage ist ein perfor-
mativer Akt der Beziehungsaufnahme. Sie richtet sich an ein implizites Gegen-
iiber, ohne dass immer klar sein muss, inwieweit mit einem solchen zu rechnen
ist. Sie tut so, als ob mit einem solchen zu rechnen sei und fithrt damit in einen
Raum zwischen dem rational Zugénglichen und dem imaginativ Moglichen.

Dieser Zwischenraum spielt in der von mir bearbeiteten Literatur eine grofe
Rolle — unabhingig von der religidsen Selbstverortung der Autor:innen. Die

32 Vgl. Kachler, Hypnosystemische Trauerbegleitung, 35-52.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGEN - EIN LEBENSMITTEL 173

leidenden Menschen wissen darum, dass sie dem Tod nicht entgehen, dass
verlorene Liebste fiir immer verloren sind. Zugleich entwickeln sie Praktiken,
die dieses Wissen gleichsam ignorieren, die ein als ob konstituieren. Sie klagen
im Tun und in Worten, als ob sie gehort wiirden, ohne dass es fiir sie wesentlich
ist zu klaren, ob dies der Fall ist. Und in schwer fassbarer Weise werden sie
mit ihren Klagen auch gehort, verwandelt sich ihr Leid, ohne zu verschwinden,
geht ihr Leben weiter, wenn auch verwundet und ohne die Illusion, ungescho-
ren zu bleiben.

Insofern konnte man sagen: Mit der Klage beginnt auch jenseits explizit
religioser Praxis die Konstitution eines Raumes, in dem Menschen mit etwas
rechnen, was rational nicht erwartbar ist, aber dennoch wirkt. Solch ein Zwi-
schenraum ist im Zusammenhang religiéser Praktiken konstitutiv, die bestandig
mit Wirkungen und einem Gegeniiber rechnen, die nicht zu beweisen, aber
dennoch bedeutungsvoll sind.** Klagen, die wohl in allen Religionen zu finden
sind, gehoren in diesen Zusammenhang. Sie verandern nichts an einer bedrén-
genden Situation und haben dennoch das Potenzial, sie zu verwandeln.

Dabei, das erscheint mir wichtig, ist ein Zutrauen zur Wirksamkeit des
Vollzuges der Klage selbst notig. Dies hdngt nicht zuletzt damit zusammen,
sich in mancher Hinsicht die Grenzen der eigenen Handlungsmoglichkeiten
einzugestehen, ja: auch Situationen der Ohnmacht auszuhalten, in denen es
nichts unmittelbar zu tun gibt, um die Lage zu verbessern. In Zeiten der
Not schnell etwas Hoffnungsstiftendes zu beschworen, kann die transformative
Kraft der Klage zerstoren. Hoffnung entsteht aus dem Durchgang durch Not
und Angst; denn - so die franzdsische Philosophin Corine Pelluchon - sie ist
zu unterscheiden von einem Optimismus, der immer nur das Gute erwartet,
obwohl die Wahrnehmung der Wirklichkeit dies als zweifelhaft erscheinen ldsst.
Pelluchon schreibt: ,Die Hoffnung wurzelt in dem, was uns mit dem Leben
verbindet, doch sie taucht auf, ohne dass wir sie vorprogrammiert haben.>
Dieser Satz fiigt sich ein in eine theologische Begriindung der Klage. Sie ist
eine Praxis, die im Vertrauen auf eine im Moment ihres Vollzuges unabsehbare
Veranderung der Wirklichkeit getan wird und damit den Ohnmachtigen eine
Moglichkeit zur Lebensgestaltung anbietet.

33 Vgl. Ulrike Wagner-Rau, Religiositit im Zwischenraum, in: PTh 107.6/2018, 215-229.
3 Corine Pelluchon, Die Durchquerung des Unmoglichen. Hoffnung in Zeiten der Klimakata-
strophe, Miinchen 22024, 43.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ritualisierte Sprachform und aktuelle Performanz

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 1



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Psalmen-Ich und die betende Person
Uberlegungen zu Identifikation, Aneignung und Emotionalitit
im Klagelied des Einzelnen

Matthias Hopf

Klage- und Vertrauenspsalmen gehoren vermutlich zu den wirkmaéchtigsten
Texten des Alten Testaments — nicht zuletzt, weil sie die Rezipierenden auf ganz
besondere Weise ansprechen. Diese Interaktion zwischen Text und Leser:in hat
in den jiingeren Forschungen zu den Psalmen viel Aufmerksamkeit erhalten.
Eben darum mochte ich in diesem Beitrag einen Blick auf die Interaktion
zwischen Text und Rezipierenden werfen. Meine These ist dabei, dass in der
Performanz eines Klagetextes zwischen dem Ich des Textes und dem Ich der
betenden Person nicht einfach ,nur® Identifikation stattfindet, sondern etwas
Tieferes und Grundlegenderes — etwas, das ich hier als Aneignung bezeichnen
mochte.!

1. Ps 13 — eine Anndherung

Blicken wir dafiir auf eines der Paradebeispiele fiir Klagetexte aus dem Buch der
Psalmen: Ps 13 (in eigener Ubersetzung).

1  Fir den Chormeister, ein Psalm fiir David.
2 a Biswann, JHWH - vergisst du mich (auf) ewig?
b Bis wann verbirgst du dein Angesicht vor mir?
3 a Bis wann trage ich Gedanken in meiner Seele, Kummer in meinem
Herzen tagtéglich?
b  Bis wann erhebt sich mein Feind iiber mich?
4 al Blicke doch her!
a2 Antworte mir, [JHWH, mein Gott!

1 Das Konzept der Aneignung bzw. insbesondere der Aneignungsprozesse wurde im alttestament-
lichen Bereich zuletzt und unabhingig von der vorliegenden Publikation auch von Anja
Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiobbuch, (FAT II 151),
Tiibingen 2024, aufgegriffen (vgl. hierbei u.a. die konzeptionellen und terminologischen Uber-
legungen zur Aneignung in Kapitel I, Abschnitt 5.2). Jene Studie und die vorliegende gehen
dabei insofern unterschiedliche Wege, als Marschall Aneignungsprozesse starker unter pro-
duktionsdsthetischen Gesichtspunkten heranzieht, wihrend hier stirker rezeptionsisthetisch
operiert wird. Entsprechend kdnnen sich die Uberlegungen jedoch hervorragend ergénzen.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 MATTHIAS HOPF

bl Erleuchte doch meine Augen,
b2 damit ich nicht zum Tode hin entschlafe!
5 al Damit mein Feind nicht sage:
a2 ,Ich habe ihn tiberwunden.
bl (Damit) meine Widersacher (nicht) frohlocken,
b2 dass ich wanke.
6 al Ichaber - in deiner Gnade habe ich Sicherheit gefunden,
a2 mein Herz frohlockt iiber deine Rettung,
a3 ich will JHWH singen,
b  denn er hat (Gutes) an mir getan.

Dieser Psalm ist nach gangiger Forschungsmeinung das beste und formgetreu-
este Exemplar der Gattung ,Klagelied des Einzelnen“?. Nach der Uberschrift
(V. 1) setzt Ps 13 mit einer vierfachen ,Bis wann“-Frage ein, welche die Klage
der betenden Person formuliert (V. 2f.). Es folgen drei Bitten, die auf Gottes
Beistand abzielen (V. 4ab;). Begriindet wird das mit einer existenziellen Todes-
angst sowie mit der Angst vor einer erniedrigenden Reaktion der Gegner der
betenden Person (V. 4b,-5). Dann folgt der sog. Stimmungsumschwung: ein
radikales Umschlagen der Pragmatik von Klage und Bitte hin zu Vertrauen und
Freude (V. 6).

In der Forschungsgeschichte hat gerade dieser letztgenannte Aspekt viel
Aufmerksamkeit erhalten und es ranken sich viele Theorien um diesen Stim-
mungsumschwung - insbesondere hinsichtlich des Sitzes im Leben, wie also
die historisch typische Kommunikationssituation der Gattung ausgesehen ha-
ben konnte. In Nachfolge von Joachim Begrich wurde etwa ein ,priesterliches
Heilsorakel“ als Hintergrund vermutet.> Diese These hat sich sehr lange gehal-
ten, wurde dann aber zunehmend aufgrund mangelnder eindeutiger Belegtex-
te fiir ein solches historisches Setting als zu spekulativ zuriickgewiesen.* Zur
Erklarung dieses sog. Stimmungsumschwungs wird inzwischen zumeist - insbe-
sondere vertreten durch Bernd Janowski® — auf einen intrapsychischen Prozess
verwiesen. Dabei, so die These, geht die betende Person den thematisch-prag-

Vgl. grundlegend dazu Hermann Gunkel, Die Psalmen, Gottingen °1968, 46; sowie dessen um-
fangreiche Darstellung der Formeigenheiten in Hermann Gunkel, Einleitung in die Psalmen.
Die Gattungen der religiésen Lyrik Israels (HK 2E), Gottingen 1933, 172-265 (insbesondere
240-243); dies betrifft m.E. allerdings lediglich die Grundform von Klage, Bitte, Vertrauens-
bekenntnis und Lobgeliibde, da weitere Aspekte wie etwa die Dreiteiligkeit von Klage und
Bitte (stark hervorgehoben z.B. bei Hans-Christoph Schmitt, Arbeitsbuch zum Alten Testament.
Grundziige der Geschichte Israels und der alttestamentlichen Schriften [UTB 2146], Géttingen
22007, 421) kaum als Stammelement bezeichnet werden kénnen.

Vgl. insbesondere Joachim Begrich, Das priesterliche Heilsorakel (1934), in: ders.: Gesammelte
Studien zum Alten Testament (TB 21), Miinchen 1964, 217-231.

Vgl. beispielsweise Bernd Janowski, Konfliktgesprache mit Gott. Eine Anthropologie der Psal-
men, Neukirchen-Vluyn 2003, 76 (inkl. weitere Literaturhinweise).

Vgl. a.a.0., 75-84; dhnlich auch Dorothea Erbele-Kiister, Lesen als Akt des Betens. Eine Rezep-
tionsasthetik der Psalmen (WMANT 87), Neukirchen-Vluyn 2001, 176f.,, die aber mit ihrer

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 179

matischen Weg von der Klage zum Vertrauen, von der Not zur Rettung mit.°
Dieses nachsprechende Mit-Beten, dieser Gebetsprozess wire demnach die
Grundlage fiir die ,therapeutische Qualitat der Klagepsalmen™.

Gerade diese Deutung wirft jedoch eine weitere Frage auf, namlich jene nach
der Identifikation mit dem Psalm-Ich. Oder genauer: Es geht um die rezepti-
onsésthetische Frage nach der Interaktion zwischen Text und Rezipierenden.
Dieser Aspekt soll im Zentrum meines Beitrags stehen — und weniger jener der
historischen Kommunikationssituation des konkreten Textes bzw. der Gattung.
Der Fokus liegt mithin auf der Relation des im Psalmtext angelegten betenden
Ichs, also der impliziten Leseperson einerseits, und der empirischen Leseperson
andererseits, d. h. dem konkreten Menschen, welcher den Psalm liest.8 Wie ist
dieses Verhiltnis von historischem Klagetext und klagenden Betenden durch die
Zeiten hindurch zu interpretieren — und wie ,funktioniert® es?

2. Identifikation und Aneignung — konzeptionelle Uberlegungen

Wie eben schon erwihnt, spielt in dieser Hinsicht in der Forschung vor allem
ein Konzept eine grofle Rolle: das der Identifikation. Dieses wurde in jiingerer
Zeit starker unter die Lupe genommen. Insbesondere Sigrid Eder hat in ihrer
Habilitation nach den ,Identifikationspotenzialen® der Psalmen gefragt.” Aber
auch Dorothea Erbele-Kiister hat bereits in ihrer Dissertation das ,Lesen als
Akt des Betens“ thematisiert; dabei hat Letztere nicht zuletzt die in einigen
Psalmen besonders prominente Figur Davids als ein zentrales Identifikations-
angebot der Texte ausgemacht. Diese These habe ich in einem friiheren Beitrag
in einer Hinsicht kritisiert: M. E. stellen diese narrativen Verweise auf David
namlich eher ein , Distanzelement” dar, da sie eine ,,erzahlerische Mittelbarkeit“
schaffen.!® Der Bezug auf die Figur Davids mit all dem zugehdrigen narrativen
Material im Hintergrund schliefit eher interpretative Leerstellen, als dass er sie
offnet.!

Deutung als ,,Sprachgeschenk® gleichzeitig zu stark psychologisierende Deutungen abzuweh-
ren versucht.
® In diesem Sinne auch Frank-Lothar Hossfeld/Erich Zenger, Die Psalmen I Psalm 1-50
(NEB.AT 29), Wiirzburg 1993, 98.
Janowski, Konfliktgespréche, 84.
Vgl. zum Konzept des impliziten Lesers (und seinem Pendant, dem empirischen Leser) in
Bezug auf die Psalmen schon Erbele-Kiister, Lesen, 13-15, im Riickgriff u.a. auf Wolfgang Iser,
Der Akt des Lesens. Theorie dsthetischer Wirkung (UTB 636), Miinchen 21984, 50-67.
Vgl. Sigrid Eder, Identifikationspotenziale in den Psalmen. Emotionen, Metaphern und Text-
dynamik in den Psalmen 30, 64, 90 und 147 (BBB 183), Gottingen 22019, 22 u.0.
10 Matthias Hopf, Die Psalmen als ,verbale Bithnen®, in: BZ NF 65/2021, 26.
1 Dies diirfte auch der oder zumindest ein Grund dafiir sein, dass diese Uberschriften in der
performativen Rezeption meist beiseitegelassen werden.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 MATTHIAS HOPF

Auch wenn ich dem Grundgedanken dieses Einwandes treu bleiben wer-
de, mochte ich die Kritik im Folgenden ein wenig modifizieren. Die Figur
Davids stellt ndmlich tatsdchlich ein ,Identifikationsangebot® dar. Nur wiirde
ich gleichzeitig sagen, dass das Psalm-Ich jenseits solcher narrativer Ausschmii-
ckungen ein noch wesentlich groleres Identifikationsangebot macht: Dieses
Ich bietet namlich die Moglichkeit zur Aneignung des Textes. Dieses Konzept
der Aneignung mochte ich dem der Identifikation zur Seite stellen, bzw. genau-
er: ihm der Identifikation als einen Spezialfall derselben zuordnen.

Was genau ist mit diesen Kategorien gemeint? Die Identifikation ist ein in
der Forschung mittlerweile weithin rezipiertes und verbreitetes Konzept. Es
geht insbesondere auf Hans Robert Jauf$ zuriick, der in der Literaturwissen-
schaft eine Unterscheidung in fiinf Formen der Identifikation etabliert hat:
die assoziative, die admirative, die sympathetische, die katharthische und die
ironische Identifikation,”? die aber nicht als Stufenmodell o. 4. zu verstehen
sind, sondern als verschiedene, z.T. auch tiberlappende Formen.

Die assoziative Identifikation®® beschreibt die direkte ,Ubernahme einer Rolle
in der geschlossenen imagindren Welt einer Spielhandlung*. Sie ist damit
vielleicht am néchsten dem, was ich im Folgenden als Aneignung beschreibe,
wenngleich Differenzen bleiben. So betont Jauf$ zwar, dass das Gegeniiber von
Text und Rezipierenden aufgehoben werde;® gleichzeitig bleibt die Stellung
der Kommunikationspole in Opposition zueinander bestehen, weil es darum
geht, dass ,im Spiel Haltungen anderer'® eingenommen werden und so eine
»~Antithese zur Lebenspraxis“” entsteht.

Die admirative Identifikation'® ist zu verstehen als ,normbildende Bewunde-
rung eines Helden, Heiligen oder Weisen”, also einer positiven Identifikations-
figur innerhalb des Textes, die im Folgenden als Leitbild fungiert. Bei der
sympathetischen Identifikation®® geht es darum, dass die Rezipierenden ,durch
[...] Rithrung hindurch zur Solidarisierung mit dem leidenden Helden?! gelan-
gen.?? Hieran zeigt sich, dass Identifikation insbesondere iiber die Ansprache
des Gefiihls der Empathie operiert.?®

Vgl. Hans Robert Jaufs, Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M.
1984, 260-292.

13 Vgl. a.a.0., 260-264.

* A0, 260.

15 Vgl. ebd.

6 Aa.0, 261

17" A.a.0., 260.

18 Val. a.2.0., 264-270.

9 Aa.0., 264f.

20 vgl. a.2.0.,271-277.

21 Aa.0.,271.

22 Diese letzten beiden Formen der Identifikation diirften bei der Bezugnahme auf David u.a. in
den Psalmen eine grofiere Rolle spielen.

Vgl. auch Paul Bloom, Against Empathy. The Case for Rational Compassion, London 2018,
etwa 16£., 64, 70 u.6. (auch wenn der Begriff ,Identifikation” dabei nicht fallt). Er zeigt dabei

23

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 181

In der katharthischen Identifikation?* wird das schon in der vorherigen Kate-
gorie angelegte ethische Element noch stéarker sichtbar, da diese Form ,durch
tragische Erschiitterung oder komische Entlastung eine Befreiung seines Ge-
miits“? als Ziel hat; auch das reflexive Moment kommt hier stirker zum Tragen,
da der Fokus fiir den Rezipierenden darauf liegt, ,sich aus der Unmittelbarkeit
seiner Identifikation wieder zur urteilenden Reflexion iiber das Dargestellte zu
erheben?. Die ironische Identifikation?” operiert mit der Durchbrechung von
Erwartungen, indem zwar eine Identifikationsfigur angeboten wird, nur um
jedoch diese durch Fehlverhalten etc. wieder zu dekonstruieren - und so einen
Reflexionsprozess iiber das eigene Verhalten der Rezipierenden anzustoflen.

Das Grundkonzept in allen diesen Formen ist: Rezipierende zeichnen sich
selbst in textliche Figuren ein, identifizieren sich mit ihnen. Dies geschieht ver-
mittels der Emotion der Empathie, welche in ihrem Wortsinn das Mitfiithlen der
Emotionen eines Gegeniibers bezeichnet.?® Dies benétigt jedoch eben ein mehr
oder weniger identifizierbares textliches Gegeniiber, welches fiir die Rezipieren-
den durch seine Darstellung im Text zum Sympathietrager und Ankniipfpunkt
wird. Erbele-Kiister votiert hier dafiir, dass eine stirker ,biographische® Zeich-
nung in einigen Psalmen das Ich jener Texte zu einem plastischeren Charakter
macht.?’ Gerade wegen dieser stiarkeren Narrativitdt mit ihrer grofieren Detail-
schérfe in der Darstellung fiele die Identifikation mit der Figur mithin leichter.°
Dies korrespondiert mit dem sog. ,identifiable victim effect’, demzufolge Em-
pathie immer dann erheblich leichter aufzubringen ist, wenn das Gegeniiber
starker individuelle und weniger generische Ziige tragt, wie u.a. Paul Bloom in
seiner Metastudie ,,Against Empathy“ beschreibt.! Insofern hat Erbele-Kiister
durchaus etwas Richtiges gesehen.

Doch so sehr in dieser Form der Identifikation auch eine Anteilnahme an
den Gefiihlen der literarischen Figur entsteht, so sehr beruht sie mit Jaufl doch
auf einem ,,Akt der Distanznahme“?? zwischen Figur und rezipierender Person.
Entsprechend diirfte diese starker individualisierte Zeichnung des Psalmen-Ichs
auf einer anderen Ebene gleichzeitig eine grofere Distanz aufbauen - gerade

gleichzeitig auf, wie sehr der Identifikationsprozess von der individuellen Pradisposition
der rezipierenden Person geleitet ist (vgl. Bloom, Empathy, 68-70), was auf psychologischer
Ebene rezeptionsasthetische Prozesse bestatigt.

24 Val. Jaup, Erfahrung, 277-283.

> Aa0.,277.

%6 Aa.0.,278.

77 Aa.0.,283-292.

2 vgl. Bloom, Empathy, 16f.; auch Eder, Identifikationspotenziale, 49-52, rekurriert auf diesen

Aspekt.

Vgl. dazu auch die Differenzierung bei Bernhard Asmuth, Einfithrung in die Dramenanalyse

(Sammlung Metzler 188), Stuttgart 1997, 90-93, zwischen den verschiedenen Formen der

Figurendarstellung in unterschiedlicher Detailscharfe.

30 Vgl. etwa Erbele-Kiister, Lesen, 57-62.

3L vgl. Bloom, Empathy, 88-95.

32 Jaufs, Erfahrung, 253.

29

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 MATTHIAS HOPF

weil sie die Oppositionsstellung zwischen Figur und rezipierender Person ver-
starkt. In jenen Texten ndmlich, in denen das Ich ein namenloses Ich bleibt und
in denen das Schicksal mit seinen Noten, Klagegriinden und Hoffnungen vager
und interpretationsoffener dargestellt wird, kann leichter eine Aneignung des
Textes durch die Rezipierenden erfolgen.

Mit Aneignung rekurriere ich im Ubrigen auf ein Konzept der jiingeren
Sozial- und Kulturwissenschaften, die damit beispielsweise die Aneignung pop-
kultureller Inhalte durch Jugendliche untersucht, also die Ubernahme von As-
pekten aus der Popkultur in der eigenen Personlichkeitsentwicklung.?® Dieses
Konzept ist zwar nicht ohne Kritik geblieben, da etwa von Alexander Geimer
moniert wird, dass eine ,prézise Klirung des Konzepts der Aneignung noch
aussteht>* und es oft eher vorwissenschaftlich Verwendung findet. Gleichzeitig
nimmt Geimer dieses Konzept aber selbst auf und versucht, es weiterzuentwi-
ckeln. Dabei definiert er Aneignung als ,Ebene eines unmittelbaren Verstehens
von ... Sinnstrukturen“, worauf ich mich im Folgenden beziehen werde. Mit
anderen Worten: Bei der Identifikation bleibt die Gegeniiberstellung zwischen
textlicher Figur und rezipierender Person grundsitzlich bestehen. Demgegen-
tiber findet bei einer Aneignung viel stirker eine Art ,Horizontverschmelzung®
statt, um Hans Georg Gadamer zu bemiihen.’® Das Ich des Textes wird bis zu
einem gewissen Grad zum Ich der rezipierenden Person. Letzterer macht sich
das Ich des Textes mit seinen Noten und Hoffnungen zu eigen. Gerade bei
religios-spirituellen Texten (aber letztlich auch bei Lieblings-Pop-Songs o. 4.)
kann so der Text nahezu zu meinem Text werden, zu einem Text, der scheinbar
exakt auf meine Lebenssituation passt.

3 Das Grundthema ist dabei jeweils die Herstellung von Subjektivitit in der Interaktion mit
bzw. in der Rezeption von Medienprodukten; vgl. Alexander Geimer, Das Konzept der An-
eignung in der qualitativen Rezeptionsforschung. Eine wissenssoziologische Prizisierung im
Anschluss an die und in Abgrenzung von den Cultural Studies, in: ZfS 40/2011, 193f. Die
oft nachzulesende Dimension der Ambivalenz von Gesellschaftskritik bzw. -konformismus
(vgl. auch Jaufs, Erfahrung, 245f., bzw. Geimer, Konzept, 193) soll hier allerdings bewusst
ausgeblendet werden, da sie fiir die hier vorgelegten Uberlegungen nicht von grélerem
Belang ist. Punktuell wurde auf den Begriff bzw. das Konzept der ,Aneignung® auch schon
im exegetisch-theologischen Bereich zuriickgegriffen; vgl. dazu exemplarisch Marianne Groh-
mann, Aneignung der Schrift. Wege einer christlichen Rezeption jiidischer Hermeneutik,
Neukirchen-Vluyn 2000, in Bezug auf eine vor dem Hintergrund des christlich-jiidischen
Dialogs nicht enteignende Schrifthermeneutik des Alten Testaments (dort allerdings in einer
eher allgemeinsprachlichen Verwendung) sowie die schon erwéhnte Studie von Marschall,
Klage.

Geimer, Konzept, 195; vgl. auch weiter 195-197.

A.a.0., 197; Geimer bezieht sich in seiner Studie primér auf das Medium Film, was natiirlich
eine Differenz zum hier vorliegenden Medium Text darstellt. Die Mehrzahl seiner Uberlegun-
gen scheint mir aber analog auf letzteres iibertragbar. A.a.0., 196, verweist dabei im Ubrigen
auf verschiedene Kategorisierungsversuche und bietet mit der Unterscheidung in produktive
und reproduktive Aneignung auch eine eigene an, um das Konzept schirfer zu stellen.

Vgl. Hans Georg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik (Gesammelte Werke 1), Tlibingen 61990, 311 u.0.

34
35

36

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 183

Die Voraussetzungen hierfiir sind m. E. weit iiberwiegend keine anderen als
fir die Identifikation. Es geht um ,Leerstellen’, wie es Wolfgang Iser genannt
hat:¥ Es bedarf also gewisser ,Unbestimmtheiten“*® in Texten, die durch die
Erfahrungen der Rezipierenden angereichert und gefiillt werden konnen. Dies
bringt auch eine eher generische Darstellung mit sich: Ist eine Beschreibung
zu konkret, handelt es sich nicht oder nur noch bedingt um eine Leerstelle. In
den Psalmen ist dies etwa in Form der oft sehr allgemein gehaltenen Zeichnung
der Gefahren und Note mit wiederkehrenden Schlagworten erkennbar: Es sind
gesichtslose ,,Feinde® es ist eine nicht naher beschriebene Krankheit (z.B. Ps 6
oder 88) oder Katastrophe, die der betenden Person zusetzt (vgl. neben Ps 13
exemplarisch Ps 41 oder 55). Gerade Metaphern sind hier hervorragend geeig-
net, weil sie einen breiten Interpretationsspielraum eréffnen. Gleichzeitig sollte
aber die Leerstelle nicht zu grof3 sein, die Beschreibungen nicht zu generisch,
da sonst u.U. die emotionale Intensitit verlorengeht. Diese ndamlich ist entschei-
dend: Ohne textliche Emotionsdarstellung gibt es auch nichts, was durch die
Empathie der Rezipierenden aufgenommen werden kann.

Insbesondere an Liebesgedichten — die nicht selten auf die eine oder andere
Weise ,Klagetexte® sind — kann man dieses Phanomen gut ablesen, wie etwa
hier an Rainer Maria Rilkes , Liebes-Lied:

Wie soll ich meine Seele halten, daf3

sie nicht an deine rithrt? Wie soll ich sie
hinheben iiber dich zu andern Dingen?

Ach gerne mocht ich sie bei irgendwas
Verlorenem im Dunkeln unterbringen

an einer fremden stillen Stelle, die

nicht weiterschwingt, wenn deine Tiefen schwingen.
Doch alles, was uns anriithrt, dich und mich,
nimmt uns zusammen wie ein Bogenstrich,
der aus zwei Saiten eine Stimme zieht.

Auf welches Instrument sind wir gespannt?
Und welcher Geiger hat uns in der Hand?

O siifles Lied.*

Die Klagesituation des Schmachtens nach der geliebten Person ist iiberdeutlich
und dabei konkret wie generisch zugleich. Metaphern und emotional gefarbte
Wendungen bieten geniigend Andockpunkte, dass sich eine Person mit Liebes-
kummer diese Zeilen aneignen kann und in der Lage ist, sie selbst nachzuspre-
chen, sodass sie ihre eigene Situation beschreiben.

37 Val. Iser, Akt, 266f., 284 u.5.

kS Vgl. a.a.0., 284 u.0.; gleichwohl frage ich mich, ob eine Bezeichnung als , Unterbestimmtheit“
nicht treffender wire, da es ja durchaus unterschiedliche ,Unbestimmtheitsgrade® gibt, wie
Iser (und Ingarden) selbst schreiben, vgl. etwa a.a.O., 283.

39 Rainer Maria Rilke, Gedichte (Reclams Universal-Bibliothek 9623), Stuttgart 1997, 93.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 MATTHIAS HOPF

Dennoch bleibt - und das ist unbedingt hervorzuheben - zuallermeist ein
textlicher Uberschuss, also Aspekte des Textes, die sich nicht vollstindig in das
Selbstbild der rezipierenden Person einfiigen; oder zumindest Aspekte, fiir die
es zundchst einer intensiveren Textarbeit zum Verstehen und Durchdringen von
Worten, Bildern und Gedanken bedarf, bevor die Aspekte sich einfiigen, bevor
eine Aneignung stattfindet. In jedem Fall: Je stirker die Ubereinstimmung ist
und je weniger der Uberschuss, desto weitgehender diirfte auch die Aneignung
im Sinne der Horizontverschmelzung werden. Oder, um zwei Metaphern zu
bemiihen: Die Identifikation nutzt die textliche Figur als einen Spiegel, in
welchem die rezipierende Person sich selbst erkennt. Demgegeniiber wird das
Ich (etwa der Psalmen) bei einer Aneignung wie zu einem eng anliegenden
Handschuh, in welchen die rezipierende Person hineinschliipft, um so die eige-
ne Lebenswelt in neuer Form zu begreifen.®® Je plastischer dabei die textliche
Figur gezeichnet ist, je grofler also auch der Uberschuss ist, desto stirker diirfte
die allgemeinere Identifikation greifen. Umgekehrt diirfte der Spezialfall der
Aneignung eher dann vorliegen, wenn mehr interpretationsoffene Leerstellen
fir die Einzeichnung des rezipierenden Ichs in den Text existieren — ohne
dabei zu generisch zu werden. Oder um noch ein anderes performatives Bild
zu zeichnen: In der Identifikation bewegt sich die rezipierende Person auf
die Identifikationsfigur zu. In der Aneignung holen sich Rezipierende die Erfah-
rungen, Bilder und Vorstellungen der Texte zu sich, in sich.

3. Zuriick zu Ps 13 — der Text und die Rezipierenden

Wie stellt sich dies nun am konkreten Text dar? Wie ,funktioniert® dieses
Aneignungspotenzial? Blicken wir erneut auf Ps 13.

3.1 Emotionalitdt

Prinzipiell ist eine grundlegende Emotionalitdt im Text vonnéten, die durch be-
stimmte Elemente hergestellt wird. Sowohl Andreas Wagner als auch Susanne
Gillmayr-Bucher haben dabei Vorschldge fiir die Identifizierung von Emotio-
nen in Texten gemacht.* Die nédchstliegende Form in dieser Hinsicht ist die ex-
plizite Benennung von Emotionen mittels entsprechender Emotionsbegriffe. In

40 Diese Metaphern haben gewisse konzeptionelle Uberlappungen mit dem, was Geimer, Kon-
zept, 198-201, als produktive bzw. reproduktive Aneignung bezeichnet.

41 Vgl. Susanne Gillmayr-Bucher, Emotion und Kommunikation, in: Christian Frevel (Hg.),
Biblische Anthropologie. Neue Einsichten aus dem Alten Testament (QD 237), Freiburg i. Br.
2010, 279-290; sowie Andreas Wagner, Emotionen, Gefiihle und Sprache im Alten Testament.
Vier Studien (KUSATU 7), Kamen 22011, v.a. 28-42.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 185

Ps 13 ist dies u.a. in der Wurzel 3, ,,frohlocken® zu erkennen.42 Damit wird in V.
5 und 6 noch dazu ein Kontrast aufgemacht: zwischen dem befiirchteten Froh-
locken der Feinde und jenem des betenden Ichs. Ebenso deutlich diirfte noch
der Kummer, 11, in V. 3 sein.*3

Neben diesen expliziten Emotionen finden sich in Texten jedoch auch noch
implizite, wie es Eder beschreibt. Sie bezieht sich dabei insbesondere auf Meta-
phern und andere Sprachbilder, die einen Schwerpunkt in ihren Psalmenanaly-
sen ausmachen.* In Ps 13 findet man dies beispielsweise in der Aufforderung
an Gott, die Augen hell zu machen, was eine Metapher fiir Freude sein diirfte.*>
Eder beschrinkt sich dabei iiberwiegend auf solche recht eindeutigen Fille.

Ich selbst wiirde jedoch noch einen Schritt weitergehen und insbesondere die
impliziten Emotionen einbeziehen, die sich auf der Ebene der Konnotationen
finden. So wie ndamlich auch deutsche Lexeme bestimmte emotionale Konnota-
tionen aufweisen konnen, ist Ahnliches fiir das Hebriische anzunehmen.* Die-
se Bedeutungsaspekte konnen wie in der Methodik der Traditionskritik durch
intertextuelle Vergleiche ermittelt werden - zumindest innerhalb bestimmter
Grenzen.”” Fiir Ps 13 weitet sich das Feld entsprechender Worter und Wendun-
gen dadurch enorm aus: Das verborgene Angesicht verweist auf Angst,** ebenso
die Nennungen des Feindes* und des Entschlafens zum Tode;** umgekehrt

42 Vgl. zur semantischen Bandbreite dieser Vokabel fiir ,Freuen® Jan Bergmann et al., Art. 2.

A, in: TRWAT Bd. I (1973), 1011-1018.

Vgl. zu den Bedeutungsnuancen des Lexems als ,Kummer, Schmerz, Trauer® etc. Siegfried

Wagner, Art. 7y jagah. 133 jagon, npn tigah, in: ThWAT Bd. III (1982), 406-412.

Vgl. Eder, Identifikationspotenziale, 72 u.6.

45 Vgl. dazu insbesondere Ps 19,9 oder Koh 11,7, implizit aber auch 1 Sam 14,29.

46 Auch Gillmayr-Bucher, Emotion, 284, und Wagner, Emotionen, 37, verweisen auf diesen
Aspekt.

47 Vgl. zu dieser Methodik auch schon Matthias Hopf, Ein Gefiihl der Heiligkeit? Einige Be-
obachtungen zu ,religiosen Gefithlen“ im Heiligkeitsgesetz, in: Annette Hauf8mann/Niklas
Schleicher/Peter Schiitz (Hg.), Die Entdeckung der Inneren Welt. Religion und Psychologie
in theologischer Perspektive (PThGG 36), Tiibingen 2021, 97-121.; ders., Recht, Ethos und
Heiligkeit. Eine rechtsanthropologische und rechtstheoretische Studie zum Heiligkeitsgesetz
(Lev 17-26) (FAT 183), Tiibingen 2024, 181-203 (inkl. weitere Literaturhinweise).

48 Vgl. fiir diese Deutung z.B. Ex 3,6; Mi 3,4; Ps 30,8; 44,25 oder Hi 13,20, indirekt tiber den Zorn

Gottes und die daraus resultierende Angst beispielsweise auch in Dtn 31,17f.; Ps 22,25 oder Hi

13,24.

Vgl. etwa die Ausfilhrungen zum semantischen Hintergrund bei Ernst Jenni, Art. 2k ‘0jéb

Feind, in: THAT Bd. I (1971), 116f.; denkbar wire auch eine Verbindung mit der primaren

Emotion , Arger, die an der gegebenen Stelle aber weniger wahrscheinlich ist.

Die Wendung des Entschlafens zum Tode ist zwar hapax; dennoch diirfte hier im Aufrufen

der Todessphire insbesondere die Emotion der Angst aufgerufen sein, vgl. insbesondere

Thomas Staubli/Silvia Schroer, Menschenbilder der Bibel, Ostfildern 2014, 836.

43

44

49

50

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 MATTHIAS HOPF

sind das Sich-Versichern (nva),” die Gnade (7o17),? die Rettung (7yw)>® oder
das Singen (1°w)>* mit den primidren Basis-Emotionen Freude und Interesse ver-
bunden.®

Doch selbst damit scheint mir noch nicht alles gesagt: Ich wiirde namlich
die These aufstellen, dass selbst die dsthetisch-poetische Gestaltung mit Stilmit-
teln die Ebene der Emotionen anspricht®® - ich nenne exemplarisch nur die
Anapher in V. 2a-3b. Gleichwohl bewegen wir uns damit in schwer fassbaren
Bereichen, weswegen ich es bei dieser Andeutung belasse.

Es sollte aber deutlich geworden sein, dass die sprachlichen und inhaltlichen
Gegebenheiten des Textes eine hohe Emotionalitit kreieren, die als Andock-
punkt fiir die Rezipierenden dient.

3.2 Leerstellen

Gleichzeitig sind in Ps 13 die Leerstellen in einem guten Verhiltnis zwischen ge-
nerischer Darstellung und Konkretheit: Es ist von existenziellen Problemen die
Rede, die aber nicht so konkret sind, dass Interpretationsméglichkeiten ver-
sperrt wiren.”’ Vielmehr konnen Worter wie ,Kummer® (3%, V. 3) oder auch
»Rettung® (nyw», V. 6) je individuell gefiillt werden; ebenso die im Psalm er-
wahnten Feinde (2% und 1%, V. 5.), in welche verschiedene konkrete Konflikte
eingetragen werden konnen. Auch wenn (oder vielleicht sogar gerade weil) da-
rin selbstverstandlich wiederkehrende Muster auszumachen sind,%8 ist zu beto-

51

Zur Verbindung der Wurzel nva mit der Emotion ,Interesse® vgl. Hopf, Recht, 199.
52

Vgl. die Zusammenfassung der Semantik des Lexems bei Hans-Jiirgen Zobel, Art. Ton hesaed,
in: ThWAT Bd. III (1982), 56-59, aus welcher deutlich hervortritt, welch starkes menschliche
LInteresse” mit der Vokabel verbunden ist.

Die Verbindung zu den Emotionen ,Freude“ und ,Interesse“ wird beispielsweise deutlich in
Gen 49,18; Ex 15,2; 1 Sam 2,1; Jes 12,2f.; Ps 9,15; 14,7; 62 passim; 1 Chr 16,23.

Der Konnex mit ,Freude® liegt sehr nahe; interessante Referenzstellen hierfiir waren u.a. Ex
15,1.21; Jes 30,29; Ps 59,17; 105,2; 1 Chr 15,16; im Kontrast auch Am 8,10.

Zur Kategorisierung bestimmter Emotionen wie Freude, Interesse, Trauer, Angst oder Arger
als primére und sekundére (Basis-)Emotionen vgl. insbesondere Franziska Degé, Art. Emotio-
nen, primdre, in: Dorsch - Lexikon der Psychologie, https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh
.ch/stichwort/emotionen-primaere [30.12.2024]; dies., Art. Emotionen, sekundére, in: Dorsch
- Lexikon der Psychologie, https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen
-sekundaere [30.12.2024].

In einem weiteren Sinne wire das evtl. zu subsumieren in der ,Manifestation durch die syn-
taktische Gestaltung® bei Gillmayr-Bucher, Emotion, 283, bzw. den lautlichen Phanomenen,
Interjektionen, Wortbildungsmitteln und der Syntax bei Wagner, Emotionen, 29-42. Dennoch
scheint mir die spezifisch poetische Gestaltung mit Stilmitteln hier nochmals einen wichtigen
neuen Aspekt einzubringen.

Ahnlich spricht Gunkel, Psalmen, 46, davon, dass der Psalm ,,ziemlich allgemein gehalten® sei.
Vgl. zu diesem Aspekt insbesondere Nina Beerli, Streiten mit Gott und mit Menschen. Kon-
fliktanalyse am Beispiel der Psalmen (AThANT 113), Ziirich 2024, worin Erkenntnisse aus der
Konfliktforschung auf die Psalmen tibertragen werden, um so die wiederkehrenden Muster
zu beschreiben, derer sie insgesamt vier Stiick ausmacht: Angriff-Abwehr (a.a.0., 49-154),

53

54

55

56

57
58

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen-primaere
https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen-sekundaere
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen-primaere
https://dorsch-hogrefe-com.ezproxy.uzh.ch/stichwort/emotionen-sekundaere

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 187

nen, dass die Psalmentexte oft so kontextlos oder zumindest kontextarm blei-
ben, dass grofle, aber nicht zu grofie Leerstellen fiir die produktive Rezeption
entstehen.

Ich wiirde im Ubrigen sagen, dass auch der erwihnte Stimmungsumschwung
letztlich eine Leerstelle darstellt, die offen gehalten werden sollte.”® Denn
was genau diese Veranderung bewirkt, bleibt ja unausgesprochen, bleibt un-
bestimmt — und das nach meinem Dafiirhalten vermutlich bewusst. Eine Deu-
tung als individueller Gebetsprozess gemafl Janowski o.a. ist dabei durchaus
plausibel. Ich wiirde nur sagen, dass ein wie auch immer gearteter kultischer
Zuspruch ebenfalls nicht ausgeschlossen ist.® Die Quellenbasis ist schlicht zu
schmal, um hier zu einem eindeutigen Urteil zu gelangen, was allerdings gerade
die rezeptive Offenheit der Leerstelle beschert, die insbesondere in religions-
praktischer Hinsicht ein grofles Gut ist.

3.3 Fokalisierung, Perspektive und Verwendungspraxis

Bis hierhin diirften die Unterschiede zwischen den Phinomenen der Identifi-
kation und der Aneignung noch eher iiberschaubar sein. Der entscheidende
Punkt ist die Frage, in welcher Perspektive ein Text dargeboten wird: Wihrend
die Identifikation ja eher mit einem identifizierbaren textlichen Gegeniiber
operiert, ist eine Aneignung letztlich nur in Texten moglich, in denen ein Ich
spricht. Literaturwissenschaftlich spricht man hier von einer internen Fokali-
sierung mit einer Ersten-Person-Perspektive,® die eine Art inneren Monolog
oder vielleicht auch ,inneren Dialog® spricht. In diese Ich-Position konnen Re-
zipierende im Text eintreten und sich in die textlich dargestellten Erfahrungen
einzeichnen.

Und genau an diesem Punkt setzt meine Kritik gegeniiber Erbele-Kiister
an: Die Narrativisierung stark davidisierter Psalmen schafft eher ein textliches
Gegeniiber, weswegen ein Modus der Identifikation vorherrscht. Im Vergleich
dazu scheint mir die hier beschriebene Aneignung letztlich tiefer zu gehen: Ein
Text wird zu meinem Text - zumindest soweit es der Uberschuss zulisst.

Abwendung-Zuwendung (a.a.0., 155-214), Schuld-Strafe-Vergebung (a.a.0., 215-239) sowie
Priifung-Beurteilung (a.a.0., 241-273).

In Ansitzen klingt dies auch schon bei Erbele-Kiister, Lesen, 173, an, wenn sie die Frage nach
der vor- oder nachlaufenden Errettung zuriickweist. Auch Beat Weber, Zum Sogenannten
»Stimmungsumschwung® in Psalm 13, in: Patrick D. Miller/Peter W. Flint (Hg.), The Book of
Psalms. Composition and Reception (VT.S 99), Leiden 2004, 116-138, und Marschall, Klage,
168, 191 u.6., nehmen die Bezeichnung auf.

Vgl. dazu beispielsweise den Hinweis bei Beat Weber, Werkbuch Psalmen I. Die Psalmen
1 bis 72, Stuttgart 2001, 88, dass sich der Beter am Ende des Psalms ,unwillkiirlich in die
Gemeinde eingebettet” findet.

6l Vgl. Gérard Genette, Die Erzahlung (UTB 8083), Paderborn 21998, 121 u.0.

59

60

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 MATTHIAS HOPF

Natiirlich sollten Identifikation und Aneignung nicht gegeneinander ausge-
spielt werden. Vielmehr gibt es bei diesen — unbedingt heuristisch zu verste-
henden - Konzepten flielende Uberginge. Identifikation in Reinform und An-
eignung in Reinform bilden somit wenn iiberhaupt nur die Endpunkte einer
Skala.®?

Um es aber nochmals auf den Punkt zu bringen: Je stirker ein Text die nar-
rativen Ziige einer externen Fokalisierung trigt, desto mehr kommt auch eine
Erzahlinstanz zum Tragen, welche zwischen Figurenstimme und rezipierender
Person tritt und vermittelnd wirkt.®* In Ps 13 liegt der David-Bezug fast bei
null, da die Uberschrift jenseits der Namensnennung nichts weiter benennt.t4
Stattdessen haben wir ab V. 2 ein interpretationsoftenes Ich, wodurch die Figu-
renstimme zur Stimme der rezipierenden Person werden kann - ob in lesender
Rezeption oder in einer nachsprechenden Performanz.

Damit sind wir bei einem wichtigen letzten Punkt: der Frage nach der
Verwendungspraxis, also der konkreten Performanz. Hier mochte ich nur
eine kurze These aufstellen, namlich dass bei der Rezeption von Psalmtexten
auch die Rezeptionsform mitbestimmt, ob eher Identifikation oder Aneignung
eintritt. Eine individuelle, leise lesende oder laut nachsprechende Rezeption
diirfte namlich vermutlich starker zur Aneignung neigen - ob in historischen
Performanzen oder heute. Demgegeniiber scheint mir ein lautes Vorlesen, etwa
in liturgischen Kontexten mit einer liturgisch agierenden Person im Gegeniiber
zu einer Gemeinde, eher eine Identifikation bei den Horenden zu bewirken.
Interessant wire zu fragen, was bei einem lauten gemeinsamen Lesen geschieht.
Ich vermute, auch hier wiirde die Nadel auf der Skala in Richtung der Aneig-
nung ausschlagen. Doch sollte dies besser durch eine praktisch-theologische
Erhebung zur Gebetspraxis tiberpriift werden,® wobei dann auch stirker nach
Konzepten wie Ritual und Ritualisierung gefragt werden miisste.

62 Dies korreliert auch mit der bei Geimer, Konzept, 195 und 201, zu findenden Skala zwischen

produktiver und reproduktiver Aneignung.

Vgl. dazu auch das Kommunikationsmodell dramatischer Texte von Manfred Pfister, Das
Drama. Theorie und Analyse (UTB 580), Miinchen 12001, 20-22, auf das Hld tibertragen bei
Matthias Hopf, Liebesszenen. Eine literaturwissenschaftliche Studie zum Hohenlied als einem
dramatisch-performativen Text (AThANT 108), Ziirich 2016, 29-33.

Die alte Frage der genauen Deutung von 717 (vgl. dazu etwa die Ubersicht bei Markus Witte,
Schriften [Ketubim], in: Jan Christian Gertz [Hg.], Grundinformation Altes Testament. Eine
Einfithrung in Literatur, Religion und Geschichte des Alten Testaments [UTB 2745], Gottin-
gen 2016, 419) muss hier nicht weiter interessieren, da der Beitrag dieser kurzen Wendung zu
Ps 13 eben duflerst tiberschaubar ist und eine auktoriale Zuweisung an David historisch kaum
plausibel ist.

Interessant wére dabei auch, welche Form der Identifikation gemafd Jauf3 jeweils vorherrscht
- eine assoziative, sympathetische oder kathartische. Meine Vermutung wire hier nur, dass
sich dies schwer voneinander trennen ldsst, was umgekehrt vielleicht auch die Grenzen dieser
Kategorienbildung aufzeigt.

63

64

65

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PSALMEN-ICH UND DIE BETENDE PERSON 189

4. Textliche Seitenblicke

Als eine Art Gegenprobe mochte ich abschlieflend noch einige wenige textliche
Seitenblicke wagen, um Chancen und ggf. auch Grenzen der von mir vorge-
schlagenen Unterscheidung anzudeuten. Das erste Beispiel ist dabei Hi 3,1-4:

1 Danach tat Hiob seinen Mund auf und verfluchte seinen Tag.

2 Und Hiob begann und sprach:

3 Getilgt sei der Tag, da ich geboren wurde, und die Nacht, die sprach: Ein
Knabe ist empfangen worden.

4 Jener Tag werde Finsternis, Gott in der Hohe soll nicht nach ihm fragen,
und kein Lichtstrahl soll auf ihn fallen.

Wir befinden uns hier am Ubergang von Rahmenerzihlung in Hi 1-2 und
Dialogteil ab Hi 3. Die Frage wire nun, ob hier und im Hiobbuch insgesamt
eher der Aspekt der Identifikation iiberwiegt oder jener der Aneignung. Dabei
ist zu bedenken, dass durch die Rahmenerzdhlung das klagende Hiob-Ich auch
des Dialogteils eine narrative Charakterisierung erhilt. Diese pragt das Bild
von Hiob als einem leidenden Gerechten in erheblichem Ausmafi. Entsprechend
wiirde ich zur Vermutung neigen, dass hier der Aspekt der Identifikation starker
ins Gewicht fallt als der der Aneignung. Wiirde man in der Rezeption jedoch
erst in Hi 3,3 einsetzen, wire wohl ein deutlich generischeres Ich gegeben - ein
Ich, in welches sich eine rezipierende Person aneignend einzeichnen konnte.
Gleichzeitig ist selbst dann zu bedenken, dass durch die implizite Narrativitat
des dialogischen Austauschs zwischen Hiob und den Freunden eine sehr viel
konkretere Zeichnung der Hauptfigur gegeben ist. Diese wird noch durch
die Kontrastierung zwischen Freunden und Hiob verstarkt: der Letztere ist
die Identifikationsfigur, die ersteren sind die Kontrastfolien fiir eine ironische
Identifikation (mit Jauf3). Auch dies spricht zusatzlich fiir eine Zuordnung zur
Identifikation.

Dass aber auch Teilabschnitte eines sonst narrativen Textes fiir eine Aneig-
nung in Frage kommen, sei an einem zweiten kurzen Textabschnitt demons-
triert: In Gen 32,23-32 finden wir die bekannte Narration vom Kampf Ja-
kobs mit einem ,Mann“ am Jabboq. Darin findet sich der pridgnante Satz in
Ich-Perspektive: ,Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn® (V. 27b in der
Ubersetzung Martin Luthers). Ich wiirde vermuten, dass dieser Satz in der in-
dividuellen Frommigkeit vieler Menschen eine nicht zu unterschitzende Rolle
spielt. Sie haben sich diesen Ich-Satz selbst angeeignet in ihrem individuellen
»Ringen“ mit Gott. Dies diirfte sicher auch in Anlehnung an bzw. genauer
Identifikation mit Jakob in dieser Grenzerfahrung geschehen. Gleichzeitig wird
durch die klagend-anklagende Verwendung dieses Satzes in ihrer Herauslosung
aus dem Kontext eine individuelle Glaubensaussage — das Ich Jakobs wird zum
Ich der rezipierenden Person.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 MATTHIAS HOPF

Eine letzte interessante Frage wire, wie es mit Texten aussieht, die offensicht-
lich responsorisch angelegt sind, so wie etwa Ps 136. Gerade das in jedem Vers
wiederkehrende responsorische Element 17on 0%iv% *3 (,denn ewig wahrt seine
Gnade®), das vermutlich schon in den historisch ersten Rezeptionen durch eine
Gemeindegruppe gesprochen worden sein diirfte,* diirfte dennoch auf so etwas
wie Aneignung abzielen, da durch diesen konfessorischen Ausruf die vorherige
hymnisch-meditative Betrachtung Gottes und seiner Geschichte mit Israel be-
statigt und bekriftigt wird - die Antwort macht sich das vorher Gesagte zu ei-
gen. Letztlich wiére dies dann eine Art Mischform aus narrativer Prasentation
(mit Identifikation?) und nachsprechender Aneignung.

5 Resiimee und Ausblick

An diesen letzten Seitenblicken wird deutlich, wie Identifikation und Aneig-
nung auch ineinandergreifen kénnen. Dennoch wiirde ich in dieser kurzen
Zusammenfassung an der zumindest teilweise eigenstandigen Qualitat der An-
eignung festhalten wollen: Es ist mein Eindruck, dass in der von mir beschrie-
benen Aneignung mehr und Tieferes geschieht, als dies bei der Identifikation
mit einer narrativen Figur der Fall ist. In der Aneignung wird ein textliches
Ich zum Ich der rezipierenden Person - wihrend bei der Identifikation die
Gegeniiberstellung von Figur und rezipierender Person viel stirker erhalten
bleibt. Eine aneignende Performanz kann dabei immer dann eintreten, wenn
ein Text in interner Fokalisierung eine Ich-Stimme zu Wort kommen ldsst.
Gleichzeitig muss eine vergleichsweise schwache narrative Kontextualisierung
dieser Ich-Figur vorliegen. Dies bringt die Grofle der Leerstellen in der figiir-
lichen Zeichnung auf ein Mafi, welches einerseits generisch genug fiir die
Einzeichnung méglichst vieler empirischer Rezipierender ist; andererseits ist
es aber konkret genug, dass emotionale Andockpunkte fiir diesen Prozess
und nachfolgende Klage-Performanzen entstehen. Auf diese Weise kann eine
textliche Dynamik eintreten, in der nicht einfach ,nur® Identifikation mit der
textlichen Hauptfigur eintritt. Vielmehr kénnen das Ich des Textes und ,,mein
Ich® eins werden. Ich eigne mir diesen Text an - und die Klage des Psalms wird
zu ,meiner Klage®

66 Exemplarisch sei hier nur auf Hans-Joachim Kraus, Psalmen. 2. Teilband (BKAT XV/2), Neu-
kirchen-Vluyn 31966, 900, verwiesen; vgl. auch Matthias Hopf, Akklamation, in: WiBiLex,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12937/ [30.12.2024], insbesondere Punkt 2.2.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12937/
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12937/

Mehr als nur Problemexposition?
Biblische und gegenwirtige Klage im Kontext von
Gottesdiensten nach Katastrophen

Kerstin Menzel

1. Einleitung

Die biblischen Texte, so schreibt es Jiirgen Ziemer in einer Analyse der Verwen-
dung der Bibel in den Friedensgebeten im Herbst 1989,

»sprach[en] so unmittelbar in die Situation hinein, weil diese selbst so deutlich vernehmbar
in die Gottesdienste hineinragte. [...] Die biblischen Texte halfen, den eigenen begrenzten
Sprachhorizont zu erweitern und damit, wenigstens fiir einen Augenblick, auch den Weltho-
rizont. Die Texte fithrten in die Situation, aber sie fixierten nicht auf sie:!

Nach Kay-Ulrich Bronk hat diese unmittelbare Anschlussfahigkeit ihren Grund
darin, dass ,[d]ie Grammatik jener Situationen, die die biblischen Texte be-
schreiben oder die sie voraussetzen, und die Grammatik des historischen
Moments [...] voller Analogien [waren]. [...] Um Text und Situation in ein
Gespriach zu bringen, brauchte man sie in einigen Fillen nur nebeneinander
zu halten? Die Entsprechung der ,Grammatiken® von Text und Situation,
wie Bronk sie beschreibt, wird in diesem Tagungsband durch traumabezogene
Ansitze der Interpretation und der Frage nach den Voraussetzungen und Funk-
tionsweisen von Identifikation bzw. Aneignung erschlossen. Biblische Texte bie-
ten Sprache an, ermdglichen es, dem Leiden Ausdruck zu verleihen. Sie bringen
Unsagbares in Wort und Klang und ermoglichen ,einen Blick {iber den Rand
des Erlebten™. Und umgekehrt machen aktuelle Notsituationen, klug mit den
Texten verbunden, diese wieder unmittelbarer verstandlich. Biblische Klagepoe-
sie, die sonst vielleicht abstandig und schwierig wirkt, wird dann hochaktuell.
Hermeneutisch ist das natiirlich ein verantwortungsvolles Unterfangen. Selbst
da, wo es intuitiv und ungeplant geschieht, braucht es theologische Reflexion.
Dies betrifft nicht nur die Auswahl und intertextuelle Einbettung der Klagepsal-
men, sondern auch deren liturgisch-performative Inszenierung.

v Jiirgen Ziemer, Die Bibel als Sprachhilfe: Zum Bibelgebrauch in den Kirchen wihrend

der Wende‘ im Herbst 1989, in: Pastoraltheologie 81.7/1992, 280-291:282f. Vgl. Ulrich Bronk,
Der Flug der Taube und der Fall der Mauer. Die Wittenberger Gebete um Erneuerung im
Herbst 1989, Leipzig 1999, 243-252.264-266.277tt.; Thomas Roscher, Liturgie — ein offenes
Haus? Die Plauener Friedensgebete von 1989 und 1990. Leipzig 2019, 411-413 u.0.

2 Bronk, Flug der Taube, 248.

> Aa0., 266.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 KERSTIN MENZEL

Wihrend die Klagetexte im agendarischen, vom Kirchenjahr gepragten
Sonntagsgottesdienst eher ein Desiderat darstellen,* gehdren sie zu Gottesdiens-
ten nach Krisen und Katastrophen im deutschen Kontext zum selbstverstiand-
lichen Repertoire.’> Diese Gottesdienste finden haufig in enger Kooperation
mit lokalen, regionalen, nationalen oder internationalen staatlichen Akteuren
und in unmittelbarem Zusammenhang mit dem staatlichen Gedenken statt.
Gegenwartig sind sie zumeist 6kumenisch getragen, nicht selten wurden auch
interreligiose Elemente integriert. Sie erreichen durch die Ubertragung im 6f-
fentlich-rechtlichen Fernsehen eine hohe mediale Aufmerksamkeit. Die Gottes-
dienste richten sich an einen differenzierten Teilnehmendenkreis von unmittel-
bar Betroffenen, Helfer:innen und der anteilnehmenden, breiteren Offentlich-
keit, die vor Ort und medial am Gottesdienst partizipiert, und die zugleich
auch von den politischen Vertreter:innen représentiert wird. Die Teilnehmen-
den konstituieren eine weltanschaulich iiberaus diverse Gemeinschaft. Diese
Gottesdienste in besonderer Offentlichkeit lassen sich verstehen als Teil einer
grofleren Ritualsequenz sowie der gesellschaftlichen Selbstverstindigung iiber
eine Naturkatastrophe, eine Gewalttat oder ein grofSeres Unfallgeschehen - eine
Selbstverstandigung, die sich im religiosen Ritual gerade nicht in der verbalen
Deutung der Ereignisse erschopft, sondern sich wesentlich symbolisch-rituell
darstellt.

Im Folgenden will ich die Verbindung von Text und Situation in fiinf Ge-
denkgottesdiensten untersuchen, die ich im Blick auf die Bandbreite der liturgi-
schen Arrangements ausgewahlt habe (2.). Gemeinsam ist allen dargestellten
Feiern, dass die Klage vor allem am Anfang des Gottesdienstes aufgenommen
ist, was ich anschlieflend im Blick auf mogliche Alternativen noch einmal kri-
tisch reflektieren will (3.). Die Klagepsalmen auf die Rolle der Problemexposi-
tion zu reduzieren, so ist mein abschliefSlendes Argument, unterschatzt ihre wi-
derstindigen Dimensionen, die sich auch im weiteren Verlauf der Gottesdienste
fruchtbar machen lieflen (4.).

2. Verzahnung von Psalmtext und gegenwirtiger Situation —
Liturgische Arrangements

Im Folgenden untersuche ich anhand von einigen Gottesdiensten nach Krisen
und Katastrophen der letzten zehn Jahre, wie das Wechselspiel zwischen dem

Vgl. hierzu den Beitrag von Alexander Deeg in diesem Band, der einen Konsens der liturgiewis-
senschaftlichen Diskussion sowohl in Deutschland wie im US-amerikanischen Kontext erneut
bestitigt.

> Vgl. etwa die dokumentierten Liturgien in Jochen Arnold/Eckhard Gorka/Michael Meyer-
Blanck/Frank Peters (Hg.), Offentliche Liturgien. Gottesdienste und Rituale im gesellschaftli-
chen Kontext (ggg 30), Leipzig 2018.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 193

jeweils konkret-aktuellen Leid und den biblischen Texten inszeniert wird. Ich
analysiere dafiir die Fernsehaufzeichnungen im Blick auf die Auswahl und Posi-
tion des Psalmtexts in der gottesdienstlichen Dramaturgie sowie die konkrete
Inszenierung, d.h. die Verteilung von Sprechrollen oder die Verkniipfung mit
anderen Elementen. Auch textliche Aufnahmen der biblischen Klagetexte in
der weiteren Liturgie nehme ich in die Betrachtung mit auf. Zitate folgen dem
transkribierten Video der Fernsehiibertragung, wenn nicht anders markiert.

2.1 Ritualisierung

Im Frithjahr 2009 geschah im wiirttembergischen Winnenden ein Amoklauf,
der zu den grofiten Ereignissen dieser Art an deutschen Schulen gehort. In der
Albertville-Realschule wurden neun Schiiler:innen und drei Lehrerinnen von
einem ehemaligen Schiiler erschossen. Im Zentrum fiir Psychiatrie und einem
Autohaus in Wendlingen erschoss der Téter weitere Menschen, bevor er sich
selbst totete. Am Samstag zehn Tage nach dem Geschehen, am 21.3.2009, fand
in der katholischen St. Karl Borromdus Kirche ein Trauergottesdienst mit an-
schlielendem Staatsakt statt. In der Kirche versammelten sich v.a. die Schulge-
meinschaft und Angehorige der Getéteten sowie staatliche Reprasentant:innen,
darunter Bundesprasident Horst Kohler und Bundeskanzlerin Angela Merkel.
Der Gottesdienst wurde auch iibertragen in andere Kirchen und Hallen sowie
ein Stadion’, ebenso ins Fernsehen.

Zum Einzug der Mitwirkenden musizierten Chor und Orchester mit ,,Aus
der Tiefe® (BWV 131) von Johann Sebastian Bach einen ersten Psalm (Ps
130). Es folgten Votum und Begriiffung mit folgender Einleitung ,In unserer
Not, in unserer Hilflosigkeit, in unserem ganzen Kummer haben wir uns in
dieser Stunde miteinander versammelt”. Nach der Begriiffung von Gemeinde
und Représentant:innen, wurde der Begrift der ,Not“ im Ubergang zum Lied
erneut aufgenommen: ,Unsere tiefe Not wollen wir zum Ausdruck bringen®
Gesungen wurde dann erneut Ps 130 mit ,Aus tiefer Not schrei ich zu dir®
(EG 299,1.3+4). Im Anschluss wurde Ps 77,2-21 im Wechsel mit der Gemeinde
gebetet (Einheitsiibersetzung). Dieser setzt mit demselben Wortfeld ein: ,In
der Zeit meiner Not suche ich den Herrn.“ (V. 3) Kein klassischer Klagepsalm,
schildert dieser Text in V. 1-11 nachtliche Unruhe und Hadern mit Gottes Gite,
das im zweiten Teil V. 12-21 mit der Erinnerung an Gottes Handeln im Exo-
dus mit kosmologischen Untertonen kontrastiert wird. Pfarrer und Gemeinde

Arnold et al., Offentliche Liturgien, 95-100; Klaus Eulenberger, ,Der Boden unserer Herzen ist
aufgebrochen® Trauerfeiern nach den Amokldufen in Erfurt (2002) und Winnenden (2009),
in: Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaft-
lichen Offentlichkeit, Stuttgart 2011, 33-42.

Eulenberger, Trauerfeiern, 35.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 KERSTIN MENZEL

wechselten versweise im Sprechen, abgeschlossen wurde es mit dem Gloria
Patri.

Die Inszenierung war stark ritualisiert, es gab kaum Raum, die einzelnen
Verse zu meditieren. Sie standen damit in Kontrast zum darauf folgenden,
emotional dichten Kerzengedenken der Mitschiiler:innen, bei dem Schweigen
und die - mit einem ausdrucksstarken Eingangsakkord eingeleiteten — Taizé-
Melodie ,,Bleib mit deiner Gnade bei uns“ von der Orgel abwechselte: ca. 17
Minuten lang! Die Gemeinde war zum Psalm aufgestanden. Nach dem Kerzen-
gedenken kam die Eingangssequenz deutlich zum Abschluss: die Gemeinde
nahm gerduschvoll Platz. Chor und Orchester musizierten dann das Agnus Dei
aus Bachs ,Du wahrer Gott und Davids Sohn“ (BWV 23).

Nach der Lesung aus Offb 21 und Orgelmusik predigte Bischof Otfried Ju-
ly (Evangelische Landeskirche in Wiirttemberg) tiber ebendiesen Text, nach
einem erneuten Stiick des Bach-Collegiums folgte die zweite Predigt von
Bischof Gebhard Fiirst (Diozese Rottenburg-Stuttgart). Dieser setzte mit zwei
Versen aus Ps 77 ein:

»-Mein Herz griibelt bei Nacht, ich sinne nach, es forscht mein Geist ...“ (Ps 77,7). Wer von
uns, die wir immer noch in fassungsloser Trauer hier versammelt sind, konnte diese Worte
aus dem eben gebeteten Klagepsalm nicht mitsprechen? [...]

sIch rufe zu Gott, ich schreie, ich rufe zu Gott, bis er mich hort (Ps 77,1). Auch das ist ein
Wort aus dem Psalm. Jetzt ist es Zeit fiir diesen Ruf! Heute ist Raum fiir diese Klage — damit
Gott uns hort.

Die zweite Halfte der Predigt nahm dann den Offenbarungstext zur Grundlage,
der als ,,Antwort® Gottes eingefithrt wurde. Der Psalm diente in der Predigt also
v.a. der Explikation der leidvollen Situation. Eine Begrenzung findet das Leid in
der Predigt mit Oftb 21 in der Zukunft — nicht, wie im Psalm, in der Erinnerung
an Gottes heilvolles Handeln.

Ein dhnliches Beispiel fiir eine konventionalisierte Aufnahme eines Psalms
ist der Gottesdienst nach dem Anschlag auf dem Breitscheidplatz am 20. De-
zember 2016 in der Kaiser-Wilhelm-Gedachtniskirche, bei dem Ps 69 in der
Versauswahl des Gesangbuchs von Pfarrer Martin Germer zwischen dem Ein-
gangslied und einem einfithrenden Gebet vorgelesen wurde. Die Auswahl im
Evangelischen Gesangbuch reduziert den Psalm auf das Bild des Versinkens im
Schlamm (V. 2-4) und das Flehen um Rettung vor dem Untergang (V. 14-16)
sowie — in wirklicher Zerschneidung der Verse - die Bitten um Erhérung (V.
17-19a.30b). Dieser letzte Abschnitt wird in der Liturgie in der Kaiser-Wilhelm-
Gedichtniskirche gekiirzt und damit der verlesene Psalm nochmals auf das
sprachliche Bild fokussiert. In diesem Gottesdienst schliefit sich an den Psalm
immerhin instrumentale Musik an (Sarabande von Bach mit Bratsche), die den
Psalmversen Raum gibt, nachzuwirken.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHRALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 195

2.2 Aktualisierung durch verschrinktes Gebet

Am 24. Mirz 2015 stiirzte der Germanwings-Flug 9525 von Barcelona nach
Diisseldorf auf dem Gebiet der siidfranzosischen Alpen ab. 150 Insassen aus
verschiedenen Landern kamen dabei ums Leben. Der Absturz erwies sich als
erweiterter Suizid des Copiloten. Im Flugzeug befand sich eine Gruppe von 16
Schiiler:innen und zwei Lehrerinnen der Kleinstadt Haltern am See, worauf
sich die mediale Aufmerksamkeit schnell fokussierte.

Der Gottesdienst einen knappen Monat spiter im Kdélner Dom war nicht
der erste mit kirchenleitender und politischer Beteiligung.® Bereits Ende Marz
feierten Bundesprasident Joachim Gauck, Prases Annette Kurschus und Bischof
Felix Genn einen (Schul-)Gottesdienst in Haltern mit. In dem hier betrachteten
Gottesdienst und anschlieflenden Trauerakt im Kélner Dom am 17.4.2015 waren
etwa 1.400 Menschen prasent, darunter 500 Angehdrige der Toten.® Beide Teile
der Feier wurden vom WDR fiir die ARD live gesendet.! Vor allem fiir Mitar-
beitende der Fluggesellschaft wurde die Feier in ein Kélner Veranstaltungszen-
trum sowie fiir die breitere Offentlichkeit auf den Bahnhofsvorplatz {ibertragen.

Vor dem Altar in der Vierung des Doms waren auf zwei Gestellen 150 Kerzen
aufgestellt, die beim Gottesdienstbeginn bereits brannten. Nach Diskussionen
im Vorfeld war entschieden worden, fur den Co-Piloten ebenfalls eine Kerze
aufzustellen.

Auch in dieser Feier war der gewihlte Psalm (wiederum Ps 77) Teil der
Eroffnung des Gottesdienstes. Nach dem Glockenlduten zogen - zum von
Choren des Doms gesungenen Introitus des Requiems von Gabriel Fauré -
die Mitwirkenden ein, neben den liturgisch Leitenden auch zwei Notfallseelsor-
ger:innen in violetter Uniform. Dieses Stiick endete mit einem dreifachen Kyrie.
Es begriifite der Domdechant mit kurzem Rekurs auf das Geschehen und einem
Willkommen an die Angehorigen sowie die staatlichen Reprasentant:innen aus
Bund und Land sowie aus Frankreich und Spanien, die kirchlichen Reprasen-
tant:innen sowie die Helfer:innen. Kardinal Rainer Maria Woelki erdftnete
dann liturgisch mit Votum und Gruf3. Es folgten dann in fiinf Abschnitten Wor-
te aus Ps 77 (gesprochen von Prises Annette Kurschus, weitgehend Lutheriiber-
setzung von 1984), verschrankt mit aktuell formuliertem Gebet (gesprochen
von Kardinal Woelki), immer wieder beantwortet von einem Taizé-Kyrie (GL
154) vom Chor, das die Gemeinde wiederholte.!

Auskunft eines beteiligten Seelsorgers. Vgl. insgesamt die Beitrdge in Benedikt Krane-
mann/Brigitte Benz (Hg.), Trauerfeiern nach Grofikatastrophen. Theologische und sozialwis-
senschaftliche Zugénge, Neukirchen-Vluyn 2016. In diesem Band lduft der Gottesdienst in
Koln als wesentliche Konkretisierung durch viele der Beitrage hindurch.

9 Arnold et al., Offentliche Liturgien, 114.

0 A0, 115.

11 Abgedruckt auch a.a.0., 118f,, entspricht dem gesprochenen Wort. Versangaben erginzt von
der Autorin.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 KERSTIN MENZEL

Lasst uns unser Herz samt den Handen aufheben zu Gott im Himmel
und Gott um sein Erbarmen bitten, auf dass er uns in dieser Stunde nahe komme.
Mit Worten aus Psalm 77 beten wir:

Ich rufe zu Gott und schreie um Hilfe,

zu Gott rufe ich, er mége mich héren. (V. 2)

Wo warst du, Gott?

Thre Angehorigen vermissen sie — die Menschen in dem Flugzeug aus Barcelona.
Die Jungen und Alten - Frauen, Minner, Kinder, Jugendliche.
Erbarme Dich der Not, der Trdnen und der Fragen.

Chor, anschlieflend alle: Kyrie, Kyrie eleison (GL 154)

In der Zeit meiner Not suche ich den Herrn;

meine Hand ist des Nachts ausgereckt und lisst nicht ab;

denn meine Seele will sich nicht trosten lassen. (V. 3)

Wir wissen, dass wir mitten im Leben vom Tod umfangen sind.
Aber wenn es passiert — dann sind wir fassungslos. Entsetzt.
Zweifeln an deiner Giite, Gott. An deiner Gerechtigkeit.
Erbarme dich unserer Zweifel.

Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Ich denke an Gott — und bin betriibt;

ich sinne nach - und mein Herz ist in Angsten.

Meine Augen hdltst du, dass sie wachen miissen;

ich bin so voll Unruhe, dass ich nicht reden kann. (V. 4f.)

So kommen wir zu dir, Gott.

Wohin sonst sollten wir gehen?

Mit Trauer im Herzen, auch mit Zorn und mit Erschrecken.
Erbarme dich unserer Unruhe und unseres Zorns.

Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Hat Gott vergessen, gnidig zu sein,

oder sein Erbarmen im Zorn verschlossen?

Ich sprach: Darunter leide ich,

dass die rechte Hand des Héchsten sich so dndern kann. (V. 10f.)
Gott, du vergisst die vermissten Menschen nicht!

Nimm sie in dein ewiges Licht auf.

Du ldsst niemanden unter uns allein.

Erbarme dich unserer Sehnsucht.

Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Darum denke ich an die Taten des EWIGEN,

ja, ich denke an deine fritheren Wunder

und sinne iiber alle deine Werke und denke deinen Taten nach. (V. 12f.)
Gott, sei bei uns.

In unserem Zorn.

In unserem Zweifeln.

In unserer Sorge.

In unserer Trauer.

Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Auch hier wurden v.a. Verse aus dem Klageteil ausgewdhlt, aber auch die Auf-
forderung des Beters oder der Beterin an sich selbst, Gottes frithere Taten zu
erinnern. Die aktualisierenden Gebetsteile arbeiten stark mit Emotionen, die
jedoch innerhalb jeder Strophe so facettenreich sind, dass die vier Begriffe am

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHRALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 197

Ende (Zorn, Zweifel, Sorge und Trauer) zwar wesentliche Aspekte biindeln,
aber langst nicht alle Aspekte aufnehmen.

Das Tagesgebet schlief3t an einige Begriffe und Bitten aus diesem Psalmgebet
nochmals an. Es folgen dann die Lesung aus Oftb 21, die Predigt von Kurschus
(die Ps 56,9 als starken Gesprachstext zu Offb hinzuzieht, s.u. in 3.), die Lesung
aus Kol 3,1-4 und die Predigt von Woelki. Als zentraler symbolischer Akt
wurden in diesem Gottesdienst Holzengel verteilt, stellvertretend an Einzelne
tiir die unterschiedlichen Gruppen der Betroffenen. Der Gottesdienst schloss
mit Firbitten, Sendung und Segen.

In theologischer Hinsicht féllt im Blick auf die Collage auf, dass der Zweifel
an Gottes Giite im Abschnitt nach V. 3 eher in die Ndhe von Unglauben geriickt
wird, wahrend der Psalm selbst in V. 10f. die Gott-Klage nochmals pragnant
zum Ausdruck bringt. Die Heilsanamnese in V. 12f. bleibt — im Gegensatz zum
ersten Beispiel — andeutend und wird im Grunde bereits im Absatz vorher
ebenso allgemein aktualisiert (Gott vergisst nicht und lasst nicht allein).

Zur liturgischen Inszenierung lasst sich festhalten, dass der Psalm hier an
ebenso klassischer Position als Eingangspsalm steht, durch die Verschrankung
mit dem Kyrie und die Aktualisierung aber noch verstarkt wird. Durch die
Beteiligung der Gemeinde in responsorischem und wiederholendem Gesang
konnen die biblischen Verse und das Gebet nachklingen. Andererseits gewinnt
der Psalm mit diesem Umgang eher den Charakter einer Collage, in der der
Gesamtzusammenhang und -duktus tendenziell verloren geht.

Ein weiteres Beispiel fiir eine solche Inszenierung wire der Fernsehgottes-
dienst am 2. Januar 2005, der nach dem Tsunami kurzfristig umgestellt und
auf dieses Geschehen fokussiert wurde. Hier wurden ebenfalls Psalmverse,
Aktualisierungen und der Kyriegesang der Gemeinde (EG 178.12) ineinander
verschrankt.? Ps 69 bildete dabei den Rahmen (V. 2-4 am Beginn, die Erho-
rungsbitte aus V. 17-19a.30b am Ende), dazwischen erklangen Verse aus Ps
57, 88 und 61. Die Aktualisierung bestand hier aus je zwei kurzen Berichten
von betroffenen Menschen vor Ort und dem Erschrecken aus der Distanz.
Bereits vorher, als Eingangsspruch, war Ps 142,2-4a erklungen, gewissermafSen
als Ankiindigung der folgenden Klage.

12 Abgedruckt in Arnold et al, Offentliche Liturgien, 87-89, hier liegt mir kein Video vor. Es
gab wenig spater noch einen dezidiert als Gedenkveranstaltung geplanten Gottesdienst, vgl.
Michael Meyer-Blanck, Tsunami. Okumenischer Gottesdienst im Berliner Dom anlasslich der
Flutkatastrophe in Siidostasien (2005), in: Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante
Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaftlichen Offentlichkeit, Stuttgart 2011, 21-31.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 KERSTIN MENZEL

2.3 Psalm zwischen Erschrecken und Bericht

In Deutschland fand im April 2021, im Kontext der zweiten und dritten Welle
der Corona-Pandemie — der Phase mit den hochsten Opferzahlen -, ein staat-
liches Gedenken statt, in dessen Vorfeld auch ein okumenischer Gottesdienst
gefeiert wurde. Beide Feiern wurden im Fernsehen {ibertragen, verlieflen aber
die tbliche Verbindung der staatlichen und der kirchlichen Feier am selben
Ort; sie waren nur iiber die Anwesenheit der identischen Gruppe verbunden,
die angesichts des Versammlungsverbots strikt auf die Angehdrigen der deut-
schen Verfassungsorgane und zehn Angehorige von Verstorbenen beschrinkt
war. Die Angehorigen sprachen aber im Staatsakt und auch der zentrale Ritus
entziindeter Kerzen fand dort, also in einem sakularen Rahmen, statt.3

Der Gottesdienst versuchte iiber die Angehdrigen von Verstorbenen hinaus
weitere Betroffenheiten durch die Pandemie in den Blick zu nehmen: Es spra-
chen ein von einem schweren Krankheitsverlauf gezeichneter Journalist, ein In-
tensivpfleger und eine Kiinstlerin. Den Teil mit diesen Zeugnissen erdffnete Ps
13, gesprochen in der Fassung der Einheitsiibersetzung durch den orthodoxen
Erzpriester Radu Constantin Miron als Vertreter des ACK. Hier wurden Klage
(V. 2f)) und Bitte (V. 4f.) aufgenommen, nur die Vertrauensbekundung V. 6
fehlte an dieser Stelle (wobei sich das nachfolgende Lied ,Wenn wir in hochsten
Noten sein“ mit der Betonung des Trostes, der bereits in der Anrufung Gottes
liegt, als impliziter Ersatz des fehlenden Verses 6 interpretieren lief3e).

Das eindringliche vierfache ,wie lange noch® stand in enger Verbindung zum
Gedenken mitten in einer andauernden Krise. Verstarkt wurde die Wirkung die-
ser Fragen noch durch ein aufs Fernsehen abgestimmtes Stiick ganz zu Beginn -
einen Vorspruch vor dem eigentlichen Eingangsstiick der Orgel. Der Schauspie-
ler Ulrich Noethen sprach, nach einem schlichten Ton vom Glockenspiel, am
Rande des Kirchenraums direkt in die Kamera, also fiir die Besucher:innen des
Gottesdienstes vor Ort kaum sichtbar:

80 000 Menschen sind gestorben. Mit und an Corona. 80 000 bei uns. Drei Millionen
weltweit.

Hinter jeder Zahl steht ein Name, ein Leben, eine Geschichte.

Angehorige, die zuriickbleiben, die nicht da sein durften, nicht die Hand halten, nicht richtig
Abschied nehmen konnten. (Klang)

Hinter jeder Zahl steht ein Mensch.

Wo ist er geblieben?

Wer bleibt bei uns? (Einsatz Orgelvorspiel)

Sowohl in diesem Opening als auch im Psalm bleiben die Fragen offen. Das
reduzierte Tempo von Noethens Sprechen, das Zusammenspiel mit der Glocke

13 Vgl. Benedikt Kranemann/Kerstin Menzel, Ein Paradigmenwechsel in der 6ffentlichen Trauer?
Das staatliche wie kirchliche Gedenken an die Verstorbenen in der Corona-Pandemie am
18. April, in: Pastoraltheologie 110.9/2021, 297-318.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 199

und die kurzen Aufzdhlungen setzten den emotionalen Ton des Gottesdiens-
tes. Generalsuperintendentin Ulrike Trautwein zeichnete diesen in ihrer Begrii-
lung noch in den visuell in diesem Fernsehgottesdienst iiberaus prasenten blau
gefirbten Kirchenraum ein und fokussierte auf den segnenden Christus.

Mit ,Sicut servus desiderat ad fontes” von Palestrina intonierte das pande-
miebedingt schmal besetzte Ensemble nach den Predigten Ps 42, ohne jedoch
in den liturgischen Duktus weiter eingebunden zu sein. Mit der zeitgendssi-
schen Vertonung von Ps 31,2-3 durch Jonathan Brell kam ganz am Schluss des
Gottesdienstes vor dem Segen nochmals ein nachdenklicher und flehender Ton
ins Spiel, verstirkt durch die eher ungewdhnliche Percussion. Uberhaupt liefle
sich fragen, ob die vom Schlagwerk eingesetzten Klange sich als Form der Klage
im Verlauf der Feier interpretieren lassen.!

Der Psalm erklingt in dieser Feier also wieder an ebenso klarer Stelle in der
Dramaturgie: als Auftakt zu Zeugnissen der Betroffenheit und im Eréffnungsteil
des Gottesdienstes, in dem das Totengedenken im Zentrum steht. Die folgen-
den Zeugnisse nehmen dann - wohl angestofien durch das Setting der beiden
getrennten Feiern'® — noch andere Themen des Leidens in der Pandemie auf. Im
Riickblick ist erstaunlich, dass sie nicht stirker mit dem ,wie lange noch® des
Psalms gearbeitet haben - das wire fiir alle drei geschilderten Situationen gut
denkbar gewesen. Die Hoffnungsperspektive im mittleren Teil der Feier spielte
wiederum eine neutestamentliche Geschichte als Grundlage der Predigt ein: die
Wanderung nach Emmaus (Lk 24).

2.4 Psalmen als Grundton

Zeitlich vor dem eben geschilderten Gottesdienst, in der zweiten Welle der
Pandemie, fand am Volkstrauertag Mitte November 2020 im Berliner Dom
ein ,Okumenischer Gedenkgottesdienst mit interreligioser Beteiligung fiir die
Opfer der Pandemie® statt.!® Im Grunde handelt es sich hier um einen Ge-
meindegottesdienst fiir die Stadtoffentlichkeit — beteiligt waren sowohl Michael

14 Zwischen den Zeugnissen der Betroffenheiten gab es eine jiidische und eine muslimische
Klagerezitation, die ich jedoch hier aufien vor lasse. Die jiidische Kantorin sprach und sang
ein kurzes Gedicht, der Imam rezitierte Sure 94. Zur interreligiésen Dimension solcher
Gottesdienste vgl. v.a. die entsprechenden Beitrage in: Brigitte Benz/Benedikt Kranemann
(Hg.), Deutschland trauert. Trauerfeiern nach Groflkatastrophen als gesellschaftliche Heraus-
forderung, Wiirzburg 2019.

Vgl. Kranemann/Menzel, Paradigmenwechsel.

Ich danke dem Team des Berliner Doms fiir das zur Verfiigung gestellte Video des Gottes-
dienstes sowie Barbara Hustedt als personliche Referentin von Bischof Stéiblein fiir alle weite-
ren Informationen. Fiir eine genauere Darstellung dieses Gottesdienstes vgl. Kerstin Menzel,
Spannungen inszenieren und halten. Gottesdienste in Pandemiezeiten, in: Alexander Deeg /
Christian Lehnert (Hg.), Krieg und Frieden. Metaphern der Gewalt und der Vers6hnung im
christlichen Gottesdienst (BLSp 34), Leipzig 2022, 101-130.

15
16

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 KERSTIN MENZEL

Miiller als Regierender Biirgermeister als auch Bischof Christian Stdblein. Die
liturgische Leitung hatte Dompredigerin Petra Zimmermann. Der Gottesdienst
fand mit stark reduzierter Gemeinde im Kirchenraum statt und wurde durch
einen Streamingdienst live ins Internet iibertragen. Die musikalische Gestaltung
durch das Vokalensemble des Staats- und Domchores, Orgel, Zink und Percus-
sion (Glocken, Gongs und Klangschalen), bildete einen akustisch verbindenden
roten Faden durch diese Feier. Nach Orgelvorspiel” und einer Begriiflung durch
die Dompredigerin, die die anderen Beteiligten vorstellte, und einer Einstim-
mung von Erzbischof Heiner Koch zur Pandemie als Vertrauenskrise sowie drei
Strophen aus ,,Der Mond ist aufgegangen® als einzigem Gemeindelied bildeten
drei Berichte einen ersten Schwerpunkt. Ein schwerer Krankheitsverlauf, die Si-
tuation junger Menschen und die Folgen von beruflichen Einschrankungen als
Themen brachten das Erleben im Lockdown in aller Spannung zum Ausdruck.
Nach jedem Zeugnis intonierte der Chor Ps 130 (,,Aus tiefer Not schrei ich zu
dir) in zwei verschiedenen Vertonungen: zwei Verse von Johann Eccard und
eine Vertonung von Heinrich Kaminski.

Ein zweiter Psalm bildete das Zentrum des Verkiindigungsteils. Die Sturmstil-
lung (Mk 4) wurde als Evangelium zwar gelesen, als Predigttext diente aber
Ps 23, der zunachst von Rabbiner Andreas Nachama hebraisch rezitiert und
dann von allen gemeinsam im Wechsel gebetet wurde. Landesbischof Christian
Stéblein verschrankte dann in der Predigt das Beten und Murmeln des Psalms
in vielen Notlagen {iber die Zeiten hinweg mit dessen Bildern.

Der Psalm steht in dieser Feier nicht mehr so klar an der Stelle des Eingangs-
psalms, sondern verstarkt musikalisch das gegenwirtige Gedenken und Klagen.
Damit kommt er stirker in seiner klanglich-liturgischen Dimension, weniger
mit seinen Worten zur Geltung. Das ist insofern passend, als vor allem der
Gestus des Wartens auf Gott die verbindende Achse ist, nicht unbedingt Ps 130
als ganzer, der doch kein Klage-, sondern ein Bufpsalm ist. Interessant ist der
Dialog zwischen den beiden Psalmen. Nicht das gelesene Evangelium, sondern
ein weiterer Psalm wird in der Dramaturgie des Gottesdienstes zur Quelle der
Zuversicht.

2.5 Ineinander von Psalmsprache und gegenwdrtigem Erleben

Am 14. und 15. Juli 2021 kam es aufgrund starker Regenfille v.a. in Nordrhein-
Westfalen und Rheinland-Pfalz zu einer Jahrhundertflut. Mehr als 180 Men-
schen starben, viele waren durch die Geschwindigkeit der Uberschwemmungen
traumatisiert, es kam zu hochdramatischen Rettungsaktionen, viele erlebten

17 Orgelvorspiel war die Choralbearbeitung von Johann Sebastian Bach ,Erbarm dich mein,
o Herre Gott“ (BWV 721), die Erik Dremel in seinem Beitrag in diesem Band ndher als
musikalische Klage erlautert.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 201

Todesangst. Im Ahrtal waren die Ereignisse am schrecklichsten. Grof3e Teile
von Orten wurden vom Wasser weggerissen. Aus einer Wohngruppe wurden
Menschen mit geistiger Beeintrachtigung nicht rechtzeitig gerettet, zwolf star-
ben. Der von dort stammende Priester Stephan Wahl, der heute in Israel lebt,
schrieb unter dem unmittelbaren Eindruck dieses Geschehens den sogenannten
Ahrpsalm, der im zentralen Gedenkgottesdienst am 18. August im Aachener
Dom mehrfach aufgegriffen wurde, sowohl in einer mit Bildern unterlegten
Lesung, als auch in musikalischer Umsetzung, die eigens von Klaus Wallrath
fir den Gottesdienst komponiert wurde. In diesem Text gehen biblische For-
mulierung und gegenwirtiges Sprechen kaum unterscheidbar ineinander tber.
Oder anders gesagt: Gegenwirtiges Erleben kommt in biblisch geprégter Spra-
che zum Ausdruck. Der Ahrpsalm steht in der Tradition von Psalmiibertragun-
gen oder Psalm-Neudichtungen, wie sie im Kontext von liturgischer Arbeit
entstehen oder als personliche Gebetstexte zur Bewiltigung von krisenhaften
Erfahrungen geschrieben werden: Beispiele sind neben Psalmneudichtungen in
Agenden und Gottesdiensthilfen etwa die von Huub Oosterhuis geschriebenen
Psalmen', die von Barbel Fiinfsinn und Carola Kienel gesammelten Frauen-
Psalmen aus verschiedenen Lindern?%, die Psalmen in den von Cldudio Car-
valhaes herausgegebenen ,Liturgies from Below“? oder die Texte von Carola
Moosbach, die auch in diesem Band aufgenommen sind.

Dramaturgisch wird die Lesung des Ahrpsalms als zentrales Element insze-
niert: Bereits beim Einzug in diesen noch durch Abstandsregelungen und
Maskenpflicht gepragten Gottesdienst mit nur etwa 180 Menschen erklingt ein
Abschnitt: ,,Schreien will ich zu dir, Gott. Mit verwundeter Seele. Schreien: Wo
warst du, Gott, Ewiger? Hast du uns endgiiltig verlassen?®, gefolgt von einem
Kyrie, a capella vom Tenor gesungen - einem denkbar dunklen Einzugsstiick.
Nach dem Votum und der Begriifilung durch Bischof Batzing und Bischof Bed-
ford-Strohm sowie Erzpriester Miron, die Leiden und Engagement in der Krise
vor Augen fiihren, wird der Ahrpsalm in gekiirzter Form von Schauspielerin
Anette Schmidt in durchaus dramatischer Inszenierung gelesen, nach den ers-
ten Zeilen durchgingig von Orgelmusik unterlegt und in der TV-Ubertragung
mit Nachrichtenbildern von Zerstérung und Aufraumen erganzt. Ich dokumen-
tiere hier die vollstindige (gegeniiber dem von Wahl verfassten Text leicht

Vgl. seine Biicher mit Psalmneudichtungen: Stephan Wahl, Erwarte von mir keine frommen
Spriiche. Ungeschminkte Psalmen, Wiirzburg 2022; ders., Lebenskeck - trotz allem, trotz
allem, trotz allem, Wiirzburg 2024.

Huub Oosterhuis, Psalmen. Aus dem Niederldndischen iibersetzt von Annette Rothenberg-
Joerges und Hanns Kefiler, Freiburg im Breisgau 2014.

Bdrbel Fiinfsinn/Carola Kienel (Hg.), Psalmen leben. Frauen aus allen Kontinenten lesen
biblische Psalmen neu, Schenefeld 2007.

Cldudio Carvalhaes, Liturgies from Below. Praying with People at the End of the World,
Nashville 2020, 151-177.

20

21

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 KERSTIN MENZEL

gekiirzte) Fassung dieser Auffithrung, um die Verwobenheit mit Bildern und
Klangen wenigstens anzudeuten:

Schreien will ich zu dir, Gott, mit verwundeter Seele,
doch meine Worte gefrieren mir auf der Zunge.

Es ist kalt in mir, wie gestorben sind alle Gefiihle, ab hier unterlegt mit Orgel-
starr blicken meine Augen auf meine zerbrochene Welt. klangen
Der Bach, den ich von Kind an liebte, Einblendung Flutbilder

sein platscherndes Rauschen war wie Musik,
zum todbringenden Ungeheuer wurde er,
seine gefrafligen Fluten verschlangen ohne Erbarmen.

Alles wurde mir genommen. Alles. Einblendung Zerstorung
Weggespiilt das, was ich mein Leben nannte.
Mir blieb nur das Hemd nasskalt am Korper, Ende Einblendung

ohne Schuhe kauerte ich auf dem Dach.
Stundenlang schrie ich um Hilfe,
um mich herum die reiffenden Wasser.

Wo warst du Gott, Ewiger, [...] Einblendung Menschen in
Du bist doch allméchtig, dein Fingerschnippen hitte geniigt. zerstorten Hausern und Stra-
Die Eifernden, die dich zu kennen glauben, sagen, flen

eine Lektion hattest du uns erteilen wollen, eine deutliche,

eine Portion Sintflut als Strafe fiir unsere Vergehen, Ende Einblendung

fiir unsere Verbrechen an der Natur, an deiner Schépfung.

Thre geschwitzigen Mauler mégen fiir immer verschlossen sein,

nie wieder sollen sie deinen Namen missbrauchen,

fiir ihre torichten Besserwissereien, ihr bissiges Urteil

mit erhobenem Zeigefinger, bigott kaschiert.

Niemals will ich das glauben, niemals, Bild: Gemeinde im Dom
du bist kein grausamer Gétze des Elends,

du sendest kein Leid, kein gnadenloses Unheil

und hast kein Gefallen an unseren Schmerzen. Bild wieder auf Sprecherin
Doch du machst es mir schwer,

das wirklich zu glauben. [...]

Meine gewohnten Gebete verstummen

meine Hinde zu falten gelingt mir nicht. Bild von einem Paar in der
So werfe ich meine Tranen in den Himmel Gemeinde, das sich an den
meine Wut schleudere ich dir vor die Fiifie. Hénden halt mit Trénen in
Horst du mein Klagen, mein verzweifeltes Stammeln, den Augen

ist das auch ein Beten in deinen Augen? Bild wieder auf Sprecherin

Dann bin ich so fromm wie nie,

mein Herz quillt {iber von solchen Gebeten.

Doch lass mich nicht versinken in meinen dunklen Gedanken,
erinnere mich an deine Nahe in fritheren Zeiten.

Ich will dankbar sein fiir die Hilfe, die mir zuteilwird, Bild: Malteser:innen in Uni-
fir die trostende Schulter, an die ich mich anlehne. form in der Gemeinde

Ich schaue auf und sehe helfende Hénde, Einblendung Aufraumarbei-
die jetzt da sind, ohne Applaus, einfach so. ten

Die vielen, die jetzt kommen und bleiben Ende Einblendung

die Schmerzen lindern, Wunden heilen,
die des Leibes, wie die der Seele,

mit langem Atem und sehr viel Geduld.
Auch wenn du mir ratselhaft bist, Gott,

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 203

noch unbegreiflicher jetzt, unendlich fern,

so will ich dennoch glauben an dich,

widerstindig, trotzig, egal, was dagegen spricht.

Sollen die Spétter mich zynisch belacheln,

ich will hoffen auf deine Nihe an meiner Seite.

Wiirdest doch nur endlich du dein Schweigen beenden,

doch ich halte es aus und halte dich aus, oh Gott. Ende Orgel vor den letzten
Halte du mich aus! Und halte mich, Ewiger! Halte mich!?2 beiden Satzen

Es folgt dann - pandemiebedingt nur solistisch und vom Chor intoniert - GL
434,1+4 ,Noch ehe die Sonne am Himmel stand“. Die VertrauensdufSerung des
Refrains ,,Du bist Gott, unser Gott, die Zuflucht fiir und fiir. Dir leben wir, dir
sterben wir, wir gehen von dir zu dir ist textlich in Gottes Praexistenz vor der
Schopfung fundiert und wird musikalisch in aller Zuriickhaltung und Fragilitit,
ebenso von Klaus Wallrath arrangiert, in Szene gesetzt. Danach folgen drei
Zeugnisse der Betroffenheit: eine Uberlebende iiber die bleibende Angst und
die Traurigkeit {iber das Verlorene, gefolgt von Ps 6, vorgetragen vom Gemein-
deratsvorsitzenden der Jiidischen Gemeinde, eine Notfallseelsorgerin iiber Ge-
fithle im Nachgang der Katastrophe, gefolgt von Suren-Passagen, kantilliert von
einem Imam, sowie ein Superintendent {iber das Bangen um die Liebsten im
Flutgebiet und das Wiedersehen nach der Flutnacht, gefolgt von einer weiteren
Passage aus dem Ahrpsalm (,So werfe ich meine Trinen in den Himmel...),
wiederum solistisch gesungen und vom Chor mit Kyrie beantwortet. All diese
Elemente bilden einen sehr langen Eingangsteil (gut 20 Minuten), in dem sich
zwischen der zentralen Stellung des Ahrpsalms, den personlichen Berichten
und den beiden interreligiosen Klagen durchaus Redundanzen ergeben. Hitte
der Ahrpsalm als Aktualisierung vielleicht gereicht? Insbesondere in der emo-
tional hoch aufgeladenen Bild-Klang-Wort-Inszenierung?

Der Verkiindigungsteil bleibt mit dem Eingangsteil verbunden durch eine
weitere Lesung von Anette Schmidt (Lk 24,36-43, die Begegnung mit dem Auf-
erstandenen nach dem Emmaus-Gang am Ufer des Sees) und die Bezugnahmen
von Georg Bitzing und Heinrich Bedford-Strohm auf den Ahrpsalm und auf
das Sprechen mit Gott in den Psalmen als Weg zur Zuversicht. Interessanter-
weise werden die Psalmen hier einerseits als hilfreich konstruiert, andererseits
liegt, so Bedford-Strohm, ,die Antwort® auf die Frage, wo Gott in den Fluten
war, dann doch in der Begegnung Jesu mit den Jiingern und auch Bitzing
entfaltet ein iiberaus christologisches Hoffnungsbild am Ende.

Der Gottesdienst schliefit mit Fiirbitten der Zeugnisgeber:innen sowie Sen-
dung und Segen. Mit ,Ich bete an die Macht der Liebe® von der Trompete wird
der Ubergang zum staatlich verantworteten Teil markiert, der in der Rede des
Bundesprisidenten besteht.

22 Dje vollstindige Fassung bei Wahl, Keine frommen Spriiche, 11-15.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 KERSTIN MENZEL

Auch in dieser Feier steht der Ahrpsalm an der Stelle des Eingangspsalms.
Die Verbindung mit der gegenwirtigen Realitdt ist im Text dieser Neudichtung
bereits {iberaus prasent, durch die Verbindung mit Fernsehbildern wird sie
nochmals verstirkt. Auch die Zeugnisse spielen noch einmal Aspekte der Ge-
genwart ein. Das Schwergewicht liegt hier also eher auf dem gegenwirtigen
Erleben. Biblische Klage kommt in ihrem textlichen Eigenrecht am ehesten in
der Rezitation von Ps 6 durch den jiidischen Vertreter vor, diese wirkt jedoch
nach der dramaturgisch aufgeladenen Inszenierung des Ahrpsalms eher blass.

2.6 Biindelung

Die Psalmen kommen in den dargestellten Feiern in vielfaltiger Weise vor.
Einzelne Verse oder gar nur Motive, vertont, im Wechsel gesprochen, responso-
risch aufgenommen oder in die Liturgie hineingezogen. Nicht immer haben
die biblischen Worte und die gegenwirtigen Erfahrungen den gleichen Raum.
Mal ist das eine stirker und mal das andere. Wéhrend die Verbindung zum
gegenwiartigen Geschehen im klassischen Sprechen im Wechsel nur implizit
mitschwingt (Winnenden), werden auf der anderen Seite die Psalmen in der
musikalischen Intonation einer inneren Bewegung der Sehnsucht nach Gottes
Zuwendung im Leiden eher zum impliziten Element, wogegen die Zeugnisse
sehr konkret préasent sind (Volkstrauertag). Eher symmetrische Formen kénnen
die biblischen Verse und gegenwirtige Erfahrung nebeneinander stellen und
damit in Verbindung bringen (Germanwings, Pandemiegedenken) oder gegen-
wirtiges Erleben in neuer Psalmsprache fassen und damit beide Seiten noch
dichter verschranken (Ahrflut). Fiir alle Formen lassen sich gute Argumente
finden: die Ritualgebundenheit eines gesprochenen Psalms, die in einer Situa-
tion emotionaler Aufgewiihltheit Handlungssicherheit verleiht; das Eigenrecht
des biblischen Textes, dessen Mehrdimensionalitat von Wortsinn und innerer
emotionaler und geistlicher Bewegung; die starke Emotionsbezogenheit von
Klagepsalmen, die einen Zusammenklang mit Gefiihlen in der aktuellen Situa-
tion nahelegt; die Generik von Psalmsprache, die ein aktualisierendes Weiter-
schreiben ebenso nahelegen kann wie ein aktualisierendes Horen.

Interessant ist im Besonderen die Verwendung der Klagepsalmen im Kontext
der Zeugnisse der Betroffenheit in einigen der dargestellten Gottesdienste. Hier
kommt die o.g. Strukturanalogie der Situation deutlich zum Ausdruck, die
Zeugnisse werden in ihrer Funktion als Klagen gestarkt. Im Gottesdienst zum
Coronagedenken 2021 und im Gedenken an die Flutopfer werden die Zeugnisse
mit interreligiosen Elementen verzahnt. Wo die Klage als interreligios geteilte
Bewegung des Gebets deutlich wird, ist das sicher sinnvoll. Zugleich werden
damit Moglichkeiten der Meditation eines Psalmtextes vielleicht versaumt. Eine
interessante Alternative scheint mir hier der Weg des Coronagedenkens am

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHRALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 205

Volkstrauertag, wo sowohl Ps 130 als auch Ps 23 mehrfach erklingen und damit
auch mehr zur Geltung kommen. Die interreligiosen Beitrdge finden sich dann
u.a. bei den Fiirbitten.

Uber die Rezeption der unterschiedlichen Formen lisst sich anhand des hier
untersuchten Materials leider keine Aussage machen. Einige mogliche Wirkun-
gen habe ich anklingen lassen. Bei der diesem Band zugrundeliegenden Tagung
wurde in der Diskussion unmittelbar deutlich, dass die Einschédtzungen der
gezeigten Beispiele deutlich variieren. Es bleibt insofern hier offen, wie sich
die Verschriankung von Text und Lebensrealitdt wirklich bei den Mitfeiernden
einstellt.

3. Klage im Kontext der Struktur der Gottesdienste

Bereits im Jahr 2000 hat Andrea Bieler erwogen und erprobt, Klagepsalmen in
der seelsorglichen Begleitung von Uberlebenden sexueller Gewalt (hier v.a. im
familidren Kontext) zu nutzen. Dabei hat sie auf die Struktur der Klagepsalmen
als liturgische Chance verwiesen:

Psalmengottesdienste konnen so gestaltet werden, dass dem Weg, den die Klagepsalmen
selbst abschreiten, gefolgt wird. Die Formelemente, die die Klagepsalmen des/der Einzelnen
anbieten, konnen in liturgische Formen iibersetzt werden. Hierzu gehoren: die Invocatio als
Anrede und Hinwendung zu Gott, die Klage gegen die Feinde, die Klage iiber die Situation
der Beterin und die Klage gegen den abwesenden Gott, das Bekenntnis der Zuversicht, die
Bitte um Erhérung, das Lobgeliibde und die Gewissheit der Erhérung.?®

Heikel ist dabei der Stimmungsumschwung. Bieler schldgt vor, ihn als ,das
Unverfligbare in unseren Gottesbeziehungen® zu verstehen und nicht ,durch
sprachliche gefasste Rationalisierungen in Szene [zu setzen]. [...] Vielleicht ist
es sinnvoller, dem Sprung des Glaubens hinein in das Vertrauen eher durch
poetische Texte, Musik oder durch Rituale, die die Wiirdigung des Leibes aus-
driicken, eine Gestalt zu geben.”* Auch der Segen am Ende stehe fiir ,die
Hoffnung auf Rettung und Beistand“%.

Demgegeniiber ist nun interessant, wie die Klagepsalmen in der Gesamtdra-
maturgie der hier analysierten Gottesdienste eingesetzt werden: Sie werden v.a.
im Eingangsteil der Gottesdienste und reduziert auf eine Auswahl ihrer Klage-

2 Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klageraume fiir Uberlebende sexueller Gewalt. Poi-
menische und liturgische Uberlegungen, in: Evangelische Theologie 60.2/2000, 117-130, 128,
vgl. die Ausfithrungen 128-130. Bei Walter Brueggemann findet sich im Ubrigen eine interes-
sante Diskussion der Entsprechungen und Differenzen der Elemente biblischer Klage zu den
Phasen der Trauer, die Elisabeth Kiibler-Ross beschrieben hat, was sich in dieser Hinsicht
noch einmal weiterdenken liele, vgl. Walter Brueggemann, The Formfulness of Grief, in:
Ders., The Psalms and the Life of Faith, edited by Patrick D. Miller, Minneapolis 1995, 84-97.

2 A0, 1291,

> Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 KERSTIN MENZEL

und Bitt-Teile verwendet.?® Selbst, wenn die Teile von Lobgeliibde, Dank oder
Zuversicht nicht herausgenommen werden (so etwa beim Ahrpsalm oder der
heilsgeschichtlichen Erinnerung in Winnenden), werden diese im Verlauf der
Gottesdienste iiberaus selten aufgenommen. Stattdessen kommen dort zumeist
andere Texte zu stehen: Evangelientexte wie die Emmausgeschichte (Corona,
Flutgedenken) oder die eschatologische Trostvision aus Offb 21 (Winnenden,
Germanwings). Offenbar wird der Bewegung der Klagepsalmen in ihrer Ge-
samtstruktur nicht zugetraut, in den Trost zu fithren.”

Dies hat m.E. zwei Konsequenzen: Zum einen verschiebt sich die Quelle
von Trost und Ermutigung auf die Zukunft. Die heilsgeschichtliche Erinnerung,
die in vielen Klagepsalmen den Perspektivwechsel einleitet, bleibt eher eine
Leerstelle. Zugegeben: Theologisch ist sie prekdr - finden die Gottesdienste
doch gerade in einer Situation statt, in der Gottes gutes Handeln nicht wahr-
nehmbar ist. Der Gottesdienst in Winnenden zeigt, dass die Rede von Gottes
machtvollem Handeln angesichts des Todes von jungen Menschen geradezu
zynisch wirken kann. An welche Begleitung und Zuwendung Gottes liefle
sich auch angesichts von Gewalt und zerstértem Leben erinnern? Wire das
eine Dimension, die aus dem seelsorglichen Gesprach mit Angehorigen heraus
gewonnen werden konnte, im biografischen Erzdhlen von der Zeit vor dem
Ungliick??® Finden sie sich in den Geschichten der Solidaritdt, die in manchen
Gottesdiensten eine Rolle spielen?

Die Zukunftsfixierung hat m.E. als zweite Konsequenz, dass manche pastora-
le, gelegentlich auch musikalische, Bemiihung um Trost eher nach toxischer Po-
sitivitat? klingt. Manche Predigt trdgt dann eher den Charakter von Apologetik
christlicher Hoffnung. Die Verbindung mit dem konkreten Erleben, das in den
Eingangssequenzen aufgeleuchtet ist, gelingt oft nicht. Auch der Rekurs auf die
Evangelien als Predigtgrundlage zeigt: Offenbar wird der geteilten Klage nicht
zugetraut, den Trost schon in sich zu bergen. Aufschlussreich eine kleine For-
mulierung von Bdtzing in der Predigt nach der Flut: ,,Mit den Psalmen beten
heif$t, Klartext reden, nichts beschonigen und dennoch hoffen. Es stimmt: Oft

26 Das ist insofern iiberraschend, als sich fiir die sonntigliche Situation und die Auswahl des

Gesangbuchs genau der gegenteilige Befund zeigt: Vgl. den Beitrag von Alexander Deeg in die-
sem Band sowie Stefan Ark Nitsche, Vor der Antwort kime die Frage. Die Psalmenrezeption
im Evangelischen Gesangbuch, in: Georg Steins (Hg.), Schweigen wire gotteslésterlich. Die
heilende Kraft der Klage, Wiirzburg 2000, 133-153.

Es liefle sich argumentieren, dass die Erinnerung an Gottes heilvolles Tun der Vergangenheit
und die Vergewisserung in seiner Verheiflung in anderen Teilen des Gottesdienstes implizit
vorhanden sind, die Gottesdienste also insgesamt die Struktur der Klagepsalmen abbilden.
Dennoch konnte man fragen, ob die anderen Teile der jeweiligen Psalmen im Verlauf der
Gottesdienste nicht auch aufgegriffen und in ihrem Zusammenhang zur Klage am Beginn
transparenter gemacht werden kénnten.

Vgl. hierzu den Beitrag von Anja Marschall in diesem Band.

Vgl. Alexander Deeg, Das geschlachtete Lamm. Die toxische Positivitit und die heilsame
Ambiguitat der Liturgie, in: Heiliger Dienst 75/2021, 258-274.

27

28
29

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHRALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 207

ist die Hoffnung eine des ,Dennoch®. Aber die Hoffnung liegt dem ,Klartext*
nicht grundsatzlich entgegen, sondern wie Henning Luther sagt:

Das Trostliche des Glaubens besteht vielmehr in der anhaltenden Beunruhigung und Be-
fremdung iiber unsere Welt. Nicht die Behauptung, daf} alles letztlich und irgendwie schon
in Ordnung sei, ist ein Trost — dies ist vielmehr das Zuriickstoflen in die Trostlosigkeit
unserer Verhdltnisse, die alle Auswege versperrt. Trostlich ist dagegen die Befreiung, nicht
langer liigen zu miissen, nichts langer beschonigen und verteidigen zu miissen. In Klage
und Verzweiflung liegt mehr ehrliche Hoffnung als in Beteuerung von Sinn und Lebensge-
wif$heit. Die Trauer hélt die Treue zum Anderen, zum Besseren, zum Ende des Leidens, den
die Affirmationen des Daseins lingst verraten hat. Nur wer klagt, hofft.>

Ein Beispiel, das dezidiert anders vorgeht, will ich noch aufzeigen.? Das ist die
Predigt von Annette Kurschus in Koln, die einen Vers aus Ps 56 ins Zentrum
ihrer Predigt® stellt, eine Bitte mitten aus einer harten Feindesklage. ,Sammle
meine Trdnen in deinen Krug!“ (V. 9). Sie verbindet diesen Vers mit der Lesung
aus Oftb 21 und fangt damit, so meine Wahrnehmung, die tiberbordende Zu-
versicht der eschatologischen Vision wieder im Blick auf die Situation ein. Sie
kehrt aus der fernen Zukunft des ,dereinst ins ,jetzt* zuriick, wo eben noch
geweint wird:

Mitten da hinein horen wir - wiederum unbegreiflich, ja beinahe unsagbar: Einmal und
einst komme eine Zeit, in der all dies authoren wird; in der es zur Ruhe und zum Frieden
kommt. Alles rastlose Tun und ohnmachtige Aushalten, alles Fragen und Weinen. Weil Gott
selbst alles neu macht. Weil Gott selbst abwischen wird alle Tranen. Und bis dahin? Was
wird bis dahin aus den Tranen?

Die Predigt bleibt im Grunde bei der Bitte und geht nicht in die vergewissernde
Zusage. Immer wieder kehrt sie dabei auch formalhomiletisch in den Duktus
des Gebets zuriick:

Gott, sammle meine Trénen in deinen Krug, bittet dieser Mensch.
Mehr nicht. Aber weniger kann er nicht verlangen.
Wir rufen heute mit seinen Worten. Rufen miteinander und fiireinander:

30

31

32

Henning Luther, Die Liigen der Troster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforde-
rung fiir die Seelsorge, in: PrTh 33/1998, 163-176, 170. Vgl. auch Emilie M. Townes, Lament
and Hope: Defying this Hot Mess, https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing
-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess [02.10.2025].

Damit vertrete ich eine dezidiert andere Beurteilung dieser Predigt als Gero WafSweiler, Kata-
strophen und Hoffnung. Riskante Liturgien und ihre Predigten angesichts Krisensituationen,
Stuttgart 2019, in dessen Untersuchung die Apologetik des Glaubens, ,,das Ganze des Evange-
liums, das auf dem Priifstand steht und danach befragt wird, ob diese biblisch begriindete
Gott-Rede mit der Botschaft der Hoffnung tragfahig ist“ (76), geradezu zum homiletischen
Ziel erklart wird - eine Entscheidung, die sich vielleicht durch den eklatanten Verzicht auf
eine seelsorgliche oder traumatheoretische Grundlegung seiner Studie erklart. Zur Predigt
von Kurschus vgl. S.144-152.

Die Predigt ist hier abrufbar: https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloa
ds/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf
[24.09.2025].

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf

208 KERSTIN MENZEL

Ach Gott, in Jesu Namen sammle doch unsere Tranen in deinen Krug.
Mach Menschentrianen zu Gottestranen.

Mit dem Bild der Tranen macht sie den Verlust anschaulich (und fragt etwa,
ob die Lebenden die ungeweinten Tridnen der Toten mitweinen miissen) und
fordert dann Respekt vor den Trauernden ein (gegeniiber medialer Zurschau-
stellung). Am Ende weitet sie das Bild dann wiederum hin zu Oftb 21.

Ob dann, wenn in Gottes Krug eine jede Trine gesammelt und gezédhlt und bewahrt ist — ob
dann auch Menschen aufhéren konnen und aufthoren diirfen, iiber dem Unbegreiflichen zu
weinen?

An dieser Hoffnung will ich festhalten.

Darum will ich und muss ich Gott bitten.

Auch fiir alle, die es jetzt nicht kdnnen:

Sammle du, Gott, unsere Trinen in deinen Krug. Halte fest, was wir nicht festhalten konnen
- so wie du Jesus, dein Kind, unsern Menschenbruder, gehalten hast. Noch durch Sterben
und Tod hindurch.

Bewahre wie einen Schatz, was wir hergeben miissen. Sammle du, Gott, die Tranen und
all jene, um die sie geweint wurden. Bewahre sie, wenn ich mich miide getrauert habe und
nicht mehr weinen kann. Und sollte ich eines Tages vielleicht sogar wieder lachen konnen,
so halte die Trdnen und die Beweinten weiter in Acht.

Dann, Gott, werde ich gewiss sein, dass du wirklich alles neu machst und alles verdnderst:
Mich, jede Trane und jeden Menschen.

Interessant finde ich hier die nur andeutenden christologischen Passagen. Tre-
ten diese in die Funktion der Heilserinnerung der Klagepsalmen ein? ,Ich
gedenke an deine fritheren Taten. Oder: ,...so wie du Jesus, dein Kind, un-
sern Menschenbruder, gehalten hast. Noch durch Sterben und Tod hindurch.*
Vielleicht lief3e sich die Aufnahme der Klagestruktur im Gottesdienstverlauf in
dieser Richtung weiterfiithren.

4. Klage als Widerstandspoesie

Es ist deutlich geworden: Die Psalmen - iibrigens genauso wie die Zeugnisse
der Betroffenheit® - werden liturgisch v.a. als Problemexposition eingesetzt.
Das entspricht ihrer Ausdrucksfunktion,* also dem Potential Verzweiflung,
Trauer, Zorn, Fragen und dem Gefiihl, aus der Normalitdt gefallen zu sein,
Sprache zu geben, einem Geschehen Ausdruck zu verleihen, dem Alltagssprache
nicht mehr gerecht wird. Demgegeniiber wird jedoch eine andere, namlich

33 Vgl. Kerstin Menzel, Zeug:innen des Leids. Beteiligung von Betroffenen in Gottesdiensten
angesichts von Krisen und Katastrophen, in: Stephan Steger/Martin Stuflesser/Marco Weis/
Stephan Winter (Hg.), Liturgie und Ekklesiologie. Reform des Gottesdienstes als Reform der
Kirche, Regensburg 2023, 282-300.

Jirgen Ziemer hat fiir die Rolle der Bibel in den Friedensgebeten eine Schutz-, eine Aus-
drucks- und eine Widerstandsfunktion, sowie eine Unterbrechungs- und eine Appellfunktion
unterschieden, Ziemer, Sprachhilfe, 283-289.

34

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 209

ihre Widerstandsdimension m.E. noch unterschatzt. Diese erstreckt sich auf
unterschiedliche Aspekte, die ich im Folgenden ausfithren will. Daraus ergeben
sich dann auch einige Perspektiven fiir eine zukiinftige Gestaltung, die das
Potential biblischer Klage noch weiter ausschopft.

4.1 Im Blick auf die betende Person

Die Journalistin Carolin Emcke schreibt: ,Den Opfern ihre Subjektivitat und
ihre Sprache zu nehmen gehort zu den Absichten verbrecherischer Regime,
sie zu de-individualisieren, zu isolieren und schliefflich zu entmenschlichen,
all das sind Mechanismen der Entrechtung und Gewalt*> Fiir Gewaltakte
und Terrorismus ist dies unmittelbar nachvollziehbar. Aber auch im Kontext
von Naturkatastrophen ist die Sprachlosigkeit Teil der dehumanisierenden Er-
fahrung. Selbst sprechen zu konnen, ist mithin bereits ein Moment von Wider-
stand gegen ein Erleben, das die menschliche Wiirde zutiefst infrage stellt. Die
Psalmen in ihrer Bildhaftigkeit, Emotionalitdt und vieldeutigen Ausdrucksstar-
ke bieten Raum, dass sich unterschiedliche Betroffenheiten darin wiederfinden
konnen - darum werden sie ja zu recht auch in den Gottesdiensten bereits
aufgegriffen. Welche liturgische Gestaltung ermoglicht jedoch, dass Menschen
sich in zunichst fremden Worten einfinden kénnen?

Fiir Matthias Hopf gibt es drei zentrale Voraussetzungen fiir eine Form der
Aneignung, in der die biblische Klage zu ,,meiner Klage“ wird. Dabei begreift er
unter Aneignung eine Horizontverschmelzung als eine besondere Form von -
aus unterschiedlichen Positionierungen moglicher - Identifikation. Zentral sind
dafir seines Erachtens die Emotionalitat der Texte, die Leerstellen der Texte, die
unterschiedliches Erleben einzutragen erlauben, und eine interne Fokalisierung
durch die Ich-Perspektive. Was er als mogliche Konsequenzen fiir gegenwirtige
Inszenierungen schreibt, tiberzeugt mich sehr:

Eine individuelle, leise lesende oder laut nachsprechende Rezeption diirfte [...] vermutlich
starker zur Aneignung neigen [...]. Demgegeniiber scheint mir ein lautes Vorlesen, etwa
in liturgischen Kontexten mit einer liturgisch agierenden Person im Gegeniiber zu einer
Gemeinde, eher eine Identifikation bei den Horenden zu bewirken. Interessant ware zu
fragen, was bei einem lauten gemeinsamen Lesen geschieht. Ich vermute, auch hier wiirde
die Nadel auf der Skala in Richtung der Aneignung ausschlagen.>®

Fiir den inneren Mitvollzug wire es mithin entscheidend, den Emotionen den
notigen Raum zu geben, was gegen eine starke Verdichtung unterschiedlicher
Gefiihle in den Gebeten spricht. Auflerdem gilt es, die Leerstellen so aufrecht zu

35 Carolin Emcke, Weil es sagbar ist. Uber Zeugenschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 2016,
99.
36 Beitrag von Matthias Hopf in diesem Band, 188.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 KERSTIN MENZEL

erhalten, als sie unterschiedliche Grade der Betroffenheit aufnehmen konnen,
und das Gegeniiber von Liturg:in und Gemeinde mdéglichst gering zu halten.

Eva-Maria Faber hat hervorgehoben, dass nicht allein Stille fiir den inneren
betenden Mitvollzug forderlich sein kann, sondern auch ein ,stirker medita-
tives, auf Wiederholung angelegtes Feiern“’, das liber kognitives Verstehen
hinausgeht. Die Fiille von Inhalten stehe dem ebenso entgegen wie die Anein-
anderreihung von Affekten, die keinen Raum zur Vertiefung lasst.® Ein nach
Bitten wiederholtes Kyrie wie in K6ln nach dem Flugzeugabsturz, die Wieder-
holung von Passagen aus dem Ahrpsalm im Flutgedenken oder die Psalmen
als immer wieder aufscheinender Grundton im Gottesdienst geben mehr Raum
zur Vertiefung. Auch Lieder oder Musik bieten die Moglichkeit, sich in die
Texte hineinzuhoéren und zu -beten. Lieflen sich iiber die etablierten Ritualisie-
rungen (2.1) noch weitere Formen des gemeinsamen Sprechens finden? Konnte
Gemeinde etwa antworten auf Zeugnisse der Betroffenheit mit dem wiederhol-
ten ,Wie lange noch?“ aus Ps 13 oder mit einer Passage aus den Klagepsalmen,
die die korperlichen Folgen von Leiden in Worte bringt als Antwort auf die
Schilderungen, die doch auch bei den Horenden korperliche Reaktionen auslo-
sen? Konnte der Psalm von der Gemeinde gelesen werden — aber in kleineren
Abschnitten iiber einen Gottesdienst verteilt als wiederholter Antwortruf oder
als mehrfach gebetete reduzierte Form?

4.2 Im Blick auf die Gemeinschaft

»Prophetische Trauer gegen die Verdrangung“® - so hat Kristine Suna-Koro mit
Walter Brueggemann die Klagepsalmen genannt. Sie seien eine liturgische Pra-
xisform, die es erlaube, Unrecht, Dehumanisierung und Gewalt beim Namen
zu nennen. Dann geschdhe auch fiir die Unbeteiligten ,Umkehr, metanoia zu
leidenschaftlicher Solidaritdt“4. Auch fiir Henning Luther ist die Herauslésung
aus der Vereinzelung der Leidenden und die entstehende Solidaritdt ja das
entscheidende Geschehen in der Klage.*!

Carolin Emcke hebt hervor, dass in der Erfahrung von Gewalt immer auch
das Selbstverstindnis einer Gemeinschaft bertihrt ist:

37" Eva-Maria Faber, Personliches in Gemeinschaft. Liturgisches Beten in der Spannung von

Intimitdt und offentlich-sozialer Handlung, in: Ingolf U. Dalferth/Simon Peng-Keller (Hg.),
Beten als verleiblichtes Verstehen. Neue Zuginge zu einer Hermeneutik des Gebets, Freiburg
im Breisgau 2016, 197-229.

¥ A0, 221f.

39 Kristine Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global

Refugee Crisis, in: Liturgy, 34.2/2019, 31-40, 34. Sie zitiert hier Walter Brueggemann, Reality,

Grief, Hope. Three Urgent Prophetic Tasks, Grand Rapids, MI 2014, 90.

Suna-Koro, Liturgy and Lament, 39.

Luther, Lugen.

40
41

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 211

Wie von diesen Erfahrungen zu erzéhlen sei, ist [...] nicht nur eine subjektive Frage der
Uberlebenden, sondern eine kollektive Frage aller, die nachfragen und beobachten, aller, die
zuhéren oder weitererzéhlen wollen, es ist die kollektive Aufgabe einer Gemeinschaft, die
sich an Gerechtigkeit orientiert.*?

Fiir Betroffene ist es wichtig zu erleben, dass sie durch das, was ihnen gesche-
hen ist, nicht aus der Gemeinschaft herausfallen, aber auch diejenigen, die
aus mehr Distanz Anteil nehmen, werden durch den gemeinsamen Vollzug
vergewissert.

Die solidarisierende Bedeutung der Versammlung wird im Zuge der Gottes-
dienste selbst (und auch in den folgenden Reden staatlicher Représentant:in-
nen) hdufig erwdhnt. Fiir den niederlandischen Ritualforscher Hessel Zondag
tragen Rituale nach Katastrophen durch eine soziale, eine konfrontative und
eine mythologische Dimension zum Coping bei.** Die soziale Dimension wird
rein physisch durch die Teilnahme vieler Menschen am Ritual vermittelt, in
besonderer Weise in der Teilnahme von Reprdsentant:innen gesellschaftlicher
und politischer Institutionen und einer prominenten Stellung der Betroffenen.
Die vergemeinschaftende Form der biblischen Klage konnte dies noch vertiefen
- sowohl durch eine Sensibilisierung fiir die Verbindung der Texte zu anderen
Krisensituationen iiber die Zeiten hinweg, wie es etwa in der Predigt von
Bischof Stiblein am Volkstrauertag fiir Ps 23 geschieht,** als auch durch die
performative Gemeinschaft des gemeinsamen Betens in Klage, Bitte und die
Erinnerung an Gottes Versprechen und frithere Zuwendung.*

4.3 Im Blick auf die Welt

Sally E. Brown unterscheidet drei mogliche Akzentsetzungen in der homileti-
schen Verwendung von Klagepsalmen: die seelsorgliche (Erfahrung von Verlust
und Orientierungslosigkeit adressieren), die kritisch-prophetische (Protest und
Selbstkritik) und die theologisch-befragende (Gottesbild).*¢ Wéhrend die ersten

42 Emcke, Weil es sagbar ist, 23f. Vgl. auch Rolf Schieder, Die Inszenierung einer Tragddie.
Praktisch-theologische Uberlegungen zu einer Trauerfeier im K6lner Dom am 17. April 2015,
in: Kranemann/Benz (Hg.), Trauerfeiern nach Grofikatastrophen, 140-154.

Vgl. zum Folgenden Hessel Zondag, Rituals and coping with trauma. The silent procession
and memorial service after the café fire in Volendam (2001), in: Paul Post/Ronald E. Grimes/
Albertina Nugteren/Per Petterson/Ders., Disaster ritual. Explorations of an emerging ritual
repertoire. Leuven 2003, 115-144.

In dhnlicher Weise setzte Papst Franziskus im Marz 2020 das Pestkreuz vor dem Petersdom
ein, vgl. Menzel, Spannungen, 107-109.128.

Dafiir ist das Singen nicht zu unterschitzen. Vgl. zu den sinnlichen und leiblichen Erfahrun-
gen in diesem Kontext Henk Vogel/Mirella Klomp/Marcel Barnard, Making Sense of the
Psalms. Aesthetics and Experience in the Performance of Psalms, in: Religion and the Arts
26/2022, 136-163.

Sally E. Brown, When Lament Shapes the Sermon, in: Dies./Patrick D. Miller (Hg.), Lament.
Reclaiming Practices in Pulpit, Pew and Public Square, Louisville 2005, 27-37, 29.

43

44

45

46

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 KERSTIN MENZEL

beiden Abschnitte sich v.a. mit dem ersten Aspekt verbinden, will ich in diesem
Abschnitt iiber die zweite Dimension nachdenken.

Haufig heifSen die Gottesdienste, iiber die ich hier spreche, ,Trauergottes-
dienst” oder ,Gedenkgottesdienst® Sie widmen sich jedoch Ereignissen, die
auch insofern die Gemeinschaft bewegen, weil sie das alltagliche Sicherheitsbe-
wusstsein erschiittern - im Blick auf Gewalt durch Jugendliche oder Erwachse-
ne, auf die Zerstorungskraft der Natur oder die Fragilitit unserer Mobilitit.
Darum hat Klage in den Feiern einen passenden Ort: ,The lament prayer is not
an act of mourning; it is an act of protest.“4’ So schreiben es Sally E. Brown
und Patrick D. Miller. Die Entgegensetzung ist keine absolute — auch Trauer
hat jhren Raum in den Klagetexten. Durchlaufende Melodie biblischer Klage ist
jedoch dariiber hinaus das Aufbegehren gegen den Lauf der Dinge und deren
Benennung als Unrecht und Unheil.

Klage hat eine politische Dimension, die Befreiung vom Leiden und die
Veranderung von Ursachen ersehnt. Luke Powery etwa verbindet Klage mit
den Spirituals der Black Church, gesungenen Widerstandspraktiken.*® Soong-
Chan Rah beschreibt am Ende seines Buches iber die Klagelieder als Ruf
in die Demut fiir privilegierte Christ:innen die Perspektivenverdnderung fiir
WeifSe, wenn die Klage von Schwarzen Frauen und Miittern, Student:innen und
anderen PoC iiber die weitgehend ungestrafte Polizeigewalt und Ermordung
Schwarzer Jugendlicher wirklich gehort wird.* Kristine Suna-Koro spricht in
diesem Zusammenhang von der ,prophetischen Wut“’, die auf Verdnderung
drange. Wenn man klage, miisse man damit rechnen, verantwortlich zu werden.

In diesem Kontext stehen auch die Feind-Klagen in den Texten. Diese sind
natiirlich besonders sensibel einzusetzen und gut zu reflektieren. Einerseits soll-
ten auch Wut und Zorn iiber die Téter:innen Raum bekommen, andererseits
kann es nicht um deren Verdammung und Démonisierung gehen. Wo der
Waunsch nach Rache vor Gott gebracht wird, legt man die Téter:innen in Gottes
Hiénde, so schreibt Brown unter Rekurs auf eine Predigt nach dem 11. Septem-
ber 2001, und man kann sich von diesen Wiinschen auch wieder distanzieren.5!
Durch die sorgfiltige Aktualisierung ist es auch moglich, nicht den Tdter oder
die Tdterin als Person in diese Rolle zu bringen, sondern die Feindklagen zu
lesen als Aufstand gegen die Méchte des Bosen, die Menschen in den Bann
ziehen und die uns systemisch in Unheil verstricken durch Zerstorung des
Klimas, ungerechte Strukturen, deformierende Beziehungssysteme etc.

47

Sally A. Brown/Patrick D. Miller, Introduction, in: Dies. (Hg.), Lament, xiii-xix, xv.
48

Luke A. Powery, Spirit Speech. Lament and Celebration in Preaching, Nashville 2009. Ders.,
Dem Dry Bones. Preaching, Death, and Hope, Minneapolis 2012.

Soong-Chan Rah, Prophetic Lament. A Call for Justice in Troubled Times, Downers Grove IL
2015, Epilogue “Ferguson” 204-212.

Suna-Koro, Liturgy and Lament, 35.

Brown, When Lament Shapes, 32.

49

50
51

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 213

Die Klage noch stirker in den gesamten Gottesdienst zu ziehen, hitte dann
auch das Potential, Handlungsméglichkeiten auszuloten und einen kleinen
Beitrag zur Starkung der Widerstandskraft des Gemeinwesens zu leisten, das
Verantwortung nicht nur an politische Reprisentant:innen delegiert. Ein Ge-
denken, in dem dieser Gestus besonderen Raum hatte, war der Gottesdienst
am Tag nach dem Anschlag auf dem Weihnachtsmarkt auf dem Berliner
Breitscheidplatz, in dem Vertreter:innen unterschiedlicher Religionen und der
Stadt mit einem gemeinsamen Akt ihr Zusammenstehen gegen die spaltenden
Krifte des Hasses sowohl von islamistischer wie von rechtspopulistischer Seite
betonten. Denkbar wiren solche Gesten des Widerstands gegen Gewalt und
Zerstorung auch in kleinerer Form, etwa eines zeitgendssischen Credos oder
einer Adaption der Psalmtexte selbst.

4.4 Im Blick auf Gott

In der Lektiire der ,Gottespoesie“ von Carola Moosbach wird die Widerstin-
digkeit des Ringens mit Gott iiberaus deutlich.”? Gott selbst wird in den Klage-
psalmen fraglich angesichts der erlebten Ruptur des Selbstverstandlichen und
der Verletzung, die ein solches Ereignis in das Leben von Angehorigen, Uberle-
benden und Augenzeug:innen reifst. Die Frage, wie Gott das zulassen konne,
ist vielleicht die oberflachlichste Form der entstehenden Fragen, die in den
Psalmen bedrohlicher und personlicher sind: Gott wird zum Bedrdnger und
zur Mittdterin der erlebten Gewalt, Gott wird als schweigend und fern erlebt,
die Verheiflungen von Gottes Zuwendung klingen plotzlich nach Betrug und
leer.

Angesichts dessen scheint es mir chancenreich, dass etwa der Ahrpsalm die
Gott-Klage und den Zorn integriert und damit die Gottesfrage spannungsreich
offen hilt: ,Auch wenn du mir rétselhaft bist, Gott, noch unbegreiflicher jetzt,
unendlich fern, so will ich dennoch glauben an dich, widerstindig, trotzig,
egal, was dagegen spricht Dabei gibt gerade diese Klage Gott nicht auf.?
Das Festhalten an Gottes Verheiflung und am Glauben an seine Zuwendung
beschreibt Suna-Koro als ,inverted doxology™:

Ironically, lament may be seen as an inverted (subverted?) doxology that invokes hope with
an enigmatic yet fierce resolve in the midst of hopelessness. This inverted doxology is not
limited to mourning. It is simultaneously an act and disposition of protest, a plea for God’s
faithful action toward fulfilling God’s promises of salvation, restoration, justice, and peace.’*

Oben habe ich ausgefiihrt, dass die Predigten haufig einen apologetischen
Ton annehmen und das Recht christlicher Zukunftshoffnung eher behaupten

52 Vgl. den Beitrag von Birbel Fiinfsinn in diesem Band.
33 Vgl. etwa das von Alexander Deeg in seinem Beitrag zitierte Gedicht von Rilke.
54 Suna-Koro, Liturgy and Lament, 35.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 KERSTIN MENZEL

als ausfiihren konnen. Vielleicht — so konnte man angesichts der Gott-Klagen
in den Psalmen fragen, geht es in Gottesdiensten angesichts groffem Leiden
weniger darum, die Gemeinde von der christlichen Hoffnung fiir die Zukunft
zu Uberzeugen, als darum, Gott davon zu iiberzeugen, seine VerheifSung wahr
zu machen? Oder den Vorstellungsraum zu 6ffnen, dass Gott selbst tiber das
geschehene Unrecht klagt, wie Scott Ellington im Blick auf die Klagen der
Propheten zeigt.>

4.5 Fazit

In der medialen Berichterstattung und in den Pressemitteilungen der Kirchen
wird immer wieder betont, dass die Gottesdienste Trost spenden sollen. Das
soll auch nicht bestritten werden. Wo das Bemiithen um Trost jedoch zu schnell
den Weg aus dem Leiden heraus sucht, laufen die Feiern Gefahr, dieses in
seiner erschiitternden und lebensverandernden Macht nicht ernst zu nehmen.
Fiir manchen Trost ist es zu frith und manches Leiden wird zumindest in dieser
Welt nicht getrostet werden. Umso wichtiger ist es dann, den Schmerz und das
Zerbrochene gemeinsam auszuhalten und zu Gott zu wenden, was Menschen
nicht heilen kénnen.

Vielleicht lasst sich mit der Kategorie der Widerstidndigkeit, die ich in den
vorangegangenen Punkten versucht habe zu entfalten, noch einmal eine neue
Dimension gegeniiber dem Ziel des Trostens gewinnen. Mit Andreas Reck-
witz wire doch gerade die Anerkennung von Verlust und dessen offentliche
Sichtbarkeit ein wichtiger Beitrag zu einer resilienten Gesellschaft, die dem
zerbrechenden Fortschrittsnarrativ der Moderne den ,,Schutz des Vulnerablen®
entgegensetzen kann.>

35 Scott A. Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament, Eugene
OR 2008, 33-59.

56 Andreas Reckwitz, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 421, vgl. auch 418-
424,

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Text, viele Stimmen
Die Polyphonie des 109. Psalms in liturgischer Perspektive

Samuel Hildebrandt

Erforsche mich, Gott,

und erkenne mein Herz,

priife mich,

und erkenne meine Gedanken.
Psalm 139,23

Viele Psalmen beinhalten Einladungen zur géttlichen Priifung: Den Menschen,
denen wir in diesen Stimmen aber auch im Jeremiabuch, in Hiob und in den
Spriichen begegnen, ist ihre eigene Position vor Gott ungewiss. Ihr Leiden
scheint nicht gerechtfertigt, ihre Verdienste nicht wertgeschitzt. Nur Gott, der
Herz und Nieren priift (Ps 26,2; Jer 17,10), kann sie so sehen, wie sie tatsdchlich
sind und sie dementsprechend beschiitzen und vergiiten oder zur Umbkehr
aufrufen.

Es sind aber nicht nur direkte Appellative, die in den Psalmen als Mittel
zu solchen Selbstoffenbarungen auftauchen. In vielen Fillen sind es die Kom-
positionen als Ganzes, die neue Einsichten tiber das Selbst, iiber Andere und
tiber Gott erwecken wollen. In der folgenden Studie wird gezielt das Phanomen
der poetischen Mehrstimmigkeit, oder Polyphonie, beleuchtet und das darin
enthaltene Potenzial zu eben solchen Reflexionen aufgedeckt. Welche Stimmen
mogen sich hinter mehrdeutigen Aussagen verbergen und wie mag solch ein
Chor seinen Leser:innen Einsichten und Reflexionsvorlagen ermdoglichen?

Als Fallstudie dient hier Psalm 109 und insbesondere die umfangreichen
Fliiche in den Versen 6-19, die traditionell entweder als verbale Attacken gegen
die Sprecher:innen gehort werden oder als deren gewaltsame Worte gegen
ihre Widersacher:innen. Diese inhdrente Mehrstimmigkeit, die hier auch als
grundlegendes Phanomen der biblischen Poesie vorgestellt wird, er6ffnet einen
literarisch-liturgischen Zugang zu Klagepsalmen, der neben dem menschlichen
Leiden und Vergeltungsbestreben auch weitere Stimmen horbar macht.

1. Die Sprechstimmen in Psalm 109
Im Vergleich zu anderen Klagepsalmen sind die Aufrufe zur Gewalt in Psalm

109 zunichst wenig bemerkenswert. Rund dreifliig weitere Gedichte im Psalter
beinhalten Fliiche dieser Art, vielmals mit grofierer Vehemenz und teilweise

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 SAMUEL HILDEBRANDT

mit deutlich problematischeren Dimensionen.! Was den Gewaltworten in Psalm
109 ihre einzigartige Stellung unter den Klagepsalmen zuschreibt, ist einzig ihre
Lange. Das Gedicht strukturiert sich durch die gingigen Klageelemente des
Anrufes Gottes zu Beginn (,schweig doch nicht!” V. I) und der Danksagung
zum Ausklang (V. 30-31). Doch in seiner Mitte erstrecken sich von Vers 6 bis
Vers 19 Fliiche beziiglich der Familie (,Zu Waisen sollen werden seine Kinder
und seine Frau zur Witwe”), der Stellung vor Gott (,dem HERRN allezeit vor
Augen”) und dem erhofften Ableben des Gegeniibers (,,gering noch sei die Zahl
seiner Tage”):?

6 Einen Frevler bestelle gegen ihn als Zeugen,
ein Ankldger trete zu seiner Rechten.
7 Als Verurteilter gehe er aus dem Gericht hervor
und sein Gebet erweise sich als Stinde.
8 Nur gering noch sei die Zahl seiner Tage,
sein Amt erhalte ein anderer.
9 Zu Waisen sollen werden seine Kinder
und seine Frau zur Witwe.
10 Unstet sollen seine Kinder umherziehen und betteln,
aus den Triimmern des Hauses vertrieben.
11 All seinen Besitz reifle an sich ein Glaubiger,
Fremde sollen pliindern, was er erworben hat.
12 Niemand sei da, der ihm Huld bewahrt,
keiner, der sich seiner Waisen erbarmt.
13 Seine Nachkommen soll man vernichten,
im néachsten Geschlecht schon erlosche ihr Name.
14 Der Schuld seiner Viter werde beim HERRN gedacht,
ungetilgt bleibe die Stinde seiner Mutter.
15 Thre Schuld stehe dem HERRN allzeit vor Augen,
ihr Andenken losche er aus auf Erden. ..

In der ersten Begegnung mit Psalm 109 werden die meisten Leser:innen diese
Worte wahrscheinlich den Feinden der Psalmist:innen zuschreiben. Oft ist dies
durch das Format moderner Bibeliibersetzungen bedingt. Die Einheitsiiberset-
zung (2016), die Ziircher Bibel und auch die Elberfelder Bibel setzen einen
Doppelpunkt an das Ende von Vers 5 und markieren somit einen Bruch im
Text. Die Fluche, die von Vers 6 an fortlaufen, werden durch dieses metatext-
liche Element als Inhalt des ,Bdsen” und des ,Hasses” der Feinde in Vers 5
identifiziert. Die englischen Ubersetzungen NRSV, NIV und NLT gehen einen
Schritt weiter, indem sie ,They said” an den Anfang von Vers 6 stellen und die
Verse 6-19 in Anfiihrungszeichen setzen.

1 Man denke z.B. an Ps 41,10 und 101,8, in denen Menschen selbst ihre Vergeltung in die Hand
nehmen (typischerweise ist dies sonst immer nur eine Anfrage an Gott).

2 Sofern keine andere Identifizierung gegeben ist, sind alle Bibelzitate der Einheitsiibersetzung
2016 entnommen. Die Auslegung von Psalm 109 und die Behandlungen zur Polyphonie
basieren zum Teil auf meiner Studie: Samuel Hildebrandt, Whose Voice is Heard? Speaker
Ambiguity in the Psalms, in: CBQ 82.2/2020, 197-213.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 217

Diese Satzzeichen und Verben sind nicht im hebrdischen Ausgangstext ent-
halten und somit eine Auslegung der jeweiligen Ubersetzer:innen. Solch exege-
tische Entscheidungen sind nicht willkiirlich getroffen, sondern von bestimm-
ten Textelementen unterstutzt, auf die auch die Kommentarliteratur immer
wieder aufmerksam macht. Zuerst wire die Klage von Vers 3 zu nennen (,,Sie
umgeben mich mit Worten des Hasses”), aber auch die Riickschau in Vers
28 kann als Indiz fiir diese Interpretation angefithrt werden: ,Mdgen sie flu-
chen, du wirst segnen.” Dariiber hinaus erweckt Psalm 109 den Eindruck eines
Gerichtsprozesses (z.B. V. 4.7.20.29.31), in dem ein Zitat der Anklager in der
erhofften Rechtsprechung der Psalmist:innen sinnvoll erscheint.? Das Einfiigen
von Feindeszitaten ist in den Klagepsalmen weit verbreitet und auch daher eine
nachvollziehbare Auslegung (s. z.B. Ps 10,4.11; 22,8; 94,7).4

Trotzdem ist die Zitat-Interpretation nicht die einzige Lesart fiir diesen Kla-
gepsalm. Nebst dem fehlenden verbum dicendi in Vers 5 muss festgehalten wer-
den, dass Feindeszitate gewohnlich auf kurze Aussagen beschrankt sind und
sich nicht tiber vierzehn Verse ziehen. Im Weiteren muss auch die Aussage in
Vers 20 beriicksichtigt werden, die anscheinend auf die Verwiinschungen im
Kern des Psalms bezogen ist: ,Das sei die Strafe meiner Widersacher” (ELB;
Hebr: »;ow n%yo nxr). Gemifd dieser Interpretation ertdnen die gewalttatigen
Worte wie auch in anderen Psalmen als der Ruf der hilflosen Psalmenspre-
cher:innen. Dieses Element ist nahezu programmbhaft in der Klageliteratur des
Alten Testaments.”

2. Polyphonie in der Hebrdischen Poesie und in Psalm 109

Die exegetische Herausforderung, die dieses Gedicht und seine Stimmen bietet,
ist schon lange Gegenstand der Psalmenforschung und konnte hier in weiteren
Konturen aufgezeigt werden wie, zum Beispiel, in jiingster Zeit in Elisabet
Nords Monografie ,Vindicating Vengeance and Violence“® Nord beginnt mit
einer ausgiebigen Reflexion, in der Vertreter:innen fiir beide Auslegungsoptio-
nen aufgefiithrt werden. Basierend auf einer weitldufigen Recherche von nicht

3 Val. Leslie C. Allen, Psalms 101-150 (WBC 21), Waco 1983, 76: ,The psalmist stands on trial
at a religious court. [...][T]he accused proceeds to quote their evil scheming”. Siehe ebenso
Frank-Lothar Hossfeld/Erich Zenger, Die Psalmen II1. Psalm 106-150 (Echter Bibel), Wiirzburg
1993, 639f.

Vgl. Rolf A. Jacobson, Many Are Saying. The Function of Direct Discourse in the Hebrew
Psalter (JSOTSup 397), London 2004, 27-59.

5> Siehe, z.B. Jer 11,205 17,18; 18,21-23; Klgl 1,22; 3,64-66. Dieser Ansatz zu den Fliichen in Psalm
109 wird vertreten z.B. von Mitchell Dahood, Psalms III. 101-150 (AB 17A), New York 1970, 99;
Hans-Joachim Kraus, Psalms 60-150 (Continental Commentary), Minneapolis 1993, 338.
Elisabet Nord, Vindicating Vengeance and Violence. Commentary Approaches to Cursing
Psalms and Their Relevance for Liturgy, Lanham 2024.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 SAMUEL HILDEBRANDT

weniger als achtzehn Kommentaren behandelt Nord alternative Horstrategien
fiir die Vergeltungsworte, welche hier in Kiirze zur Sprache kommen werden.

An dieser Stelle geht es aber zunachst darum, der Komplexitat der poetischen
Stimmenfiithrung eine weitere Chance zu geben. Die Mehrdeutigkeit des 109.
Psalms, die immerhin von einer Schar von Exeget:innen betont wird,” bedarf
nicht notwendigerweise einer Auflésung. Andere Gewaltworte im Psalter sind
wesentlich deutlicher als Gebet oder als Zitat gekennzeichnet. Von den 112 Stel-
len, in denen der Psalter das Verb anx, ,sprechen,” benutzt, leiten tiber zwanzig
ein Feindzitat ein,® aber es markiert auch oft die Sprache der Beter:innen (z.B.
16,2; 30,7; 31,15; 41,5; 55,7; 77,11; 102,25). Wortstatistiken dieser Art sind oft auf-
schlussreich, aber die Identifizierung von (in)direkter Sprache und von Zitaten
ist in der hebrdischen Poesie zu unverlédsslich, um von ihnen génzlich erfasst
werden zu konnen.’

In Anbetracht dieses Befundes ist es der Uberlegung wert, die Mehrdeutig-
keit von Psalm 109 von einer anderen Seite anzugehen, namlich in Bezug auf
das poetische Stilmittel der Polyphonie. In so gut wie allen Dimensionen der
hebridischen Poesie ist Ambiguitit festzustellen: von der theologischen und ethi-
schen Bedeutung ganzer Gedichte (z.B. Ps 4; 9/10; 139)'° bis hin zu einer weiten
Auswahl grammatischer, phonetischer und semantischer Aspekte! tauchen in
den Psalmen und anderen biblischen Gedichten mehrdeutige Elemente auf, fiir
die einfache Auflésungen schlichtweg nicht auf der Hand liegen. Wie Jacobsons
,Direct Discourse“ in der Diskussion zu Psalm 4 und Psalm 322 und meine
Arbeit mit Jeremia 4 zeigt, triftt dies auch fiir die Identifizierung von Sprech-
stimmen zu; so ist, zum Beispiel, die Klage in Jeremia 4,19-21 sowohl im Munde
des Propheten wie auch Gottes und der Stadtfrau Jerusalem horbar und fiir

Nord fithrt dazu die Kommentare von James Luther Mays, The Lord Reigns. A Theological
Handbook to the Psalms, Louisville 1994; J. Clinton McCann Jr., Psalms, in: ders./Robert
Doran/Carol A. Newsom (Hg.), I and 2 Maccabees, Job, Psalms (New Interpreter’s Bible 4),
Nashville 1996; Robert Davidson, The Vitality of Worship. A Commentary on the Book of
Psalms, Grand Rapids1998; Konrad Schaefer, Psalms (Berit Olam), Collegeville 2001; John
Goldingay, Psalms Vol. 3. Psalms 90-150 (BCOTWP), Ada 2008; und Nancy deClaissé-Wal-
ford/Rolf Jacobson/Beth Tanner, The Book of Psalms (NICOT), Grand Rapids 2014, an.

8 Siehe Ps 3,3; 4,7; 10,13; 1L,1; 12,5; 13,5; 14,1; 35,21.25; 41,6; 53,2; 64,6; 71,10; 73,11; 74,8; 78,19;
79,10; 83,5.13; 94,7; 115,2; 137,7.

Siehe z.B. die Schlussfolgerung in den Studien Samuel Meier, Speaking of Speaking. Marking
Direct Discourse in the Hebrew Bible (VTSup 46), Leiden 1992, 323; Michael V. Fox, The
Identification of Quotations in Biblical Literature, in: ZAW 92/1980, 416-431; und Samuel
Hildebrandt, Interpreting Quoted Speech in Prophetic Literature. A Study of Jeremiah 2:1-3:5
(VTSup 176), Leiden 2017, 49-52.

Vgl. Dirk Sager, Polyphonie des Elends. Psalm 9/10 im konzeptionellen Diskurs und literari-
schen Kontext (FAT II 21), Ttbingen 2006; John Goldingay, Psalm 4. Ambiguity and Resolu-
tion, in: TynBul 57.2/2006, 161-172.

1 Vgl. Paul R. Raabe, Deliberate Ambiguity in the Psalter, in: JBL 110.2/1991, 213-227.

Vgl. Rolf A. Jacobsen, ,Many are Saying.“ The Function of Direct Discourse in the Hebrew
Psalter (LHBOTS 397), London 2004.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 219

jede dieser Stimmen voll von Bedeutung.”® Sigrid Eder hat diese Offenheit eng
mit dem Identifikationspotenzial dieser Gedichte verbunden. Die Ambiguitit
der Sprecher:innen eréffnet eine Aneignung der Psalmen, die einer spezifischen
Stimmenzuweisung eine wertvolle Alternative entgegenstellt:

So ist das Ich im Gedicht semantisch unterdeterminiert, eigenschaftslos und als
Pronomen ein leeres Zeichen, das erst durch den Gebrauch einer/eines
Sprechenden gefiillt wird. Das lyrische Ich wird damit zum Rollen-Ich, welches
offen fiir die Aneignung durch die Lesenden ist. So wird das lyrische Ich zur
Leserin/zum Leser, die/der das Gedicht nachspricht.14

3. Psalm 109 neu héren: Der Mehrstimmigkeit Gehdr geben

Die Beschiftigung mit der Polyphonie soll an dieser Stelle nicht weiter vertieft
werden, da sie in der alttestamentlichen Fachliteratur weitraumig erdrtert ist.1>
Vielmehr geht es hier darum, die Mehrstimmigkeit, die im 109. Psalm vorliegt,
in einem liturgischen Rahmen neu zu erfassen. Im Zentrum dieses Unterfan-
gens steht eine bewusste Gegenbewegung zu der polarisierten Auslegung, die
die Stimme in den Versen 6-19 bis dato charakterisiert. Diese hermeneutische
Herangehensweise ist nicht unbedingt neu. Die Uberlieferungsgeschichte der
Psalmen ebenso wie die redaktionellen Manéver innerhalb der Gedichte und
im Psalter zeugen von ihrer offenen Ausrichtung gegeniiber ihren Empfan-
ger:innen.'® In den letzten Jahren hat das starke Interesse an der Wirkungsge-
schichte biblischer Texte diese Dimension noch stirker beleuchtet: Wie Lite-
ratur gehort und angeeignet wird, ist nicht nur von der textlichen Substanz
bestimmt, sondern mindestens zu gleichen Teilen vom Lebenskontext und der
Vorerfahrung der Leser:innen. Ein und derselbe Text kann in eine Vielzahl von
Situationen hineinsprechen und im Umbkehrschluss diesen eine Stimme geben.
Im Folgenden sollen sechs potenzielle Horweisen zu Psalm 109 skizziert wer-
den, die die Fliiche dieses Gedichtes im weiten Feld der menschlichen Lebens-
erfahrung verorten. Losgeldst von einer bilateralen Auslegung darf Psalm 109 so
neu sprechen. Indem die hier ausgewidhlten Stimmen sowohl das Menschsein
in personlichen und kollektiven Dimensionen aufgreifen als auch den Zugang
zu Gott mit im Auge behalten, eroffnet diese Skizze neue liturgische Ansitze,

13 Vgl. Hildebrandt, Speaker Ambiguity, 202-204.

Sigrid Eder, Identifikationspotenziale in den Psalmen. Emotionen, Metaphern und Textdyna-
mik in den Psalmen 30, 64, 90 und 147 (BBB 183), Géttingen 2019, 28.

Siehe insbesondere die Literaturangaben zum ,Lyrischen Ich inmitten der Ambiguititen
althebréischer Sprachformen” in Anja Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung in den
Psalmen und im Hiobbuch (FAT II 151), Tiibingen 2024, 17-22; wie auch Tobias Hdner, Ironie
und Ambiguitét im Ijobbuch (FAT 179), Tiibingen 2024.

Fiir Beispiele fiir ,die jeweilige Aktualitit, die Lebensnéhe, das Mitschwingen und das Sich-
Bergen in den Texten,” wird hier auf das Vorwort von Eders Monografie hingewiesen: Eder,
Identifikationspotenziale, 18f.

15

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 SAMUEL HILDEBRANDT

die im Laufe der Besprechung angerissen und dann im Ausklang dieses Kapitels
gezielt prasentiert werden konnen.

3.1 Die Stimme des Leidens: Artikulation der Attacke

Ausgehend von einer Auslegung, die die Verse 6-19 als Feindeszitat hort, wird
eingangs das Potenzial des 109. Psalms beleuchtet, Opfern verbalen Missbrauchs
eine Artikulationsvorlage des Erlittenen beizustellen. In vielen Szenarios, in
denen Worte als Gewalt gegen Menschen verwendet werden, geschieht dies im
Privaten, wie zum Beispiel in Eltern-Kind-Beziehungen oder in Partnerschaf-
ten."” Insofern Artikulation ein erster Schritt zu einer holistischen Auseinander-
setzung sein kann, darf das Zitat der Fliiche in Psalm 109 als eine Veréffentli-
chung privaten Schmerzes gehort werden. Artikuliert in sicherem Kontext und
mit einem vertrauten oder professionellen Gegeniiber, regt das offene Zitieren
von Gewaltworten - ,,Ich hoffe, du stirbst bald” (nach V. 8), ,Niemand sei bei
dir!” (nach V. 12) - dazu an, verletzende Worte ans Licht zu bringen.

In ihrer kirchlichen Arbeit mit Frauen, die Opfer von Gewalt geworden sind,
weist Sonia Couchman auf die Notwendigkeit hin, gerade fiir diese Christinnen
~alternative liturgies” zu kreieren. Nebst Gebeten, die von Opfern, Pastor:innen
und Kirchgemeinden verfasst werden, bieten auch die Fliiche, die in Psalm
109 und anderen Klagepsalmen zum Ausdruck gebracht werden, eine biblische
Vorlage, um ,the secrets hidden within our own lives™ aus ihren Schatten zu
holen. Die schwierigen Verse in diesem Psalm als Zitat zu horen, ist in dieser
Horiibung eine Strategie, um in der Bibel Sprache fiir Extremsituationen zu
finden.?

3.2 Die Stimme der Befreiung: Psalm 109 als Schrei der Katharsis

In enger Anlehnung an solche Artikulation mag Psalm 109 als befreiender Text
gehort und gesprochen werden. Wie schon in Bezug auf Eders Arbeit zum Aus-
druck kam, nehmen Leser:innen durch die sprachlich gefiihrte Identifikation
im Text die Sprachrolle der Psalmist:innen ein: ,Sie reden zu mir mit falscher

17" Vgl. Steffen Herrmann/Sybille Kridmer/Hannes Kuch (Hg.), Verletzende Worte. Die Gram-
matik sprachlicher Missachtung, Bielefeld 2007.

Sonia Couchman, From Whom No Secrets Are Hid: Better Liturgies for Victim-Survivors of
Intimate Partner Violence, in: Australian Journal of Liturgy 2023, 210-217:215.

Anja Marschall spricht in diesem Sinne treffend von einer ,Unbewohnbarkeit der konventio-
nellen Sprache” und von Leid, das ,unkommunikabel erlebt” wird; Marschall, Aneignung,
376. In meiner eigenen Arbeit habe ich solche Versprachlichung auch im Jeremiabuch, im
Prediger und in den Spriichen angetroffen; Samuel Hildebrandt, Vast as the Sea: Hebrew
Poetry and the Human Condition, Minneapolis 2023.

18

19

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 221

Zunge!” (V. 2), ,Sie klagen mich an fiir meine Liebe” (V. 4). Dieser Modus
des ,Sprechen-als” bewegt sich im weiten Zusammenspiel von Liturgie und
Theater, das, nach Klaus Koch, gleichsam symbolisch fungiert und im Kern die
~Befreiung des Menschen” anvisiert.?

Wo Kochs Reflexionen grofitenteils soteriologisch ausgerichtet sind, sprechen
andere Forscher:innen aus pastoralpsychologischer Perspektive von der Frei-
heit, die zornerfiilltes Sprechen bewirken kann. In ,Liturgies of Anger® regt
David Blumenthal dazu an, Arger und Wut als tiefst menschliche Regungen
anzunehmen und den gesellschaftlich tradierten Instinkt der Repression zu
hinterfragen. Am Beispiel von Psalm 109 zeigt Blumenthal, wie die Verse 1-
5 die Widersacher:innen darstellen und wie diesen in den Versen 6-19 mit
Wut entgegnet wird: ,There it is, in the Psalms: rage. A religious affection,
an emotional attitude, an approved feeling.”?' Solch Umdenken von verbotener
zu akzeptierter Sprache ist auch Thema in Brent Strawns psychologischem
Ansatz. Auf dem tiefen Fundament von disclosure therapy beschreibt Strawn die
zerstorerischen Auswirkungen von langfristiger Vermeidung und die Vorziige
einer Konfrontation traumatischer Erlebnisse:

The Psalter is marked by extensive disclosure about traumatic events and the feelings of
those who have been traumatized. Insofar as the psalms are (re)read or (re)uttered texts,
psalmic disclosure may function not only descriptively—as testimony to (or recovery from)
past trauma—but also in a prescriptive fashion, that is, therapeutically, not just for the
psalmists themselves but for all who (re)read or (re)utter these poems.??

Wo die Fliiche in Psalm 109 als Zitat gehort werden, kann erfahrenem Leiden
Raum gegeben werden. Wo dieselben Fliiche als die Stimme der Psalmenspre-
cher:innen gehort werden, kann diese Sprache innere Wut freisetzen und so
den Weg zur Auseinandersetzung und zur neuen Freiheit bahnen.

3.3 Die Stimme der Hilflosigkeit: Psalm 109 als Gebet fiir gottliches Gericht

Auch wenn in den bisherigen Ansdtzen menschliches Leiden im Zentrum
stand, schwingt die Orientierung des Psalms als Gebet mit. Diese Kommuni-
kationsausrichtung (V. 1.21.26-28) ist wichtig, da sie sowohl die Artikulation
von Schmerz vor Gott hérbar macht als auch die Freisetzung von Arger in der
Selbstverantwortung vor Gott bewirkt. Trotzdem bleibt die Frage, wie Aufrufe
zur Gewalt als Gebet verstanden werden sollen, ein Spannungspunkt in der

20" Klaus Koch, Liturgie und Theater. Theologische Fragmente zu einem vernachlissigten Thema,

in: Stimmen der Zeit 213/1995, 3-16:16.

2L David Blumenthal, Liturgies of Anger, in: Crosscurrents 52.2/2002, 178-199:186.

22 Brent Strawn, Trauma, Psalmic Disclosure, and Authentic Happiness, in: Elizabeth Boase/
Christopher G. Frechette (Hg.), Bible Through the Lens of Trauma (Semeia Studies 86),
Atlanta 2016, 143-160:143.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 SAMUEL HILDEBRANDT

Rezeption dieses Textes. Sie ist auch ein ausschlaggebender Faktor seiner Ver-
meidung in der Liturgie.?®

In Nords Arbeit, die das Horen der Fliiche als Zitat grundsatzlich ablehnt,
sind die Hauptstrategien in der verfiigbarer Kommentarliteratur in zweierlei Art
aufgefiihrt: erstens mit starker Betonung auf den Unterschied zwischen Erbitten
von Gewalt und gewaltsamen Agieren; zweitens mit Fokus auf die Ubergabe
solchen Agierens an Gott. Nord berichtet auch {iber exegetische Abhandlungen,
die sich auf die Ideale von Gerechtigkeit, kathartischem Effekt und der sozialen
Stellung der Psalmist:innen (,cry from below”) konzentrieren.?* Diese weite
Antwort zeugt von einer engagierten Rezeption dieses Textes, die sowohl die
innerbiblischen Konzepte von Bund und Gerechtigkeit beriicksichtigt als auch
den gegenwirtigen Nutzen und das Weiterbeten biblischer Gebete verfolgt.

Das Beten von solch harten Worten ist also moglich und sogar notwendig.
Diese Notwendigkeit ist nicht nur dadurch bedingt, dass diese Worte immer
kompositionell in Klagepsalmen eingebunden sind. Vielmehr sind solche Gebe-
te fiir gottliche Intervention eine existentielle Rettungshoffnung fiir Menschen,
die zu Unrecht und auch oft um ihres Glaubens willen leiden.?> Da die Psalmen
sich in der ganzen Bandbreite der Lebens- und Gotteserfahrung ausdriicken,
beinhalten sie auch Gebete, die womdglich von vielen Kirchganger:innen nicht
gebetet werden konnen, die aber gleichzeitig fiir andere einen bedeutungsvollen
Teil ihrer religiosen Hoffnung und ihres Selbstwertgefiihls darstellen.

3.4 Die Stimme der Fiirbitte: Psalm 109 als Text fiir Andere

Eine offene Haltung gegeniiber der Sprechstimme in Psalm 109 macht die
verschiedenen Lebenssituationen, in denen dieser Text gesprochen oder gehort
werden kann, greifbar. Aber auch dort, wo zwischen dem eigenen Erleben
und den textlichen Szenarien kein Einklang entsteht, erinnert Psalm 109 alle
Leser:innen immerzu an die Realitit von Gewalt. Die liturgische Funktion der
Klagepsalmen ist nicht nur Artikulation und Aneignung, sondern auch das
Erwecken von Anteilnahme am Schicksal anderer Menschen.

Diese Dynamik kommt in bedeutsamer Weise in einer Studie zu Psalm 109
von Beth Tanner zum Ausdruck. Auf der Basis einer feministischen Analyse der
Narrative von Lea und Rahel in Genesis 29-30 prasentiert Tanner ein Horen

23 Siehe dazu David G. Firth, Psalm 109. The Prayer (Almost) No One Wants?, in: Evangelical
Quarterly 96.1/2025, 23-37; sowie auch Susan E. Gillingham, Psalms through the Centuries,
Volume Three. A Reception History Commentary on Psalms 73-151 (WBBC), Oxford 2022.

24 Nord, Vindicating Vengeance, 118-120.

25 Vgl. Mays, The Lord Reigns. Theological Handbook to the Psalms, Louisville 1994, 37:
»[Those psalms] express the deep anxieties of the helpless in the face of powers that deprive
them of life itself”

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 223

des Psalms, das diesen zwangsverheirateten Frauen eine Stimme gibt.2® Aus
dieser textiibergreifenden Arbeit — aber auch generell aus der offenen Formulie-
rung der Psalmen - ergibt sich ein Impuls, diese Texte in liturgischen Kontexten
als das Leiden Anderer wahrzunehmen und in Aktion und Gebet Fiirsprache
einzulegen. Wiederum zeigt sich in solcher Textaneignung eine Horweise, die
tiber die Frage der Sprecher:innenidentitat hinausreicht.

3.5 Die Stimme der Rache: Psalm 109 als Spiegelbild

Die vier Stimmen, die bisher vorgestellt wurden, fokussieren sich in verschie-
denen Ansdtzen auf menschliches Leiden, das entweder publik gemacht wird,
als Befreiung verbalisiert wird, oder als Hilferuf und Interzession gebetet wird.
Diesen Stimmen soll nun ein Kontrastmotiv gegeniibergestellt werden, das die
kathartischen und kommunikativen Ansétze um einen Aufruf zur Selbstreflexi-
on und BufShaltung ergdnzt. Spitestens seit Athanasius sind die Psalmen im
kirchlichen Kontext als ,Spiegel” wahrgenommen worden, in dem Leser:innen
»die Bewegungen der Seele erkennen” und entweder von Freude erfiillt oder
von Reueschmerz ergriffen” werden.?” Trotz der immer wieder betonten Uber-
gabe aller Gewalt an Gott (so auch in Psalm 109,21-31) bleibt es fraglich, ob
die hasserfiillte Sprache in den Psalmen ohne weitere Reflexion zu befiirwor-
ten ist. Nebst den expressiven und befreienden Moglichkeitsrdumen, die hier
skizziert wurden, hat die Liturgie ja auch einen bildenden Auftrag. Wenn sie
mit Josip Gregur als ,gemeinschaftliches Zur-Sprache-Bringen menschlicher
Existenz” verstanden wird,?® dann beinhaltet sie ein Spektrum verbaler Selbstof-
fenbarung, das auch die Schattenseiten des Menschseins nicht ausschliefSen
sollte.

Der Hang zur Rache ist in der gegenwartigen Gesellschaft genauso présent
wie in anderen Epochen und muss angesichts der langen Tiraden in Psalm
109 nicht ignoriert werden.? Wie auch immer man sie kontextualisieren mag,
so bleiben die Fliiche doch ein erschiitternder Katalog gewaltsamer Sprache,

26 Vgl. Beth Tanner, Hearing the Cries Unspoken. An Intertextual-Feminist Reading of Psalm 109,

in Athalya Brenner/Carole R. Fontaine (Hg.), Wisdom and Psalms (Feminist Companion to
the Bible, Second Series, 2), Sheffield 1998, 283-301.

Des hl. Athanasius Brief an Marcellinus iiber die Erklarung der Psalmen (Epistula ad Marcel-
linum), in: Ausgewihlte Schriften des Heiligen Athanasius, Erzbischofs von Alexandria und
Kirchenlehrers: 2. Band, aus dem Urtexte tibers. und mit Einl. sowie erl. Bemerkungen vers.
von Jos. Fisch. (Bibliothek der Kirchenviter, 1 Serie, Band 29), Kempten 1875, https://bkv.unif
r.ch/de/works/242/versions/263/scans/d0346.jpg, [14.02.2025].

Josip Gregur, Was geschieht, wenn Eine(r) in die Kirche geht? Liturgie als Vollzug der Sakra-
mentalitdt des Selbst und der Schopfung, in: Ecclesia Orans 24.1/2007, 37-62:40.

Siehe z.B. Lisanne Teuchert, Die Wiederkehr der Rache. Emotionen, Uberzeugungen und
Praktiken aus theologischer Perspektive (Theologische Bibliothek Topelmann 210), Berlin
2024.

27

28

29

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://bkv.unifr.ch/de/works/242/versions/263/scans/d0346.jpg
https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/242/versions/263/scans/d0346.jpg

224 SAMUEL HILDEBRANDT

die in anderen Formaten und Situationen als hochst unakzeptabel eingestuft
werden wiirden.’® Das von Athanasius angeregte Bild des Spiegels hat sich gut
etabliert, doch wird es oftmals nur im Hinblick auf positive Kategorien verwen-
det. Den Text von Psalm 109 als Spiegel wahrzunehmen ist weniger salonfahig,
doch kann sich in dem Ausbleiben solcher Reflexionen auch das Vermeiden
unerwiinschter Gedanken und Geliiste mitspiegeln. Die Psalmen sind nicht nur
Texte fiir Notsituationen oder liturgische und psycho-dynamische Skripte, die
die Menschen in die Freiheit fithren mogen. Die Stimme, die in ihnen spricht,
artikuliert auch menschliche Gewaltbestrebung.’!

3.6 Die Stimme der Geschichte: Psalm 109 als kollektives Bekenntnis

In Anlehnung an eine solche Selbstkonfrontation, folgt eine weitere Stimme, die
im Kontrast zu allen vorherigen Beispielen eher kollektiv angelegt ist. In der
Rezeptionsgeschichte des 109. Psalms tauchen oft die dunkleren Seiten seiner
Auslegung auf, die, wie der Missbrauch der Bibel im weitesten Sinne, heute
im liturgischen Rahmen des Bekenntnisses verortet werden konnen. Walter
Diirig hat eine Tradition dokumentiert, nach der Psalm 109 adaptiert wurde um
,Messen zu feiern oder feiern zu lassen, um den Tod anderer herbeizufithren
oder die Praxis, um Rache zu beten”*? Mit Beispielen bis in das 16. Jahrhun-
dert hinein scheint der Brauch unerwunschte Mitmenschen ,totzubeten” weit
verbreitet gewesen zu sein. Diese Praxis innerhalb der Kirche geht mit der anti-
semitischen Interpretation des 109. Psalms einher, die sich von dem Zitat in der
Apostelgeschichte 1,20 ausgehend durch die christliche Auslegungsgeschichte
gezogen hat. Die Verkniipfung mit Judas in dieser neutestamentlichen Schrift
fithrte zu dem gangigen Titel ,Psalmus Ischarioticus,” was wiederum mit sich
brachte, dass Psalm 109 oftmals als Fluch gegen Juden und auch als biblische
Legitimierung von Pogromen genutzt wurde.?

Diese Episoden sind aber nur eines von vielen Kapiteln in der langen
Geschichte problematischer Aneignungen von Psalmen. So waren die Klage-
psalmen zum Beispiel eine populdre Grundlage, um wahrend der Kreuzziige

30" Die Fliiche als Rachelust zu héren, steht in deutlicher Spannung mit dem Unterfangen sie

als Gebete anzueignen. Wie diese Spannung navigiert werden kann, habe ich versucht am

Beispiel Jeremias Konfessionen aufzuzeigen; Samuel Hildebrandt, When Words Become Too

Violent. Silence as a Form of Nonviolent Resistance in the Book of Jeremiah, in: BI 29.2/2021,

187-205.

Fiir eine kurze Reflexion zu ,the universal human thirst for vengeance” und Psalm 109, siehe

Nord, Vindicating Vengeance, 112f.

Walter Diirig, Die Verwendung des sogenannten Fluchpsalms 108 (109) im Volksglauben und

in der Liturgie, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 27.1/1976, 71-84:71.

33 Siehe Erich Zenger, A God of Vengeance? Understanding the Psalms of Divine Wrath,
Louisville 1996, 57. Wie Gillingham zeigt, hat zum Beispiel Origenes den gesamten Psalm
mit Judas als Referenten gelesen; Gillingham, Psalms through the Centuries, 179.

31

32

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN TEXT, VIELE STIMMEN 225

das Feindbild der muslimischen Armeen im Heiligen Land zu bekriftigen.3*
Wo diese Vergangenheit der Bibelauslegung nicht verschwiegen wird, kann
das Horen der Fluchstimme in Psalm 109 als Negativbeispiel fungieren, das
auch heute noch Aufmerksamkeit darauf zieht, wie gewalttitige Bibelworte zu
eigenniitzigen Zwecken missbraucht werden konnen. Auf diesem Hintergrund
kann die Stimme der Geschichte zum Bekenntnis kirchlicher Verfehlungen
anregen, das sowohl Verantwortung fiir die Vergangenheit ausdriickt als auch
im gegenwirtigen Gebrauch der Bibel Vorsicht gebietet.

4. Zum Ausklang: Die Stimmen des 109. Psalms

Diese Studie begann mit der Frage, wie das Sprechen und Horen der Fliiche in
Psalm 109 Anstofle zur menschlichen Selbsterkenntnis eroffnen kann. Wie der
Grofiteil der exegetischen Literatur zeigt, hat sich die Frage der Sprechstimme
in diesem Text oftmals auf ein , Feind-oder-Freund-Szenario® begrenzt. Mit dem
Bestreben diesen analytischen Engpass anzunehmen, aber auch iiber ihn hinaus
zu denken, wurden hier sechs verschiedene Arten des Horens und Sprechens
vorgestellt und reflektiert. Es ist moglich, neben diesen Stimmen noch weitere
anzufiithren, wie zum Beispiel die lang etablierte Rezeption der Psalmengebete
als das Gebet Jesu Christi, oder aber eine eschatologische Perspektive, wonach
die Fliiche die endgiiltige Zerstorung von Gottes Feinden ankiindigen. Diese
Stimmen koénnten auch durch Textaneignungen auflerhalb des europdischen
und nordamerikanischen Kontexts erginzt werden, da die Fluchpsalmen dort
oft wesentlich besser liturgisch integriert sind.*> Die Offenheit des lyrischen
Ichs und die indeterminierte Sprache des Gedichts 6ffnen die Tiir zu kreativen
und bedeutungsreichen Zugingen zu diesem oft vorschnell abgewerteten ,,Pro-
blempsalm?”

In Bezug auf den liturgischen Nutzen des 109. Psalms wurden in der Behand-
lung diverse Optionen angerissen, die in ihrer eigenen Weise jeweils noch
tiefer erarbeitet werden mussen. Artikulation von verstecktem Leiden, Befrei-
ung durch das Aussprechen des Erlittenen, Erbitten gottlicher Intervention,
stellvertretendes Einstehen fiir das Leiden Anderer, Bekenntnis des Hangs zur
Vergeltung, kollektive Konfession zum Missbrauch heiliger Texte — was hier zu-
sammengetragen wurde, kann hoffentlich die Tiefe und die Anwendungsmog-
lichkeiten dieses Textes als geeignetes Element in Gottesdienst, Bibelarbeit und
Gebet aufzeigen.

34 Siehe Dwi Maria Handayani, A Reflection on the Use of Lament Psalms in the Crusades, in:
Biblical Theology Bulletin 54.4/2024, 212-220.

3 David T. Adamo, The Imprecatory Psalms in African Context, in: ders. (Hg.), Biblical Inter-
pretation in African Perspective, Lanham 2006, 139-154.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 SAMUEL HILDEBRANDT

Wie eine solche Anwendung umgesetzt wird, hingt sehr von dem Zweck
einer liturgischen Versammlung und der Konstitution ihrer Mitglieder ab. So
kann entweder eine der sechs Stimmen im Fokus stehen oder zwei oder drei
nacheinander vorgestellt und verglichen werden. Es wiére besonders wirkungs-
voll, wenn verschiedene Mitglieder der Gemeinde die Verse lesen wiirden, da
jeder Mensch eine andere Stimme und Biografie mit sich bringt. Alternativ
konnte das Schicksal verschiedener Menschen beschrieben werden - person-
lich, anonym oder auch fiktiv - und das Lesen von Psalm 109 kénnte im An-
schluss jede Person in ihrer eigenen Position abholen oder fiir sie stellvertretend
gebetet werden.

Wie auch immer die Stimmen vorgestellt und intoniert werden, es kann
nicht Zweck solcher Ubung sein, sie gegeneinander auszuspielen. Wie die Be-
handlung in dieser Studie zeigt, liegt die Tiefe der Mehrstimmigkeit gerade
darin, dass sich Stimmen tiberschneiden und gleichzeitig und gleichwertig aus
dem Text erklingen. Indem sowohl Befreiung wie auch Rachelust zu Gehor
kommen, indem neben Gebet fir Hilfe auch Bekenntnis artikuliert wird, bildet
die Mehrstimmigkeit die Komplexitit menschlichen Daseins ab und erméglicht
so den Horenden und Sprechenden eine neue Offenbarung vor sich selbst,
voreinander und vor Gott.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verzeichnis der Autor:innen

Alexander Deeg (1972), Dr. theol., ist seit 2011 Professor fiir Praktische Theolo-
gie an der Theologischen Fakultit der Universitit Leipzig und leitet das Liurgie-
wissenschaftliche Institut der VELKD. Er studierte Evangelische Theologie und
Judaistik in Erlangen und Jerusalem, war Vikar und Pfarrer der bayerischen
Landeskirche, Assistent fiir Praktische Theologie in Erlangen und erster Lei-
ter des Zentrums fiir evangelische Predigtkultur der EKD in Wittenberg. Im
Kontext der Revision der Lese- und Predigtperikopen (2011 bis 2018) war er
der Vorsitzende der Arbeitsgruppe, die die Textauswahl erarbeitete. Er ist u.a.
Schriftleiter der ,,Gottinger Predigtmeditationen® und forscht zu Bibelgebrauch
und Bibelhermeneutik, Sakralraumtransformationen und vielfaltigen Fragen
rund um Gottesdienst und Predigt.

Erik Dremel (1970), Dr. phil., ist Professor fiir Liturgiewissenschaft und Hym-
nologie an der Evangelischen Hochschule fiir Kirchenmusik Halle sowie Studi-
enleiter fiir Gottesdienst und Kirchenmusik am Studienhaus der Evangelischen
Kirche in Mitteldeutschland in Halle. AufSerdem ist er Lehrbeauftragter an der
Hochschule fiir Musik und Theater ,,Felix Mendelssohn Bartholdy® Leipzig und
an der Theologischen Fakultdt der Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg.
Er studierte Theologie, Kirchenmusik, Musikwissenschaft und Literaturwissen-
schaft in Hamburg und Birmingham (UK). Seine Forschungsschwerpunkte
liegen im Bereich historischer Liturgiewissenschaft sowie in der Beziehung
von Gottesdienst und Kirchenmusik. Er ist Mitherausgeber des Jahrbuchs fiir
Liturgik und Hymnologie.

Bdrbel Fiinfsinn (1962), lebt in Hamburg. Sie war viele Jahre als Lateinamerika-
und Genderreferentin in der ev. Kirche in Norddeutschland titig. Neben ihrer
aktuellen Tatigkeit als Lehrerin fiir Religion, Franzosisch und Spanisch arbeitet
sie auch als Musikerin, Séngerin sowie Autorin.

Alexandra Grund-Wittenberg (1971), Dr. theol., ist seit 2010 Professorin fiir Altes
Testament an der Philipps Universitat Marburg. Die Promotion erfolgte 2003
an der Universitat Tiibingen mit einer Arbeit zu Ps 19 im Kontext der Toraweis-
heit, die Habilitation 2008 ebenda mit einer Studie zu Zeitkonzept und Erin-
nerungskultur Israels am Beispiel der Entstehung des Sabbats. Thre aktuellen
Forschungsschwerpunkte liegen in der Psalmenforschung (Kommentierung des
Psalters fiir die Reihe IEKAT / IECOT), der Anthropologie, Hermeneutik und
dem Gesprich zwischen Exegese und psychologischer / kulturwissenschaftli-
cher Forschung (z.B. Bedeutung von Empathie in der Hebrdischen Bibel und
ihrer Lektiire).

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 VERZEICHNIS DER AUTOR:INNEN

Samuel Hildebrandt (1985), PhD, ist seit 2019 Senior Lecturer in Biblical Studies
(Old Testament) am Nazarene Theological College in Manchester, England.
Hildebrandts Forschungsschwerpunkte beinhalten das Jeremiabuch, die psy-
chologische Hermeneutik poetischer Bibeltexte (Vast as the Sea: Hebrew Poetry
and the Human Condition, 2023; Loneliness in the Hebrew Bible [hg.], 2025),
und die Rezeptionsgeschichte des Buches Numeri.

Matthias Hopf (1976), PD Dr. theol., ist seit 2023 im Fach Altes Testament
Privatdozent der Universitat Ziirich. Wahrend seiner Assistenturzeit an der
Augustana Theologische Hochschule Neuendettelsau wurde er 2014 mit einer
Arbeit zu den performativen Aspekten des Hohenlieds promoviert. Gegen Ende
einer durch den Schweizer Nationalfonds geforderten Forschungsphase an der
Universitdt Ziirich hat er sich im Fach Altes Testament mit einer Arbeit {iber
die Rechtsanthropologie des Heiligkeitsgesetzes (Lev 17-26) habilitiert. Seine
Arbeitsschwerpunkte liegen insgesamt in der kulturanthropologisch gepragten
Exegese sowie der theologisch-hermeneutischen Arbeit am Alten Testament.

Daniel Krochmalnik (1956), Dr. phil. Dr. theol. h.c., ist Rabbiner und war
von 2003 bis 2018 Inhaber des Lehrstuhls Jiidische Religionslehre, -padagokik
und -didaktik an der Hochschule fiir Judische Studien Heidelberg und 2018
bis 2022 Professor fiir Religion und Philosophie (Altertum und Mittelalter) an
der School of Jewish Theology der Universitat Potsdam und Geschiftsfithren-
der Direktor. Seine Forschungsschwerpunkte liegen seit der Promotion iiber die
Philosophie und Religionskritik von Baruch Spinoza und der Habilitation iiber
die Religionsphilosophie Moses Mendelssohns im Bereich Jiidische Theologie
und Aufklarung. Aktuell ist er Affiliate Professor of Jewish Theology an der
Luxembourg School of Religion & Society.

Anja Marschall (1990), Dr. theol., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin bei Prof.
Dr. Walter Biihrer an der Ruhr-Universitit Bochum. 2022-2025 war sie an
der Universitat Leipzig als Wissenschaftliche Mitarbeiterin tatig. Sie wurde
2017-2021 durch ein Promotionsstipendium des evangelischen Studienwerks
Villigst gefordert. Thre im Jahr 2023 abgeschlossene Dissertation widmet sich
der Klage in den Psalmen und im Hiobbuch als Medium der existenziellen
und theologischen Reflexion. Weitere Forschungsschwerpunkte liegen in der
alttestamentlichen Anthropologie, Theologie und Hermeneutik, sowie in der
Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte von alttestamentlichen Protagonistinnen.

Kerstin Menzel (1981), Dr. theol., ist Lektorin fiir Praktische Theologie an
der Universitdt Leipzig. 2020-2024 war sie wissenschaftliche Mitarbeiterin in
der DFG-Forschungsgruppe ,,Sakralraumtransformation® und am Lehrstuhl fiir
Praktische Theologie an der Universitat Leipzig, davor landeskirchliche wissen-
schaftliche Mitarbeiterin an der Humboldt-Universitdt zu Berlin und Pfarrerin
der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-Schlesische Oberlausitz. 2024/25

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERZEICHNIS DER AUTOR:INNEN 229

vertrat sie die Professur fiir Praktische Theologie Martin-Luther-Universitit
Halle-Wittenberg. Thre Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der Pas-
toraltheologie / Theorien kirchlicher Mitarbeit, der Liturgiewissenschaft, der
verdnderten Nutzung von Kirchengebduden sowie der sozialraumorientierten
Kirchenentwicklung.

Nikolett Moricz (1988) ist Diplom-Psychologin und Theologin. Sie ist Privatdo-
zentin fiir Praktische Theologie an der Theologischen Fakultit der Universitat
Bern. Auflerdem ist sie Pfarrerin in der Evangelisch-reformierten Kirchgemein-
de Ziirich. Thre Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der Trauma Studies,
der Emotionsforschung, der Hermeneutik und der Religionspsychologie.

Diana Paulding (1994) completed her PhD at the University of Exeter in 2025.
Her research focuses on the impact of the individual voice on narratives about
cultural trauma in the book of Job, and how this can inform the Church’s
response to the trauma of the climate crisis. She teaches as an Associate Tutor
within the Cambridge Theological Federation.

Kristine Suna-Koro (1973), Rev. Dr., is Professor of Theology and Chair of the
Department of Theology at Xavier University in Cincinnati, Ohio, USA. She is
a diasporic Latvian-American theologian who works at the intersection of post-
colonialism, sacramental and liturgical studies, and modern historical theology
while engaging migration and diaspora discourses. She has authored the trail-
blazing study in postcolonial sacramental theology In Counterpoint: Diaspora,
Postcoloniality, and Sacramental Theology (Wipf & Stock, 2017) and numerous
articles and book chapters at the intersections of postcolonial perspectives and
sacramental-liturgical theology. Since her ordination in 1995, she has served
as a pastor in the diasporic Latvian Evangelical Lutheran communities (in
Great Britain, Germany, the U.S.) and currently serves as Co-Editor-in-Chief of
Dialog: A Journal of Theology (Wiley).

Kimberly Wagner (1983), Ph.D. in Practical Theology, Homiletics, has served as
Assistant Professor of Preaching at Princeton Theological Seminary since 2002.
Previously, she served as Assistant Professor of Homiletics in the Axel Jacob
and Gerda Maria (Swanson) Carlson Chair at Lutheran School of Theology
at Chicago from 2018-2022. Her writing and work focus on preaching and
ministry in the midst and wake of trauma, particularly thinking about collective
trauma, the role of the preacher, and the resources of our Scriptures and faith
to respond to these moments. Her book, Fractured Ground: Preaching in the
Wake of Mass Trauma (Westminster John Knox Press, 2023), offers guidance
for preaching in the aftermath of communal trauma, including mass violence,
natural disasters, and public health crises. Her upcoming publications focus
on preaching amid ecotrauma and ecoanxiety, particularly considering how the
ecological crisis limits theological imagination and faithful response.

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 VERZEICHNIS DER AUTOR:INNEN

Ulrike Wagner-Rau, Dr. theol., lehrte bis 2018 als Professorin fiir Praktische
Theologie an der Philipps-Universitat Marburg. Thre Forschungsschwerpunkte
sind Religiose Praxis in der Spatmoderne, Pastoraltheologie, Kasualtheologie,
Seelsorge/Pastoralpsychologie, Genderfragen in der Praktischen Theologie. Sie
ist Supervisorin der Deutschen Gesellschaft fiir Pastoralpsychologie (Sektion
Tiefenpsychologie).

https://dol.org/10.5771/9783987402043 - am 27.01.2026, 18:14:40.



https://doi.org/10.5771/9783987402043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Ritualität – Trauma – Performanz. Zum Ertrag eines interdisziplinären Blicks auf Klagetexte| Anja Marschall/Kerstin Menzel
	Gegenwärtige Verortungen liturgischer Klage
	Perikopierte Klage. Klage(-Psalmen) im evangelischen Gottesdienst|Alexander Deeg
	1. Vertikale Sehnsucht und die Notwendigkeit der Klage
	2. Perikopierte Klage – ein Blick auf das faktische Vorhandensein der Klage in den liturgischen Vorgaben für gegenwärtige evangelische Gottesdienste
	3. Fragen und Perspektiven

	Silence as Liturgical Space of Lament. Praying and Listening on Christmas Eve Amidst Ecological and Migration Emergencies |Kristine Suna-Koro
	Christmas Intercessions, Lament, and Planetary Eco-Degradation
	Christmas Intercessions, Lament, and People on the Move
	Silence as Liturgical Space for Lament: Silence as Listening

	Hoffnungsstern. Zur Gestalt des Klagelieds|Daniel Krochmalnik
	Der 100. Feind
	Klagepsalm des Einzelnen
	Umschwung
	Gebetskampf

	Klang der Klage in der Musik. Eine kulturhistorische Spurensuche in Kunst- und Kirchenmusik|Erik Dremel

	Traumatheoretische Perspektiven
	Klage, Anklage und die Hoffnung auf einen Gott, der Wunden verbindet. Zu Trauma-Bearbeitungen in den Psalmen|Alexandra Grund-Wittenberg
	1. Was ist Trauma, was Trauma-Literatur und welche Psalmen gehören zu Trauma-Poesie?
	2. Die Sprache von Trauma in den Psalmen
	3. Die Pluralität von kulturellem Trauma und seine Bedeutung für die Psalmen
	4. Ertrag und Ausblick

	Lament-Informed Preaching for the Present Age|Kimberly Wagner
	1. Looking to Lament
	2. Lament-Informed Preaching’s Dialogical Invitation
	3. Lament-Informed Preaching’s Invitation toward Honesty
	4. Lament as Invitation to Multiple Emotions and Multiple Voices
	5. Lament as Inviting and Modeling Eschatological Imagination
	Conclusion

	Trauma-Psalmen der Gegenwart|Bärbel Fünfsinn
	1. Klagen
	2. Schreien
	3. Rache wünschen
	4. Sich Versöhnen
	5. Gottes-rede , -poesie


	Prozesse kollektiver und individueller Selbstverständigung
	Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit. Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse|Anja Marschall
	1. Sprache: Die Skizze und der Bruch
	2. Beziehung: Vom Leib zu Gott und Menschen
	2.1 Selbst und Leib
	2.2 Gottesbeziehung und soziale Beziehungen
	2.3 Verlust der Klage

	3. Zeit: Die zeitliche Dimension der Klage und ihre zeitlose Relevanz

	Vulnerability and Narrative Ethics in Ps 107. From Poetic Line to Psalmic “History” and Narrative Identity Formation|Nikolett Móricz
	1. Introduction
	2. Commemorative Narratives and the Discursive (Re)Construction of Israel’s Identity
	2.1 First (Foundational) Narrative: Wandering in the Wilderness
	2.2 Second Narrative: Rebellion, Misery and Darkness of Captivity
	2.3 Third Narrative: Oppression and Foolishness
	2.4 Fourth Narrative: Shipwreck and the Crisis of Wisdom
	2.5 Narrative Ethics of Common Vulnerability

	3. Conclusion

	How to Lament When It’s All Our Fault. Reading Job During the Climate Crisis|Diana Paulding
	1. Introduction
	2. The problem with lament
	3. The failure of orthodoxy
	4. Job’s orthopraxis
	5. Creating liturgy

	Klagen – ein Lebensmittel. Praxistheoretische Erkundungen in autobiografischer Sterbe- und Trauerliteratur|Ulrike Wagner-Rau
	1. Der Trauer Ausdruck geben
	2. Eine Annäherung an Klageformen über autobiographische Sterbe- und Trauerliteratur
	2.1 Schmerzhafte Klage

	3. Wie findet Leiden Ausdruck?
	3.1 Das körperliche Erleben
	3.2 Orte, Zeiten, Gegenstände

	4. Wer/was ist das Gegenüber des Klagens?


	Ritualisierte Sprachform und aktuelle Performanz
	Das Psalmen-Ich und die betende Person. Überlegungen zu Identifikation, Aneignung und Emotionalität im Klagelied des Einzelnen|Matthias Hopf
	1. Ps 13 – eine Annäherung
	2. Identifikation und Aneignung – konzeptionelle Überlegungen
	3. Zurück zu Ps 13 – der Text und die Rezipierenden
	3.1 Emotionalität
	3.2 Leerstellen
	3.3 Fokalisierung, Perspektive und Verwendungspraxis

	4. Textliche Seitenblicke
	5 Resümee und Ausblick

	Mehr als nur Problemexposition? Biblische und gegenwärtige Klage im Kontext von Gottesdiensten nach Katastrophen|Kerstin Menzel
	1. Einleitung
	2. Verzahnung von Psalmtext und gegenwärtiger Situation – Liturgische Arrangements
	2.1 Ritualisierung
	2.2 Aktualisierung durch verschränktes Gebet
	2.3 Psalm zwischen Erschrecken und Bericht
	2.4 Psalmen als Grundton
	2.5 Ineinander von Psalmsprache und gegenwärtigem Erleben
	2.6 Bündelung

	3. Klage im Kontext der Struktur der Gottesdienste
	4. Klage als Widerstandspoesie
	4.1 Im Blick auf die betende Person
	4.2 Im Blick auf die Gemeinschaft
	4.3 Im Blick auf die Welt
	4.4 Im Blick auf Gott
	4.5 Fazit


	Ein Text, viele Stimmen. Die Polyphonie des 109. Psalms in liturgischer Perspektive|Samuel Hildebrandt
	1. Die Sprechstimmen in Psalm 109
	2. Polyphonie in der Hebräischen Poesie und in Psalm 109
	3. Psalm 109 neu hören: Der Mehrstimmigkeit Gehör geben
	3.1 Die Stimme des Leidens: Artikulation der Attacke
	3.2 Die Stimme der Befreiung: Psalm 109 als Schrei der Katharsis
	3.3 Die Stimme der Hilflosigkeit: Psalm 109 als Gebet für göttliches Gericht
	3.4 Die Stimme der Fürbitte: Psalm 109 als Text für Andere
	3.5 Die Stimme der Rache: Psalm 109 als Spiegelbild
	3.6 Die Stimme der Geschichte: Psalm 109 als kollektives Bekenntnis

	4. Zum Ausklang: Die Stimmen des 109. Psalms


	Verzeichnis der Autor:innen

