
65

Differenzen als Gegenstand und 
Ausgangspunkt erziehungswissenschaftlicher 

Reflexion

In diesem Kapitel gilt unsere Aufmerksamkeit der Frage, auf welchen 
Grund die pädagogische Theoriebildung im komplexitätstheoretischen 
Verständnis baut. Dieser Grund ist nicht als Einheit zu begreifen, son-
dern als Differenz. Das wirft die Frage auf, was unter Differenz verstan-
den wird und weshalb man meint, nicht von einer Einheit, sondern von 
einer Differenz ausgehen zu müssen. Die Differenztheorie bietet hierzu 
ein Beschreibungs- und Begründungsangebot an, das in diesem Kapitel 
erläutert wird.

Eine Antwort auf die Frage nach dem Grund in der Wissenschaft 
sollte, wie es heute weithin üblich ist, zwei Gütekriterien beachten, 
nämlich ein intradisziplinäres und ein inter- beziehungsweise transdiszi-
plinäres Gütekriterium: Erstens soll eine Antwort am Stand des Wissens 
gemessen werden, den die Disziplin erreicht hat, in der die Frage auf-
geworfen wird, und zweitens soll eine Antwort den Stand des Wissens 
zur Kenntnis nehmen, auf dem in anderen Disziplinen zu dieser Frage 
geforscht wird.

Das intradisziplinäre Gütekriterium wird von uns berücksichtigt, 
indem wir die Frage nach dem Grund pädagogischer Theoriebildung 
in den historisch-systematischen Kontext des Faches integrieren. Das 
inter- beziehungsweise transdisziplinäre Gütekriterium kann im vorlie-
genden Fall schon allein deshalb nicht unberücksichtigt bleiben, weil 
es vor allem Theorien anderer Disziplinen als der Pädagogik sind, die 
unter der Annahme der Differenz die Grundlagen wissenschaftlicher 
Theoriebildung problematisieren. Diese Tatsache kann auch die Erzie-
hungswissenschaft nicht leugnen. Aus diesem Grunde ist die Differen-
zannahme so zu thematisieren, dass die themenbezogenen Forschungs-
ergebnisse dieser Disziplinen Berücksichtigung finden.

Um diesem Anspruch Rechnung zu tragen, beschreiben wir zunächst 
in Grundzügen den allgemeinen Zusammenhang, in dem die Orien-
tierung an Differenzen ihre Probleme findet und ihre Funktion erfüllt. 
Die Differenztheorie beschreibt diesen Zusammenhang als die Geschich-
te des wissenschaftlichen Erkenntnisfortschritts, der mithilfe von Unter-
scheidungen immer neue Problemstellungen generiert und somit das 
Problembewusstsein steigert, das den sich wandelnden Gesellschaften 
bereitsteht, um Herausforderungen zu erkennen und zu bearbeiten. In 
ihrer Problemorientierung sensibilisiert die Wissenschaft sich und die 
Gesellschaft für Anspruchsniveaus der Problemorientierung.

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Die Differenztheorie eröffnet die Möglichkeit, ›Haltepunkte‹, die in 
Theorien unvermeidlich sind, zum Gegenstand der Forschung zu ma-
chen. Sie werden durch einen schlichten Kunstgriff für die Forschung 
verfügbar gemacht: ›Haltepunkte‹, die in einer Theorie möglicherweise 
unverzichtbar und unwiderlegbar erscheinen mögen, werden als Re-
lata behandelt, das heißt innerhalb einer Relation von einem anderen 
Relatum unterschieden. Alle Beschreibungen und Begründungen, die 
eine Theorie aufzubieten hat, werden somit in Vergleiche mit anderen 
Beschreibungen und Begründungen hineingezogen. Sie werden nicht 
ausschließlich für sich, absolut, sondern immer nur in Relation zu … 
beurteilt.

Bis heute liegen zwar noch nicht viele Theorien vor, die explizit dif-
ferenztheoretisch gebaut sind – die bekannteste dürfte die Theorie so-
zialer Systeme von Niklas Luhmann (1927-1998) sein –, aber das be-
reitliegende Material reicht aus, um die Form der Theoriebildung und 
wichtige Erträge einer solchen Theorie deutlich zu machen. Nachdem 
der allgemeine Zusammenhang, in dem das differenztheoretische Den-
ken seinen Ort und seine Aufgabe hat, erläutert worden ist, (1.) werden 
wir deshalb zunächst Grundzüge des differenztheoretischen Ansatzes 
von Niklas Luhmann darlegen (2.). Anschließend gehen wir auf diffe-
renztheoretische Überlegungen von zwei Autoren ein: Hermann Ulrici 
(3.) und Johann Friedrich Herbart (4.).

Hermann Ulrici (1806-1884) hat in zahlreichen Texten »das Verfah-
ren der unterscheidenden Tätigkeit« zum Thema präziser Analysen ge-
macht. Für eine Theorie der Differenztheorie dürfte es hilfreich sein, 
das Werk Ulricis eingehend zu studieren. Umso auffälliger ist, dass die-
ses Werk heute offenkundig nirgends zur Kenntnis genommen wird.

Johann Friedrich Herbart (1776-1841) gilt nicht zufällig als ein An-
reger von grundlegenden Neuausrichtungen in unterschiedlichen Wis-
senschaftsdisziplinen im Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert. Der 
Einfluss von Herbarts Werk auf zum Beispiel Gottlob Frege, Bernhard 
Riemann, Wilhelm Wundt, Edmund Husserl, Sigmund Freud, Bernard 
Bolzano, Franz Brentano, Moritz Drobisch, Hermann Ebbinghaus, 
Oswald Külpe, Wolfgang Köhler, Kurt Koffka, Gustav Fechner, Ernst 
Mach, John Dewey, William James, Jean Piaget und den von diesen Au-
toren ausgehenden Entwicklungen in zum Beispiel Logik, Mathematik, 
Philosophie, Psychologie ist in der einschlägigen Rezeptionsforschung 
dokumentiert. Dort wird gewürdigt, dass Herbart für die Herausbil-
dung moderner Wissenschaftsdisziplinen eine wichtige Rolle gespielt 
hat. Umso mehr erstaunt der Umstand, dass auch Herbart zu den Ver-
gessenen der Wissenschaftsgeschichte gezählt werden muss. Lässt man 
die in der Erziehungswissenschaft eingefahrenen Vorurteile gegenüber 
Schülern von Herbart (sog. Herbartianismus) beiseite, kann man zei-
gen, dass Herbart eine Grundlegung der Pädagogik im Lichte differenz-

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

theoretischen Denkens versucht hat, die auch heute noch Beachtung 
verdient.

Am Ende geben wir einen Überblick über die Grundstruktur einer er-
ziehungswissenschaftlichen Theoriebildung mit differenztheoretischem 
Zuschnitt (5.).

1. Erkenntnisfortschritt

Eines der spannendsten Kapitel der Wissenschaftsgeschichtsschreibung 
ist überschrieben mit dem Titel ›Erkenntnisfortschritt‹. Das Spannende 
an diesem Kapitel ist, dass es auf alles Bezug nimmt, was man als wis-
senschaftlich versteht, und dass es gleichzeitig das Kapitel ist, in dem 
man mit kaum zu vermeidender Unsicherheit auf die Frage reagiert, ob 
der Ausdruck ›Erkenntnisfortschritt‹ überhaupt noch dazu geeignet ist, 
die Tätigkeiten der Wissenschaftler angemessen zu erfassen.

Es ist bei ›Erkenntnisfortschritt‹ wie mit anderen Grundbegriffen: 
Um sie kreisen die Argumentationen, die sich dieser Begriffe bedie-
nen, sie werden von verschiedenen Seiten beleuchtet, unterschiedlich 
definiert und ausgelegt sowie auf diesem Wege immer stärker theore-
tisch differenziert, terminologisch heterogen fixiert sowie diskursiv 
relationiert, bis am Ende niemand mehr präzise sagen kann, was ein 
spezifischer Grundbegriff bezeichnet, wenn er nicht ein ausgewiesener 
Kenner der einschlägigen Fachliteratur und -debatten ist. Da sich im 
Wissenschaftssystem verschiedene Auffassungen gegenüberstehen, kann 
›Erkenntnisfortschritt‹ von einem solchen Kenner nur in der Perspekti-
vität bestimmt werden, die für die Theorienlandschaft zum jeweiligen 
Zeitpunkt kennzeichnend ist. Das gilt für systematische Anliegen in 
Bezug auf den jeweils aktuellen Theorienhorizont, in dem Beschrei-
bungen angefertigt werden, wie für historische Beschreibungen, die den 
jeweiligen zeitgeschichtlichen Theoriekenntnissen Beachtung schenken 
sollten.

Ein Kenner wird deshalb daran identifizierbar sein, dass er den Begriff 
von Erkenntnis für mindestens eine Position zu einem gegebenen Zeit-
punkt präzise zu bestimmen vermag. Er kann anderen zeigen, welche 
Auseinandersetzungen und Überlegungen der Entwicklung des Begriffs 
zugrunde gelegen haben und in welchen Beziehungen er sich diskursiv 
behaupten musste. In der Regel wird ein Kenner der Materie deutlich 
machen können, dass dieser von ihm erläuterte Begriff von Erkenntnis 
abgegrenzt werden muss von einem Begriff von Erkenntnis, der für eine 
andere Position maßgeblich gewesen war oder noch ist und dass dieser 
Begriff ebenso gründlich bestimmt werden müsste wie jener.

Redlicherweise wird ein Kenner also nur nachweisen können, was als 
Erkenntnisfortschritt mit einem jeweils genau bestimmten Begriff von 

ERKENNTNISFORTSCHRITT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Erkenntnis im Lichte einer Position und unter Berücksichtigung ihrer 
spezifischen Beziehungen zu anderen Positionen zu einem gegebenen 
Zeitpunkt verstanden werden kann. Ob es einen allgemeinen Erkennt-
nisfortschritt für ein Fach oder eine Disziplin gibt, kann dann kaum 
noch gesagt werden, weil ja schon die Heterogenität des Erkenntnisbe-
griffs einer allgemeinen Theorie der Erkenntnis Steine in den Weg legt, 
die von einer fach- beziehungsweise disziplineigenen Erkenntnistheorie 
zur Seite geräumt werden müssten. Üblicherweise gibt ein Kenner an 
dieser Stelle einen Hinweis auf den ›Ort‹, an dem man Einsicht in den 
allgemeinen Erkenntnisfortschritt einer Disziplin erlangen kann: Es ist 
die Erkenntnistheorie, die in einer Disziplin nach Maßgabe der Bedeu-
tung betrieben wird, die Erkenntnisfortschritt im Selbstverständnis der 
Wissenschaftler hat. Wenn es keine systematisch betriebene Erkenntnis-
theorie im Fach respektive in der Disziplin gibt, dann dürften die Steine 
immer noch auf dem Weg liegen.

Begriff und Theorie der Erkenntnis wie  
des Erkenntnisfortschritts

Die Perspektivität der einschlägigen Diskussionen weist heute un-
terschiedliche Auffassungen auf, die von ›Erkenntnistheorie‹ und ›Er-
kenntnisfortschritt‹ im Anschluss an Positionen aus dem 18. und 19 
Jahrhundert, zum Beispiel Immanuel Kant, ausgehen oder diese Tradi-
tion ablehnen und an den Vorschlag der französischen Epistemologen 
anknüpfen. Andere ersetzen den Erkenntnisbegriff durch den Begriff 
des Wissens und wiederum andere favorisieren postmoderne Relativie-
rungen. Wenn man nicht in einen naiven und einseitigen Dogmatismus 
verfallen und seine Auffassung als die allein gültige proklamieren will, 
sieht man sich daher verpflichtet, die jeweils eigene Auffassung unter 
Berücksichtigung der Perspektivität zu bestimmen, die durch den Zir-
kel der Problemgenerierung entstanden ist und fortgesetzt wird. Da 
dieser deutlich macht, dass mit den Ausdrücken ›Erkenntnis‹ und ›Er-
kenntnisfortschritt‹ spezifische Problemstellungen verbunden werden, 
je nachdem, welche Position im Zirkel eingenommen wird, steht die 
Frage im Raum, ob es in der Wissenschaft überhaupt um ›Erkenntnis‹ 
und ›Erkenntnisfortschritt‹ geht und, wenn ja, was mit diesem Ausdrü-
cken im Einzelfall bezeichnet wird.

Es ist nicht unsere Absicht, an dieser Stelle die Geschichte der Er-
kenntnistheorie nachzuzeichnen und spezifische Erkenntnisfortschritte 
zu markieren. Eine Geschichte des wissenschaftlichen Erkenntnisfort-
schritts wäre zwar sehr lohnenswert und würde sicherlich jeder Disziplin 
gut zu Gesicht stehen, weil die systematische Arbeit am Erkenntnisfort-
schritt nach unserer Auffassung Ausdruck der Wissenschaftlichkeit ei-

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

ner Disziplin ist. Insofern würden wir es begrüßen, wenn sich auch die 
Erziehungswissenschaft stärker als bisher darum bemühen würde, ihre 
eigene Geschichte explizit als die systematische Suche nach und Kon-
trolle von Erkenntnisfortschritt zu dokumentieren. In diesem Kapitel 
soll aber nicht das geboten werden. Wir wollen lediglich beschreiben, 
wie mit den Begriffen, die in den vorangegangenen Kapiteln eingeführt 
wurden, Selbstbeschreibungen der wissenschaftlichen Theoriebildung 
angesetzt werden können, die Erkenntnisfortschritt als Anspruch im 
Auge behalten. Dazu wird der Ansatz der Differenztheorie dargestellt, 
der seit etwa Mitte des 20. Jahrhunderts in der Wissenschaft vermehrt 
zur Kenntnis genommen und wissenschaftstheoretisch begründet wor-
den ist. Insofern befinden wir uns in diesem Kapitel im Vorhof einer 
Geschichte des erziehungswissenschaftlichen Erkenntnisfortschritts.

Das ist für die Erziehungswissenschaft keine Aufgabe, die sich von 
selbst versteht. Sie ist erklärungsbedürftig, weil die Forschungs- und Pu-
blikationsflut nicht den Eindruck hinterlässt, als sei es der Disziplin da-
rum zu tun, den Anspruch auf Erkenntnisfortschritt theoretisch zu klä-
ren. Es könnte daher die Ansicht vorherrschen, im Wissenschaftssystem 
sei getrost davon auszugehen, dass das, was man macht und produziert, 
etwas mit Erkenntnis zu tun hat. Das würde dann auch auf eine An-
stellung im Fach Erziehungswissenschaft zutreffen. Insofern wäre ›Er-
kenntnis‹ oder ›Erkenntnisfortschritt‹ eine Generalklausel, die mit dem 
Aufenthalt im Wissenschaftssystem als erfüllt gelten kann. Wer einen 
Anstellungsvertrag unterzeichnet, erhielte unbefragt und unvermeidlich 
die Wissenschaftlichkeit attestiert.

Eine solche Ansicht würde aber auf einem ›Haltepunkt‹ aufsitzen, für 
den es keine Begründung gibt. Es bliebe nämlich unklar, ob das, was 
man macht, überhaupt einem geklärten Begriff von Erkenntnis ent-
spricht, und ob der eigene Beitrag Anspruch auf Erkenntnisfortschritt 
erheben kann, wenn man einen geklärten Begriff von Erkenntnis an-
setzen würde, oder ob es sich nur um ein weiteres Produkt handelt, das 
mit den Mitteln erzeugt wird, die der Wissenschaftsbetrieb bereitstellt. 
Gegenübergestellt sähe man dann Erkenntnisfortschritt und Produkti-
onszuwachs.1

Es ist unschwer zu sehen, dass hier die Idee von Wissenschaftlichkeit, 
die wir mit dem systematischen Anspruch auf Erkenntnisfortschritt und 

1	 Wird die Wissenschaft oder zumindest die ein oder andere Disziplin, wie z.B. die Erzie-
hungswissenschaft, deshalb als orientierungs- und haltlos beklagt, weil der ›Erkenntnis-
fortschritt‹ die Aufmerksamkeit kaum noch auf sich zieht, sondern durch andere Kriterien, 
wie z.B. Output-Daten, abgelöst worden ist? Vgl. hierzu z.B. die Beiträge zur Tagung der 
Kommission Wissenschaftsforschung der Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissen-
schaft unter dem Titel »Erkenntnisfortschritt (in) der Erziehungswissenschaft. Lernt die 
Disziplin?« in Rucker 2017. 

ERKENNTNISFORTSCHRITT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

der facheigenen Aufgabe einer theoretisch zu begründenden und me-
thodischen Kontrolle verbinden, dem Betrieb des Wissenschaftssystems 
gegenüber steht, der nur sehr gering facheigenen, vielmehr fachfrem-
den Vorgaben folgt. Der Betrieb ist eine Tatsache. Keine Frage. Aber 
für ihn gelten andere Beschreibungskategorien als für den Anspruch auf 
Wissenschaftlichkeit dessen, was unter konkreten regionalen, instituti-
onellen, organisatorischen, kollegialen, rechtlichen, ökonomischen u.a. 
Bedingungen hergestellt und in den Wettbewerb des Marktes eingestellt 
wird.2

Diese Konstellation ist Ausdruck der Spannung, die dem Thema ›Er-
kenntnisfortschritt‹ anhaftet und die sich in der gegenseitigen Abhän-
gigkeit von Problemorientierung und Lösungsorientierung entfaltet.

Problemorientierung und Lösungsorientierung

Einerseits wird erwartet, dass im Wissenschaftssystem erzeugte Produkte 
Wissen bereitstellen, das dem ›Erkenntnisfortschritt‹ dient. Aus diesem 
Grunde hat wissenschaftliches Wissen einen für die Herausbildung mo-
derner Gesellschaften so hohen Stellenwert erlangen können. Wie Hans 
Blumenberg in Legitimität der Neuzeit meinte, geht wissenschaftliches 
Wissen als geprüftes, sicheres Wissen in die öffentlichen Auseinander-
setzungen ein. Die Wissenschaft hat sich in diesem Sinne »unentbehr-
lich« gemacht (Blumenberg 1996, S. 265). Dieser Status ist verbunden 
mit der Überzeugung, dass im Wissenschaftssystem Erkenntnisse er-

2	 Die Differenz zwischen Idee der Wissenschaftlichkeit und Betrieb des Wissenschaftssy-
stems findet sich in vielen Promotions- und Habilitationsordnungen: Es gibt Promotions-
ordnungen, die den Anspruch formulieren, die Arbeit müsse einen eigenständigen erkennt-
nisförderlichen Beitrag zum gewählten Thema liefern. In Habilitationsordnungen findet sich 
manchmal noch der Hinweis, die venia legendi werde verliehen für Leistungen, die den 
Nachweis erbringen, dass die Person in der Lage sei, die Breite des Faches zu vertreten. In 
beiden Fällen wird ein Anspruch formuliert, der wissenschaftseigene Erwartungen an den 
Nachwuchs adressiert. Es gibt aber auch Promotions- und Habilitationsordnungen, die 
betriebliche Kriterien in den Vordergrund stellen und z.B. verlangen, dass eine festge-
legte Zahl von Publikationen vorgelegt werden müsse. Der Hinweis auf Journals mit peer 
review und hohem Impact-Faktor ändert nichts an der Tatsache, dass bei dieser Art von 
Promotions- und Habilitationsordnungen betriebliche Kriterien den Ausschlag geben: 
schließlich geht es letztlich um Produktionszahl, -art und -ort und nicht vorrangig um 
Kriterien der Wissenschaftlichkeit. Bei solchen Ordnungen gewinnen die Fachgutachten 
und fakultären Entscheidungen an Bedeutung, denn sie stellen das Nadelöhr dar, durch 
das die eingereichten Schriften und Vorträge wegen ihrer Wissenschaftlichkeit hindurch 
müssen. Diese Überlegung gilt selbstverständlich nur für universitäre Gremien, in denen 
Promotionen und Habilitationen als Leistungen verstanden werden, die einer wissen-
schaftlichen Prüfung unterliegen und deshalb auch ›durchfallen‹ können. Gremien, für 
die diese Option lediglich eine theoretische (in den Ordnungen schriftlich festgehaltene) 
Möglichkeit darstellt, werden das anders handhaben.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

langt werden, zu denen die Menschen ansonsten kaum oder nur schwer 
gelangen können. Man verlässt sich deshalb auf die Wissenschaft, wenn 
man belastbare Erkenntnisse sucht, und erwartet, dass diese nicht hin-
ter die Erkenntnisse zurückfallen, die bereits bekannt sind, oder dass als 
wissenschaftliche Erkenntnis ›verkauft‹ wird, was diese Bezeichnung gar 
nicht verdient.

Andererseits wird in der Wissenschaft kein Wissen produziert, das 
Lösungen gleichkommt, die für alle Zeiten fraglose Gewissheiten be-
reitstellen. Wissen, das im Wissenschaftssystem erworben wird, wird 
zwar der Gesellschaft als geprüftes, sicheres Wissen angeboten und 
dort von außerwissenschaftlichen Beobachtern als Erkenntnis im Sinne 
von Lösungswissen aufgegriffen, das fraglos zu sein scheint. Im Wissen-
schaftssystem selbst aber wird Wissen lediglich als ein Angebot aufge-
nommen, auf das problemorientiert reagiert werden kann: Jemand kann 
die Voraussetzungen, die dem Wissenserwerb zugrunde lagen, zum Ge-
genstand von Fragen machen, oder das Wissen mit anderem vergleichen 
und in den vorhandenen Alternativen Möglichkeiten der Relativierung, 
Korrektur, Ergänzung, Modifikation oder Ablehnung eines Angebots 
suchen.3

Dieser von uns als Zirkel der Problemgenerierung bezeichnete Modus, 
in dem Wissenschaft auf ihre eigenen Produkte reagiert, bleibt der au-
ßerwissenschaftlichen Öffentlichkeit nicht verborgen. Es ist deshalb 
davon auszugehen, dass Beobachter, die wissenschaftliches Wissen als 
Erkenntnis im Sinne von Lösungen in Umlauf bringen, von anderen Be-
obachtern mit den in der Wissenschaft entwickelten Alternativen kon-
frontiert werden.4 Es ist in diesem Zusammenhang nicht verwunderlich, 

3	 Aus der Perspektive eines Historikers besteht diese Möglichkeit immer, d.h. auch in einer 
Zukunft, deren Phantasie im Umgang mit ihrer eigenen Vergangenheit heute prinzipiell 
unbekannt ist. Aus dem Grunde kann zu jedem gegebenen Zeitpunkt grundsätzlich keine 
letzte Lösung begründet werden.

4	 Für zahlreiche Auseinandersetzungen über gesellschaftlich bedeutsame Themen scheint es 
der Normalfall zu sein, dass Beobachter Beobachter beobachten, also »Beobachter unter 
sich« sind (Baecker 2013). Im Sinne eines Normalfalls kann dies als Kultur des Mitein-
anderumgehens beschrieben und als die generalisierte Selbstverständlichkeit behandelt 
werden, dass der Umstand, »wie wir als Menschen die Welt beobachten, [...] durch dieses 
Verhältnis zu anderen Menschen und weiteren Beobachtern bereits vielfach konditioniert 
[ist], bevor wir beginnen, darauf aufmerksam zu werden, dass wir Beobachter sind und die 
Wahl haben, mithilfe welcher Unterscheidungen wir die Welt und uns beobachten« (ebd., 
S. 9). Als Kulturwissenschaft beobachtet und beschreibt Wissenschaft das Verhältnis der 
Wissenschaft zu ihrer Gesellschaft et vice versa, d.h. thematisiert sie gegenseitige Abhängig-
keiten, in denen sie selbst einen aktiven Part übernimmt, der sich als Objekt von anderen 
Beobachtungen und Beschreibungen begreift. Eine naive Hierarchisierung von Theorie 
hier und Praxis dort, die von jener über sich selbst aufgeklärt wird, ohne dass sie selbst 
auf den Aufklärungsanspruch einzuwirken vermag, ist in einer solchen Kultur nicht mehr 
denkbar.

ERKENNTNISFORTSCHRITT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

dass in der Öffentlichkeit die Bedeutung wissenschaftlichen Wissens un-
terschiedlich beurteilt wird. Das Wissenschaftssystem und sein Wissen 
werden vermehrt anhand von Differenzen wahrgenommen.5

Wie kommt die Differenztheorie hier ins Spiel? Die Antwort, die wir 
in diesem Kapitel geben, lautet: Die Differenztheorie ist ein Angebot 
zur Beschreibung und Begründung von Unterscheidungen, auf die 
Selbstbeschreibungen und -begründungen wissenschaftlicher Theorie-
bildung zurückgreifen (müssen), wenn im Zirkel der Problemgenerie-
rung eine Position eingenommen wird. In diesem Sinne bietet die Dif-
ferenztheorie einen Ansatz, um das Problembewusstsein der Wissenschaft 
zu sensibilisieren und das Problemniveau zu steigern.6 Wer mehr Unter-
scheidungen in seiner Problemstellung berücksichtigt, kann anspruchs-
vollere Anforderungen formulieren. Wer anspruchsvollere Problemstel-

5	 Das sieht man schon daran, dass nicht jede Wissenschaftsdisziplin den gleichen Respekt 
genießt. Von einem Erziehungswissenschaftler vorgebrachtes Wissen genießt weithin einen 
anderen Respekt als von einem Psychologen oder Neurobiologen vorgebrachtes Wissen. 
Von naturwissenschaftlichem Wissen wird trotz der Selbstauskünfte der theoretischen 
Physik seit den Grundlagenkrisen anfangs des 20. Jahrhunderts immer noch erwartet, 
dass über ›die Natur‹ und nicht über die Leistungsfähigkeit der Modelle und Theorien 
Erkenntnisse erzeugt werden. In dieser Situation sind auch Vertreter des Wissenschaftssy-
stems nicht davor gefeit, diese Erwartungen zu bedienen. Man glaubt an die Kraft der hard 
sciences und baut die eigene Disziplin so um, dass man in den Genuss des Respektes ge-
langt, der diesen Disziplinen entgegengebracht wird. Höhere Erträge bei der Einwerbung 
von Finanzmitteln und höhere Reputation in der Institution selbst bieten konkurrenzlose 
Anreizwerte. Das schafft Wettberwerbsvorteile – wenn man die organisatorische Seite der 
Wissenschaft, den Hochschulbetrieb, zum Kriterium der Orientierung erklärt. Hingegen 
sucht an der Wissenschaftlichkeit im Sinne der Idee Orientierung, wer das Eigenrecht der 
jeweiligen Problemstellungen und Forschungsbemühungen in den Fokus rückt und über 
deren Bestimmung eine Beurteilung der Güte (Qualität) von Wissenschaft anstrebt.

6	 Das Motiv, das Problembewusstsein zu schärfen und das Problemniveau für die Suche 
nach Erkenntnis möglichst hoch zu halten, ist nicht der Erziehungswissenschaft allein vor-
behalten. Aus der Biologie, Anthropologie und Psychologie ist bekannt, dass dieses Motiv 
auch außerhalb des Wissenschaftssystems zum Einsatz kommt, wenn jemand seine Sin-
neswahrnehmung nicht einfach nur hinnimmt, sondern sich zu dieser verhält, d.h., wenn 
er darüber nachdenkt, ob die Wahrnehmung so sein muss, wie er sie zu haben meint. Aus 
der Forschung zu Irrtümern, Fehlern und Negativität wissen wir: Jeder kann sich irren und 
jeder weiß, dass man sich nicht beim Irren beobachtet, sondern immer erst nachträglich 
über einen Irrtum aufgeklärt werden kann. Wer seinen Irrtum einsieht, hat ihn schon hin-
ter sich gelassen. Wer diese Abhängigkeit durchbrechen will, kann dem Irrtum vorgreifen: 
Er kann ein Problem formulieren, wo andere Fakten sehen. Er kann Orientierung suchen 
an Problemstellungen, um sich zu wappnen vor Irrtümern, die nur nachträglich eingesehen 
werden können. Theoretisch ist das ein Gewinn, weil über Konsequenzen nachgedacht 
werden kann, bevor sie empirisch nachweisbar sind. Praktisch ist damit zunächst einmal gar 
nichts gewonnen, weil das Bewusstsein von Problemen zwar die Optionen von Entschei-
dungen vervielfältigen kann, die Entscheidungen aber damit noch nicht getroffen sind. 
Nimmt man das Motiv der Problemorientierung in dieser Funktion für die erziehungswis-
senschaftliche Forschung zuhilfe, ist es wohl am besten als eine Sonde zu beschreiben. Im 
Problemraum sondiert die Disziplin die Alternativen für Theorien, die für Entscheidungen 
und Handlungen im pädagogischen Feld und, wenn es um Selbstbeschreibungen und -be-
gründungen geht, im erziehungswissenschaftlichen Feld in Anspruch genommen werden.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

lungen zum Ausgang seiner Forschung nimmt, hat bessere Aussichten 
auf einen anspruchsvollen Beitrag zum Erkenntnisfortschritt oder auf 
ein grandioses Scheitern. Letzteres wäre wiederum als ein Beitrag zum 
Erkenntnisfortschritt im Fach zu bewerten, wenn man ihn als Negativ-
beweis versteht und in der zukünftigen Forschung behandelt.

Um es in aller Klarheit zu sagen: Die Differenztheorie ist ein über-
zeugendes Angebot zur Beschreibung und Begründung von Unterschei-
dungen, nicht aber ein überzeugendes Angebot von Lösungen. Mit der 
Differenztheorie können Optionen, Alternativen, Möglichkeiten usw. 
in den Blick gerückt werden, die ansonsten verborgen bleiben würden, 
weil die Differenztheorie den Fokus auf Unterscheidungen einstellt. 
Diese Einstellung bleibt auch erhalten, wenn Begründungen und Ent-
scheidungen sowie Lösungsangebote beurteilt werden. Die Differenz-
theorie kann auch in diesem Fall helfen, das Anspruchsniveau hoch-
zuschrauben, indem sie sensibilisiert für alternative Begründungen und 
weitere Optionen für Entscheidungen und mögliche Welten, die sich 
von denen unterscheiden, die durch Handeln nach gängigen Überzeu-
gungen bisher mitgestaltet worden sind. In diesem Sinne bietet die Dif-
ferenztheorie ein Angebot zu einer Beschreibung und Begründung, wie 
die Theoriebildung einer Disziplin im Sinne des Zirkels der Problemge-
nerierung ›wach‹ gehalten werden kann.

Prüfung unter Einsatz eigener Mittel

Im komplexitätstheoretischen Verständnis ist die Differenztheorie ein 
probates Mittel für theoretische Zwecke.7 Sie ist geeignet, für Fragen und 
Probleme der Theoriebildung zu sensibilisieren und diese einer metho-

7	 Orientierung an theoretisch motiviertem Problembewusstsein stößt vielerorts auf Kritik 
in einer Gesellschaft, die Lösungen den Vorrang einräumt. Wer, wie Diogenes, in der 
Tonne über Probleme räsoniert, anstatt zu wirken, oder wer, wie Thales, weit entfernten 
Problemen nachgeht, der gilt entweder als faul oder als dumm, immer jedoch als lebens-
untauglich. Vor allem technische Lösungen, die im ökonomischen Sektor erfolgverspre-
chend eingesetzt werden können, werden als Signum der Zeit gewertet. Es ist deshalb 
vom digitalen Zeitalter die Rede oder von der Industrie 4.0. In einer solchen Gesellschaft 
hat sich eine Orientierung an theoretischem Problembewusstsein deshalb nicht so sehr in 
den alten Gegenüberstellungen (z.B. Geistes- vs. Naturwissenschaft, Vernunft vs. Glau-
be) zu behaupten, sondern gegenüber einer Erwartung von Lösungswissen, das in erster 
Linie technisch und ökonomisch gedacht wird. Dies dürfte mit ein Grund dafür sein, 
dass wieder vermehrt über das Verhältnis von Grundlagenforschung und Anwendungs-
forschung diskutiert und die Frage nach dem Ort dieser Forschungen aufgeworfen wird. 
Traditionell war die Grundlagenforschung an den Universitäten beheimatet, die Anwen-
dungsforschung den Fachhochschulen vorbehalten. Im Zuge der Ausdifferenzierung der 
Forschungslandschaft (Industrie-, Auftragsforschung etc.) und der verordneten Anwen-
dungsorientierung für Universitäten ist diese Einteilung fraglich geworden. Damit steht 
auch die theoretisch motivierte Problemorientierung zur Diskussion.

ERKENNTNISFORTSCHRITT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

dischen Kontrolle zuzuführen. Indem sie Unterscheidungen problema-
tisiert, die in der Wissenschaft verwendet werden, stellt sie einer Theorie 
Optionen zur Selbstbeschreibung und -begründung zur Verfügung, die 
im Zirkel der Problemgenerierung eine zentrale Funktion erfüllen: dif-
ferenztheoretisch können ›Haltepunkte‹ aller Art der wissenschaftlichen 
Prüfung zugänglich gemacht werden.

So verstanden ist der differenztheoretische Ansatz eine konsequente 
Entwicklung im Wissenschaftssystem, denn Wissenschaft ist einerseits 
der Versuch der Menschheit, sich aus eigener Kraft und mit eigenen Mit-
teln über die Bedingungen aufzuklären, unter denen sie existiert und 
deren Veränderung ihre Existenz erhalten und positiv beeinflussen soll. 
Wer Wissenschaft treibt, verlässt sich auf mit eigenen Mitteln geprüfte 
Erkenntnisse.8 Die eigenen Mittel sind in der Lesart der Differenztheo-
rie die Unterscheidungen, die jemand verwendet, um etwas bestimmen 
zu können. Dass er dazu eigene Kraft benötigt, also eigene Unterschei-
dungen vornehmen muss und auf der Grundlage seiner getroffenen 
Unterscheidungen weitermachen (können) muss, ist unumgänglich. 
Wissenschaft ist andererseits der Anspruch, dass die mit eigenen Mitteln 
geprüften Erkenntnisse ein Wissen bereitstellen, das es ohne diesen Ein-
satz nicht geben würde. Wissenschaftliche Erkenntnis bietet geprüftes, 
sicheres Wissen darüber, wie man unterscheiden kann und aus guten 
Gründen sollte.

Vor diesem Hintergrund untersteht auch die Erziehungswissenschaft 
dem Anspruch, geprüftes, sicheres Wissen anbieten zu können. Die Fra-

8	 Aus dem Grunde legt die Wissenschaft so viel wert auf ihre Selbstgesetzgebung (vgl. Anhalt 
2010, S. 87f.). Wissenschaft will und soll sich nicht nach fremden Vorgaben richten, sie 
will und soll sich der Heteronomie widersetzen. Nicht der Glaube an Autoritäten, sondern 
die Orientierung an selbst geprüften Gewissheiten sollte der Wissenschaft den Weg in die 
Moderne weisen. Ein erster Ausdruck hierfür war die deutliche Abkehr von Autoritätsbe-
zeugungen gegenüber der kirchlichen Autorität. Pierre de Maricourt z.B. verzichtete in 
seiner Epistola de magnete (1269) völlig auf die nach scholastischem Brauch üblichen und 
geforderten Bezugnahmen auf die auctoritates; stattdessen stützte er seine Argumente auf 
gemachte Erfahrungen (vgl. Benoît 2002a, S. 344). Nicolas Chuquet, ein französischer 
Mathematiker, der in der zweiten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts lebte, schrieb auf 
französisch, nicht aber in der Gelehrtensprache des Mittelalters und der Klassik: Latein 
(Benoît 2002b, S. 351f., vgl. auch S. 358f.). Auch Galileo Galilei bevorzugte die »vulgäre 
Sprache des Volkes«, um allen Menschen den radikalen Wandel des »Weltsystems« zur 
Überprüfung vorzulegen und das Ende einer Tradition zu besiegeln, die sich auf die Auto-
rität des Aristoteles stützte (Stengers 2002, S. 396f.) In der Philosophie wird auf René De-
scartes hingewiesen, der im niederländischen Exil seine Kritik an kirchlich-theologischer 
Autorität durch die Veröffentlichung seines Discours de la Méthode in Landessprache statt 
in der Gelehrtensprache Latein deutlich machte. Ausdruck dieses Anspruches war z.B. 
auch die Etablierung einer eigenen Gerichtsbarkeit durch die Royal Society (vgl. Wiesen-
feldt 2006, S. 266f.)

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

ge, die sich ihr damit stellt, ist die Frage, die jede Disziplin für sich und 
mit eigenen Mitteln beantworten muss: Wie begründet man den Status 
von geprüftem, sicherem Wissen mit eigenen Mitteln? Anders gefragt: 
Wie unterscheidet die Erziehungswissenschaft geprüftes, sicheres Wis-
sen von ungeprüftem, unsicherem Wissen?

Orientierung an Differenzen

Die Differenz geprüftes, sicheres Wissen | ungeprüftes, unsicheres Wissen 
begleitet die europäische Geschichte seit mehr als 2000 Jahren. Es ist 
eine Differenz, die in variierenden Argumentationsfiguren und unter 
verschiedenen Bedingungen in der Geschichte der Wissenschaft anzu-
treffen ist. Eine Gemeinsamkeit, die für den Einsatz dieser Differenz 
symptomatisch sein dürfte, ist in der Fokussierung der Aufmerksamkeit 
zu finden: Wissenschaft arbeitet an der Ausschaltung von ungeprüftem, 
unsicherem Wissen, und zwar sowohl selbstbezogen in der Form von 
Wissenschaftshistorie (incl. Methodologie), Wissenschaftsforschung 
und Wissenschaftsethik als auch fremdbezogen im Hinblick auf gesell-
schaftlichen Bedarf. Das Verhältnis von Selbst- und Fremdbezug wird 
von ihr mit eigenen Mitteln beobachtet.

Im allgemeinen Verständnis ist Wissenschaft ein Garant dafür, dass 
die Gesellschaft mit stabilem Wissen, mit belastbaren Erkenntnissen 
versorgt wird. Ohne dieses Wissen würden heute keine Brücken, Häu-
ser, Autos und Flugzeuge gebaut, keine Versicherungen abgeschlossen, 
keine Schulen errichtet, keine Polizeistationen ausgerüstet, keine Kriege 
geführt und keine Personendaten im Internet aufgezeichnet werden. All 
dies ist möglich, weil durch die Wissenschaft bereitgestelltes (insbeson-
dere technologisches) Wissen gesellschaftlich verwertet wird.

Diesem Verwertungszusammenhang – oder dieser Wertschöpfungs-
kette – liegt der Gebrauch der Differenz geprüftes, sicheres Wissen vs. 
ungeprüftes, unsicheres Wissen zugrunde. Indem die Wissenschaft mit 
ihren Mitteln sich an dieser Differenz orientiert und ihren Einsatz me-
thodisch kontrolliert, speist sie Wissen in den Verwertungszusammen-
hang ein. Sie greift also nicht auf irgendwelche ›an sich‹ bestehenden, 
absoluten Bestände zurück. Wissenschaftler haben nämlich genauso 
wenig Kontakt zur ›Natur‹ und den ›Dingen‹ wie die Mitglieder der 
Gesellschaft, die nicht im Wissenschaftssystem tätig sind. Die Wissen-
schaft kann dem Verwertungszusammenhang lediglich die methodische 
Kontrolle dieser Differenz als Garantie anbieten. In der Tradition wurde 
diesem Garantieausweis so viel Vertrauen entgegengebracht, dass Hoch-
schulen und Akademien eingerichtet wurden und die Gesellschaft ins-
gesamt (Recht, Wirtschaft, Politik, Religion etc.) auf ihn ausgerichtet  
wurde.

ERKENNTNISFORTSCHRITT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Das Vertrauen galt offenkundig dem versierten Umgang mit dieser 
Differenz.9 Wir wollen deshalb noch einen kurzen historischen Blick 
auf diese Differenz werfen.

dóxa und epistêmê

Bereits im antiken Athen unterschied man zwischen δόξα (dóxa), um 
auf ein Scheinwissen (Meinung) aufmerksam zu machen, und dem, 
was man als ἐπιστήμη (epistêmê), als ein begründetes und zustim-
mungsfähiges Wissen von der δόξα abgrenzte.10 Auch heute wird noch 
mit dieser Differenz argumentiert, um wissenschaftliches Wissen der 
ἐπιστήμη und privates oder Alltagswissen der δόξα zuzuordnen. Das 
ist aber, wie bei vielen Klassifikationen, eine zu grobe und deshalb zu 
Missverständnissen einladende Zuordnung. Realistischer ist es, wenn 
die Differenz zwischen δόξα und ἐπιστήμη auf beiden Seiten verwendet, 
das heißt zur Beschreibung von wissenschaftlichem und privatem be-
ziehungsweise alltäglichem Wissen eingesetzt wird. Man kann ja nicht 
sinnvoll davon ausgehen, dass der wissenschaftliche Austausch nur be-
gründete Aussagen kennt und privates Wissen vollständig unbegründet 
daherkommt.11

9	 Man vertraut dem wissenschaftlich geschulten Mediziner, dass er anhand der Symptome 
sicherere Diagnosen abzugeben vermag als der Patient, dem diese Schulung fehlt und der 
deshalb nur persönliche Meinungen vertreten kann. Man vertraut eher dem Architekten 
als dem Hauseigentümer, wenn ein Gebäude ausgebaut werden soll. Man vertraut dem 
Techniker und nicht der Privatperson, wenn Fahrzeuge zugelassen werden sollen für den 
öffentlichen Verkehr. Man vertraut dem Fachgutachten und nicht bloß der Glaubwür-
digkeit der Zeugen, wenn Aussagen vor Gericht einander widersprechen. Man vertraut 
andererseits aber auch dem Volk und nicht der Politikwissenschaft, wenn Entscheidungen 
anstehen. Man vertraut sich selbst und nicht der Theologie oder Naturwissenschaft, wenn 
die Frage nach dem Sinn des Lebens beantwortet werden soll.

10	 Die Differenz ist nicht die zwischen δόξα als Lüge und ἐπιστήμη als Wahrheit, denn wer 
eine Meinung hat, hält ja ebenfalls für wahr, was er denkt. Insofern muss man sowohl bei 
δόξα als auch bei ἐπιστήμη das, was man festen Glauben, πίστις (pistis), nennt, unterstel-
len (so schon Aristoteles in De anima, Buch III, Teil 3). Die Differenz besteht deshalb 
zwischen δόξα als willkürlichem im Sinne von unbegründetem, nicht Rechenschaft ab-
legendem Fürwahrhalten und ἐπιστήμη als methodisch kontrolliertem im Sinne von ge-
prüftem, begründetem, rechenschaftsfähigem Fürwahrhalten. In der Wissenschaft wurde 
diese Differenz in der Regel sichtbar gemacht, indem das Widerspruchsprinzip angewandt 
wurde. Man versuchte, Widersprüche im Fürwahrhalten ausfindig zu machen oder, wenn 
dies nicht gelang, die Widerspruchsfreiheit nachzuweisen. Spir hat betont, dass der Wi-
derspruch zwar nur in den Aussagen nachgewiesen werden kann, aber auch die Beachtung 
der Gegenstandsangemessenheit von zentraler Bedeutung ist (Spir 1869, S. 7f.).

11	 Wäre dem so, dann gäbe es in der Wissenschaft keine wie selbstverständlich in Anspruch 
genommenen ›Haltepunkte‹, über die aufgeklärt werden müsste. Eine Theorie wäre dann 
in der Lage, sich mit eigenen Mitteln vollständig zu begründen. Das aber ist eine in der 

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Demzufolge dient die Differenz δόξα | ἐπιστήμη nicht zur Unterschei-
dung zwischen Institutionen oder Lebensbereichen beziehungsweise 
Profession und Alltag. Sie dient dazu, Aussagen zu unterscheiden in 
solche, deren Geltungsanspruch auf einer Prüfung und Begründung 
aufbaut, und in solche, die Geltung beanspruchen, ohne eine Prüfung 
und Begründung vorgenommen zu haben. Weiterhin kann mit dieser 
Differenz eine Aussage in Bestandteile unterschieden werden, die als ge-
prüft und begründet angesehen werden können, und solchen, für die 
dies nicht angenommen werden kann.

Im Bereich des nicht mit wissenschaftlichen Mitteln geprüften Wis-
sens kann es Veränderungen und Wechsel der Meinungen nach Belie-
ben geben. Jeder kann das für wahr halten, was er will, solange er nicht 
den Anspruch erhebt, seine privaten Meinungen müssten von der all-
gemeinen Öffentlichkeit geteilt werden. Die Ordnung der Meinungen 
ist der Willkür anheim gegeben und entsprechend flüchtig. Für wissen-
schaftlich gewonnenes und ausgewiesenes Wissen aber gilt, dass es grosso 
modo sicher und belastbar ist und dementsprechend nur unter Aufwand 
überwunden werden kann. Wissenschaft baut starke Hürden auf, die 
nicht leicht übersprungen werden können. 

Gleichzeitig ist aber auch bekannt, dass private Meinungen eine ge-
gen jede Vernunfteinsicht wirkende Beharrungskraft aufweisen können. 
Sie sind also nicht per se flüchtig. An Meinungen hält man fest, selbst 
wenn man längst weiß, dass sie falsch sind. Und es gibt kaum etwas 
Widerständigeres als einen einfältigen Dickkopf oder einen bornierten 
Ideologen. Man muss einfach nur nicht verstehen wollen, damit kann 
jeder Versuch einer vernunftgeleiteten Erkenntnis zunichte gemacht 
werden. Wissenschaftliches Wissen hingegen untersteht dem Anspruch 
auf Fallibilität, das heißt es sollte sofort ad acta gelegt werden, wenn es 
als falsch beziehungsweise unwahr entlarvt worden ist.12 Diese Entlar-

Wissenschaftstheorie längst aufgedeckte und oft mit Verweis auf Gödels Beweis zurückge-
wiesene Erwartung an Theorien.

12	 Der Anspruch, unwahre bzw. falsche Einsichten sofort ad acta zu legen, basiert auf dem 
Prinzip der Irrtumsanfälligkeit menschlichen Wissens und wissenschaftlicher Forschung. 
In einer Gesellschaft, die der Orientierung an wissenschaftlich ausgewiesener Erkenntnis 
eine zentrale Funktion einräumt, wird jeder Mensch in eine Unsicherheit gerückt, für 
die diese Gesellschaft nur wenige Auswege anbietet: Ein Ausweg heißt Wissenschaft. Es 
wird also das als Medikament verordnet, was die Symptome hervorruft. Dass es sich um 
einen Anspruch handelt, darf nicht übersehen werden. Der wurde schon lange vor Karl R. 
Popper aufgestellt, der für die heutige empirische Forschung in den Sozialwissenschaften 
als Referenzautor gilt. Bereits 100 Jahre vor der Logik der Forschung gab es zudem den 
Hinweis darauf, dass die Fallibilität wissenschaftlichen Wissens nicht als absolutes bzw. 
alleiniges Kriterium der Beurteilung des Erkenntnisfortschritts herhalten kann. Es wäre 
»Wahnsinn sich überall Infallibilität zuzutrauen«, meinte Arnold (Arnold 1837, S. VIII). 
Deshalb ist er gleichermaßen überzeugt »einestheils von der Richtigkeit dessen was wir 
sagen werden, anderntheils auch eben so sehr von der Unvermeidlichkeit mancher Un-
richtigkeiten« (ebd.). Wer in der Wissenschaft eine Position vertritt, hat demnach von der 

ERKENNTNISFORTSCHRITT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

vung ist nicht zu verstehen als Nachweis einer Lüge, sondern als Nach-
weis einer überzeugenden Begründung. Dem besseren Argument sollte 
sich jeder Wissenschaftler umgehend beugen. Diese Forderung ergeht 
an alle Wissenschaftler, um sicherzustellen, dass zum gegebenen Zeit-
punkt stets nur das geprüfte, sichere Wissen im Umlauf ist und weiterer 
Forschung zur Grundlage dient.

In diesem Sinne erfüllt die Differenz δόξα | ἐπιστήμη eine wichtige 
Funktion für eine Gesellschaft, die auf der Suche nach Orientierung 
ist: Sie hilft, Aussagen, die ohne Rückendeckung vertreten werden, von 
Aussagen zu unterscheiden, hinter denen mehr steht, als das, was eine 
Person aus sich heraus für wahr hält. Aussagen, die von mehr als einer 
Person geprüft wurden, gelten als sicher, weil sich mehrere Personen mit 
dem Geltungsanspruch auseinandergesetzt haben, der mit ihnen erho-
ben wird.

Moderne Demokratien, die auf das Stimmrecht ihrer Mitglieder 
gründen, verlassen sich deshalb aus gutem Grund auf als wissenschaft-
lich qualifiziertes Wissen. Schließlich gibt es ein Zeugnis ab für eine spe-
zifische Form, die Geltungsansprüche annehmen sollten: Anspruch auf 
Geltung erheben wissenschaftliche Aussagen, indem sie als direkter oder 
indirekter Beitrag zur Lösung eines Dauerproblems begründet werden, 
dass die Menschheit umtreibt. Die Form des Geltungsanspruchs kann 
darum nicht allein aus Formulierungen bestehen, die Auffassungen auf 
die Perspektive 1. Person Singular reduzieren. Der Geltungsanspruch 
einer wissenschaftlichen Aussage kann folglich auch nicht auf ein hic 
et nunc-Format eingedampft werden, sondern er enthält notwendig hi-
storische Bezüge (zumindest auf eine schon vorhandene Theorie, aus 
der man Hypothesen generiert) und systematische Anforderungen (zu-
mindest weil die Theorie einen überindividuellen Anspruch abbildet). 
Die Form trägt zudem dem Umstand Rechnung, dass der Anspruch auf 
Geltung einer methodischen Kontrolle unterzogen wird. Dafür wird 
auf Regeln zurückgegriffen, die nicht ins Belieben der Person gestellt 
sind, die den Anspruch formuliert. Man grenzt Aussagen im Sinne der 
ἐπιστήμη von Aussagen im Sinne der δόξα ab, indem man einen überin-
dividuellen Maßstab ansetzt, um zu beurteilen, woran man belastbare 
Beiträge zur Bearbeitung von Dauerproblemen erkennt, mit denen sich 
die Menschheit auseinandersetzt.

in sich arbiträr gebauten Überzeugung auszugehen, d.h. er muss die Differenz von richtig 
und unrichtig handhaben können. Es handelt sich allgemein um die Differenz Wissen | 
Unwissen (Nichtwissen, Dummheit etc.), die hier zum Einsatz kommt, wenn wahre von 
unwahren, richtige von unrichtigen Aussagen unterschieden werden (vgl. Wehling 2002). 
Denn es wird dem Autor von unwahren, unrichtigen Aussagen nachgewiesen, dass er nicht 
wusste (wissen konnte), dass die von ihm formulierte Aussage auf Voraussetzungen beruht, 
die aus einer interpretierenden Perspektive als ergänzungs- oder korrekturanfällig beurteilt 
werden kann.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Austausch der Argumente

Gesellschaften verlassen sich auf wissenschaftliches Wissen. Dies ge-
schieht unter Ansetzung des Prinzips der Geltungsbewährung durch 
Standardisierung öffentlicher Kritik. Nicht das privat-persönliche Für-
wahrhalten des Wissenschaftlers gilt als Maßstab für die Annahme oder 
Ablehnung seiner Beschreibung eines Sachverhalts, sondern die kollektiv 
geteilte Standardisierung von Kritik. Wer den Standards einer Disziplin 
zum gegebenen Zeitpunkt seiner Beschreibung eines Sachverhalts ent-
spricht, hat Aussicht darauf, dass seine Beschreibung als wissenschaftlich 
beurteilt wird. Wer diese Standards missachtet, muss mit einem anderen 
Urteil rechnen.

Wer eine wissenschaftliche Aussage formuliert, legt sie der scientific 
community zur Prüfung vor. Das machte selbst René Descartes, der doch 
davon ausging, dass die eine Einsicht in die unumstößliche Grundlage 
wahrer Erkenntnis von jedem selbst erbracht werden könnte. Wenn er 
nicht aus einer überzeugten Menschenliebe oder einem pädagogisch be-
gründeten Selbstverständnis heraus motiviert war, seine Einsicht ande-
ren mitzuteilen, dann hatte er kein überzeugendes Argument, warum 
eine individuell erkannte Wahrheit anderen mitgeteilt werden müsste, 
es sei denn, er nahm an, die Wissenschaftsgemeinschaft sei der Ort, 
an dem Aussagen geprüft werden und über die Wahrheit einer Aussa-
ge entschieden wird. Dies würde dann aber auch auf Descartes’ eigene 
Argumentation zutreffen: Er könnte dann nicht mehr ohne Zusatzan-
nahmen behaupten, die individuelle Einsicht sei als unerschütterliche 
Wahrheit zu verstehen.

Descartes setzte bekanntlich das aus der philosophischen Tradition 
bekannte natürliche Licht der Vernunft (lumen naturale) voraus und er 
nahm ein unerschütterliches Fundament (fundamentum inconcussum) 
an, das in seine elementaren Bausteine unterschieden (Analyse) und von 
dem aus methodisch kontrolliert eine zusammenhängende Erkenntnis 
aufgebaut (Synthese) werden könnte. Diese methodische Ausrichtung 
hat vor allem die Naturwissenschaften beflügelt, die durch Einsetzung 
des Objektivitätsprinzips die Abgrenzung von philosophischer und na-
turwissenschaftlicher Erkenntnis forcierten. Dazu grenzten sie sich ab 
von der Annahme Descartes, dass das, was im Denken des einzelnen als 
evident erscheint, für jeden anderen Denkenden gleichermaßen gültig 
sei.13

13	 Holzschnittartig zusammengefasst: Während die Naturwissenschaftler auf das Objekti-
vitätsprinzip setzten und von der Forschung verlangten, dass das Subjekt der Forschung 
weitestgehend seine Individualität systematisch ausklammert, und die Gemeinschaft der 
Forschenden zur Prüfinstanz erklärten (deshalb die Forderung nach jederzeit und überall 
durchführbarer Replikation der Untersuchungen), setzten die Philosophen auf stringente 
Beweisführung und konsistente Aussagenzusammenhänge, die jeder andere aus eigener 

ERKENNTNISFORTSCHRITT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Diese Argumentationsfigur findet sich auch Jahrhunderte später noch 
bei Immanuel Kant, der meinte, im individuellen Denken Aufklärung 
über die für alle Menschen maßgebliche ›Vernunft‹ erlangen zu kön-
nen. Er musste dazu die Voraussetzung machen, dass es eine für alle 
Menschen gleiche ›Vernunft‹ gibt, die ein Mensch in seinem Denken 
zu bestimmen vermag, und dass er an Stelle aller anderen zu Einsichten 
kommen kann, die von allen anderen als gültig behandelt werden kön-
nen (Kritik der Urteilskraft B 158). Beide, Descartes wie Kant, argu-
mentieren unter Ausschluss einer Gemeinschaft von Argumentierenden 
als dem Ort der Prüfung von Argumenten, indem sie das Argument 
der Stellvertretung bemühen (vgl. zur allgemeinen Einordnung Schaede 
2004). Das war nicht von Anfang an in der Differenz δόξα | ἐπιστήμη 
vorgesehen gewesen. 

Bruno Latour hat in Erinnerung gerufen, dass der historische Ort, an 
dem diese Differenz eingeführt und praktiziert wurde, die Agora (ἀγορά) 
im antiken Athen war. Man dachte damals kategorial, man unterschied 
Kategorien,14 indem man über strittige Themen diskutierte. Die Dis-
kussionen waren ursprünglich nach dem juristischen Ordnungsprinzip 
von Rede und Gegenrede organisiert und sie folgten der Regel, dass 
man sein Sprechen so zu kontrollieren habe, dass ein sachlicher Aus-
tausch ermöglicht wurde. An jeden, der in der Öffentlichkeit – der Ago-
ra – wahrgenommen werden wollte, erging der Anspruch, er solle »über 
oder gegen etwas oder jemanden öffentlich sprechen« (Latour 2014,  

Kraft müsste nachvollziehen und in ihrer Stichhaltigkeit als überzeugend begreifen kön-
nen. Die Vorstellung eines sich allmählich kumulativ aufbauenden Wissens ist deshalb 
eher mit dem naturwissenschaftlichen Verständnis von Forschung verbunden, weil die 
Prüfung einer philosophischen Argumentation nicht abwarten kann, bis die Lücken sich 
in der Zukunft eventuell schließen werden. Im Kontrast zur naturwissenschaftlichen Stra-
tegie, die auf Externalisierung der Begründung setzen kann, kultiviert die philosophische 
Strategie die Eigenständigkeit im Denken eines geschlossenen Begründungszusammen-
hangs. Die philosophische Strategie, wenn man sie so nennen kann, ist bekanntlich für alle 
sog. ›Geisteswissenschaften‹ wegweisend geworden. Eine Gemeinsamkeit der Theorien, 
die unter diesem Sammelbegriff zusammengefasst werden, dürfte darin zu finden sein, 
dass von ihnen erwartet wird, Zusammenhänge zu thematisieren, denen man nicht mit 
der Testung einzelner Hypothesen in künstlichen settings auf die Spur kommen kann. Im 
philosophischen Verständnis zusammenhängend zu denken, verlangt deshalb systematisch 
auch nach Berücksichtigung des Denkenden im Beschriebenen. Das steht in deutlichem 
Kontrast zur methodisch arrangierten Objektivität naturwissenschaftlicher Forschung und 
zieht Überlegungen zur Historizität, Regionalität, Kulturalität usw. der Forschung nach 
sich. Werden beide Forschungszweige aufeinander bezogen, wie z.B. in der Wissenschafts-
forschung, dann kann die Historizität naturwissenschaftlicher Forschung nachgewiesen 
und die Objektivität regionalisiert und kulturalisiert werden. Umgekehrt kann die Zeit-
gebundenheit allgemeiner Vernunfteinsichten nachgewiesen und mit Einsichten in verän-
derte Bedingungen konfrontiert werden.

14	 Kategorie: zusammengesetzt aus: κάτα ἄγορειν (kata-agorein): ›öffentlich, auf dem Forum 
dagegen reden‹.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

S. 106). Man sollte auf das Forum treten und dagegen reden, also Posi-
tion beziehen gegen andere Positionen.

Durch Aristoteles wurde das Prinzip, wie Latour schreibt, »der juristi-
schen Verwendungsweise entfremdet« (ebd.), sodass es nicht mehr dazu 
diente, Anklagen zu ordnen. Aristoteles dehnte das kategoriale Reden 
aus, um Arten einzuteilen, nach denen sich einer Sache ein Prädikat 
zusprechen lässt (ebd.). Ihm ging es dabei nicht darum, die Praxis der 
Gegenrede empirisch nachzuzeichnen. Sein Bestreben war es vielmehr, 
die Arten des Sprechens in einer Theorie des Sprechens abzubilden.15 
Die ›Entfremdung‹, die Latour anspricht, ist also darin zu sehen, dass 
die Ordnungsmuster ausgetauscht wurden: die Ordnung der Praxis der 
Anklage folgt anderen Regeln als die Ordnung der Theorie des Spre-
chens. Während die Praxis nach der Regel geordnet wird ›Unterscheide 
zwischen rechenschaftsfähigem und nicht rechenschaftsfähigem Für-
wahrhalten, wenn du in der Öffentlichkeit mitreden willst!‹ und das Ur-
teil darüber, welches Sprechen als rechenschaftsfähig oder nicht rechen-
schaftsfähig zu gelten hat, der Praxis von Rede und Gegenrede selbst 
überlässt, wird die Theorie nach der Regel geordnet ›Gib Auskunft über 
die richtige Ordnung des Sprechens und begründe diese!‹.

Descartes und Kant knüpfen an dieser zweiten Bedeutung an. Sie be-
schreiben eine Ordnung des Sprechens im Ausgang von der Perspektive 
der 1. Person Singular und stehen vor dem Problem der Begründung 
eines Zusammenhangs, in dem diese Perspektive inmitten anderer Per-
spektiven verortet ist.16

Heute dürfte es in der Wissenschaft schwierig sein, eine Ordnung des 
wissenschaftlichen Wissens aus der Perspektive 1. Person Singular mit 
Erfolg auf Zustimmung anzubieten. Wissenschaftler berücksichtigen 
vielmehr von Grund auf die Perspektivität, in die eigene Forschung – 
von der Problemstellung über die methodische Kontrolle des Wissens-
erwerbs bis hin zur Diskussion über alternatives Wissen – eingestellt 
ist. Niemand kann heute mit Aussicht auf Erfolg eine Problemstellung 
formulieren, die unbekümmert um den Forschungsstand in seinem ge-
wählten Themengebiet ausschließlich eigene Ansichten berücksichtigt. 

15	 Wobei diese Theorie bei Aristoteles von der Grundannahme abhing, die Richtigkeit des 
Sprechens ließe sich daran bemessen, ob das Sein, wie es ist, getroffen wird oder nicht.

16	 Phänomenologen wie Edmund Husserl und Alfred Schütz haben dieses Problem erkannt 
und ihrerseits versucht, das Fremd-Ich zu erklären. Als Ich-Erzähler ist nicht einsichtig zu 
machen, dass es andere Iche gibt. Man muss schon zu einem Konstrukt wie der ›Lebens-
welt‹ greifen, die aus verschiedenen Ichen gebildet wird, um eine Mehrzahl von originären 
Ichen erfassen zu können. Solche Beschreibungen münden in die anfangs des 20. Jahrhun-
derts erstarkende Soziologie ein. Mit ihr ist es möglich, überindividuelle Zusammenhänge 
(Gesellschaften, Systeme usw.) in den Blick zu nehmen, in die Individuen integriert sind 
und von denen her Individuen bestimmt werden können.

ERKENNTNISFORTSCHRITT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Niemand kann heute mit Aussicht auf Erfolg Ansichten vertreten, ohne 
die Prüfung der Wissenschaftsgemeinschaft in Anschlag zu bringen.

Diese Prüfung findet im Zirkel der Problemgenerierung statt, das 
heißt unter dem Anspruch, dass die Produkte, die durch die Arbeit von 
Wissenschaftlern hervorgebracht werden, auf Voraussetzungen hin ge-
prüft werden sollten, die mit den Mitteln, auf die die Wissenschaftler 
zurückgegriffen haben, um ihre Beschreibungen von Sachverhalten an-
zufertigen, nicht geprüft und begründet werden konnten. Was im Wis-
senschaftssystem wahrgenommen wird, wird im Modus der Problemo-
rientierung erfasst und kann zum Gegenstand von Forschung gemacht 
werden. Der Zirkel der Problemgenerierung ist in diesem Sinne als ein 
Modus zu verstehen, der Erkenntnisfortschritt durch Problemorientie-
rung möglich macht (vgl. Rucker 2014a). Die Orientierung an Diffe-
renzen eröffnet in diesem Zusammenhang die theoretische Option, alle 
›Haltepunkte‹ zum Gegenstand der Analyse und Kritik zu machen, auf 
die eine Theorie zurückgreift.

Zu den Aufgaben der Grundlagenforschung gehört es folglich auch, 
nach den Möglichkeiten einer Theorie zu fragen, die eine Orientierung 
an Differenzen begreiflich zu machen versteht. In den folgenden drei 
Abschnitten stellen wir Ansätze vor, auf die man hierfür zurückgreifen 
kann.

2. »Triff eine Unterscheidung!«
Niklas Luhmanns differenztheoretischer Ansatz

»Triff eine Unterscheidung!« – so lautet die erste Regel der Methode, 
nach der Theoriebildung im Sinne der Differenztheorie Luhmanns 
verfährt. Ein wissenschaftlicher Beobachter, der diese Regel befolgt, 
konstituiert nach Luhmann eine Form, die aus einer Innen- und ei-
ner Außenseite sowie einer Grenze besteht. Die Innenseite besitzt, wie 
Luhmann formuliert, Anschlusswert, das heißt sie ist der Ort, an dem 
an eine bereits getroffene Unterscheidung eine weitere Unterscheidung 
angeschlossen wird, sodass Kombinationen von Differenzen entstehen. 
Diese Kombinationen sind nicht festgefügt, sondern können aufgelöst 
und rekombiniert werden, sodass Theoriebildung – »konsequent diffe-
renztheoretisch« – als ein in die Zukunft hinein offener Prozess der Kom-
bination, Auflösung und Rekombination von Unterscheidungen in den 
Blick gerät, der »ohne jeden Rekurs auf letzte Einheiten« auskommt 
(Luhmann 1991b, S. 21).

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Differenzen

Differenzen sensu Luhmann erfassen keine Unterschiede, die von sich 
aus gegeben sind. Sie werden vielmehr von einem Beobachter einge-
führt und eröffnen diesem die Möglichkeit, Unterschiede in den Blick 
zu nehmen. Diese Unterschiede aber sind nicht immer schon ›da‹. Der 
Gegenstand wird von Luhmann nicht als ein Objekt begriffen, das für 
sich besteht, bevor die Unterscheidungen einsetzen. Der Gegenstand 
ist vielmehr die mit dem Anspruch auf Geltung vollzogene Vergegen-
ständlichung eines Beobachters, das heißt er wird in der Beschreibung 
allererst entworfen, und zwar in Abhängigkeit davon, welche Differenzen 
zum Einsatz gebracht werden. Diese Annahme macht den konstrukti-
vistischen ›Kern‹ der Differenztheorie Luhmanns aus. Sie besagt, dass 
jeder Gegenstand, der beschrieben wird, insofern konstruiert ist, als 
er durch Operationen allererst entsteht. Der Beobachter ist in diesem 
Sinne unhintergehbar in die Beschreibung involviert. Sachverhalte 
werden in der Folge nicht ›an sich‹ zur Darstellung gebracht, sondern 
immer nur so, wie sie unter Einsatz spezifischer Differenzen dargestellt 
werden können. »Erkenntnis«, so Luhmann, ist »unterscheidungsba-
sierte Konstruktion« (Luhmann 1988, S. 41). 

Aus der Konstruktivität der Theoriebildung folgt deren Kontingenz. 
Das bedeutet, dass der Einsatz einer Differenz weder unmöglich noch 
notwendig ist. Der Einsatz ist vielmehr auch anders möglich. Fest steht 
lediglich zweierlei. Erstens: Mit einer Differenz muss angefangen und 
fortgesetzt werden. Zweitens: Wenn die Entscheidung für bestimmte 
Differenzen (und damit zugleich gegen andere Differenzen) getroffen 
worden ist, dann können Differenzen zukünftig immer nur in Abhän-
gigkeit von bereits gewählten Differenzen zum Einsatz gebracht werden. 
Ein wissenschaftlicher Beobachter legt mit jedem Einsatz einer Dif-
ferenz das Spektrum möglicher zukünftiger Einsätze von Differenzen  
fest.

Dabei kommt er nicht umhin, so zu tun, als ob etwas ›da‹ ist. Eine Be-
schreibung operiert quasi unumgänglich mit der Fiktion des Entgegenste-
hens. Ohne diese Fiktion könnte ein Gegenstand zum Beispiel gar nicht 
im Sinne einer Existenzbehauptung bestimmt werden. Es sollte aber 
nicht übersehen werden, dass das Entgegenstehen des Sachverhalts für 
die Forschung eine Leistung der Beschreibung ist. Es ist keine Leistung 
des Gegenstands selbst, dass er als ›existierend‹ beschrieben wird. Ein 
Gegenstand im differenztheoretischen Verständnis ist eine Funktion der 
Beschreibung, die mit der Behauptung des Entgegenstehens operiert.

»TRIFF EINE UNTERSCHEIDUNG!«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Relationen

Führt ein wissenschaftlicher Beobachter eine Differenz ein, so spannt 
er damit nolens volens Relationen auf – zwischen sich selbst und dem 
Gegenstand sowie zwischen dem, was er auf der Seite des Gegenstandes 
unterscheidet. In jedem Fall gilt: Etwas wird im Unterschied zu und da-
mit in Beziehung zu etwas anderem beschrieben. Ob man das will oder 
nicht, ob man das weiß oder nicht – der Einsatz von Differenzen geht 
stets mit dem Aufspannen von Relationen einher. Die Frage lautet nur, 
ob die jeweiligen Relationen nicht nur aufgespannt, sondern auch be-
stimmt werden, oder ob sie unbestimmt bleiben. 

Ein wissenschaftlicher Beobachter, der eine Differenz zum Einsatz 
bringt, steht unter dem Anspruch, die Relationen auch zu bestimmen, 
die er aufspannt. Der Grund für diesen Anspruch ist darin zu sehen, 
dass ein wissenschaftlicher Beobachter die eine Seite der Differenz – das 
eine Relatum – nicht bestimmen kann, ohne auch die andere Seite der 
Differenz – das andere Relatum – zu bestimmen. Ein Sachverhalt kann 
nicht ›für sich‹ bestimmt werden, denn das eine ist nur ›da‹, insofern es 
von anderem unterschieden worden ist, weshalb die Relation nicht un-
berücksichtigt bleiben kann. Der Einsatz einer Differenz geht insofern 
immer schon mit dem Aufspannen einer klärungsbedürftigen Relation 
einher. Differenzierung ist folglich als eine Operation zu verstehen, bei 
der Momente eines Zusammenhangs unterschieden und zugleich im 
Zusammenhang bestimmt werden müssen – was nicht bedeutet, dass 
diesem Anspruch in jeder Beschreibung auch tatsächlich Rechnung ge-
tragen wird.

Das Relationieren erfährt in differenztheoretischer Perspektive einen 
spezifischen Zuschnitt. Prinzipiell wäre es durchaus vorstellbar, die Be-
stimmung von Relationen mit dem Anspruch zu versehen, reale Zu-
sammenhänge zu erfassen. Theorien, die differenztheoretisch ›gebaut‹ 
sind, erheben einen solchen Anspruch nicht. Die Zusammenhänge, die 
in Theorien beschrieben werden, indem Relationen bestimmt werden, 
gelten in differenztheoretischer Perspektive vielmehr als Konstrukti-
onen. Das ist theoretisch nur konsequent: Sind nämlich die Differenzen  
von einem Beobachter eingeführt, so sind es auch die Realitätsbeschrei-
bungen, die durch den Einsatz von Differenzen aufgespannt werden.

Reflexion

Jede Differenzierung und Relationierung eröffnet spezifische Möglich-
keiten und zieht zugleich spezifische Grenzen der Beschreibung. For-
schung in differenztheoretischer Perspektive wäre deshalb unzureichend 
bestimmt, wenn es in ihr nur darum gehen würde, Differenzen zum 

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Einsatz zu bringen sowie Sachverhalte im Lichte dieser Differenzen als 
Zusammenhänge zu beschreiben. Stattdessen besteht Forschung sensu 
Luhmann auch und vor allem darin, auf den Einsatz von Differenzen 
zu reflektieren und die Möglichkeiten und Grenzen des Einsatzes von 
Differenzen auszuloten. 

Die Funktion von Beschreibungen wird in Luhmanns Differenztheorie 
nicht als Treffen des Gegebenen beschrieben, sondern als das Aufspan-
nen eines Raums von Relationen, in dem Wechselbeziehungen zwischen 
Komponenten kombiniert und rekombiniert werden können. Die Welt 
der Gegenstände wird in der Forschung als Welt von Relata begriffen, 
die ihren Platz nicht in einem starren und vorgegebenen Raster (Klassi-
fikations- oder Kategoriensystem) haben, sondern durch jeweilige the-
oretische Operationen in Beziehungen zueinander gestellt werden, um 
einen Zusammenhang herzustellen, der systematisch überprüft werden 
kann. Diese Prüfung kann Möglichkeiten aufzeigen, die in bekannten 
Beschreibungen noch nicht zur Darstellung gebracht worden sind und 
die in ihnen vielleicht auch gar nicht zur Darstellung gebracht werden 
können. Das Aufspannen eines Raums von Relationen bietet das Poten-
tial für flexible Gestaltungen und Umgestaltungen der Beschreibungen 
von Sachverhalten bei der Suche nach Voraussetzungen, die in Theorien 
wie selbstverständlich, also ohne explizite Begründung, in Anspruch ge-
nommen worden sind. 

Durch die Auflösung und Rekombination von Differenzen ist es 
möglich, alternative Beschreibungen anzufertigen, in denen Zusammen-
hänge erfasst werden, die von einer Theorie bislang nicht erfasst wur-
den und die von ihr eventuell auch gar nicht erfasst werden können. 
Luhmann beschreibt diese Suche nach Alternativen als die Methode der 
»problembezogenen Konstruktion von funktional äquivalenten Alter-
nativen« (Luhmann 1981, S. 232).17 Funktionale Äquivalenz bezeichnet 
nach Luhmann den Umstand, dass »Entgegengesetztes die gleiche Funk-
tion erfüllen kann« (Luhmann 1969, S. 34f.). Alternativen kommen in 
den Blick, indem Beschreibungen problematisiert werden. Man weist 
dazu auf nicht überzeugende Annahmen hin und schlägt andere Diffe-
renzen und Relationen vor. Man schlägt zum Beispiel vor, Unterschiede 

17	 Er versteht dies als einen Beitrag zu einer wissenschaftlichen Technik, die sich in den 
vergangenen Jahrhunderten in verschiedenen Disziplinen mehr und mehr durchgesetzt 
hat. Kenneth Burke hat sie als das Anlegen inkongruenter Perspektiven beschrieben (Bur-
ke 1965). Autoren wie z.B. Nietzsche, Spengler oder Freud haben dieser Sichtweise zum 
Durchbruch verholfen. Das Erkenntnisideal wurde von ihnen nicht mehr darin gesehen, 
dass möglichst viele Beschreibungen in der Darstellung eines Sachverhalts übereinstimm-
ten, sondern verknüpft mit der Kreativität in der Entwicklung neuer Prüfungen, d.h. an-
dersartiger Beschreibungen (unentdeckter Problemstellungen, neuartiger Methoden etc.). 
Nicht das Repetieren des Gelernten, sondern dessen kreative Anwendung zeichnet seitdem 
den wissenschaftlichen Geist aus.

»TRIFF EINE UNTERSCHEIDUNG!«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

zwischen Männern und Frauen nicht mehr mit der Differenz Einfüh-
lungsvermögen | technische Intelligenz zu erfassen, sondern die Differenz 
unterdrückt | unterdrückend zu erproben.

In diesem Sinne operieren wissenschaftliche Theorien nicht nur mit 
Differenzen, um Sachverhalte zu bestimmen (Forschung als Beschrei-
bung). Sie kontrollieren auch den Einsatz der Unterscheidungen und 
verfeinern auf diese Weise das Instrumentarium, mit dem Sachverhalte 
bestimmt werden (Forschung als Reflexion). Hierzu ist es nötig, den Be-
obachter zu beobachten, um zu erfahren, von welchen Differenzen er 
ausgeht. Die Frage ist für Luhmann deshalb nicht: »was gibt es?, son-
dern: wie konstruiert ein Beobachter, was er konstruiert, um weitere 
Beobachtungen anschließen zu können« (Luhmann 1995, S. 48; vgl. 
Luhmann 1991c). Die Differenztheorie kann auf diese Weise auch das 
thematisieren, prüfen und problematisieren, was ein Beobachter selbst 
nicht im Blick hat, was er aber voraussetzt, um anderes in den Blick 
nehmen zu können. »Niemand kann alles sehen, und man gewinnt 
Beobachtungsmöglichkeiten nur dadurch, daß man sich auf Unter-
scheidungen einläßt, die im Moment der Beobachtung blind fungie-
ren« (Luhmann 1992, S. 718). Um diese ›blinden Flecke‹ (von Foerster 
1993) in den Blick zu rücken, ist ein »rekursives Beobachten und Be-
schreiben« (Luhmann 1992, S. 668) erforderlich, und dieses gewinnt 
Gestalt, indem »man beginnt, die Beobachtungen anderer zu beobach-
ten und zwar mit besonderem Interesse für das, was der beobachtete 
Beobachter nicht beobachten kann« (ebd.).

In diesem Sinne erfüllt die Reflexion zum einen die Funktion zu kon-
trollieren, ob der Einsatz spezifischer Kombinationen von Differenzen 
nicht hinter ein schon einmal erreichtes Niveau zurückfällt. Zum an-
deren dient die Reflexion zur Klärung, ob es nicht möglich oder gar 
notwendig ist, Differenzierungsmuster aufzulösen und Alternativen zum 
Einsatz zu bringen. Damit trägt die Reflexion dazu bei, dass in der Wis-
senschaft facettenreiche Beschreibungen von Sachverhalten angefertigt 
werden können – nicht im Sinne eines beliebigen Konstruierens von 
Zusammenhängen, sondern vielmehr im Sinne einer Suche nach Al-
ternativen, die mit der Problematisierung bereits bekannter Differen-
zierungsmuster ansetzt und immer wieder neu in Problematisierungen 
mündet. In diesem Sinne verstand Luhmann seine Aufgabe, andere 
Disziplinen mit soziologischem Blick zu irritieren, indem ein möglichst 
hohes Anspruchsniveau theoretischer Problemorientierung zum Maß-
stab des gemeinsamen Austauschs gewählt wurde.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Theorie der Differenztheorie

Der Kombinationsreichtum unterscheidungsbasierter Theoriebildung 
ist für die Entwicklung einer wissenschaftlichen Disziplin von nicht zu 
unterschätzender Bedeutung. Diese kann sich von ›Haltepunkten‹ be-
freien, die in der Vergangenheit die Forschung eingerahmt und begrenzt 
haben, und Alternativen berücksichtigen. Gleichzeitig ist er für die ein-
zelnen Wissenschaftler und die externen Beobachter der Disziplin eine 
nicht zu unterschätzende Hürde, wenn die Aufgabe ansteht, den Stand 
der Disziplin zu beschreiben. Wie will man Auskunft geben über den 
Forschungsstand einer Disziplin, wenn nicht sicher festzustellen ist, wo 
das Kombinieren an seine disziplinären Grenzen stößt? Kann, ja darf 
man solche Grenzen unter dem Anspruch von Interdisziplinarität und 
Transdisziplinarität überhaupt noch annehmen? Wer kontrolliert die 
Kombinationen und wer weiß, wohin weiteres Kombinieren führt?

Diese Fragen sind nicht leicht zu beantworten, schon gar nicht mit 
ausschließlich disziplineigenen Mitteln. Fragen, die Grenzen themati-
sieren, nehmen ja nie nur eine Seite in die Pflicht. Von der Wissenschaft 
sollte aber erwartet werden können, dass sie Auskunft darüber geben 
kann, welches Problem sich mit diesen Fragen stellt. Sie sollte darlegen 
können, welche Probleme im Spiel sind, wenn diese Fragen aufgewor-
fen werden. Sie würde dann nämlich wissen, wann eine Antwort auf 
einem anerkennenswerten Anspruchsniveau gegeben wird und wann 
eine Antwort unter dem Niveau der Problemstellung liegt.

Niklas Luhmann hat einen differenztheoretischen Ansatz unter sozi-
ologischen Problemstellungen entwickelt. Er hat ein beeindruckendes 
Werk hinterlassen, in dem eine ausgearbeitete Theorie der Gesellschaft 
beschrieben wird. Luhmann hat damit unter Beweis gestellt, wozu der 
differenztheoretische Ansatz genutzt werden kann. Er hat auch selbst 
Auskunft gegeben über die Quellen und Referenzwerke, aus denen er 
Anregungen erhalten hat. Auffällig ist dabei, dass sich in seinem mo-
numentalen Werk kein Text findet, der die Differenztheorie selbst syste-
matisch zum Gegenstand macht. Er, der wie kaum ein anderer Autor 
an vielen Stellen in seinem Werk wissenschaftstheoretische und -histo-
rische Argumentationen eingebaut hat, hat seine Erläuterungen des dif-
ferenztheoretischen Ansatzes erstaunlich spärlich gesät.18 Seine Theorie 

18	 In Anhalt 2012b, S. 256ff. werden drei Problemstränge in Luhmanns Werk unterschieden, 
für die jeweils andere Referenzen und Funktionen im Werk nachweisbar sind: Die Theorie 
sozialer Systeme ist der Beitrag zur soziologischen Theoriebildung, in dem vor allem auf 
Klassiker der Soziologie, wie Max Weber, Georg Simmel, Alfred Schütz, Emile Durk-
heim oder Talcott Parsons, eingegangen wird. Die Theorie selbstreferentieller Systeme ist 
Luhmanns Beitrag innerhalb der systemtheoretischen Debatten. Hier setzt er sich von 
der Kybernetik erster Ordnung oder der Allgemeinen Systemtheorie ab. Die Referenzau-
toren heißen hier z.B. Ludwig von Bertalanffy, Ross Ashby, Norbert Wiener, Humberto 

»TRIFF EINE UNTERSCHEIDUNG!«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

der Gesellschaft ist eine Anwendung der Differenztheorie, work in pro-
gress, und enthält an einigen Stellen Reflexionen auf die theoretischen 
Grundlagen des Unterscheidens.

Auch außerhalb von Luhmanns Werk ist uns bislang kein Text be-
kannt, der als Theorie der Differenztheorie gelesen werden könnte. Man 
sieht sich daher genötigt, selbst zu versuchen, eine Systematik der Diffe-
renztheorie zu entwickeln, die vielleicht zu einem späteren Zeitpunkt zu 
einer Theorie der Differenztheorie ausgebaut werden kann.

3. »… immer kann das Resultat nur  
ein gesetzter Unterschied sein …«

Hermann Ulricis differenztheoretischer Ansatz

Für ein solches Vorhaben ist aus unserer Sicht auch eine Lektüre des 
Werkes von Hermann Ulrici zu empfehlen. Ulrici ist zwar weitgehend 
unbekannt,19 dieser Umstand sollte aber nicht darüber hinwegtäuschen, 
dass er wie kein zweiter zu seiner Zeit konsequent an einer Theorie der 
Differenztheorie gearbeitet hat und auch aus heutiger Sicht zu wich-
tigen Einsichten gelangt ist.

Ulrici hat in zahlreichen Schriften sich immer wieder mit der Frage 
beschäftigt, wie das Unterscheiden theoretisch zu begründen ist. Er hat 
dies, wie zu seiner Zeit üblich, als Aufgabe der Philosophie verstanden. 
Im heutigen Sprachgebrauch würde man wohl eher von einer wissen-
schaftstheoretischen respektive methodologischen Bestimmung spre-
chen. Seinen Versuch variiert er in jeder Publikation, wobei naturgemäß 
sehr viel wiederholt wird. In den folgenden Abschnitten steht nicht eine 
Werkanalyse im Vordergrund. Wir verzichten deshalb auf eine tiefer ge-
hende Auseinandersetzung mit Ulricis Werk. Unsere Aufmerksamkeit 
richtet sich vorrangig auf eine Auswahl der in diesem Werk verstreut 

Maturana oder Francisco Varela. Die Logik der Differenztheorie entwickelt Luhmann in 
verschiedenen Texten nach der sog. autopoietischen Wende v.a. in den 1990er Jahren. Er 
geht dazu auf Texte von George Spencer Brown, Gotthard Günther, Lars Löfgren, Gordon 
Pask und Heinz von Foerster ein.

19	 Hermann Ulrici ist einer der Denker, die zu Lebzeiten einen großen Bekanntheitsgrad 
hatten und die im Tod nahezu vollständig in Vergessenheit geraten sind. Wilhelm von 
Humboldt lobte seine Charakteristik der antiken Historiographie, mit der sich Ulrici schon 
früh einen Namen als Historiker gemacht hatte. Seine Übersetzungen und Herausgaben 
von Werken William Shakespeares galten lange Zeit als unangefochtene Referenz. Zusam-
men mit Immanuel Hermann Fichte, dem einzigen Sohn von Johann Gottlieb Fichte, 
gab er von 1852 bis 1879 die Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik heraus. In 
dieser publizierten Autoren wie Gottlob Frege (Über Sinn und Bedeutung, 1892), Gustav 
Theodor Fechner, Benno Erdmann, Hermann Lotze, Ludwig von Strümpell und Ernst 
Mach wichtige Aufsätze.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

zu findenden Einsichten, die für eine Theorie der Differenztheorie sy-
stematisch zusammengetragen werden können. Unsere Ausführungen 
belegen wir vor allem durch Verweise auf den 1858 erschienenen Text 
Glauben und Wissen, Speculation und exakte Wissenschaft. Zur Versöhnung 
des Zwiespalts zwischen Religion, Philosophie und naturwissenschaftlicher 
Empirie. Er enthält eine präzise Bestimmung der ›unterscheidenden Tä-
tigkeit‹.

Unbeweisbare Beweisführung

Ulrici weist der wissenschaftlichen Theoriebildung die Aufgabe zu, ihren 
Grund selbst zu begründen und ihn sich nicht von externen Quellen 
vorgeben zu lassen. Er stellt ihr damit die Aufgabe, eine Reflexion anzu-
strengen, die in der Lage ist, Auskunft darüber zu geben, was eine The-
orie leisten kann und was nicht. Dies ist Ausdruck des mit eigenen Mit-
teln kontrollierten Autonomieanspruchs moderner Wissenschaft. Das 
ist ein seit dem 18. Jahrhundert geläufiger Topos für die Philosophie, die 
sich aus einem Dienstverhältnis zur Theologie befreien wollte.

Im Sinne der für die Wissenschaft zentralen Differenz geprüftes, si-
cheres Wissen | ungeprüftes, unsicheres Wissen setzt Ulrici bei der Reflexi-
on auf »Gewissheit und Evidenz« an (Ulrici 1860, S. 1). Wissenschaft-
liches Wissen beansprucht, gewisses und evidentes Wissen erkennen und 
erzeugen zu können. Die Form, in der ihr dies gelingt, ist der Beweis 
beziehungsweise der Nachweis von Gewissheit und Evidenz.

Ulrici nimmt die Wissenschaft beim Wort und verlangt, dass sie ihren 
Anspruch auf geprüftes, sicheres Wissen mit eigenen Mitteln begrün-
det. Da der Anspruch auf einer Differenzannahme basiert, bedeutet 
dies, dass die Wissenschaft mit eigenen Mitteln die Differenz begrün-
den muss. Wie kann sie dies tun? Wie kann mit wissenschaftlichen Mit-
teln bewiesen werden, dass die Wissenschaft geprüftes, sicheres Wissen 
anzubieten vermag? Antwort: Indem sie beweist, dass Beweisen möglich 
ist und die Differenz zwischen geprüftem, sicherem Wissen und unge-
prüftem, unsicherem Wissen bewiesen werden kann.

Was die Wissenschaft anbieten kann, ist die Differenz geprüftes, si-
cheres Wissen | ungeprüftes, unsicheres Wissen. Sie kann diese Differenz 
unter methodische Kontrolle bringen, indem sie Regeln und Arten 
der Beweisführung bestimmt.20 Sie kann fordern, dass derjenige, der 
im wissenschaftlichen Verständnis geprüftes, sicheres Wissen erkennen 

20	 Ulrici unterscheidet folgende Beweisarten: den Tatsachenbeweis oder Beweis durch Au-
topsie, den Indizienbeweis, den Beweis durch Demonstration, den Syllogismus als lo-
gische Beweisführung und die Beweise durch Analogie, Induktion und Deduktion  
(s. Ulrici 1858, S. 17ff. u. 1860, S. 3ff.).

»… IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

will, die Beweisführung als Methode zur Erlangung solchen Wissens 
anerkennt und sie anwendet. Wird ihr diese Anerkennung versagt, kann 
sie nichts anderes tun, als weiterhin nach Beweisen zu suchen oder ihr 
Verfahren aufzugeben.21 Aber kann die Wissenschaft mit eigenen Mit-
teln auch beweisen, dass diese Anerkennung notwendig erfolgen muss, 
weil die Differenz die Beweisführung als Methode erzwingt?

Ulricis ›Beweis‹

Die wissenschaftliche Theoriebildung wird über die Beweisführung 
begründet, das heißt durch Nachweis einer spezifischen Methode von 
außerwissenschaftlichem Wissen abgegrenzt. Dass ein Beweis der Dif-
ferenz erforderlich ist, steht für Ulrici außer Zweifel: »… so haben wir 
zunächst zu fragen, was heißt Unterscheiden oder was dasselbe ist, was 
ist der Begriff des Unterschieds?« (Ulrici 1858, S. 83) Eine Antwort auf 
diese Frage dient dem Zweck, »das Verfahren der unterscheidenden Tä-
tigkeit« theoretisch zu bestimmen (ebd.).

Ulrici formuliert konsequent, »nur soweit« der Wissenschaft der Be-
weis »gelingt, können ihre Sätze auf wissenschaftliche Gültigkeit An-
spruch machen – das heißt durch diesen Nachweis unterscheidet sich 
das wissenschaftliche von jedem andern Wissen. Solange er noch nicht 
geführt ist, hat daher ein Wissen nur subjektive Geltung für diejenigen, 
denen sein Inhalt gewiss und evident erscheint, das heißt es ist, vorläu-
fig wenigstens, nur ein Glauben.« (ebd.)

Aus der Anerkennung der Methode der Beweisführung leitet Ulrici die 
Forderung nach Anerkennung wissenschaftlichen Wissens ab. Wer näm-
lich einen Beweis fordert, geht davon aus, »dass sich etwas beweisen lasse, 
setzt eben damit voraus, dass es Mittel und Wege gebe, Andre zu nötigen, 
dasselbe als gewiss, richtig, wahr anzuerkennen, was er dafür hält« (Ulrici  
1858, S. 17). Die Nötigung setzt die Anerkennung der Beweisführung 
als Methode zur Erlangung von geprüftem, sicherem Wissen voraus.

Man muss sich, so Ulrici, folglich darauf einlassen, über Beweisverfah-
ren zur Gewissheit kommen zu wollen, denn »es lässt sich nicht bewei-

21	 Dass Universitätsfächer in die Kritik geraten sind, weil die von ihnen entwickelten Be-
weisverfahren (z.B. historische, begriffstheoretische, ideengeschichtliche, rhetorische usw.) 
in Anspruch und Durchführung nicht mehr als zeitgemäß angesehen werden, dürfte 
hinlänglich bekannt sein. Beteiligt sind an dieser ›Kritik‹ nicht nur außerwissenschaft-
liche ›Abnehmer‹, sondern auch im Wissenschaftssystem agierende ›Wettbewerber‹ um 
die ›richtige‹ Auffassung von Wissenschaft. Damit ist eine Situation entstanden, die für 
marktökonomische Belange symptomatisch ist: Der Wettbewerb um knappe Ressourcen, 
vor allem Finanzmittel, wird zum ausschlaggebenden Gestaltungsprinzip des Systems er-
klärt und entsprechend installiert. Die auf das Funktionieren einer kulturellen Praxis zie-
lende Forderung nach Anerkennung der traditionell gewachsenen Distinktionen müssen 
sich im Wettbewerb behaupten oder sie verschwinden.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

sen, was Beweisen sei, noch sich gewiss und evident machen, worin die 
Gewissheit und Evidenz selbst bestehe, weil damit nur idem per idem 
bewiesen würde« (Ulrici 1858, S. 21). Es gibt demnach also keinen mit 
wissenschaftlichen Mitteln durchführbaren Beweis, der überzeugend 
darlegen könnte, was Beweisen ist, wenn man nicht sich schon da-
rauf eingelassen hat, einem Beweisgang zu folgen, das heißt, wenn man 
nicht schon das Beweisen als Verfahren der Erkenntnisgewinnung an-
erkennt.22 Ebenso lässt sich nicht beweisen, dass die Differenz geprüftes, 
sicheres Wissen | ungeprüftes, unsicheres Wissen die ›richtige‹ Ausgangsdif-
ferenz ist. Gleichwohl wird von ihr ausgegangen, weil es für das wissen-
schaftliche Vorgehen als ›richtig‹ angesehen wird, mit dieser Differenz 
zu operieren und Beweise zu führen.

Das ist ein Zirkelbeweis, wie er im traditionellen philosophischen 
Denken als circulus vitiosus, ὕστερον-πρότερον (hýsteron-próteron), Di-
allele, circulus sive orbis in definiendo, petitio principii, idem per idem, 
circulus in demonstrando oder circulus in probando diskreditiert wur-
de. Der Fehler liegt in der Gleichsetzung von Grund und Folge: ›Wann 
ist etwas gewiss? Wenn es bewiesen ist. Was ist die Funktion eines Be-
weises? Gewissheit zu erzeugen. Wie erzeugt man Gewissheit? Indem 
man etwas beweist. Was weiß man, wenn man etwas bewiesen hat? Dass 
es gewiss ist. Wann ist etwas gewiss? Wenn es bewiesen ist. …‹ Das, was 
zu beweisen wäre (Wie beweist man, dass etwas gewiss ist?), wird bereits 
im Beweis vorausgesetzt (Gewiss ist, was bewiesen werden kann bezie-
hungsweise wurde). Die vermeintliche Folgerung ist keine logisch kor-
rekte Folgerung, sondern lediglich eine Explikation der Annahmen, die 
bereits im Grund enthalten sind. Der Grund unterscheidet sich nicht 
von der Folgerung. Grund und Folge sind gleich.

Mit dieser Gleichsetzung von Grund und Folge kann alles ›bewiesen‹ 
werden, weil nichts bewiesen werden kann. Man glaubt, etwas bewiesen 
zu haben, weil man nicht durchschaut, dass man lediglich wiederholt, 
was man in den Annahmen schon gesagt hat. Deshalb ist es kein aner-
kanntermaßen fehlerfreier Beweis, sondern lediglich ein mutmaßlicher 

22	 Ulrici setzt hier auf Einstellungen und argumentiert folglich mit Verweis auf das Funktio-
nieren kultureller Praxen. Das hat Konsequenzen, die über die Wissenschaft hinausragen: 
Wer sich z.B. darauf eingelassen hat, die Wahrheit zu ergründen, der hat schon zugelassen, 
seine Überlegungen und Entscheidungen am Prinzip der Wahrheit auszurichten. Nur in 
dieser Einstellung kann es ihm gelingen, Wahres von Falschem zu unterscheiden oder 
Erkenntnisse zu erlangen, die ›näher‹ oder ›ferner‹ zur Wahrheit stehen. Wer sich auf die 
Suche nach Wahrheit eingelassen hat, kann unterschiedliche Begriffe von Wahrheit erfas-
sen, seinen Begriff der Wahrheit mit anderen Wahrheitsbegriffen vergleichen und in einen 
begründeten Zweifel darüber verfallen, ob man Einsicht in ›die‹ Wahrheit erlangen kann. 
Wer hingegen gleichgültig gegenüber einer Orientierung am Prinzip der Wahrheit sich 
verhält, d.h., wer eine gegenüber Wahrheitsanliegen indifferente Einstellung einnimmt, 
kann zu solchen Einsichten nicht vordringen.

»… IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

›Beweis‹, dessen Stichhaltigkeit erst noch bewiesen werden müsste. Man 
dreht sich offenkundig im Kreis, denn der Beweis gilt nur für den, 
der an ihn glaubt, weil und solange er den Fehler noch nicht durch-
schaut hat. Von einem Beweis sprechen Philosophen erst und nur dann, 
wenn der Nachweis geführt wurde, dass das Eine das Andere bestätigt.  
Der Grund begründet die Folge und die Folge folgt nachweislich aus 
dem Grund. Das ist kein Kreis, in dem man sich dreht, sondern eine 
geradlinige Sequenz, die das Eine mit dem Anderen nach Regeln ver-
bindet.

Verschiebung der Problemstellung

Philosophen verlangen deshalb, dass derjenige, der einen Beweis führt, 
den Unterschied zwischen Grund und Folge nicht nivelliert, sondern 
systematisch berücksichtigt. Man darf nicht am Ende wieder am An-
fang angekommen sein, weil dann Anfang und Ende des Beweises nicht 
mehr zu unterscheiden sind.

Differenztheoretiker stimmen dem zu, sie stellen das Problem jedoch 
anders.23 Sie verlangen, dass zuerst der Systemtyp angegeben wird, weil 
ein Grund-Folge-Verhältnis in ihren Augen nur innerhalb festgelegter 
Grenzen gilt. Unabhängig von einem System ist es aus ihrer Sicht nicht 
sinnvoll, mit der Grund-Folge-Differenz zu arbeiten. Je nach System-
typ variieren nämlich die Verhältnisse, die man beobachten kann. Sie 
werden als Ausdruck einer funktionalen Organisation der Operationen 
gedeutet, die das jeweilige System vollzieht, denn »nur durch ihre Taten 
(Wirkungen) unterscheidet sich eine Tätigkeit von der anderen« (Ulrici 
1858, S. 83). Daraus schließt Ulrici auf die »doppelte Notwendigkeit« 
des Denkens, »sich als (unterscheidende) Tätigkeit von seinen Taten zu 
unterscheiden, und b) jede Tätigkeit nur zusammen mit einer Tat und 
jede Tat nur zusammen mit einer Tätigkeit denken zu können« (ebd., 
S. 91). Das »Verfahren der unterscheidenden Tätigkeit« wird folglich 
von System zu System anders zu beschreiben sein, weil jedes System 
systemeigene Unterscheidungen (Operationen) vollzieht und somit Un-
terschiede (Wirkungen) erzeugt. Weil sich die Systeme in der Art der 
ihnen verfügbaren Operationen und ihren Organisationsformen un-
terscheiden, unterscheiden sich auch die Grund-Folge-Verhältnisse, die 
beobachtet werden können.

23	 Die folgenden Überlegungen stellen differenztheoretische Ansätze mit einem systemthe-
oretischen Einschlag in den Vordergrund. Dies dürfte insofern gerechtfertigt sein, als die 
Theorie der Differenztheorie vor allem in den Systemtheorien diskutiert und ausgebaut 
worden ist. Wie oben dargestellt hat hier insbesondere die soziologische Systemtheorie in 
der Lesart von Niklas Luhmann Wichtiges geleistet. In der Auseinandersetzung mit sei-
nem Werk haben Kritiker wie Schüler das differenztheoretische Denken weiterentwickelt.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Wie man sieht, wird die Problemstellung im differenztheoretischen 
Denken auf eine andere Ebene verschoben: Während die traditionelle 
Philosophie die Grund-Folge-Differenz vorrangig auf formale Syste-
me (Aussagensysteme, die anhand ihrer Textgestalt gedeutet wurden) 
anwandte, nutzt die Differenztheorie diese Differenz auch, um opera-
tive Systeme (›reale‹ Systeme, wie Lebewesen, oder beobachtbare Zu-
sammenhänge, wie Gesellschaften oder Naturereignisse) zu bestimmen. 
Heinz von Foerster hat für diese Verschiebung den Ausdruck circulus 
creativus geprägt (vgl. Foerster 1985, S. 66). Er wollte damit zeigen, dass 
das Beweisverfahren nicht auf ein klassifikatorisches Begründungsschema 
reduziert werden sollte, sondern auch für die Bestimmung eines prozes-
sual organisierten Bedingungsverhältnisses genutzt werden kann.24

Selbstverständlich wusste Ulrici dies nicht, da er ja am Beginn der 
Entwicklung steht, die erst lange nach seinem Tod in der Wissenschaft 
zur Ausarbeitung einer Differenztheorie geführt hat. Typischerweise 
ging dies im Modus der Problemorientierung so vor sich, dass für die 
Einnahme von Positionen Argumente vorgelegt und diese in der Aus-
einandersetzung der Prüfung und Kritik unterzogen wurden. Heinz 
von Foerster hat die Entwicklung des Problemniveaus mit der Unter-
scheidung First Order Cybernetic | Second Order Cybernetic beziehungs-
weise Kybernetik | Kybernetik der Kybernetik bezeichnet. Diese Unter-
scheidung macht deutlich, dass eine wissenschaftliche Position nicht 
aus dem Himmel fällt, sondern nur in den Auseinandersetzungen einer 
scientific community, die unter dem Anspruch geführt werden, einen 
Erkenntnisfortschritt systematisch zu klären, entwickelt werden kann. 

24	 Für viele Logikprobleme gilt weiterhin das klassifikatorische System der zweiwertigen 
Logik. Für die Begründung von operativen Zusammenhängen, die differenztheoretisch 
beschrieben werden, gilt hingegen ein wechselseitiges Bedingungsverhältnis, in dem die 
Organisation der Operationen systemisch konzipiert (Rekursivitätsprinzip) sowie nach 
Aktivitäten (Prozessen) und Komponenten (Teilen, Elementen, Strukturen) unterschie-
den wird. Das Wechselspiel der Komponenten und Aktivitäten wird funktional bestimmt, 
d.h. im Hinblick auf die Differenz zwischen den zu erfüllenden und den nachweislich 
erbrachten Leistungen beobachtet. Auch hier kommt die Unterscheidungslogik zum Ein-
satz, denn am Beginn muss entschieden werden, welche Systemgrenzen gezogen werden 
sollen. Die systemische Ordnung rekursiv organisierter Wechselspiele zwischen Aktivi-
täten und Komponenten (Selbstorganisation) kann ja in verschiedenen Auflösungsgraden 
beobachtet werden. Beobachtet man bspw. das Unterscheidungsverhalten eines Schülers, 
wird ein Individualsystem von seiner Umwelt unterschieden; beobachtet man hingegen 
gesellschaftliche Unterscheidungsmuster, wird ein Kollektivsystem von seinen äußeren 
und inneren Umwelten unterschieden. Zwischen diesen beiden Systemtypen gibt es eine 
differenziert skalierbare Fokussierung auf z.B. Klassen, peer groups, Familen, Vereins-
mannschaften, Lehrerkollegien, Bildungspolitikern usw. Mikroskopische Beobachtungen 
würden die Systemgrenzen enger ziehen und z.B. neurobiologische, hormonelle o.a. Be-
stimmungen von Grund-Folge-Verhältnissen anstreben. Astronomische Perspektiven wür-
den Systemtypen in den Blick nehmen, die Milchstraßen, Galaxien usw. im Hinblick auf 
Grund-Folge-Verhältnisse beschreibbar machen, für die es dann irgendwann nicht mehr 
möglich ist, eine zeitliche oder räumliche Systemgrenze anzugeben.

»… IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Die Kritik von Voraussetzungen (Annahmen, Begriffe, Modelle, Ziel-
setzungen etc.), auf die Kybernetiker zurückgriffen, führte ab der Mitte 
des 20. Jahrhunderts zur Entwicklung einer Kybernetik der Kybernetik. 
Aus unserer Sicht ist dies ein weiteres Beispiel für den Zirkel der Pro-
blemgenerierung (ausführlicher in Anhalt 2012b, S. 231ff.).

Ulrici als Vorläufer differenztheoretischen Denkens

Wir kennen keinen Text aus dieser Zeit, in dem Ulrici erwähnt wird. 
Das heißt aber nicht, dass er für diesen Zirkel keine Bedeutung gespielt 
hat. Mit seinen Überlegungen zur ›unterscheidenden Tätigkeit‹ dürfte 
er zumindest eine historische Vorläuferrolle gespielt haben. Zusammen 
mit anderen Autoren, deren Texte evtl. stärker rezipiert worden sind, 
hat er dazu beigetragen, dass in der Geschichte der Wissenschaft Mög-
lichkeiten und Grenzen der Theoriebildung ausgetestet wurden. Seine 
Texte gehören zu dem, was wir Grundlagenforschung nennen, denn 
sie problematisieren Voraussetzungen der Theoriebildung. Indem Ulri-
ci die ›unterscheidende Tätigkeit‹ thematisierte, spielte er Alternativen 
zu den bekannten Beweisverfahren durch, die zuvor noch nicht erprobt 
worden waren. Es wäre an dieser Stelle zwar voreilig, eine direkte Re-
zeptionslinie von Ulrici zur heute vorliegenden Differenztheorie zu 
ziehen. Es ist aber möglich, Gemeinsamkeiten aufzuzeigen, die Ulricis 
Argumentation mit heutigen Differenztheorien verbinden.

Ulrici argumentiert, indem er die Differenz, die es zu begründen gilt, 
als unbegründbar bezeichnet. Das tun beispielsweise auch Luhmann, 
Spencer Brown, von Foerster, Maturana, Varela und andere Vertreter 
des sog. Konstruktivismus. Ulrici demonstriert, wie auf dieser Grund-
lage weiterzumachen ist: Man kann nur auffordern, die Differenz anzu-
erkennen, das heißt mit ihr zu operieren: ›Triff eine Unterscheidung!‹ 
Die Begründung wird von Ulrici auf die Ebene der Beobachtung von 
Operationen verschoben: ›Wie wird die Geschichte des Unterscheidens 
fortgesetzt?‹ Ulrici beobachtet die Operationen, die in Texten im Sinne 
von Begründungsoperationen rekonstruiert werden können. Seine phi-
losophische Ausrichtung sieht es nicht vor, Operationen von realen Sys-
temen empirisch zu erforschen. Man kann in seinen Texten aber sehen, 
wie Unterscheiden als Grundoperation bestimmt werden kann. Es ist 
Textwissen, das hier rekonstruiert wird, und es sind Textoperationen, 
die hier rekonstruiert werden. Durch eine Lektüre seiner Texte kann 
man folglich Wissen über Unterscheidungen erwerben, mit dem man 
auch andere Unterscheidungen beobachten und beschreiben kann, weil 
man weiß, wie die Grundoperation des Unterscheidens differenztheore-
tisch begründet werden kann. Folgende Merkmale sind für Ulricis Ar-
gumentationsstrategie kennzeichnend:

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

1. Beobachte Unterscheidungen: Die Begründung wird von Ulri-
ci nicht in der Auszeichnung eines Ergebnisses gesucht, weil dies dazu 
führen würde, dass man eine Seite der Differenz zum Beispiel als die 
›richtige‹, ›wahre‹ oder ›bessere‹ Gewissheit respektive Evidenz qualifi-
ziert und die andere mit den entsprechenden Gegenwerten versieht.25 
Bei diesem Beweisversuch hätte man aber die Ausgangsunterscheidung 
vergessen, die ja die Freiheit zur Wahl einer Option erst eröffnet hat. 
Die Freiheit der Wahl und der Erkundung von Alternativen wäre zu-
nichte gemacht, wenn schon vor der Wahl feststehen würde, welche 
Seite gewählt werden muss, und im Vorfeld schon als entschieden gilt, 
was die ›richtige‹ im Unterschied zur ›falschen‹ Entscheidung ist. Eine 
solche Begründung ist typisch für Prüfungssituationen, also für Situati-
onen, die Ergebnisse in den Vordergrund stellen. Differenztheoretisch 
kann man nicht sinnvoll so argumentieren, weil man dazu ja auf eine 
Begründung zurückgreifen müsste, die nicht mehr von der Differenz 
ausgeht, sondern eine Seite aus der Differenz herauslöst und diese allein 
stark macht. Man würde von einer Einheit ausgehen, nicht von einer 
Differenz. Der Alternativvorschlag lautet deshalb: Sei dir gewiss, dass 
du mit Unterscheidungen operierst, deshalb triff eine Unterscheidung 
und kontrolliere die weiteren Entscheidungen durch Beobachtung der 
Auswirkungen der getroffenen Entscheidung(en), die in der Fortsetzung 
der Geschichte der Unterscheidungen nachgewiesen werden können!

2. Unterscheiden ist eine Methode: Ulrici weiß, dass seit der Kritik 
der reinen Vernunft in der Philosophie der Versuch unternommen wird, 
»die Beschaffenheit unseres Anschauungsvermögens« aufzuklären, weil 
man sich vorstellen kann, dass nicht »die Anschauung sich nach der 
Beschaffenheit der Gegenstände«, sondern umgekehrt »der Gegenstand 
(als Object der Sinne)« sich nach dem menschlichen Vermögen richtet 
(Kant KrV B XVII, 1787/1911, S. 12). Die Begründung für den wis-
senschaftlichen Anspruch auf geprüftes, sicheres Wissen wird von Ulrici 
deshalb auch nicht in der Auszeichnung eines spezifischen Gegenstandes 
gesucht. Die Welt der Gegenstände ist für ihn nicht in einem naiv re-
alistischen Verständnis geordnet, das heißt sie zwingt einem nicht alle 
Unterscheidungen gemäß dem Maßstab adaequatio rei et intellectus auf, 
sondern man kann auch Unterscheidungen wählen, um sich mit ihr zu 
befassen.26 Man entdeckt beziehungsweise erkennt immer wieder neue 

25	 So hatte man in der Tradition bspw. argumentiert, um Wahrheit als Übereinstimmung mit 
dem Sein (adaequatus rei et intellectus) zu begründen. Die bis zur Grundlagenkrise in der 
Logik allein maßgebliche Aristotelische Logik hatte dies gefordert.

26	 Das ist der Grund, warum Autoren des differenztheoretischen Ansatzes den wissenschaftli-
chen Erkenntnisfortschritt mithilfe der Methode inkongruenter Perspektivik (Burke) oder 
der Methode funktionaler Äquivalente (Luhmann) beschreiben, anstatt auf das Prinzip der 
Bestätigung (des Seins, des Schöpfungsaktes, der auctoritates, der Theorie, des Erfolgs z.B. 
bei der Besetzung von Stellen oder in der Einwerbung von Finanzmitteln etc.) zu setzen.

»… IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Zugänge und Beschreibungsvarianten, indem man nicht in direkter 
Zuwendung zu den Gegebenheiten (intentio recta), sondern in der Re-
flexion auf das Verhältnis zwischen sich und den Gegenständen (inten-
tio obliqua) Möglichkeiten und Grenzen der Orientierung in der Welt 
erkundt. Für solche Reflexionen ist die Differenz eine conditio sine qua 
non, weil ein Verhältnis immer nur aus mindestens zwei Relata besteht. 
Das gilt auch für ein Selbstverhältnis. Vor diesem Hintergrund schlägt 
Ulrici eine Orientierung an der Methode vor, die es entsprechend auf-
zuklären gilt. 

3. Unterscheidungen generieren Problemstellungen: Die Begründung 
sucht Ulrici auch nicht in der Auszeichnung einer wissenschaftlichen 
Theorie, eines Autors oder einer Schule. Nicht diese geben ihm vor, wel-
che Aufgaben ausgewählt und bearbeitet werden müssen. Ulrici schlägt 
eine Orientierung an Problemstellungen vor. Diese sind im Zirkel der 
Problemgenerierung geschärft worden und stellen den Theorien, Au-
toren und Schulen zum gegebenen Zeitpunkt spezifische Aufgaben, 
die diese annehmen oder ablehnen können. Sie tun dies mit eigenen 
Mitteln, also auch mit eigenen Begründungen, die wiederum im Zirkel 
der Problemgenerierung zum Gegenstand von Kritik gemacht werden 
können. Die Berufung auf die Fragen und Antworten einer theore-
tischen Position, eines Autors oder einer Schule käme demgegenüber 
einer drastischen Reduktion gleich. Die Möglichkeit zur Entwicklung 
der Theoriebildung wäre stark eingeschränkt, weil die Anknüpfungs-
punkte nicht im Problemraum der Wissenschaft gesucht würden. Man 
würde ja schließlich immer nur ins gleiche Zimmer der Pension Wis-
senschaft gehen, um aus dessen Fenster den Blick über die Landschaft 
der Probleme schweifen zu lassen. Was man von den anderen Zimmern 
aus sehen kann, bliebe verborgen. Wer differenztheoretisch denkt, 
kann auch diese Situation unterscheidungslogisch betrachten und die 
Entscheidung, dieses Zimmer zu wählen, in Relation stellen zu ande-
ren Entscheidungen, die zwar nicht zwingend getroffen werden müssen 
(das beweist ja die eigene Wahl eines Zimmers), die aber getroffen wer-
den können, wenn man die anderen Zimmer als mögliche Alternativen 
begreift. Eröffnet wird damit die Freiheit der Wahl der Anknüpfungs-
punkte im Problemraum der Wissenschaft. Für inter- und transdiszipli-
näre Forschungen ist dies eine nicht zu unterschätzende Option, denn 
nur dann, wenn die Tür zu einem anderen Zimmer aufgestoßen werden 
kann, sind solche Forschungen durchführbar. Ulrici scheint dies geahnt 
zu haben, wenn er den Blick auf die ›unterscheidende Tätigkeit‹ richtet. 
Sie bildet nach seiner Auffassung schließlich die Grundlage für alle Ori-
entierung im Problemraum der Wissenschaft und verlangt nach einer 
entsprechenden Reflexion im Sinne der Grundlagenforschung.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Fortsetzung der Geschichte von Unterscheidungen

Ulrici nimmt vorweg, was Luhmann unter Verweis auf Spencer Brown 
in die Anweisung gekleidet hat: ›Triff eine Unterscheidung!‹ Ulrici 
verlangt sinngemäß: ›Triff die Unterscheidung: Anwendung wissen-
schaftlicher Beweisverfahren oder keine Anwendung wissenschaftlicher 
Beweisverfahren!‹ Es müsste jedem einsichtig sein, dass er sich damit 
entscheidet, sich der Geschichte von Erwartungen auszusetzen, die in 
der Wissenschaft an ihn adressiert werden – wenn er sich für die An-
wendung wissenschaftlicher Beweisverfahren entscheidet. Er kann sich 
selbstverständlich auch um Orientierung in den ihn betreffenden Fra-
gen bemühen, indem er auf wissenschaftliche Beweisführungen verzich-
tet. Die Ausgangsunterscheidung präjudiziert ja keine Option. Sie gibt 
lediglich an, dass Optionen bestehen und er die Freiheit hat, selbst fest-
zulegen, wo die Geschichte fortgesetzt werden soll.

Die Aufforderung, sich für eine Seite zu entscheiden, um den Unter-
schied zu markieren, der für die Fortsetzung der Geschichte bekannt 
sein muss, wird von Ulrici nicht durch Zugriff auf externe Quellen be-
gründet. Er bleibt konsequent der differenztheoretischen Vorgehenswei-
se treu, wenn er schreibt, dass die unterscheidende Tätigkeit »notwen-
dig« darin besteht, »dass sie Unterschiede setzt«. Welche Entscheidung 
man auch immer trifft, »immer kann das Resultat nur ein gesetzter Un-
terschied sein« (Ulrici 1858, S. 83). Was auch immer nach der gefällten 
Entscheidung folgt, es werden Unterschiede sein, die in den Blick kom-
men.

Man sollte sich also nicht zu viel darauf einbilden, wenn man sich 
für eine der erwähnten Optionen entscheidet, um dort die Geschich-
te fortzusetzen. Im differenztheoretischen Verständnis hat man damit 
zunächst nicht mehr als eine Abgrenzung zu all dem vorgenommen, 
was nicht zu dieser Geschichte gehört (aber in der Fortsetzung der Ge-
schichte durchaus eine Rolle spielen kann). Insofern ist die differenz-
theoretische Aufklärung der Suche nach Orientierung eine Übung in 
Nüchternheit und Sachlichkeit, solange der Fokus auf die Methode des 
Unterscheidens gerichtet bleibt. Unterscheidungen produzieren Unter-
schiede – mehr zunächst nicht.

Bleibt der Blick im differenztheoretischen Verständnis nüchtern auf 
die Methode des Unterscheidens gerichtet, kann man mit der Anerken-
nung der wissenschaftlichen Beweisführung lediglich die Entscheidung 
für eine bestimmte Geschichte von Erwartungen an eigenes Verhalten 
verknüpfen, die fortgesetzt wird. Darüber hinausgehende Erwartungen 
gehören anderen Geschichten an.27 Jede dieser Geschichten plausibili-

27	 In diese tritt man ein, indem eine andere Unterscheidung zur Orientierung eigenen Ver-
haltens getroffen wird. Man nimmt bspw. an der Geschichte der religiösen Erwartungen 

»… IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

siert Erwartungen an eigenes Verhalten, die sich nach eigenen historisch 
gewachsenen Regeln ordnen.

In der modernen Wissenschaft besteht kaum noch Aussicht darauf, 
die Suche nach Orientierung und somit die Erwartungen an eigenes 
Verhalten in einer Geschichte zu ordnen. Die ›großen Erzählungen‹ 
über eine solche Geschichte sind vorbei, wie postmoderne Autoren mit 
Verweis auf Lyotard nicht müde werden zu betonen.28

Wenn diese Autoren betonen, dass es keine Regel für die Ordnung der 
Kombinationen gibt, die heute Aussicht auf allgemeine Zustimmung 
und verbindliche Durchsetzung haben kann, außer der, dass genau dies 
die Regel sei, dann ziehen sie eine Konsequenz aus der differenztheore-
tisch formulierten Aufforderung ›Triff eine Unterscheidung!‹, die Ulrici 
nicht gezogen hat. Ulrici fand noch Halt an Voraussetzungen, die zu 
seiner Zeit allgemein gemacht und die nur von wenigen in Frage gestellt 
wurden. Er begrenzte seine konsequente differenztheoretische Analyse 
auf philosophische respektive wissenschaftstheoretische und methodo-
logische Anliegen. In gesellschaftstheoretischen wie -politischen oder 
religiösen Fragen argumentierte er keineswegs differenztheoretisch. In 
diesen Fragen stand nicht eine Orientierung an Unterscheidungen, son-
dern eine Orientierung an ›Haltepunkten‹ im Vordergrund.

Vor diesem Hintergrund sind die Anschlussüberlegungen, die wir ge-
rade eingeflochten haben, als ein Kommentar zu Ulricis Argumentation 
zu verstehen. Dieser Kommentar geht an einigen Stellen über Ulricis 
Argumentation hinaus, indem er die Konsequenzen aufzeigt, die aus 
heutiger Sicht ins Auge gefasst werden können. Luhmann beispielswei-
se hat solche Konsequenzen aus soziologischer Perspektive gezogen. Da 
wir nicht beabsichtigen, eine werkgetreue Darstellung der Position Ulri-
cis zu bieten, steht auch in den folgenden Abschnitten das Potential des 
differenztheoretischen Ansatzes im Sinne des von uns vorgeschlagenen 
Verständnisses von Komplexitätsforschung im Mittelpunkt.

an eigenes Verhalten teil, wenn die Suche nach einer Antwort auf die Frage nach dem Sinn 
des Lebens in den Vordergrund tritt und sich von der Geschichte der wissenschaftlichen 
Erwartungen an eigenes Verhalten und anderen Geschichten abgrenzt, in denen wiederum 
andere Erwartungen an eigenes Verhalten die Aufmerksamkeit an sich binden.

28	 Dass sie damit ständig auf ein und die gleiche Beschreibung einer Geschichte einschwen-
ken, die für die Ordnung der Erwartungen alternativenlos angeboten wird, ist nicht zu 
übersehen. Man erkennt, dass auch die postmoderne Erzählung an die Ordnung von Er-
wartungen gebunden ist, dass sie einer spezifischen Geschichte nicht entfliehen kann. Es 
ist die Geschichte von Erwartungen, die mittels der Differenz regelgeleitetes | ungeregeltes 
Kombinieren von Beschreibungs- und Begründungsvarianten Orientierung stiftet.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Absolut und relativ

Im differenztheoretischen Denken »kann das Resultat nur ein gesetzter 
Unterschied sein« (Ulrici 1858, S. 83). Mag man seine Aussage auch 
zum Beispiel mit dem Anspruch auf Existenz des Gegenstandes verse-
hen, so wird differenztheoretisch doch nur gesagt werden können, dass 
auch diese Aussage einen Unterschied beschreibt und als eine Unter-
scheidung zu begreifen ist. Die Aussage beschreibt mittels einer Un-
terscheidung (existent | nicht existent) und der Gegenstand der Aussage 
wird unterschieden (x ist existent im Unterschied zu y). Wer solche Un-
terscheidungen verwendet und Unterschiede produziert, wird von der 
Differenztheorie zurückgefragt, warum diese und keine anderen Diffe-
renzen von ihm verwendet werden und ob es Alternativen zu dieser Ver-
wendungsweise gibt. Kann man den Gegenstand auch anders, das heißt 
mit anderen Unterscheidungen beschreiben? Wird berücksichtigt, dass 
der Gegenstand auch anders wahrgenommen werden kann?29

Mit Blick auf die Fortsetzung der Geschichte von Erwartungen kön-
nen die verwendeten Unterscheidungen thematisiert werden. Es ist 
zu erwarten, dass Unterscheidungen eine Geschichte haben, das heißt 
dass wir, so Ulrici, Unterscheidungen »nur nach-unterscheiden« und 
auf diese Weise »bereits gesetzte Unterschiede (gegebene Bestimmt-
heiten)« wiederholen (ebd.). Diesen Vorgang nennt er »auffassende 
Tätigkeit« (ebd.). Um Alternativen zu den gegebenen Bestimmtheiten 
erproben zu können, muss man »selbständig neue Unterschiede setzen« 
können (ebd.). Das gelingt, wenn man »einem Objekte überhaupt erst 
Bestimmtheiten gibt« (also zum Beispiel ein chemisches Element, ein 
Elementarteilchen oder eine Tierart, einen Stern oder eine neue Regel 
›entdeckt‹ beziehungsweise ›erfindet‹) oder »die Bestimmtheiten, die es 
hat, verändert«, indem man »es auf andre Weise als bisher unterschei-
det« (also zum Beispiel ein Kind nicht mehr als Empfänger von Wissen, 
sondern als Partner im Wissenserwerb versteht). 

Weil nicht von Einheit, sondern von Differenz ausgegangen wird, 
befasst sich die wissenschaftliche Theoriebildung im differenztheore-
tischen Verständnis mit einer Mehrheit von Gegenständen, die im Zu-
sammenhang erfasst werden. Thema der Theoriebildung ist deshalb die 

29	 Diese Fragen sind auch für die Wissenschaftshistoriographie von Interesse. Mit ihnen 
kann die Produktion von wissenschaftlichen Gegenständen zum Thema der Wissen-
schaftsreflexion gemacht werden. Man kann z.B. an die Neurowissenschaften die Frage 
richten, ob das Zentrale Nervensystem mit der Unterscheidung zentrale Steuerung | peri-
phere Umwelt beschrieben werden muss oder ob es Alternativen gibt? Man kann daran die 
Frage anschließen, was die neurowissenschaftliche Forschung dafür tut, dass Alternativen 
zu ihren ›Standardannahmen‹ entwickelt werden. Wird bspw. systematisch gefragt, ob es 
Alternativen zu einem Beschreibungsmuster gibt, das aus Leitungsbahnen, Knoten und 
Verzweigungen sowie Ummantelungen aufgebaut ist?

»… IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Bestimmung von Verhältnissen. Differenztheoretisch ist nach dem Sta-
tus der Gegenstände in den Verhältnissen, das heißt in ihren gegensei-
tigen Abhängigkeiten zu fragen.

Ulrici bleibt auch angesichts dieser Frage konsequent. »Nur durch ih-
ren Unterschied«, sind die Gegenstände »zwei und nicht Eins, nur in 
dem zwischen ihnen gesetzten Unterschiede erscheinen sie uns als zwei« 
(ebd., S. 84). Durch das Unterscheiden wird die Welt der Gegenstände 
aufgespannt, weil »wir mit dem Akte der Unterscheidung mindestens 
zwei Objekte in und für unser Bewusstsein setzen« (ebd., S. 83).

Die konstitutive Leistung des Unterscheidens besteht darin, dass dem 
Subjekt überhaupt erst Gegenstände als voneinander verschieden und 
auf sich bezogen entgegengesetzt werden. Innerhalb dieser Welt von 
Gegenständen sucht es nach Orientierung. Differenztheoretisch gelingt 
ihm dies, so Ulrici, indem es die Relationen zwischen den Gegenstän-
den erfassen und den Status der jeweiligen Gegenstände in diesen Rela-
tionen bestimmen.

Relational betrachtet ist jeder Gegenstand die Negation des anderen, 
denn »ihr Unterschied besteht darin, dass das Eine ist, was das And-
re nicht ist« (ebd., S. 84). Dieser Unterschied ist aber nicht absolut, 
sondern »nur relative Negation«, denn er gilt ja nur für die Relation, 
in der beide Gegenstände aufeinander bezogen werden (ebd.). Was 
Gegenstand A vom Gegenstand B unterscheidet, ist nicht »an sich« 
vom Gegenstand B verschieden, sondern Gegenstand A ist, relational 
betrachtet, »nur Nichtsein des Andern«, das heißt nur im Unterschied 
zum Gegenstand B weist Gegenstand A Merkmale auf, die Gegenstand 
B nicht aufweist (ebd.). Wer beispielsweise ›Mann‹ von ›Frau‹ unter-
scheidet, erkennt Merkmale am ›Mann‹, die der ›Frau‹ nicht zukom-
men. Dabei wird nicht auf das geschaut, was beiden Gegenständen, 
›Mann‹ und ›Frau‹ zum Beispiel in der Relation ›Mensch‹ | ›Tier‹ als 
Gemeinsamkeit (und gleichzeitig im Unterschied zum Relatum ›Tier‹) 
zugesprochen wird. Die Bestimmung der Gegenstände erfolgt also »nur 
darin, worin die Dinge voneinander unterschieden sind« (ebd.).

Betrachtet man beide Gegenstände in ihrem Status als Relata, so un-
terscheiden sie sich nicht. In der Relation werden Gegenstand A und 
Gegenstand B als »Stoff der unterscheidenden Tätigkeit« behandelt, je-
der Gegenstand ist »insofern dasselbe was das andre« ist (ebd.). Vergleicht 
man zum Beispiel ›Mann‹ und ›Frau‹, so behandelt man beide als Mo-
mente des Vergleichs. Man behandelt sie nicht als absolute Größen, die 
für sich bestimmt werden könnten. ›Mann‹ ist ›Mann‹ nur in Relation 
zu ›Frau‹ und ›Frau‹ ist ›Frau‹ nur in Relation zu ›Mann‹. Analog ver-
hält es sich mit allen anderen Vergleichen, wie zum Beispiel ›alt‹ | ›jung‹, 
›kompetent‹ | ›inkompetent‹, ›Erziehung‹ | ›keine Erziehung‹ usw.

Jeder Unterschied, den man an einem Gegenstand erfasst, »invol-
viert« daher »zugleich eine Beziehung oder ein Bezogensein der durch 

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

ihn unterschiedenen Objekte aufeinander« (ebd.). Die Subjekte erfas-
sen keine absoluten Merkmale an einem Gegenstand, sondern immer 
nur die Merkmale, die ihm im Unterschied zu einem anderen von ih-
nen gewählten Gegenstand und auch nur im Lichte der spezifischen 
Relation, in der beide Gegenstände von ihnen aufeinander bezogen 
werden, zugesprochen werden. Man kann ›Mann‹ von ›Frau‹ unter-
scheiden, indem man nach der Lebenserwartung fragt oder indem 
man nach der Leistungskraft unter Wettbewerbsbedingungen im Sport 
fragt. Man kann ›Mann‹ (oder ›Frau‹) auch von ›Kind‹ unterscheiden 
und zum Beispiel nach ›Wissen‹ oder ›Verantwortung‹ fragen. In jedem 
Vergleich wird eine andere Relation aufgespannt, das heißt ein anderes 
tertium comparationis gesetzt, das den Bezug stiftet. In jedem Vergleich 
werden zudem andere Relata gesetzt. Die Methode des Vergleichs bietet 
somit einen großen Spielraum für die kontrollierte Suche nach Alter-
nativen.

Mit Ulrici lassen sich aus der Beschreibung des Unterscheidens fol-
gende Schlussfolgerungen für die Theoriebildung ziehen:

1. »Zwei Dinge, zwischen denen jede Beziehung unmöglich wäre, 
könnten nicht unterschieden sein noch unterschieden werden« (ebd.).

2. Durch die Reflexion auf die unterscheidende Tätigkeit wird das 
Unterschiedene in einen Zusammenhang gestellt, denn »indem wir zwei 
Objekte von einander unterscheiden, richtet sich unsre Tätigkeit auf 
beide zugleich« (ebd.).

3. Indem man zusammenhängend denkt, stellt man Beziehungen 
durch Unterscheiden her: »In diesem Scheiden, das ein Zusammenfas-
sen voraussetzt, besteht der Begriff des Beziehens.« (ebd.)

4. Zusammenhänge können nicht als Totalität gedacht werden, son-
dern als in sich differenzierte Komplexe, deren Zuschnitt von der Wahl 
der Beziehungsmomente abhängt: »Die unterscheidende Tätigkeit setzt 
die Objekte in Beziehung zu einander, und die unterschiedenen Ob-
jekte, sofern sie unterschieden sind, stehen in Beziehung zu einander, 
das heißt ihr Unterschiedensein von einander ist zugleich ein Bezogen-
sein auf einander.« (ebd.)

5. Existenzaussagen erschöpfen sich nicht in deskriptiven Hinweisen 
(›Schau genau hin: dort ist es!‹). Vielmehr ist auch für die realen Ge-
genstände anzunehmen, dass sie in Beziehungen zueinander beschrie-
ben werden müssen: Für die realen Dinge »müssen wir auch annehmen, 
dass sie realiter auf einander bezogen sind: so viel Unterschiede, so viel 
Beziehungen zwischen ihnen« (ebd.).

6. Aussagen über die Realität sollten dementsprechend Aussagen über 
Differenzen und Beziehungen sein. Realistisch wäre demnach eine Ori-
entierung in der Welt, wenn sie den Unterschieden und Beziehungen 
Rechnung trägt, die den Gegenständen zugesprochen werden (können, 
müssen).

»… IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

7. Jede Differenz, die man verwendet, um Orientierung in der Welt 
der Gegenstände zu finden, ist selbst wiederum nur im Unterschied zu 
und in Beziehung auf andere(n) Differenzen zu bestimmen. Eine von 
den Subjekten verwendete Differenz darf selbst nicht absolut gesetzt 
werden. Jede Differenz ist ja nur im Unterschied zu anderen als diese 
Differenz bestimmt, das heißt keine Differenz kann von einer anderen 
»schlechthin und in jeder Beziehung unterschieden sein noch unterschie-
den werden« (ebd., S. 85). Es gibt keine absolute Differenz und mithin 
keine festgelegte Differenzenhierarchie. »Der absolute Unterschied ist 
vielmehr ebenso undenkbar als die absolute Identität.« (ebd.)

8. Bestimmt werden muss auch die Differenz zwischen einem Subjekt 
der Unterscheidung und der Objektwelt seiner Unterscheidungen, weil 
ohne etwas, das Unterscheidungsoperationen vollzieht, Unterschiedenes 
nicht vorstellbar ist (ebd.).

9. Mit Unterscheidungen und den Bestimmungen von Gegenständen 
als Produkten des Unterscheidens werden Geltungsansprüche verbun-
den. Unterscheiden ist kein l’art pour l’art, sondern eine ernsthafte Me-
thode zur Bestimmung von Gegenständen auf der Suche nach Orien-
tierung. In den Worten Ulricis: »Indem wir unterscheiden, setzen und 
fassen wir das gegenseitige relative Nichtsein der Objekte zugleich als 
ein Positives […]. Wenn wir Roth von Blau unterscheiden, so fassen wir 
allerdings Roth in seiner Beziehung auf Blau zunächst nur negativ als 
nicht Blau. Aber zugleich beziehen wir umgekehrt auch Blau auf Roth 
und fassen es damit als nicht Roth. Indem also Roth auf Blau und zu-
gleich Blau auf Roth bezogen wird, so wird damit implicite Roth auf 
sich selbst bezogen; und eben damit setzen wir dasselbe, was wir realiter 
als Nicht-blau gefasst haben, zugleich an sich, positiv, das heißt in Be-
ziehung auf sich selbst, als Roth.« (ebd., S. 85f.)

10. Existenzbehauptungen können nur als Bestimmungen Geltung 
beanspruchen, das heißt als Unterscheidungen. Aussagen über ein »Sein 
schlechtweg« sind nicht sinnvoll formulierbar, wenn man im differenz-
theoretischen Ansatz bleibt. Man kann sinnvoll nur über »bestimmtes 
Sein« sprechen, »bestimmt eben dadurch, dass es zugleich Bezogensein 
auf Andres und darin ein relatives Nichtsein ist«, denn es könnte ja 
auch anderes unterschieden werden (ebd., S. 86).

11. Differenztheorien operieren mit der Differenz von Position und 
Negation, da sie nicht ausbrechen können aus der gegenseitigen Abhän-
gigkeit von Bestimmtheit und Unbestimmtheit. »Nur dadurch, dass Etwas 
irgend eine Bestimmtheit hat oder erhält, ist es positiv Etwas; ohne alle 
Bestimmtheit. Als ein schlechthin Unbestimmtes wäre es ein rein Nega-
tives, und mithin ebenso undenkbar als das reine Nichts, weil es als solches  
das schlechthin Unterschiedslose und Ununterscheidbare wäre.« (ebd.)

12. Differenztheoretische Aussagen können nur Grade der Bestimmt-
heit und Unbestimmtheit zum Ausdruck bringen. Extreme Einseitig-

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

keiten oder absolute und totalitäre Aussagen sind im differenztheore-
tischen Ansatz nur um den Preis des Selbstwiderspruchs formulierbar: 
»Wie nur relative Unterschiedenheit und relative Identität denkbar ist, 
so kann es auch nur relative Unbestimmtheit, das heißt nur höhere und 
geringere Grade von Bestimmtheit geben.« (ebd.)

13. Der differenztheoretische Gegenstand weist positive und negati-
ve Bestimmungsaspekte auf. Er ist weder vollumfänglich erfasst, indem 
man seine nur ihm zukommenden Merkmale beschrieben hat, noch ist 
er vollständig bestimmt, indem man alles aufzählt, was ihn von ande-
rem unterscheidet. »Sonach können wir sagen: das Unterschiedene als 
solches ist das durch die unterscheidende Tätigkeit gesetzte Eine und 
Selbige, das in seiner Beziehung auf Andres relatives Nichtsein, zugleich 
aber in seiner Beziehung auf sich selbst positives Bestimmtsein ist.« 
(ebd.)

14. Alle differenztheoretischen Bestimmungen sind Beschreibungen 
von Zusammenhängen unter einem gewählten Gesichtspunkt (Kriteri-
um, Maßstab, tertium comparationis usw.). Deshalb führen alle Bestim-
mungen auf die Frage zurück, welcher Gesichtspunkt gewählt wurde. 
Differenztheoretisch formuliert: welche Differenz zur Bestimmung ge-
wählt wurde: »Fügen wir dagegen das positive Moment hinzu und set-
zen zum Beispiel dass A rund, B eckig sei, so bestimmen wir damit im-
plizite und notwendig zugleich die Beziehung, in der sie unterschieden 
sind. Denn indem wir damit angeben, worin ihre Unterschiedenheit 
bestehe, nämlich in dem Unterschiede des Runden und Eckigen, setzen 
wir implizite, dass sie in Beziehung auf ihre Gestalt von einander unter-
schieden seien (während sie in andern Beziehung einander gleich sein 
können).« (ebd., S. 93) Wer nach einer Alternative Ausschau hält, kann 
diesbezüglich fragen, warum die Momente im Hinblick auf ihre Ge-
stalt unterschieden werden sollen und kein anderer Unterscheidungsge-
sichtspunkt gewählt wird, denn »nur dadurch, dass die eine Beziehung 
auf einen andern Punkt als die andre geht, kann eine von der andern 
unterschieden sein, das heißt nur darin kann ihre Bestimmtheit beste-
hen« (ebd.).

15. Die Geschichte der Unterscheidungen prägt die Erwartungen, die 
an das Unterscheiden gerichtet werden, und sie wird ihrerseits durch 
diese Erwartungen geprägt. Eine Reflexion auf diese Geschichte kann 
zeigen, dass einige Differenzen zum gewohnheitsmäßigen Bestand des 
Unterscheidungsrepertoires einer Disziplin zu gehören scheinen, wäh-
rend andere wie selbstverständlich ausgeschlossen sind. Ulrici verdeut-
licht diesen Zusammenhang am folgenden Beispiel: Warum fällt es 
uns nie ein, schreibt er, »die Höhe dieses Tisches und die Farbe dieses 
Bogens Papier von einander zu unterscheiden«, und er antwortet: »es 
fehlt das tertium comparationis, der gemeinsame Gesichtspunkt, nach 
welchem sie sich auf einander beziehen und von einander unterscheiden 

»… IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

ließen« (ebd., S. 95). Im differenztheoretischen Verständnis wird der 
Gesichtspunkt gewählt. Selbstverständlich findet die Wahl unter kon-
kreten Bedingungen statt. Die Wahl enthält aber prinzipiell das Poten-
tial, alternative Entscheidungen zu treffen. Aus diesem Grund findet die 
Wahl der tertia comparationis unter den Bedingungen der Kontingenz 
statt. Die Gesichtspunkte können gewählt werden, das heißt sie sind 
nicht notwendig, aber möglich.30 

16. Eine Reflexion auf die Möglichkeiten und Grenzen der Theorie-
bildung muss »unterschiedliche Punkte gleichsam vor Augen haben, 
auf welche sie die zu unterscheidenden Objekte bezieht« (ebd., S. 93). 
Durch eine solche Reflexion wächst das Wissen über die Kombinations-
möglichkeiten an, die der Theoriebildung zur Verfügung stehen. Man 
weiß, welche Vergleichsgesichtspunkte bislang eingesetzt wurden und 
nach wie vor in der Geschichte der Disziplin erwartet werden. Dies er-
öffnet eine Gelegenheit zum Nachdenken über und Erproben von Al-
ternativen. Eine Reflexion dieser Art zählt zur disziplinären Grundla-
genforschung, denn sie thematisiert »die Gesichtspunkte, nach denen 
sie verfährt« (ebd., S. 94).

17. Deren Bestimmung dient der methodologischen Selbstaufklärung 
einer Disziplin. Indem die Reflexion die Kombinationsmöglichkeiten 
der Theoriebildung thematisiert, klärt sie auf über die »Beziehungs-
punkte, durch die ihr Verfahren geleitet wird, und insofern können sie 
die Normen ihres Tuns genannt werden« (ebd.). Die theoriegeleitete re-
flexive Ordnung der Methoden einer Disziplin, ihre Methodologie, gibt 
im differenztheoretischen Verständnis keine absoluten Normen vor, 
sondern die durch Einsatz von Differenzen in der Geschichte der Diszi-
plin jeweils reflexiv bestimmten.

4. »Unterscheiden Sie zuvörderst …«
Johann Friedrich Herbarts differenztheoretischer Ansatz

Wenn wir historisch einen weiteren Schritt zurückgehen, um nach Vor-
läufern des differenztheoretischen Denkens zu suchen, dann stoßen wir 
auf das Werk von Johann Friedrich Herbart.

Dieser hat nicht nur darauf hingewiesen, dass die Abhängigkeiten ei-
ner Disziplin im Wissenschaftssystem von dieser selbst kontrolliert wer-
den müssen, und deshalb von der Pädagogik gefordert, einen eigenen 
»Forschungskreis« aufzubauen, in dessen Mitte sie ein »selbständiges 

30	 An diesem Punkt greift Ulrici auf einen ›Haltepunkt‹ zurück. Er kann noch nicht die 
Kontingenz akzeptieren, die einer freien Wahl der Unterscheidungen gleichkommt. Statt 
dessen vermutet er, dass die ›richtige‹ Wahl der Unterscheidungsgesichtspunkte »unwill-
kürlich und unbewusst« den seit Aristoteles bekannten logischen Kategorien folgt (Ulrici 
1858, S. 95). Das sei schon beim Kind zu beobachten.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Denken […] cultiviren möchte« (Herbart 1806/1964, S. 8). Indem sie 
forscht, gewinnt sie die Möglichkeit, durch die selbständige Kontrol-
le von Abhängigkeiten eine Fremdregierung abzuwehren, und damit 
ihre spezifische Orientierung an »einheimischen Begriffen« und eigenen 
Forschungen (ebd.). Der Ertrag wissenschaftlicher Forschungen besteht 
für Herbart darin, »mehrere und verschiedene Standpunkte«, also die 
spezifische Perspektivität wissenschaftlicher Problemstellungen und Be-
arbeitungsformen darzubieten (ebd.). Das ist ein für die damals in Ent-
stehung begriffenen modernen Demokratien eminent wichtiger Ertrag, 
setzt er doch jeden Interessierten damit in den Stand, sich in Fragen der 
Erziehung nach verschiedenen Seiten umzusehen und ein eigenes Urteil 
zu fällen, das Einseitigkeiten vermeidet, weil die Perspektivität der Er-
kenntnisgewinnung nicht unterschlagen wird.

Herbart hat darüber hinaus auch eine Form der Theoriebildung be-
gründet, die Beschreibungen der Erziehung mit einer Differenz kon-
frontiert, die es vorher nicht gab und die eine neue Orientierung er-
möglichte. Die Einführung dieser Differenz wird mit dem Beginn der 
Pädagogik als Wissenschaft verbunden.

Den Beginn der Pädagogik als Wissenschaft dokumentiert ein Text, 
den Herbart 1802 als junger Dozent vorgetragen hat.31 Das Fragment 
trägt den Titel »Zwei Vorlesungen über Pädagogik«. In der ersten Vorle-
sung legt Herbart den Plan dar, dem seine Vorlesung folgt. Dieser gibt 
Aufschluss darüber, was Herbart meint, wenn er sagt, dass man in eine 
Pädagogik als Wissenschaft einführen solle.

Die ›Vorlesungen‹ sind in einem zweifachen Sinne ein Anfangstext: 
Auf der einen Seite sind sie ein Gründungsdokument der Pädagogik als 
wissenschaftlicher Disziplin, auf das seither immer wieder verwiesen 
worden ist, um auf einen historischen Anfangspunkt aufmerksam zu 
machen. Auf der anderen Seite beschäftigt sich der Text mit dem Thema 
›Anfang pädagogischen Denkens‹. Herbart fragt, wie der Anfang einer 
pädagogischen Vorlesung beschaffen sein sollte.

Er wählt keinen externen Anfang, der das pädagogische Denken ei-
ner Logik der Deduktion unterordnen würde, weil es nur darum gehen 
könnte, die Disziplin nach Aufgabe und Funktion von den externen 
Ansprüchen her zu bestimmen. Herbart gründet die pädagogische The-
oriebildung auf einer Differenz. Diese Wahl eröffnet einen nie zuvor 
dagewesenen Spielraum. Es wird nun möglich, die Theorie entlang von 
Unterscheidungen zu ordnen, die selbst kontrolliert werden.

31	 Dieser Text liegt vor als Fragment in den Sämtlichen Werken, die Karl Kehrbach, Otto 
Flügel und Theodor Fritzsch von 1887 bis 1912 in 19 Bänden herausgegeben haben. 1964 
und 1989 sind die Bände im Neudruck erschienen.

»UNTERSCHEIDEN SIE ZUVÖRDERST …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Das Problem des Anfangs

Herbarts Argumentation weist eine selbstbezügliche Struktur auf: Er be-
handelt das Problem des Anfangs einer pädagogischen Vorlesung am 
Anfang seiner pädagogischen Vorlesung. Indem er dies tut, rechtfertigt  
er seinen eigenen Beginn. Die selbstreferentielle Argumentation hat 
eine spezifische ›Architektur‹: Herbart lehnt zunächst vier mögliche An-
fänge für eine Vorlesung der Pädagogik ab, bevor er einen fünften An-
fang erläutert, der seine Zustimmung findet.

Für die Studenten, die Herbarts Vortrag damals gehört haben, könnte 
der Eindruck entstanden sein, dass Herbart diesen Anfang favorisiert 
habe, weil nach der Ablehnung der kritisierten Alternativen kein anderer 
Ausweg mehr blieb. Der favorisierte Anfang wäre dann allerdings nur 
eine ›Notlösung‹, zu der Herbart gegriffen hätte, weil keine weiteren Al-
ternativen für einen Vorlesungsbeginn zur Verfügung gestanden hätten.

Wenn der von Herbart gewählte Anfang in dieser Weise verstanden 
wird, dann besteht das Risiko, dass Herbarts Entscheidung für diesen 
(und keinen anderen) Anfang nicht gebührend gewürdigt wird. Über-
sehen würde dann mitunter die Entscheidung für eine spezifische Form 
der Theoriebildung, für die Herbart Gründe angeführt hat. Wir möchten 
Herbarts Entscheidung und ihre Begründung deshalb eigens betonen, 
um zu zeigen, worin die Bedeutung der von Herbart eingenommenen 
Position für die pädagogische Theoriebildung besteht.32

Herbart macht es seinen Zuhörern beziehungsweise Lesern einfach. 
Er hat die erste Vorlesung nämlich nach einem leicht durchschaubaren 
Schema eingeteilt: Der Text ist in zwei Teile gegliedert. Im ersten Teil 
erläutert Herbart seine Ablehnung von vier Anfängen einer pädago-
gischen Vorlesung. Der zweite Teil des Textes ist eine Explikation des 
von Herbart gewählten Anfangs.

Definition

Herbart lehnt es ab, eine Vorlesung der Pädagogik mit einer Definiti-
on der Erziehung zu beginnen. Eine Definition setzt eine Unterschei-
dung, die ausschließt, was nicht zum Definiendum gehört, und die 

32	 Auffällig ist, dass die Herbart-Forschung genau diesen Punkt bisher mehr als stiefmütter-
lich behandelt hat: Uns ist kein Text bekannt, in dem die Entscheidung Herbarts für ei-
nen spezifischen Anfang pädagogischen Denkens vor dem Hintergrund seiner Ablehnung 
möglicher Alternativen in den ›Vorlesungen‹ von 1802 systematisch behandelt worden ist. 
Die Aufmerksamkeit hätte sich dazu auf die ersten drei Druckseiten richten müssen, weil 
auf ihnen die Entscheidung für eine spezifische Form der Theoriebildung fällt. Die Herbart-
Forschung hat diese Seiten kaum beachtet und sich ausschließlich mit den 7 Druckseiten 
befasst, in denen Herbart das Theorie-Praxis-Verhältnis behandelt.

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

einschließt, was dem Definierten zugerechnet wird. Um beurteilen zu 
können, ob eine spezifische Definition sinnvoll am Anfang einer päda-
gogischen Vorlesung steht, müssen folglich das Eingeschlossene und das 
Ausgeschlossene zusammen erfasst werden. Denn, so Herbart, »wer das 
Abzuscheidende nicht im Auge hat, dem zeigt die Definition nicht, was, 
noch auch wie richtig sie ausgeschlossen habe. Sie ist dann mehr Über-
raschung, als Unterstützung des eignen Denkens« (Herbart 1802/1964, 
S. 281). Man muss also schon wissen, was von der Definition ausge-
schlossen wird, zum Beispiel was Erziehung nicht ist, um eine Definiti-
on der Erziehung geben zu können, die die Merkmale erfasst, die dem 
Definiendum zugerechnet werden müssen.

In diesem Sinne fungiert eine Definition als Sprachregelung. Sie teilt 
mit, dass mit der Verwendung eines Wortes eine bestimmte – definito-
risch festgelegte – Bedeutung verbunden ist. Das Wort ist ein Ausdruck 
für … Die Festlegung eines Ausdrucks auf eine bestimmte Bedeutung 
richtet sich nach der Theorie, in deren Kontext Begriffe definiert wer-
den müssen, um eine möglichst eindeutige Sprache zu ermöglichen und 
Missverständnisse zu vermeiden. Es kann deshalb vorkommen, dass 
ein und dasselbe Wort in verschiedenen Theorien jeweils andere Be-
deutungen mit sich führt. So ist zum Beispiel das Wort ›Verdrängung‹ 
unterschiedlich definiert, je nachdem, ob es in der Psychoanalyse, der 
Schifffahrtskunde oder dem Buchdruckgewerbe verwendet wird. Weil 
es im jeweiligen Kontext um Kommunikation über Bedeutungen geht, 
spielt der angemessene Gebrauch der Begriffe überall eine große Rolle. 
Wer ein Wort nicht begriffsgemäß zu verwenden versteht, wird leicht 
als Laie auf einem Gebiet erkannt.

Herbart dürfte diese Zusammenhänge im Kopf gehabt haben, als er 
sich entschloss, den Studenten mitzuteilen, dass eine Sprachregelung 
nicht an den Anfang einer Vorlesung gehört. Seine Studenten würden 
zu diesem Zeitpunkt ja gar keine Möglichkeit haben, die Definition als 
richtig oder falsch zu bewerten. Das können sie schließlich erst, wenn 
ihnen die Theorie bekannt ist, in der und für die eine Definition sinn-
voll ist oder nicht.

Damit steht man aber nicht am Anfang des pädagogischen Denkens –  
man kennt das Ergebnis ja schon –, sondern am Ende. Eine Definition 
ist nach Herbart also nicht als Anfangs-, sondern als Endpunkt einer 
Bestimmung der Erziehung zu verstehen. Sie soll nicht am Anfang des 
pädagogischen Denkens stehen, sondern dieses liefert erst das Material 
für Definitionen. Natürlich weiß Herbart, dass jeder eine Vorstellung 
von dem hat, was unter Erziehung zu verstehen ist. Es wäre deshalb 
nicht sinnvoll, am Beginn der Vorlesung die Abstinenz von solchen 
Vorstellungen einzufordern. Diese Forderung würde sich selbst ad ab-
surdum führen, da niemand in der Lage ist, einen Begriff ›rein‹ zu den-
ken.

»UNTERSCHEIDEN SIE ZUVÖRDERST …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Herbart verlangt aus diesem Grunde von seinen Zuhörern nicht, rei-
ne und unreine Begriffe der Erziehung auseinanderzuhalten. Er greift 
vielmehr auf die Erfahrung zurück, dass Studenten für gewöhnlich am 
Beginn ihres Studiums weniger wissen als an dessen Ende. Deshalb will 
er »aus dem rohen Gedanken, an den uns schon das bloße Wort Erzie-
hung erinnert, die Hauptmerkmale soweit herausheben, als nöthig ist, 
um die Fäden der fernern Untersuchung anzuknüpfen« (ebd.). Das ist 
ein Vorschlag, der lediglich Praktikabilität für sich beanspruchen kann. 
Mehr scheint Herbart an dieser Stelle auch gar nicht zu verlangen. So-
lange ein Gedanke nicht systematisch ›bearbeitet‹ worden, sondern er, 
wie Herbart sagt, noch ›roh‹ ist, spricht viel für diesen praktikablen Vor-
schlag. Er bringt nämlich die durch zahlreiche Erfahrungen bestätigte 
Auffassung zum Ausdruck, dass erst durch die Arbeit am ›rohen‹ Ge-
danken ein differenziertes und bestimmtes Wissen erworben wird. Statt 
mit einer Definition der Erziehung zu beginnen, startet Herbart also 
mit der Erfahrung, dass erst durch eine spezifische Form der Anstren-
gung – nämlich durch pädagogisches Denken – das Wissen erworben 
wird, das es ermöglicht, das Eingeschlossene und das Ausgeschlossene 
einer Definition zusammen in den Blick zu nehmen.

Lobrede

»Ebensowenig eine Lobrede!« schreibt Herbart. Lob- oder Festreden 
auf die Erfolge einer Wissenschaft sind nämlich nur dann sinnvoll, 
wenn die Wissenschaft schon Erfolge vorzuweisen hat. Die Pädagogik 
sollte nicht mit Lobreden beginnen, meint Herbart 1802. Der Grund 
ist schlicht: Sie hat noch keine Erfolge vorzuweisen, die zum Gegen-
stand von Lobreden gemacht werden könnten. Lob- und Festrednern 
der Pädagogik liegt deshalb kein Material vor, über das sie sich auslassen 
könnten. »Die Kunst der Jugendbildung« sei »selbst noch eine jugend-
liche Kunst«, die sich in einer Übungsphase befände und die zugeben 
müsse, »dass ihre bisherigen Versuche sie mehr über das, was zu vermei-
den, als über das, was zu thun sey, belehrt haben« (ebd.). 

Wer in dieser Situation Lobreden hält, kann weniger etwas über die 
»wirklichen Leistungen« sagen als über die »Hoffnungen«, die man für 
die Zukunft hegt (ebd.). Für den Anfang einer Vorlesung der Pädagogik 
verlangt Herbart deshalb etwas anderes. Er möchte seine Zuhörer so 
in das Sachgebiet einführen, dass »die Achtung, welche Sie gewiss der 
Pädagogik schon mitbringen, mehr zum Vertrauen und vielleicht zur 
Verehrung sich erhöhen« (ebd., S. 282) kann.

Lob ist in diesem Verständnis nicht das angemessene Format, um in 
eine Wissenschaft einzuführen. Wer die Erfolge – die Begeisterung in 
der breiten Bevölkerung, die Zustimmung durch Potentaten, die Bevor-

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

zugung bei der Vergabe von Zuschüssen usw. – erwähnt, spricht nicht 
über die wissenschaftlichen Anteile der Erziehungswissenschaft. Eine 
Vorlesung gehört für Herbart aber zur Wissenschaft. Deshalb müssen 
in ihr die ›wirklichen Leistungen‹ und die Leistungsfähigkeit einer Dis-
ziplin sachangemessen behandelt werden. Dies kann gelingen, wenn die 
grundlegenden Problemstellungen, die bereits entwickelten Methoden, 
die Kontextbedingungen und vieles andere mehr, das erkennen lässt, 
wie eine Disziplin wissenschaftlich ›arbeitet‹, der kritischen Prüfung un-
terzogen wird. Loben kann man später, was dabei herauskommt – die 
Disziplin wird weiter ›arbeiten‹.

Geschichte

»Eben so wenig Geschichte!« meint Herbart. Zur Geschichte der Wis-
senschaft zählen für ihn alle vergangenen Ereignisse, die zum aktuellen 
Stand der Wissenschaft beigetragen haben. Angesichts dieser Fülle 
fragt Herbart: »Wer vermag den Werth dieser Versuche zu würdigen, 
und, wo darin Rückgang oder Fortgang sey, zu bemerken?« (ebd.) Das 
könnte nur derjenige, der »den besten und kürzesten Weg […] über-
sieht«. Er ist in der Lage, den Gang der Geschichte nach Maßgabe von 
»Hauptideen« einzuteilen, »nach denen die mannigfaltigen Versuche, 
von denen die Geschichte erzählt, beurtheilt werden können« (ebd.). 
Er vermag »bei unrichtigen Maaßregeln die richtigen Absichten he-
rauszufinden und zu schätzen« und »demjenigen, was Übertreibung 
und Schwäche verfehlten, das rechte Maaß nachzuweisen« sowie »das 
Wahre, das Wichtige, vom Unbedeutenden, Irrigen und Gefährlichen 
gehörig zu trennen« (ebd.). Wer das kann, hat einen Plan vom Ablauf 
der Geschichte.

Herbart verzichtet darauf, seine Zuhörer damit zu beeindrucken, 
dass er ihnen einen solchen Plan vorlegt. Er weiß, dass es einem Men-
schen nicht möglich ist, sich aus dem Gang der Ereignisse herauszu-
nehmen, um einen Standpunkt einzunehmen, von dem aus der Gang 
der Ereignisse überblickt und an einem ungeschichtlichen Maßstab ge-
messen werden kann. Die Einteilung der Geschichte in ›richtige‹ und 
›falsche‹ Wege und die Beurteilung der ›besten‹ Entscheidungen für 
den Gang in die Zukunft würden einen solchen unmöglichen Stand-
punkt nötig machen (vgl. Nagel 1986/1992). Das sollte man nicht 
versuchen. Herbart verlangt von seinen Zuhörern deshalb lediglich, sie 
sollten sich »den gegenwärtigen Zustand dieser Kunst [sc. die Päda-
gogik] hinreichend deutlich vor Augen stellen« (Herbart 1802/1964,  
S. 282). Das ist eine Forderung, die erfüllt werden kann, wenn die Stu-
denten Wissen aus zwei Quellen schöpfen: erstens aus ihren eigenen 
Erfahrungen mit Erziehung, soweit sie sich an diese erinnern können, 

»UNTERSCHEIDEN SIE ZUVÖRDERST …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

und zweitens aus Lehrbuchwissen, wie es in einem guten Buch, wie zum 
Beispiel »Niemeyer’s Grundsätze der Erziehung« (ebd., S. 282f.), zur 
Verfügung gestellt wird.

Mit dieser Forderung entspricht Herbart zwei wichtigen Einsichten: 
Die erste Einsicht lautet, dass jeder schon etwas weiß, das er mit ›Er-
ziehung‹ verbindet. Daran kann man anknüpfen, um die theoretischen 
Erläuterungen auf anschauliche Beispiele oder konkrete Meinungen zu 
beziehen. Es lässt sich auf diese Weise leicht die Perspektivität verdeut-
lichen, die der Erziehung wie ihrer Diskussion eingeschrieben ist. Die 
zweite Einsicht besteht darin, dass der Maßstab für Diskussionen über 
Erziehung nicht in den individuellen Meinungen zu finden ist, sondern 
allererst durch die wissenschaftliche Auseinandersetzung über dieses The-
ma sowie die facheinschlägige Forschung begründet werden kann. Wich-
tige Fachtexte dokumentieren das Anspruchsniveau der Problemorien-
tierung zum gegebenen Zeitpunkt in der Geschichte der Disziplin und 
sind deshalb geeignet, dem Nachwuchs Orientierung zu bieten.

Überblick

»Auch keinen Überblick!« Mit diesem Ausruf setzt Herbart seine Er-
läuterung fort. Was würde ein Überblick über die Theorie, die Herbart 
vertritt, den Zuhörern bringen? Herbarts Antwort ist: kein Begriffsver-
ständnis. Die Studenten würden die Begriffe, die in Herbarts Theorie 
eine spezifische Funktion erfüllen, wie zum Beispiel »Unterricht, der zu-
gleich Erziehung sey«, synthetische und analytische Unterrichtsmethode, 
ästhetische Darstellung der Welt als »Ideal der Erziehung« oder »die Bil-
dung der Phantasie und des Charakters«, in die die pädagogische Aufga-
be eingespannt ist, zwar hören – aber würden sie diese auch »verstehen« 
(ebd., S. 283)? Herbart meint: Nein. 

Die Ablehnung dieses Anfangs mag überraschen, weil heute doch 
nicht nur Dozentinnen und Dozenten zu Beginn einer Vorlesung ›Glie-
derungen‹ verteilen, um den Studentinnen und Studenten eine erste 
grobe Orientierung zu geben, sondern auch die Studentinnen und Stu-
denten oft mit Nachdruck einfordern, dass man ihnen eine Übersicht 
aushändigen möge, damit sie darüber informiert sind, was wann ›dran-
kommt‹. Wenn Herbart diese Forderung ablehnt, dann wird er womög-
lich gedacht haben, dass dieser Wunsch nach Orientierung aus sach-
haltigen Gründen hinter einer anderen Forderung zurückstehen sollte. 
Eine Übersicht wird die Ausdrücke auflisten, die Themen bezeichnen, 
die an dem jeweiligen Veranstaltungstermin behandelt werden sollen. 
Was aber ist damit gewonnen, wenn Studenten mit Termini konfron-
tiert werden, mit deren fachlicher Behandlung sie erst in den Sitzungen 
vertraut gemacht werden? Herbart befürchtete wohl, gegen vorgefer-

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

tigte Hemmungen, Annahmen, Vorurteile und Halbwissen anreden zu 
müssen, wenn er die Fachausdrücke vorab nennt. In seinen Augen wa-
ren die Studenten ausreichend informiert, wenn sie erfuhren, wann die 
Sitzungen stattfinden sollten.

Mit einem Überblick über die eigene Theorie sollte man seine Vor-
lesung also auch nicht beginnen. Ein Überblick setzt nämlich voraus, 
was erst noch erworben werden muss: ein Verständnis der Begriffe, mit 
denen das pädagogische Denken operiert, um Erziehung zu bestimmen. 
Am Beginn der Vorlesung müssten die Studenten schon verstanden ha-
ben, was ihnen Herbart im Laufe der Vorlesung erst darlegen kann. Sie 
müssten die Arbeit am ›rohen‹ Gedanken bereits hinter sich haben, die 
am Anfang der Vorlesung noch vor ihnen steht.

Damit sind die vier Anfänge markiert, die Herbart ablehnt: Definiti-
on der Erziehung, Lobreden auf die Disziplin, Geschichte der Pädago-
gik und Überblick über die eigene Theorie. Welche Alternative schlägt 
Herbart vor?

Methode

Herbart bringt seinen eigenen Vorschlag für den Anfang pädagogischen 
Denkens in einem Satz zum Ausdruck, den er im Text besonders her-
vorhebt. Er steht als ein eigenständiger Absatz zwischen dem Teil, der 
aus den vier abgelehnten Anfängen pädagogischen Denkens besteht, 
und der Explikation der eigenen Position. Der Satz lautet wie folgt: 
»Mehr hoffe ich dazu beyzutragen, indem ich jetzt über die Art, wie ich 
meinen Gegenstand in diesen Vorlesungen zu behandeln denke, mich 
Ihnen vorläufig erkläre.« (ebd., S. 283)

Die Art, wie man einen Gegenstand behandelt – das ist die Methode 
der Gegenstandsbestimmung. Herbarts Plädoyer für einen Anfang setzt 
also auf die Methode. Der Begriff ›Methode‹ (gr. ὅ μέθοδος, méthodos) 
bezeichnet den Weg oder Gang einer Untersuchung in dem Sinne, dass 
ein Regeln folgendes Verfahren zur Erlangung wissenschaftlicher Er-
kenntnisse vorliegt.33 

Auch die Anwendung einer Methode kommt um einen Anfang nicht 
herum. Welche Regel stellt Herbart an den Beginn des pädagogischen 
Denkens, das methodisch verfährt? Die Regel lautet: Beginne mit einer 
Unterscheidung! Herbart setzt seinen Vorlesungstext nämlich mit der 
Aufforderung fort: »Unterscheiden Sie zuvörderst …«. Herbart beginnt 
das pädagogische Denken also mit einer Differenzannahme.

33	 Im Unterschied zur Methodik (methodiké téchnē, die Kunst des planmäßigen Vorgehens 
bzw. die Wissenschaft von der Verfahrensweise einer Wissenschaft) bzw. zur Methodologie 
(Theorie der wissenschaftlichen Methoden).

»UNTERSCHEIDEN SIE ZUVÖRDERST …«

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Eine Unterscheidung kann nicht vollzogen werden, ohne dass man 
gleichzeitig das, was voneinander unterschieden wird, kennzeichnet. 
Man bezeichnet, was man unterscheidet, und man unterscheidet, in-
dem man bezeichnet. In diesem Sinne vervollständigt Herbart den Satz: 
»Unterscheiden Sie zuvörderst die Pädagogik, als Wissenschaft, von der 
Kunst der Erziehung.« (ebd., S. 283) 

Mit dieser Kennzeichnung hat Herbart die erste Regel der Methode 
für seine Zuhörer deutlich gemacht: Seine Vorlesung startet mit einer 
Unterscheidung zwischen der Pädagogik als Wissenschaft auf der einen 
Seite und der Kunst der Erziehung auf der anderen Seite. Er teilt seinen 
Zuhörern auch mit, welche Merkmale auf der einen beziehungsweise 
anderen Seite zu finden sind. Die Pädagogik als Wissenschaft versteht 
er als eine »Zusammenordnung von Lehrsätzen, die ein Gedankengan-
zes ausmachen«. Diese »Zusammenordnung« werde durch »philosophi-
sches Denken« gewonnen, das darauf abzielt, die jeweiligen Sätze bis 
auf Prinzipien zurückzuführen beziehungsweise aus diesen abzuleiten 
(ebd., S. 284). Die »Kunst der Erziehung« ist hingegen eine »Summe 
von Fertigkeiten, die sich vereinigen müssen, um einen gewissen Zweck 
hervorzubringen« (ebd.). Kennzeichen der »Kunst« ist »stetes Handeln« 
(ebd.), das sich nur an den Resultaten der zweckgerichteten Vereini-
gung von Fertigkeiten orientiert. 

Nachdem diese Unterscheidung vorgenommen worden ist, fragt Her-
bart, auf welcher Seite der Unterscheidung die Vorlesung fortgesetzt 
werden soll. Seine Antwort lautet: »Unsere Sphäre ist die der Wissen-
schaft.« (ebd.) Auf welcher Grundlage baut also die Pädagogik? Mit 
Herbart kann man sagen, dass die Pädagogik auf eine Differenzannah-
me setzt: Will sie Wissenschaft sein, muss sie die Differenz zwischen 
sich als dem Bemühen um Klärung eines Sachverhalts und der Erzie-
hung als ihrem Gegenstand berücksichtigen. Am Beginn des pädago-
gischen Denkens steht nach Herbart eine Differenzannahme, und diese 
Annahme sorgt für eine Unterscheidung zwischen wissenschaftlichem 
und nichtwissenschaftlichem Denken über Erziehung.

5. Auf der Suche nach möglichen Welten
Theoriebildung auf differenztheoretischer Grundlage 

Die erziehungswissenschaftliche Komplexitätsforschung argumentiert, 
dass jede Beschreibung Voraussetzungen in Anspruch nimmt, die in den 
Beschreibungen selbst nicht zum Problem gemacht werden können, 
und dass es letztlich die Differenzen zwischen diesen Voraussetzungen 
sind, die die Komplexität der Situation erzeugen, in die erziehungswis-
senschaftliche Theoriebildung und Forschung eingebettet sind. Theo-
riebildung in der Erziehungswissenschaft lässt sich in der Folge als die 

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

fortwährende Kombination, Auflösung und Rekombination von Diffe-
renzen beschreiben. In diesem Sinne werden Differenzen einerseits zum 
Einsatz gebracht und fungieren sie als Ausgangspunkt erziehungswissen
schaftlicher Theoriebildung. Andererseits avancieren Differenzen in der 
Erziehungswissenschaft aber auch zum Gegenstand der Reflexion, das 
heißt sie werden geprüft, problematisiert und mit Alternativen kon-
frontiert.

›Haltepunkte‹

Die Voraussetzungen einer Beschreibung, das heißt die jeweils in An-
spruch genommenen Annahmen, Begriffe, Argumentationsfiguren, 
Denkmuster, Methoden usw. erfüllen die Funktion von ›Haltepunkten‹. 
Diese Funktion besitzt zwei Aspekte: Zum einen stiften ›Haltepunkte‹ 
einer Theorie den ›Halt‹, den diese benötigt, um einen Sachverhalt 
überhaupt zur Darstellungen bringen zu können (Entlastungsfunkti-
on). ›Haltepunkte‹ machen Forschung in diesem Sinne allererst pro-
duktiv. Zum anderen bringen ›Haltepunkte‹ eine Beschreibung aber 
immer auch zum ›Halt‹ (Limitierungsfunktion). Greift ein Beobachter 
zum Beispiel auf die Annahme zurück, dass es die Aufgabe von Erzie-
hung sei, ›Humankapital‹ zu produzieren, so dürfte es für ihn unmög-
lich sein, Erziehung zugleich als einen Raum zweckfreier Bildung zu 
beschreiben. Operiert ein Beobachter mit einem Begriff von Bildung 
als Konstruktionsprozess, so dürfte es ihm nur um den Preis der Wider-
spruchsfreiheit gelingen, Unterricht als eine direkte Übermittlung von 
Wissen zu beschreiben. Derartige Limitationen gelten nicht zuletzt auch 
für den methodischen Zugriff. So ist es beispielsweise nicht möglich, 
mittels einer transzendentalkritischen Analyse tatsächliche Erziehungs-
verhältnisse und Bildungsprozesse zum Gegenstand der Forschung zu 
machen. Hierzu bedarf es empirischer Methoden. Umgekehrt erlaubt es 
ein empirischer Zugriff nicht, über die transzendentalen Bedingungen 
der Möglichkeit von Erziehung und Bildung Auskunft zu geben, wie 
dies im Kontext prinzipienwissenschaftlicher Pädagogik bis heute ver-
sucht wird (vgl. Heitger 2003). 

Kurzum: Nimmt ein Beobachter spezifische ›Haltepunkte‹ in An-
spruch, so können Sachverhalte in der Folge immer nur im Lichte die-
ser ›Haltepunkte‹ in den Blick genommen werden. In diesem Sinne 
eröffnen ›Haltepunkte‹ spezifische Möglichkeiten der Beschreibung und 
ziehen der Beschreibung zugleich spezifische Grenzen – Grenzen, über 
die eine Wissenschaft Auskunft geben können sollte. Zur Beschreibung 
von Sachverhalten treten in der Erziehungswissenschaft deshalb die Pro-
blematisierung dieser Beschreibungen sowie die Suche nach Alternativen 
hinzu.

AUF DER SUCHE NACH MÖGLICHEN WELTEN

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Problematisierung und Suche nach Alternativen

Insofern sie eine Entlastungsfunktion erfüllen, ist es nicht weiter ver-
wunderlich, warum die ›Haltepunkte‹ einer Beschreibung in der Be-
schreibung selbst nicht problematisiert werden können. Gerade dies 
würde ja bedeuten, bildlich gesprochen, sich selbst den Boden unter 
den Füßen wegzuziehen. 

Erziehungswissenschaft mit komplexitätstheoretischem Zuschnitt 
versucht nun aber genau dies, indem die ›Haltepunkte‹ von Beschrei-
bungen – von anderer Warte aus – thematisiert, auf Überzeugungskraft 
hin geprüft und – unter Umständen – problematisiert werden, nämlich 
dann, wenn sich die ›Haltepunkte‹ einer Beschreibung in der Prüfung 
als nicht überzeugend erweisen sollten. Man stößt beispielsweise auf 
ungeklärte Menschenbilder, fragwürdige Gesellschaftsvorstellungen, ei-
nen einseitig begründeten Bildungsbegriff oder auf nicht haltbare erzie-
herische Kausalitätsannahmen.

Dabei gilt es zu berücksichtigen, dass Problematisierung kein, jeden-
falls kein rein destruktives Unterfangen darstellt. Diese besitzt vielmehr 
immer auch ein konstruktives Moment. Die Problematisierung von 
›Haltpunkten‹ rückt nämlich nicht nur die ›Schwachstellen‹ bereits vor-
liegender Beschreibungen in den Blick. Diese ›Schwachstellen‹ lassen 
sich zugleich als die Probleme begreifen, an denen Forschung zukünftig 
Orientierung finden kann. Der Problematisierung entspricht – positiv 
gewendet – die Generierung von Problemen. Werden Beschreibungen 
nämlich als nicht überzeugend beurteilt, so stellt sich die Frage, wie eine 
Beschreibung angefertigt werden könnte, in der die ›Schwachstellen‹ 
der jeweiligen Beschreibungen vermieden werden. Problemgenerierung 
bedeutet insofern nichts anderes als den Auftakt zu einer Suche nach 
Alternativen – einer Suche, die mittels Problematisierung immer wieder 
neu in Gang gesetzt wird. 

In diesem Sinne geht es in der Wissenschaft nicht um Alternativen 
um ihrer selbst willen geht, sondern um Alternativen, die es erlauben, 
die ›Schwachstellen‹ zu vermeiden, die in bereits vorliegenden Be-
schreibungen markiert werden können. Mit Thomas Kuhn gesprochen: 
»Neuheit um ihrer selbst willen ist in der Wissenschaft kein Desidera-
tum.« (Kuhn 1976, S. 180)

Nun gilt es in Rechnung zu stellen, dass auch jede alternative Be-
schreibung nicht ohne spezifische ›Haltepunkte‹ auskommt. Diese 
können von anderer Warte aus erneut der Prüfung unterzogen und 
problematisiert werden. Das ist der Grund, weshalb in der Theorie der 
Komplexität vorgeschlagen wird, die Theoriebildung der Wissenschaft 
im Allgemeinen und der Erziehungswissenschaft im Besonderen incl. 
ihrer Unterstützung durch Forschung als einen Zirkel der Problemge-
nerierung zu begreifen, das heißt als ein prinzipiell unabschließbares 

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Wechselspiel von Problementwurf, Problembearbeitung und Problemlö-
sung. 

Zirkel der Problemgenerierung

Erziehungswissenschaft auf komplexitätstheoretischer Grundlage ope-
riert nicht nur mittels des Einsatzes von Differenzen, sondern auch mit 
der Methode der Problemgenerierung, und sieht sich in Folge der kon-
sequenten – und das heißt immer auch: wechselseitigen – Anwendung 
dieser Methode in eine zirkuläre Struktur eingebettet: Theorien, die 
problemgenerierend operieren und bereits vorliegende Beschreibungen 
mit Alternativen konfrontieren, sehen sich selbst der Prüfung auf ihre 
Überzeugungskraft hin ausgesetzt. Die Theorien befinden sich damit in 
einem Zirkel der Problemgenerierung.

Dieser Begriff bezeichnet aus unserer Sicht eine wichtige Funktion der 
wissenschaftlichen Forschung (vgl. Anhalt 2012b; Rucker 2014 a). Der 
Zirkel der Problemgenerierung könnte als Kennzeichen der jeweiligen 
fachspezifischen Grundlagenforschung verstanden werden. Wissenschaft 
konstituiert sich in diesem Zirkel nicht, indem sie einen Zustand an-
strebt, der wahrer ist als ein früherer Zustand, sondern um eine Metho-
de zu entwickeln, die es erlaubt, eine Reflexion auf Kombinationsmög-
lichkeiten von Problemstellungen und Lösungsversuchen anzustrengen, 
»die wiederum durch das Bemühen kontrolliert wird, in ihr Fehler zu 
entdecken« (Canguilhem 1979, S. 29). Keine Lösung für ein Problem 
ist im Zirkel der Problemgenerierung davor gefeit, zukünftig erneut un-
ter die Maßgabe der Problematisierung gestellt zu werden. Jede Lösung 
für ein Problem ist nicht mehr und nicht weniger als der Ausgangs-
punkt für den Entwurf neuer Probleme. Damit wird der Möglichkeit 
einer endgültigen Problemlösung, die Wissenschaft stilllegen könnte, eine 
Absage erteilt.

Indem Beobachter – »statt auf letzte Einheiten zu rekurrieren« (Luh-
mann 1992, S. 717) – ›Haltepunkte‹ problematisieren und Alternativen 
entwickeln, tragen sie unaufhörlich dazu bei, dass Komplexität in der 
Wissenschaft gerade nicht zurückgedrängt wird, sondern aufrechterhal-
ten bleibt. Mehr noch: Wissenschaft befördert geradezu Komplexität, 
und eröffnet eben dadurch die Möglichkeit, facettenreiche Beschrei-
bungen von Zusammenhängen zu entwickeln.

Eine solche Bestimmung von Wissenschaft erlaubt es, auf die Appro-
ximationsthese des Kritischen Rationalismus zu verzichten. Im Unter-
schied zu der hier vertretenen Position wird im Kritischen Rationalis-
mus von der Annahme ausgegangen, dass es durch die fortwährende 
Falsifikation von Theorien und der Entwicklung von Theorien, die Fal-
sifikationsversuchen besser standhalten, möglich sei, eine zunehmende 

AUF DER SUCHE NACH MÖGLICHEN WELTEN

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

»Annäherung an die Wahrheit« (Popper 2004, S. 39) zu erreichen. Im 
Zirkel der Problemgenerierung wird diese »Idee der Approximation an 
die Wahrheit« (Albert 1984, S. 110) aufgegeben.

Im Zirkel der Problemgenerierung ist nicht eine Annäherung an die 
Wahrheit maßgeblich, sondern in ihm gibt es, wie Gaston Bachelard 
meint, Zustände »wirklichen Erstaunens angesichts der Anregungen des 
theoretischen Denkens« (Bachelard 1934/1988, S. 173). Diese Anre-
gungen bestehen darin, Voraussetzungen in vorhandenen Beschreibungen 
zu problematisieren, um prüfen zu können, ob sich alternative Beschrei-
bungen anfertigen lassen. Man spielt sozusagen »Deformationsmöglich-
keiten« (ebd., S. 28) bestehender Beschreibungen durch, um zu prüfen, 
ob es nicht auch anders geht. Das Erstaunen besteht darin, dass man  
sehen kann, dass dies geht, obwohl man das vorher nicht gedacht hatte.

Der Zirkel der Problemgenerierung besteht in diesem von Bachelard 
beschriebenen Wechselspiel zwischen den ›Anregungen des theore-
tischen Denkens‹ und dem ›Erstaunen‹ angesichts neuer Beschrei-
bungen von Sachverhalten. Er eröffnet einen Problemraum, in dem 
Beschreibungen mit Alternativen konfrontiert werden können. Damit 
erfüllt er für die Theoriebildung eine wichtige Funktion: Man kann in 
diesem Problemraum über mögliche Welten nachdenken, die in den be-
kannten Theorien der Erziehung noch nicht beschrieben werden. 

Komplexität der Forschung

Woran kann man sich halten, wenn man die mögliche Welt der Erzie-
hung erkundet? Diese Frage lässt sich nicht beantworten, indem man 
die verschiedenen Strategien der Theoriebildung auf eine allein richtige 
Form reduziert. Alle anderen Beschreibungen der Erziehung könnten 
dann nämlich nur noch am Maß dieser Form gemessen und als mehr 
oder weniger deutlich von diesem Maß abweichende Fehlformen der 
einzig richtigen Theorie einer Beschreibung von Erziehung bestimmt 
werden. Den originären Charakter der jeweiligen Theorien und ihr Ver-
hältnis zueinander würde man damit aber nicht erfassen können. Da-
mit wäre der wissenschaftliche Fortschritt durch Theorienvergleich zum 
Erliegen gekommen.

Unseres Erachtens ist es auch nicht sinnvoll, die Auseinanderset-
zungen auf eine Erziehung, die unabhängig von den verschiedenen Po-
sitionen besteht, konvergieren zu lassen. Ein solches Anliegen stünde 
nämlich vor der Aufgabe, eine Erziehung begründen zu müssen, die ›für 
sich‹ besteht, das heißt die vor und unabhängig von ihrem Beschrie-
benwerden ›ist‹. Gäbe es Erziehung in diesem Sinne, dann wären die 
Auseinandersetzungen zu begreifen als Versuche der Auslegung eines 
ihnen vorgängigen Seins. Die verschiedenen Positionen könnten dann 

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

geordnet werden mithilfe dieses Maßes, und es wäre möglich, mehr 
oder weniger treffgenaue Fehlformen des einzig richtigen Erkennens von 
Erziehung zu klassifizieren. 

Demgegenüber wäre aus komplexitätstheoretischer Perspektive fest-
zuhalten, dass es ›die‹ Erziehung theoretisch gar nicht gibt. Theoretisch 
gibt es immer nur Sachverhalte, die im Lichte spezifischer Vorausset-
zungen entworfen, das bedeutet methodisch kontrolliert Limitationen 
ausgesetzt werden, weil es im Kontext dieser Theorie möglich und sinn-
voll ist, einen solchen Sachverhalt anzusetzen, um Erkenntnisse anzu-
streben, die ohne die Erforschung dieses Sachverhalts nicht in Aussicht 
gestellt werden könnten. Theoretische Sachverhalte sind untrennbar 
eingebettet in den Kombinationsspielraum, den Theorien eröffnen und 
zugleich limitieren, um ein Problem behandeln zu können. 

›Erziehung‹ ist für Theorien der Erziehungswissenschaft demzufolge 
kein ›Ding‹ und auch nicht bloß ein ›Konstrukt‹, sondern ein Problem, 
zu dessen Behandlung eine Disziplin Anstrengungen unternimmt, die 
in ausgeklügelte Bearbeitungsformen münden. Was auch immer er
dacht und erprobt wird, löst das Problem nicht, das mit dem Begriff der 
Erziehung bezeichnet wird. ›Erziehung‹ ist und bleibt ein Dauerproblem 
der Erziehungswissenschaft.

Begriffe, die Sachverhalte theoretisch bezeichnen, verändern ihren 
Bedeutungsgehalt, wenn sie außerhalb des durch die entsprechende 
Theorie limitierten Kombinationsspielraums verwendet werden. Wir 
haben oben am Beispiel des Begriffs Verdrängung darauf hingewiesen. 
In der Erziehungswissenschaft bietet der Begriff Bildung ein Beispiel. 
Das Bedeutungsspektrum dieses Begriffs spannt in der Bildungstheorie 
einen Bogen von der Gottesebenbildlichkeit bis zur Menschwerdung 
des Menschen über Kulturaneignung, immer unter der Prämisse, dass 
Bildung nicht bewirkt werden kann, sondern als ein ›Geschenk‹ zu be-
trachten ist (vgl. Ballauff 42004). Bildung wird in dieser Tradition als 
eine konstitutive Bedingung für die Entstehung der Demokratie be-
schrieben. In der empirischen Bildungsforschung ist das Wort ›Bildung‹ 
meistens in den Überschriften oder als Bezeichnung von Institutionen, 
sog. Bildungseinrichtungen, zu finden, ansonsten herrschen die Aus-
drücke ›Kompetenzen‹ und ›Qualifikationen‹ vor, um mess- und über-
prüfbare Leistungen in vorgängig festgelegten Anforderungsdomänen 
zu bezeichnen. Die Anforderungsdomänen gelten als zentrale Kontexte 
der Ressourcenausschöpfung für den internationalen Wettbewerb der 
Staaten unter den Bedingungen der Globalisierung. In beiden Fällen 
wird das gleiche Wort verwendet, um Begriffe zu bezeichnen, die ein
ander widersprechen oder doch zumindest heute noch nicht in eine 
Theorie integriert werden können.

Die Korrelation zwischen Sachverhalt und Theorie gilt im Übrigen 
auch für den theoretischen Sachverhalt Theorie, denn was in einem Fach 

AUF DER SUCHE NACH MÖGLICHEN WELTEN

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

als Theorie auftreten kann, wird in ihm bestimmt im Verweis auf die 
Standards, die dieses Fach aufgebaut hat und als gültig ansieht. Theo
rien unterliegen den Restriktionen der fachlichen Selbstkontrolle. Es 
ist deshalb nicht verwunderlich, wenn in der Erziehungswissenschaft 
Phasen ausfindig gemacht werden können, in denen Texten ihr vorma-
liger Status als wissenschaftlich gehaltvolle Theorie aberkannt wird. Ein 
prominentes Beispiel ist die Geisteswissenschaftliche Pädagogik, die in 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts die Erziehungswissenschaft gera-
dezu dominierte, bevor sie im Zuge der »Versozialwissenschaftlichung« 
(Opielka 2002) des Faches kaum noch als wissenschaftliche Theorie An-
erkennung fand. Ebenfalls nicht überraschen kann der Umstand, dass 
Texte im einen Fach als Theorien gehandelt werden, während ihnen dies 
in anderen Fächern verwehrt wird. Hierfür bietet die Psychoanalyse ein 
Beispiel, die in der Pädagogik und Medizin recht unterschiedlich rezi-
piert wird.

Kurzum: Weder die Einheit der Erziehung noch die Einheit der For-
schung stellen unter Komplexitätsbedingungen überzeugende ›Halte-
punkte‹ erziehungswissenschaftlicher Theoriebildung dar. In beiden 
Fällen wird die Hoffnung zum Ausdruck gebracht, das Feld der Aus-
einandersetzungen könne in eine Einheit der Beschreibungen von Erzie-
hung überführt werden. Diese Hoffnung lässt sich aber nur kontrafak-
tisch durchhalten. Ihr steht nämlich die Tatsache entgegen, dass es bis 
heute nicht gelungen ist, in den Auseinandersetzungen einen Punkt zu 
erreichen, an dem Erziehung als unstrittig angesehen worden wäre, und 
ihn gegen den Wandel der Auffassungen zu behaupten. Immer hat sich 
eine solche Einigung als flüchtig erwiesen. Der Hoffnung steht auch die 
Tatsache entgegen, dass zum heutigen Zeitpunkt kein Kandidat in Sicht 
ist, der eine solche Einigung plausibel machen könnte.

Angesichts dieser Situation scheint es angebracht zu sein, den Zu-
stand, in dem sich die Theorien der Erziehung befinden, in einem 
spezifischen Sinn als haltlos zu bezeichnen. Ihre Beschreibungen der 
Erziehung können nirgends, das heißt weder in den theoretischen Vo-
raussetzungen noch in der Erziehung, wie sie ›von sich aus ist‹, einen 
festen ›Haltepunkt‹ ausfindig machen, auf den mit Aussicht auf Erfolg 
zugegriffen werden kann. Ein solcher Griff wird durch andere Beschrei-
bungen der Erziehung abgewehrt, die zeigen, dass Alternativen zu den 
in Anspruch genommenen theoretischen Voraussetzungen oder zu den 
beschriebenen Formen der Erziehung möglich sind.

Erziehungswissenschaft mit komplexitätstheoretischem Zuschnitt be-
findet sich deshalb auch nicht auf der Suche nach einem letzten ›Hal-
tepunkt‹, sondern auf der Suche nach möglichen Welten, die selbst 
wiederum der methodischen Prüfung unterzogen werden sollen. Dif-
ferenzen werden als von wissenschaftlichen Beobachtern eingeführte 
und in Anspruch genommene Voraussetzungen von Beschreibungen 

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

begriffen, die – von anderer Warte aus – geprüft, problematisiert und 
mit Alternativen konfrontiert werden können. Je nach Wahl der Dif-
ferenzen und Relationen wird das Dauerproblem anders in den Blick 
genommen, und es stellt sich die Frage, ob die jeweils neu angefertigten 
Beschreibungen von Erziehung der zukünftigen Prüfung im Zirkel der 
Problemgenerierung standhalten und in diesem Sinne zum Erkenntnis-
fortschritt im Fach beitragen werden (vgl. Rucker 2017).

Indem sich die Forschung in diesem Sinne um immer ausgefeiltere 
Bearbeitungen des Problems ›Erziehung‹ bemüht, trägt sie dazu bei, 
dass die Auseinandersetzung um dieses Thema kultiviert wird. Kultiviert 
– das meint in diesem Zusammenhang, dass die Bemühungen um Klä-
rung der Probleme, die in den Auseinandersetzungen um dieses Thema 
aufgeworfen werden, einer methodischen Kontrolle auf zumindest dem 
schon erreichten Anspruchsniveau der Problemorientierung ausgesetzt 
werden. Wer daher heute über Erziehung forscht, muss sehr genau im 
Blick haben, was bereits über Erziehung geforscht worden ist, was auch 
heute noch erforscht werden kann, was erst heute erforscht werden 
kann und was heute nicht mehr erforscht werden muss, weil es bereits 
als hinlänglich erforscht gilt.

AUF DER SUCHE NACH MÖGLICHEN WELTEN

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Erkenntnisfortschritt
	Begriff und Theorie der Erkenntnis wie des Erkenntnisfortschritts
	Problemorientierung und Lösungsorientierung
	Prüfung unter Einsatz eigener Mittel
	Orientierung an Differenzen
	dóxa und epistêmê
	Austausch der Argumente

	2.  »Triff eine Unterscheidung!« Niklas Luhmanns differenztheoretischer Ansatz
	Differenzen
	Relationen
	Reflexion
	Theorie der Differenztheorie

	3.  »… immer kann das Resultat nur ein gesetzter Unterschied sein …« Hermann Ulricis differenztheoretischer Ansatz
	Unbeweisbare Beweisführung
	Ulricis ›Beweis‹
	Verschiebung der Problemstellung
	Ulrici als Vorläufer differenztheoretischen Denkens
	Fortsetzung der Geschichte von Unterscheidungen
	Absolut und relativ

	4.  »Unterscheiden Sie zuvörderst …« Johann Friedrich Herbarts differenztheoretischer Ansatz
	Das Problem des Anfangs
	Definition
	Lobrede
	Geschichte
	Überblick
	Methode

	5.  Auf der Suche nach möglichen Welten Theoriebildung auf komplexitätstheoretischer Grundlage
	›Haltepunkte‹
	Problematisierung und Suche nach Alternativen
	Zirkel der Problemgenerierung
	Komplexität der Forschung


