Differenzen als Gegenstand und
Ausgangspunkt erziehungswissenschaftlicher
Reflexion

In diesem Kapitel gilt unsere Aufmerksamkeit der Frage, auf welchen
Grund die pidagogische Theoriebildung im komplexititstheoretischen
Verstindnis baut. Dieser Grund ist nicht als Einbeit zu begreifen, son-
dern als Differenz. Das wirft die Frage auf, was unter Differenz verstan-
den wird und weshalb man meint, nicht von einer Einheit, sondern von
einer Differenz ausgehen zu miissen. Die Differenzcheorie bietet hierzu
ein Beschreibungs- und Begriindungsangebot an, das in diesem Kapitel
erliutert wird.

Eine Antwort auf die Frage nach dem Grund in der Wissenschaft
sollte, wie es heute weithin iiblich ist, zwei Giitekriterien beachten,
niamlich ein intradisziplinires und ein inter- bezichungsweise transdiszi-
plindgres Glitekriterium: Erstens soll eine Antwort am Stand des Wissens
gemessen werden, den die Disziplin erreicht hat, in der die Frage auf-
geworfen wird, und zweitens soll eine Antwort den Stand des Wissens
zur Kenntnis nehmen, auf dem in anderen Disziplinen zu dieser Frage
geforscht wird.

Das intradisziplindre Gutekriterium wird von uns beriicksichtigt,
indem wir die Frage nach dem Grund pidagogischer Theoriebildung
in den historisch-systematischen Kontext des Faches integrieren. Das
inter- beziehungsweise rransdisziplindre Giitekriterium kann im vorlie-
genden Fall schon allein deshalb nicht unberiicksichtigt bleiben, weil
es vor allem Theorien anderer Disziplinen als der Pidagogik sind, die
unter der Annahme der Differenz die Grundlagen wissenschaftlicher
Theoriebildung problematisieren. Diese Tatsache kann auch die Erzie-
hungswissenschaft nicht leugnen. Aus diesem Grunde ist die Differen-
zannahme so zu thematisieren, dass die themenbezogenen Forschungs-
ergebnisse dieser Disziplinen Berticksichtigung finden.

Um diesem Anspruch Rechnung zu tragen, beschreiben wir zunichst
in Grundziigen den allgemeinen Zusammenhang, in dem die Orien-
tierung an Differenzen ihre Probleme findet und ihre Funktion erfiillt.
Die Differenztheorie beschreibt diesen Zusammenhang als die Geschich-
te des wissenschaftlichen Erkenntnisfortschritts, der mithilfe von Unter-
scheidungen immer neue Problemstellungen generiert und somit das
Problembewusstsein steigert, das den sich wandelnden Gesellschaften
bereitsteht, um Herausforderungen zu erkennen und zu bearbeiten. In
ihrer Problemorientierung sensibilisierc die Wissenschaft sich und die
Gesellschaft fiir Anspruchsniveaus der Problemorientierung.

65

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Die Differenztheorie erdffnet die Moglichkeit, »Haltepunktes, die in
Theorien unvermeidlich sind, zum Gegenstand der Forschung zu ma-
chen. Sie werden durch einen schlichten Kunstgriff fiir die Forschung
verfiigbar gemacht: »Haltepunkte, die in einer Theorie mdglicherweise
unverzichtbar und unwiderlegbar erscheinen mégen, werden als Re-
lata behandelt, das heif$t innerhalb einer Relation von einem anderen
Relatum unterschieden. Alle Beschreibungen und Begriindungen, die
eine Theorie aufzubieten hat, werden somit in Vergleiche mit anderen
Beschreibungen und Begriindungen hineingezogen. Sie werden nicht
ausschliefSlich fiir sich, absolut, sondern immer nur in Relation zu ...
beurteilt.

Bis heute liegen zwar noch nicht viele Theorien vor, die explizit dif-
ferenztheoretisch gebaut sind — die bekannteste diirfte die Theorie so-
zialer Systeme von Niklas Luhmann (1927-1998) sein —, aber das be-
reitliegende Material reicht aus, um die Form der Theoriebildung und
wichtige Ertrdge einer solchen Theorie deutlich zu machen. Nachdem
der allgemeine Zusammenhang, in dem das differenztheoretische Den-
ken seinen Ort und seine Aufgabe hat, erliutert worden ist, (1.) werden
wir deshalb zunichst Grundziige des differenztheoretischen Ansatzes
von Niklas Luhmann darlegen (2.). Anschliefend gehen wir auf diffe-
renztheoretische Uberlegungen von zwei Autoren ein: Hermann Ulrici
(3.) und Johann Friedrich Herbart (4.).

Hermann Ulrici (1806-1884) hat in zahlreichen Texten »das Verfah-
ren der unterscheidenden Tidtigkeit« zum Thema priziser Analysen ge-
macht. Fiir eine Theorie der Differenztheorie diirfte es hilfreich sein,
das Werk Ulricis eingehend zu studieren. Umso auffilliger ist, dass die-
ses Werk heute offenkundig nirgends zur Kenntnis genommen wird.

Johann Friedrich Herbart (1776-1841) gilt nicht zufillig als ein An-
reger von grundlegenden Neuausrichtungen in unterschiedlichen Wis-
senschaftsdisziplinen im Ubergang vom 19. zum 20. Jahrhundert. Der
Einfluss von Herbarts Werk auf zum Beispiel Gottlob Frege, Bernhard
Riemann, Wilhelm Wundt, Edmund Husserl, Sigmund Freud, Bernard
Bolzano, Franz Brentano, Moritz Drobisch, Hermann Ebbinghaus,
Oswald Kiilpe, Wolfgang Kohler, Kurt Koftka, Gustav Fechner, Ernst
Mach, John Dewey, William James, Jean Piaget und den von diesen Au-
toren ausgehenden Entwicklungen in zum Beispiel Logik, Mathematik,
Philosophie, Psychologie ist in der einschligigen Rezeptionsforschung
dokumentiert. Dort wird gewiirdigt, dass Herbart fiir die Herausbil-
dung moderner Wissenschaftsdisziplinen eine wichtige Rolle gespielt
hat. Umso mehr erstaunt der Umstand, dass auch Herbart zu den Ver-
gessenen der Wissenschaftsgeschichte gezihlt werden muss. Lisst man
die in der Erzichungswissenschaft eingefahrenen Vorurteile gegeniiber
Schiilern von Herbart (sog. Herbartianismus) beiseite, kann man zei-
gen, dass Herbart eine Grundlegung der Pidagogik im Lichte differenz-

66

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERKENNTNISFORTSCHRITT

theoretischen Denkens versucht hat, die auch heute noch Beachtung
verdient.

Am Ende geben wir einen Uberblick iiber die Grundstruktur einer er-
zichungswissenschaftlichen Theoriebildung mit differenztheoretischem
Zuschnitt (s.).

1. Erkenntnisfortschritt

Eines der spannendsten Kapitel der Wissenschaftsgeschichtsschreibung
ist tiberschrieben mit dem Titel »Erkenntnisfortschrict. Das Spannende
an diesem Kapitel ist, dass es auf alles Bezug nimmt, was man als wis-
senschaftlich versteht, und dass es gleichzeitig das Kapitel ist, in dem
man mit kaum zu vermeidender Unsicherheit auf die Frage reagiert, ob
der Ausdruck »Erkenntnisfortschrittc tiberhaupt noch dazu geeignet ist,
die Tatigkeiten der Wissenschaftler angemessen zu erfassen.

Es ist bei >Erkenntnisfortschritt« wie mit anderen Grundbegriffen:
Um sie kreisen die Argumentationen, die sich dieser Begriffe bedie-
nen, sie werden von verschiedenen Seiten beleuchtet, unterschiedlich
definiert und ausgelegt sowie auf diesem Wege immer stirker theore-
tisch differenziert, terminologisch heterogen fixiert sowie diskursiv
relationiert, bis am Ende niemand mehr prizise sagen kann, was ein
spezifischer Grundbegrifl’ bezeichnet, wenn er nicht ein ausgewiesener
Kenner der einschligigen Fachliteratur und -debatten ist. Da sich im
Wissenschaftssystem verschiedene Auffassungen gegeniiberstehen, kann
»Erkenntnisfortschrittc von einem solchen Kenner nur in der Perspekti-
vitdt bestimmt werden, die fiir die Theorienlandschaft zum jeweiligen
Zeitpunkt kennzeichnend ist. Das gilt fiir systematische Anliegen in
Bezug auf den jeweils aktuellen Theorienhorizont, in dem Beschrei-
bungen angefertigt werden, wie fiir historische Beschreibungen, die den
jeweiligen zeitgeschichtlichen Theorickenntnissen Beachtung schenken
sollten.

Ein Kenner wird deshalb daran identifizierbar sein, dass er den Begriff
von Erkenntnis fiir mindestens eine Position zu einem gegebenen Zeit-
punke prizise zu bestimmen vermag. Er kann anderen zeigen, welche
Auseinandersetzungen und Uberlegungen der Entwicklung des Begriffs
zugrunde gelegen haben und in welchen Bezichungen er sich diskursiv
behaupten musste. In der Regel wird ein Kenner der Materie deutlich
machen kénnen, dass dieser von ihm erlduterte Begriff von Erkenntnis
abgegrenzt werden muss von einem Begriff von Erkenntnis, der fiir eine
andere Position maflgeblich gewesen war oder noch ist und dass dieser
Begriff ebenso griindlich bestimmt werden miisste wie jener.

Redlicherweise wird ein Kenner also nur nachweisen kénnen, was als
Erkenntnisfortschritt mit einem jeweils genau bestimmten Begriff von

67

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Erkenntnis im Lichte einer Position und unter Beriicksichtigung ihrer
spezifischen Bezichungen zu anderen Positionen zu einem gegebenen
Zeitpunkt verstanden werden kann. Ob es einen allgemeinen Erkennt-
nisfortschrite fiir ein Fach oder eine Disziplin gibt, kann dann kaum
noch gesagt werden, weil ja schon die Heterogenitit des Erkenntnisbe-
griffs einer allgemeinen Theorie der Erkenntnis Steine in den Weg legt,
die von einer fach- bezichungsweise disziplineigenen Erkenntnistheorie
zur Seite geriumt werden miissten. Ublicherweise gibt ein Kenner an
dieser Stelle einen Hinweis auf den >Ort(, an dem man Einsicht in den
allgemeinen Erkenntnisfortschritt einer Disziplin erlangen kann: Es ist
die Erkenntnistheorie, die in einer Disziplin nach Maflgabe der Bedeu-
tung betrieben wird, die Erkenntnisfortschritt im Selbstverstindnis der
Wissenschaftler hat. Wenn es keine systematisch betriebene Erkenntnis-
theorie im Fach respektive in der Disziplin gibt, dann diirften die Steine
immer noch auf dem Weg liegen.

Begriff und Theorie der Erkenntnis wie
des Erkenntnisfortschritts

Die Perspektivitit der einschligigen Diskussionen weist heute un-
terschiedliche Auffassungen auf, die von >Erkenntnistheoriec und »Er-
kenntnisfortschritt« im Anschluss an Positionen aus dem 18. und 19
Jahrhundert, zum Beispiel Immanuel Kant, ausgehen oder diese Tradi-
tion ablehnen und an den Vorschlag der franzdsischen Epistemologen
ankniipfen. Andere ersetzen den Erkenntnisbegriff durch den Begriff
des Wissens und wiederum andere favorisieren postmoderne Relativie-
rungen. Wenn man nicht in einen naiven und einseitigen Dogmatismus
verfallen und seine Auffassung als die allein giiltige proklamieren will,
sieht man sich daher verpflichtet, die jeweils eigene Auffassung unter
Berticksichtigung der Perspektivitit zu bestimmen, die durch den Zir-
kel der Problemgenerierung entstanden ist und fortgesetzt wird. Da
dieser deutlich macht, dass mit den Ausdriicken >Erkenntnis< und >Er-
kenntnisfortschrittc spezifische Problemstellungen verbunden werden,
je nachdem, welche Position im Zirkel eingenommen wird, steht die
Frage im Raum, ob es in der Wissenschaft tiberhaupt um »Erkenntnis
und >Erkenntnisfortschrittc geht und, wenn ja, was mit diesem Ausdrii-
cken im Einzelfall bezeichnet wird.

Es ist nicht unsere Absicht, an dieser Stelle die Geschichte der Er-
kenntnistheorie nachzuzeichnen und spezifische Erkenntnisfortschritte
zu markieren. Fine Geschichte des wissenschaftlichen Erkenntnisfort-
schritts wire zwar sehr lohnenswert und wiirde sicherlich jeder Disziplin
gut zu Gesicht stehen, weil die systematische Arbeit am Erkenntnisfort-
schritt nach unserer Auffassung Ausdruck der Wissenschafilichkeit ei-

68

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERKENNTNISFORTSCHRITT

ner Disziplin ist. Insofern wiirden wir es begriiflen, wenn sich auch die
Erzichungswissenschaft stirker als bisher darum bemiihen wiirde, ihre
eigene Geschichte explizit als die systematische Suche nach und Kon-
trolle von Erkenntnisfortschritc zu dokumentieren. In diesem Kapitel
soll aber nicht das geboten werden. Wir wollen lediglich beschreiben,
wie mit den Begriffen, die in den vorangegangenen Kapiteln eingefiihrt
wurden, Selbstbeschreibungen der wissenschaftlichen Theoriebildung
angesetzt werden konnen, die Erkenntnisfortschritt als Anspruch im
Auge behalten. Dazu wird der Ansatz der Differenztheorie dargestellt,
der seit etwa Mitte des 20. Jahrhunderts in der Wissenschaft vermehrt
zur Kenntnis genommen und wissenschaftstheoretisch begriindet wor-
den ist. Insofern befinden wir uns in diesem Kapitel im Vorhof einer
Geschichte des erziechungswissenschaftlichen Erkenntnisforeschritts.

Das ist fiir die Erziechungswissenschaft keine Aufgabe, die sich von
selbst versteht. Sie ist erklirungsbediirftig, weil die Forschungs- und Pu-
blikationsflut nicht den Eindruck hinterlisst, als sei es der Disziplin da-
rum zu tun, den Anspruch auf Erkenntnisfortschritt theoretisch zu kli-
ren. Es konnte daher die Ansicht vorherrschen, im Wissenschaftssystem
sei getrost davon auszugehen, dass das, was man macht und produziert,
etwas mit Erkenntnis zu tun hat. Das wiirde dann auch auf eine An-
stellung im Fach Erzichungswissenschaft zutreffen. Insofern wire >Er-
kenntnis< oder >Erkenntnisfortschritt« eine Generalklausel, die mit dem
Aufenthalt im Wissenschaftssystem als erfiillt gelten kann. Wer einen
Anstellungsvertrag unterzeichnet, erhielte unbefragt und unvermeidlich
die Wissenschaftlichkeit attestiert.

Eine solche Ansicht wiirde aber auf einem »Haltepunke« aufsitzen, fur
den es keine Begriindung gibt. Es bliebe nimlich unklar, ob das, was
man macht, tiberhaupt einem geklirten Begriff von Erkenntnis ent-
spricht, und ob der eigene Beitrag Anspruch auf Erkenntnisfortschritt
erheben kann, wenn man einen geklirten Begriff von Erkenntnis an-
setzen wiirde, oder ob es sich nur um ein weiteres Produkt handelt, das
mit den Mitteln erzeugt wird, die der Wissenschaftsbetrieb bereitstellt.
Gegeniibergestellt sihe man dann Erkenntnisfortschritc und Produkti-
onszuwachs.”

Es ist unschwer zu sehen, dass hier die Idee von Wissenschaftlichkeit,
die wir mit dem systematischen Anspruch auf Erkenntnisforeschritt und

1 Wird die Wissenschaft oder zumindest die ein oder andere Disziplin, wie z.B. die Erzie-
hungswissenschaft, deshalb als orientierungs- und haltlos beklagt, weil der »Erkenntnis-
fortschritt« die Aufmerksamkeit kaum noch auf sich zieht, sondern durch andere Kriterien,
wie z.B. Output-Daten, abgeldst worden ist? Vgl. hierzu z.B. die Beitrige zur Tagung der
Kommission Wissenschaftsforschung der Deutschen Gesellschaft fiir Erzichungswissen-
schaft unter dem Titel »Erkenntnisfortschritt (in) der Erziehungswissenschaft. Lernt die
Disziplin?« in Rucker 2017.

69

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

der facheigenen Aufgabe ciner theoretisch zu begriindenden und me-
thodischen Kontrolle verbinden, dem Betrieb des Wissenschaftssystems
gegeniiber steht, der nur sehr gering facheigenen, vielmehr fachfrem-
den Vorgaben folgt. Der Betrieb ist eine Tatsache. Keine Frage. Aber
fiir ihn gelten andere Beschreibungskategorien als fiir den Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit dessen, was unter konkreten regionalen, instituti-
onellen, organisatorischen, kollegialen, rechtlichen, 6konomischen u.a.
Bedingungen hergestellt und in den Wettbewerb des Marktes eingestellt
wird.?

Diese Konstellation ist Ausdruck der Spannung, die dem Thema >Er-
kenntnisfortschrittc anhaftet und die sich in der gegenseitigen Abhin-
gigkeit von Problemorientierung und Losungsorientierung entfaltet.

Problemorientierung und Lisungsorientierung

Einerseits wird erwartet, dass im Wissenschaftssystem erzeugte Produkte
Wissen bereitstellen, das dem >Erkenntnisfortschrittc dient. Aus diesem
Grunde hat wissenschaftliches Wissen einen fiir die Herausbildung mo-
derner Gesellschaften so hohen Stellenwert erlangen kénnen. Wie Hans
Blumenberg in Legitimitit der Neuzeit meinte, geht wissenschaftliches
Wissen als gepriiftes, sicheres Wissen in die 6ffentlichen Auseinander-
setzungen ein. Die Wissenschaft hat sich in diesem Sinne »unentbehr-
lich« gemacht (Blumenberg 1996, S. 265). Dieser Status ist verbunden
mit der Uberzeugung, dass im Wissenschaftssystem Erkenntnisse er-

2 Die Differenz zwischen Idee der Wissenschaftlichkeit und Betrieb des Wissenschaftssy-
stems findet sich in vielen Promotions- und Habilitationsordnungen: Es gibt Promotions-
ordnungen, die den Anspruch formulieren, die Arbeit miisse einen eigenstindigen erkennt-
nisforderlichen Beitrag zum gewiihlten Thema liefern. In Habilitationsordnungen findet sich
manchmal noch der Hinweis, die venia legendi werde verliehen fiir Leistungen, die den
Nachweis erbringen, dass die Person in der Lage sei, die Breite des Faches zu vertreten. In
beiden Fillen wird ein Anspruch formuliert, der wissenschaftseigene Erwartungen an den
Nachwuchs adressiert. Es gibt aber auch Promotions- und Habilitationsordnungen, die
betriebliche Kriterien in den Vordergrund stellen und z.B. verlangen, dass eine festge-
legte Zahl von Publikationen vorgelegt werden miisse. Der Hinweis auf Journals mit peer
review und hohem Impact-Faktor dndert nichts an der Tatsache, dass bei dieser Art von
Promotions- und Habilitationsordnungen betriebliche Kriterien den Ausschlag geben:
schlieSlich geht es letztlich um Produktionszahl, -art und -ort und nicht vorrangig um
Kriterien der Wissenschaftlichkeit. Bei solchen Ordnungen gewinnen die Fachgutachten
und fakultiren Entscheidungen an Bedeutung, denn sie stellen das Nadelshr dar, durch
das die eingereichten Schriften und Vortrige wegen ihrer Wissenschaftlichkeit hindurch
miissen. Diese Uberlegung gilt selbstverstindlich nur fiir universitire Gremien, in denen
Promotionen und Habilitationen als Leistungen verstanden werden, die einer wissen-
schaftlichen Priifung unterliegen und deshalb auch >durchfallenc kénnen. Gremien, fiir
die diese Option lediglich eine theoretische (in den Ordnungen schriftlich festgehaltene)
Maglichkeit darstellt, werden das anders handhaben.

70

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERKENNTNISFORTSCHRITT

langt werden, zu denen die Menschen ansonsten kaum oder nur schwer
gelangen kdénnen. Man verlisst sich deshalb auf die Wissenschaft, wenn
man belastbare Erkenntnisse sucht, und erwartet, dass diese nicht hin-
ter die Erkenntnisse zuriickfallen, die bereits bekannt sind, oder dass als
wissenschaftliche Erkenntnis »verkauft« wird, was diese Bezeichnung gar
nicht verdient.

Andererseits wird in der Wissenschaft kein Wissen produziert, das
Losungen gleichkommt, die fiir alle Zeiten fraglose Gewissheiten be-
reitstellen. Wissen, das im Wissenschaftssystem erworben wird, wird
zwar der Gesellschaft als gepriiftes, sicheres Wissen angeboten und
dort von auflerwissenschaftlichen Beobachtern als Erkenntnis im Sinne
von Lisungswissen aufgegriffen, das fraglos zu sein scheint. Im Wissen-
schaftssystem selbst aber wird Wissen lediglich als ein Angebor aufge-
nommen, auf das problemorientiert reagiert werden kann: Jemand kann
die Voraussetzungen, die dem Wissenserwerb zugrunde lagen, zum Ge-
genstand von Fragen machen, oder das Wissen mit anderem vergleichen
und in den vorhandenen Alternativen Méoglichkeiten der Relativierung,
Korrektur, Erginzung, Modifikation oder Ablehnung eines Angebots
suchen.’

Dieser von uns als Zirkel der Problemgenerierung bezeichnete Modus,
in dem Wissenschaft auf ihre eigenen Produkte reagiert, bleibt der au-
Berwissenschaftlichen Offentlichkeit nicht verborgen. Es ist deshalb
davon auszugehen, dass Beobachter, die wissenschaftliches Wissen als
Erkenntnis im Sinne von Losungen in Umlauf bringen, von anderen Be-
obachtern mit den in der Wissenschaft entwickelten Alternativen kon-
frontiert werden.* Es ist in diesem Zusammenhang nicht verwundetlich,

3 Aus der Perspektive eines Historikers besteht diese Méglichkeit immer, d.h. auch in einer
Zukunft, deren Phantasie im Umgang mit ihrer eigenen Vergangenheit heute prinzipiell
unbekannt ist. Aus dem Grunde kann zu jedem gegebenen Zeitpunke grundsitzlich keine
letzte Losung begriindet werden.

4 Fiir zahlreiche Auseinandersetzungen tiber gesellschaftlich bedeutsame Themen scheint es
der Normalfall zu sein, dass Beobachter Beobachter beobachten, also »Beobachter unter
sich« sind (Baecker 2013). Im Sinne eines Normalfalls kann dies als Ku/tur des Mitein-
anderumgehens beschrieben und als die generalisierte Selbstverstindlichkeit behandelt
werden, dass der Umstand, »wie wir als Menschen die Welt beobachten, [...] durch dieses
Verhiltnis zu anderen Menschen und weiteren Beobachtern bereits vielfach konditioniert
[ist], bevor wir beginnen, darauf aufmerksam zu werden, dass wir Beobachter sind und die
Wahl haben, mithilfe welcher Unterscheidungen wir die Welt und uns beobachten« (ebd.,
S. 9). Als Kulturwissenschaft beobachtet und beschreibt Wissenschaft das Verhiltnis der
Wissenschaft zu ihrer Gesellschaft ez vice versa, d.h. thematisiert sie gegenseitige Abhingig-
keiten, in denen sie selbst einen aktiven Part {ibernimmyt, der sich als Objekt von anderen
Beobachtungen und Beschreibungen begreift. Eine naive Hierarchisierung von Theorie
hier und Praxis dort, die von jener iiber sich selbst aufgeklirt wird, ohne dass sie selbst
auf den Aufklirungsanspruch einzuwirken vermag, ist in einer solchen Kultur nicht mehr

denkbar.

71

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

dass in der Offentlichkeit die Bedeutung wissenschaftlichen Wissens un-
terschiedlich beurteilt wird. Das Wissenschaftssystem und sein Wissen
werden vermehrt anhand von Differenzen wahrgenommen.’

Wie kommt die Differenztheorie hier ins Spiel? Die Antwort, die wir
in diesem Kapitel geben, lautet: Die Differenztheorie ist ein Angebot
zur Beschreibung und Begriindung von Unterscheidungen, auf die
Selbstbeschreibungen und -begriindungen wissenschaftlicher Theorie-
bildung zuriickgreifen (miissen), wenn im Zirkel der Problemgenerie-
rung eine Position eingenommen wird. In diesem Sinne bietet die Dif-
ferenztheorie einen Ansatz, um das Problembewusstsein der Wissenschaft
zu sensibilisieren und das Problemnivean zu steigern.® Wer mehr Unter-
scheidungen in seiner Problemstellung berticksichtigt, kann anspruchs-
vollere Anforderungen formulieren. Wer anspruchsvollere Problemstel-

s Das sicht man schon daran, dass nicht jede Wissenschaftsdisziplin den gleichen Respekt
genief$t. Von einem Erzichungswissenschaftler vorgebrachtes Wissen genief$t weithin einen
anderen Respeke als von einem Psychologen oder Neurobiologen vorgebrachtes Wissen.
Von naturwissenschaftlichem Wissen wird trotz der Selbstauskiinfte der theoretischen
Physik seit den Grundlagenkrisen anfangs des 20. Jahrhunderts immer noch erwartet,
dass iiber »die Natur< und nicht iiber die Leistungsfihigkeit der Modelle und Theorien
Erkenntnisse erzeugt werden. In dieser Situation sind auch Vertreter des Wissenschaftssy-
stems nicht davor gefeit, diese Erwartungen zu bedienen. Man glaubt an die Kraft der hard
sciences und baut die eigene Disziplin so um, dass man in den Genuss des Respektes ge-
langt, der diesen Disziplinen entgegengebracht wird. Hohere Ertrige bei der Einwerbung
von Finanzmitteln und héhere Reputation in der Institution selbst bieten konkurrenzlose
Anreizwerte. Das schafft Wettberwerbsvorteile — wenn man die organisatorische Seite der
Wissenschaft, den Hochschulbetrieb, zum Kriterium der Orientierung erklirt. Hingegen
sucht an der Wissenschaftlichkeit im Sinne der Idee Orientierung, wer das Eigenrecht der
jeweiligen Problemstellungen und Forschungsbemiithungen in den Fokus riickt und tiber
deren Bestimmung eine Beurteilung der Giite (Qualitit) von Wissenschaft anstrebt.

6 Das Motiv, das Problembewusstsein zu schirfen und das Problemniveau fiir die Suche
nach Erkenntnis moglichst hoch zu halten, ist nicht der Erziehungswissenschaft allein vor-
behalten. Aus der Biologie, Anthropologie und Psychologie ist bekannt, dass dieses Motiv
auch auflerhalb des Wissenschaftssystems zum Einsatz kommt, wenn jemand seine Sin-
neswahrnehmung nicht einfach nur hinnimmt, sondern sich zu dieser verhilt, d.h., wenn
er dariiber nachdenkt, ob die Wahrnehmung so sein muss, wie er sie zu haben meint. Aus
der Forschung zu Irrtiimern, Fehlern und Negativitit wissen wir: Jeder kann sich irren und
jeder weifs, dass man sich nicht beim Irren beobachtet, sondern immer erst nachtriglich
iiber einen Irrtum aufgeklirt werden kann. Wer seinen Irrtum einsieht, hat ihn schon hin-
ter sich gelassen. Wer diese Abhingigkeit durchbrechen will, kann dem Irreum vorgreifen:
Er kann ein Problem formulieren, wo andere Fakten sehen. Er kann Orientierung suchen
an Problemstellungen, um sich zu wappnen vor Irrtiimern, die nur nachtriglich eingesehen
werden konnen. Theoretisch ist das ein Gewinn, weil iiber Konsequenzen nachgedacht
werden kann, bevor sie empirisch nachweisbar sind. Praktisch ist damit zunichst einmal gar
nichts gewonnen, weil das Bewusstsein von Problemen zwar die Optionen von Entschei-
dungen vervielfiltigen kann, die Entscheidungen aber damit noch nicht getroffen sind.
Nimmt man das Motiv der Problemorientierung in dieser Funktion fiir die erzichungswis-
senschaftliche Forschung zuhilfe, ist es wohl am besten als eine Sonde zu beschreiben. Im
Problemraum sondiert die Disziplin die Alternativen fiir Theorien, die fiir Entscheidungen
und Handlungen im pidagogischen Feld und, wenn es um Selbstbeschreibungen und -be-
griindungen geht, im erziehungswissenschaftlichen Feld in Anspruch genommen werden.

72

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERKENNTNISFORTSCHRITT

lungen zum Ausgang seiner Forschung nimmt, hat bessere Aussichten
auf einen anspruchsvollen Beitrag zum Erkenntnisfortschrite oder auf
ein grandioses Scheitern. Letzteres wire wiederum als ein Beitrag zum
Erkenntnisfortschritt im Fach zu bewerten, wenn man ihn als Negativ-
beweis versteht und in der zukiinftigen Forschung behandelt.

Um es in aller Klarheit zu sagen: Die Differenztheorie ist ein iiber-
zeugendes Angebot zur Beschreibung und Begriindung von Unterschei-
dungen, nicht aber ein tiberzeugendes Angebot von Lisungen. Mit der
Differenztheorie konnen Optionen, Alternativen, Moglichkeiten usw.
in den Blick geriicke werden, die ansonsten verborgen bleiben wiirden,
weil die Differenztheorie den Fokus auf Unterscheidungen einstellt.
Diese Einstellung bleibt auch erhalten, wenn Begriindungen und Ent-
scheidungen sowie Losungsangebote beurteilt werden. Die Differenz-
theorie kann auch in diesem Fall helfen, das Anspruchsniveau hoch-
zuschrauben, indem sie sensibilisiert fiir alternative Begriindungen und
weitere Optionen fiir Entscheidungen und mégliche Welten, die sich
von denen unterscheiden, die durch Handeln nach gingigen Uberzeu-
gungen bisher mitgestaltet worden sind. In diesem Sinne bietet die Dif-
ferenztheorie ein Angebot zu einer Beschreibung und Begriindung, wie
die Theoriebildung einer Disziplin im Sinne des Zirkels der Problemge-

nerierung >wach« gehalten werden kann.

Priifung unter Einsatz eigener Mittel

Im komplexititstheoretischen Verstindnis ist die Differenztheorie ein
probates Mittel fiir theoretische Zwecke.” Sie ist geeignet, fiir Fragen und
Probleme der Theoriebildung zu sensibilisieren und diese einer metho-

7 Orientierung an theoretisch motiviertem Problembewusstsein stdf3t vielerorts auf Kritik
in einer Gesellschaft, die Losungen den Vorrang einriumt. Wer, wie Diogenes, in der
Tonne iiber Probleme risoniert, anstatt zu wirken, oder wer, wie Thales, weit entfernten
Problemen nachgeht, der gilt entweder als faul oder als dumm, immer jedoch als lebens-
untauglich. Vor allem technische Losungen, die im 6konomischen Sektor erfolgverspre-
chend eingesetzt werden kénnen, werden als Signum der Zeit gewertet. Es ist deshalb
vom digitalen Zeitalter die Rede oder von der Industrie 4.0. In einer solchen Gesellschaft
hat sich eine Orientierung an theoretischem Problembewusstsein deshalb nicht so sehr in
den alten Gegeniiberstellungen (z.B. Geistes- vs. Naturwissenschaft, Vernunft vs. Glau-
be) zu behaupten, sondern gegeniiber einer Erwartung von Losungswissen, das in erster
Linie technisch und ékonomisch gedacht wird. Dies diirfte mit ein Grund dafiir sein,
dass wieder vermehrt iiber das Verhiltnis von Grundlagenforschung und Anwendungs-
forschung diskutiert und die Frage nach dem Ort dieser Forschungen aufgeworfen wird.
Traditionell war die Grundlagenforschung an den Universititen beheimatet, die Anwen-
dungsforschung den Fachhochschulen vorbehalten. Im Zuge der Ausdifferenzierung der
Forschungslandschaft (Industrie-, Auftragsforschung etc.) und der verordneten Anwen-
dungsorientierung fiir Universititen ist diese Einteilung fraglich geworden. Damit steht
auch die theoretisch motivierte Problemorientierung zur Diskussion.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

dischen Kontrolle zuzufithren. Indem sie Unterscheidungen problema-
tisiert, die in der Wissenschaft verwendet werden, stellt sie einer Theorie
Optionen zur Selbstbeschreibung und -begriindung zur Verfigung, die
im Zirkel der Problemgenerierung eine zentrale Funktion erfiillen: dif-
ferenztheoretisch kénnen >Haltepunkee« aller Art der wissenschaftlichen
Priifung zuginglich gemacht werden.

So verstanden ist der differenztheoretische Ansatz eine konsequente
Entwicklung im Wissenschaftssystem, denn Wissenschaft ist einerseits
der Versuch der Menschheit, sich aus eigener Kraft und mit eigenen Mit-
teln tiber die Bedingungen aufzukliren, unter denen sie existiert und
deren Verinderung ihre Existenz erhalten und positiv beeinflussen soll.
Wer Wissenschaft treibe, verldsst sich auf mit eigenen Mitteln gepriifte
Erkenntnisse.® Die eigenen Mittel sind in der Lesart der Differenztheo-
rie die Unterscheidungen, die jemand verwendet, um etwas bestimmen
zu kénnen. Dass er dazu eigene Kraft bendtigt, also eigene Unterschei-
dungen vornechmen muss und auf der Grundlage seiner getroffenen
Unterscheidungen weitermachen (kénnen) muss, ist unumginglich.
Wissenschaft ist andererseits der Anspruch, dass die mit eigenen Mitteln
gepriiften Erkenntnisse ein Wissen bereitstellen, das es ohne diesen Ein-
satz nicht geben wiirde. Wissenschaftliche Erkenntnis bietet gepriiftes,
sicheres Wissen dariiber, wie man unterscheiden kann und aus guten
Griinden sollte.

Vor diesem Hintergrund untersteht auch die Erziehungswissenschaft
dem Anspruch, gepriiftes, sicheres Wissen anbieten zu kénnen. Die Fra-

8  Aus dem Grunde legt die Wissenschaft so viel wert auf ihre Selbstgesetzgebung (vgl. Anhalt
2010, S. 87f.). Wissenschaft will und soll sich nicht nach fremden Vorgaben richten, sie
will und soll sich der Heteronomie widersetzen. Nicht der Glaube an Autorititen, sondern
die Orientierung an selbst gepriiften Gewissheiten sollte der Wissenschaft den Weg in die
Moderne weisen. Ein erster Ausdruck hierfiir war die deutliche Abkehr von Autorititsbe-
zeugungen gegeniiber der kirchlichen Autoritit. Pierre de Maricourt z.B. verzichtete in
seiner Epistola de magnete (1269) vollig auf die nach scholastischem Brauch iiblichen und
geforderten Bezugnahmen auf die aucroritates; stattdessen stiitzte er seine Argumente auf
gemachte Erfahrungen (vgl. Benoit 2002a, S. 344). Nicolas Chuquet, ein franzésischer
Mathematiker, der in der zweiten Hilfte des fiinfzehnten Jahrhunderts lebte, schrieb auf
franzdsisch, nicht aber in der Gelehrtensprache des Mittelalters und der Klassik: Latein
(Benoit 2002b, S. 351f., vgl. auch S. 358f). Auch Galileo Galilei bevorzugte die »vulgire
Sprache des Volkes«, um allen Menschen den radikalen Wandel des »Weltsystems« zur
Uberpriifung vorzulegen und das Ende einer Tradition zu besiegeln, die sich auf die Auto-
ritdt des Aristoteles stiitzte (Stengers 2002, S. 396f.) In der Philosophie wird auf René De-
scartes hingewiesen, der im niederlindischen Exil seine Kritik an kirchlich-theologischer
Autoritit durch die Veroftentlichung seines Discours de la Méthode in Landessprache statt
in der Gelehrtensprache Latein deutlich machte. Ausdruck dieses Anspruches war z.B.
auch die Etablierung einer eigenen Gerichtsbarkeit durch die Royal Society (vgl. Wiesen-
feldt 2006, S. 266f.)

74

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERKENNTNISFORTSCHRITT

ge, die sich ihr damit stellt, ist die Frage, die jede Disziplin fiir sich und
mit eigenen Mitteln beantworten muss: Wie begriindet man den Status
von gepriiftem, sicherem Wissen mit eigenen Mitteln? Anders gefragt:
Wie unterscheidet die Erziechungswissenschaft gepriiftes, sicheres Wis-
sen von ungepriiftem, unsicherem Wissen?

Orientierung an Differenzen

Die Differenz gepriiftes, sicheres Wissen | ungepriiftes, unsicheres Wissen
begleitet die europiische Geschichte seit mehr als 2000 Jahren. Es ist
eine Differenz, die in variierenden Argumentationsfiguren und unter
verschiedenen Bedingungen in der Geschichte der Wissenschaft anzu-
treffen ist. Eine Gemeinsamkeit, die fiir den Einsatz dieser Differenz
symptomatisch sein diirfte, ist in der Fokussierung der Aufmerksamkeit
zu finden: Wissenschaft arbeitet an der Ausschaltung von ungepriiftem,
unsicherem Wissen, und zwar sowohl selbstbezogen in der Form von
Wissenschaftshistorie (incl. Methodologie), Wissenschaftsforschung
und Wissenschaftsethik als auch fremdbezogen im Hinblick auf gesell-
schaftlichen Bedarf. Das Verhiltnis von Selbst- und Fremdbezug wird
von ihr mit eigenen Mitteln beobachtet.

Im allgemeinen Verstindnis ist Wissenschaft ein Garant daftir, dass
die Gesellschaft mit stabilem Wissen, mit belastbaren Erkenntnissen
versorgt wird. Ohne dieses Wissen wiirden heute keine Briicken, Hiu-
ser, Autos und Flugzeuge gebaut, keine Versicherungen abgeschlossen,
keine Schulen errichtet, keine Polizeistationen ausgeriistet, keine Kriege
gefiihrt und keine Personendaten im Internet aufgezeichnet werden. All
dies ist moglich, weil durch die Wissenschaft bereitgestelltes (insbeson-
dere technologisches) Wissen gesellschaftlich verwertet wird.

Diesem Verwertungszusammenhang — oder dieser Wertschopfungs-
kette — liegt der Gebrauch der Differenz gepriifies, sicheres Wissen vs.
ungepriiftes, unsicheres Wissen zugrunde. Indem die Wissenschaft mit
ihren Mitteln sich an dieser Differenz orientiert und ihren Einsatz me-
thodisch kontrolliert, speist sic Wissen in den Verwertungszusammen-
hang ein. Sie greift also nicht auf irgendwelche >an sich« bestehenden,
absoluten Bestinde zuriick. Wissenschaftler haben nimlich genauso
wenig Kontakt zur >Natur« und den >Dingen< wie die Mitglieder der
Gesellschaft, die nicht im Wissenschaftssystem titig sind. Die Wissen-
schaft kann dem Verwertungszusammenhang lediglich die methodische
Kontrolle dieser Differenz als Garantie anbieten. In der Tradition wurde
diesem Garantieausweis so viel Vertrauen entgegengebracht, dass Hoch-
schulen und Akademien eingerichtet wurden und die Gesellschaft ins-
gesamt (Recht, Wirtschaft, Politik, Religion etc.) auf ihn ausgerichtet
wurde.

75

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Das Vertrauen galt offenkundig dem versierten Umgang mit dieser
Differenz.” Wir wollen deshalb noch einen kurzen historischen Blick
auf diese Differenz werfen.

doxa und epistémé

Bereits im antiken Athen unterschied man zwischen 3% (déxa), um
auf ein Scheinwissen (Meinung) aufmerksam zu machen, und dem,
was man als é¢motiun (epistémé), als ein begriindetes und zustim-
mungsfihiges Wissen von der 86§a abgrenzte.”® Auch heute wird noch
mit dieser Differenz argumentiert, um wissenschaftliches Wissen der
¢gmotiun und privates oder Alltagswissen der 86 zuzuordnen. Das
ist aber, wie bei vielen Klassifikationen, eine zu grobe und deshalb zu
Missverstindnissen einladende Zuordnung. Realistischer ist es, wenn
die Differenz zwischen 86¢a und émotiun auf beiden Seiten verwendet,
das heifft zur Beschreibung von wissenschaftlichem #nd privatem be-
ziechungsweise alltiglichem Wissen eingesetzt wird. Man kann ja nicht
sinnvoll davon ausgehen, dass der wissenschaftliche Austausch nur be-
griindete Aussagen kennt und privates Wissen vollstindig unbegriindet
daherkommt.™

9  Man vertraut dem wissenschaftlich geschulten Mediziner, dass er anhand der Symptome
sicherere Diagnosen abzugeben vermag als der Patient, dem diese Schulung fehlt und der
deshalb nur personliche Meinungen vertreten kann. Man vertraut eher dem Architekten
als dem Hauseigentiimer, wenn ein Gebiude ausgebaut werden soll. Man vertraut dem
Techniker und nicht der Privatperson, wenn Fahrzeuge zugelassen werden sollen fiir den
offentlichen Verkehr. Man vertraut dem Fachgutachten und nicht bloff der Glaubwiir-
digkeit der Zeugen, wenn Aussagen vor Gericht einander widersprechen. Man vertraut
andererseits aber auch dem Volk und nicht der Politikwissenschaft, wenn Entscheidungen
anstehen. Man vertraut sich selbst und nicht der Theologie oder Naturwissenschaft, wenn
die Frage nach dem Sinn des Lebens beantwortet werden soll.

10 Die Differenz ist nicht die zwischen 64« als Liige und émorijuy als Wahrheit, denn wer
eine Meinung hat, hilt ja ebenfalls fiir wahr, was er denkt. Insofern muss man sowohl bei
06a als auch bei émorsjuy das, was man festen Glauben, 7/rzi¢ (pistis), nennt, unterstel-
len (so schon Aristoteles in De anima, Buch III, Teil 3). Die Differenz besteht deshalb
zwischen dé¢x als willkiirlichem im Sinne von unbegriindetem, nicht Rechenschaft ab-
legendem Fiirwahrhalten und émorsuy als methodisch kontrolliertem im Sinne von ge-
priiftem, begriindetem, rechenschaftsfihigem Fiirwahrhalten. In der Wissenschaft wurde
diese Differenz in der Regel sichtbar gemacht, indem das Widerspruchsprinzip angewandt
wurde. Man versuchte, Widerspriiche im Fiirwahrhalten ausfindig zu machen oder, wenn
dies nicht gelang, die Widerspruchsfreiheit nachzuweisen. Spir hat betont, dass der Wi-
derspruch zwar nur in den Aussagen nachgewiesen werden kann, aber auch die Beachtung
der Gegenstandsangemessenheit von zentraler Bedeutung ist (Spir 1869, S. 7f.).

11 Wire dem so, dann gibe es in der Wissenschaft keine wie selbstverstindlich in Anspruch
genommenen >Haltepunkte, iiber die aufgeklirt werden miisste. Eine Theorie wire dann
in der Lage, sich mit eigenen Mitteln vollstindig zu begriinden. Das aber ist cine in der

76

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERKENNTNISFORTSCHRITT

Demzufolge dient die Differenz dééa | émarsuy nicht zur Unterschei-
dung zwischen Institutionen oder Lebensbereichen bezichungsweise
Profession und Alltag. Sie dient dazu, Awussagen zu unterscheiden in
solche, deren Geltungsanspruch auf einer Priffung und Begriindung
aufbaut, und in solche, die Geltung beanspruchen, ohne eine Priifung
und Begriindung vorgenommen zu haben. Weiterhin kann mit dieser
Differenz eine Aussage in Bestandteile unterschieden werden, die als ge-
priift und begriindet angesehen werden konnen, und solchen, fir die
dies nicht angenommen werden kann.

Im Bereich des nicht mit wissenschaftlichen Mitteln gepriiften Wis-
sens kann es Verinderungen und Wechsel der Meinungen nach Belie-
ben geben. Jeder kann das fiir wahr halten, was er will, solange er nicht
den Anspruch erhebt, seine privaten Meinungen miissten von der all-
gemeinen Offentlichkeit geteilt werden. Die Ordnung der Meinungen
ist der Willkiir anheim gegeben und entsprechend fliichtig. Fiir wissen-
schaftlich gewonnenes und ausgewiesenes Wissen aber gilt, dass es grosso
modo sicher und belastbar ist und dementsprechend nur unter Aufwand
iiberwunden werden kann. Wissenschaft baut starke Hiirden auf, die
nicht leicht tibersprungen werden kénnen.

Gleichzeitig ist aber auch bekannt, dass private Meinungen eine ge-
gen jede Vernunfteinsicht wirkende Beharrungskraft aufweisen konnen.
Sie sind also nicht per se fliichtig. An Meinungen hilt man fest, selbst
wenn man lingst weifS, dass sie falsch sind. Und es gibt kaum etwas
Widerstidndigeres als einen einfiltigen Dickkopf oder einen bornierten
Ideologen. Man muss einfach nur nicht verstehen wollen, damit kann
jeder Versuch einer vernunfgeleiteten Erkenntnis zunichte gemacht
werden. Wissenschaftliches Wissen hingegen untersteht dem Anspruch
auf Fallibilitit, das heifit es sollte sofort ad acta gelegt werden, wenn es
als falsch beziehungsweise unwahr entlarvt worden ist.”* Diese Entlar-

Wissenschaftstheorie lingst aufgedeckte und oft mit Verweis auf Gédels Beweis zuriickge-
wiesene Erwartung an Theorien.

12 Der Anspruch, unwahre bzw. falsche Einsichten sofort ad acta zu legen, basiert auf dem
Prinzip der Irrtumsanfilligkeit menschlichen Wissens und wissenschaftlicher Forschung.
In einer Gesellschaft, die der Orientierung an wissenschaftlich ausgewiesener Erkenntnis
cine zentrale Funktion ecinriumt, wird jeder Mensch in eine Unsicherheit geriicke, fiir
die diese Gesellschaft nur wenige Auswege anbietet: Ein Ausweg heifSt Wissenschaft. Es
wird also das als Medikament verordnet, was die Symptome hervorruft. Dass es sich um
einen Anspruch handelt, darf nicht iibersechen werden. Der wurde schon lange vor Karl R.
Popper aufgestellt, der fiir die heutige empirische Forschung in den Sozialwissenschaften
als Referenzautor gilt. Bereits 100 Jahre vor der Logik der Forschung gab es zudem den
Hinweis darauf, dass die Fallibilitit wissenschaftlichen Wissens nicht als absolutes bzw.
alleiniges Kriterium der Beurteilung des Erkenntnisfortschritts herhalten kann. Es wire
»Wahnsinn sich iiberall Infallibilitit zuzutrauen«, meinte Arnold (Arnold 1837, S. VIII).
Deshalb ist er gleichermafien iiberzeugt »einestheils von der Richtigkeit dessen was wir
sagen werden, anderntheils auch eben so sehr von der Unvermeidlichkeit mancher Un-
richtigkeiten« (ebd.). Wer in der Wissenschaft eine Position vertritt, hat demnach von der

77

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

vung ist nicht zu verstehen als Nachweis ciner Liige, sondern als Nach-
weis einer liberzeugenden Begriindung. Dem besseren Argument sollte
sich jeder Wissenschaftler umgehend beugen. Diese Forderung ergeht
an alle Wissenschaftler, um sicherzustellen, dass zum gegebenen Zeit-
punke stets nur das gepriifte, sichere Wissen im Umlauf ist und weiterer
Forschung zur Grundlage dient.

In diesem Sinne erfiillt die Differenz déx | émorijuy eine wichtige
Funktion fiir eine Gesellschaft, die auf der Suche nach Orientierung
ist: Sie hilft, Aussagen, die ohne Riickendeckung vertreten werden, von
Aussagen zu unterscheiden, hinter denen mehr steh, als das, was cine
Person aus sich heraus fiir wahr hilt. Aussagen, die von mehr als einer
Person gepriift wurden, gelten als sicher, weil sich mehrere Personen mit
dem Geltungsanspruch auseinandergesetzt haben, der mit ihnen erho-
ben wird.

Moderne Demokratien, die auf das Stimmrecht ihrer Mitglieder
griinden, verlassen sich deshalb aus gutem Grund auf als wissenschaft-
lich qualifiziertes Wissen. Schlieflich gibt es ein Zeugnis ab fiir eine spe-
zifische Form, die Geltungsanspriiche annehmen sollten: Anspruch auf
Geltung erheben wissenschaftliche Aussagen, indem sie als direkter oder
indirekter Beitrag zur Lésung eines Dauerproblems begriindet werden,
dass die Menschheit umtreibt. Die Form des Geltungsanspruchs kann
darum niche allein aus Formulierungen bestehen, die Auffassungen auf
die Perspektive 1. Person Singular reduzieren. Der Geltungsanspruch
einer wissenschaftlichen Aussage kann folglich auch nicht auf ein Aic
et nunc-Format eingedampft werden, sondern er enthile notwendig hi-
storische Beziige (zumindest auf eine schon vorhandene Theorie, aus
der man Hypothesen generiert) und systematische Anforderungen (zu-
mindest weil die Theorie einen iiberindividuellen Anspruch abbildet).
Die Form trigt zudem dem Umstand Rechnung, dass der Anspruch auf
Geltung einer methodischen Kontrolle unterzogen wird. Dafiir wird
auf Regeln zuriickgegriffen, die nicht ins Belieben der Person gestellt
sind, die den Anspruch formuliert. Man grenzt Aussagen im Sinne der
émoiuy von Aussagen im Sinne der d6é« ab, indem man einen iiberin-
dividuellen MafSstab ansetzt, um zu beurteilen, woran man belastbare
Beitrige zur Bearbeitung von Dauerproblemen erkennt, mit denen sich
die Menschheit auseinandersetzt.

in sich arbitrir gebauten Uberzeugung auszugehen, d.h. er muss die Differenz von richtig
und unrichtig handhaben kénnen. Es handelt sich allgemein um die Differenz Wissen |
Unwissen (Nichtwissen, Dummbeit etc.), die hier zum Einsatz kommt, wenn wahre von
unwahren, richtige von unrichtigen Aussagen unterschieden werden (vgl. Wehling 2002).
Denn es wird dem Autor von unwahren, unrichtigen Aussagen nachgewiesen, dass er nicht
wusste (wissen konnte), dass die von ihm formulierte Aussage auf Voraussetzungen beruht,
die aus einer interpretierenden Perspektive als ergiinzungs- oder korrekturanfillig beurteile
werden kann.

78

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERKENNTNISFORTSCHRITT
Austausch der Argumente

Gesellschaften verlassen sich auf wissenschaftliches Wissen. Dies ge-
schieht unter Ansetzung des Prinzips der Geltungsbewihrung durch
Standardisierung offentlicher Kritik. Nicht das privat-personliche Fiir-
wahrhalten des Wissenschaftlers gilt als Maftab fir die Annahme oder
Ablehnung seiner Beschreibung eines Sachverhalts, sondern die kollektiv
geteilte Standardisierung von Kritik. Wer den Standards einer Disziplin
zum gegebenen Zeitpunkt seiner Beschreibung eines Sachverhalts ent-
spricht, hat Aussicht darauf, dass seine Beschreibung als wissenschafilich
beurteilt wird. Wer diese Standards missachtet, muss mit einem anderen
Urteil rechnen.

Wer eine wissenschaftliche Aussage formuliert, legt sie der scientific
community zur Privfung vor. Das machte selbst René Descartes, der doch
davon ausging, dass die eine Einsicht in die unumstéfiliche Grundlage
wahrer Erkenntnis von jedem selbst erbracht werden kénnte. Wenn er
nicht aus einer iiberzeugten Menschenliebe oder einem piadagogisch be-
griindeten Selbstverstindnis heraus motiviert war, seine Einsicht ande-
ren mitzuteilen, dann hatte er kein iiberzeugendes Argument, warum
eine individuell erkannte Wahrheit anderen mitgeteilt werden miisste,
es sei denn, er nahm an, die Wissenschaftsgemeinschaft sei der Ort,
an dem Aussagen gepriift werden und tiber die Wahrheit einer Aussa-
ge entschieden wird. Dies wiirde dann aber auch auf Descartes’ eigene
Argumentation zutreffen: Er kdnnte dann nicht mehr ohne Zusatzan-
nahmen behaupten, die individuelle Einsiche sei als unerschiitterliche
Wahrheit zu verstehen.

Descartes setzte bekanntlich das aus der philosophischen Tradition
bekannte natiirliche Licht der Vernunft (lumen naturale) voraus und er
nahm ein unerschiitterliches Fundament (fundamentum inconcussum)
an, das in seine elementaren Bausteine unterschieden (Analyse) und von
dem aus methodisch kontrolliert eine zusammenhingende Erkenntnis
aufgebaut (Synthese) werden konnte. Diese methodische Ausrichtung
hat vor allem die Naturwissenschaften befliigelt, die durch Einsetzung
des Objektivitdtsprinzips die Abgrenzung von philosophischer und na-
turwissenschaftlicher Erkenntnis forcierten. Dazu grenzten sie sich ab
von der Annahme Descartes, dass das, was im Denken des einzelnen als
evident erscheint, fiir jeden anderen Denkenden gleichermaflen giiltig
sei.’?

13 Holzschnittartig zusammengefasst: Wahrend die Naturwissenschaftler auf das Objekti-
vititsprinzip setzten und von der Forschung verlangten, dass das Subjekt der Forschung
weitestgehend seine Individualitit systematisch ausklammert, und die Gemeinschaft der
Forschenden zur Priifinstanz erklirten (deshalb die Forderung nach jederzeit und tiberall
durchfiihrbarer Replikation der Untersuchungen), setzten die Philosophen auf stringente
Beweisfithrung und konsistente Aussagenzusammenhiinge, die jeder andere aus eigener

79

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Diese Argumentationsfigur findet sich auch Jahrhunderte spiter noch
bei Immanuel Kant, der meinte, im individuellen Denken Aufklirung
tiber die fiir alle Menschen maf3gebliche >Vernunft« erlangen zu kén-
nen. Er musste dazu die Voraussetzung machen, dass es eine fiir alle
Menschen gleiche »Vernunft« gibt, die ein Mensch in seinem Denken
zu bestimmen vermag, und dass er an Stelle aller anderen zu Einsichten
kommen kann, die von allen anderen als giiltig behandelt werden kon-
nen (Kritik der Urteilskraft B 158). Beide, Descartes wie Kant, argu-
mentieren unter Ausschluss einer Gemeinschaft von Argumentierenden
als dem Ort der Priifung von Argumenten, indem sie das Argument
der Stellvertretung bemithen (vgl. zur allgemeinen Einordnung Schaede
2004). Das war nicht von Anfang an in der Differenz dééa | émozijuy
vorgesehen gewesen.

Bruno Latour hat in Erinnerung gerufen, dass der historische Ort, an
dem diese Differenz eingefithrt und praktiziert wurde, die Agora (éyopa,)
im antiken Athen war. Man dachte damals kategorial, man unterschied
Kategorien, indem man tiber strittige Themen diskutierte. Die Dis-
kussionen waren urspriinglich nach dem juristischen Ordnungsprinzip
von Rede und Gegenrede organisiert und sie folgten der Regel, dass
man sein Sprechen so zu kontrollieren habe, dass ein sachlicher Aus-
tausch ermoglicht wurde. An jeden, der in der Offentlichkeit — der Ago-
ra — wahrgenommen werden wollte, erging der Anspruch, er solle »iiber
oder gegen etwas oder jemanden offentich sprechen« (Latour 2014,

Kraft miisste nachvollziehen und in ihrer Stichhaltigkeit als iiberzeugend begreifen kén-
nen. Die Vorstellung eines sich allmihlich kumulativ aufbauenden Wissens ist deshalb
cher mit dem naturwissenschaftlichen Verstindnis von Forschung verbunden, weil die
Priifung einer philosophischen Argumentation nicht abwarten kann, bis die Liicken sich
in der Zukunft eventuell schlieffen werden. Im Kontrast zur naturwissenschaftlichen Stra-
tegie, die auf Externalisierung der Begriindung setzen kann, kultiviert die philosophische
Strategie die Eigenstindigkeit im Denken cines geschlossenen Begriindungszusammen-
hangs. Die philosophische Strategie, wenn man sie so nennen kann, ist bekanntlich fiir alle
sog. »Geisteswissenschaften« wegweisend geworden. Eine Gemeinsamkeit der Theorien,
die unter diesem Sammelbegriff zusammengefasst werden, diirfte darin zu finden sein,
dass von ihnen erwartet wird, Zusammenhinge zu thematisieren, denen man nicht mit
der Testung einzelner Hypothesen in kiinstlichen seztings auf die Spur kommen kann. Im
philosophischen Verstindnis zusammenhingend zu denken, verlangt deshalb systematisch
auch nach Beriicksichtigung des Denkenden im Beschriebenen. Das steht in deutlichem
Kontrast zur methodisch arrangierten Objektivitit naturwissenschaftlicher Forschung und
zieht Uberlegungen zur Historizitit, Regionalitit, Kulturalitit usw. der Forschung nach
sich. Werden beide Forschungszweige aufeinander bezogen, wie z.B. in der Wissenschafts-
forschung, dann kann die Historizitit naturwissenschaftlicher Forschung nachgewiesen
und die Objektivitit regionalisiert und kulturalisiert werden. Umgekehrt kann die Zeit-
gebundenheit allgemeiner Vernunfteinsichten nachgewiesen und mit Einsichten in verin-
derte Bedingungen konfrontiert werden.

14 Kategorie: zusammengesetzt aus: xdo dyopewv (kata-agorein): »éffentlich, auf dem Forum
dagegen reden.

8o

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERKENNTNISFORTSCHRITT

S. 106). Man sollte auf das Forum treten und dagegen reden, also Posi-
tion bezichen gegen andere Positionen.

Durch Aristoteles wurde das Prinzip, wie Latour schreibt, »der juristi-
schen Verwendungsweise entfremdet« (ebd.), sodass es nicht mehr dazu
diente, Anklagen zu ordnen. Aristoteles dehnte das kategoriale Reden
aus, um Arten einzuteilen, nach denen sich einer Sache ein Pridikat
zusprechen ldsst (ebd.). Ihm ging es dabei nicht darum, die Praxis der
Gegenrede empirisch nachzuzeichnen. Sein Bestreben war es vielmehr,
die Arten des Sprechens in einer Theorie des Sprechens abzubilden.’s
Die »Entfremdung, die Latour ansprich, ist also darin zu sehen, dass
die Ordnungsmuster ausgetauscht wurden: die Ordnung der Praxis der
Anklage folgt anderen Regeln als die Ordnung der Theorie des Spre-
chens. Wihrend die Praxis nach der Regel geordnet wird »Unterscheide
zwischen rechenschaftsfihigem und nicht rechenschaftsfahigem Fiir-
wahrhalten, wenn du in der Offentlichkeit mitreden willst! und das Ut-
teil dariiber, welches Sprechen als rechenschaftsfihig oder nicht rechen-
schaftsfihig zu gelten hat, der Praxis von Rede und Gegenrede selbst
tiberlisst, wird die Theorie nach der Regel geordnet »Gib Auskunft iiber
die richtige Ordnung des Sprechens und begriinde diesel«.

Descartes und Kant kniipfen an dieser zweiten Bedeutung an. Sie be-
schreiben eine Ordnung des Sprechens im Ausgang von der Perspektive
der 1. Person Singular und stehen vor dem Problem der Begriindung
cines Zusammenhangs, in dem diese Perspektive inmitten anderer Per-
spektiven verortet ist.*

Heute diirfte es in der Wissenschaft schwierig sein, eine Ordnung des
wissenschaftlichen Wissens aus der Perspektive 1. Person Singular mit
Erfolg auf Zustimmung anzubieten. Wissenschaftler beriicksichtigen
vielmehr von Grund auf die Perspekrivizit, in die eigene Forschung —
von der Problemstellung tiber die methodische Kontrolle des Wissens-
erwerbs bis hin zur Diskussion iiber alternatives Wissen — eingestellt
ist. Niemand kann heute mit Aussicht auf Erfolg eine Problemstellung
formulieren, die unbekiimmert um den Forschungsstand in seinem ge-
wihlten Themengebiet ausschliefSlich eigene Ansichten beriicksichtigt.

15 Wobei diese Theorie bei Aristoteles von der Grundannahme abhing, die Richtigkeit des
Sprechens lief8e sich daran bemessen, ob das Sein, wie es ist, getroffen wird oder nicht.

16 Phinomenologen wie Edmund Husserl und Alfred Schiitz haben dieses Problem erkannt
und ihrerseits versucht, das Fremd-Ich zu erkliren. Als Ich-Erzihler ist nicht einsichtig zu
machen, dass es andere Iche gibt. Man muss schon zu einem Konstrukt wie der »Lebens-
weltc greifen, die aus verschiedenen Ichen gebildet wird, um eine Mehrzahl von originiren
Ichen erfassen zu kdnnen. Solche Beschreibungen miinden in die anfangs des 20. Jahrhun-
derts erstarkende Soziologie ein. Mit ihr ist es moglich, iiberindividuelle Zusammenhinge
(Gesellschaften, Systeme usw.) in den Blick zu nehmen, in die Individuen integriert sind
und von denen her Individuen bestimmt werden kénnen.

81

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Niemand kann heute mit Aussicht auf Erfolg Ansichten vertreten, ohne
die Prifung der Wissenschaftsgemeinschaft in Anschlag zu bringen.

Diese Priffung findet im Zirkel der Problemgenerierung statt, das
heifdt unter dem Anspruch, dass die Produkte, die durch die Arbeit von
Wissenschaftlern hervorgebracht werden, auf Voraussetzungen hin ge-
priift werden sollten, die mit den Mitteln, auf die die Wissenschaftler
zuriickgegriffen haben, um ihre Beschreibungen von Sachverhalten an-
zufertigen, nicht gepriift und begriindet werden konnten. Was im Wis-
senschaftssystem wahrgenommen wird, wird im Modus der Problemo-
rientierung erfasst und kann zum Gegenstand von Forschung gemacht
werden. Der Zirkel der Problemgenerierung ist in diesem Sinne als ein
Modus zu verstehen, der Erkenntnisfortschritt durch Problemorientie-
rung moglich macht (vgl. Rucker 2014a). Die Orientierung an Diffe-
renzen erdffnet in diesem Zusammenhang die theoretische Option, alle
yHaltepunkte« zum Gegenstand der Analyse und Kritik zu machen, auf
die eine Theorie zurtickgreift.

Zu den Aufgaben der Grundlagenforschung gehort es folglich auch,
nach den Méglichkeiten einer Theorie zu fragen, die eine Orientierung
an Differenzen begreiflich zu machen versteht. In den folgenden drei
Abschnitten stellen wir Ansitze vor, auf die man hierfiir zuriickgreifen
kann.

2. » Triff eine Unterscheidungl«
Niklas Luhmanns differenztheoretischer Ansatz

»Triff eine Unterscheidungl« — so lautet die erste Regel der Methode,
nach der Theoriebildung im Sinne der Differenztheorie Luhmanns
verfihrt. Ein wissenschaftlicher Beobachter, der diese Regel befolgt,
konstituiert nach Luhmann eine Form, die aus einer Innen- und ei-
ner Auflenseite sowie einer Grenze besteht. Die Innenseite besitzt, wie
Luhmann formuliert, Anschlusswert, das heifdt sie ist der Ort, an dem
an eine bereits getroffene Unterscheidung eine weitere Unterscheidung
angeschlossen wird, sodass Kombinationen von Differenzen entstehen.
Diese Kombinationen sind nicht festgefiigt, sondern konnen aufgelost
und rekombiniert werden, sodass Theoriebildung — »konsequent diffe-
renztheoretisch« — als ein in die Zukunft hinein offéener Prozess der Kom-
bination, Auflosung und Rekombination von Unterscheidungen in den
Blick gerit, der »ohne jeden Rekurs auf letzte Einheiten« auskomme
(Luhmann 1991b, S. 21).

82

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"TRIFF EINE UNTERSCHEIDUNGI«
Differenzen

Differenzen sensu Luhmann erfassen keine Unterschiede, die von sich
aus gegeben sind. Sie werden vielmehr von einem Beobachter einge-
fihre und eréffnen diesem die Moglichkeit, Unterschiede in den Blick
zu nehmen. Diese Unterschiede aber sind nicht immer schon >dac«. Der
Gegenstand wird von Luhmann nicht als ein Objeket begriffen, das fiir
sich besteht, bevor die Unterscheidungen einsetzen. Der Gegenstand
ist vielmehr die mit dem Anspruch auf Geltung vollzogene Vergegen-
stindlichung eines Beobachters, das heif3t er wird in der Beschreibung
allererst enzworfen, und zwar in Abhingigkeit davon, welche Differenzen
zum Einsatz gebracht werden. Diese Annahme macht den konstrukei-
vistischen >Kern« der Differenztheorie Luhmanns aus. Sie besagt, dass
jeder Gegenstand, der beschrieben wird, insofern konstruiert ist, als
er durch Operationen allererst entsteht. Der Beobachter ist in diesem
Sinne unhintergehbar in die Beschreibung involviert. Sachverhalte
werden in der Folge nicht »an sich« zur Darstellung gebracht, sondern
immer nur so, wie sie unter Einsatz spezifischer Differenzen dargestellt
werden konnen. »Erkenntnis«, so Luhmann, ist »unterscheidungsba-
sierte Konstruktion« (Luhmann 1988, S. 41).

Aus der Konstruktivitit der Theoriebildung folgt deren Kontingenz.
Das bedeutet, dass der Einsatz einer Differenz weder unmoglich noch
notwendig ist. Der Einsatz ist vielmehr auch anders méglich. Fest steht
lediglich zweierlei. Erstens: Mit einer Differenz muss angefangen und
fortgesetzt werden. Zweitens: Wenn die Entscheidung fiir bestimmte
Differenzen (und damit zugleich gegen andere Differenzen) getroffen
worden ist, dann kénnen Differenzen zukiinftig immer nur in Abhin-
gigkeit von bereits gewihlten Differenzen zum Einsatz gebracht werden.
Ein wissenschaftlicher Beobachter legt mit jedem Einsatz einer Dif-
ferenz das Spektrum méglicher zukiinftiger Einsitze von Differenzen
fest.

Dabei kommt er nicht umhin, so zu tun, a/s 06 etwas >dac ist. Eine Be-
schreibung operiert quasi unumginglich mit der Fiktion des Entgegenste-
hens. Ohne diese Fiktion kénnte ein Gegenstand zum Beispiel gar nicht
im Sinne einer Existenzbehauptung bestimmt werden. Es sollte aber
nicht Gibersehen werden, dass das Entgegenstehen des Sachverhalts fiir
die Forschung eine Leistung der Beschreibung ist. Es ist keine Leistung
des Gegenstands selbst, dass er als rexistierend« beschrieben wird. Ein
Gegenstand im differenztheoretischen Verstindnis ist eine Funktion der
Beschreibung, die mit der Behauptung des Entgegenstehens operiert.

83

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT
Relationen

Fithrt ein wissenschaftlicher Beobachter eine Differenz ein, so spannt
er damit nolens volens Relationen auf — zwischen sich selbst und dem
Gegenstand sowie zwischen dem, was er auf der Seite des Gegenstandes
unterscheidet. In jedem Fall gilt: Etwas wird im Unterschied zu und da-
mit in Beziehung zu etwas anderem beschrieben. Ob man das will oder
nicht, ob man das weif§ oder nicht — der Einsatz von Differenzen geht
stets mit dem Auwufspannen von Relationen einher. Die Frage lautet nur,
ob die jeweiligen Relationen nicht nur aufgespannt, sondern auch be-
stimmt werden, oder ob sie unbestimmt bleiben.

Ein wissenschaftlicher Beobachter, der eine Differenz zum Finsatz
bringt, steht unter dem Anspruch, die Relationen auch zu bestimmen,
die er aufspannt. Der Grund fiir diesen Anspruch ist darin zu sehen,
dass ein wissenschaftlicher Beobachter die eine Seite der Differenz — das
eine Relatum — nicht bestimmen kann, ohne auch die andere Seite der
Differenz — das andere Relatum — zu bestimmen. Ein Sachverhalt kann
nicht fiir sich« bestimmt werden, denn das eine ist nur »da¢, insofern es
von anderem unterschieden worden ist, weshalb die Relation nicht un-
beriicksichtigt bleiben kann. Der Einsatz einer Differenz geht insofern
immer schon mit dem Aufspannen einer klirungsbediirftigen Relation
einher. Differenzierung ist folglich als eine Operation zu verstehen, bei
der Momente eines Zusammenhangs unterschieden und zugleich im
Zusammenhang bestimmt werden miissen — was nicht bedeutet, dass
diesem Anspruch in jeder Beschreibung auch tatsichlich Rechnung ge-
tragen wird.

Das Relationieren erfihrt in differenztheoretischer Perspektive einen
spezifischen Zuschnitt. Prinzipiell wire es durchaus vorstellbar, die Be-
stimmung von Relationen mit dem Anspruch zu versehen, reale Zu-
sammenhinge zu erfassen. Theorien, die differenztheoretisch >gebaut«
sind, erheben einen solchen Anspruch nicht. Die Zusammenhiinge, die
in Theorien beschrieben werden, indem Relationen bestimmt werden,
gelten in differenztheoretischer Perspektive vielmehr als Konstrukti-
onen. Das ist theoretisch nur konsequent: Sind nimlich die Differenzen
von einem Beobachter eingefiihrt, so sind es auch die Realitdtsbeschrei-
bungen, die durch den Einsatz von Differenzen aufgespannt werden.

Reflexion

Jede Differenzierung und Relationierung erdffnet spezifische Moglich-
keiten und zieht zugleich spezifische Grenzen der Beschreibung. For-
schung in differenztheoretischer Perspektive wire deshalb unzureichend
bestimmt, wenn es in ihr nur darum gehen wiirde, Differenzen zum

84

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»TRIFF EINE UNTERSCHEIDUNG!«

Einsatz zu bringen sowie Sachverhalte im Lichte dieser Differenzen als
Zusammenhinge zu beschreiben. Stattdessen besteht Forschung sensu
Luhmann auch und vor allem darin, auf den Einsatz von Differenzen
zu reflektieren und die Moglichkeiten und Grenzen des Einsatzes von
Differenzen auszuloten.

Die Funktion von Beschreibungen wird in Luhmanns Differenztheorie
nicht als Treffen des Gegebenen beschrieben, sondern als das Aufspan-
nen eines Raums von Relationen, in dem Wechselbeziehungen zwischen
Komponenten kombiniert und rekombiniert werden konnen. Die Welt
der Gegenstinde wird in der Forschung als Welt von Relata begriffen,
die ihren Platz nicht in einem starren und vorgegebenen Raster (Klassi-
fikations- oder Kategoriensystem) haben, sondern durch jeweilige the-
oretische Operationen in Bezichungen zueinander gestellt werden, um
einen Zusammenhang herzustellen, der systematisch tiberpriift werden
kann. Diese Priffung kann Moglichkeiten aufzeigen, die in bekannten
Beschreibungen noch nicht zur Darstellung gebracht worden sind und
die in ihnen vielleicht auch gar nicht zur Darstellung gebracht werden
konnen. Das Aufspannen eines Raums von Relationen bietet das Poten-
tial fiir flexible Gestaltungen und Umgestaltungen der Beschreibungen
von Sachverhalten bei der Suche nach Voraussetzungen, die in Theorien
wie selbstverstindlich, also ohne explizite Begriindung, in Anspruch ge-
nommen worden sind.

Durch die Auflosung und Rekombination von Differenzen ist es
moglich, alternative Beschreibungen anzufertigen, in denen Zusammen-
hinge erfasst werden, die von einer Theorie bislang nicht erfasst wur-
den und die von ihr eventuell auch gar nicht erfasst werden konnen.
Luhmann beschreibt diese Suche nach Alternativen als die Methode der
»problembezogenen Konstruktion von funktional dquivalenten Alter-
nativen« (Luhmann 1981, S. 232)."7 Funktionale Aquivalenz bezeichnet
nach Luhmann den Umstand, dass »Enigegengesetztes die gleiche Funk-
tion erfiillen kann« (Luhmann 1969, S. 34f.). Alternativen kommen in
den Blick, indem Beschreibungen problematisiert werden. Man weist
dazu auf nicht iiberzeugende Annahmen hin und schligt andere Diffe-
renzen und Relationen vor. Man schligt zum Beispiel vor, Unterschiede

17 Er versteht dies als einen Beitrag zu einer wissenschaftlichen Technik, die sich in den
vergangenen Jahrhunderten in verschiedenen Disziplinen mehr und mehr durchgesetzt
hat. Kenneth Burke hat sie als das Anlegen inkongruenter Perspektiven beschrieben (Bur-
ke 1965). Autoren wie z.B. Nietzsche, Spengler oder Freud haben dieser Sichtweise zum
Durchbruch verholfen. Das Erkenntnisideal wurde von ihnen nicht mehr darin gesehen,
dass méglichst viele Beschreibungen in der Darstellung eines Sachverhalts iibereinstimm-
ten, sondern verkniipft mit der Kreativitit in der Entwicklung neuer Priifungen, d.h. an-
dersartiger Beschreibungen (unentdeckter Problemstellungen, neuartiger Methoden etc.).
Nicht das Repetieren des Gelernten, sondern dessen kreative Anwendung zeichnet seitdem
den wissenschaftlichen Geist aus.

85

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

zwischen Minnern und Frauen nicht mehr mit der Differenz Einfiih-
lungsverméigen | technische Intelligenz zu erfassen, sondern die Differenz
unterdriickt | unterdriickend zu erproben.

In diesem Sinne operieren wissenschaftliche Theorien nicht nur mit
Differenzen, um Sachverhalte zu bestimmen (Forschung als Beschrei-
bung). Sie kontrollieren auch den Einsatz der Unterscheidungen und
verfeinern auf diese Weise das Instrumentarium, mit dem Sachverhalte
bestimmt werden (Forschung als Reflexion). Hierzu ist es nétig, den Be-
obachter zu beobachten, um zu erfahren, von welchen Differenzen er
ausgeht. Die Frage ist fiir Luhmann deshalb nicht: »was gibe es?, son-
dern: wie konstruiert ein Beobachter, was er konstruiert, um weitere
Beobachtungen anschlieflen zu kénnen« (Luhmann 1995, S. 48; vgl.
Luhmann 1991¢). Die Differenztheorie kann auf diese Weise auch das
thematisieren, priifen und problematisieren, was ein Beobachter selbst
nicht im Blick hat, was er aber voraussetzt, um anderes in den Blick
nehmen zu kénnen. »Niemand kann alles sehen, und man gewinnt
Beobachtungsméglichkeiten nur dadurch, daff man sich auf Unter-
scheidungen einliflt, die im Moment der Beobachtung blind fungie-
ren« (Luhmann 1992, S. 718). Um diese >blinden Flecke« (von Foerster
1993) in den Blick zu riicken, ist ein »rekursives Beobachten und Be-
schreiben« (Luhmann 1992, S. 668) erforderlich, und dieses gewinnt
Gestalt, indem »man beginnt, die Beobachtungen anderer zu beobach-
ten und zwar mit besonderem Interesse fiir das, was der beobachtete
Beobachter nicht beobachten kann« (ebd.).

In diesem Sinne erfiillt die Reflexion zum einen die Funktion zu kon-
trollieren, ob der Einsatz spezifischer Kombinationen von Differenzen
nicht hinter ein schon einmal erreichtes Niveau zuriickfillt. Zum an-
deren dient die Reflexion zur Klirung, ob es nicht moglich oder gar
notwendig ist, Differenzierungsmuster aufzulosen und Alternativen zum
Einsatz zu bringen. Damit trigt die Reflexion dazu bei, dass in der Wis-
senschaft facettenreiche Beschreibungen von Sachverhalten angefertigt
werden konnen — nicht im Sinne eines beliebigen Konstruierens von
Zusammenhingen, sondern vielmehr im Sinne einer Suche nach Al-
ternativen, die mit der Problematisierung bereits bekannter Differen-
zierungsmuster ansetzt und immer wieder neu in Problematisierungen
miindet. In diesem Sinne verstand Luhmann seine Aufgabe, andere
Disziplinen mit soziologischem Blick zu irritieren, indem ein méglichst
hohes Anspruchsniveau theoretischer Problemorientierung zum Maf3-
stab des gemeinsamen Austauschs gewihlt wurde.

86

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"TRIFF EINE UNTERSCHEIDUNGI«
Theorie der Differenztheorie

Der Kombinationsreichtum unterscheidungsbasierter Theoriebildung
ist fiir die Entwicklung einer wissenschaftlichen Disziplin von nicht zu
unterschitzender Bedeutung. Diese kann sich von »Haltepunkten« be-
freien, die in der Vergangenheit die Forschung eingerahmt und begrenzt
haben, und Alternativen beriicksichtigen. Gleichzeitig ist er fiir die ein-
zelnen Wissenschaftler und die externen Beobachter der Disziplin eine
nicht zu unterschitzende Hiirde, wenn die Aufgabe ansteht, den Stand
der Disziplin zu beschreiben. Wie will man Auskunft geben iiber den
Forschungsstand einer Disziplin, wenn nicht sicher festzustellen ist, wo
das Kombinieren an seine disziplindren Grenzen stof3e? Kann, ja darf
man solche Grenzen unter dem Anspruch von Interdisziplinaritic und
Transdisziplinaritic iberhaupt noch annehmen? Wer kontrolliert die
Kombinationen und wer weif$, wohin weiteres Kombinieren fiihrt?

Diese Fragen sind nicht leicht zu beantworten, schon gar nicht mit
ausschliefflich disziplineigenen Mitteln. Fragen, die Grenzen themati-
sieren, nehmen ja nie nur eine Seite in die Pflicht. Von der Wissenschaft
sollte aber erwartet werden konnen, dass sie Auskunft dariiber geben
kann, welches Problem sich mit diesen Fragen stellt. Sie sollte darlegen
konnen, welche Probleme im Spiel sind, wenn diese Fragen aufgewor-
fen werden. Sie wiirde dann nimlich wissen, wann eine Antwort auf
einem anerkennenswerten Anspruchsniveau gegeben wird und wann
eine Antwort unter dem Niveau der Problemstellung liegt.

Niklas Luhmann hat einen differenztheoretischen Ansatz unter sozi-
ologischen Problemstellungen entwickelt. Er hat ein beeindruckendes
Werk hinterlassen, in dem eine ausgearbeitete Theorie der Gesellschaft
beschrieben wird. Luhmann hat damit unter Beweis gestellt, wozu der
differenztheoretische Ansatz genutzt werden kann. Er hat auch selbst
Auskunft gegeben tiber die Quellen und Referenzwerke, aus denen er
Anregungen erhalten hat. Auffillig ist dabei, dass sich in seinem mo-
numentalen Werk kein Text findet, der die Differenztheorie selbst syste-
matisch zum Gegenstand macht. Er, der wie kaum ein anderer Autor
an vielen Stellen in seinem Werk wissenschaftstheoretische und -histo-
rische Argumentationen eingebaut hat, hat seine Erlduterungen des dif-
ferenztheoretischen Ansatzes erstaunlich spirlich gesit.® Seine Theorie

18 InAnhalt 2012b, S. 256ff. werden drei Problemstringe in Luhmanns Werk unterschieden,
fiir die jeweils andere Referenzen und Funktionen im Werk nachweisbar sind: Die 7heorie
sozialer Systeme ist der Beitrag zur soziologischen Theoriebildung, in dem vor allem auf
Klassiker der Soziologie, wie Max Weber, Georg Simmel, Alfred Schiitz, Emile Durk-
heim oder Talcott Parsons, eingegangen wird. Die Theorie selbstreferentieller Systeme ist
Luhmanns Beitrag innerhalb der systemtheoretischen Debatten. Hier setzt er sich von
der Kybernetik erster Ordnung oder der Allgemeinen Systemtheorie ab. Die Referenzau-
toren heiflen hier z.B. Ludwig von Bertalanffy, Ross Ashby, Norbert Wiener, Humberto

87

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

der Gesellschaft ist eine Anwendung der Differenztheorie, work in pro-
gress, und enthilt an einigen Stellen Reflexionen auf die theoretischen
Grundlagen des Unterscheidens.

Auch auflerhalb von Luhmanns Werk ist uns bislang kein Text be-
kannt, der als 7heorie der Differenztheorie gelesen werden konnte. Man
sieht sich daher genatigt, selbst zu versuchen, eine Systematik der Diffe-
renztheorie zu entwickeln, die vielleicht zu einem spiteren Zeitpunkt zu
einer Theorie der Differenztheorie ausgebaut werden kann.

3. »... immer kann das Resultat nur
ein gesetzter Unterschied sein ...«
Hermann Ulricis differenztheoretischer Ansatz

Fiir ein solches Vorhaben ist aus unserer Sicht auch eine Lektiire des
Werkes von Hermann Ulrici zu empfehlen. Ulrici ist zwar weitgehend
unbekannt,” dieser Umstand sollte aber nicht dariiber hinwegtiuschen,
dass er wie kein zweiter zu seiner Zeit konsequent an einer Theorie der
Differenztheorie gearbeitet hat und auch aus heutiger Sicht zu wich-
tigen Einsichten gelangt ist.

Ulrici hat in zahlreichen Schriften sich immer wieder mit der Frage
beschiftigt, wie das Unterscheiden theoretisch zu begriinden ist. Er hat
dies, wie zu seiner Zeit iiblich, als Aufgabe der Philosophie verstanden.
Im heutigen Sprachgebrauch wiirde man wohl cher von einer wissen-
schaftstheoretischen respektive methodologischen Bestimmung spre-
chen. Seinen Versuch variiert er in jeder Publikation, wobei naturgemif3
sehr viel wiederholt wird. In den folgenden Abschnitten steht nicht eine
Werkanalyse im Vordergrund. Wir verzichten deshalb auf eine tiefer ge-
hende Auseinandersetzung mit Ulricis Werk. Unsere Aufmerksamkeit
richtet sich vorrangig auf eine Auswahl der in diesem Werk verstreut

Maturana oder Francisco Varela. Die Logik der Differenztheorie entwickelt Luhmann in
verschiedenen Texten nach der sog. autopoietischen Wende v.a. in den 1990er Jahren. Er
geht dazu auf Texte von George Spencer Brown, Gotthard Giinther, Lars Lofgren, Gordon
Pask und Heinz von Foerster ein.

19 Hermann Ulrici ist einer der Denker, die zu Lebzeiten einen grofien Bekanntheitsgrad
hatten und die im Tod nahezu vollstindig in Vergessenheit geraten sind. Wilhelm von
Humboldt lobte seine Charakzeristik der antiken Historiographie, mit der sich Ulrici schon
frith einen Namen als Historiker gemacht hatte. Seine Ubersetzungen und Herausgaben
von Werken William Shakespeares galten lange Zeit als unangefochtene Referenz. Zusam-
men mit Immanuel Hermann Fichte, dem einzigen Sohn von Johann Gottlieb Fichte,
gab er von 1852 bis 1879 die Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik heraus. In
dieser publizierten Autoren wie Gottlob Frege (Uber Sinn und Bedeutung, 1892), Gustav
Theodor Fechner, Benno Erdmann, Hermann Lotze, Ludwig von Striimpell und Ernst

Mach wichtige Aufsitze.

88

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN ...«

zu findenden FEinsichten, die fiir eine Theorie der Differenztheorie sy-
stematisch zusammengetragen werden kénnen. Unsere Ausfiihrungen
belegen wir vor allem durch Verweise auf den 1858 erschienenen Text
Glauben und Wissen, Speculation und exakte Wissenschaft. Zur Versohnung
des Zwiespalts zwischen Religion, Philosophie und naturwissenschaftlicher
Empirie. Er enthilt eine prizise Bestimmung der unterscheidenden T4-
tigkeit.

Unbeweisbare Beweisfiihrung

Ulrici weist der wissenschaftlichen Theoriebildung die Aufgabe zu, ihren
Grund selbst zu begriinden und ihn sich nicht von externen Quellen
vorgeben zu lassen. Er stellt ihr damit die Aufgabe, cine Reflexion anzu-
strengen, die in der Lage ist, Auskunft dariiber zu geben, was eine The-
orie leisten kann und was nicht. Dies ist Ausdruck des mit eigenen Mit-
teln kontrollierten Autonomieanspruchs moderner Wissenschaft. Das
ist ein seit dem 18. Jahrhundert geliufiger Topos fiir die Philosophie, die
sich aus einem Dienstverhiltnis zur Theologie befreien wollte.

Im Sinne der fiir die Wissenschaft zentralen Difterenz gepriiftes, si-
cheres Wissen | ungepriiftes, unsicheres Wissen setzt Ulrici bei der Reflexi-
on auf »Gewissheit und Evidenz« an (Ulrici 1860, S. 1). Wissenschaft-
liches Wissen beansprucht, gewisses und evidentes Wissen erkennen und
erzeugen zu konnen. Die Form, in der ihr dies gelingt, ist der Beweis
bezichungsweise der Nachweis von Gewissheit und Evidenz.

Ulrici nimme die Wissenschaft beim Wort und verlangt, dass sie ihren
Anspruch auf gepriiftes, sicheres Wissen mit eigenen Mitteln begriin-
det. Da der Anspruch auf einer Differenzannahme basiert, bedeutet
dies, dass die Wissenschaft mit eigenen Mitteln die Differenz begriin-
den muss. Wie kann sie dies tun? Wie kann mit wissenschaftlichen Mit-
teln bewiesen werden, dass die Wissenschaft gepriiftes, sicheres Wissen
anzubieten vermag? Antwort: Indem sie beweist, dass Beweisen moglich
ist und die Differenz zwischen gepriiftem, sicherem Wissen und unge-
priiftem, unsicherem Wissen bewiesen werden kann.

Was die Wissenschaft anbieten kann, ist die Differenz gepriifies, si-
cheres Wissen | ungepriiftes, unsicheres Wissen. Sie kann diese Differenz
unter methodische Kontrolle bringen, indem sie Regeln und Arten
der Beweistithrung bestimmt.?® Sie kann fordern, dass derjenige, der
im wissenschaftlichen Verstindnis gepriiftes, sicheres Wissen erkennen

20 Ulrici unterscheidet folgende Beweisarten: den Tatsachenbeweis oder Beweis durch Au-
topsie, den Indizienbeweis, den Beweis durch Demonstration, den Syllogismus als lo-
gische Beweisfiihrung und die Beweise durch Analogie, Induktion und Deduktion
(s. Ulrici 1858, S. 17ff. u. 1860, S. 3ff.).

89

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

will, die Beweisfithrung als Methode zur Erlangung solchen Wissens
anerkennt und sie anwendet. Wird ihr diese Anerkennung versagt, kann
sie nichts anderes tun, als weiterhin nach Beweisen zu suchen oder ihr
Verfahren aufzugeben.”” Aber kann die Wissenschaft mit eigenen Mit-
teln auch beweisen, dass diese Anerkennung notwendig erfolgen muss,
weil die Differenz die Beweisfithrung als Methode erzwingt?

Ulricis »Beweis«

Die wissenschaftliche Theoriebildung wird tiber die Beweisfithrung
begriindet, das heifft durch Nachweis einer spezifischen Methode von
auflerwissenschaftlichem Wissen abgegrenzt. Dass ein Beweis der Dif-
ferenz erforderlich ist, steht fiir Ulrici aufler Zweifel: »... so haben wir
zunichst zu fragen, was heifft Unterscheiden oder was dasselbe ist, was
ist der Begriff des Unterschieds?« (Ulrici 1858, S. 83) Eine Antwort auf
diese Frage dient dem Zweck, »das Verfahren der unterscheidenden Ti-
tigkeit« theoretisch zu bestimmen (ebd.).

Ulrici formuliert konsequent, »nur soweit« der Wissenschaft der Be-
weis »gelingt, konnen ihre Sitze auf wissenschaftliche Giiltigkeit An-
spruch machen — das heifft durch diesen Nachweis unterscheidet sich
das wissenschaftliche von jedem andern Wissen. Solange er noch niche
geftihre ist, hat daher ein Wissen nur subjektive Geltung fiir diejenigen,
denen sein Inhalt gewiss und evident erscheint, das heif3t es ist, vorldu-
fig wenigstens, nur ein Glauben.« (ebd.)

Aus der Anerkennung der Methode der Beweistithrung leitet Ulrici die
Forderung nach Anerkennung wissenschaftlichen Wissens ab. Wer nim-
lich einen Beweis fordert, geht davon aus, »dass sich etwas beweisen lasse,
setzt eben damit voraus, dass es Mittel und Wege gebe, Andre zu nétigen,
dasselbe als gewiss, richtig, wahr anzuerkennen, was er dafiir hilt« (Ulrici
1858, S. 17). Die Notigung setzt die Anerkennung der Beweisfithrung
als Methode zur Erlangung von gepriiftem, sicherem Wissen voraus.

Man muss sich, so Ulrici, folglich darauf einlassen, tiber Beweisverfah-
ren zur Gewissheit kommen zu wollen, denn »es lisst sich nicht bewei-

21 Dass Universititsficher in die Kritik geraten sind, weil die von ihnen entwickelten Be-
weisverfahren (z.B. historische, begriffstheoretische, ideengeschichtliche, rhetorische usw.)
in Anspruch und Durchfiihrung nicht mehr als zeitgemif angesechen werden, diirfte
hinlinglich bekannt sein. Beteiligt sind an dieser »Kritike nicht nur auflerwissenschaft-
liche >Abnehmer, sondern auch im Wissenschaftssystem agierende »Wettbewerber< um
die >richtige« Auffassung von Wissenschaft. Damit ist eine Situation entstanden, die fiir
marktdkonomische Belange symptomatisch ist: Der Wettbewerb um knappe Ressourcen,
vor allem Finanzmittel, wird zum ausschlaggebenden Gestaltungsprinzip des Systems er-
klirt und entsprechend installiert. Die auf das Funktionieren einer kulturellen Praxis zie-
lende Forderung nach Anerkennung der traditionell gewachsenen Distinktionen miissen
sich im Wettbewerb behaupten oder sie verschwinden.

90

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN ...«

sen, was Beweisen sei, noch sich gewiss und evident machen, worin die
Gewissheit und Evidenz selbst bestche, weil damit nur idem per idem
bewiesen wiirde« (Ulrici 1858, S. 21). Es gibt demnach also keinen mit
wissenschaftlichen Mitteln durchfiihrbaren Beweis, der iiberzeugend
darlegen kénnte, was Beweisen ist, wenn man nicht sich schon da-
rauf eingelassen hat, einem Beweisgang zu folgen, das heiflt, wenn man
nicht schon das Beweisen als Verfahren der Erkenntnisgewinnung azn-
erkennt.”* Ebenso lisst sich nicht beweisen, dass die Differenz gepriiftes,
sicheres Wissen | ungepriiftes, unsicheres Wissen die richtige« Ausgangsdif-
ferenz ist. Gleichwohl wird von ihr ausgegangen, weil es fiir das wissen-
schaftliche Vorgehen als srichtige angesehen wird, mit dieser Differenz
zu operieren und Beweise zu fithren.

Das ist ein Zirkelbeweis, wie er im traditionellen philosophischen
Denken als circulus vitiosus, dotepov-mpétepov (hysteron-préteron), Di-
allele, circulus sive orbis in definiendo, petitio principii, idem per idem,
circulus in demonstrando oder circulus in probando diskreditiert wur-
de. Der Fehler liegt in der Gleichsetzung von Grund und Folge: »Wann
ist etwas gewiss? Wenn es bewiesen ist. Was ist die Funktion eines Be-
weises? Gewissheit zu erzeugen. Wie erzeugt man Gewissheit? Indem
man etwas beweist. Was weif$ man, wenn man etwas bewiesen hat? Dass
es gewiss ist. Wann ist etwas gewiss? Wenn es bewiesen ist. ...« Das, was
zu beweisen wire (Wie beweist man, dass etwas gewiss ist?), wird bereits
im Beweis vorausgesetzt (Gewiss ist, was bewiesen werden kann bezie-
hungsweise wurde). Die vermeintliche Folgerung ist keine logisch kor-
rekte Folgerung, sondern lediglich eine Explikation der Annahmen, die
bereits im Grund enthalten sind. Der Grund unterscheidet sich nicht
von der Folgerung. Grund und Folge sind gleich.

Mit dieser Gleichsetzung von Grund und Folge kann alles »bewiesenc
werden, weil nichts bewiesen werden kann. Man glaubt, etwas bewiesen
zu haben, weil man nicht durchschaut, dass man lediglich wiederholt,
was man in den Annahmen schon gesagt hat. Deshalb ist es kein aner-
kanntermaflen fehlerfreier Beweis, sondern lediglich ein mutmaflicher

22 Ulrici setzt hier auf Einstellungen und argumentiert folglich mit Verweis auf das Funktio-
nieren kultureller Praxen. Das hat Konsequenzen, die iiber die Wissenschaft hinausragen:
Wer sich z.B. darauf eingelassen hat, die Wahrheit zu ergriinden, der hat schon zugelassen,
seine Uberlegungen und Entscheidungen am Prinzip der Wahrheit auszurichten. Nur in
dieser Einstellung kann es ihm gelingen, Wahres von Falschem zu unterscheiden oder
Erkenntnisse zu erlangen, die »niher oder »ferner« zur Wahrheit stehen. Wer sich auf die
Suche nach Wahrheit eingelassen hat, kann unterschiedliche Begriffe von Wahrheit erfas-
sen, seinen Begriff der Wahrheit mit anderen Wahrheitsbegriffen vergleichen und in einen
begriindeten Zweifel dariiber verfallen, ob man Einsicht in »diec Wahrheit erlangen kann.
Wer hingegen gleichgiiltig gegeniiber einer Orientierung am Prinzip der Wahrheit sich
verhilt, d.h., wer eine gegeniiber Wahrheitsanliegen indifferente Einstellung einnimmt,
kann zu solchen Einsichten nicht vordringen.

91

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

yBeweis, dessen Stichhaltigkeit erst noch bewiesen werden miisste. Man
dreht sich offenkundig im Kreis, denn der Beweis gilt nur fir den,
der an ihn glaubt, weil und solange er den Fehler noch nicht durch-
schaut hat. Von einem Beweis sprechen Philosophen erst und nur dann,
wenn der Nachweis gefiihrt wurde, dass das Eine das Andere bestitigt.
Der Grund begriindet die Folge und die Folge folgt nachweislich aus
dem Grund. Das ist kein Kreis, in dem man sich dreht, sondern eine
geradlinige Sequenz, die das Eine mit dem Anderen nach Regeln ver-

bindet.

Verschiebung der Problemstellung

Philosophen verlangen deshalb, dass derjenige, der einen Beweis fiihre,
den Unterschied zwischen Grund und Folge nicht nivelliert, sondern
systematisch beriicksichtigt. Man darf nicht am Ende wieder am An-
fang angekommen sein, weil dann Anfang und Ende des Beweises nicht
mehr zu unterscheiden sind.

Differenztheoretiker stimmen dem zu, sie stellen das Problem jedoch
anders.” Sie verlangen, dass zuerst der Systemtyp angegeben wird, weil
ein Grund-Folge-Verhiltnis in ihren Augen nur innerhalb festgelegter
Grenzen gilt. Unabhingig von einem System ist es aus ihrer Sicht nicht
sinnvoll, mit der Grund-Folge-Differenz zu arbeiten. Je nach System-
typ variieren nimlich die Verhiltnisse, die man beobachten kann. Sie
werden als Ausdruck einer funktionalen Organisation der Operationen
gedeutet, die das jeweilige System vollzieht, denn »nur durch ihre Taten
(Wirkungen) unterscheidet sich eine T4tigkeit von der anderen« (Ulrici
1858, S. 83). Daraus schlief$t Ulrici auf die »doppelte Notwendigkeit«
des Denkens, »sich als (unterscheidende) Titigkeit von seinen Taten zu
unterscheiden, und b) jede Titigkeit nur zusammen mit einer Tat und
jede Tat nur zusammen mit einer Titigkeit denken zu kénnen« (ebd.,
S. 91). Das »Verfahren der unterscheidenden Titigkeit« wird folglich
von System zu System anders zu beschreiben sein, weil jedes System
systemeigene Unterscheidungen (Operationen) vollzicht und somit Un-
terschiede (Wirkungen) erzeugt. Weil sich die Systeme in der Art der
ihnen verfiigbaren Operationen und ihren Organisationsformen un-
terscheiden, unterscheiden sich auch die Grund-Folge-Verhiltnisse, die
beobachtet werden kénnen.

23 Die folgenden Uberlegungen stellen differenztheoretische Ansitze mit einem systemthe-
oretischen Einschlag in den Vordergrund. Dies diirfte insofern gerechtfertigt sein, als die
Theorie der Differenztheorie vor allem in den Systemtheorien diskutiert und ausgebaut
worden ist. Wie oben dargestellt hat hier insbesondere die soziologische Systemtheorie in
der Lesart von Niklas Luhmann Wichtiges geleistet. In der Auseinandersetzung mit sei-
nem Werk haben Kritiker wie Schiiler das differenztheoretische Denken weiterentwickelt.

92

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN ...«

Wie man sicht, wird die Problemstellung im differenztheoretischen
Denken auf eine andere Ebene verschoben: Wihrend die traditionelle
Philosophie die Grund-Folge-Differenz vorrangig auf formale Syste-
me (Aussagensysteme, die anhand ihrer Textgestalt gedeutet wurden)
anwandte, nutzt die Differenztheorie diese Differenz auch, um opera-
tive Systeme (realec Systeme, wie Lebewesen, oder beobachtbare Zu-
sammenhinge, wie Gesellschaften oder Naturereignisse) zu bestimmen.
Heinz von Foerster hat fiir diese Verschiebung den Ausdruck circulus
creativus geprigt (vgl. Foerster 1985, S. 66). Er wollte damit zeigen, dass
das Beweisverfahren nicht auf ein Alassifikatorisches Begriindungsschema
reduziert werden sollte, sondern auch fiir die Bestimmung eines prozes-
sual organisierten Bedingungsverhilimisses genutzt werden kann.*

Selbstverstandlich wusste Ulrici dies nicht, da er ja am Beginn der
Entwicklung steht, die erst lange nach seinem Tod in der Wissenschaft
zur Ausarbeitung einer Differenztheorie gefithre hat. Typischerweise
ging dies im Modus der Problemorientierung so vor sich, dass fiir die
Einnahme von Positionen Argumente vorgelegt und diese in der Aus-
einandersetzung der Priffung und Kritik unterzogen wurden. Heinz
von Foerster hat die Entwicklung des Problemniveaus mit der Unter-
scheidung First Order Cybernetic | Second Order Cybernetic beziehungs-
weise Kybernetik | Kybernetik der Kybernetik bezeichnet. Diese Unter-
scheidung macht deutlich, dass eine wissenschaftliche Position nicht
aus dem Himmel fillt, sondern nur in den Auseinandersetzungen einer
scientific community, die unter dem Anspruch gefiihrt werden, cinen
Erkenntnisfortschritt systematisch zu kldren, entwickelt werden kann.

24 Fir viele Logikprobleme gilt weiterhin das klassifikatorische System der zweiwertigen
Logik. Fiir die Begriindung von operativen Zusammenhingen, die differenztheoretisch
beschrieben werden, gilt hingegen ein wechselseitiges Bedingungsverhiltnis, in dem die
Organisation der Operationen systemisch konzipiert (Rekursivititsprinzip) sowie nach
Aktivititen (Prozessen) und Komponenten (Teilen, Elementen, Strukturen) unterschie-
den wird. Das Wechselspiel der Komponenten und Aktivititen wird funktional bestimmt,
d.h. im Hinblick auf die Differenz zwischen den zu erfiillenden und den nachweislich
erbrachten Leistungen beobachtet. Auch hier kommt die Unterscheidungslogik zum Ein-
satz, denn am Beginn muss entschieden werden, welche Systemgrenzen gezogen werden
sollen. Die systemische Ordnung rekursiv organisierter Wechselspiele zwischen Aktivi-
titen und Komponenten (Selbstorganisation) kann ja in verschiedenen Auflsungsgraden
beobachtet werden. Beobachtet man bspw. das Unterscheidungsverhalten eines Schiilers,
wird ein Individualsystem von seiner Umwelt unterschieden; beobachtet man hingegen
gesellschaftliche Unterscheidungsmuster, wird ein Kollektivsystem von seinen dufleren
und inneren Umwelten unterschieden. Zwischen diesen beiden Systemtypen gibt es eine
differenziert skalierbare Fokussierung auf z.B. Klassen, peer groups, Familen, Vereins-
mannschaften, Lehrerkollegien, Bildungspolitikern usw. Mikroskopische Beobachtungen
wiirden die Systemgrenzen enger ziehen und z.B. neurobiologische, hormonelle o.a. Be-
stimmungen von Grund-Folge-Verhiltnissen anstreben. Astronomische Perspektiven wiir-
den Systemtypen in den Blick nehmen, die Milchstraflen, Galaxien usw. im Hinblick auf
Grund-Folge-Verhiltnisse beschreibbar machen, fiir die es dann irgendwann nicht mehr
moglich ist, eine zeitliche oder riumliche Systemgrenze anzugeben.

93

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Die Kritik von Voraussetzungen (Annahmen, Begriffe, Modelle, Ziel-
setzungen etc.), auf die Kybernetiker zuriickgriffen, fiihrte ab der Mitte
des 20. Jahrhunderts zur Entwicklung einer Kybernetik der Kybernetik.
Aus unserer Sicht ist dies ein weiteres Beispiel fiir den Zirkel der Pro-
blemgenerierung (ausfithrlicher in Anhalt 2012b, S. 231fF).

Ulrici als Vorliufer differenztheoretischen Denkens

Wir kennen keinen Text aus dieser Zeit, in dem Ulrici erwihnt wird.
Das heifSt aber nicht, dass er fiir diesen Zirkel keine Bedeutung gespielt
hat. Mit seinen Uberlegungen zur »unterscheidenden Titigkeit« diirfte
er zumindest eine historische Vorlduferrolle gespielt haben. Zusammen
mit anderen Autoren, deren Texte evtl. stirker rezipiert worden sind,
hat er dazu beigetragen, dass in der Geschichte der Wissenschaft Mog-
lichkeiten und Grenzen der Theoriebildung ausgetestet wurden. Seine
Texte gehoren zu dem, was wir Grundlagenforschung nennen, denn
sie problematisieren Voraussetzungen der Theoriebildung. Indem Ulri-
ci die »unterscheidende Titigkeit« thematisierte, spielte er Alternativen
zu den bekannten Beweisverfahren durch, die zuvor noch nicht erprobt
worden waren. Es wire an dieser Stelle zwar voreilig, eine direkte Re-
zeptionslinie von Ulrici zur heute vorliegenden Differenztheorie zu
zichen. Es ist aber moglich, Gemeinsamkeiten aufzuzeigen, die Ulricis
Argumentation mit heutigen Differenztheorien verbinden.

Ulrici argumentiert, indem er die Differenz, die es zu begriinden gilt,
als unbegriindbar bezeichnet. Das tun beispielsweise auch Luhmann,
Spencer Brown, von Foerster, Maturana, Varela und andere Vertreter
des sog. Konstruktivismus. Ulrici demonstriert, wie auf dieser Grund-
lage weiterzumachen ist: Man kann nur auffordern, die Differenz anzu-
erkennen, das heif§t mit ihr zu operieren: »Triff eine Unterscheidung!s
Die Begriindung wird von Ulrici auf die Ebene der Beobachtung von
Operationen verschoben: »Wie wird die Geschichte des Unterscheidens
fortgesetzt?« Ulrici beobachtet die Operationen, die in Texten im Sinne
von Begriindungsoperationen rekonstruiert werden kdnnen. Seine phi-
losophische Ausrichtung sicht es nicht vor, Operationen von realen Sys-
temen empirisch zu erforschen. Man kann in seinen Texten aber sehen,
wie Unterscheiden als Grundoperation bestimmt werden kann. Es ist
Textwissen, das hier rekonstruiert wird, und es sind Textoperationen,
die hier rekonstruiert werden. Durch eine Lektiire seiner Texte kann
man folglich Wissen iiber Unterscheidungen erwerben, mit dem man
auch andere Unterscheidungen beobachten und beschreiben kann, weil
man weif3, wie die Grundoperation des Unterscheidens differenztheore-
tisch begriindet werden kann. Folgende Merkmale sind fiir Ulricis Ar-
gumentationsstrategie kennzeichnend:

94

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN ...«

1. Beobachte Unterscheidungen: Die Begriindung wird von Ulri-
ci nicht in der Auszeichnung cines Ergebnisses gesucht, weil dies dazu
fithren wiirde, dass man eine Seite der Differenz zum Beispiel als die
rrichtige, >wahre« oder >bessere« Gewissheit respektive Evidenz qualifi-
ziert und die andere mit den entsprechenden Gegenwerten versicht.>
Bei diesem Beweisversuch hitte man aber die Ausgangsunterscheidung
vergessen, die ja die Freiheit zur Wahl einer Option erst erdffnet hat.
Die Freiheit der Wahl und der Erkundung von Alternativen wire zu-
nichte gemacht, wenn schon vor der Wahl feststehen wiirde, welche
Seite gewihlt werden muss, und im Vorfeld schon als entschieden gilt,
was die richtigec im Unterschied zur >falschen< Entscheidung ist. Eine
solche Begriindung ist typisch fiir Priifungssituationen, also fiir Situati-
onen, die Ergebnisse in den Vordergrund stellen. Differenztheoretisch
kann man nicht sinnvoll so argumentieren, weil man dazu ja auf eine
Begriindung zuriickgreifen miisste, die nicht mehr von der Differenz
ausgeht, sondern eine Seite aus der Differenz herauslost und diese allein
stark macht. Man wiirde von einer Einheit ausgehen, nicht von einer
Differenz. Der Alternativvorschlag lautet deshalb: Sei dir gewiss, dass
du mit Unterscheidungen operierst, deshalb triff eine Unterscheidung
und kontrolliere die weiteren Entscheidungen durch Beobachtung der
Auswirkungen der getroffenen Entscheidung(en), die in der Fortsetzung
der Geschichte der Unterscheidungen nachgewiesen werden kdnnen!

2. Unterscheiden ist eine Methode: Ulrici weif3, dass seit der Kritik
der reinen Vernunft in der Philosophie der Versuch unternommen wird,
»die Beschaffenheit unseres Anschauungsvermagens« aufzukliren, weil
man sich vorstellen kann, dass nicht »die Anschauung sich nach der
Beschaffenheit der Gegenstinde«, sondern umgekehrt »der Gegenstand
(als Object der Sinne)« sich nach dem menschlichen Vermégen richtet
(Kant KrV B XVII, 1787/1911, S. 12). Die Begriindung fiir den wis-
senschaftlichen Anspruch auf gepriiftes, sicheres Wissen wird von Ulrici
deshalb auch nicht in der Auszeichnung eines spezifischen Gegenstandes
gesucht. Die Welt der Gegenstinde ist fiir ihn nicht in einem naiv re-
alistischen Verstindnis geordnet, das heif3t sie zwingt einem nichr alle
Unterscheidungen gemif§ dem Maf3stab adaequatio rei et intellectus auf,
sondern man kann auch Unterscheidungen wihlen, um sich mit ihr zu
befassen.?* Man entdecke bezichungsweise erkennt immer wieder neue

25 So hatte man in der Tradition bspw. argumentiert, um Wahrheit als Ubereinstimmung mit
dem Sein (adaequatus rei et intellectus) zu begriinden. Die bis zur Grundlagenkrise in der
Logik allein maf3gebliche Aristotelische Logik hatte dies gefordert.

26 Das ist der Grund, warum Autoren des differenztheoretischen Ansatzes den wissenschaftli-
chen Erkenntnisfortschritt mithilfe der Methode inkongruenter Perspektivik (Burke) oder
der Methode funktionaler Aquivalente (Luhmann) beschreiben, anstatt auf das Prinzip der
Bestiitigung (des Seins, des Schépfungsaktes, der auctoritates, der Theorie, des Erfolgs z.B.
bei der Besetzung von Stellen oder in der Einwerbung von Finanzmitteln etc.) zu setzen.

95

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Zuginge und Beschreibungsvarianten, indem man nicht in direkter
Zuwendung zu den Gegebenheiten (intentio recta), sondern in der Re-
flexion auf das Verhdlimis zwischen sich und den Gegenstinden (inten-
tio obliqua) Moglichkeiten und Grenzen der Orientierung in der Welt
erkundt. Fiir solche Reflexionen ist die Differenz eine conditio sine qua
non, weil ein Verhiltnis immer nur aus mindestens zwei Relata besteht.
Das gilt auch fiir ein Selbstverhiltnis. Vor diesem Hintergrund schligt
Ulrici eine Orientierung an der Methode vor, die es entsprechend auf-
zukldren gilt.

3. Unterscheidungen generieren Problemstellungen: Die Begriindung
sucht Ulrici auch nicht in der Auszeichnung einer wissenschaftlichen
Theorie, eines Autors oder einer Schule. Nicht diese geben ihm vor, wel-
che Aufgaben ausgewihlt und bearbeitet werden miissen. Ulrici schlige
eine Orientierung an Problemstellungen vor. Diese sind im Zirkel der
Problemgenerierung geschirft worden und stellen den Theorien, Au-
toren und Schulen zum gegebenen Zeitpunke spezifische Aufgaben,
die diese annechmen oder ablehnen kénnen. Sie tun dies mit eigenen
Mitteln, also auch mit eigenen Begriindungen, die wiederum im Zirkel
der Problemgenerierung zum Gegenstand von Kritik gemacht werden
konnen. Die Berufung auf die Fragen und Antworten einer theore-
tischen Position, eines Autors oder einer Schule kime demgegeniiber
einer drastischen Reduktion gleich. Die Moglichkeit zur Entwicklung
der Theoriebildung wire stark eingeschrinke, weil die Ankniipfungs-
punkte nicht im Problemraum der Wissenschaft gesucht wiirden. Man
wiirde ja schlieflich immer nur ins gleiche Zimmer der Pension Wis-
senschaft gehen, um aus dessen Fenster den Blick tiber die Landschaft
der Probleme schweifen zu lassen. Was man von den anderen Zimmern
aus schen kann, bliebe verborgen. Wer differenztheoretisch denkt,
kann auch diese Situation unterscheidungslogisch betrachten und die
Entscheidung, dieses Zimmer zu wihlen, in Relation stellen zu ande-
ren Entscheidungen, die zwar nicht zwingend getroffen werden miissen
(das beweist ja die cigene Wahl eines Zimmers), die aber getroffen wer-
den kénnen, wenn man die anderen Zimmer als mégliche Alternativen
begreift. Eroffnet wird damit die Freiheit der Wahl der Ankniipfungs-
punkte im Problemraum der Wissenschaft. Fiir inter- und transdiszipli-
nire Forschungen ist dies eine nicht zu unterschitzende Option, denn
nur dann, wenn die Tiir zu einem anderen Zimmer aufgestoffen werden
kann, sind solche Forschungen durchfithrbar. Ulrici scheint dies geahnt
zu haben, wenn er den Blick auf die »unterscheidende Titigkeit« richtet.
Sie bildet nach seiner Auffassung schliefflich die Grundlage fiir alle Ori-
entierung im Problemraum der Wissenschaft und verlangt nach einer
entsprechenden Reflexion im Sinne der Grundlagenforschung.

96

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN ...«
Fortsetzung der Geschichte von Unterscheidungen

Ulrici nimmt vorweg, was Luhmann unter Verweis auf Spencer Brown
in die Anweisung gekleidet hat: »Triff eine Unterscheidunglc Ulrici
verlangt sinngemifS: »Triff die Unterscheidung: Anwendung wissen-
schaftlicher Beweisverfahren oder keine Anwendung wissenschaftlicher
Beweisverfahren!< Es miisste jedem einsichtig sein, dass er sich damit
entscheidet, sich der Geschichte von Erwartungen auszusetzen, die in
der Wissenschaft an ihn adressiert werden — wenn er sich fiir die An-
wendung wissenschaftlicher Beweisverfahren entscheidet. Er kann sich
selbstverstindlich auch um Orientierung in den ihn betreffenden Fra-
gen bemiithen, indem er auf wissenschaftliche Beweisfithrungen verzich-
tet. Die Ausgangsunterscheidung prijudiziert ja keine Option. Sie gibt
lediglich an, dass Optionen bestehen und er die Freiheit hat, selbst fest-
zulegen, wo die Geschichte fortgesetzt werden soll.

Die Aufforderung, sich fiir eine Seite zu entscheiden, um den Unter-
schied zu markieren, der fiir die Fortsetzung der Geschichte bekannt
sein muss, wird von Ulrici nicht durch Zugriff auf externe Quellen be-
griindet. Er bleibt konsequent der differenztheoretischen Vorgehenswei-
se treu, wenn er schreibt, dass die unterscheidende Titigkeit »notwen-
dig« darin besteht, »dass sie Unterschiede setzt«. Welche Entscheidung
man auch immer trifft, »immer kann das Resultat nur ein gesetzter Un-
terschied sein« (Ulrici 1858, S. 83). Was auch immer nach der gefillten
Entscheidung folgt, es werden Unterschiede sein, die in den Blick kom-
men.

Man sollte sich also nicht zu viel darauf einbilden, wenn man sich
fiir eine der erwihnten Optionen entscheidet, um dort die Geschich-
te fortzusetzen. Im differenztheoretischen Verstindnis hat man damit
zunichst nicht mehr als eine Abgrenzung zu all dem vorgenommen,
was nicht zu dieser Geschichte gehért (aber in der Fortsetzung der Ge-
schichte durchaus eine Rolle spielen kann). Insofern ist die differenz-
theoretische Aufklirung der Suche nach Orientierung eine Ubung in
Niichternheit und Sachlichkeit, solange der Fokus auf die Methode des
Unterscheidens gerichtet bleibt. Unterscheidungen produzieren Unter-
schiede — mehr zunichst nicht.

Bleibt der Blick im differenztheoretischen Verstindnis niichtern auf
die Methode des Unterscheidens gerichtet, kann man mit der Anerken-
nung der wissenschaftlichen Beweisfithrung lediglich die Entscheidung
fiir eine bestimmte Geschichte von Erwartungen an eigenes Verhalten
verkniipfen, die fortgesetzt wird. Dariiber hinausgehende Erwartungen
gehoren anderen Geschichten an.”” Jede dieser Geschichten plausibili-

27 In diese tritt man ein, indem eine andere Unterscheidung zur Orientierung eigenen Ver-
haltens getroffen wird. Man nimmt bspw. an der Geschichte der religiésen Erwartungen

97

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

siert Erwartungen an eigenes Verhalten, die sich nach eigenen historisch
gewachsenen Regeln ordnen.

In der modernen Wissenschaft besteht kaum noch Aussicht darauf,
die Suche nach Orientierung und somit die Erwartungen an eigenes
Verhalten in einer Geschichte zu ordnen. Die >groflen Erzihlungens
tiber eine solche Geschichte sind vorbei, wie postmoderne Autoren mit
Verweis auf Lyotard nicht miide werden zu betonen.?®

Wenn diese Autoren betonen, dass es keine Regel fiir die Ordnung der
Kombinationen gibt, die heute Aussicht auf allgemeine Zustimmung
und verbindliche Durchsetzung haben kann, aufler der, dass genau dies
die Regel sei, dann zichen sie eine Konsequenz aus der differenztheore-
tisch formulierten Aufforderung > Triff eine Unterscheidungls, die Ulrici
nicht gezogen hat. Ulrici fand noch Halt an Voraussetzungen, die zu
seiner Zeit allgemein gemacht und die nur von wenigen in Frage gestellc
wurden. Er begrenzte seine konsequente differenztheoretische Analyse
auf philosophische respektive wissenschaftstheoretische und methodo-
logische Anliegen. In gesellschaftstheoretischen wie -politischen oder
religidsen Fragen argumentierte er keineswegs differenztheoretisch. In
diesen Fragen stand nicht eine Orientierung an Unterscheidungen, son-
dern eine Orientierung an >Haltepunkten« im Vordergrund.

Vor diesem Hintergrund sind die Anschlussiiberlegungen, die wir ge-
rade cingeflochten haben, als ein Kommentar zu Ulricis Argumentation
zu verstehen. Dieser Kommentar geht an einigen Stellen tiber Ulricis
Argumentation hinaus, indem er die Konsequenzen aufzeigt, die aus
heutiger Sicht ins Auge gefasst werden konnen. Luhmann beispielswei-
se hat solche Konsequenzen aus soziologischer Perspektive gezogen. Da
wir nicht beabsichtigen, eine werkgetreue Darstellung der Position Ulri-
cis zu bieten, steht auch in den folgenden Abschnitten das Potential des
differenztheoretischen Ansatzes im Sinne des von uns vorgeschlagenen
Verstindnisses von Komplexititsforschung im Mittelpunkt.

an eigenes Verhalten teil, wenn die Suche nach einer Antwort auf die Frage nach dem Sinn
des Lebens in den Vordergrund tritt und sich von der Geschichte der wissenschaftlichen
Erwartungen an eigenes Verhalten und anderen Geschichten abgrenzt, in denen wiederum
andere Erwartungen an eigenes Verhalten die Aufmerksamkeit an sich binden.

28 Dass sie damit stiindig auf ein und die gleiche Beschreibung einer Geschichte einschwen-
ken, die fiir die Ordnung der Erwartungen alternativenlos angeboten wird, ist nicht zu
iibersehen. Man erkennt, dass auch die postmoderne Erzihlung an die Ordnung von Er-
wartungen gebunden ist, dass sie einer spezifischen Geschichte nicht entflichen kann. Es
ist die Geschichte von Erwartungen, die mittels der Differenz regelgeleitetes | ungeregeltes
Kombinieren von Beschreibungs- und Begriindungsvarianten Orientierung stiftet.

98

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

... IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN ...«
Absolut und relativ

Im differenztheoretischen Denken »kann das Resultat nur ein gesetzter
Unterschied sein« (Ulrici 1858, S. 83). Mag man seine Aussage auch
zum Beispiel mit dem Anspruch auf Existenz des Gegenstandes verse-
hen, so wird differenztheoretisch doch nur gesagt werden konnen, dass
auch diese Aussage einen Unterschied beschreibt und als eine Unter-
scheidung zu begreifen ist. Die Aussage beschreibt mittels einer Un-
terscheidung (existent | nicht existent) und der Gegenstand der Aussage
wird unterschieden (x ist existent im Unterschied zu y). Wer solche Un-
terscheidungen verwendet und Unterschiede produziert, wird von der
Differenztheorie zuriickgefragt, warum diese und keine anderen Diffe-
renzen von ihm verwendet werden und ob es Alternativen zu dieser Ver-
wendungsweise gibt. Kann man den Gegenstand auch anders, das heifSt
mit anderen Unterscheidungen beschreiben? Wird berticksichtigt, dass
der Gegenstand auch anders wahrgenommen werden kann?*

Mit Blick auf die Fortsetzung der Geschichte von Erwartungen kén-
nen die verwendeten Unterscheidungen thematisiert werden. Es ist
zu erwarten, dass Unterscheidungen eine Geschichte haben, das heifSt
dass wir, so Ulrici, Unterscheidungen »nur nach-unterscheiden« und
auf diese Weise »bereits gesetzte Unterschiede (gegebene Bestimmt-
heiten)« wiederholen (ebd.). Diesen Vorgang nennt er »auffassende
Titigkeit« (ebd.). Um Alternativen zu den gegebenen Bestimmtheiten
erproben zu kénnen, muss man »selbstindig neue Unterschiede setzenc
konnen (ebd.). Das gelingt, wenn man »einem Objekte tiberhaupt erst
Bestimmtheiten gibt« (also zum Beispiel ein chemisches Element, ein
Elementarteilchen oder eine Tierart, einen Stern oder eine neue Regel
rentdeckt« bezichungsweise rerfindet) oder »die Bestimmtheiten, die es
hat, verindert«, indem man »es auf andre Weise als bisher unterschei-
det« (also zum Beispiel ein Kind nicht mehr als Empfinger von Wissen,
sondern als Partner im Wissenserwerb versteht).

Weil nicht von Einheit, sondern von Differenz ausgegangen wird,
befasst sich die wissenschaftliche Theoriebildung im differenztheore-
tischen Verstindnis mit einer Mehrheit von Gegenstinden, die im Zu-
sammenhang etfasst werden. Thema der Theoriebildung ist deshalb die

29 Diese Fragen sind auch fiir die Wissenschaftshistoriographie von Interesse. Mit ihnen
kann die Produktion von wissenschaftlichen Gegenstinden zum Thema der Wissen-
schaftsreflexion gemacht werden. Man kann z.B. an die Neurowissenschaften die Frage
richten, ob das Zentrale Nervensystem mit der Unterscheidung zentrale Steuerung | peri-
phere Umwelt beschrieben werden muss oder ob es Alternativen gibt? Man kann daran die
Frage anschlieSen, was die neurowissenschaftliche Forschung dafiir tut, dass Alternativen
zu ihren >Standardannahmen« entwickelt werden. Wird bspw. systematisch gefragt, ob es
Alternativen zu einem Beschreibungsmuster gibt, das aus Leitungsbahnen, Knoten und
Verzweigungen sowie Ummantelungen aufgebaut ist?

99

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Bestimmung von Verhiltissen. Differenztheoretisch ist nach dem Sta-
tus der Gegenstidnde in den Verhiltnissen, das heifSt in ihren gegensei-
tigen Abhingigkeiten zu fragen.

Ulrici bleibt auch angesichts dieser Frage konsequent. »Nur durch ih-
ren Unterschied, sind die Gegenstinde »zwei und nicht Eins, nur in
dem zwischen ihnen gesetzten Unterschiede erscheinen sie uns als zwei«
(ebd., S. 84). Durch das Unterscheiden wird die Welt der Gegenstinde
aufgespannt, weil »wir mit dem Akte der Unterscheidung mindestens
zwei Objekte in und fiir unser Bewusstsein setzen« (ebd., S. 83).

Die konstitutive Leistung des Unterscheidens besteht darin, dass dem
Subjekt tiberhaupt erst Gegenstinde als voneinander verschieden und
auf sich bezogen entgegengesetzt werden. Innerhalb dieser Welt von
Gegenstinden sucht es nach Orientierung. Differenztheoretisch gelingt
ihm dies, so Ulrici, indem es die Relationen zwischen den Gegenstin-
den erfassen und den Status der jeweiligen Gegenstinde in diesen Rela-
tionen bestimmen.

Relational betrachtet ist jeder Gegenstand die Negation des anderen,
denn »ihr Unterschied besteht darin, dass das Eine ist, was das And-
re nicht ist« (ebd., S. 84). Dieser Unterschied ist aber nicht absolut,
sondern »nur relative Negation«, denn er gilt ja nur fiir die Relation,
in der beide Gegenstinde aufeinander bezogen werden (ebd.). Was
Gegenstand A vom Gegenstand B unterscheidet, ist nicht »an sich«
vom Gegenstand B verschieden, sondern Gegenstand A ist, relational
betrachtet, »nur Nichtsein des Andern«, das heifdt nur im Unterschied
zum Gegenstand B weist Gegenstand A Merkmale auf, die Gegenstand
B nicht aufweist (ebd.). Wer beispielsweise »Mann« von »>Frau« unter-
scheidet, erkennt Merkmale am >Manns, die der »Frau« nicht zukom-
men. Dabei wird nicht auf das geschaut, was beiden Gegenstinden,
»Mann« und »Frauc zum Beispiel in der Relation »Mensch< | »Tierc als
Gemeinsamkeit (und gleichzeitig im Unterschied zum Relatum >Tier()
zugesprochen wird. Die Bestimmung der Gegenstinde erfolgt also »nur
darin, worin die Dinge voneinander unterschieden sind« (ebd.).

Betrachtet man beide Gegenstinde in ihrem Status als Relata, so un-
terscheiden sie sich nicht. In der Relation werden Gegenstand A und
Gegenstand B als »Stoff der unterscheidenden Titigkeit« behandels, je-
der Gegenstand ist »insofern dasselbe was das andre« ist (ebd.). Vergleicht
man zum Beispiel )Mann« und >Fraus, so behandelt man beide als Mo-
mente des Vergleichs. Man behandelt sie nicht als absolute Gréfien, die
fiir sich bestimmt werden kénnten. »Mann« ist "Mann« nur in Relation
zu »Frauc und >Frau« ist >Frauc nur in Relation zu »Mann«. Analog ver-
hilt es sich mit allen anderen Vergleichen, wie zum Beispiel »alt« | jungy,
'kompetent« | »inkompetents, »Erziehung« | >keine Erziehungc usw.

Jeder Unterschied, den man an einem Gegenstand erfasst, »invol-
viert« daher »zugleich eine Bezichung oder ein Bezogensein der durch

I00

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN ...«

ihn unterschiedenen Objekte aufeinander« (ebd.). Die Subjekte erfas-
sen keine absoluten Merkmale an einem Gegenstand, sondern immer
nur die Merkmale, die ihm im Unterschied zu einem anderen von ih-
nen gewihlten Gegenstand und auch nur im Lichte der spezifischen
Relation, in der beide Gegenstinde von ihnen aufeinander bezogen
werden, zugesprochen werden. Man kann >Mann« von »>Frauc unter-
scheiden, indem man nach der Lebenserwartung fragt oder indem
man nach der Leistungskraft unter Wettbewerbsbedingungen im Sport
fragt. Man kann >Mann« (oder >Frau¢) auch von »Kind« unterscheiden
und zum Beispiel nach »Wissen« oder »Verantwortung: fragen. In jedem
Vergleich wird eine andere Relation aufgespannt, das heif3t ein anderes
tertium comparationis gesetzt, das den Bezug stiftet. In jedem Vergleich
werden zudem andere Relata gesetzt. Die Methode des Vergleichs bietet
somit einen groflen Spielraum fiir die kontrollierte Suche nach Alter-
nativen.

Mit Ulrici lassen sich aus der Beschreibung des Unterscheidens fol-
gende Schlussfolgerungen fiir die Theoriebildung zichen:

1. »Zwei Dinge, zwischen denen jede Beziechung unméglich wire,
kénnten nicht unterschieden sein noch unterschieden werden« (ebd.).

2. Durch die Reflexion auf die unterscheidende Tiatigkeit wird das
Unterschiedene in einen Zusammenhang gestellt, denn »indem wir zwei
Objekte von einander unterscheiden, richtet sich unsre Tdtigkeit auf
beide zugleich« (ebd.).

3. Indem man zusammenhingend denkt, stellt man Bezichungen
durch Unterscheiden her: »In diesem Scheiden, das ein Zusammenfas-
sen voraussetzt, besteht der Begriff des Bezichens.« (ebd.)

4. Zusammenhinge konnen nicht als Totalitit gedacht werden, son-
dern als in sich differenzierce Komplexe, deren Zuschnitt von der Wahl
der Beziehungsmomente abhingt: »Die unterscheidende Titigkeit sezz#
die Objekte in Beziehung zu einander, und die unterschiedenen Ob-
jekte, sofern sie unterschieden sind, stehen in Beziehung zu einander,
das heif$t ihr Unterschiedensein von einander ist zugleich ein Bezogen-
sein auf einander.« (ebd.)

5. Existenzaussagen erschopfen sich nicht in deskriptiven Hinweisen
(Schau genau hin: dort ist esl). Vielmehr ist auch fiir die realen Ge-
genstinde anzunehmen, dass sie in Bezichungen zueinander beschrie-
ben werden miissen: Fiir die realen Dinge »miissen wir auch annehmen,
dass sie realiter auf einander bezogen sind: so viel Unterschiede, so viel
Bezichungen zwischen ihnen« (ebd.).

6. Aussagen iiber die Realitit sollten dementsprechend Aussagen iiber
Differenzen und Beziechungen sein. Realistisch wire demnach eine Ori-
entierung in der Welt, wenn sie den Unterschieden und Beziechungen
Rechnung trigt, die den Gegenstinden zugesprochen werden (kénnen,
miissen).

I0I

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

7. Jede Differenz, die man verwendet, um Orientierung in der Welt
der Gegenstinde zu finden, ist selbst wiederum nur im Unterschied zu
und in Bezichung auf andere(n) Differenzen zu bestimmen. Eine von
den Subjekten verwendete Differenz darf selbst nicht absolut gesetzt
werden. Jede Differenz ist ja nur im Unterschied zu anderen als diese
Differenz bestimmt, das heifSt keine Differenz kann von einer anderen
»schlechthin und in jeder Beziehung unterschieden sein noch unterschie-
den werden« (ebd., S. 85). Es gibt keine absolute Differenz und mithin
keine festgelegte Differenzenhierarchie. »Der absolute Unterschied ist
vielmehr ebenso undenkbar als die #bsolute Identitit.« (ebd.)

8. Bestimmt werden muss auch die Differenz zwischen einem Subjeke
der Unterscheidung und der Objektwelt seiner Unterscheidungen, weil
ohne etwas, das Unterscheidungsoperationen vollzieht, Unterschiedenes
nicht vorstellbar ist (ebd.).

9. Mit Unterscheidungen und den Bestimmungen von Gegenstinden
als Produkten des Unterscheidens werden Geltungsanspriiche verbun-
den. Unterscheiden ist kein /art pour lart, sondern eine ernsthafte Me-
thode zur Bestimmung von Gegenstinden auf der Suche nach Orien-
tierung. In den Worten Ulricis: »Indem wir unterscheiden, setzen und
fassen wir das gegenseitige relative Nichtsein der Objekte zugleich als
ein Positives [...]. Wenn wir Roth von Blau unterscheiden, so fassen wir
allerdings Roth in seiner Bezichung auf Blau zunichst nur negativ als
nicht Blau. Aber zugleich bezichen wir umgekehrt auch Blau auf Roth
und fassen es damit als nicht Roth. Indem also Roth auf Blau und zu-
gleich Blau auf Roth bezogen wird, so wird damit implicite Roth auf
sich selbst bezogen; und eben damit setzen wir dasselbe, was wir realiter
als Nicht-blau gefasst haben, zugleich an sich, positiv, das heifSt in Be-
ziehung auf sich selbst, als Roth.« (ebd., S. 85f.)

1o. Existenzbehauptungen kénnen nur als Bestimmungen Geltung
beanspruchen, das heif3t als Unterscheidungen. Aussagen iiber ein »Sein
schlechtweg« sind nicht sinnvoll formulierbar, wenn man im differenz-
theoretischen Ansatz bleibt. Man kann sinnvoll nur iiber »bestimmtes
Sein« sprechen, »bestimmt eben dadurch, dass es zugleich Bezogensein
auf Andres und darin ein relatives Nichtsein ist«, denn es kénnte ja
auch anderes unterschieden werden (ebd., S. 86).

11. Differenztheorien operieren mit der Differenz von Position und
Negation, da sie nicht ausbrechen kénnen aus der gegenseitigen Abhin-
gigkeit von Bestimmtheit und Unbestimmuheir. »Nur dadurch, dass Etwas
irgend eine Bestimmtheit hat oder erhilt, ist es positiv Etwas; ohne alle
Bestimmtheit. Als ein schlechthin Unbestimmtes wire es ein rein Nega-
tives, und mithin ebenso undenkbar als das reine Nichts, weil es als solches
das schlechthin Unterschiedslose und Ununterscheidbare wire.« (ebd.)

12. Differenztheoretische Aussagen konnen nur Grade der Bestimmt-
heit und Unbestimmtheit zum Ausdruck bringen. Extreme Einseitig-

102

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... IMMER KANN DAS RESULTAT NUR EIN GESETZTER UNTERSCHIED SEIN ...«

keiten oder absolute und totalitire Aussagen sind im differenzcheore-
tischen Ansatz nur um den Preis des Selbstwiderspruchs formulierbar:
»Wie nur relative Unterschiedenheit und relative Identitit denkbar ist,
so kann es auch nur relative Unbestimmtheit, das heif$t nur héhere und
geringere Grade von Bestimmtheit geben.« (ebd.)

13. Der differenztheoretische Gegenstand weist positive und negati-
ve Bestimmungsaspekte auf. Er ist weder vollumfinglich erfasst, indem
man seine nur ihm zukommenden Merkmale beschrieben hat, noch ist
er vollstindig bestimmt, indem man alles aufzihlt, was ihn von ande-
rem unterscheidet. »Sonach kénnen wir sagen: das Unterschiedene als
solches ist das durch die unterscheidende Tdtigkeit gesetzte Eine und
Selbige, das in seiner Bezichung auf Andres relatives Nichtsein, zugleich
aber in seiner Bezichung auf sich selbst positives Bestimmutsein ist.«
(ebd.)

14. Alle differenztheoretischen Bestimmungen sind Beschreibungen
von Zusammenhingen unter einem gewihlten Gesichtspunke (Kriteri-
um, Maf3stab, rertium comparationis usw.). Deshalb fiihren alle Bestim-
mungen auf die Frage zuriick, welcher Gesichtspunkt gewihlt wurde.
Differenztheoretisch formuliert: welche Differenz zur Bestimmung ge-
wihlt wurde: »Fligen wir dagegen das positive Moment hinzu und set-
zen zum Beispiel dass A rund, B eckig sei, so bestimmen wir damit im-
plizite und notwendig zugleich die Beziehung, in der sie unterschieden
sind. Denn indem wir damit angeben, worin ihre Unterschiedenheit
bestehe, ndmlich in dem Unterschiede des Runden und Eckigen, setzen
wir implizite, dass sie in Bezichung auf ihre Geszalt von einander unter-
schieden seien (wihrend sie in andern Bezichung einander gleich sein
konnen).« (ebd., S. 93) Wer nach einer Alternative Ausschau hilt, kann
diesbeziiglich fragen, warum die Momente im Hinblick auf ihre Ge-
stalt unterschieden werden sollen und kein anderer Unterscheidungsge-
sichtspunkt gewihlt wird, denn »nur dadurch, dass die eine Beziehung
auf einen andern Punke als die andre geht, kann eine von der andern
unterschieden sein, das heifdt nur darin kann ihre Bestimmtheit beste-
hen« (ebd.).

15. Die Geschichte der Unterscheidungen prige die Erwartungen, die
an das Unterscheiden gerichtet werden, und sie wird ihrerseits durch
diese Erwartungen geprigt. Eine Reflexion auf diese Geschichte kann
zeigen, dass einige Differenzen zum gewohnheitsmifligen Bestand des
Unterscheidungsrepertoires einer Disziplin zu gehoren scheinen, wih-
rend andere wie selbstverstindlich ausgeschlossen sind. Ulrici verdeut-
licht diesen Zusammenhang am folgenden Beispiel: Warum fillt es
uns nie ein, schreibt er, »die Hohe dieses Tisches und die Farbe dieses
Bogens Papier von einander zu unterscheiden«, und er antwortet: »es
tehlt das tertium comparationis, der gemeinsame Gesichtspunke, nach
welchem sie sich auf einander beziehen und von einander unterscheiden

103

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

lieflen« (ebd., S. 95). Im differenztheoretischen Verstindnis wird der
Gesichtspunke gewihle. Selbstverstandlich findet die Wahl unter kon-
kreten Bedingungen statt. Die Wahl enthilt aber prinzipiell das Poten-
tial, alternative Entscheidungen zu treffen. Aus diesem Grund findet die
Wahl der tertia comparationis unter den Bedingungen der Kontingenz
statt. Die Gesichtspunkte konnen gewihlt werden, das heifSt sie sind
nicht notwendig, aber moglich.?°

16. Eine Reflexion auf die Moglichkeiten und Grenzen der Theorie-
bildung muss »unterschiedliche Punkte gleichsam vor Augen haben,
auf welche sie die zu unterscheidenden Objekte bezieht« (ebd., S. 93).
Durch eine solche Reflexion wichst das Wissen iiber die Kombinations-
moglichkeiten an, die der Theoriebildung zur Verfiigung stechen. Man
weil$, welche Vergleichsgesichtspunkte bislang eingesetzt wurden und
nach wie vor in der Geschichte der Disziplin erwartet werden. Dies er-
offnet eine Gelegenheit zum Nachdenken tiber und Erproben von Al-
ternativen. Eine Reflexion dieser Art zdhlt zur diszipliniren Grundla-
genforschung, denn sie thematisiert »die Gesichtspunkte, nach denen
sie verfihrt« (ebd., S. 94).

17. Deren Bestimmung dient der methodologischen Selbstaufklirung
einer Disziplin. Indem die Reflexion die Kombinationsméglichkeiten
der Theoriebildung thematisiert, klirc sie auf tiber die »Beziehungs-
punkte, durch die ihr Verfahren geleiter wird, und insofern konnen sie
die Normen ihres Tuns genannt werden« (ebd.). Die theoriegeleitete re-
flexive Ordnung der Methoden ciner Disziplin, ihre Methodologie, gibt
im differenztheoretischen Verstindnis keine absoluten Normen vor,
sondern die durch Einsatz von Differenzen in der Geschichte der Diszi-
plin jeweils reflexiv bestimmten.

4. »Unterscheiden Sie zuvorderst ...«
Johann Friedrich Herbarts differenztheoretischer Ansatz

Wenn wir historisch einen weiteren Schritt zuriickgehen, um nach Vor-
ldufern des differenztheoretischen Denkens zu suchen, dann stoflen wir
auf das Werk von Johann Friedrich Herbart.

Dieser hat nicht nur darauf hingewiesen, dass die Abhingigkeiten ei-
ner Disziplin im Wissenschaftssystem von dieser selbst kontrolliert wer-
den miissen, und deshalb von der Piddagogik gefordert, einen eigenen
»Forschungskreis« aufzubauen, in dessen Mitte sie ein »selbstindiges

30 An diesem Punke greift Ulrici auf einen >Haltepunktc zuriick. Er kann noch nicht die
Kontingenz akzeptieren, die einer freien Wahl der Unterscheidungen gleichkommt. Statt
dessen vermutet er, dass die rrichtigec Wahl der Unterscheidungsgesichtspunkte »unwill-
kiirlich und unbewusst« den seit Aristoteles bekannten logischen Kategorien folgt (Ulrici
1858, S. 95). Das sei schon beim Kind zu beobachten.

104

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»UNTERSCHEIDEN SIE ZUVORDERST ...«

Denken [...] cultiviren mdchte« (Herbart 1806/1964, S. 8). Indem sie
forsche, gewinnt sie die Moglichkeit, durch die selbstindige Kontrol-
le von Abhingigkeiten eine Fremdregierung abzuwehren, und damit
ihre spezifische Orientierung an »einheimischen Begriffen« und eigenen
Forschungen (ebd.). Der Ertrag wissenschaftlicher Forschungen besteht
fiir Herbart darin, »mehrere und verschiedene Standpunkte, also die
spezifische Perspektivitit wissenschaftlicher Problemstellungen und Be-
arbeitungsformen darzubieten (ebd.). Das ist ein fiir die damals in Ent-
stehung begriffenen modernen Demokratien eminent wichtiger Ertrag,
setzt er doch jeden Interessierten damit in den Stand, sich in Fragen der
Erziehung nach verschiedenen Seiten umzusehen und ein eigenes Urteil
zu fillen, das Einseitigkeiten vermeidet, weil die Perspektivitit der Er-
kenntnisgewinnung nicht unterschlagen wird.

Herbart hat dariiber hinaus auch eine Form der Theoriebildung be-
griindet, die Beschreibungen der Erzichung mit einer Differenz kon-
frontiert, die es vorher nicht gab und die eine neue Orientierung er-
moglichte. Die Einfiihrung dieser Differenz wird mit dem Beginn der
Pidagogik als Wissenschaft verbunden.

Den Beginn der Pidagogik als Wissenschaft dokumentiert ein Text,
den Herbart 1802 als junger Dozent vorgetragen hat.’® Das Fragment
trigt den Titel »Zwei Vorlesungen tiber Pidagogike«. In der ersten Vorle-
sung legt Herbart den Plan dar, dem seine Vorlesung folgt. Dieser gibt
Aufschluss dariiber, was Herbart meint, wenn er sagt, dass man in eine
Pidagogik als Wissenschaft einfiihren solle.

Die »Vorlesungen« sind in einem zweifachen Sinne ein Anfangstext:
Auf der einen Seite sind sie ein Grindungsdokument der Pidagogik als
wissenschaftlicher Disziplin, auf das seither immer wieder verwiesen
worden ist, um auf einen historischen Anfangspunkt aufmerksam zu
machen. Auf der anderen Seite beschiftigt sich der Text mit dem Zhema
»Anfang pidagogischen Denkens«. Herbart fragt, wie der Anfang einer
pidagogischen Vorlesung beschaffen sein sollte.

Er wihlt keinen externen Anfang, der das pidagogische Denken ei-
ner Logik der Deduktion unterordnen wiirde, weil es nur darum gehen
konnte, die Disziplin nach Aufgabe und Funktion von den externen
Anspriichen her zu bestimmen. Herbart griindet die pidagogische The-
oriebildung auf einer Differenz. Diese Wahl eréffnet einen nie zuvor
dagewesenen Spielraum. Es wird nun méglich, die Theorie entlang von
Unterscheidungen zu ordnen, die selbst kontrolliert werden.

31 Dieser Text liegt vor als Fragment in den Simtzlichen Werken, die Karl Kehrbach, Otto
Fliigel und Theodor Fritzsch von 1887 bis 1912 in 19 Biinden herausgegeben haben. 1964
und 1989 sind die Binde im Neudruck erschienen.

10§

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT
Das Problem des Anfangs

Herbarts Argumentation weist eine selbstbeziigliche Struktur auf: Er be-
handelt das Problem des Anfangs einer pidagogischen Vorlesung am
Anfang seiner pidagogischen Vorlesung. Indem er dies tut, rechtfertigt
er seinen eigenen Beginn. Die selbstreferentielle Argumentation hat
eine spezifische »Architektur: Herbart lehnt zunichst vier mogliche An-
finge fiir eine Vorlesung der Pidagogik ab, bevor er einen fiinften An-
fang erldutert, der seine Zustimmung findet.

Fiir die Studenten, die Herbarts Vortrag damals gehort haben, konnte
der Eindruck entstanden sein, dass Herbart diesen Anfang favorisiert
habe, weil nach der Ablehnung der kritisierten Alternativen kein anderer
Ausweg mehr blieb. Der favorisierte Anfang wire dann allerdings nur
eine »Notldsungy, zu der Herbart gegriffen hitte, weil keine weiteren Al-
ternativen fiir einen Vorlesungsbeginn zur Verfiigung gestanden hitten.

Wenn der von Herbart gewihlte Anfang in dieser Weise verstanden
wird, dann besteht das Risiko, dass Herbarts Entscheidung fiir diesen
(und keinen anderen) Anfang nicht gebiihrend gewiirdigt wird. Uber-
sehen wiirde dann mitunter die Entscheidung fiir eine spezifische Form
der Theoriebildung, fir die Herbart Griinde angefiihrt hat. Wir méchten
Herbarts Entscheidung und ihre Begriindung deshalb eigens betonen,
um zu zeigen, worin die Bedeutung der von Herbart eingenommenen
Position fuir die pddagogische Theoriebildung besteht.

Herbart macht es seinen Zuhorern bezichungsweise Lesern einfach.
Er hat die erste Vorlesung nimlich nach einem leicht durchschaubaren
Schema cingeteilt: Der Text ist in zwei Teile gegliedert. Im erszen Teil
erldutert Herbart seine Ablehnung von vier Anfingen einer pidago-
gischen Vorlesung. Der zweire Teil des Textes ist eine Explikation des
von Herbart gewihlten Anfangs.

Definition

Herbart lehnt es ab, eine Vorlesung der Pidagogik mit einer Definiti-
on der Erzichung zu beginnen. Eine Definition setzt eine Unterschei-
dung, die ausschlief$t, was nicht zum Definiendum gehort, und die

32 Auffillig ist, dass die Herbart-Forschung genau diesen Punkt bisher mehr als stiefmiitter-
lich behandelt hat: Uns ist kein Text bekannt, in dem die Entscheidung Herbarts fiir ei-
nen spezifischen Anfang pidagogischen Denkens vor dem Hintergrund seiner Ablehnung
mdglicher Alternativen in den »Vorlesungen« von 1802 systematisch behandelt worden ist.
Die Aufmerksambkeit hitte sich dazu auf die ersten drei Druckseiten richten miissen, weil
auf ihnen die Ensscheidung fiir eine spezifische Form der Theoriebildung fillt. Die Herbart-
Forschung hat diese Seiten kaum beachtet und sich ausschliefflich mit den 7 Druckseiten
befasst, in denen Herbart das Theorie-Praxis-Verhiltnis behandelt.

106

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»UNTERSCHEIDEN SIE ZUVORDERST ...«

einschliefft, was dem Definierten zugerechnet wird. Um beurteilen zu
kénnen, ob eine spezifische Definition sinnvoll am Anfang einer pada-
gogischen Vorlesung steht, miissen folglich das Eingeschlossene und das
Ausgeschlossene zusammen erfasst werden. Denn, so Herbart, »wer das
Abzuscheidende nicht im Auge hat, dem zeigt die Definition nicht, was,
noch auch wie richtig sie ausgeschlossen habe. Sie ist dann mehr Uber-
raschung, als Unterstiitzung des eignen Denkens« (Herbart 1802/1964,
S. 281). Man muss also schon wissen, was von der Definition ausge-
schlossen wird, zum Beispiel was Erziechung nicht ist, um eine Definiti-
on der Erzichung geben zu kdnnen, die die Merkmale erfasst, die dem
Definiendum zugerechnet werden miissen.

In diesem Sinne fungiert eine Definition als Sprachregelung. Sie teilt
mit, dass mit der Verwendung eines Wortes eine bestimmte — definito-
risch festgelegte — Bedeutung verbunden ist. Das Wort ist ein Ausdruck
fir ... Die Festlegung eines Ausdrucks auf eine bestimmte Bedeutung
richtet sich nach der Theorie, in deren Kontext Begriffe definiert wer-
den miissen, um eine maoglichst eindeutige Sprache zu erméglichen und
Missverstindnisse zu vermeiden. Es kann deshalb vorkommen, dass
ein und dasselbe Wort in verschiedenen Theorien jeweils andere Be-
deutungen mit sich fithrt. So ist zum Beispiel das Wort »Verdringung:
unterschiedlich definiert, je nachdem, ob es in der Psychoanalyse, der
Schifffahrtskunde oder dem Buchdruckgewerbe verwendet wird. Weil
es im jeweiligen Kontext um Kommunikation tiber Bedeutungen geht,
spielt der angemessene Gebrauch der Begriffe iiberall eine grofie Rolle.
Wer ein Wort nicht begriffsgemifl zu verwenden versteht, wird leicht
als Laie auf einem Gebiet erkannt.

Herbart diirfte diese Zusammenhinge im Kopf gehabt haben, als er
sich entschloss, den Studenten mitzuteilen, dass eine Sprachregelung
nicht an den Anfang einer Vorlesung gehort. Seine Studenten wiirden
zu diesem Zeitpunke ja gar keine Moglichkeit haben, die Definition als
richtig oder falsch zu bewerten. Das kénnen sie schliefllich erst, wenn
ihnen die Theorie bekannt ist, in der und fiir die eine Definition sinn-
voll ist oder nicht.

Damit steht man aber nicht am Anfang des pidagogischen Denkens —
man kennt das Ergebnis ja schon —, sondern am Ende. Eine Definition
ist nach Herbart also nicht als Anfangs-, sondern als Endpunkt einer
Bestimmung der Erziechung zu verstehen. Sie soll nicht am Anfang des
padagogischen Denkens stehen, sondern dieses liefert erst das Material
fir Definitionen. Natiirlich weif§ Herbart, dass jeder eine Vorstellung
von dem hat, was unter Erziehung zu verstehen ist. Es wire deshalb
nicht sinnvoll, am Beginn der Vorlesung die Abstinenz von solchen
Vorstellungen einzufordern. Diese Forderung wiirde sich selbst ad ab-
surdum fihren, da niemand in der Lage ist, einen Begriff >rein< zu den-

ken.

107

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Herbart verlangt aus diesem Grunde von seinen Zuhérern niche, rei-
ne und wunreine Begriffe der Erzichung auseinanderzuhalten. Er greift
vielmehr auf die Erfahrung zuriick, dass Studenten fiir gewohnlich am
Beginn ihres Studiums weniger wissen als an dessen Ende. Deshalb will
er »aus dem rohen Gedanken, an den uns schon das blofie Wort Erzie-
hung erinnert, die Hauptmerkmale soweit herausheben, als nothig ist,
um die Fiden der fernern Untersuchung anzukniipfen« (ebd.). Das ist
ein Vorschlag, der lediglich Praktikabilitit fiir sich beanspruchen kann.
Mehr scheint Herbart an dieser Stelle auch gar nicht zu verlangen. So-
lange ein Gedanke nicht systematisch >bearbeitet« worden, sondern er,
wie Herbart sagt, noch >roh« ist, spricht viel fiir diesen praktikablen Vor-
schlag. Er bringt nimlich die durch zahlreiche Erfahrungen bestitigte
Auffassung zum Ausdruck, dass erst durch die Arbeit am >rohen< Ge-
danken ein differenziertes und bestimmtes Wissen erworben wird. Statt
mit einer Definition der Erzichung zu beginnen, startet Herbart also
mit der Erfahrung, dass erst durch eine spezifische Form der Anstren-
gung — nimlich durch pidagogisches Denken — das Wissen erworben
wird, das es ermdglicht, das Eingeschlossene und das Ausgeschlossene
einer Definition zusammen in den Blick zu nehmen.

Lobrede

»Ebensowenig eine Lobredel« schreibt Herbart. Lob- oder Festreden
auf die Erfolge einer Wissenschaft sind nimlich nur dann sinnvoll,
wenn die Wissenschaft schon Erfolge vorzuweisen hat. Die Pidagogik
sollte nicht mit Lobreden beginnen, meint Herbart 1802. Der Grund
ist schlicht: Sie hat noch keine Erfolge vorzuweisen, die zum Gegen-
stand von Lobreden gemacht werden konnten. Lob- und Festrednern
der Pidagogik liegt deshalb kein Material vor, tiber das sie sich auslassen
konnten. »Die Kunst der Jugendbildung« sei »selbst noch eine jugend-
liche Kunst«, die sich in einer Ubungsphase befinde und die zugeben
miisse, »dass ihre bisherigen Versuche sie mehr iiber das, was zu vermei-
den, als iiber das, was zu thun sey, belehrt haben« (ebd.).

Wer in dieser Situation Lobreden hilt, kann weniger etwas tiber die
»wirklichen Leistungen« sagen als iiber die »Hoffnungene, die man fiir
die Zukunft hegt (ebd.). Fiir den Anfang einer Vorlesung der Pidagogik
verlangt Herbart deshalb etwas anderes. Er méchte seine Zuhérer so
in das Sachgebiet einfiithren, dass »die Achtung, welche Sie gewiss der
Pidagogik schon mitbringen, mehr zum Vertrauen und vielleicht zur
Verehrung sich erhohen« (ebd., S. 282) kann.

Lob ist in diesem Verstindnis nicht das angemessene Format, um in
eine Wissenschaft einzufithren. Wer die Erfolge — die Begeisterung in
der breiten Bevolkerung, die Zustimmung durch Potentaten, die Bevor-

108

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»UNTERSCHEIDEN SIE ZUVORDERST ...«

zugung bei der Vergabe von Zuschiissen usw. — erwihnt, spricht nicht
tiber die wissenschaftlichen Anteile der Erzichungswissenschaft. Eine
Vorlesung gehért fiir Herbart aber zur Wissenschaft. Deshalb miissen
in ihr die >wirklichen Leistungen< und die Leistungsfahigkeit einer Dis-
ziplin sachangemessen behandelt werden. Dies kann gelingen, wenn die
grundlegenden Problemstellungen, die bereits entwickelten Methoden,
die Kontextbedingungen und vieles andere mehr, das erkennen lisst,
wie eine Disziplin wissenschaftlich »arbeitets, der kritischen Priifung un-
terzogen wird. Loben kann man spiter, was dabei herauskommt — die
Disziplin wird weiter »arbeitenc.

Geschichte

»Eben so wenig Geschichtel« meint Herbart. Zur Geschichte der Wis-
senschaft zihlen fiir ihn alle vergangenen Ereignisse, die zum aktuellen
Stand der Wissenschaft beigetragen haben. Angesichts dieser Fiille
fragt Herbart: »Wer vermag den Werth dieser Versuche zu wiirdigen,
und, wo darin Riickgang oder Fortgang sey, zu bemerken?« (ebd.) Das
konnte nur derjenige, der »den besten und kiirzesten Weg [...] iiber-
sieht«. Er ist in der Lage, den Gang der Geschichte nach Maf3gabe von
»Hauptideen« einzuteilen, »nach denen die mannigfaltigen Versuche,
von denen die Geschichte erzihlt, beurtheilt werden konnen« (ebd.).
Er vermag »bei unrichtigen Maafiregeln die richtigen Absichten he-
rauszufinden und zu schitzen« und »demjenigen, was Ubertreibung
und Schwiche verfehlten, das rechte Maaf$ nachzuweisen« sowie »das
Wahre, das Wichtige, vom Unbedeutenden, Irrigen und Gefihrlichen
gehorig zu trennen« (ebd.). Wer das kann, hat einen Plan vom Ablauf
der Geschichte.

Herbart verzichtet darauf, seine Zuhorer damit zu beeindrucken,
dass er ihnen einen solchen Plan vorlegt. Er weifs, dass es einem Men-
schen nicht moglich ist, sich aus dem Gang der Ereignisse herauszu-
nechmen, um einen Standpunkt einzunchmen, von dem aus der Gang
der Ereignisse tiberblicke und an einem ungeschichtichen Maf3stab ge-
messen werden kann. Die Einteilung der Geschichte in srichtigec und
sfalschec Wege und die Beurteilung der sbestenc Entscheidungen fiir
den Gang in die Zukunft wiirden einen solchen unméglichen Stand-
punkt nétig machen (vgl. Nagel 1986/1992). Das sollte man nicht
versuchen. Herbart verlangt von seinen Zuhérern deshalb lediglich, sie
sollten sich »den gegenwirtigen Zustand dieser Kunst [sc. die Pida-
gogik] hinreichend deutlich vor Augen stellen« (Herbart 1802/1964,
S. 282). Das ist eine Forderung, die erfiillt werden kann, wenn die Stu-
denten Wissen aus zwei Quellen schépfen: erstens aus ihren eigenen
Erfabrungen mit Erzichung, soweit sie sich an diese erinnern konnen,

109

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

und zweitens aus Lehrbuchwissen, wie es in einem guten Buch, wie zum
Beispiel »NIEMEYER’S Grundsitze der Erzichung« (ebd., S. 282f), zur
Verfugung gestellt wird.

Mit dieser Forderung entspricht Herbart zwei wichtigen Einsichten:
Die erste Einsicht lautet, dass jeder schon etwas weif, das er mit »Er-
ziechung« verbindet. Daran kann man ankniipfen, um die theoretischen
Erlduterungen auf anschauliche Beispiele oder konkrete Meinungen zu
beziehen. Es lisst sich auf diese Weise leicht die Perspektivitit verdeut-
lichen, die der Erziehung wie ihrer Diskussion eingeschrieben ist. Die
zweite Einsicht besteht darin, dass der MafSstab fiir Diskussionen iiber
Erzichung nicht in den individuellen Meinungen zu finden ist, sondern
allererst durch die wissenschafiliche Auseinandersetzung tiber dieses The-
ma sowie die facheinschligige Forschung begriindet werden kann. Wich-
tige Fachtexte dokumentieren das Anspruchsniveau der Problemorien-
tierung zum gegebenen Zeitpunkt in der Geschichte der Disziplin und
sind deshalb geeignet, dem Nachwuchs Orientierung zu bieten.

Uberblick

»Auch keinen Uberblickl« Mit diesem Ausruf setzt Herbart seine Er-
lauterung fort. Was wiirde ein Uberblick iiber die Theorie, die Herbart
vertritt, den Zuhérern bringen? Herbarts Antwort ist: kein Begriffsver-
standnis. Die Studenten wiirden die Begriffe, die in Herbarts Theorie
eine spezifische Funktion erfillen, wie zum Beispiel » Unterricht, der zu-
gleich Erziehung sey«, synthetische und analytische Unterrichtsmethode,
dsthetische Darstellung der Welt als »Ideal der Erziehung« oder »die Bil-
dung der Phantasie und des Charakters, in die die pidagogische Aufga-
be eingespannt ist, zwar héren — aber wiirden sie diese auch »verstehen«
(ebd., S. 283)? Herbart meint: Nein.

Die Ablehnung dieses Anfangs mag iiberraschen, weil heute doch
nicht nur Dozentinnen und Dozenten zu Beginn einer Vorlesung »Glie-
derungen« verteilen, um den Studentinnen und Studenten eine erste
grobe Orientierung zu geben, sondern auch die Studentinnen und Stu-
denten oft mit Nachdruck einfordern, dass man ihnen eine Ubersicht
aushindigen moge, damit sie dariiber informiert sind, was wann »dran-
kommt«. Wenn Herbart diese Forderung ablehnt, dann wird er womdg-
lich gedacht haben, dass dieser Wunsch nach Orientierung aus sach-
haltigen Griinden hinter einer anderen Forderung zuriickstehen sollte.
Eine Ubersicht wird die Ausdriicke auflisten, die Themen bezeichnen,
die an dem jeweiligen Veranstaltungstermin behandelt werden sollen.
Was aber ist damit gewonnen, wenn Studenten mit Termini konfron-
tiert werden, mit deren fachlicher Behandlung sie erst in den Sitzungen
vertraut gemacht werden? Herbart befiirchtete wohl, gegen vorgefer-

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»UNTERSCHEIDEN SIE ZUVORDERST ...«

tigte Hemmungen, Annahmen, Vorurteile und Halbwissen anreden zu
miissen, wenn er die Fachausdriicke vorab nennt. In seinen Augen wa-
ren die Studenten ausreichend informiert, wenn sie erfuhren, wann die
Sitzungen stattfinden sollten.

Mit einem Uberblick iiber die eigene Theorie sollte man seine Vor-
lesung also auch nicht beginnen. Ein Uberblick setzt nimlich voraus,
was erst noch erworben werden muss: ein Verstindnis der Begriffe, mit
denen das pidagogische Denken operiert, um Erziehung zu bestimmen.
Am Beginn der Vorlesung miissten die Studenten schon verstanden ha-
ben, was ihnen Herbart im Laufe der Vorlesung erst darlegen kann. Sie
miissten die Arbeit am >rohen< Gedanken bereits hinter sich haben, die
am Anfang der Vorlesung noch vor ihnen steht.

Damit sind die vier Anfinge markiert, die Herbart ablehnt: Definiti-
on der Erziechung, Lobreden auf die Disziplin, Geschichte der Pidago-
gik und Uberblick iiber die eigene Theorie. Welche Alternative schligt
Herbart vor?

Methode

Herbart bringt seinen eigenen Vorschlag fiir den Anfang pidagogischen
Denkens in einem Satz zum Ausdruck, den er im Text besonders her-
vorhebt. Er steht als ein eigenstindiger Absatz zwischen dem Teil, der
aus den vier abgelehnten Anfingen pidagogischen Denkens besteht,
und der Explikation der eigenen Position. Der Satz lautet wie folgt:
»Mehr hoffe ich dazu beyzutragen, indem ich jetzt tiber die Art, wie ich
meinen Gegenstand in diesen Vorlesungen zu behandeln denke, mich
Ihnen vorldufig erklire.« (ebd., S. 283)

Die Art, wie man einen Gegenstand behandelt — das ist die Methode
der Gegenstandsbestimmung. Herbarts Pladoyer fiir einen Anfang setzt
also auf die Methode. Der Begriff sMethode« (gr. & uéBodog, méthodos)
bezeichnet den Weg oder Gang einer Untersuchung in dem Sinne, dass
ein Regeln folgendes Verfahren zur Erlangung wissenschaftlicher Er-
kenntnisse vorliegt.??

Auch die Anwendung einer Methode kommt um einen Anfang nicht
herum. Welche Regel stelle Herbart an den Beginn des pidagogischen
Denkens, das methodisch verfihre? Die Regel lautet: Beginne mit einer
Unterscheidung! Herbart setzt seinen Vorlesungstext nidmlich mit der
Aufforderung fort: »Unterscheiden Sie zuvérderst ...«. Herbart beginnt
das pidagogische Denken also mit einer Differenzannahme.

33 Im Unterschied zur Methodik (methodiké téchné, die Kunst des planmifSigen Vorgehens
bzw. die Wissenschaft von der Verfahrensweise einer Wissenschaft) bzw. zur Methodologie
(Theorie der wissenschaftlichen Methoden).

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

Eine Unterscheidung kann nicht vollzogen werden, ohne dass man
gleichzeitig das, was voneinander unterschieden wird, kennzeichnet.
Man bezeichnet, was man unterscheidet, und man unterscheidet, in-
dem man bezeichnet. In diesem Sinne vervollstindigt Herbart den Satz:
»Unterscheiden Sie zuvérderst die Pidagogik, als Wissenschaft, von der
Kunst der Erziehung.« (ebd., S. 283)

Mit dieser Kennzeichnung hat Herbart die erste Regel der Methode
fur seine Zuhérer deutlich gemacht: Seine Vorlesung startet mit einer
Unterscheidung zwischen der Pidagogik als Wissenschaft auf der einen
Seite und der Kunst der Erziehung auf der anderen Scite. Er teilt seinen
Zuhorern auch mit, welche Merkmale auf der cinen beziechungsweise
anderen Seite zu finden sind. Die Pidagogik als Wissenschaft versteht
er als eine »Zusammenordnung von Lehrsitzen, die ein Gedankengan-
zes ausmachen«. Diese »Zusammenordnung« werde durch »philosophi-
sches Denken« gewonnen, das darauf abzielt, die jeweiligen Sitze bis
auf Prinzipien zuriickzufithren beziehungsweise aus diesen abzuleiten
(ebd., S. 284). Die »Kunst der Erziehung« ist hingegen eine »Summe
von Fertigkeiten, die sich vereinigen miissen, um einen gewissen Zweck
hervorzubringen« (ebd.). Kennzeichen der »Kunst« ist »stetes Handeln«
(ebd.), das sich nur an den Resultaten der zweckgerichteten Vereini-
gung von Fertigkeiten orientiert.

Nachdem diese Unterscheidung vorgenommen worden ist, fragt Her-
bart, auf welcher Seite der Unterscheidung die Vorlesung fortgesetzt
werden soll. Seine Antwort lautet: »Unsere Sphire ist die der Wissen-
schaft.« (ebd.) Auf welcher Grundlage baut also die Pidagogik? Mit
Herbart kann man sagen, dass die Pidagogik auf eine Differenzannah-
me setzt: Will sie Wissenschaft sein, muss sie die Differenz zwischen
sich als dem Bemiithen um Klirung eines Sachverhalts und der Erzie-
hung als ihrem Gegenstand beriicksichtigen. Am Beginn des pidago-
gischen Denkens steht nach Herbart eine Differenzannahme, und diese
Annahme sorgt fiir eine Unterscheidung zwischen wissenschaftlichem
und nichtwissenschafilichem Denken tiber Erziehung,.

5. Auf der Suche nach moglichen Welten
Theoriebildung auf differenztheoretischer Grundlage

Die erzichungswissenschaftliche Komplexititsforschung argumentiert,
dass jede Beschreibung Voraussetzungen in Anspruch nimme, die in den
Beschreibungen selbst nicht zum Problem gemacht werden kénnen,
und dass es letzelich die Differenzen zwischen diesen Voraussetzungen
sind, die die Komplexitir der Situation erzeugen, in die erzichungswis-
senschaftliche Theoriebildung und Forschung eingebettet sind. Theo-
riebildung in der Erziehungswissenschaft ldsst sich in der Folge als die

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DER SUCHE NACH MOGLICHEN WELTEN

forewihrende Kombination, Auflosung und Rekombination von Diffe-
renzen beschreiben. In diesem Sinne werden Differenzen einerseits zum
Einsatz gebracht und fungieren sie als Ausgangspunkr erzichungswissen-
schaftlicher Theoriebildung. Andererseits avancieren Differenzen in der
Erziehungswissenschaft aber auch zum Gegenstand der Reflexion, das
heif$t sie werden gepriift, problematisiert und mit Alternativen kon-
frontiert.

»Haltepunkre«

Die Voraussetzungen einer Beschreibung, das heiflt die jeweils in An-
spruch genommenen Annahmen, Begriffe, Argumentationsfiguren,
Denkmuster, Methoden usw. erfiillen die Funktion von »Haltepunkren:.
Diese Funktion besitzt zwei Aspekte: Zum einen stiften >Haltepunkee«
einer Theorie den >Halt, den diese bendtigt, um einen Sachverhalt
tiberhaupt zur Darstellungen bringen zu kénnen (Entlastungsfunkti-
on). >Haltepunkte« machen Forschung in diesem Sinne allererst pro-
duktiv. Zum anderen bringen >Haltepunkte« eine Beschreibung aber
immer auch zum >Halt« (Limitierungsfunktion). Greift ein Beobachter
zum Beispiel auf die Annahme zuriick, dass es die Aufgabe von Erzie-
hung sei, »)Humankapitalc zu produzieren, so diitfte es fiir ihn unmég-
lich sein, Erzichung zugleich als einen Raum zweckfreier Bildung zu
beschreiben. Operiert ein Beobachter mit einem Begriff von Bildung
als Konstruktionsprozess, so diirfte es ihm nur um den Preis der Wider-
spruchsfreiheit gelingen, Unterricht als eine direkte Ubermittlung von
Wissen zu beschreiben. Derartige Limitationen gelten nicht zuletzt auch
fiir den methodischen Zugriff. So ist es beispielsweise nicht moglich,
mittels einer transzendentalkritischen Analyse tatsichliche Erziehungs-
verhiltnisse und Bildungsprozesse zum Gegenstand der Forschung zu
machen. Hierzu bedarf es empirischer Methoden. Umgekehrt erlaubt es
ein empirischer Zugriff nicht, tiber die transzendentalen Bedingungen
der Moglichkeit von Erzichung und Bildung Auskunft zu geben, wie
dies im Kontext prinzipienwissenschaftlicher Pidagogik bis heute ver-
sucht wird (vgl. Heitger 2003).

Kurzum: Nimmt ein Beobachter spezifische »Haltepunktec in An-
spruch, so kénnen Sachverhalte in der Folge immer nur im Lichte die-
ser >Haltepunktec in den Blick genommen werden. In diesem Sinne
erdffnen >Haltepunkte« spezifische Maglichkeiten der Beschreibung und
ziehen der Beschreibung zugleich spezifische Grenzen — Grenzen, tiber
die eine Wissenschaft Auskunft geben kénnen sollte. Zur Beschreibung
von Sachverhalten treten in der Erziehungswissenschaft deshalb die Pro-
blematisierung dieser Beschreibungen sowie die Suche nach Alternativen
hinzu.

113

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT
Problematisierung und Suche nach Alternativen

Insofern sie eine Entlastungsfunktion erfiillen, ist es nicht weiter ver-
wunderlich, warum die >Haltepunkte« einer Beschreibung in der Be-
schreibung selbst nicht problematisiert werden kénnen. Gerade dies
wiirde ja bedeuten, bildlich gesprochen, sich selbst den Boden unter
den Fiflen wegzuziehen.

Erziehungswissenschaft mit komplexititstheoretischem Zuschnitt
versucht nun aber genau dies, indem die »Haltepunkte« von Beschrei-
bungen — von anderer Warte aus — thematisiert, auf Uberzeugungskraft
hin geprift und — unter Umstinden — problematisiert werden, nimlich
dann, wenn sich die »Haltepunkte« einer Beschreibung in der Priifung
als nicht Giberzeugend erweisen sollten. Man stof3t beispielsweise auf
ungeklirte Menschenbilder, fragwiirdige Gesellschaftsvorstellungen, ei-
nen einseitig begriindeten Bildungsbegriff oder auf nicht haltbare erzie-
herische Kausalititsannahmen.

Dabei gilt es zu beriicksichtigen, dass Problematisierung kein, jeden-
falls kein rein destruktives Unterfangen darstellt. Diese besitzt vielmehr
immer auch ein konstruktives Moment. Die Problematisierung von
»Haltpunkten« riickt ndmlich nicht nur die »Schwachstellen« bereits vor-
liegender Beschreibungen in den Blick. Diese »Schwachstellen« lassen
sich zugleich als die Probleme begreifen, an denen Forschung zukiinftig
Orientierung finden kann. Der Problematisierung entspricht — positiv
gewendet — die Generierung von Problemen. Werden Beschreibungen
namlich als nicht tiberzeugend beurteilt, so stellt sich die Frage, wie eine
Beschreibung angefertigt werden kénnte, in der die >Schwachstellenc
der jeweiligen Beschreibungen vermieden werden. Problemgenerierung
bedeutet insofern nichts anderes als den Auftakt zu einer Suche nach
Alternativen — einer Suche, die mittels Problematisierung immer wieder
neu in Gang gesetzt wird.

In diesem Sinne geht es in der Wissenschaft nicht um Alternativen
um ihrer selbst willen geht, sondern um Alternativen, die es erlauben,
die »Schwachstellenc zu vermeiden, die in bereits vorliegenden Be-
schreibungen markiert werden kénnen. Mit Thomas Kuhn gesprochen:
»Neuheit um ihrer selbst willen ist in der Wissenschaft kein Desidera-
tum.« (Kuhn 1976, S. 180)

Nun gilt es in Rechnung zu stellen, dass auch jede alternative Be-
schreibung nicht ohne spezifische >Haltepunkte« auskommt. Diese
konnen von anderer Warte aus erneut der Priifung unterzogen und
problematisiert werden. Das ist der Grund, weshalb in der Theorie der
Komplexitit vorgeschlagen wird, die Theoriebildung der Wissenschaft
im Allgemeinen und der Erziehungswissenschaft im Besonderen incl.
ihrer Unterstiitzung durch Forschung als einen Zirkel der Problemge-
nerierung zu begreifen, das heific als ein prinzipiell unabschlieSbares

114

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DER SUCHE NACH MOGLICHEN WELTEN

Wechselspiel von Problementwurf, Problembearbeitung und Problemls-
sung.

Zirkel der Problemgenerierung

Erzichungswissenschaft auf komplexititstheoretischer Grundlage ope-
riert nicht nur mittels des Einsatzes von Differenzen, sondern auch mit
der Methode der Problemgenerierung, und sieht sich in Folge der kon-
sequenten — und das heif$t immer auch: wechselseitigen — Anwendung
dieser Methode in eine zirkuldre Struktur eingebettet: Theorien, die
problemgenerierend operieren und bereits vorliegende Beschreibungen
mit Alternativen konfrontieren, sehen sich selbst der Prifung auf ihre
Uberzeugungskraft hin ausgesetzt. Die Theorien befinden sich damit in
einem Zirkel der Problemgenerierung.

Dieser Begriff bezeichnet aus unserer Sicht eine wichtige Funktion der
wissenschaftlichen Forschung (vgl. Anhalt 2012b; Rucker 2014a). Der
Zirkel der Problemgenerierung konnte als Kennzeichen der jeweiligen
Jachspezifischen Grundlagenforschung verstanden werden. Wissenschaft
konstituiert sich in diesem Zirkel nicht, indem sie einen Zustand an-
strebt, der wahrer ist als ein fritherer Zustand, sondern um eine Metho-
de zu entwickeln, die es erlaubt, eine Reflexion auf Kombinationsmég-
lichkeiten von Problemstellungen und Losungsversuchen anzustrengen,
»die wiederum durch das Bemiihen kontrolliert wird, in ihr Fehler zu
entdecken« (Canguilhem 1979, S. 29). Keine Losung fiir ein Problem
ist im Zirkel der Problemgenerierung davor gefeit, zukiinftig erneut un-
ter die Maf3gabe der Problematisierung gestellt zu werden. Jede Losung
fiir ein Problem ist nicht mehr und nicht weniger als der Ausgangs-
punke fir den Entwurf neuer Probleme. Damit wird der Méglichkeit
einer endgiiltigen Problemlosung, die Wissenschaft stilllegen konnte, eine
Absage erteilt.

Indem Beobachter — »statt auf letzte Einheiten zu rekurrieren« (Luh-
mann 1992, S. 717) —>Haltepunkte« problematisieren und Alternativen
entwickeln, tragen sie unauthorlich dazu bei, dass Komplexitit in der
Wissenschaft gerade nicht zuriickgedringt wird, sondern aufrechterhal-
ten bleibt. Mehr noch: Wissenschaft beforders geradezu Komplexitit,
und erdffnet eben dadurch die Méglichkeit, facettenreiche Beschrei-
bungen von Zusammenhingen zu entwickeln.

Eine solche Bestimmung von Wissenschaft erlaubt es, auf die Appro-
ximationsthese des Kritischen Rationalismus zu verzichten. Im Unter-
schied zu der hier vertretenen Position wird im Kritischen Rationalis-
mus von der Annahme ausgegangen, dass es durch die fortwihrende
Falsifikation von Theorien und der Entwicklung von Theorien, die Fal-
sifikationsversuchen besser standhalten, méglich sei, eine zunchmende

I1§

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

»Anniherung an die Wahrheit« (Popper 2004, S. 39) zu erreichen. Im
Zirkel der Problemgenerierung wird diese »Idee der Approximation an
die Wahrheit« (Albert 1984, S. 110) aufgegeben.

Im Zirkel der Problemgenerierung ist nicht eine Anndherung an die
Wahrheit maflgeblich, sondern in ihm gibt es, wie Gaston Bachelard
meint, Zustinde »wirklichen Erstaunens angesichts der Anregungen des
theoretischen Denkens« (Bachelard 1934/1988, S. 173). Diese Anre-
gungen bestehen darin, Voraussetzungen in vorhandenen Beschreibungen
zu problematisieren, um priifen zu kdnnen, ob sich alternative Beschrei-
bungen anfertigen lassen. Man spielt sozusagen »Deformationsméglich-
keiten« (ebd., S. 28) bestehender Beschreibungen durch, um zu priifen,
ob es nicht auch anders geht. Das Erstaunen besteht darin, dass man
sechen kann, dass dies geht, obwohl man das vorher nicht gedacht hatte.

Der Zirkel der Problemgenerierung besteht in diesem von Bachelard
beschriebenen Wechselspiel zwischen den >Anregungen des theore-
tischen Denkensc und dem >Erstaunenc angesichts neuer Beschrei-
bungen von Sachverhalten. Er erdffnet einen Problemraum, in dem
Beschreibungen mit Alternativen konfrontiert werden kénnen. Damit
erfiillt er fiir die Theoriebildung eine wichtige Funktion: Man kann in
diesem Problemraum tber mégliche Welten nachdenken, die in den be-
kannten Theorien der Erzichung noch nicht beschrieben werden.

Komplexitit der Forschung

Woran kann man sich halten, wenn man die mogliche Welt der Erzie-
hung erkundet? Diese Frage lisst sich nicht beantworten, indem man
die verschiedenen Strategien der Theoriebildung auf eine allein richtige
Form reduziert. Alle anderen Beschreibungen der Erziechung konnten
dann nimlich nur noch am Maf dieser Form gemessen und als mehr
oder weniger deutlich von diesem Maf$ abweichende Fehlformen der
einzig richtigen Theorie einer Beschreibung von Erziehung bestimmt
werden. Den origindren Charakter der jeweiligen Theorien und ihr Ver-
hiltnis zueinander wiirde man damit aber nicht erfassen kénnen. Da-
mit wire der wissenschaftliche Fortschritt durch Theorienvergleich zum
Erliegen gekommen.

Unseres Erachtens ist es auch nicht sinnvoll, die Auseinanderset-
zungen auf eine Erziehung, die unabhingig von den verschiedenen Po-
sitionen besteht, konvergieren zu lassen. Ein solches Anliegen stiinde
namlich vor der Aufgabe, eine Erziehung begriinden zu miissen, die fiir
sich¢ besteht, das heif§t die vor und unabhingig von ihrem Beschrie-
benwerden ist«. Gibe es Erziehung in diesem Sinne, dann wiren die
Auseinandersetzungen zu begreifen als Versuche der Auslegung eines
ihnen vorgingigen Seins. Die verschiedenen Positionen konnten dann

116

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DER SUCHE NACH MOGLICHEN WELTEN

geordnet werden mithilfe dieses MafSes, und es wire moglich, mehr
oder weniger treffgenaue Fehlformen des einzig richtigen Erkennens von
Erziehung zu klassifizieren.

Demgegeniiber wire aus komplexititstheoretischer Perspektive fest-
zuhalten, dass es »diec Erziehung theoretisch gar nicht gibt. Theoretisch
gibt es immer nur Sachverhalte, die im Lichte spezifischer Vorausset-
zungen entworfen, das bedeutet methodisch kontrolliert Limitationen
ausgesetzt werden, weil es im Kontext dieser Theorie moglich und sinn-
voll ist, einen solchen Sachverhalt anzusetzen, um Erkenntnisse anzu-
streben, die ohne die Erforschung dieses Sachverhalts nicht in Aussicht
gestellt werden konnten. Theoretische Sachverhalte sind untrennbar
eingebettet in den Kombinationsspielraum, den Theorien erdffnen und
zugleich limitieren, um ein Problem behandeln zu kénnen.

»Erziehungc ist fir Theorien der Erziehungswissenschaft demzufolge
kein »Ding< und auch nicht blof§ ein »Konstrukt, sondern ein Problem,
zu dessen Behandlung eine Disziplin Anstrengungen unternimmt, die
in ausgekliigelte Bearbeitungsformen miinden. Was auch immer er-
dacht und erprobt wird, l6st das Problem nicht, das mit dem Begriff der
Erziehung bezeichnet wird. >Erziehung ist und bleibt ein Dauerproblem
der Erziechungswissenschaft.

Begriffe, die Sachverhalte theoretisch bezeichnen, verindern ihren
Bedeutungsgehalt, wenn sie auferhalb des durch die entsprechende
Theorie limitierten Kombinationsspielraums verwendet werden. Wir
haben oben am Beispiel des Begriffs Verdringung darauf hingewiesen.
In der Erzichungswissenschaft bietet der Begriff Bildung ein Beispiel.
Das Bedeutungsspektrum dieses Begriffs spannt in der Bildungstheorie
einen Bogen von der Gottesebenbildlichkeit bis zur Menschwerdung
des Menschen tiber Kulturaneignung, immer unter der Primisse, dass
Bildung nicht bewirkt werden kann, sondern als ein »Geschenk« zu be-
trachten ist (vgl. Ballauff “2004). Bildung wird in dieser Tradition als
eine konstitutive Bedingung fiir die Entstehung der Demokratie be-
schrieben. In der empirischen Bildungsforschung ist das Wort >Bildung:
meistens in den Uberschriften oder als Bezeichnung von Institutionen,
sog. Bildungseinrichtungen, zu finden, ansonsten herrschen die Aus-
driicke »Kompetenzen« und »Qualifikationen« vor, um mess- und iiber-
priifbare Leistungen in vorgingig festgelegten Anforderungsdominen
zu bezeichnen. Die Anforderungsdominen gelten als zentrale Kontexte
der Ressourcenausschopfung fiir den internationalen Wettbewerb der
Staaten unter den Bedingungen der Globalisierung. In beiden Fillen
wird das gleiche Wort verwendet, um Begriffe zu bezeichnen, die ein-
ander widersprechen oder doch zumindest heute noch nicht in eine
Theorie integriert werden kénnen.

Die Korrelation zwischen Sachverhalt und Theorie gilt im Ubrigen
auch fiir den theoretischen Sachverhalt 7heorie, denn was in einem Fach

117

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIFFERENZEN ALS GEGENSTAND UND AUSGANGSPUNKT

als Theorie auftreten kann, wird in ihm bestimmt im Verweis auf die
Standards, die dieses Fach aufgebaut hat und als giiltig ansicht. Theo-
rien unterliegen den Restriktionen der fachlichen Selbstkontrolle. Es
ist deshalb nicht verwunderlich, wenn in der Erziehungswissenschaft
Phasen ausfindig gemacht werden kénnen, in denen Texten ihr vorma-
liger Status als wissenschaftlich gehaltvolle Theorie aberkannt wird. Ein
prominentes Beispiel ist die Geisteswissenschaftliche Padagogik, die in
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts die Erziehungswissenschaft gera-
dezu dominierte, bevor sie im Zuge der »Versozialwissenschaftlichung«
(Opielka 2002) des Faches kaum noch als wissenschaftliche Theorie An-
etkennung fand. Ebenfalls nicht iiberraschen kann der Umstand, dass
Texte im einen Fach als Theorien gehandelt werden, wihrend ihnen dies
in anderen Fichern verwehrt wird. Hierfiir bietet die Psychoanalyse ein
Beispiel, die in der Padagogik und Medizin recht unterschiedlich rezi-
piert wird.

Kurzum: Weder die Einheir der Erziehung noch die Einbeit der For-
schung stellen unter Komplexititsbedingungen iiberzeugende »Halte-
punktec erziechungswissenschaftlicher Theoriebildung dar. In beiden
Fillen wird die Hoffnung zum Ausdruck gebracht, das Feld der Aus-
einandersetzungen konne in eine Einbeit der Beschreibungen von Erzie-
hung iberfithre werden. Diese Hoflnung ldsst sich aber nur kontrafak-
tisch durchhalten. Ihr steht ndmlich die Tatsache entgegen, dass es bis
heute nicht gelungen ist, in den Auseinandersetzungen einen Punket zu
erreichen, an dem Erziechung als unstrittig angesehen worden wire, und
ihn gegen den Wandel der Auffassungen zu behaupten. Immer hat sich
eine solche Einigung als fliichtig erwiesen. Der Hoffnung steht auch die
Tatsache entgegen, dass zum heutigen Zeitpunkt kein Kandidat in Sicht
ist, der eine solche Einigung plausibel machen kénnte.

Angesichts dieser Situation scheint es angebracht zu sein, den Zu-
stand, in dem sich die Theorien der Erzichung befinden, in einem
spezifischen Sinn als haltlos zu bezeichnen. Thre Beschreibungen der
Erzichung konnen nirgends, das heifft weder in den theoretischen Vo-
raussetzungen noch in der Erzichung, wie sie »von sich aus ist, einen
festen >Haltepunkt« ausfindig machen, auf den mit Aussicht auf Erfolg
zugegriffen werden kann. Ein solcher Griff wird durch andere Beschrei-
bungen der Erziehung abgewehrt, die zeigen, dass Alternativen zu den
in Anspruch genommenen theoretischen Voraussetzungen oder zu den
beschriebenen Formen der Erziehung moglich sind.

Erziechungswissenschaft mit komplexititstheoretischem Zuschnitt be-
findet sich deshalb auch nicht auf der Suche nach einem letzten >Hal-
tepunkts, sondern auf der Suche nach méglichen Welten, die selbst
wiederum der methodischen Priifung unterzogen werden sollen. Dif-
ferenzen werden als von wissenschaftlichen Beobachtern ecingefithrte
und in Anspruch genommene Voraussetzungen von Beschreibungen

118

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DER SUCHE NACH MOGLICHEN WELTEN

begriffen, die — von anderer Warte aus — gepriift, problematisiert und
mit Alternativen konfrontiert werden konnen. Je nach Wahl der Dif-
ferenzen und Relationen wird das Dauerproblem anders in den Blick
genommen, und es stellt sich die Frage, ob die jeweils neu angefertigten
Beschreibungen von Erziechung der zukiinftigen Priifung im Zirkel der
Problemgenerierung standhalten und in diesem Sinne zum Erkenntnis-
fortschritt im Fach beitragen werden (vgl. Rucker 2017).

Indem sich die Forschung in diesem Sinne um immer ausgefeiltere
Bearbeitungen des Problems >Erzichung« bemiiht, trigt sie dazu bei,
dass die Auseinandersetzung um dieses Thema kultiviert wird. Kultiviert
— das meint in diesem Zusammenhang, dass die Bemithungen um Kli-
rung der Probleme, die in den Auseinandersetzungen um dieses Thema
aufgeworfen werden, einer methodischen Kontrolle auf zumindest dem
schon erreichten Anspruchsniveau der Problemorientierung ausgesetzt
werden. Wer daher heute tiber Erzichung forscht, muss sehr genau im
Blick haben, was bereits tiber Erziechung geforscht worden ist, was auch
heute noch erforscht werden kann, was erst heute erforscht werden
kann und was heute nicht mehr erforscht werden muss, weil es bereits
als hinlinglich erforscht gilt.

I19

hitps://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:54:47. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTRN


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748926580-65 - am 18.01.2026, 22:

:47. https:/fwwwinllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748926580-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Erkenntnisfortschritt
	Begriff und Theorie der Erkenntnis wie des Erkenntnisfortschritts
	Problemorientierung und Lösungsorientierung
	Prüfung unter Einsatz eigener Mittel
	Orientierung an Differenzen
	dóxa und epistêmê
	Austausch der Argumente

	2.  »Triff eine Unterscheidung!« Niklas Luhmanns differenztheoretischer Ansatz
	Differenzen
	Relationen
	Reflexion
	Theorie der Differenztheorie

	3.  »… immer kann das Resultat nur ein gesetzter Unterschied sein …« Hermann Ulricis differenztheoretischer Ansatz
	Unbeweisbare Beweisführung
	Ulricis ›Beweis‹
	Verschiebung der Problemstellung
	Ulrici als Vorläufer differenztheoretischen Denkens
	Fortsetzung der Geschichte von Unterscheidungen
	Absolut und relativ

	4.  »Unterscheiden Sie zuvörderst …« Johann Friedrich Herbarts differenztheoretischer Ansatz
	Das Problem des Anfangs
	Definition
	Lobrede
	Geschichte
	Überblick
	Methode

	5.  Auf der Suche nach möglichen Welten Theoriebildung auf komplexitätstheoretischer Grundlage
	›Haltepunkte‹
	Problematisierung und Suche nach Alternativen
	Zirkel der Problemgenerierung
	Komplexität der Forschung


