
Sprache, Stimme und Kinästhese

Yorihiro Yamagata (Osaka)

1. Die Sprache hat einen Sinn

Merleau-Ponty erhebt sowohl gegenüber der empiristischen als auch 
gegenüber der intellektualistischen Theorie der Sprache einen Ein­
wand. Dabei lautet sein einziges Argument: Die Sprache hat einen 
Sinn. So wie die musikalische Bedeutung einer Sonate nicht loszulö­
sen ist von den sie tragenden Tönen, so kann unser Denken außerhalb 
der Sprache weder entstehen noch existieren. Anders als bei der Mu­
sik täuschen wir uns dennoch ganz leicht darin, als ob der Gedanke, 
oder eigentlich die Bedeutung, unabhängig von den Worten existierte. 
Das rührt daher, daß die aus dem "ursprünglichen Sprechen"1 hervor­
gebrachte Bedeutung der Worte auch nach dem Sprechakt immer 
noch existiert, und wir weiter darüber verfugen können.

Die Sprache hat einen Sinn, und der Gedanke wohnt ihr inne, gera­
de wie eine Gebärde von ihrem Sinn untrennbar ist. Wenn ich zum 
Beispiel eine zornige Gebärde sehe, muß ich mich nicht zuerst an 
meine eigenen Gefühle erinnern, die aufkamen, als ich dieselbe Geste 
einmal machte, um dann daraus zu vermuten und zu urteilen, was die 
gegenwärtige Gebärde bedeuten soll. Denn der Sinn der Gebärden 
erscheint unmittelbar in ihnen selbst. Und so erscheint auch der Sinn 
der Worte unmittelbar in ihnen selbst. Das Wort steht mit seinem Sinn 
nicht als Zeichen in Beziehung, sondern als Emblem.

In Wahrheit ist die Sprache mithin eine Gebärde. Es ist eine pho­
netische Geste, die sich durch die menschlichen Organe wie Kehle, 
Zunge und Mund darstellt. Ihr Sinn hat nach Merleau-Ponty sogar 
eine "emotionale Essenz."2 Wie man bei Trauer weint, vor Furcht 
schreit und singt, weil man fröhlich ist, so hat auch die Sprache ihren 
Ursprung in den Gefühlsausdrücken. Aus der Beziehung der emotio­
nalen Ausdrücke zu ihren Bedeutungen entstand die Beziehung der 

125

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprache zu ihrem Sinn. Die Geste basiert eigentlich auf der Mimik, 
die ich gerade jetzt bei einem anderen Menschen sehe, und die Spra­
che als eine phonetische Geste gründet auf der Stimme, die ich gerade 
jetzt von einem anderen Menschen höre. Denn wie wir bei anderer 
Gelegenheit schon gezeigt haben,3 ist die Stimme nichts anderes als 
mein hörbarer Leib. Ich bin als ein Körper nicht nur zu sehen, sondern 
auch zu hören. Die Sprache ist daher eine Gebärde, die sich durch die 
Stimme im hörbaren Leib vollzieht. Dies bleibt zu betonen, aber wir 
müssen Merleau-Ponty hier ergänzen. Da die Sprache eine durch die 
Stimme hervorgebrachte Gebärde ist und insofern sie ihren Sinn hat, 
muß auch ein sprechendes Subjekt existieren.

Mit der Sprache kommt ein neuer Sinn zur Welt. Die Sprache, die 
einen neuen Sinn schaffen kann, nennt Merleau-Ponty die ursprüngli­
che, die sprechende Sprache, und unterscheidet sie von der gespro­
chenen Sprache, von den Sprachen als den "bereits konstituierten 
syntaktischen und Vokabular-Systemen",4 die den durch die ursprüng­
liche Sprache geschaffenen und erworbenen Sinn mitteilen.

2. Das schweigende cogito und das gesprochene cogito

Gehen wir auf die andere Stelle der Phänomenologie der Wahrneh­
mung ein, wo über das cogito diskutiert wird, um die Beziehung zwi­
schen Wort und Sinn, oder noch allgemeiner: zwischen Sprache und 
Gedanken, weiter zu veranschaulichen. Denn der Ausdruck und sein 
Sinn stehen beim cogito in einer sehr besonderen und privilegierten 
Beziehung zueinander. Der Sinn des cogito ist nämlich mein Dasein 
schlechthin:
Ich lese die Zweite Meditation. Wohl ist die Rede hier von mir, jedoch von 
einem Ich in der Idee, das nicht eigentlich das meine ist, wie übrigens auch 
nicht das Descartes’, sondern das eines jeden reflektierenden Menschen . . . 
und eigentlich müßte die Formulierung dieses cogito lauten: 'Man denkt, man 
ist.'. .. Das cogito, zu dem wir beim Lesen Descartes' gelangen, ist mithin ein 
gesprochenes, in Worte gesetztes, nach Worten verstandenes cogito, das eben 
daher nicht sein Ziel erreicht, da der Teil unserer Existenz, mit dem wir dabei 
sind, unser Leben begrifflich zu fixieren und es als unzweifelhaft zu denken, 
sich der Fixierung und dem Denken entzieht.5

126

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn das gesprochene cogito nur bedeutet, "man denkt, man ist", wie 
kann ich dann durch das Lesen der Meditation den echten Sinn des 
cogito, das heißt das "ich denke, ich bin" erreichen, den das gespro­
chene cogito ständig verfehlt? Gießt das gesprochene cogito den ech­
ten Sinn von außen in mich ein? Vor der Begegnung mit ihm hätte ich 
also weder gedacht, noch wäre ich gewesen? Das hieße, sagt Merleau- 
Ponty, die Hälfte der Wahrheit vergessen. Das gesprochene cogito 
kann ein anonymes und allgemeines Denken und Dasein von "man" 
wohl begründen:

Wer denkt, soll sein. [Aber] ich vermöchte in ihnen [in den Wörtern "cogito" 
und "sum"] gar keinen Sinn, nicht einmal einen abgeleiteten und uneigentli­
chen zu finden, ich könnte den Text Descartes' nicht einmal lesen, wäre ich 
nicht vor allem Sprechen schon in Berührung mit meinem eigenen Leben und 
meinem eigenen Denken, begegnete nicht das gesprochene cogito je schon in 
mir einem stillschweigenden cogito.6

Ohne daß zuvor ein stillschweigendes cogito gegeben wäre, könnte 
ich keineswegs den Sinn des gesprochenen cogito verstehen. Hätte 
Descartes nicht zuvor schon eine Sicht bezüglich seines Daseins, hätte 
er die Analyse des gesprochenen cogito in den Meditationen niemals 
unternommen. Vor dem gesprochenen cogito gibt es schon ein still­
schweigendes cogito. Mit anderen Worten ist der Sinn des Wortes 
"cogito" als schweigendes cogito vor dem Wort gegeben.

Müssen wir dann, der Behauptung von Merleau-Ponty zum Trotz, 
sagen, die Sprache setze ein reines Denken voraus, das den Sinn kon­
stituiert? Er warnt davor, "aus der Sprache ein Bewußtseinsprodukt zu 
machen, nur weil offenbar das Bewußtsein nicht einfach ein Sprach­
produkt ist."7 Zwar bestätigt auch die Phänomenologie der Wahrneh­
mung, daß es vor dem als echte These deklarierten gesprochenen co­
gito ein schweigendes cogito, als "Erfahrung meiner selbst durch 
mich selbst", gibt. Dieses schweigende cogito ist aber nicht "das theti- 
sche Bewußtsein von der Welt und von sich selbst", das das gespro­
chene cogito darstellt. Man kann nicht sagen, daß beide cogito in ih­
rem Sinn dasselbe seien und das schweigende cogito ein reiner Ge­
danke und Sinn von "ich denke, ich bin" ist, der bereit wäre, erst noch 
gesprochen zu werden. Der Unterschied zwischen beiden cogito be­
steht nicht einfach darin, ob es schon gesprochen wurde oder nicht. 
Beide sind inhaltlich voneinander grundsätzlich unterschieden und 

127

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ganz anders. Das schweigende cogito ist "die Selbstgegenwart bei 
sich selbst" sowie "die Existenz selber" und geht jeder Philosophie 
voran,, was Merleau-Ponty auch zugesteht, aber zugleich behauptet 
er: "Was man für das Denken des Denkens hält, ist ein reines Selbst­
gefühl, das noch nicht sich selber denkt und erst noch der Enthüllung 
bedarf."

Das schweigende cogito als "das schweigende Bewußtsein erfaßt 
sich nur als Ich-denke überhaupt vor einer konfusen Welt als 'zu den­
ken"'. Das schweigende cogito ist ein allgemeines Bewußtsein, das zu 
spezifizieren und zu konkretisieren ist. Das heißt, es ist zum gespro­
chenen cogito hin sprachlich zu gestalten. Daraus zieht Merleau- 
Ponty den folgenden Schluß über das cogito: "Das schweigende co­
gito ist erst cogito, wenn es sich selbst zum Ausdruck gebracht hat." 
Fängt das schweigende cogito dann als "die letzte Subjektivität" nicht 
an, sich selber zu denken, bevor es zum gesprochenen cogito wird? 
Merleau-Ponty verneint dies. Ein schweigendes cogito, das sich selbst 
nicht kennen würde, wäre ein Ding, und es wäre ihm durchaus un­
möglich, durch das Sprechen nachträglich Bewußtsein zu werden. Er 
will damit sagen, das schweigende cogito habe nur den "verworrenen 
Anhalt der ursprünglichen Subjektivität an sich selbst und an seiner 
Welt",8 und dieser Anhalt sei kein klares thetisches Bewußtsein von 
sich selbst wie das gesprochene cogito.

Der sogenannte explizite Sinn des cogito ist mit dem gesprochenen 
cogito und durch dieses erst gegeben. Andererseits setzt das gespro­
chene cogito das schweigende voraus. Dabei ist der Sinn des einen 
von dem des anderen ganz verschieden. Es ist nicht so, als ob der Sinn 
des gesprochenen cogito sich schon vor dem Sprechen im schweigen­
den cogito vorher konstituiert hätte, wie wir die Behauptung Merleau- 
Pontys zusammenfassen können. Aber ist das Problem damit erledigt? 
Ohne die Sprache könnte das Denken niemals existieren. Es gibt kein 
reines Denken, das vor der Sprache den Sinn konstituiert hätte. Auch 
wenn wir dies akzeptierten, existiert dennoch schon vor dem gespro­
chenen cogito das schweigende cogito als ein Sinn, als ein nicht­
sprachlicher Sinn, als "ein Feld" und "eine Erfahrung".9

128

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Der Begriff des Fleisches

In den Arbeitsnotizen vom Januar 1959 übt Merleau-Ponty an seiner 
Phänomenologie der Wahrnehmung Kritik:

Was ich schweigendes Cogito nenne, ist unmöglich. [Oder in den Notizen 
vom Februar des selben Jahres]: Naivität von Descartes, der das schweigende 
Cogito unter dem Cogito des Wesens, der Bedeutungen nicht sieht. Aber auch 
Naivität eines schweigenden Cogito, das sich als Adäquation mit dem schwei­
genden Bewußtsein verstünde, wo doch seine Beschreibung des Schweigens 
selber ganz und gar in der Kraft der Sprache beruht.10

Die Phänomenologie der Wahrnehmung muß das schweigende cogito 
hinter das gesprochene cogito stellen, aber dabei geht sie in Wirklich­
keit vom gesprochenen cogito aus und benötigt das schweigende co­
gito dann immerhin als Voraussetzung für das gesprochene cogito. 
Insofern ist das schweigende cogito ebenfalls etwas sprachlich Kon­
stituiertes. Zwar gibt es nicht-sprachliche Bedeutungen wie die Welt 
der Wahrnehmung. Aber diese Bedeutungen unterscheiden sich we­
sentlich von der Summe der vor-sprachlichen Bedeutungen, auf die 
man die sprachlichen Bedeutungen zurückführen kann und die erst 
daraus vorstellbar sind. In den Arbeitsnotizen vom Februar 1959 ge­
steht Merleau-Ponty, daß das erste Kapitel im dritten Teil über das 
cogito in der Phänomenologie der Wahrnehmung ganz unverbunden 
neben dem sechsten im ersten Teil über die Rede steht. Er fugt hinzu: 
"Es bleibt das Problem des Überganges vom Wahmehmungssinn zum 
sprachlichen Sinn, vom Verhalten zur Thematisierung."11 Es handelt 
sich hier also darum, was die nicht-sprachlichen Bedeutungen denn 
eigentlich sind, die bald "Feld", bald "Erfahrung" genannt werden. 
Des weiteren ist zu fragen, in welcher Beziehung die sprachlichen 
Bedeutungen zu den nicht-sprachlichen der Wahrnehmung stehen? 
Wir gehen nun auf diese Probleme ein, indem wir die Fragen nach 
dem Selbst stellen, das dem gesprochenen cogito vorangeht und sei­
nerseits nicht-sprachlich bleibt.

Die Phänomenologie der Wahrnehmung stellt sich einen Leib vor, 
der die Welt versteht und sie grundsätzlich entwirft. Der Leib soll 
nicht einfach ein objektiver Körper, sondern ein phänomenaler Leib 
sein, der uns erst die Welt und Gegenstände gibt. In dem Werk Das 
Sichtbare und das Unsichtbare hingegen ist der Leib nicht mehr ein­

129

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seitig ein phänomenaler, sondern er stellt sich uns als phänomenaler 
und objektiver Leib zugleich dar. Der Leib sei als "Fleisch" ein Se­
hendes und auch selber ein Sichtbares. Diese Behauptung gründet auf 
unserer alltäglichen Erfahrung des Berührens. Ich berühre mich selbst 
und werde meinerseits auch selber berührt. Nicht anders verhält es 
sich beim Sehen. Denn das Sehen ist "ein Tasten mit dem Blick" und 
gehört in diesem Sinn auch zum Berühren.12 Sogar der Sehende ist 
immer schon ein Berührbarer und umgekehrt, der Berührende auch 
ein Sichtbarer. Was diese Reversibilität beziehungsweise das Über­
greifen oder die Übertragung13 zwischen dem Sehenden und dem 
Sichtbaren, dem Berührenden und dem Berührten, oder auch zwi­
schen dem Berühren und dem Sehen ermöglicht, sei "ein Element des 
Seins", das Merleau-Ponty "Fleisch" nennt. Das Fleisch ist als "Ele­
ment des Seins" nicht lediglich ein leiblicher Bestandteil. Auch die 
Welt besteht aus Fleisch, solange sie selbst jedenfalls sichtbar und 
wahrnehmbar ist.14

Die Wahmehmungswelt ist aus Fleisch gemacht. Ihre Bestandteile 
sind Fleisch. Die nicht-sprachlichen Bedeutungen sollen infolgedes­
sen auch aus dem Fleisch entstanden sein. Wie erklärt der Begriff des 
Fleisches dann den Sinn des Schweigens, die nicht-sprachlichen Be­
deutungen, die uns besonders interessieren und die durch das Spre­
chen zum cogito werden?

4. Die niemals verwirklichte Reversibilität
und das Fleisch als Selbst

Wenn das Fleisch die Simultaneität und Äquivalenz des Sehenden 
und des Sichtbaren bedeutet, und wenn sich vor allem die Existenz 
des Fleisches auch in der Tat dadurch bestätigt, daß der Leib sich 
selbst sieht und berührt,15 dann müssen wir das Fleisch für das Zeug­
nis der Reflexivität des Leibes halten. Die Reflexivität beziehungs­
weise das Selbst soll darin bestehen, daß der Sehende nirgendwo an­
ders als im gesehenen Sich selbst sein Selbst erkennt. Wir sind nun so 
weit gekommen, daß wir im Begriff sind, das oben Erwähnte über die 
Reversibilität des Fleisches langsam zu korrigieren:

Eingangs hatten wir summarisch von einer Reversibilität des Sehenden und 
des Sichtbaren, des Berührenden und des Berührten gesprochen. Nun müssen 

130

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir betonen, daß es sich um eine immerzu bevorstehende und niemals tat­
sächlich verwirklichte Reversibilität handelt. Meine linke Hand ist immer 
nahe daran, meine rechte Hand zu berühren, die gerade dabei ist, die Dinge zu 
berühren, aber es kommt niemals zu einer Koinzidenz.16

Aber wenn sich der Sehende und das Sichtbare in Wirklichkeit nie­
mals miteinander deckten, würde die Reflexivität auf der Ebene des 
Leibes und der Wahrnehmung unmöglich, und das Selbst verwirk­
lichte sich dann auch nie selbst da. Daß es in den nicht-sprachlichen 
Bedeutungen das Selbst, den Keim des cogito, nicht gibt, würde be­
deuten, daß es folglich kein cogito in jedem Sinn, kein Ich, weder ein 
gesprochenes noch sprechendes cogito gibt.

"Dieses unablässige Ausweichen, dieses Unvermögen, zwischen 
beiden . . . eine völlige Deckungsgleichheit herzustellen", sagt Mer- 
leau-Ponty, "bedeutet kein Mißlingen."17 Der Abstand zwischen bei­
den, der ihre Deckungsgleichheit stört, ist in Wahrheit keine Leere, 
kein Nichts. Er ist vielmehr gerade das Fleisch als Element des Seins, 
das den Sehenden an das Sichtbare fügt, obwohl sie allein niemals 
miteinander deckungsgleich wären. Weil der Leib und die Welt aus 
Fleisch gemacht sind, manifestiert sich darin eine reversible Bezie­
hung zwischen dem Sehenden und dem Sichtbaren: "Ich kann, sooft 
ich will, den Übergang und die Verwandlung der einen Erfahrung in 
die andere erproben, und es ist nur so, als ob mir das solide und uner­
schütterliche Scharnier zwischen beiden unwiderruflich verborgen 
bliebe."18 Es ist das ontologische Element, das den Sehenden und das 
Sichtbare, trotz ihrer tatsächlichen Unfähigkeit zur Deckungsgleich­
heit, über diese Kluft zwischen beiden hinaus untereinander aus­
tauschbar macht. Und dieses Element des Seins ist wiederum nichts 
anderes als das Fleisch:

Das ist so, weil Reversibilität nicht aktuelle Identität des Berührenden und 
des Berührten ist. Sie ist ihre grundsätzliche (immer verfehlte) Identität . . . 
Aber diese Abweichung ist keine Leere, sie ist gefüllt vom Fleisch als dem 

19Ort, wo ein Sehen auftaucht, Passivität, die eine Aktivität trägt.

Der Versuch des Reflektierens, mich in meinem Wahmehmen wahr­
zunehmen, endet also notwendigerweise "im Unsichtbaren." Aber die­
ses Unsichtbare ist, wie es Merleau-Ponty gut getroffen hat, ein Un­
sichtbares von mir, der sieht. Das bedeutet, daß ich in meinem Wahr­

131

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmen unsichtbar sichtbar bin: "Nur ist dieses Unsichtbare ihr Un­
sichtbares, d. h. die Kehrseite ihrer spiegelbildlichen Wahrnehmung, 
des konkreten Anblickes meines Leibes, den ich vor mir im Spiegel 
sehe."20 Mit seinen anderen Worten heißt es, "für sich selbst offen zu 
sein, für sich selbst ausersehen zu sein (Narzißmus)."21 Und noch 
einmal anders gesagt: "Das fragliche Selbst ist Abweichung, Unver­
borgenheit des Verborgenen als solchen, das also immerfort versteckt 
oder latent bleibt." Sowie: "Die Selbstwahmehmung ist immer noch 
eine Wahrnehmung, d. h. sie gibt mir ein Nicht-Urpräsentierbares 
(meine taktile oder visuelle Erscheinung) als Transparenz (d. h. als 
Latenz)."22

Das Selbst stellt, da es dort besteht, wo sich die Reversibilität nie­
mals verwirklicht, keine Deckungsgleichheit des Selbst mit sich selbst 
dar, sondern zeigt vielmehr deren Deckungsungleichheit und sogar 
den Abstand des Selbst zu sich selbst. Gleichwohl bedeutet dieser 
Abstand nicht die ontologische Leere wie das Nichts im sartreschen 
Sinne, sondern eine "Dichte" und damit also das Fleisch, das "Mark", 
"den dichten Kontakt von sich zu sich".23 Warum kann der Sehende 
sich dann selbst nicht direkt sehen, und der Berührende sich nicht 
selbst direkt berühren? Warum verwirklicht sich die Reversibilität 
nicht und ist von Anfang an zum Scheitern verurteilt? Aus dem Grun­
de, weil sich der sich Bewegende in seiner Bewegung nicht selbst 
wahmehmen kann. Und dies rührt daher, weil Wahmehmen und Sich- 
bewegen homogen sind:
Ich kann mich nicht in meiner Bewegung sehen, nicht meiner eigenen Bewe­
gung beiwohnen. Nun, dieses grundsätzlich Unsichtbare bedeutet in Wahr­
heit, daß Wahmehmen oder Sich-bewegen Synonyme sind: aus diesem Grun­
de holt das Wahmehmen das Sich-bewegen, das es erfassen will, niemals ein: 
es ist sein Anderes. Aber gerade dieser Mißerfolg, dieses Unsichtbare be­
zeugt, daß Wahmehmen ein Sich-bewegen ist, es gibt hier einen Erfolg im 
Mißerfolg.24

Im prinzipiellen Mißlingen, das Sich-bewegen, die Bewegung wahr­
zunehmen, gelingt es in Wahrheit, zu bezeugen, daß Sich-bewegen 
und Wahmehmen homogen sind und damit eine Art von Reflexion 
entsteht:
Das Wahmehmen vereitelt das Erfassen des Sich-bewegens (und ich bin für 
mich Nullpunkt der Bewegung selbst in der Bewegung, ich entferne mich 

132

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht von mir), gerade weil sie homogen sind, und diese Homogenität zeigt 
sich gerade in diesem Mißlingen: Wahmehmen und Sich-bewegen gehen 
wechselseitig auseinander hervor. Art von Reflexion durch Ekstase, sie bilden 
ein einziges Büschel.25

Die Unfähigkeit des Sehenden oder des sich Bewegenden, sich selbst 
wahrzunehmen, mit anderen Worten, die Nicht-Übereinstimmung des 
Sehenden mit dem Sichtbaren, bringt vielmehr ihre Homogenität im 
Sinne der "Nicht-Differenz", ihre Synonymität hervor. Insofern sieht 
der Sehende im Sichtbaren nichts anderes als sich selbst; er reflektiert 
also dann sich selbst. Um es mit den Worten Merleau-Pontys zu sa­
gen, sieht sich der Sehende, der sich Bewegende selbst als Kehrseite 
des Sichtbaren. Der Sehende sieht sich dann selbst als unsichtbar. 
Warum kann aber der Sehende, der Berührende, sich selbst überhaupt 
nicht sehen oder berühren? Dies rührt daher, daß Wahmehmen wie 
Sehen und Berühren ein Sich-bewegen sind, und - um es noch grund­
sätzlicher zu sagen - daß das "Sich" des Sich-bewegens kein Gegen­
stand dieses Bewegens sein kann:

[Der Leib ist] nichts Bewegliches oder Bewegtes unter allem Beweglichen 
oder Bewegten, ich habe kein Bewußtsein von seiner Bewegung als einer 
Entfernung im Verhältnis zu mir, er bewegt sich, während die Dinge bewegt 
werden ... Er konstituiert sich dadurch an sich.26

Der Leib ist ein sich selber Bewegender. Er kann sich nicht von sich 
selbst entfernen. Dieses Unvermögen des sich Bewegenden, sich nicht 
von sich selbst entfernen zu können, stellt seine Einigung mit sich 
selbst dar. Und andererseits basiert das Selbst des Fleisches, seine 
Reflexivität, wie wir schon gesehen haben, auf der Deckungsun­
gleichheit des Sehenden mit dem Sichtbaren. Trotz dieser Deckungs­
ungleichheit verwirklicht das Selbst sich im Fleisch. Und gerade die­
ses Selbst gründet paradoxerweise wiederum auf jenem Eins-Sein des 
sich Bewegenden mit sich selbst. Ist uns dieses Eins-Sein mit sich 
selbst in der Bewegung nur als Mißlingen der Übereinstimmung zwi­
schen dem Sich-bewegen und dem Wahmehmen beim Fleisch gege­
ben? Wird es nicht gerade als Deckungsgleichheit schlechthin erfah­
ren? Der Autor von Das Sichtbare und das Unsichtbare hätte die 
Möglichkeit einer solcher Erfahrung bemerken müssen. Direkt im 
Anschluß an die oben schon zitierte Stelle schreibt er:

133

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich: er [der Leib] berührt sich, sieht sich. Und dadurch ist er imstande, 
etwas zu berühren oder zu sehen, das heißt für die Dinge offen zu sein, an 
denen (Malebranche) er seine eigenen Modifikationen abliest (weil wir keine 
Vorstellung von der Seele haben, weil die Seele ein unvorstellbares Sein ist, 
ein Sein, das wir sind und das wir nicht sehen), das Sich-berühren, Sich- 

27sehen, 'Erkennen durch Gefühl'.

Wenn der sich Bewegende nicht als solcher unsichtbar ist, ist er viel­
leicht doch nicht direkt auf dem Grund des "Erkennens durch Gefühl" 
fühlbar? Hier gibt es eine Möglichkeit, die Merleau-Ponty nicht sieht.

5. Reflexion, Stimme und Zeichen/Sprache

Wir haben keine Vorstellung von der Seele, und die Seele ist nur 
durch das Gefühl erfahrbar. Das ist die These von Malebranche. Für 
ihn bedeutet das Erkennen durch das Gefühl keine Erkenntnis im 
strengen Sinne. Da wir nur durch die Vorstellung erkennen, hält er 
das auf dem Gefühl basierende Erkennen des Selbst im Vergleich zur 
Erkenntnis durch die Vorstellung für diffus und unvollkommen. Diese 
negative erkenntnistheoretische Einschätzung setzt sich, wie wir 
schon gesehen haben, bei Merleau-Ponty fort. Andererseits aber 
schreiben J. A. Lelarge de Lignac und Maine de Biran dem Gefühl 
einen noch positiveren Sinn in bezug auf das Erkennen zu. Biran 
übernimmt den Begriff des "intimen Sinns" von Lignac und führt ihn 
weiter. Das Gefühl gilt nun nicht mehr als unbestimmt und man­
gelhaft, also als minderwertig. Es bildet vielmehr erst die Basis der 
Erkenntnis durch die Vorstellung und begründet sie sogar. Bei Michel 
Henry ist dies nachzulesen, denn er entwickelt die Ontologie von 
Maine de Biran anhand des Begriffs der Immanenz als Grund der 
Transzendenz. Über den Begriff der Immanenz und die daraus ent­
wickelte Ontologie von M. Henry28 hat R. Kühn bereits eine umfas­
sende und vollgenügende Forschung veröffentlicht.29 So gehen wir 
hier nicht darauf ein und beschränken uns stattdessen auf die Bezie­
hung zwischen cogito, Reflexion und Stimme (Zeichen), wie Biran sie 
erfaßt. Dabei berufen wir uns als Anlaß und Voraussetzung der Dis­
kussion darauf, wie Henry die Ontologie Birans mit Hilfe des Imma­
nenz-Begriffs deutet. Wir möchten auf diese Weise analysieren, wel- 

134

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ehe Konsequenzen wir daraus bezüglich des cogito-Problems bezie­
hungsweise seines Sinns und Ausdrucks ziehen können.

Bei M. Henry und Maine de Biran ist das Selbst der Bewegung im 
nicht-sprachlichen Sinne, das heißt das Selbst des Sich-bewegens 
direkt durch das Gefühl zu erfassen. Werden wir hier nicht wiederum 
gezwungen, das cogito als ein reines Denken zu akzeptieren, das 
schon vor und unabhängig von der Sprache existierte? Auch Biran 
gibt wie Descartes anscheinend die Existenz des Ich zu, das als ein 
reiner Sinn selbständig vor der Sprache existiere. Das Tier hat keine 
Sprache, aber nicht deshalb nach Biran, weil es kein Vermögen des 
Abstrahierens hat, sondern weil es nichts zu abstrahieren und zu un­
terscheiden hat:
Der erste Gebrauch des konventionellen Zeichens setzt wesentlich den 
grundlegenden Sachverhalt des Bewußtseins, das heißt die unmittelbare Ap­
perzeption des Subjekts der Anstrengung als vom Gegensatz unterschieden 
voraus, der ihr widersteht. Sobald diese Unterscheidung entstanden ist, gibt es 
den Grund für den Gebrauch des ersten intellektuellen Zeichens 'Sein', das 
das Verb und der Logos par excellence ist.30

Die gewollte Anstrengung als Verwirklichung unserer Willenskraft 
wird ausnahmslos von deren unmittelbarer Apperzeption begleitet, 
und in dieser Apperzeption wird uns die Erfahrung des Willensakts 
direkt als ein Gefühl der Anstrengung gegeben. Für Biran liegt in der 
unmittelbaren Apperzeption der Wirksamkeit des Willensakts das 
Wesentliche dessen, was Descartes mit dem cogito gemeint hat. Biran 
setzt die unmittelbare Apperzeption der Anstrengung als Bedingung 
für die Entstehung der Sprache voraus. Können wir daraus den Schluß 
ziehen, daß das cogito schon vor der Sprache und frei von der Sprache 
existiere? Dies ist nicht so einfach zu sagen, denn bei Biran handelt es 
sich um die Reflexion bezüglich der Entstehung des Zeichens/der 
Sprache, während das cogito und die Reflexion untrennbar ineinander 
verwoben sind. Was bedeutet für Biran das Zeichen/die Sprache? Für 
ihn bedeutet das Zeichen den uns verfügbaren, sinnlichen Gegenstand. 
Seine Eigenschaft, das heißt, wie es wiederholt zu gebrauchen ist, 
stammt aus dem Faktum, daß das Zeichen unserem Willensakt unter­
liegt, und wir es vielmal und zu jeder Zeit gebrauchen können, so wie 
wir es wollen. Allerdings bedeutet dies nicht, daß das Zeichen für sich 
wiederholbar sei. Unser Wille, unsere Kinästhese des sich selber Be­

135

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wegens begründet die Wiederholbarkeit des Zeichens und damit auch 
seine Existenz. Das Zeichen gehört seinem Wesen nach zum Willen. 
Es ist in sich schon der versinnlichte Willensakt. Und in diesem Sinne 
ist das erste und eigentlichste Zeichen jene Sprache, die sich als 
Stimme verwirklicht und die wir als Sprache hören.

Warum steht die Sprache als Stimme an privilegierter Stelle unter 
allen Zeichen? Aus dem Grunde, weil in der Stimme/Sprache der 
Wille am besten versinnlicht wird. Weil im Bereich der Wahmeh- 
mungsempfindungen wie Sehsinn oder Tastsinn der Wille über die 
eigene Stimme am leichtesten verfügen kann. Da das Zeichen vor 
allem eigentlich der verfügbare sinnliche Gegenstand sein soll, erfüllt 
die eigene Stimme diese Bedingung am besten. Warum unterliegt die 
eigene Stimme dem eigenen Willen am meisten vor allen anderen 
Wahmehmungsempfindungen? Wie ist es zum Beispiel mit dem Seh­
sinn? Der Gegenstand des Sehens wird uns nicht von außen und un­
abhängig von unserem Verhalten vorgegeben. Wir akzeptieren ihn 
nicht passiv. Der Gegenstand wird erst durch die aktive Bewegung 
unseres Blicks konstituiert, wenn wir ihn sehen wollen. Der Sehge­
genstand ist in diesem Sinne ein Produkt unserer aktiven, intentiona­
len Leistung des Sehens und deswegen ganz und gar von unserem 
Willen abhängig. Gleichwohl hat seine Abhängigkeit vom Willen eine 
Grenze. Denn der Sehgegenstand kann sich zwar ohne die Bewegung 
des Blicks unmöglich konstituieren, aber wir können nicht nur durch 
diese allein sehen, was wir wollen. Nicht anders ist es auch beim 
Tastsinn. Durch den aktiven Tastsinn, der für Biran voll Bedeutung 
ist, oder noch genauer gesagt, durch die nackte Bewegung des Zu­
sammenstoßes ohne jede Tastempfindung tritt der Ursprung der sub­
stanziellen Masse, die die Außenwelt konstituiert, als Widerstand- 
als die Kraft zu widerstehen - dieser Bewegung entgegen. Kurz ge­
sagt, die ursprüngliche Erfahrung der Außenwelt wird uns durch den 
Widerstand gegeben, der uns in der Bewegung begegnet. Dies be­
hauptet Biran bezüglich der Erfahrung der Außenwelt. Wenn der 
Tastsinn auch auf die aktive Bewegung unserer Willenskraft reduziert 
und die substanzielle Welt erst als Widerstandskraft dagegen vorge­
geben wird, ist es für Biran doch unmöglich, daß die Anstrengung der 
gewollten Kraft selber die Kraft des Widerstandes gegen sich selbst 
erzeugt und sich selbst entgegensteht.

136

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Stimme, die eigene Stimme, wird hingegen, anders als beim 
Gegenstand des Sehens oder Berührens, nach meinem eigenen Willen 
frei produziert. Ich kann mir einbilden, was ich sehen will, aber ich 
kann es nicht produzieren. Ich kann nicht willentlich produzieren, was 
ich berühren will. Bei diesen Wahrnehmungen kann durch den akti­
ven und intentionalen Akt des Konstituierens nur die Form des Ge­
genstand produziert werden, aber niemals dessen Materie. Ich kann 
hingegen den Gegenstand des Hörens, den Ton samt seiner Materie 
frei produzieren. Die Abhängigkeit des Wahmehmungsgegenstandes 
von den äußeren Bedingungen ist im Fall der eigenen Stimme im 
Vergleich zu den anderen Gegenständen sehr gering, und man kann 
sagen, sie spielt hier fast keine Rolle. Anders gesprochen können wir 
über die eigene Stimme unvergleichbar willkürlich verfügen. Hier 
liegt der Grund für die Beurteilung von Biran, daß die eigene Stimme 
vor den anderen sinnlichen Gegenständen für das Zeichen am geeig­
netsten ist. Biran hält die Stimme für tief verbunden mit der hohen 
intellektuellen Aktivität unseres Reflexionsvermögens. Er definiert 
den Akt der Reflexion folgenderweise:

Einer gewollten Anstrengung bewußt zu sein, und zwar in irgendeinem Mo­
dus, der das partielle oder totale Resultat der Anstrengung ist, und in dem 
gefühlten Effekt die Ursache (das Ich) zu finden, das ist der erste Akt der 
Reflexion.31

Ganz genau so wie bei der husserlschen phänomenologischen Reduk­
tion das Ich als Einheit der die Welt konstituierenden Intentionalitäten 
oder als Pol beschrieben wird, worauf diese sich zusammenziehen, so 
stellt sich das Ich bei der biranschen Reflexion als aktive Willenskraft 
dar. Bei der Reflexion Birans gilt die Welt als ein Resultat der durch 
den Willen verursachten Aktivität, während sie hingegen gemäß der 
phänomenologischen Reflexionsmethode durch die Intentionalität des 
Bewußtseins konstituiert wird. Es ist kennzeichnend für die biransche 
Reflexion, daß sich das Ich als Ursache eines bestimmten Resultats, 
also als eine Kraft, die dieses Resultat hervorbringt, erfaßt. Man kann 
wohl sagen, hier wird die Intentionalität oder Konstitutivität des Be­
wußtseins bei der Phänomenologie letzten Endes bis auf eine Kraft, 
Bewegung, bis auf die Kinästhese hin reduziert. Biran findet die ele­
mentare Form unseres Reflexionsvermögens einfach darin, daß wir 

137

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns selber sprechen hören können, während die Phänomenologie ei­
gens die Reduktion zur Durchführung der Reflexion braucht. Das 
Hören ist mit der Fähigkeit, etwas auszusprechen, verbunden, und wir 
sind auf solche Weise von Natur aus damit versehen, so daß wir das 
aktive Ich als Ursache, unterschieden von dessen Resultat, als solches 
erfassen können. In diesem Sinne zeigt sich der Reflexionsakt am 
ursprünglichsten und am deutlichsten im Sich-selbst-Hören, im Sich- 
sprechen-Hören.

Wir erfahren unsere eigene Aktivität meistens gleichzeitig mit de­
ren Resultat, so daß wir diese beiden nicht immer ausreichend von­
einander trennen und unterscheiden. Das Berühren (der Tastsinn) ist, 
zum Beispiel, ohne die Bewegung der Hand unmöglich. Dennoch ist 
letztere uns nur selten bewußt, da wir während des Berührens aus­
schließlich auf den Gegenstand achten, und nicht auf die eigene Hand. 
Davon zeugt auch die Philosophiegeschichte, worin die Wahrneh­
mung beziehungsweise der Sinn in allgemeinen als eine passive, ein­
seitige Erfahrung behandelt worden ist, die jeder Aktivität von unse­
rer Seite entbehrt. Wir denken so gewöhnlich nicht nur in bezug auf 
die Wahrnehmung oder den Sinn, sondern selbst in bezug auf die 
aktivste, gewollte Bewegung des Leibes. Sur l'origine de l'idee de 
force, d'apres M. Engel von Biran, worin Humes Anmerkung behan­
delt wird, zeigt uns, wie Engel behauptet, daß der Muskelsinn als ein 
spezielles Organ für die Erfahrung der Kraft zuständig ist und - so 
wie die Farbe durch den Sehsinn gegeben wird - der Widerstand der 
Substanz durch diesen Muskelsinn als Kraft erfahren wird. Unsere 
Erfahrung der Farbe entstamme dem Impuls des Gegenstandes und 
unsere Erfahrung der Kraft entstamme seinem Widerstand, der seiner­
seits eine Impression in unserem Muskelsinn hinterläßt.32 Man vergißt 
hier aber vollkommen, daß es zuerst die Bewegung meines Willens 
gibt und erst danach auch der Gegenstand als ein Widerstand mir 
gegenüber gegeben wird. Wie Biran schon mit Recht bemerkt hat, soll 
man den Ursprung der Idee von Kraft niemals im Eindruck suchen, 
der durch den Widerstand des Gegenstandes in meinem Muskelsinn 
verursacht wird, sondern im Gegenteil vielmehr in der Bewegung 
meines Willens, die solchen Widerstand erst verursacht. In Wirklich­
keit aber geschieht es umgekehrt selbst im Fall der aktivsten, gewoll­
ten Bewegung, weil die Hand zum Beispiel beim Tastsinn die aktive 

138

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewegung selber verursacht und andererseits auch deren Resultat 
selbst erhält.

In diesem Punkt, meint Biran, gibt es beim Hören keine Gefahr, die 
Ursache und deren Resultat miteinander zu verwechseln. Denn es 
hängt zwar mit dem Sprachorgan zusammen, aber der Sprechende und 
der ihn Hörende sind dabei von Anfang an klar getrennt. Wenn zwei 
verschiedene Vorgänge nacheinander geschehen, ist es in der Tat 
allerdings unmöglich, zwischen diesen beiden eine notwendige Kau­
salität zu finden. Das zeigt schon Hume. Wenn man seine eigene 
Stimme hört, sind dabei der Sprech- und Hörakt zweierlei und doch 
auch zugleich notwendigerweise miteinander verbunden. Biran erklärt 
diese Verbindung, indem er sagt, daß der Ton von außen nachgeahmt 
und verdoppelt sei.33 Einen Ton hören heißt den Ton wie einen Wi­
derhall reflektierend sagen. Es bedeutet, den Ton innerlich zu wieder­
holen. Der innerlich nachgeahmte Ton wird ohne jede weitere äußere 
Vermittelung direkt innerlich gehört: "Der Widerhall von einer äuße­
ren Impression hat eine von den äußeren Dingen unabhängige Akti­
vität."34 Biran erklärt auf diese Weise die Notwendigkeit der Verbin­
dung mit der Unmittelbarkeit, mit der der innerlich wiederholte Ton 
direkt gehört wird. Aber bedeutet das innerliche Hören wirklich das 
innerlich wiederholende Sagen? Dann könnte man letztlich nie das 
Problem lösen. Wir müssen noch weiter überlegen, was es bedeutet, 
daß der innerlich wiederholte Ton direkt gehört wird.

In der Stimme nimmt der Willensakt als wirksame Kraft Gestalt an. 
Wenn das Hören das innerliche Wiederholen des Gehörten ist, dann 
wiederholt sich beim Hören auch die Aktivität der Kraft. Wenn man 
die eigene Stimme hört, dann wiederholt sich daher die Bewegung 
fast gleichzeitig: zuerst akustisch (sprechen), und dann innerlich (hö­
ren). Einer Bewegung folgt hier sogleich eine andere, wie eine Re­
flexbewegung. In diesem direkten Nacheinander zeigt sich für Biran 
eine bestimmte Beziehung des Sprechaktes zu dessen Nachahmung 
und Wiederholung. Sie soll der Definition der Reflexion bei Biran 
entsprechen. Anders gesagt erschöpft sich die Beziehung zwischen 
den beiden Bewegungen (Aussprechen und Nachahmen/Wiederholen) 
nicht in der Beziehung zwischen dem Originären und dem Nachge­
ahmten. Zwischen ihnen ist auch die Beziehung zwischen der Ursache 
der Kraft und ihrer Wirkung zu erkennen. Aber wie kommt man da­

139

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rauf, in dem anscheinend lediglichen Nacheinander der zwei Bewe­
gungen eine notwendige Kausalität von beiden zu sehen, obwohl die 
eine doch auch die Nachahmung der anderen ist? Bezüglich der Kau­
salität behauptet Biran, Hume und Kant zum Trotz, daß wir beim 
Willensakt am klarsten erfahren, wie notwendig sich die Ursache und 
das Resultat aufeinander beziehen. Nach Biran erfahren wir auch 
durch das Gefühl der Anstrengung, das selber ein Modus der Apper­
zeption unseres Willensaktes ist, die Anstrengung und ihr Resultat als 
solche, die wie Ursache und ihr Resultat in notwendiger Beziehung 
zueinander stehen. Indem wir dies auf den Reflexionsbegriff an wen­
den, kommen wir dazu, daß es auch beim Hören der eigenen Stimme 
zwischen dem Sprechakt und dessen innerlicher Wiederholung (Hö­
ren) eine notwendige, kausale Beziehung gibt, da die eine eine An­
strengung und die andere ihr Ergebnis ist. Gehen wir darauf noch 
genauer ein.

Die Kausalität, die wir beim Hören der eigenen Stimme finden, 
zeigt zwar das Muster für die Reflexion auf, aber sie kann nicht erst 
durch einen Akt, nämlich durch das Hören in den Bereich meiner 
Erfahrung eintreten. Davon zeugt, daß Biran sich noch eine andere 
Reflexion vorstellt, die er von der auf der Stimme basierten sorgfältig 
unterscheidet:
Durch einen ersten Akt der Reflexion lernt das Subjekt der Anstrengung sich 
selbst als solches zu apperzipieren, das von der fremden, widerstehenden 
Bedingung unterschieden beziehungsweise getrennt ist. Durch den gleichen, 
aber noch intimeren Akt der Reflexion unterscheidet der Sich-Bewegende, 
der die Töne artikuliert und damit ausspricht, die Anstrengung des Sprechak­
tes von den Impressionen, die ihr Resultat sind. Ohne diese Unterscheidung 
gibt es kein Zeichen, das aus dem Willen entstammte. Mit der Entstehung der 
Unterscheidung werden die Zeichen zugleich eingerichtet.35

Man findet den ersten Reflexionsakt darin, daß das Subjekt als ein 
Subjekt der Anstrengung gerade in der Unterscheidung apperzipiert 
wird, die zwischen dem Selbst und dem Widerstand, der seiner An­
strengung entgegensteht, eine Grenze markiert. Dies bedeutet: Zwi­
schen der gewollten Anstrengung und der Welt, die ihr als Grenze 
gegenübersteht und gegen sie Widerstand leistet, gibt es von Anfang 
an eine notwendige, unvermeidliche Beziehung: eine Kausalität. Und 
diese Kausalität bildet den Grund für die Reflexion. Mit anderen 

140

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Worten sind das Subjekt des Willens/der Kraft und die Welt, die sei­
ner Anstrengung entgegentritt und erst so selber entsteht, miteinander 
so tiefgreifend abhängig verbunden, daß das eine ohne das andere 
unmöglich existieren könnte. Diese Abhängigkeit der beiden vonein­
ander begründet erst den biranschen Reflexionsbegriff. Wie sollen wir 
dann den anscheinend parallelen Zusammenhang zwischen der Refle­
xion der nackten Kraft, die durch die Anstrengung und den Wider­
stand dagegen hervorgerufen wird, und der noch intimeren, verfei- 
nerteren Reflexion, die auf der Stimme basiert, deuten? Biran sagt:
Ohne die innerliche Apperzeption des Aktes oder der gewollten Anstrengung 
gäbe es kein konventionelles Zeichen. Und ohne das konventionelle Zeichen 
wiederum gäbe es keine Reflexion im wirklichen Sinne, weder klare Idee 
noch Begriff von unseren intellektuellen Akten beziehungsweise deren Re­
sultaten.

Ohne das konventionelle Zeichen wäre echte Reflexion unmöglich, 
auch ”die Begriffe einer vom Resultat getrennten Ursache, einer Sub­
stanz, die von seinem Modus getrennt ist”, und sogar auch ”die Idee 
eines von seinen eigenen Attributen getrennten Subjekts (des Ichs)”:37 
Die Grundlage all dieser Begriffe [Ursache, Resultat, Subjekt Attribut und so 
weiter] besteht gerade in uns selbst, und zwar unabhängig von allen konven­
tionellen Zeichen. [Aber, fugt Biran hinzu]: Es gibt eine wesentliche Diffe­
renz zwischen dem unklaren Wahmehmen und Empfinden der verschiedenen 
Modi, die sich im Konkreten zufällig versammeln, und der klaren Apperzep­
tion der getrennten beziehungsweise abstrahierten Modi. Nun, diese Unter­
scheidung der abstrahierten Modi kann nicht ohne den Gebrauch der Zeichen 
der Sprache geschehen. [Sowie]: Obwohl das Individuum innerlich fühlt be­
ziehungsweise apperzipiert, daß es existiert, und dieses intime Bewußtsein, 
wie wir schon gesehen haben, ganz und gar auf der ersten Entwicklung der 
Anstrengung basiert, ändert es nichts daran, daß es dennoch einen klaren 
Begriff oder eine klare Idee von seiner Existenz hat, insofern es dieses ur­
sprüngliche Urteil auf eine feste Weise an die beständigen Zeichen wie 'Ich' 
oder 'ich existiere' knüpfen kann. [Dasselbe gilt von den Begriffen "Wider­
stand", "Substanz" und "Ursache"]: Wenn ich sie durch die Zeichen nicht 
ausdrücken könnte, würde sich keiner von den anderen unterscheiden, sie 

38blieben ineinander verwoben in ihrer ursprünglichen, wesentlichen Form.

Wir können den Zusammenhang zwischen dem cogito, der Reflexion 
und der Sprache bei Biran daher folgenderweise zusammenfassen: 
Zuerst besteht das Wesentliche des cogito in der Apperzeption der 

141

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewollten Anstrengung, und diese bietet den Grund für die Idee des 
cogito. Die gewollte Anstrengung ist andererseits zwar ohne ihren 
Gegensatz, das heißt ohne den Widerstand gegen sie unmöglich. Aber 
ihre notwendige Korrelation bestätigt letzten Endes die Notwendig­
keit der Kausalität. Anders gesagt ist die Kausalität aus keinem ande­
ren Grund notwendig, als daß die gewollte Anstrengung und der Wi­
derstand gegen sie untrennbar voneinander abhängig sind. Bei Biran 
ist nun der Reflexionsbegriff, wie schon gesehen wurde, nach dem 
Modell der Kausalität entworfen. Daraus ist zu erschließen, daß so­
wohl das cogito als auch die Reflexion darüber ihren Keim schon im 
"grundlegenden Sachverhalt" hat, der - allen Begriffen und Vorstel­
lungen voran - im Gefühlt-werden der Anstrengung apperzipiert wird. 
Indem der Keim der Reflexion mit Hilfe der Stimme/der Zeichen 
wächst, entwickelt sich auch der Keim des cogito. Und das cogito und 
die Zeichen, die seine Entwicklung unterstützen, sind als eine vari­
ierte Beziehung zwischen der ursprünglich gewollten Anstrengung 
und deren notwendig entstandenem Korrelat "Widerstand" zu ver­
stehen. Das Wesen der Zeichen besteht darin, die Kausalität zwischen 
den beiden zu verfeinern und daraus die Stimme als das Resultat, 
dessen Ursache einzig und allein das Ich ist, hervorzubringen. Diese 
Beziehung entfaltet sich in einer speziellen Form, nämlich so wie man 
seine eigene Stimme hört, weiter, so daß das noch unentwickelte, 
unartikulierte cogito, das von Anfang an unserem Dasein innewohnt, 
sich mit der Reflexivität zu entwickeln und zu artikulieren beginnt, so 
daß damit am Ende auch die Vorstellungsfähigkeit und der Vorstel­
lungsakt entstehen.

Zum Schluß ist noch die enge Verwandtschaft zwischen dem biran- 
schen Reflexionsbegriff und der abstrakten Malerei von Kandinsky zu 
erwähnen. Nach M. Henry39 hat er nicht darauf abgezielt, die äußerli­
che Wahmehmungswelt und die Gegenstände, woraus diese besteht, 
bis zu einfachen, sichtbaren Elementen auszulegen, um daraus die 
Welt und ihre Gegenstände malerisch von neuem zu rekonstruieren. 
Wenn die abstrakte Malerei so einfach wäre, dann bliebe ihr Inhalt 
und Sinn durchaus innerhalb der gegenständlichen Wahmehmungs­
welt und sie selbst wäre, gemäß der aristotelischen Tradition, der 
Mimesis der Natur zugeordnet. Aber es verhält sich in Wirklichkeit 
nicht so. Die Kunst ist für Kandinsky nichts anderes als der Versuch, 

142

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der äußeren, gegenständlichen Welt zum immanenten, verborge­
nen Leben zurückzukehren. Das Leben ist eine Kraft, und seine Exi­
stenz als Kraft zeigt sich im Gefühl. Das Gefühl zeugt von der Exi­
stenz der Kraft schlechthin. Die Reflexion ist für Biran der Weg, dem 
Bann der transzendenten Vorstellungswelt zu entkommen und das 
echte Selbst als Kraft/Ursache zu apperzipieren. Ebenso führt die 
Abstraktion Kandinsky weg von der Außenheit der gegenständlichen 
Wahmehmungswelt zurück zum Leben, zur Immanenz, zum Gefühl 
als Wirklichkeit des Lebens.

Um die Apperzeption des Selbst durchzusetzen, sich selbst im Re­
flexionsakt als Kraft aufzufassen und sogar zu entfalten und zu ent­
wickeln, braucht Biran die Hilfe der Stimme, der akustischen Zeichen 
als einer sinnlichen Impression, die dem Willen gehorcht. Und 
Kandinsky mußte durch die abstrakte Malerei, die das immanente 
Leben zum Thema hat, ihre Ausdrucksmittel wie Farben, Linien und 
Formen schließlich auch von der Gegenständlichkeit der Wahrneh­
mung loslösen und "abstrahieren", damit sie der Notwendigkeit des 
Lebens, das heißt des Gefühls folgen. Um es anders zu sagen, ist das, 
was wir unter Farben verstehen, nicht mehr das Rot des Teppichs oder 
das Blau des Meeres, sondern schlechterdings das Rot selbst und das 
Blau selbst. Und Form und Linie sind entsprechend auch nicht mehr 
das, was die Form des Tisches oder den Umriß des Baumes bezeich­
net, sondern sie sollen zur Form, zur Linie für niemanden, zu nichts 
als zu sich selbst zurückkehren. Die Farbe, die Form und die Linie 
hören damit auf, sich dem Wahmehmungsgegenstand der äußeren 
Welt unterzuordnen und sich dadurch zu beschränken, so daß das 
Leben, das Gefühl sie nach Belieben als eigene Zeichen gebrauchen 
kann. Die Abstraktion des Ausdrucks bei Kandinsky beabsichtigt, sich 
die Zeichen, die dem Maler zur Verfügung stehen, zu eigen zu ma­
chen, um die Reflexion noch bewußter im Malen zu vollziehen.

Die Beziehung zwischen dem Inhalt/Sinn und der abstrakten Form 
(Farbe und Linie) bei der abstrakten Malerei, nämlich zwischen der 
inneren Entwicklung des Lebens und seinem Ausdrucksmittel, läßt 
umgekehrt die dynamische Beziehung zwischen der biranschen Re­
flexion und der Stimme/Zeichen hervortreten. Der Biranismus erfaßt 
die Reflexion als etwas, das - unterstützt durch die Stimme/Zeichen - 
das schon im Gefühl der Anstrengung gegebene Ich begrifflich fixiert 

143

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und klar macht. Das allerdings bedeutet nicht, daß das Ich schon kon­
fus existierte und die Reflexion ihm ein Etikett des Zeichens gäbe und 
es so von allem anderen unterschiede, um es abzugrenzen. Die Refle­
xion ist ein freier Akt, und besteht darin, über die Stimme/Zeichen zu 
verfügen. Durch diesen freien Akt erst kann sich das Ich noch freier 
von allen Bedingungen entfalten, und seine Kraft noch stärker apper- 
zipiert werden. Die abstrakte Form, Farbe und Linie, drücken zwar 
das immanente Leben aus, aber es bedeutet nicht, daß das durch die 
abstrakte Malerei ausgedrückte Leben schon unabhängig vom Aus­
druck und vor dem Ausdruck für sich existierte. Wenn dies so wäre, 
dann bliebe die abstrakte Malerei einfach nur die Nachahmung des 
Lebens. Kandinskys Theorie unterscheidet sich von der traditionellen 
Kunsttheorie nicht dadurch, daß sie statt der Nachahmung der Natur 
jene des Lebens behauptete. Sowohl die abstrakte als auch die figura­
tive Malerei, überhaupt jede Kunst, ist keine Nachahmung, sondern 
Schöpfung, eine Schöpfung neuen Lebens. Es ist die Schöpfung, die 
aus dem Bedürfnis des Lebens stammt, noch schönere Töne zu hören, 
noch Schöneres zu sehen, noch mehr und noch tiefer zu fühlen, als es 
uns die Natur erlaubt. Die abstrakte Malerei bezeugt, daß die Kunst, 
die Malerei, gerade deshalb existiert, um dieses Bedürfnis zu erfüllen 
und zu verwirklichen. Auch die Reflexion zielt darauf ab, durch die 
freie Entwicklung des Zeichens eine noch tiefere Apperzeption zu 
verwirklichen und damit ein noch fruchtbareres Leben zu genießen. 
Die Reflexion entspricht einer steten Entwicklung zu tieferem Leben 
hin, und nur in dem Wie der Reflexion unterscheiden sich Kunst und 
Philosophie voneinander.

Anmerkungen

1 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin: W. de Gruyter 
1966,212.
2

Ebenda 222.
Vgl. Y. Yamagata, Koe to ikiikitosita Chikara [Die Stimme und die lebendige 

Kraft], in: Genshogaku Nenpo [Jahrbuch der Phänomenologie] 10, 1955.
Phänomenologie der Wahrnehmung, 232.

5 Ebenda 456 f.
6 Ebenda 457 f.
7 Ebenda 458.

144

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ebenda 459 f. 
o

Ebenda 462 f.
10 Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Fink 1986, 222 und 231 f.
11 Ebenda 228.
12 Ebenda 175-179.
13 Ebenda 177 und 328.
14 Ebenda 184 und 316.
15 Ebenda 191.
16 Ebenda 193 f.
17 Ebenda 194.
18 Ebenda.
IQ Ebenda 341.
20 Ebenda 315.
21 Ebenda 314.
27 Ebenda 315.
23 Ebenda 332 und 336.
24 Ebenda 320 f.
25 Ebenda 321.
26 Ebenda 314.
27 Ebenda.
28 Vgl. Philosophie et phenomdologie du corps. Essai sur l’ontologie biranienne, 
Paris: PUF 1965 (Neuaufllage 1988).

Vgl. Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebensphänomenologie absolu­
ter Subjektivität als Affektivität, Freiburg/München: Alber 1992.

Maine de Biran, Essai sur les fondements de la Psychologie et sur ses rapports 
avec l’etude de la nature (Oeuvres completes VIII-IX), Genf/Paris: Slatkine 1982, 
490.
31 Ebenda 487.
32 Vgl. Maine, de Biran, Demiere Philosophie: Existence et anthropologie (Oeuvres 
X/2), Paris: Vrin 1993, 53.

Vgl. Essai sur les fondements de la Psychologie, 480.
34 Ebenda.
35 Ebenda 487.
36 Ebenda 492.
37 Ebenda 493.
38 Ebenda.
39 Vgl. Voir l'invisible, sur Kandinsky, Paris: Bourin 1988.

145

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

