Sprache, Stimme und Kinésthese

YORIHIRO YAMAGATA (OSAKA)

1. Die Sprache hat einen Sinn

Merleau-Ponty erhebt sowohl gegeniiber der empiristischen als auch
gegeniiber der intellektualistischen Theorie der Sprache einen Ein-
wand. Dabei lautet sein einziges Argument: Die Sprache hat einen
Sinn. So wie die musikalische Bedeutung einer Sonate nicht loszuls-
sen ist von den sie tragenden Tonen, so kann unser Denken auBerhalb
der Sprache weder entstehen noch existieren. Anders als bei der Mu-
sik tduschen wir uns dennoch ganz leicht darin, als ob der Gedanke,
oder eigentlich die Bedeutung, unabhéngig von den Worten existierte.
Das riihrt daher, daB die aus dem "urspriinglichen Sprechen"" hervor-
gebrachte Bedeutung der Worte auch nach dem Sprechakt immer
noch existiert, und wir weiter dariiber verfiigen konnen.

Die Sprache hat einen Sinn, und der Gedanke wohnt ihr inne, gera-
de wie eine Gebirde von ihrem Sinn untrennbar ist. Wenn ich zum
Beispiel eine zornige Gebirde sehe, muBl ich mich nicht zuerst an
meine eigenen Gefiihle erinnern, die aufkamen, als ich dieselbe Geste
einmal machte, um dann daraus zu vermuten und zu urteilen, was die
gegenwirtige Gebdrde bedeuten soll. Denn der Sinn der Gebérden
erscheint unmittelbar in ihnen selbst. Und so erscheint auch der Sinn
der Worte unmittelbar in ihnen selbst. Das Wort steht mit seinem Sinn
nicht als Zeichen in Beziehung, sondern als Emblem.

In Wahrheit ist die Sprache mithin eine Gebarde. Es ist eine pho-
netische Geste, die sich durch die menschlichen Organe wie Kehle,
Zunge und Mund darstellt. Ihr Sinn hat nach Merleau-Ponty sogar
eine "emotionale Essenz."> Wie man bei Trauer weint, vor Furcht
schreit und singt, weil man fréhlich ist, so hat auch die Sprache ihren
Ursprung in den Gefiihlsausdriicken. Aus der Beziehung der emotio-
nalen Ausdriicke zu ihren Bedeutungen entstand die Beziehung der

125

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache zu ihrem Sinn. Die Geste basiert eigentlich auf der Mimik,
die ich gerade jetzt bei einem anderen Menschen sehe, und die Spra-
che als eine phonetische Geste griindet auf der Stimme, die ich gerade
jetzt von einem anderen Menschen hére. Denn wie wir bei anderer
Gelegenheit schon gezeigt haben,’ ist die Stimme nichts anderes als
mein horbarer Leib. Ich bin als ein Korper nicht nur zu sehen, sondern
auch zu horen. Die Sprache ist daher eine Gebirde, die sich durch die
Stimme im horbaren Leib vollzieht. Dies bleibt zu betonen, aber wir
miissen Merleau-Ponty hier ergénzen. Da die Sprache eine durch die
Stimme hervorgebrachte Gebirde ist und insofern sie ihren Sinn hat,
muB auch ein sprechendes Subjekt existieren.

Mit der Sprache kommt ein neuer Sinn zur Welt. Die Sprache, die
einen neuen Sinn schaffen kann, nennt Merleau-Ponty die urspriingli-
che, die sprechende Sprache, und unterscheidet sie von der gespro-
chenen Sprache, von den Sprachen als den "bereits konstituierten
syntaktischen und Vokabular-Systemen",* die den durch die urspriing-
liche Sprache geschaffenen und erworbenen Sinn mitteilen.

2. Das schweigende cogito und das gesprochene cogito

Gehen wir auf die andere Stelle der Phdanomenologie der Wahrneh-
mung ein, wo iiber das cogito diskutiert wird, um die Beziehung zwi-
schen Wort und Sinn, oder noch allgemeiner: zwischen Sprache und
Gedanken, weiter zu veranschaulichen. Denn der Ausdruck und sein
Sinn stehen beim cogito in einer sehr besonderen und privilegierten
Beziehung zueinander. Der Sinn des cogito ist ndmlich mein Dasein
schlechthin:

Ich lese die Zweite Meditation. Wohl ist die Rede hier von mir, jedoch von
einem Ich in der Idee, das nicht eigentlich das meine ist, wie iibrigens auch
nicht das Descartes', sondern das eines jeden reflektierenden Menschen . . .
und eigentlich miifite die Formulierung dieses cogito lauten: 'Man denkt, man
ist.'. .. Das cogito, zu dem wir beim Lesen Descartes' gelangen, ist mithin ein
gesprochenes, in Worte gesetztes, nach Worten verstandenes cogito, das eben
daher nicht sein Ziel erreicht, da der Teil unserer Existenz, mit dem wir dabei
sind, unser Leben begrifflich zu fixieren und es als unzweifelhaft zu denken,
sich der Fixierung und dem Denken entzieht.’

126

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn das gesprochene cogito nur bedeutet, "man denkt, man ist", wie
kann ich dann durch das Lesen der Meditation den echten Sinn des
cogito, das heifit das "ich denke, ich bin" erreichen, den das gespro-
chene cogito stindig verfehlt? Giet das gesprochene cogito den ech-
ten Sinn von auBen in mich ein? Vor der Begegnung mit ihm hitte ich
also weder gedacht, noch wire ich gewesen? Das hiefle, sagt Merleau-
Ponty, die Hilfte der Wahrheit vergessen. Das gesprochene cogito
kann ein anonymes und allgemeines Denken und Dasein von "man"
wohl begriinden:

Wer denkt, soll sein. [Aber] ich vermochte in ihnen [in den Wortern "cogito"
und "sum"] gar keinen Sinn, nicht einmal einen abgeleiteten und uneigentli-
chen zu finden, ich kénnte den Text Descartes' nicht einmal lesen, wire ich
nicht vor allem Sprechen schon in Berithrung mit meinem eigenen Leben und
meinem eigenen Denken, begegnete nicht das gesprochene cogito je schon in
mir einem stillschweigenden cogito.

Ohne daB zuvor ein stillschweigendes cogito gegeben wire, konnte
ich keineswegs den Sinn des gesprochenen cogito verstehen. Hitte
Descartes nicht zuvor schon eine Sicht beziiglich seines Daseins, hitte
er die Analyse des gesprochenen cogito in den Meditationen niemals
unternommen. Vor dem gesprochenen cogito gibt es schon ein still-
schweigendes cogito. Mit anderen Worten ist der Sinn des Wortes
"cogito" als schweigendes cogito vor dem Wort gegeben.

Miissen wir dann, der Behauptung von Merleau-Ponty zum Trotz,
sagen, die Sprache setze ein reines Denken voraus, das den Sinn kon-
stituiert? Er warnt davor, "aus der Sprache ein BewuBtseinsprodukt zu
machen, nur weil offenbar das BewuBtsein nicht einfach ein Sprach-
produkt ist."” Zwar bestitigt auch die Phinomenologie der Wahrneh-
mung, daB es vor dem als echte These deklarierten gesprochenen co-
gito ein schweigendes cogito, als "Erfahrung meiner selbst durch
mich selbst", gibt. Dieses schweigende cogito ist aber nicht "das theti-
sche BewuBtsein von der Welt und von sich selbst", das das gespro-
chene cogito darstellt. Man kann nicht sagen, da beide cogito in ih-
rem Sinn dasselbe seien und das schweigende cogito ein reiner Ge-
danke und Sinn von "ich denke, ich bin" ist, der bereit wire, erst noch
gesprochen zu werden. Der Unterschied zwischen beiden cogito be-
steht nicht einfach darin, ob es schon gesprochen wurde oder nicht.
Beide sind inhaltlich voneinander grundsitzlich unterschieden und

127

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ganz anders. Das schweigende cogito ist "die Selbstgegenwart bei
sich selbst" sowie "die Existenz selber" und geht jeder Philosophie
voran,. was Merleau-Ponty auch zugesteht, aber zugleich behauptet
er: "Was man fiir das Denken des Denkens hilt, ist ein reines Selbst-
gefiihl, das noch nicht sich selber denkt und erst noch der Enthiillung
bedarf."

Das schweigende cogito als "das schweigende Bewufitsein erfaf3t
sich nur als Ich-denke iiberhaupt vor einer konfusen Welt als 'zu den-
ken". Das schweigende cogito ist ein allgemeines BewuBtsein, das zu
spezifizieren und zu konkretisieren ist. Das heifit, es ist zum gespro-
chenen cogito hin sprachlich zu gestalten. Daraus zieht Merleau-
Ponty den folgenden SchluB} iiber das cogito: "Das schweigende co-
gito ist erst cogito, wenn es sich selbst zum Ausdruck gebracht hat."
Féngt das schweigende cogito dann als "die letzte Subjektivitat" nicht
an, sich selber zu denken, bevor es zum gesprochenen cogito wird?
Merleau-Ponty verneint dies. Ein schweigendes cogito, das sich selbst
nicht kennen wiirde, wire ein Ding, und es wire ihm durchaus un-
moglich, durch das Sprechen nachtraglich BewuBtsein zu werden. Er
will damit sagen, das schweigende cogito habe nur den "verworrenen
Anhalt der urspriinglichen Subjektivitdt an sich selbst und an seiner
Welt",8 und dieser Anhalt sei kein klares thetisches BewuBtsein von
sich selbst wie das gesprochene cogito.

Der sogenannte explizite Sinn des cogito ist mit dem gesprochenen
cogito und durch dieses erst gegeben. Andererseits setzt das gespro-
chene cogito das schweigende voraus. Dabei ist der Sinn des einen
von dem des anderen ganz verschieden. Es ist nicht so, als ob der Sinn
des gesprochenen cogito sich schon vor dem Sprechen im schweigen-
den cogito vorher konstituiert hitte, wie wir die Behauptung Merleau-
Pontys zusammenfassen kénnen. Aber ist das Problem damit erledigt?
Ohne die Sprache kénnte das Denken niemals existieren. Es gibt kein
reines Denken, das vor der Sprache den Sinn konstituiert hétte. Auch
wenn wir dies akzeptierten, existiert dennoch schon vor dem gespro-
chenen cogito das schweigende cogito als ein Sinn, als ein nicht-
sprachlicher Sinn, als "ein Feld" und "eine Erfahrung".’

128

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Der Begriff des Fleisches

In den Arbeitsnotizen vom Januar 1959 iibt Merleau-Ponty an seiner
Phédnomenologie der Wahrnehmung Kritik:

Was ich schweigendes Cogito nenne, ist unméglich. [Oder in den Notizen
vom Februar des selben Jahres]: Naivitdt von Descartes, der das schweigende
Cogito unter dem Cogito des Wesens, der Bedeutungen nicht sieht. Aber auch
Naivitit eines schweigenden Cogito, das sich als Ad4dquation mit dem schwei-
genden BewuBtsein verstiinde, wo doch seine Beschreibung des Schweigens
selber ganz und gar in der Kraft der Sprache beruht.'

Die Phdnomenologie der Wahrnehmung mufl das schweigende cogito
hinter das gesprochene cogito stellen, aber dabei geht sie in Wirklich-
keit vom gesprochenen cogito aus und benétigt das schweigende co-
gito dann immerhin als Voraussetzung fiir das gesprochene cogito.
Insofern ist das schweigende cogito ebenfalls etwas sprachlich Kon-
stituiertes. Zwar gibt es nicht-sprachliche Bedeutungen wie die Welt
der Wahrnehmung. Aber diese Bedeutungen unterscheiden sich we-
sentlich von der Summe der vor-sprachlichen Bedeutungen, auf die
man die sprachlichen Bedeutungen zuriickfiihren kann und die erst
daraus vorstellbar sind. In den Arbeitsnotizen vom Februar 1959 ge-
steht Merleau-Ponty, dal das erste Kapitel im dritten Teil iiber das
cogito in der Phdnomenologie der Wahrnehmung ganz unverbunden
neben dem sechsten im ersten Teil iiber die Rede steht. Er fiigt hinzu:
"Es bleibt das Problem des Uberganges vom Wahrnehmungssinn zum
sprachlichen Sinn, vom Verhalten zur Thematisierung.""' Es handelt
sich hier also darum, was die nicht-sprachlichen Bedeutungen denn
eigentlich sind, die bald "Feld", bald "Erfahrung" genannt werden.
Des weiteren ist zu fragen, in welcher Beziehung die sprachlichen
Bedeutungen zu den nicht-sprachlichen der Wahrnehmung stehen?
Wir gehen nun auf diese Probleme ein, indem wir die Fragen nach
dem Selbst stellen, das dem gesprochenen cogito vorangeht und sei-
nerseits nicht-sprachlich bleibt.

Die Phdnomenologie der Wahrnehmung stellt sich einen Leib vor,
der die Welt versteht und sie grundsitzlich entwirft. Der Leib soll
nicht einfach ein objektiver Korper, sondern ein phinomenaler Leib
sein, der uns erst die Welt und Gegenstinde gibt. In dem Werk Das
Sichtbare und das Unsichtbare hingegen ist der Leib nicht mehr ein-

129

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seitig ein phanomenaler, sondern er stellt sich uns als phdnomenaler
und objektiver Leib zugleich dar. Der Leib sei als "Fleisch" ein Se-
hendes und auch selber ein Sichtbares. Diese Behauptung griindet auf
unserer alltdglichen Erfahrung des Beriihrens. Ich beriihre mich selbst
und werde meinerseits auch selber beriihrt. Nicht anders verhilt es
sich beim Sehen. Denn das Sehen ist "ein Tasten mit dem Blick" und
gehort in diesem Sinn auch zum Beriihren.'? Sogar der Sehende ist
immer schon ein Beriihrbarer und umgekehrt, der Berithrende auch
ein Sichtbarer. Was diese Reversibilitdt beziehungsweise das Uber-
greifen oder die Ubertragung zwischen dem Sehenden und dem
Sichtbaren, dem Beriihrenden und dem Beriihrten, oder auch zwi-
schen dem Beriihren und dem Sehen erméglicht, sei "ein Element des
Seins", das Merleau-Ponty "Fleisch" nennt. Das Fleisch ist als "Ele-
ment des Seins" nicht lediglich ein leiblicher Bestandteil. Auch die
Welt besteht aus Fleisch, solange sie selbst jedenfalls sichtbar und
wahrnehmbar ist."*

Die Wahrnehmungswelt ist aus Fleisch gemacht. Ihre Bestandteile
sind Fleisch. Die nicht-sprachlichen Bedeutungen sollen infolgedes-
sen auch aus dem Fleisch entstanden sein. Wie erklart der Begriff des
Fleisches dann den Sinn des Schweigens, die nicht-sprachlichen Be-
deutungen, die uns besonders interessieren und die durch das Spre-
chen zum cogito werden?

4. Die niemals verwirklichte Reversibilitdit
und das Fleisch als Selbst

Wenn das Fleisch die Simultaneitit und Aquivalenz des Sehenden
und des Sichtbaren bedeutet, und wenn sich vor allem die Existenz
des Fleisches auch in der Tat dadurch bestitigt, da} der Leib sich
selbst sieht und beriihrt,"> dann miissen wir das Fleisch fiir das Zeug-
nis der Reflexivitit des Leibes halten. Die Reflexivitit beziehungs-
weise das Selbst soll darin bestehen, dal der Sehende nirgendwo an-
ders als im gesehenen Sich selbst sein Selbst erkennt. Wir sind nun so
weit gekommen, dafl wir im Begriff sind, das oben Erwihnte iiber die
Reversibilitit des Fleisches langsam zu korrigieren:

Eingangs hatten wir summarisch von einer Reversibilitit des Sehenden und
des Sichtbaren, des Beriithrenden und des Beriihrten gesprochen. Nun miissen

130

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wir betonen, daf es sich um eine immerzu bevorstehende und niemals tat-
sichlich verwirklichte Reversibilitit handelt. Meine linke Hand ist immer
nahe daran, meine rechte Hand zu beriihren, die gerade dabei ist, die Dinge zu
beriihren, aber es kommt niemals zu einer Koinzidenz.'®

Aber wenn sich der Sehende und das Sichtbare in Wirklichkeit nie-
mals miteinander deckten, wiirde die Reflexivitit auf der Ebene des
Leibes und der Wahrnehmung unmdéglich, und das Selbst verwirk-
lichte sich dann auch nie selbst da. DaB} es in den nicht-sprachlichen
Bedeutungen das Selbst, den Keim des cogito, nicht gibt, wiirde be-
deuten, daB es folglich kein cogito in jedem Sinn, kein Ich, weder ein
gesprochenes noch sprechendes cogito gibt.

"Dieses unablédssige Ausweichen, dieses Unvermégen, zwischen
beiden . . . eine vollige Deckungsgleichheit herzustellen", sagt Mer-
leau-Ponty, "bedeutet kein MiBlingen.""” Der Abstand zwischen bei-
den, der ihre Deckungsgleichheit stort, ist in Wahrheit keine Leere,
kein Nichts. Er ist vielmehr gerade das Fleisch als Element des Seins,
das den Sehenden an das Sichtbare fiigt, obwohl sie allein niemals
miteinander deckungsgleich wiren. Weil der Leib und die Welt aus
Fleisch gemacht sind, manifestiert sich darin eine reversible Bezie-
hung zwischen dem Sehenden und dem Sichtbaren: "Ich kann, sooft
ich will, den Ubergang und die Verwandlung der einen Erfahrung in
die andere erproben, und es ist nur so, als ob mir das solide und uner-
schiitterliche Scharnier zwischen beiden unwiderruflich verborgen
bliebe."'® Es ist das ontologische Element, das den Sehenden und das
Sichtbare, trotz ihrer tatsachlichen Unfidhigkeit zur Deckungsgleich-
heit, iiber diese Kluft zwischen beiden hinaus untereinander aus-
tauschbar macht. Und dieses Element des Seins ist wiederum nichts
anderes als das Fleisch:

Das ist so, weil Reversibilitdt nicht aktuelle Identitdt des Beriihrenden und
des Beriihrten ist. Sie ist ihre grundsitzliche (immer verfehlte) Identitat . . .
Aber diese Abweichung ist keine Leere, sie ist gefiillt vom Fleisch als dem
Ort, wo ein Sehen auftaucht, Passivitit, die eine Aktivitit triigt.19

Der Versuch des Reflektierens, mich in meinem Wahrmehmen wahr-
zunehmen, endet also notwendigerweise "im Unsichtbaren." Aber die-
ses Unsichtbare ist, wie es Merleau-Ponty gut getroffen hat, ein Un-
sichtbares von mir, der sieht. Das bedeutet, da ich in meinem Wahr-

131

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nehmen unsichtbar sichtbar bin: "Nur ist dieses Unsichtbare ihr Un-
sichtbares, d. h. die Kehrseite ihrer spiegelbildlichen Wahrnehmung,
des konkreten Anblickes meines Leibes, den ich vor mir im Spiegel
sehe."? Mit seinen anderen Worten heiBit es, "fiir sich selbst offen zu
sein, fiir sich selbst ausersehen zu sein (NarziBmus)."”' Und noch
einmal anders gesagt: "Das fragliche Selbst ist Abweichung, Unver-
borgenheit des Verborgenen als solchen, das also immerfort versteckt
oder latent bleibt." Sowie: "Die Selbstwahrnehmung ist immer noch
eine Wahrmehmung, d. h. sie gibt mir ein Nicht-Urprésentierbares
(meine taktile oder visuelle Erscheinung) als Transparenz (d. h. als
Latenz)."”

Das Selbst stellt, da es dort besteht, wo sich die Reversibilitit nie-
mals verwirklicht, keine Deckungsgleichheit des Selbst mit sich selbst
dar, sondern zeigt vielmehr deren Deckungsungleichheit und sogar
den Abstand des Selbst zu sich selbst. Gleichwohl bedeutet dieser
Abstand nicht die ontologische Leere wie das Nichts im sartreschen
Sinne, sondern eine "Dichte" und damit also das Fleisch, das "Mark",
"den dichten Kontakt von sich zu sich".” Warum kann der Sehende
sich dann selbst nicht direkt sehen, und der Beriihrende sich nicht
selbst direkt berithren? Warum verwirklicht sich die Reversibilitdt
nicht und ist von Anfang an zum Scheitern verurteilt? Aus dem Grun-
de, weil sich der sich Bewegende in seiner Bewegung nicht selbst
wahrnehmen kann. Und dies riihrt daher, weil Wahrnehmen und Sich-
bewegen homogen sind:

Ich kann mich nicht in meiner Bewegung sehen, nicht meiner eigenen Bewe-
gung beiwohnen. Nun, dieses grundsitzlich Unsichtbare bedeutet in Wahr-
heit, daB Wahrnehmen oder Sich-bewegen Synonyme sind: aus diesem Grun-
de holt das Wahrnehmen das Sich-bewegen, das es erfassen will, niemals ein:
es ist sein Anderes. Aber gerade dieser MifBlerfolg, dieses Unsichtbare be-
zeugt, dal Wahrnehmen ein Sich-bewegen ist, es gibt hier einen Erfolg im
MiBerfolg.24

Im prinzipiellen MiBlingen, das Sich-bewegen, die Bewegung wahr-
zunehmen, gelingt es in Wahrheit, zu bezeugen, dal Sich-bewegen
und Wahrnehmen homogen sind und damit eine Art von Reflexion
entsteht:

Das Wahmehmen vereitelt das Erfassen des Sich-bewegens (und ich bin fiir
mich Nullpunkt der Bewegung selbst in der Bewegung, ich entferne mich

132

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht von mir), gerade weil sie homogen sind, und diese Homogenitét zeigt
sich gerade in diesem MiBlingen: Wahrnehmen und Sich-bewegen gehen
wechselseitig auseinander hervor. Art von Reflexion durch Ekstase, sie bilden
ein einziges Biischel.”’

Die Unfadhigkeit des Sehenden oder des sich Bewegenden, sich selbst
wahrzunehmen, mit anderen Worten, die Nicht-Ubereinstimmung des
Sehenden mit dem Sichtbaren, bringt vielmehr ihre Homogenitit im
Sinne der "Nicht-Differenz", ihre Synonymitit hervor. Insofern sieht
der Sehende im Sichtbaren nichts anderes als sich selbst; er reflektiert
also dann sich selbst. Um es mit den Worten Merleau-Pontys zu sa-
gen, sieht sich der Sehende, der sich Bewegende selbst als Kehrseite
des Sichtbaren. Der Sehende sieht sich dann selbst als unsichtbar.
Warum kann aber der Sehende, der Beriihrende, sich selbst tiberhaupt
nicht sehen oder beriihren? Dies riihrt daher, dal Wahrnehmen wie
Sehen und Beriihren ein Sich-bewegen sind, und — um es noch grund-
satzlicher zu sagen — daB das "Sich" des Sich-bewegens kein Gegen-
stand dieses Bewegens sein kann:

[Der Leib ist] nichts Bewegliches oder Bewegtes unter allem Beweglichen
oder Bewegten, ich habe kein BewuBtsein von seiner Bewegung als einer
Entfernung im Verhiltnis zu mir, er bewegt sich, wahrend die Dinge bewegt
werden . . . Er konstituiert sich dadurch an sich.”®

Der Leib ist ein sich selber Bewegender. Er kann sich nicht von sich
selbst entfernen. Dieses Unvermdgen des sich Bewegenden, sich nicht
von sich selbst entfernen zu konnen, stellt seine Einigung mit sich
selbst dar. Und andererseits basiert das Selbst des Fleisches, seine
Reflexivitit, wie wir schon gesehen haben, auf der Deckungsun-
gleichheit des Sehenden mit dem Sichtbaren. Trotz dieser Deckungs-
ungleichheit verwirklicht das Selbst sich im Fleisch. Und gerade die-
ses Selbst griindet paradoxerweise wiederum auf jenem Eins-Sein des
sich Bewegenden mit sich selbst. Ist uns dieses Eins-Sein mit sich
selbst in der Bewegung nur als MiBlingen der Ubereinstimmung zwi-
schen dem Sich-bewegen und dem Wahrnehmen beim Fleisch gege-
ben? Wird es nicht gerade als Deckungsgleichheit schlechthin erfah-
ren? Der Autor von Das Sichtbare und das Unsichtbare hitte die
Moglichkeit einer solcher Erfahrung bemerken miissen. Direkt im
Anschluf} an die oben schon zitierte Stelle schreibt er:

133

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlich: er [der Leib] berithrt sich, sieht sich. Und dadurch ist er imstande,
etwas zu beriihren oder zu sehen, das heift fiir die Dinge offen zu sein, an
denen (Malebranche) er seine eigenen Modifikationen abliest (weil wir keine
Vorstellung von der Seele haben, weil die Seele ein unvorstellbares Sein ist,
ein Sein, das wir sind und das wir nicht sehen), das Sich-beriihren, Sich-
sehen, 'Erkennen durch Gefiihl'?’

Wenn der sich Bewegende nicht als solcher unsichtbar ist, ist er viel-
leicht doch nicht direkt auf dem Grund des "Erkennens durch Gefiihl"
fithlbar? Hier gibt es eine Moglichkeit, die Merleau-Ponty nicht sieht.

5. Reflexion, Stimme und Zeichen/Sprache

Wir haben keine Vorstellung von der Seele, und die Seele ist nur
durch das Gefiihl erfahrbar. Das ist die These von Malebranche. Fiir
ihn bedeutet das Erkennen durch das Gefiihl keine Erkenntnis im
strengen Sinne. Da wir nur durch die Vorstellung erkennen, hilt er
das auf dem Gefiihl basierende Erkennen des Selbst im Vergleich zur
Erkenntnis durch die Vorstellung fiir diffus und unvollkommen. Diese
negative erkenntnistheoretische Einschdtzung setzt sich, wie wir
schon gesehen haben, bei Merleau-Ponty fort. Andererseits aber
schreiben J. A. Lelarge de Lignac und Maine de Biran dem Gefiihl
einen noch positiveren Sinn in bezug auf das Erkennen zu. Biran
iibernimmt den Begriff des "intimen Sinns" von Lignac und fiihrt ihn
weiter. Das Gefiihl gilt nun nicht mehr als unbestimmt und man-
gelhaft, also als minderwertig. Es bildet vielmehr erst die Basis der
Erkenntnis durch die Vorstellung und begriindet sie sogar. Bei Michel
Henry ist dies nachzulesen, denn er entwickelt die Ontologie von
Maine de Biran anhand des Begriffs der Immanenz als Grund der
Transzendenz. Uber den Begriff der Immanenz und die daraus ent-
wickelte Ontologie von M. Henry®® hat R. Kiihn bereits eine umfas-
sende und vollgeniigende Forschung veroffentlicht.””’ So gehen wir
hier nicht darauf ein und beschrinken uns stattdessen auf die Bezie-
hung zwischen cogito, Reflexion und Stimme (Zeichen), wie Biran sie
erfafit. Dabei berufen wir uns als Anlal und Voraussetzung der Dis-
kussion darauf, wie Henry die Ontologie Birans mit Hilfe des Imma-
nenz-Begriffs deutet. Wir mochten auf diese Weise analysieren, wel-

134

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che Konsequenzen wir daraus beziiglich des cogito-Problems bezie-
hungsweise seines Sinns und Ausdrucks ziehen konnen.

Bei M. Henry und Maine de Biran ist das Selbst der Bewegung im
nicht-sprachlichen Sinne, das heift das Selbst des Sich-bewegens
direkt durch das Gefiihl zu erfassen. Werden wir hier nicht wiederum
gezwungen, das cogito als ein reines Denken zu akzeptieren, das
schon vor und unabhidngig von der Sprache existierte? Auch Biran
gibt wie Descartes anscheinend die Existenz des Ich zu, das als ein
reiner Sinn selbstdndig vor der Sprache existiere. Das Tier hat keine
Sprache, aber nicht deshalb nach Biran, weil es kein Vermdgen des
Abstrahierens hat, sondern weil es nichts zu abstrahieren und zu un-
terscheiden hat:

Der erste Gebrauch des konventionellen Zeichens setzt wesentlich den
grundlegenden Sachverhalt des BewuBtseins, das heifit die unmittelbare Ap-
perzeption des Subjekts der Anstrengung als vom Gegensatz unterschieden
voraus, der ihr widersteht. Sobald diese Unterscheidung entstanden ist, gibt es
den Grund fiir den Gebrauch des ersten intellektuellen Zeichens 'Sein', das
das Verb und der Logos par excellence ist.*

Die gewollte Anstrengung als Verwirklichung unserer Willenskraft
wird ausnahmslos von deren unmittelbarer Apperzeption begleitet,
und in dieser Apperzeption wird uns die Erfahrung des Willensakts
direkt als ein Gefiihl der Anstrengung gegeben. Fiir Biran liegt in der
unmittelbaren Apperzeption der Wirksamkeit des Willensakts das
Wesentliche dessen, was Descartes mit dem cogito gemeint hat. Biran
setzt die unmittelbare Apperzeption der Anstrengung als Bedingung
fiir die Entstehung der Sprache voraus. Kénnen wir daraus den Schluf3
ziehen, daB das cogito schon vor der Sprache und frei von der Sprache
existiere? Dies ist nicht so einfach zu sagen, denn bei Biran handelt es
sich um die Reflexion beziiglich der Entstehung des Zeichens/der
Sprache, wihrend das cogito und die Reflexion untrennbar ineinander
verwoben sind. Was bedeutet fiir Biran das Zeichen/die Sprache? Fiir
ihn bedeutet das Zeichen den uns verfiigbaren, sinnlichen Gegenstand.
Seine Eigenschaft, das heifit, wie es wiederholt zu gebrauchen ist,
stammt aus dem Faktum, da} das Zeichen unserem Willensakt unter-
liegt, und wir es vielmal und zu jeder Zeit gebrauchen kénnen, so wie
wir es wollen. Allerdings bedeutet dies nicht, daB das Zeichen fiir sich
wiederholbar sei. Unser Wille, unsere Kinisthese des sich selber Be-

135

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wegens begriindet die Wiederholbarkeit des Zeichens und damit auch
seine Existenz. Das Zeichen gehort seinem Wesen nach zum Willen.
Es ist in sich schon der versinnlichte Willensakt. Und in diesem Sinne
ist das erste und eigentlichste Zeichen jene Sprache, die sich als
Stimme verwirklicht und die wir als Sprache horen.

Warum steht die Sprache als Stimme an privilegierter Stelle unter
allen Zeichen? Aus dem Grunde, weil in der Stimme/Sprache der
Wille am besten versinnlicht wird. Weil im Bereich der Wahrneh-
mungsempfindungen wie Sehsinn oder Tastsinn der Wille iiber die
eigene Stimme am leichtesten verfiigen kann. Da das Zeichen vor
allem eigentlich der verfiigbare sinnliche Gegenstand sein soll, erfiillt
die eigene Stimme diese Bedingung am besten. Warum unterliegt die
eigene Stimme dem eigenen Willen am meisten vor allen anderen
Wahrnehmungsempfindungen? Wie ist es zum Beispiel mit dem Seh-
sinn? Der Gegenstand des Sehens wird uns nicht von auflen und un-
abhdngig von unserem Verhalten vorgegeben. Wir akzeptieren ihn
nicht passiv. Der Gegenstand wird erst durch die aktive Bewegung
unseres Blicks konstituiert, wenn wir ihn sehen wollen. Der Sehge-
genstand ist in diesem Sinne ein Produkt unserer aktiven, intentiona-
len Leistung des Sehens und deswegen ganz und gar von unserem
Willen abhéngig. Gleichwohl hat seine Abhingigkeit vom Willen eine
Grenze. Denn der Sehgegenstand kann sich zwar ohne die Bewegung
des Blicks unmdglich konstituieren, aber wir konnen nicht nur durch
diese allein sehen, was wir wollen. Nicht anders ist es auch beim
Tastsinn. Durch den aktiven Tastsinn, der fiir Biran voll Bedeutung
ist, oder noch genauer gesagt, durch die nackte Bewegung des Zu-
sammenstofes ohne jede Tastempfindung tritt der Ursprung der sub-
stanziellen Masse, die die AuBlenwelt konstituiert, als Widerstand —
als die Kraft zu widerstehen — dieser Bewegung entgegen. Kurz ge-
sagt, die urspriingliche Erfahrung der AuBlenwelt wird uns durch den
Widerstand gegeben, der uns in der Bewegung begegnet. Dies be-
hauptet Biran beziiglich der Erfahrung der AuBenwelt. Wenn der
Tastsinn auch auf die aktive Bewegung unserer Willenskraft reduziert
und die substanzielle Welt erst als Widerstandskraft dagegen vorge-
geben wird, ist es fiir Biran doch unméglich, daB8 die Anstrengung der
gewollten Kraft selber die Kraft des Widerstandes gegen sich selbst
erzeugt und sich selbst entgegensteht.

136

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stimme, die eigene Stimme, wird hingegen, anders als beim
Gegenstand des Sehens oder Beriihrens, nach meinem eigenen Willen
frei produziert. Ich kann mir einbilden, was ich sehen will, aber ich
kann es nicht produzieren. Ich kann nicht willentlich produzieren, was
ich beriihren will. Bei diesen Wahrnehmungen kann durch den akti-
ven und intentionalen Akt des Konstituierens nur die Form des Ge-
genstand produziert werden, aber niemals dessen Materie. Ich kann
hingegen den Gegenstand des Horens, den Ton samt seiner Materie
frei produzieren. Die Abhingigkeit des Wahrnehmungsgegenstandes
von den dufleren Bedingungen ist im Fall der eigenen Stimme im
Vergleich zu den anderen Gegenstidnden sehr gering, und man kann
sagen, sie spielt hier fast keine Rolle. Anders gesprochen kénnen wir
iiber die eigene Stimme unvergleichbar willkiirlich verfiigen. Hier
liegt der Grund fiir die Beurteilung von Biran, da} die eigene Stimme
vor den anderen sinnlichen Gegenstdnden fiir das Zeichen am geeig-
netsten ist. Biran hilt die Stimme fiir tief verbunden mit der hohen
intellektuellen Aktivitdt unseres Reflexionsvermogens. Er definiert
den Akt der Reflexion folgenderweise:

Einer gewollten Anstrengung bewufit zu sein, und zwar in irgendeinem Mo-
dus, der das partielle oder totale Resultat der Anstrengung ist, und in dem
gefiihlten Effekt die Ursache (das Ich) zu finden, das ist der erste Akt der
Reflexion.”!

Ganz genau so wie bei der husserlschen phanomenologischen Reduk-
tion das Ich als Einheit der die Welt konstituierenden Intentionalititen
oder als Pol beschrieben wird, worauf diese sich zusammenziehen, so
stellt sich das Ich bei der biranschen Reflexion als aktive Willenskraft
dar. Bei der Reflexion Birans gilt die Welt als ein Resultat der durch
den Willen verursachten Aktivitit, wihrend sie hingegen gemaB der
phidnomenologischen Reflexionsmethode durch die Intentionalitdt des
BewuBtseins konstituiert wird. Es ist kennzeichnend fiir die biransche
Reflexion, daB sich das Ich als Ursache eines bestimmten Resultats,
also als eine Kraft, die dieses Resultat hervorbringt, erfait. Man kann
wohl sagen, hier wird die Intentionalitdt oder Konstitutivitit des Be-
wufltseins bei der Phinomenologie letzten Endes bis auf eine Kraft,
Bewegung, bis auf die Kinisthese hin reduziert. Biran findet die ele-
mentare Form unseres Reflexionsvermogens einfach darin, dafl wir

137

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

uns selber sprechen héren konnen, wihrend die Phanomenologie ei-
gens die Reduktion zur Durchfithrung der Reflexion braucht. Das
Horen ist mit der Fahigkeit, etwas auszusprechen, verbunden, und wir
sind auf solche Weise von Natur aus damit versehen, so daBl wir das
aktive Ich als Ursache, unterschieden von dessen Resultat, als solches
erfassen konnen. In diesem Sinne zeigt sich der Reflexionsakt am
urspriinglichsten und am deutlichsten im Sich-selbst-Horen, im Sich-
sprechen-Horen.

Wir erfahren unsere eigene Aktivitit meistens gleichzeitig mit de-
ren Resultat, so daB wir diese beiden nicht immer ausreichend von-
einander trennen und unterscheiden. Das Beriihren (der Tastsinn) ist,
zum Beispiel, ohne die Bewegung der Hand unméglich. Dennoch ist
letztere uns nur selten bewuBt, da wir wihrend des Beriihrens aus-
schlieBlich auf den Gegenstand achten, und nicht auf die eigene Hand.
Davon zeugt auch die Philosophiegeschichte, worin die Wahrneh-
mung beziehungsweise der Sinn in allgemeinen als eine passive, ein-
seitige Erfahrung behandelt worden ist, die jeder Aktivitit von unse-
rer Seite entbehrt. Wir denken so gewdhnlich nicht nur in bezug auf
die Wahrnehmung oder den Sinn, sondern selbst in bezug auf die
aktivste, gewollte Bewegung des Leibes. Sur l'origine de l'idée de
force, d'aprés M. Engel von Biran, worin Humes Anmerkung behan-
delt wird, zeigt uns, wie Engel behauptet, dal der Muskelsinn als ein
spezielles Organ fiir die Erfahrung der Kraft zustindig ist und — so
wie die Farbe durch den Sehsinn gegeben wird — der Widerstand der
Substanz durch diesen Muskelsinn als Kraft erfahren wird. Unsere
Erfahrung der Farbe entstamme dem Impuls des Gegenstandes und
unsere Erfahrung der Kraft entstamme seinem Widerstand, der seiner-
seits eine Impression in unserem Muskelsinn hinterldBt.*> Man vergiBt
hier aber vollkommen, daB es zuerst die Bewegung meines Willens
gibt und erst danach auch der Gegenstand als ein Widerstand mir
gegeniiber gegeben wird. Wie Biran schon mit Recht bemerkt hat, soll
man den Ursprung der Idee von Kraft niemals im Eindruck suchen,
der durch den Widerstand des Gegenstandes in meinem Muskelsinn
verursacht wird, sondern im Gegenteil vielmehr in der Bewegung
meines Willens, die solchen Widerstand erst verursacht. In Wirklich-
keit aber geschieht es umgekehrt selbst im Fall der aktivsten, gewoll-
ten Bewegung, weil die Hand zum Beispiel beim Tastsinn die aktive

138

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!


https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bewegung selber verursacht und andererseits auch deren Resultat
selbst erhilt.

In diesem Punkt, meint Biran, gibt es beim Horen keine Gefahr, die
Ursache und deren Resultat miteinander zu verwechseln. Denn es
hédngt zwar mit dem Sprachorgan zusammen, aber der Sprechende und
der ihn Horende sind dabei von Anfang an klar getrennt. Wenn zwei
verschiedene Vorginge nacheinander geschehen, ist es in der Tat
allerdings unmdoglich, zwischen diesen beiden eine notwendige Kau-
salitdt zu finden. Das zeigt schon Hume. Wenn man seine eigene
Stimme hort, sind dabei der Sprech- und Horakt zweierlei und doch
auch zugleich notwendigerweise miteinander verbunden. Biran erklart
diese Verbindung, indem er sagt, daB der Ton von auBlen nachgeahmt
und verdoppelt sei.”® Einen Ton héren heiBt den Ton wie einen Wi-
derhall reflektierend sagen. Es bedeutet, den Ton innerlich zu wieder-
holen. Der innerlich nachgeahmte Ton wird ohne jede weitere dufere
Vermittelung direkt innerlich gehort: "Der Widerhall von einer dufle-
ren Impression hat eine von den duBleren Dingen unabhingige Akti-
vitit."** Biran erklirt auf diese Weise die Notwendigkeit der Verbin-
dung mit der Unmittelbarkeit, mit der der innerlich wiederholte Ton
direkt gehort wird. Aber bedeutet das innerliche Héren wirklich das
innerlich wiederholende Sagen? Dann kénnte man letztlich nie das
Problem 16sen. Wir miissen noch weiter iiberlegen, was es bedeutet,
daB der innerlich wiederholte Ton direkt gehort wird.

In der Stimme nimmt der Willensakt als wirksame Kraft Gestalt an.
Wenn das Horen das innerliche Wiederholen des Gehorten ist, dann
wiederholt sich beim Horen auch die Aktivitat der Kraft. Wenn man
die eigene Stimme hort, dann wiederholt sich daher die Bewegung
fast gleichzeitig: zuerst akustisch (sprechen), und dann innerlich (ho-
ren). Einer Bewegung folgt hier sogleich eine andere, wie eine Re-
flexbewegung. In diesem direkten Nacheinander zeigt sich fiir Biran
eine bestimmte Beziehung des Sprechaktes zu dessen Nachahmung
und Wiederholung. Sie soll der Definition der Reflexion bei Biran
entsprechen. Anders gesagt erschopft sich die Beziehung zwischen
den beiden Bewegungen (Aussprechen und Nachahmen/Wiederholen)
nicht in der Beziehung zwischen dem Origindren und dem Nachge-
ahmten. Zwischen ihnen ist auch die Beziehung zwischen der Ursache
der Kraft und ihrer Wirkung zu erkennen. Aber wie kommt man da-

139

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rauf, in dem anscheinend lediglichen Nacheinander der zwei Bewe-
gungen eine notwendige Kausalitit von beiden zu sehen, obwohl die
eine doch auch die Nachahmung der anderen ist? Beziiglich der Kau-
salitit behauptet Biran, Hume und Kant zum Trotz, dal wir beim
Willensakt am klarsten erfahren, wie notwendig sich die Ursache und
das Resultat aufeinander beziehen. Nach Biran erfahren wir auch
durch das Gefiihl der Anstrengung, das selber ein Modus der Apper-
zeption unseres Willensaktes ist, die Anstrengung und ihr Resultat als
solche, die wie Ursache und ihr Resultat in notwendiger Beziehung
zueinander stehen. Indem wir dies auf den Reflexionsbegriff anwen-
den, kommen wir dazu, dal es auch beim Horen der eigenen Stimme
zwischen dem Sprechakt und dessen innerlicher Wiederholung (HG-
ren) eine notwendige, kausale Beziehung gibt, da die eine eine An-
strengung und die andere ihr Ergebnis ist. Gehen wir darauf noch
genauer ein.

Die Kausalitit, die wir beim Hoéren der eigenen Stimme finden,
zeigt zwar das Muster fiir die Reflexion auf, aber sie kann nicht erst
durch einen Akt, nimlich durch das Hoéren in den Bereich meiner
Erfahrung eintreten. Davon zeugt, da} Biran sich noch eine andere
Reflexion vorstellt, die er von der auf der Stimme basierten sorgfaltig
unterscheidet:

Durch einen ersten Akt der Reflexion lernt das Subjekt der Anstrengung sich
selbst als solches zu apperzipieren, das von der fremden, widerstehenden
Bedingung unterschieden beziehungsweise getrennt ist. Durch den gleichen,
aber noch intimeren Akt der Reflexion unterscheidet der Sich-Bewegende,
der die To6ne artikuliert und damit ausspricht, die Anstrengung des Sprechak-
tes von den Impressionen, die ihr Resultat sind. Ohne diese Unterscheidung
gibt es kein Zeichen, das aus dem Willen entstammte. Mit der Entstehung der
Unterscheidung werden die Zeichen zugleich eingerichtet.35

Man findet den ersten Reflexionsakt darin, dal das Subjekt als ein
Subjekt der Anstrengung gerade in der Unterscheidung apperzipiert
wird, die zwischen dem Selbst und dem Widerstand, der seiner An-
strengung entgegensteht, eine Grenze markiert. Dies bedeutet: Zwi-
schen der gewollten Anstrengung und der Welt, die ihr als Grenze
gegeniibersteht und gegen sie Widerstand leistet, gibt es von Anfang
an eine notwendige, unvermeidliche Beziehung: eine Kausalitit. Und
diese Kausalitit bildet den Grund fiir die Reflexion. Mit anderen

140

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Worten sind das Subjekt des Willens/der Kraft und die Welt, die sei-
ner Anstrengung entgegentritt und erst so selber entsteht, miteinander
so tiefgreifend abhidngig verbunden, daB} das eine ohne das andere
unmoglich existieren konnte. Diese Abhingigkeit der beiden vonein-
ander begriindet erst den biranschen Reflexionsbegriff. Wie sollen wir
dann den anscheinend parallelen Zusammenhang zwischen der Refle-
xion der nackten Kraft, die durch die Anstrengung und den Wider-
stand dagegen hervorgerufen wird, und der noch intimeren, verfei-
nerteren Reflexion, die auf der Stimme basiert, deuten? Biran sagt:

Ohne die innerliche Apperzeption des Aktes oder der gewollten Anstrengung
gébe es kein konventionelles Zeichen. Und ohne das konventionelle Zeichen
wiederum gibe es keine Reflexion im wirklichen Sinne, weder klare Idee
noch Be3g6riff von unseren intellektuellen Akten beziehungsweise deren Re-
sultaten.

Ohne das konventionelle Zeichen wire echte Reflexion unméglich,
auch "die Begriffe einer vom Resultat getrennten Ursache, einer Sub-
stanz, die von seinem Modus getrennt ist", und sogar auch "die Idee
eines von seinen eigenen Attributen getrennten Subjekts (des Ichs)":*’

Die Grundlage all dieser Begriffe [Ursache, Resultat, Subjekt Attribut und so
weiter] besteht gerade in uns selbst, und zwar unabhéngig von allen konven-
tionellen Zeichen. [Aber, fligt Biran hinzu]: Es gibt eine wesentliche Diffe-
renz zwischen dem unklaren Wahrnehmen und Empfinden der verschiedenen
Modi, die sich im Konkreten zufillig versammeln, und der klaren Apperzep-
tion der getrennten beziehungsweise abstrahierten Modi. Nun, diese Unter-
scheidung der abstrahierten Modi kann nicht ohne den Gebrauch der Zeichen
der Sprache geschehen. [Sowie]: Obwohl das Individuum innerlich fiihlt be-
ziehungsweise apperzipiert, dal es existiert, und dieses intime Bewuftsein,
wie wir schon gesehen haben, ganz und gar auf der ersten Entwicklung der
Anstrengung basiert, dndert es nichts daran, daB es dennoch einen klaren
Begriff oder eine klare Idee von seiner Existenz hat, insofern es dieses ur-
spriingliche Urteil auf eine feste Weise an die bestédndigen Zeichen wie 'Ich'
oder 'ich existiere' kniipfen kann. [Dasselbe gilt von den Begriffen "Wider-
stand", "Substanz" und "Ursache"]: Wenn ich sie durch die Zeichen nicht
ausdriicken konnte, wiirde sich keiner von den anderen unterscheiden, sie
blieben ineinander verwoben in ihrer urspriinglichen, wesentlichen Form.®

Wir konnen den Zusammenhang zwischen dem cogito, der Reflexion
und der Sprache bei Biran daher folgenderweise zusammenfassen:
Zuerst besteht das Wesentliche des cogito in der Apperzeption der

141

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gewollten Anstrengung, und diese bietet den Grund fiir die Idee des
cogito. Die gewollte Anstrengung ist andererseits zwar ohne ihren
Gegensatz, das heifit ohne den Widerstand gegen sie unméoglich. Aber
ihre notwendige Korrelation bestitigt letzten Endes die Notwendig-
keit der Kausalitit. Anders gesagt ist die Kausalitdt aus keinem ande-
ren Grund notwendig, als daB die gewollte Anstrengung und der Wi-
derstand gegen sie untrennbar voneinander abhingig sind. Bei Biran
ist nun der Reflexionsbegriff, wie schon gesehen wurde, nach dem
Modell der Kausalitit entworfen. Daraus ist zu erschliefen, daB} so-
wohl das cogito als auch die Reflexion dariiber ihren Keim schon im
"grundlegenden Sachverhalt" hat, der — allen Begriffen und Vorstel-
lungen voran — im Gefiihlt-werden der Anstrengung apperzipiert wird.
Indem der Keim der Reflexion mit Hilfe der Stimme/der Zeichen
wichst, entwickelt sich auch der Keim des cogito. Und das cogito und
die Zeichen, die seine Entwicklung unterstiitzen, sind als eine vari-
lerte Beziehung zwischen der urspriinglich gewollten Anstrengung
und deren notwendig entstandenem Korrelat "Widerstand" zu ver-
stehen. Das Wesen der Zeichen besteht darin, die Kausalitit zwischen
den beiden zu verfeinern und daraus die Stimme als das Resultat,
dessen Ursache einzig und allein das Ich ist, hervorzubringen. Diese
Beziehung entfaltet sich in einer speziellen Form, ndmlich so wie man
seine eigene Stimme hort, weiter, so dal das noch unentwickelte,
unartikulierte cogito, das von Anfang an unserem Dasein innewohnt,
sich mit der Reflexivitit zu entwickeln und zu artikulieren beginnt, so
da} damit am Ende auch die Vorstellungsfihigkeit und der Vorstel-
lungsakt entstehen.

Zum SchluB ist noch die enge Verwandtschaft zwischen dem biran-
schen Reflexionsbegriff und der abstrakten Malerei von Kandinsky zu
erwihnen. Nach M. Henry® hat er nicht darauf abgezielt, die duBerli-
che Wahrnehmungswelt und die Gegenstinde, woraus diese besteht,
bis zu einfachen, sichtbaren Elementen auszulegen, um daraus die
Welt und ihre Gegenstinde malerisch von neuem zu rekonstruieren.
Wenn die abstrakte Malerei so einfach wire, dann bliebe ihr Inhalt
und Sinn durchaus innerhalb der gegenstindlichen Wahrnehmungs-
welt und sie selbst wire, gemdB der aristotelischen Tradition, der
Mimesis der Natur zugeordnet. Aber es verhilt sich in Wirklichkeit
nicht so. Die Kunst ist fiir Kandinsky nichts anderes als der Versuch,

142

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von der dufieren, gegenstindlichen Welt zum immanenten, verborge-
nen Leben zuriickzukehren. Das Leben ist eine Kraft, und seine Exi-
stenz als Kraft zeigt sich im Gefiihl. Das Gefiihl zeugt von der Exi-
stenz der Kraft schlechthin. Die Reflexion ist fiir Biran der Weg, dem
Bann der transzendenten Vorstellungswelt zu entkommen und das
echte Selbst als Kraft/Ursache zu apperzipieren. Ebenso fiihrt die
Abstraktion Kandinsky weg von der AuBlenheit der gegenstiandlichen
Wahrnehmungswelt zuriick zum Leben, zur Immanenz, zum Gefiihl
als Wirklichkeit des Lebens.

Um die Apperzeption des Selbst durchzusetzen, sich selbst im Re-
flexionsakt als Kraft aufzufassen und sogar zu entfalten und zu ent-
wickeln, braucht Biran die Hilfe der Stimme, der akustischen Zeichen
als einer sinnlichen Impression, die dem Willen gehorcht. Und
Kandinsky mufite durch die abstrakte Malerei, die das immanente
Leben zum Thema hat, ihre Ausdrucksmittel wie Farben, Linien und
Formen schlieBlich auch von der Gegenstindlichkeit der Wahrneh-
mung loslosen und "abstrahieren", damit sie der Notwendigkeit des
Lebens, das heiit des Gefiihls folgen. Um es anders zu sagen, ist das,
was wir unter Farben verstehen, nicht mehr das Rot des Teppichs oder
das Blau des Meeres, sondern schlechterdings das Rot selbst und das
Blau selbst. Und Form und Linie sind entsprechend auch nicht mehr
das, was die Form des Tisches oder den Umrifl des Baumes bezeich-
net, sondern sie sollen zur Form, zur Linie fiir niemanden, zu nichts
als zu sich selbst zuriickkehren. Die Farbe, die Form und die Linie
héren damit auf, sich dem Wahrnehmungsgegenstand der dufBeren
Welt unterzuordnen und sich dadurch zu beschridnken, so dafl das
Leben, das Gefiihl sie nach Belieben als eigene Zeichen gebrauchen
kann. Die Abstraktion des Ausdrucks bei Kandinsky beabsichtigt, sich
die Zeichen, die dem Maler zur Verfiigung stehen, zu eigen zu ma-
chen, um die Reflexion noch bewuBter im Malen zu vollziehen.

Die Beziehung zwischen dem Inhalt/Sinn und der abstrakten Form
(Farbe und Linie) bei der abstrakten Malerei, namlich zwischen der
inneren Entwicklung des Lebens und seinem Ausdrucksmittel, 146t
umgekehrt die dynamische Beziehung zwischen der biranschen Re-
flexion und der Stimme/Zeichen hervortreten. Der Biranismus erfafit
die Reflexion als etwas, das — unterstiitzt durch die Stimme/Zeichen —
das schon im Gefiihl der Anstrengung gegebene Ich begrifflich fixiert

143

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und klar macht. Das allerdings bedeutet nicht, dal das Ich schon kon-
fus existierte und die Reflexion ihm ein Etikett des Zeichens gébe und
es so von allem anderen unterschiede, um es abzugrenzen. Die Refle-
xion ist ein freier Akt, und besteht darin, iiber die Stimme/Zeichen zu
verfiigen. Durch diesen freien Akt erst kann sich das Ich noch freier
von allen Bedingungen entfalten, und seine Kraft noch stirker apper-
zipiert werden. Die abstrakte Form, Farbe und Linie, driicken zwar
das immanente Leben aus, aber es bedeutet nicht, dal das durch die
abstrakte Malerei ausgedriickte Leben schon unabhingig vom Aus-
druck und vor dem Ausdruck fiir sich existierte. Wenn dies so wire,
dann bliebe die abstrakte Malerei einfach nur die Nachahmung des
Lebens. Kandinskys Theorie unterscheidet sich von der traditionellen
Kunsttheorie nicht dadurch, daB sie statt der Nachahmung der Natur
jene des Lebens behauptete. Sowohl die abstrakte als auch die figura-
tive Malerei, iiberhaupt jede Kunst, ist keine Nachahmung, sondern
Schoépfung, eine Schépfung neuen Lebens. Es ist die Schopfung, die
aus dem Bediirfnis des Lebens stammt, noch schénere Tone zu horen,
noch Schoneres zu sehen, noch mehr und noch tiefer zu fiihlen, als es
uns die Natur erlaubt. Die abstrakte Malerei bezeugt, daB8 die Kunst,
die Malerei, gerade deshalb existiert, um dieses Bediirfnis zu erfiillen
und zu verwirklichen. Auch die Reflexion zielt darauf ab, durch die
freie Entwicklung des Zeichens eine noch tiefere Apperzeption zu
verwirklichen und damit ein noch fruchtbareres Leben zu genief3en.
Die Reflexion entspricht einer steten Entwicklung zu tieferem Leben
hin, und nur in dem Wie der Reflexion unterscheiden sich Kunst und
Philosophie voneinander.

Anmerkungen

! M. MERLEAU-PONTY, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin: W. de Gruyter
1966, 212.

Ebenda 222.

Vgl Y. YAMAGATA, Koe to ikiikitosita Chikara [Die Stimme und die lebendige
I}raﬁ], in: Genshogaku Nenpo [Jahrbuch der Phanomenologie] 10, 1955.
s Phianomenologie der Wahrnehmung, 232.

Ebenda 456 f.
% Ebenda 457 f.

7 Ebenda 458.

144

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

$ Ebenda 459
OEbenda 462 f.
0 Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen: Fink 1986, 222 und 231 f.
1 Ebenda 228.
Ebenda 175-179.
" Ebenda 177 und 328.
:‘; Ebenda 184 und 316.
Ebenda 191.
:: Ebenda 193 f.

Ebenda 194.
iz Ebenda.

Ebenda 341.

i‘l’ Ebenda 315.
55 Ebenda 314.

Ebenda 315.
zi Ebenda 332 und 336.

55 Ebenda 320 f.

Ebenda 321.

2‘;’ Ebenda 314.

Ebenda.

Vgl. Philosophie et phénoméologie du corps. Essai sur l'ontologie biranienne,
Pans PUF 1965 (Neuaufllage 1988).

Vgl Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebensphdanomenologie absolu-
t%r Subjektivitat als Affektivitit, Freiburg/Miinchen: Alber 1992.

MAINE DE BIRAN, Essai sur les fondements de la psychologie et sur ses rapports
avec I'étude de la nature (Oeuvres complétes VIII-IX), Genf/Paris: Slatkine 1982,
420

Ebenda 487.

Vgl. MAINE. DE BIRAN, Derniére philosophie: Existence et anthropologie (Oeuvres
X/2), Paris: Vrin 1993, 53.

Vgl. Essai sur les fondements de la psychologie, 480.

Ebenda.

35 Ebenda 487.
4 Ebenda 492.
j; Ebenda 493.
Ebenda.
Vgl. Voir l'invisible, sur Kandinsky, Paris: Bourin 1988.

145

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-125 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

