
Glossar  
Das Wissen der Künste  

ist ein Verb

Aneignen 
Daniela Fugellie

Anerkennen
Johann Honnens

Anleiten
Nina Wiedemeyer

Bezeugen
Sebastian Köthe

Bilden
Ulrike Hentschel

Entwerfen
Susanne Hauser

Erfassen
Irina Raskin

Hören
Ariane Jeßulat

Konstellieren
Sophia Prinz

Listening
Fritz Schlüter

Schmuggeln
Juana Awad

Schreiben
Annika Haas

289

291

294

296

299

302

304

306

309

312

315

318

Situieren
Ildikó Szántó

Spekulieren
Georg Dickmann

Symbolisieren
Silvia Bahl

Üben
Barbara Gronau

Verflechten
Constance Krüger

Verorten
Hanna Magauer

Verschalten
Christina Dörfling

Verunreinigen
Felix Laubscher

Wissen
Martina Dobbe

Zuhören
Elsa Guily

Zweifeln
Kathrin Busch

320

322

324

327

330

332

335

338

340

346

349

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

Die Forschungen am Kolleg – seien sie kunst- und kulturwissenschaftlich, 
theater-, musik- und medienwissenschaftlich, philosophisch, pädagogisch 
oder ingenieurwissenschaftlich ausgerichtet – folgten bei aller Unterschied-
lichkeit einer gemeinsamen Frage: Wie lassen sich Wissensformen der Künste 
beschreiben, kontextualisieren und kritisieren? Die folgenden Seiten führen  
23 Verben auf, die beispielhaft für die zahlreichen Forschungsprojekte des 
Kollegs stehen. Ein Verb bezeichnet eine Tätigkeit oder ein Geschehen. Es 
erinnert uns daran, dass Wissen niemals gegeben ist, vielmehr entfaltet es sich, 
setzt sich allmählich durch und löst sich auch wieder auf. Jedes Wissen beruht 
auf Praktiken und Aushandlungsprozessen, an denen Medien, Institutionen, 
Theorien, Artefakte und Materialitäten beteiligt sind. 
Die vorliegenden Glossarbeiträge wurden von Kollegiat*innen ausgehend von 

eigenen Forschungsprojekten entwickelt. Sie sind hervorgegangen aus Pod-
casts, die im Sommer 2021 – in der Covidpandemie – anstelle unserer geplan-
ten Abschlusstagung entstanden sind. 
Alle Podcasts sind auf wissenderkuenste.de, der Online-Publikation des Gra-

duiertenkollegs, abrufbar.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

Aneignen  »Aneignen« ist ein mehrdeutiges 
Verb. Es bezeichnet unterschiedliche Prozes­
se des Nachahmens, Übernehmens und Ent­
leihens, die selten trivial sind. Sich etwas an­
zueignen, erfordert eine Entscheidung, die 
handelnde Akteur*innen bewusst treffen. 
Prozesse der Aneignung, wie sie häufig bei 
kulturellen Transfers zu beobachten sind, 
motivieren Diskussionen um kulturelle Diffe­
renz. Dabei kommt die Frage nach dem Ver­
hältnis zwischen kultureller Aneignung und 
Macht auf. Können Artefakte einer anderen 
Kultur angeeignet werden, ohne in ein hege­
moniales Verhältnis zwischen Zentrum und 
Peripherie zu geraten? Oder anders gefragt: 
Kann die kulturelle Aneignung jenseits ei­
ner Dialektik von Original und Nachahmung 
stattfinden?

Bei der Untersuchung lateinamerikani­
scher Kunstmusik und lateinamerikanischer 
Avantgarde habe ich gelernt, dass es ent­
scheidend ist, die Motivationen und Inte­
ressen der handelnden Akteure zu verstehen. 
Die Appropriation von kulturellen Artefak­
ten stellt meist eine performative Reaktion 
auf lokale Bedürfnisse dar. Außerdem moti­
viert sie Prozesse kreativer Transformation, 
bei denen die übernommenen Artefakte so­
gar im subversiven Sinn umgedeutet werden 
können. Der Akt des Komponierens kann in 
diesem Zusammenhang mitunter als ein Ver­
such verstanden werden, persönliche oder lo­
kale Konflikte zu lösen.

Die lateinamerikanischen Zwölftonkom­
ponisten der 1930er und 1940er Jahre hat­
ten unterschiedliche Probleme zu lösen. 
Der argentinische Komponist Juan Carlos 
Paz (1897–1972), der als Pionier der Dode­
kaphonie in Südamerika gilt, verstand die 
Aneignung der Zwölftonmethode als eine 
Form der Identifizierung mit der internatio­
nalen Avantgarde. Die Aneignung der musi­
kalischen Avantgarde war bei ihm Ausdruck 
seiner Abwehr gegen national orientier­
te Musik, die viele argentinische Komponis­
ten kultivierten, wie etwa Alberto Williams 
(1862–1952), Julián Aguirre (1868–1924), 
Carlos López Buchardo (1881–1948) und der 
junge Alberto Ginastera (1916–1983). Durch 
die Zwölftonkomposition behauptete sich 
Paz als Teil einer internationalen Künstler­
gemeinschaft und präsentierte eine Alterna­
tive zu einer Musik, die Themen, Rhythmen 
und Melodien der argentinischen Landschaft 

und eine impressionistische oder neoklassi­
zistische Klangwelt kombinierten. Paz hielt 
die national orientierte Musik Argentiniens 
für nicht zeitgemäß.1

Bei anderen Komponisten, wie bei dem 
deutschen Emigranten Hans-Joachim Ko­
ellreutter (1915–2005) und der von ihm ge­
gründeten Gruppe Música Viva in Brasilien, 
hatte die Aneignung der Zwölftonmethode 
eine sozialpolitische Dimension. Wie in an­
deren Regionen der Welt waren Koellreutter, 
Cláudio Santoro (1919–1989), César Guerra 
Peixe (1914–1993), Eunice Katunda (1915–
1990) und andere Komponist*innen aus die­
sem Kreis auf der Suche nach einer Neuen 
Musik für eine neue Gesellschaft. Die Über­
zeugung, dass die Zwölftonmusik eine sozi­
al orientierte Aufgabe erfüllen könnte, geriet 
jedoch Ende der 1940er Jahre in eine Krise. 
Santoro, der Mitglied der Kommunistischen 
Partei Brasiliens war, nahm 1948 am Zweiten 
Kongress der Komponisten und Musikkriti­
ker in Prag teil. Die Ergebnisse des Kongres­
ses, die sowohl für die internationale Verbrei­
tung des Sozialistischen Realismus prägend 
waren als auch für die Deutung und daraus 
folgende Ablehnung der Zwölftontechnik 
als dekadent und elitär, führten bei Santoro 
und anderen Mitglieder Música Vivas dazu, 
die soziale Funktion der Zwölftonmusik in­
frage zu stellen. So erklärte Guerra-Peixe im 
selben Jahr 1948 in einem Brief: »Zwölfton­
technik: Ich überlege, mich von ihr abzuwen­
den, um eine für die Mehrheit verständliche­
re Musik zu schreiben, da man meine Musik 
nicht aufführen möchte. […] Genug mit dem 
Warten auf seltene Aufführungen, die den 
Mut irgendwie aufrechterhalten. Auf diese 
Weise werden unsere Werke nie eine reale 
soziale Funktion erfüllen, weil sie nur in der 
Schublade und in den Unterhaltungen le­
ben. Ich weiß nicht, ob ich richtig liege. Aber 
wenn das Publikum ein Werk nicht rezipiert, 
dann existiert es nicht.«2

So wie man sich entscheiden kann, sich ein 
kulturelles Artefakt anzueignen, kann man 
irgendwann entscheiden, dieses Artefakt 
wieder abzuwehren. Allmählich wendeten 
sich die brasilianischen Komponist*innen 
um Música Viva der national orientierten 
Musik zu, während Koellreutter seinen Tä­
tigkeiten als Komponist und Lehrer der mu­
sikalischen Avantgarde in neuen Projekten 
nachging.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

rikanische Zwölftonmusik (viel zu) rational 
und intellektuell, sodass die Erwartung ei­
nes lateinamerikanischen Stereotyps de­
konstruiert wird. Die Kulturgeschichte der 
südamerikanischen Aneignung der Zwölf­
tonmusik ist jedoch wiederum sehr latein­
amerikanisch: Kulturästhetische und sozial­
politische Motivationen werden dabei auf 
eine Weise kombiniert, die in Europa – in­
klusive Osteuropa – nicht funktioniert hätte. 
Jenseits der eurozentristischen Erwartung ei­
ner Selbstexotisierung haben die südameri­
kanischen Avantgardisten in ihrem Handeln 
die Freiheit manifestiert, sich jedes kultu­
relle Artefakt und jeden Diskurs, soweit die­
ser im Zusammenhang der eigenen künstle­
rischen Suche einen Sinn ergab, anzueignen. 
Im künstlerischen Ergebnis löst sich das bi­
näre Denken auf. 

— Daniela Fugellie

1	 Eine Aufnahme von Paz’ Zwölftonkomposition 
Tercera composición en trío op. 38 (1940) erschien 
als Konzertmitschnitt in: Gerber, Marina /  
Fugellie, Daniela (Hg.): Das Wissen der Arbeit 
und das Wissen der Künste, Schriftenreihe des 
DFG-Graduiertenkollegs »Das Wissen der 
Künste«, hg. von Barbara Gronau und Kathrin  
Peters, Paderborn 2017.

2	 Guerra-Peixe, César: »Brief an Francisco 
Curt Lange«, 30.08.1948, S.   2, Archiv Fran-
cisco Curt Lange, Belo Horizonte, Brasilien. 
Deutsche Übersetzung in: Fugellie, Daniela: 
»Musiker unserer Zeit«. Internationale Avantgar-
de, Migration und Wiener Schule in Südamerika 
(Kontinuitäten und Brüche im Musikleben 
der Nachkriegszeit, hg. von Dietmar Schenk,  
Thomas Schipperges und Dörte Schmidt), Mün-
chen 2018, S.  392.

3	 Vgl. García, Fernando: »Chile: Música y Com-
promiso«, in: Boletín Música. Casa de las Américas, 
Nr. 29, 1972, S.  2–9.

4	 Vgl. Restagno, Enzo (Hg.): Arvo Pärt im Ge-
spräch, Wien 2010.

5	 Quijano, Aníbal: »Coloniality and modernity/
rationality«, in: Cultural Studies, Bd.  21, Nr. 2–3, 
2007, S.  168–178.

In den 1960er Jahren und im Vorfeld der Prä­
sidentschaft Salvador Allendes (1970–1973) 
in Chile wurde die Zwölftonmethode noch­
mals mit einer sozialen Dimension in Verbin­
dung gebracht. Linksorientierte Komponis­
ten wie Fernando García (*1930), Eduardo 
Maturana (1920–2003) oder Gustavo Becer­
ra-Schmidt (1925–2010) sahen keinen Wider­
spruch in der Verbindung der Zwölftonmu­
sik mit einer sozial engagierten Botschaft. 
In ihren Werken wurden Zwölftonreihen mit 
rhythmischen und melodischen Elementen 
der traditionellen chilenischen Musik frei 
kombiniert. Die Kommunistische Partei Chi­
les deklarierte, dass alle ästhetischen Rich­
tungen willkommen seien, die auf irgend­
eine Weise die Revolution der chilenischen 
Gesellschaft unterstützten könnten.3 In den 
Ländern des Ostblocks wäre diese Form der 
Umdeutung der Zwölftonmusik zur selben 
Zeit schwer vorstellbar gewesen.4

Diese Beispiele der Aneignung der Zwölf­
tonmusik in Südamerika stellen Reaktio­
nen auf lokale Entwicklungen dar. Mittels 
der Zwölftonkomposition haben die Kom­
ponisten auf die ästhetischen und sozialen 
Diskussionen ihrer Länder reagiert. Ihre 
unterschiedlichen Aneignungen der Zwölf­
tonkomposition können als performative 
Antworten auf diese lokalen Auseinander­
setzungen verstanden werden, die wiederum 
neue Diskussionen motivierten. Was bei sol­
chen Prozessen oft wenig beachtet wird, ist 
die Perspektive der anderen Seite des Trans­
fers, also die Perspektive derjenigen, die das 
ursprüngliche Artefakt als ihr Eigentum ver­
stehen. Oft haben Europäer*innen mit Skep­
sis oder Erstaunen reagiert, wenn sie die 
lateinamerikanische Zwölftonmusik kennen­
gelernt haben. Gegenüber der Erwartung 
einer feurigen Musik des »anderen«, klang 
diese Musik zu sehr wie die »eigene«. 

Der peruanische Soziologe Aníbal Quija­
no behauptet, dass der europäische Koloni­
alismus sich bis heute in Form eines binären 
Denkens manifestiert, das intersubjektive 
Konstruktionen von Klasse und Ethnizität 
als objektive Kategorien präsentiert hat. Die 
europäische Vorherrschaft basiere auf die­
sem binären Dualismus, bei dem der »eige­
nen« rationalen, modernen und zivilisierten 
Kultur eine irrationale, prämoderne und un­
zivilisierte Kultur der »Anderen« entgegen­
gestellt wird.5 Gewiss klingt die lateiname­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

gung«4 spricht. Auch in der noch so kriti­
schen Auseinandersetzung mit dem gesell­
schaftlichen Anerkennungsrahmen bleibe 
man als Subjekt an die zur Verfügung ste­
henden Normen, Kategorien und Verwerfun­
gen einer Gesellschaft gebunden. Adressie­
rungen und Selbstpositionierungen sind mit 
Butler somit als ein ambivalentes Geschehen 
zu betrachten, da wir gesellschaftliche und 
kulturelle Normen »brauchen, um leben zu 
können, [durch die wir aber auch] in Weisen 
gezwungen werden, die uns manchmal Ge­
walt antun«5. Mit dem Konzept der Subjek­
tivation betont Butler den unterwerfenden 
und zugleich selbstbestimmten Prozess der 
Selbstpositionierung. Im Kontrast zum Kon­
zept der Anrufung bei Louis Althusser6 wer­
den Butler zufolge Subjekte nicht einfach be­
stehenden gesellschaftlichen Adressierungen 
unterworfen, sondern können sich diesen ge­
genüber bis zu einem gewissen Grad selbst­
ermächtigend verhalten. Ausgehend von 
Butler stellen Anerkennungsakte somit we­
niger eine intentionale moralische Handlung 
dar, als dass sie vielmehr ein Strukturmo­
ment jeglicher zwischenmenschlicher Kom­
munikation bilden.

Die Erziehungswissenschaftler*innen Ni­
cole Balzer und Norbert Ricken bestimmen 
»Anerkennung« in diesem ambivalenten, 
machtkritischen und deskriptiven Sinn wie 
folgt: »[M]it Anerkennung ist die zentrale 
Frage berührt, als wer jemand von wem und 
vor wem wie angesprochen und adressiert 
wird und zu wem er/sie dadurch vor wel­
chem (normativen) Horizont sprachlich bzw. 
materiell etablierter Geltungen gemacht 
wird.7« Mit dieser Definition wird »Anerken­
nung« als vielschichtiges wissenschaftliches 
sensitizing concept, u. a. für empirische Analy­
sen zwischenmenschlicher Kommunikation 
interessant.

In meiner im Rahmen des Graduierten­
kollegs entstandenen musikpädagogischen  
Dissertation8 beschäftigte ich mich mit 
der Frage, wie sich Jugendliche im Beisein 
eines Erwachsenen anhand ihres Musik­
geschmacks gegenseitig anerkennen. Hier­
für analysierte ich Gruppendiskussionen mit 
Jugendlichen, die die türkischsprachige ara-
besk-Musik9 präferieren. In Erweiterung der 
bestehenden Anerkennungsdiskussion inte­
ressierte mich insbesondere der Aspekt, auf 
welche Weise musikbezogene Anerkennungs­

Anerkennen  »Anerkennung von Diver­
sität«, »Anerkennung kultureller Vielfalt« 
oder »Anerkennung unterschiedlicher mu­
sikkultureller Identitäten« – Slogans wie 
diese stehen in musikpädagogischen Zu­
sammenhängen oftmals dafür, Personen mit 
bestimmten Eigenschaften oder Fähigkeiten 
wertschätzend wahrzunehmen und zu begeg­
nen. Anerkennung wird dabei zuvorderst als 
ein ethisch-normativer und identitätsbestä­
tigender Akt gedacht. Allerdings deuten be­
reits einige alltägliche Verwendungsweisen 
darauf hin, dass »anerkennen« nicht nur ei­
nen bestätigenden, sondern auch einen per­
formativen Aspekt beinhaltet. Beispielsweise 
wird mit der Anerkennung eines Fußball­
tors, einer Studienleistung oder eines Ver­
brechens das An-Erkannte überhaupt erst 
als solches erzeugt. Bereits im Alltagszu­
sammenhang oszilliert »Anerkennung« so­
mit zwischen einem schon und noch nicht 
Bestehenden.1

In den Pädagogiken ist seit einem gu­
ten Jahrzehnt eine Verschiebung von einem 
ethisch-normativen zu einem analytischen 
Begriffsverständnis zu beobachten.2 »An­
erkennung« wird zunehmend als ein viel­
schichtiges und ambivalentes Geschehen 
aufgefasst, bei dem sich Menschen nicht nur 
in Identitätspositionierungen gegenseitig 
wertschätzend begegnen, sondern zugleich 
immer auch Identitäten erzeugen. Anerken­
nungsakte geraten dementsprechend nicht 
nur als pädagogische Norm, sondern auch 
als machtvolle zwischenmenschliche Ereig­
nisse in den Blick. 

Im pädagogischen Diskurskontext spielt 
die Subjektivationstheorie Judith Butlers 
eine zentrale Rolle. Laut Butler kennzeich­
net Subjektsein den »ekstatische[n] Cha­
rakter unserer Existenz«3. Wir begehren ei­
ne Identität, die für andere erkennbar ist 
und zumindest in bestimmten Kontexten 
auf soziale Wertschätzung stößt. Daher müs­
sen wir uns notgedrungen zu den Adressie­
rungen und sozialen Kategorien anderer in 
irgendeiner Form positionieren. Subjekt­
werdung ereigne sich stets in einem Wech­
selspiel von Adressiertwerden und Sich-da­
zu-Verhalten. Dem Anerkennungsrahmen 
einer Gesellschaft komme bei der Subjekt­
bildung eine zentrale Bedeutung zu, weswe­
gen Butler in diesem Zusammenhang auch 
von einer »diskursive[n] Identitätserzeu­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

wohingegen »ich bin isyan drauf« insbeson­
dere unter Kindern und Mädchen inflatio­
när verbreitet sei. Man werde bei genügend 
erlangter Reife sozusagen in den damar-
Zustand der Musik hineingezogen und die 
Musik könne von sich aus einen Menschen 
verändern. Mit Gabriele Klein und Melanie 
Haller kann an dieser Stelle von einer Natu­
ralisierungstechnik gesprochen werden. Die 
Musik und ihre Wirkungen werden auf eine 
bestimmte Weise mystifiziert, sodass Identi­
tätskonstruktionen für andere quasi natür­
lich wirken.12

In mehreren Gruppendiskussionspassa­
gen fordern die befragten Jugendlichen von­
einander Authentizitätsbeweise ein. So wird 
einem Jungen von zwei Klassenkameraden 
unterstellt, er habe den türkischen Text nicht 
richtig verstanden; ein anderes Mal, dass er 
immer noch isyan-Lieder höre, die eigentlich 
eher Mädchen und jüngere Jugendliche be­
vorzugen. Um Subjektpositionen wechselsei­
tig zu authentifizieren oder zu de-authentifi­
zieren, werden externe Zeugen eingefordert, 
insbesondere das Smartphone. Im Gegensatz 
zu persönlichen Aussagen erhält das Han­
dy die Bedeutung, nicht lügen und wahrhaf­
tig darüber Auskunft geben zu können, ob 
jemand der Position eines »reifen« und er­
wachsenen Jugendlichen entspreche oder 
nicht. Das Smartphone wird sozusagen als 
das »wahre Ich« konstruiert.

Anhand von Anerkennungstechniken wie 
Authentifizierungen, De-Authentifizierun­
gen, Naturalisierungen oder Zeugenschaften 
adressieren sich die befragten Jugendlichen 
nicht nur in der jugendkulturellen damar-
Position. Sie erzeugen in ihren wechselsei­
tigen Anerkennungsakten auch komplexe, 
intersektional miteinander verschränkte ma­
krosoziale Identitäten, von denen ich drei 
wichtige Dimensionen im Folgenden aufliste: 
1.) als erwachsen und in Distinktion zu jünge­
ren Jugendlichen, die die weniger erhabene 
und minderwertigere Traurigkeitsästhetik 
isyan verkörpern;
2.) in einer reifen und vernünftigen Männ­
lichkeit, indem sich die Jugendlichen von 
den vulgären Männlichkeitsinszenierungen 
des sogenannten Gangstarap abgrenzen;
3.) als »gut integriert« und »angepasste 
Schüler*innen«, indem die Jugendlichen im 
Rahmen der Interviews signalisieren, dass 
sie nicht dem mehrheitsgesellschaftlichen 

handlungen praktiziert werden: Zum einen, 
welche Anerkennungstechniken verwendet 
werden, und zum  anderen, wie verschiede­
ne soziale Positionierungsebenen miteinan­
der verschränkt werden – u. a. makrosoziale, 
peerkulturelle, popkulturelle oder institu­
tionalisierte Dimensionen. Anknüpfend an 
die filmwissenschaftlichen Untersuchungen 
von Patricia Feise-Mahnkopp (2013)10 be­
nenne ich diese praxeologische und inter­
sektionale Analyseperspektive als »sozio­
ästhetische Anerkennung« und werde sie im 
Folgenden veranschaulichen.

Um die Wirkung von arabesk-Musik zu be­
schreiben, verwenden meine Interviewpart­
ner*innen oftmals das Wort damar, das im 
Deutschen mit »Ader« oder »Vene« über­
setzt werden kann. Geht man von dem qua­
litativ-empirischen Ansatz der rekonstruk­
tiven Sozialforschung11 aus, bildet damar 
eine Fokussierungsmetapher, in der das ha­
bitualisierte Wissen der Jugendlichen zu ara-
besk-Musik kulminiert. Damar wird in an­
deren Interviewpassagen einem anderen 
jugendkulturellen Code, isyan, gegenüber­
gestellt. Beide Begriffe stehen für musikbe­
zogene Traurigkeitsästhetiken, die bei ge­
nauerer Betrachtung feine Unterschiede und 
Distinktionsmerkmale aufweisen. Isyan be­
zeichnet eine exzessive, mit Selbstmordfanta­
sien verknüpfte Traurigkeit und wird oftmals 
auch ironisch in alltäglichen Situationen ver­
wendet, z. B. wenn man keine Lust auf Un­
terricht oder sein Smartphone verloren hat. 
In deutlichem Kontrast dazu charakterisiert 
damar eine Traurigkeit in der Musik, die zu­
tiefst existenziell, zugleich aber erhaben und 
moralisch integer ist. Von diesem mit ara-
besk-Musik assoziierten damar-Zustand kön­
ne man überhaupt erst ergriffen werden, 
wenn man genügend Lebens- und Liebes­
erfahrungen gemacht habe.

Ausgehend von der traurigkeitästhetischen 
Position damar wenden die Jugendlichen un­
terschiedliche Techniken an, um sich in an­
deren sozialen Positionen wechselseitig anzu­
erkennen und um eine Anerkennung seitens 
des Interviewers sowie einer imaginierten 
Leser*innenschaft des Interviews zu antizi­
pieren. Eine wichtige Funktion hat beispiels­
weise das Narrativ, dass man ausschließlich 
Musik als damar bezeichnen kann, nicht et­
wa Personen oder subjektive Gefühlszustän­
de. »Ich bin damar drauf« funktioniere nicht, 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

Stereotyp der deutsch-türkischen Problem­
migrant*innen entsprechen.

Insbesondere die letztgenannte soziale 
Positionierung verweist auf den Anerken­
nungsrahmen des Interviews selbst. Bereits 
die Tatsache, dass der Gesprächsinhalt ara-
besk-Musik, durch einen Interviewer oh­
ne Migrationsgeschichte gewählt wurde, 
ist eine mögliche Ursache dafür, dass der 
Integrationsdiskurs in Deutschland einen 
wirkmächtigen Anerkennungsrahmen für 
die Jugendlichen darstellt. Dementspre­
chend wurde mit diesem doing content auch 
ein Stück weit ein doing difference reprodu­
ziert, was weitere empirische Forschungsar­
beiten methodologisch vor die Aufgabe stellt, 
noch stärker zu einem macht- und rassismus­
kritischen undoing difference beizutragen.13 

— Johann Honnens

1	 Vgl. u. a. Balzer, Nicole / Ricken, Norbert: »Aner-
kennung als pädagogisches Problem. Markierun-
gen im erziehungswissenschaftlichen Diskurs«, 
in: Schäfer, Alfred / Thompson, Christiane (Hg.): 
Anerkennung, Paderborn 2010, S.  35–87, hier: 
S.  39f.; Markell, Patchen: »The recognition of po-
litics: A comment on Emcke and Tully«, in: Con-
stellations, Bd. 7, Nr. 4, 2000, S.  496–506, hier: 
S.  503; Düttmann, Alexander García: Zwischen 
den Kulturen. Spannungen im Kampf um Anerken-
nung, Frankfurt/M. 1997, S.  30.

2	 Balzer/Ricken 2010 (wie Anm. 1), S.  38.
3	 Butler, Judith: Die Macht der Geschlechternormen 

und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt/M. 
2009, S.  59.

4	 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der 
Unterwerfung, Frankfurt/M. 2001, S.  83.

5	 Butler 2009 (wie Anm. 3), S.  327.
6	 Althusser, Louis: »Ideologie und ideologische 

Staatapparate (Anmerkung für eine Untersu-
chung)«, in: ders.: Ideologie und ideologische 
Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, 
Hamburg 1977, S.  108–152, hier: S.  142f.

7	 Balzer/Ricken 2010 (wie Anm. 1), S.  73.
8	 Vgl. Honnens, Johann: Sozioästhetische Aner-

kennung. Eine qualitativ-empirische Untersuchung 
der arabesk-Rezeption von Jugendlichen als Basis  
für die Entwicklung einer situativen Perspektive auf 
den Musikunterricht (Perspektiven musikpädago-
gischer Forschung Bd. 7), Münster/New York 
2017.

9	 Arabesk-Musik steht im musikwissenschaftlichen 
und öffentlichen Diskurs für ein popmusikali-

sches Stilkonstrukt, das sich in den späten 1960er 
Jahren in der Türkei zu entwickeln begann. Als 
ein zentrales Charakteristikum gilt seine hybride 
Mischung aus Volksmusik-, Kunstmusik- und 
Popularmusiktraditionen (Küçükkaplan, Uğur: 
Arabesk. Toplumsal ve Müzikal Bir Analiz [Sanat ve 
Kuram Dizisi Bd. 35] Istanbul 2013, S.  10). Als 
weitere zentrale Kennzeichen der arabesk-Musik 
werden oftmals die hervorgehobene Bedeutung 
synthetischer Streicher und eines relativ großen 
Perkussionsensembles genannt. Darüber hinaus 
wird häufig auf die spezifischen Texte verwiesen, 
die sich auf eine auffällig düstere und zugleich 
eigenartig abstrakte Weise mit Trauer, Leid und 
Verlust auseinandersetzen. Um arabesk-Musik 
existiert in der Türkei eine sehr umfangreiche 
und politisierte Debatte. So beinhaltet bereits 
der frankophone Terminus arabesque eine pejo-
rative Konnotation. Der Begriff wurde von einer 
westtürkischen, säkularen Schicht geschaffen, 
um sich von einer Musik abzugrenzen, die ihrer 
Meinung nach geschmacklos, rückwärtsgewandt, 
provinziell, arabisch und somit nicht türkisch 
im kemalistischen Sinne sei (vgl. Stokes, Mar-
tin: The Arabesk Debate. Music and Musicians in 
Modern Turkey, Oxford 1992; Tekelioğlu, Orhan: 
»The rise of a spontaneous synthesis. The histo-
rical background of Turkish popular music«, in: 
Middle Eastern Studies, Bd. 32, Nr. 2, 1996, S.  194–
215.

10	Feise-Mahnkopp, Patricia: »Zwischen ›Meta- 
Pop‹, ›religioider‹ Kunst und Kult. Zur Sozioäs-
thetik der ›Matrix‹-Filmtrilogie«, in: Kleiner, 
Marcus S.  / Wilke, Thomas: Performativität und 
Medialität populärer Kulturen. Theorien, Ästhetiken, 
Praktiken, Wiesbaden 2013, S.  191–222. 

11	 Vgl. Bohnsack, Ralf: Rekonstruktive Sozial
forschung. Einführung in qualitative Methoden, 
Opladen/Farmington 2010.

12	Klein, Gabriele / Haller, Melanie: »Körper
erfahrung und Naturglaube. Subjektivierungs-
strategien in der Tangokultur«, in: Klein, Ga
briele (Hg.): Tango in Translation. Tanz zwischen 
Medien, Kulturen, Kunst und Politik, Bielefeld 2009, 
S.  123–136, hier: S.  125–128.

13	Honnens, Johann: »Hegemoniale Männlichkeiten 
in musikbezogenen Aushandlungen von Jugend-
lichen. Eine praxeologische und intersektionale 
Analyse«, in: Diskussion Musikpädagogik, Nr.  90, 
2021, S.  52–59, hier: S.  57f.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

Monica Bella Ullmann-Broner: Übung Blau vor – 
Gelb zurück aus dem Unterricht Josef Albers am 
Bauhaus Dessau, 1929. Collage, Bauhaus-Archiv 
Berlin. Foto: Markus Hawlik

raum vor seine Studierenden tritt – unter ih­
nen Monica Bella Ullmann-Broner in ihrem 
ersten Studienjahr. »Ihre Aufgabe heute: mit 
Papier, Farbe und Schere arbeiten«, könnte 
Albers gesagt haben. Wir wissen, er hat auch 
Verbote ausgesprochen, um zu verhindern, 
dass Studierende sich aufs schon Gekonnte 
verließen. Und er hat Farbmischen für Zeit­
verschwendung gehalten und stattdessen mit 
farbigem Papier gearbeitet. Daher könnte er 
noch hinzugefügt haben: »Farbmischen ist 
verboten. Eine Farbe tritt vor – eine Farbe zu­
rück. Bitte fangen Sie an …«.1 So imaginie­
re ich das.

Dafür, was Albers Jahre später an Kunst­
schulen in den USA (am Black Mountain 
College, in Harvard und Yale) zu einer Far­
benlehre verfeinert und in Buchform als In-
teraction of Color veröffentlicht hat, legte er 
am Bauhaus die Basis. Albers hat zeitlebens 
die Wahrnehmung und Wirkung von Far­
be auf Farbe umgetrieben. Das schöne Stak­
kato: Blau vor – Gelb zurück ist eine basale 
Farbenübung über die Wirkung von zwei 
Komplementärfarben.

Zusammen mit Friederike Holländer und 
Carina Kitzenmaier arbeite ich an einer 
Sammlung von original Bauhaus-Übungen 
und durchsuche die große Sammlung des 
Bauhaus-Archivs nach Aufgabenstellungen. 
Das ist zunächst einmal ein recht schlich­
tes Unterfangen. Beschriftungen, Mitschrif­
ten aus dem Unterricht, aber auch die Kunst 
selbst betrachten wir als »Lösungen« von 
Aufgabenstellungen, aus denen sich Anlei­
tungen spekulieren oder rekonstruieren las­
sen. Bisher haben wir Übungen zum Vorkurs, 
dem Grundlagenunterricht am Bauhaus, ein­
gesammelt: Aktzeichnen, freihändig Kreis 
Zeichnen, Atemstenogramm.2 Aufgaben­
stellungen aus dem Architekturunterricht 
werden das nächste Kapitel bilden: Mörtel 
mischen, Hausinsekten beobachten, Geld 
sammeln für ein Bauprojekt. Wir belegen un­
sere Schnipsel mit Verweisen auf Fundorte 
und wir vergeben neue Namen für Übungen, 
von denen wir nur die Lösungen oder Um­
schreibungen kennen: Gruppenkritik üben, 
Probewohnen in einem Neubau, Pantheon 
analysieren. Ausgehend von der Sammlung 
interessieren wir uns für die Verbindungen 
der Anleitungsgeschichte(n). Übungen sind 
fluide. Da sie der Kunstgeschichtsschreibung 
nichts groß galten und auch nicht von der 

Anleiten  Blau vor – Gelb zurück steht auf ei­
nem mit Schreibmaschine beschrifteten Pa­
pierstreifen, der auf das Passepartout ei­
ner Papiercollage aufgeklebt ist. So liegt das 
Blatt mit einer in kräftigem Gelb und Blau 
ineinandergeschlungenen kreisförmigen Spi- 
rale in der Sammlung des Bauhaus-Archivs 
Berlin. Soll das der Titel für die Studien­
arbeit von Monica Bella Ullmann-Broner 
sein? Die Bauhaus-Studentin hatte eine be­
wegte Biografie. Sie studierte in der Webe­
reiwerkstatt am Bauhaus und ging 1936 ins 
Exil. In Hollywood arbeitete sie eine Zeit lang 
als Filmausstatterin und u. a. in New York als 
Textildesignerin. Irgendwann war ihre farbi­
ge Collage vielleicht ausgestellt und benötig­
te daher einen Titel. Ullmanns Arbeiten wa­
ren z. B. 1938 in einer Retrospektive über das 
Bauhaus am Museum of Modern Art in New 
York ausgestellt. Blau vor – Gelb zurück lese 
ich aber nicht als Werktitel, sondern als An­
leitung, die Ullmann-Broner gestellt bekam 
oder sich selbst gegeben hat.

Josef Albers war Künstler und Lehrender 
an der Schule für Gestaltung und Architek­
tur namens Bauhaus. Stellen wir uns vor, 
wie er 1929 in Dessau im lichten Vorkurs­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

Rezeptionsmaschine zum Bauhaus zerkaut 
wurden, gibt es bisher wenig Anleitungsfor­
schung. Was Studierende am Bauhaus ge­
übt haben, unterrichteten sie später als Leh­
rende an Kunst- und Werkkunstschulen. 
Was Lehrende am Bauhaus unterrichtet ha­
ben, kannten sie aus ihrer eigenen Ausbil­
dung. Die Arten der Übungen sind disparat 
wie das überlieferte Material: Jeder Lehren­
de hatte sein eigensinniges Vorgehen. Von 
Bauhauslehrer László Moholy-Nagy ken­
nen wir beispielsweise keine systematischen  
Unterrichtsnotizen. Von Paul Klee dage­
gen gibt es rund 35.000 Blatt mit Aufzeich­
nungen (sie liegen im Zentrum Paul Klee in 
Bern). Von einigen Lehrenden gibt es zu­
gängliche Lehrbücher mit how to-Anleitun­
gen (Josef Albers’ Interaction of Color ist eine 
Ausnahme), von anderen Rätsel-Poesien 
(Paul Klees Pädagogisches Skizzenbuch gehört 
dazu). Uns interessieren die Verknüpfungs­
arten zwischen Lehrenden und Lernenden, 
die durch Anleitungen und Aufgabenstellun­
gen angestiftet werden und wie sie das tun: 
über präzise formulierte Imperative, die zu­
gleich den Ausgang offen lassen; in Form von 
akribischen Gebrauchsanweisungen oder als 
follow along. Anleiten ist eine Aufgabe von 
Lehre und Vermittlung und Anleitungskunst 
zugleich.

Anleitungskunst und Kunst der Anleitung
Das Anleiten hat in der Gegenwart zwei po­
puläre Hauptausprägungen von Kunstpraxis 
und -theorie hervorgebracht. Konzeptkunst 
und Aktionskunst bieten eine Kunst der An­
leitung auf dem Spielfeld der Kunst, die 
meine Einstellung zur handlungsgetriebe­
nen Beforschung von Kunst inspiriert haben. 
Auch Künstlerinnen, deren Kunst im Prak­
tizieren von Anleitungen besteht, teilen ihre 
Kunstanleitungen als Lebensanleitungen 
neuerdings mit uns allen. Marina Abramović 
teilt Übungen, die dazu dienen, das eigene 
Leben zu rebooten und Yoko Onos Kunstedi­
tion Grapefruit von 1964 wird heute als Anlei­
tungskunst in Form eines Book of Instructions 
vertrieben.3

Neben diesem künstlerischen Feld gibt es 
quasi das B-Movie der Anleitungskunst. Bob 
Ross ist ein Star auf diesem Gebiet. Es hat we­
nige Theoretiker*innen, aber viele Fans. Bob 
Ross ist ein Meister der Vormachkunst, der 
die Nass-in-nass-Ölmaltechnik, die ihn so be­

rühmt machte, wiederum von seinem Vorgän­
ger Bill Alexander und dessen Unterhaltungs­
sendung im Fernsehen abgeschaut hat. Ross’ 
Sohn hat dann die Anleitungskunst nach dem 
Tod seines Vaters weitergeführt in Videos 
und Fernsehsendungen mit dem Titel The Joy 
of Painting. Der YouTube-Kanal von Bob Ross 
hat fast fünf Millionen Abonnent*innen. Auf 
YouTube finden sich auch play along-Videos 
von Fans, die sich dabei gefilmt haben, wie 
sie Bob Ross’ Anleitungen simultan umsetzen 
und beim Bildermalen scheitern. Ross sagt: 
»It’s so easy« und jeder versehentliche Pin­
selstrich sei nur ein »happy little accident«; 
doch sein Tun entlarvt sich beim Nachma­
chen in seiner ganzen Raffinesse. Follower*in­
nen sind einerseits entlastet durch den guten 
Job, den Ross beim Malen macht und sie müs­
sen es daher nicht selbst tun. Andererseits 
gibt es auch eine Menge Menschen, die nach 
dessen Methode als Bob-Ross-Instructor tätig 
sind. Angeblich über 3.000 haben ein solches 
Zertifikat erworben.

»Where are the Bob Ross Paintings? We 
found them« war 2019 ein Artikel in der 
New York Times überschrieben. Über 1.000 
Landschaftsgemälde befinden sich heu­
te in Hand einer privaten Stiftung, die den 
Namen des Künstlers besitzt und vermark­
tet. Geldgierige wussten den netten Künst­
ler auszunutzen und seines Namens zu ent­
eignen. So argumentiert auch die von Netflix 
produzierte Dokumentation Bob Ross: Glück-
liche Unfälle, Betrug und Gier von 2021. 

Bob Ross hat nicht nur die Technik seines 
Lehrers Bill Alexander erfolgreich repro­
duziert, der in seiner Sendung The Magic of 
Oil Painting III 1972 betont: »I hate to copy, 
I want to be the master.« Ross hat sich auch 
dessen Wortschatz angeeignet. Ob Berge, 
Wolken oder Hügel: Alle sind sie »happy litt­
le«. Ross hat sich dabei selbst immerwährend 
kopiert. Tausende Gemälde zählt sein Werk 
auch deshalb, weil für jede Sendung mehre­
re Fassungen eines Motivs notwendig waren. 
Und doch wird Ross ebenso für seine Ori­
ginale geschätzt. Seine Gemälde erreichen 
sechsstellige Summen im Kunsthandel mit 
einer Kunst, deren Originalität auf der Kunst 
der Nachmachbarkeit beruht. Die Herstel­
lung der Gemälde wurde seit den 1970er Jah­
ren in Hunderten von 30-minütigen Videos 
in Szene gesetzt. Bob Ross ist insofern kein 
Künstler, der Gemälde herstellt, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

ein Performer, der eine Anleitungskunst be­
treibt. Einige Bob-Ross-Gemälde befinden 
sich seit 2019 zusammen mit einer Samm­
lung von Fanpost im Smithsonian American 
Art Museum. Gemälde und die Reaktionen 
der Fans gehören unbedingt zusammen.

Du musst begabt sein
Auf der Webseite, die 2022 über die Aufnah­
meverfahren an der Universität der Künste 
Berlin Auskunft gibt, fällt der Begriff »künst­
lerische Begabung«. Begabt sein ist eine Zu­
gangshürde, die Bewerber*innen nehmen 
müssen. Auch am Bauhaus war das Voraus­
setzung. Aber auch Vorwissen und Vorerfah­
rung gehörten dazu. Eine künstlerische Aus­
bildung oder ein handwerklicher Abschluss 
waren willkommen. Josef Albers kam bei­
spielsweise als voll ausgebildeter Künst­
ler und erfahrener Lehrender ans Bauhaus 
und durchlief doch als Erstes den Grundla­
genkurs beim viele Jahre jüngeren Johan­
nes Itten und wäre fast durch seinen Vor­
kurs gefallen. Angesichts der Forderung »Du 
musst begabt sein« hat das Anleiten keinen 
so leichten Stand. Denn Begabung lässt sich 
nicht lehren. Kunstproduktion – als je schon 
in Studierenden vorhandene Anlage verstan­
den – lässt sich nicht lehren und doch er­
fordert der Unterricht Aufgabenstellungen 
durch Lehrende und Lernende.

Die Aktions- und Konzeptkunst mit ihrer 
Fülle an Anweisungen für das eigene künstle­
rische Tun wäre eine genauere Betrachtung 
zusammen mit den Unterrichts- und Zu­
gangsprozessen von zeitgenössischen Kunst­
schulen und Kunsthochschulen wert. Denn 
in beiden Bereichen zeigt sich, dass auch An­
leitungen eine Kunst sein können. Und mit 
ihnen lässt sich die Terra incognita zwischen 
Begabung und Kunstwerk neu entdecken. 

— Nina Wiedemeyer

1	 Albers, Josef: Interaction of Color, New Haven, CT 
1963.

2	 Holländer, Friederike / Wiedemeyer, Nina (Hg.): 
Original Bauhaus – Übungsbuch, München 2022.

3	 Abramović, Marina: The Marina Abramović 
Method. Instructions to Reboot your Life, London 
2022; Yoko Ono: Grapefruit, Tokyo 1964; dies.: 
Grapefruit. A Book of Instructions and Drawings by 
Yoko Ono, New York 2000.

Bezeugen  Wer etwas bezeugt, steht in be­
sonderer Weise für den Wahrheitsgehalt des 
Gesagten ein. Zeug*innen bezeugen etwas, 
das von anderen geglaubt werden soll. Dabei 
handeln Zeugnisse im emphatischen Sinne 
von Erfahrungen, die schwer zu teilen sind, 
aber unbedingt geteilt werden sollen. Oft 
geht es dabei um etwas, das andere hier und 
jetzt nicht anders in Erfahrung bringen kön­
nen, das sie ohne das Zeugnis vielleicht gar 
nicht in Erfahrung bringen könnten. Wer ein 
Zeugnis hört, lässt sich also nicht vom besse­
ren Argument überzeugen, sondern schenkt 
Vertrauen.

»Vertrauen schenken« ist ein guter Aus­
druck, weil er darauf hinweist, dass Vertrau­
en eine Gabe ist, die sich nicht endgültig be­
gründen lässt. Wo Vertrauen ganz begründet 
ist, handelt es sich nicht mehr um Vertrauen. 
Im Vertrauen gibt es notwendig etwas Unbe­
gründetes. Auch wenn ein Zeugnis vielleicht 
zu einem späteren Zeitpunkt überprüft wer­
den kann, zuerst einmal wird es geglaubt – 
oder eben nicht. Beim Bezeugen steht des­
halb nicht nur eine Wahrheit auf dem Spiel, 
sondern neben Fragen der Sagbarkeit auch 
eine soziale Beziehung.1 In diesem Beitrag 
möchte ich an die Vielfalt von Formen der 
Zeugenschaft erinnern und vor diesem Hin­
tergrund eine künstlerische Arbeit des bis 
heute in Guantánamo Gefangenen Khalid 
Qasim als ästhetisches Zeugnis diskutieren.

Im Alltag schenken wir anderen Glauben, 
weil es selbstverständlich und praktisch ist. 
Wir fragen nach der Uhrzeit oder dem Weg, 
ohne groß darüber nachzudenken. Solche 
alltäglichen Zeugnisse zeigen, dass Vertrau­
en in die Mitteilungen anderer ein existen­
zieller Horizont unseres Lebens ist. Wenn wir 
als Kinder Sprache lernen, ist dies nur mög­
lich, weil wir anderen vertrauen. Solches Ver­
trauen bleibt notwendige Bedingung unseres 

Khalid Quasim: No, 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

ren Gerichten wurden die willkürlich fest­
genommenen Menschen systematischer Fol­
ter unterzogen. Sie wurden in eiskalten oder 
dunklen Isolationszellen gehalten. Sie waren 
körperlichen Übergriffen und sexualisierter 
Gewalt ausgesetzt. Ihnen und ihren Fami­
lien wurden Vergewaltigung und Tod ange­
droht. Ihre Religion wurde geschmäht und 
sie selbst rassistischen Beleidigungen aus­
gesetzt. Bis heute sind 35 Menschen in Gu­
antánamo gefangen.3 

Die Gefangenen haben von Beginn an 
Kunst gemacht. Um miteinander in Aus­
tausch zu treten, um einen Ausdruck der ei­
genen Würde zu bewahren oder um sich die 
Zeit zu vertreiben. Sie haben entgegen den 
Lagerregeln füreinander gesungen, Zeich­
nungen in Trinkbecher gekratzt oder gedich­
tet. Etwa 2009 hat die US-Regierung den Ge­
fangenen Kunstkurse angeboten, um dem 
Folterlager ein »menschliches Antlitz« zu ge­
ben. Die Gefangenen nutzten die Materiali­
en und relative Lockerungen, um Gemälde 
und Skulpturen anzufertigen, die sie ihren 
Anwält*innen und Familien schenkten. 2017 
sorgte die Ausstellung Ode to the Sea am John 
Jay College of Criminal Justice in New York 
mit Arbeiten der Gefangenen für interna­
tionales Aufsehen. Sie zeigte u. a. die Arbei­
ten Khalid Qasims, der Mitgefangenen schon 
lange als begnadeter Künstler galt.4 

Qasim ist seit 21 Jahren ohne Anklage in 
Guantánamo. In dieser Zeit hat er Gedichte, 
Essays und Erzählungen verfasst. Er war ein 
gefragter Sänger. Er hat Mitgefangene und 
Wärter*innen unterrichtet: in Arabisch und 
Englisch, Lyrik, Fußball, Komposition oder 
Zeichnen.5 Eines seiner Kunstwerke wur­
de 2020 in der Ausstellung Guantánamo [Un]
Censored: Art from Inside the Prison an der City 
University of New York – School of Law ge­
zeigt. Dies ist nach Ode to the Sea die zweite 
große Ausstellung mit Kunst aus Guantána­
mo. Dass beide an rechtswissenschaftlich ori­
entierten Instituten gezeigt wurden, verweist 
auf eine Konvergenz von Zeugenschaft im 
künstlerischen und juristischen Sinne.

Qasims unbetiteltes Kunstwerk besteht aus 
Kies, Kleber und einem MRE-Karton. MRE 
ist die militärische Abkürzung für Meal- 
Ready to Eat. Der langjährige Hungerstrei­
ker Qasim hat sich nicht von den schlech­
ten Lagermahlzeiten ernährt, sondern sie für 
seine schöpferische, anders nährende Arbeit 

Lebens. Wollten wir jede Information, die 
wir in der Tageszeitung lesen, selbst über­
prüfen, würde ein Leben kaum dafür aus­
reichen. Innerhalb dieses Horizontes gibt 
es reglementierte Spezialformen des Bezeu­
gens: Augenzeug*innen vor Gericht sind ide­
alerweise neutral, an dem berichteten Ge­
schehen unbeteiligt. Ihr Zeugnis ist eine 
möglichst präzise Auskunft über einen Sach­
verhalt. Zeitzeug*innen sprechen hingegen 
als Involvierte und geben Auskunft über 
Umstände, Atmosphären, ein Lebensgefühl. 
Märtyrer*innen wiederum zeugen nicht von 
einem Sachverhalt und auch nicht mit Wor­
ten. Sie zeugen für ihren Glauben, und zwar 
durch ihren Tod. Zeugnis und Bezeugtes las­
sen sich hier nicht trennen.

Zeugnisformen sind in sich divers und his­
torischem Wandel unterworfen. Sie entspre­
chen keiner zeitlosen Systematik, sondern 
sind Teil von Kulturgeschichten. Dement­
sprechend kann sich verändern, was als 
Zeugnis gilt. In den letzten Jahren hat sich 
das Verständnis von Zeugenschaft im Zuge 
des material turn, der Human-Animal Stu­
dies oder dekolonialer Ästhetiken erweitert. 
Journalist*innen und Künstler*innen ha­
ben in der Folge von Drohnenangriffen oder 
chemischer Kriegsführung von Zeugnissen 
traumatisierter Tiere, beschädigter Wohn­
gebäude oder zerstörter Felsformationen ge­
sprochen.2 Was kann es nun bedeuten, die 
Kunst eines Überlebenden politischer Ge­
walt als Zeugnis zu verstehen? 

Überlebende von politischer Gewalt wie 
die Gefangenen und Entlassenen Guantána­
mos sind zu einem paradigmatischen Fall für 
Zeugenschaft geworden. Oft sind ihre Zeug­
nisse von anderen Erkenntnisformen verlas­
sen: Sie verfügen selten über Beweise; kön­
nen keine unbeteiligten Dritten angeben; 
sprechen über Gewalt als eigene Erfahrung. 
Dabei liegt auf ihren Zeugnissen großes ethi­
sches Gewicht. Wenn Zuhörende nicht ver­
stehen, misstrauisch sind oder schlicht des­
interessiert, kann das als Wiederholung ihres 
sozialen Todes erscheinen. Ebenso führen ih­
re Zeugnisse zu ästhetischen Fragestellun­
gen: Wie kann etwas gesagt werden, das un­
sagbar scheint? Wie etwas hörbar werden, 
das andere nicht hören wollen?

Die ersten Gefangenen sind im Januar 
2002 nach Guantánamo verschleppt worden. 
Ohne Zugang zu Anwält*innen oder regulä­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

radikale Verneinung unermüdlich wieder­
holen. Mit der Verdichtung auf zwei Buch­
staben ist eine Möglichkeit gefunden, Zeug­
nis im Angesicht der Entkräftung abzulegen. 
Im Gegensatz zur Stimme ist das Kunstwerk 
vom Körper entbunden und kann trotz des­
sen Schwächung und Sterblichkeit weiter 
zeugen.

Während die Zeugnisse der Gefangenen 
seit Jahren weitestgehend ignoriert werden, 
haben ihre Kunstwerke ein internationales 
Publikum erschlossen. In der öffentlichen 
Situation eines Weiterlebens nach Staatsfol­
ter ist das Zuhören der Gesellschaft entschei­
dend. Es ist konstitutiv für die Möglichkeit 
der Etablierung eines soziokulturellen Rau­
mes politischer Heilung. Indem Qasim ein 
Kunstwerk schafft, mit seiner dunklen Farb­
gebung, haptischen Qualität und einem ent­
waffnenden Ausdruck, gibt er uns Gelegen­
heit, uns entgegen aller Abwehr von seinem 
Zeugnis berühren zu lassen.

Wenn man sich das Bild genauer anschaut, 
fällt auf, dass die Signatur auf dem Kopf 
steht. Das liegt daran, dass das Bild auf dem 
Kopf steht. Um der Zensur Guantánamos zu 
entgehen, hat Qasim nicht NO geschrieben, 
sondern ON. In seiner Verkehrung weist das 
Bild auf Guantánamo als Ort, in dem Propa­
ganda und Zensur jeden Sinn verstellen. Das 
Bild ist gleichsam entstellt und Entschlüsse­
lung der Entstellung. Es weist darauf, dass 
die offiziellen Mitteilungen des Militärs ge­
nauso auf den Kopf gestellt werden müssten, 
um wahr zu werden. So wie die Überleben­
den mit ihren Zeugnissen ihre Auslöschung 
negieren, so sagt auch das Kunstwerk »Nein« 
zu seiner Zerstörung. In Inhalt, in Form, in 
seiner schieren Existenz ist es Zeugnis seines 
eigenen Überlebens. 

— Sebastian Köthe

benutzt. Auf den Karton ist geschwärzter 
Kies geklebt. Dieser Kies ist Teil des Lagers, 
das ihn einsperrt. Er ist Teil des koloniali­
sierten Bodens, den die USA Kuba vorent­
halten. Und er ist Teil der Erde, die uns ver­
bindet. Mit jedem Kieselstein hat Qasim das 
Lager minimal abgetragen und gezeigt, dass 
seine Partikel mehr und anderes sind als ein 
Folterlager. Gleichzeitig besitzt der Kies eine 
forensische – d.  h. spurensichernde – Quali­
tät: er ist eine Standortbestimmung: Qasim 
ist da gefangen, wo diese Steinchen herkom­
men. Es gibt Guantánamo wirklich und im­
mer noch, es ist nicht nur das Bild orange 
kostümierter, im Staub kniender Gefangener 
in einer alten Zeitung. 

In der Mitte des Kieses ist eine Kerbung, 
die so knapp wie rigoros ist: NO. In einer Mit­
teilung an seine Anwältin Shelby Sullivan- 
Bennis erklärte er das NEIN: »I refuse 
oppression of any kind from anyone even if 
it is from those closest to me. I strongly ex­
pressed my objection when I was forcefully 
taken out of my cell for feeding. Before the 
[forced cell extraction] camera (and in the 
presence of guards, medical staff, high ran­
king officials and my fellow detainees), I said 
NO to unjust rules, NO to giving in and NO 
to giving up.«6

Das Kunstwerk bezeugt Qasims Weige­
rung, das Gefangenenlager anzuerkennen, 
sich mit ihm zu arrangieren oder aufzuge­
ben. Gleichzeitig geht es über sein perso­
nales Zeugnis hinaus, indem es die Vernei­
nung als autonome Kraft darstellt. Qasim 
hat eine Verneinungsmaschine geschaffen, 
die für unterschiedliche Betrachter*innen 
unterschiedliches zu verneinen mag. Schlie­
ßend möchte ich drei weitere Qualitäten des 
Kunstwerks als Zeugnis hervorheben, die 
Qasims personales Zeugnis erweitern. Es ist 
grenzübertretend, bedarf keiner kräftezeh­
renden Sprechakte und adressiert mit einer 
eigenen Intensität.

Während Qasims Körper auf seine Zelle zu­
rückgeworfen ist, kann das Kunstwerk rei­
sen. Es überschreitet die Grenzen des Lagers, 
der Vereinigten Staaten, künstlerischer oder 
universitärer Institutionen, die Qasim als 
Person verschlossen geblieben sind.

Während Qasim nach mehr als 20-jähri­
ger Gefangenschaft und zahlreichen Hunger­
streiks unter auszehrender Erschöpfung lei­
den muss, kann das kleine Stück Pappe seine 

1	 Für eine systematische Darstellung von Ambiva-
lenzen der Zeugenschaft zwischen Epistemologie 
und Ethik, siehe Schmidt, Sibylle: Ethik und Epi-
steme der Zeugenschaft, Paderborn 2015. Für eine 
Auseinandersetzung mit dem Begriff des Vertrau-
ens, siehe Krämer, Sybille: »Vertrauen schen-
ken. Über Ambivalenzen der Zeugenschaft«, in: 
dies. / Schmidt, Sibylle  /  Voges, Ramon (Hg.): 
Politik der Zeugenschaft. Zur Kritik einer Wissenspra-
xis, Bielefeld 2011, S.  117–140. Für ein Denken 
der Zeugenschaft in historischen Szenarien, sie-
he Kalisky, Aurélia  /  Däumer, Matthias  / Schlie, 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

Heike (Hg.): Über Zeugen. Szenarien von Zeugen-
schaft und ihre Akteure, Paderborn 2017.

2	 Vgl. Pugliese, Joseph: Biopolitics of the More- 
Than-Human. Forensic Ecologies of Violence, Durham,  
NC 2020. Weizman, Eyal: Forensic Architecture: 
Violence at the Threshold of Detectability, New York 
2017.

3	 Für eine Darstellung der Folter in Guantánamo 
Bay siehe Flechter, Laurel E. / Stover, Eric: The 
Guantánamo Effect. Exposing the Consequences of 
U.S. Detention and Interrogation Practices, Berkeley, 
CA/Los Angeles, CA/London 2009. Bezeugun-
gen der Folter durch Gefangene und Anwält*in-
nen kompiliert der Sammelband Mark P. Den-
beaux / Jonathan Hafetz (Hg.): The Guantánamo 
Lawyers. Inside a Prison. Outside the Law, New 
York/London 2009. Seit 2006 sind Memoiren 
und Berichte ehemaliger Gefangener erschienen, 
wie z. B. Moazzam Begg mit Victoria Brittain: 
Enemy Combatant. My Imprisonment at Guantána-
mo, Bagram, and Kandahar, London/New York 
2006. Wichtige Zeugnisse sind außerdem kürzere 
Berichte aus dem Lager, die nicht als Monogra-
fien veröffentlicht wurden, etwa Al-Dossari, Ju-
mah / Amnesty International: USA. Days of Adverse 
Hardship in US Detention Camps – Testimony of Gu-
antánamo Detainee Jumahal-Dossari; https://www.
amnesty.org/download/Documents/80000/am-
r511072005en.pdf (letzter Zugriff: 16. April 2021).

4	 Der Katalog ist online aufrufbar: Shields, Charles: 
»Ode to the Sea. Art from Guantánamo«, in: Post-
print Magazine, Oktober 2017, URL: https://indd.
adobe.com/view/567dd3ed-81fb-43b9-83c4-
869107e21d52 (letzter Zugriff: 16. April 2021).

5	 Vgl. Adayfi, Mansoor: »Best friend and bro-
ther«, in: Close Guantanamo (07.03.2020), URL: 
https://www.closeguantanamo.org/Articles/336-
My-Best-Friend-and-Brother-A-Profile-of-Gu-
antanamo-Prisoner-Khalid-Qasim-by-Mansoor-
Adayfi (letzter Zugriff: 16. April 2021).

6	 Worthington, Andy: »Humanizing the silenced 
and maligned: Guantánamo prisoner art at CUNY  
Law School in New York«, in: Andy Worthing-
tons Blog (letzter Zugriff: 22. Februar 2020),  
URL: http://www.andyworthington.co.uk/2020/ 
02/22/humanizing-the-silenced-and-maligned-
guantanamo-prisoner-art-at-cuny-law-school-in-
new-york/ (letzter Zugriff: 16. April 2021).

Bilden  Das Verb »bilden« ist in seiner dop­
pelten Bedeutung geeignet, im Kontext des 
Wissens der Künste diskutiert zu werden. 
Abgeleitet vom althochdeutschen »biliden« 
für »formen«, »gestalten«, auch »nachah­
men«, kann es einerseits auf Materialien be­
zogen und so als künstlerische Praxis (vor 
allem der Bildenden Kunst) angesehen wer­
den. Andererseits wird es aber auch auf zu 
formende oder sich formende Menschen an­
gewandt, die gebildet werden bzw. – in der 
reflexiven Form des Verbs – die sich bilden. 
Um dieses letztgenannte Verständnis von 
»bilden« wird es im Weiteren gehen. Auch 
in diesem Kontext wird den Künsten tradi­
tionell eine herausragende Funktion zuge­
sprochen. Ich erinnere hier nur an Schillers 
Briefe »Über die Ästhetische Erziehung des 
Menschen« (1795)1. 

Wenn die Künste – wie in der Theater­
pädagogik – im pädagogischen Kontext 
thematisiert werden, spielt die zugrunde lie­
gende Vorstellung vom Sich-Bilden eine zen­
trale Rolle. Sie formatiert sowohl theoreti­
sche Überlegungen als auch die praktische 
Arbeit. Ein kurzer und notwendig unvoll­
ständiger Blick auf die historische Entwick­
lung dieser Vorstellungen mag das verdeut­
lichen. »Bilden« wurde in der Tradition der 
neuhumanistischen Pädagogik seit Mitte des  
18. Jahrhunderts zu einer pädagogischen 
Leitvorstellung. In seinem Textfragment 
»Theorie der Bildung des Menschen« 
(1794/95) legt Wilhelm von Humboldt die 
Grundlage für dieses Ideal. Er bestimmt 
Bildung als einen Prozess der allmählichen 
Vervollkommnung des Einzelnen und auf  
diesem Weg der Menschheit. Dieser Prozess 
geschieht Humboldt zufolge immer in der 
selbsttätigen Auseinandersetzung mit Welt, 
mit anderem und anderen sowie im reflexiven 
Bezug  auf sich selbst. In Humboldts Worten: 
»allein durch die Verknüpfung unseres Ichs 
mit der Welt zu der allgemeinsten, regesten 
und freiesten Wechselwirkung«.2 In die­
ser Vorstellung gipfelt Bildung im Ideal eines 
mit sich selbst identischen Menschen. 

Diese aufklärerische, auf Vernunft und 
Mündigkeit des Menschen beruhende Vor­
stellung von Bildung hat im Laufe der Ge­
schichte vielfältige Umdeutungen und Kri­
tik erfahren. Bildung wird in der Folge 
diskurskritisch als ein kulturelles »Deu­
tungsmuster« problematisiert, das in einem 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

Demzufolge wird das Subjekt durch soziale 
Praktiken und die ihnen zugrunde liegenden 
Wissensordnungen – sowie unter den jeweils 
herrschenden Bedingungen von Macht und 
Verteilung von Ressourcen – hervorgebracht 
und geformt.10 Eine solche Top-down-Per­
spektive läuft jedoch Gefahr, den Prozess des 
Sich-Bildens zur Seite des Geformtwerdens 
hin zu verkürzen. Aus kultursoziologischer 
Sicht plädieren deshalb Thomas Alkemeyer 
u. a. in ihrem Konzept der Selbstbildung für 
eine »subjektivierungstheoretische Erweite­
rung der Praxistheorien«.11 Dadurch könne 
die Möglichkeit eines kritisch-reflexiven Ver­
hältnisses zu kulturellen Praktiken ebenso 
berücksichtigt werden wie deren Überschrei­
tung und Transformation. Sich bilden findet 
in diesem Verständnis im körperlichen Voll­
zug kultureller Praktiken und immer in Be­
zug zu und in Auseinandersetzung mit kon­
kreten Objekten, Räumen und Kontexten 
statt. Dabei handelt es sich zum überwiegen­
den Teil um ein routiniertes Aus- und Auf­
führen von kulturellen Handlungsmustern 
(des Gehens, Lesens, Schreibens, Telefonie­
rens o. Ä.). Insofern trifft die Rede von der 
Subjektkonstruktion im Vollzug dieser Prak­
tiken zu. Auf der anderen Seite entstehen 
Praktiken erst durch ihr Wiederaufführen in 
unterschiedlichen Kontexten und durch ver­
schiedene Personen. Das führt notwendiger­
weise zu Verschiebungen und Unbestimmt­
heiten. Alkemeyer u. a. sprechen in diesem 
Zusammenhang von »Leerstellen« oder 
»Spielräumen« und sehen darin das Potenzi­
al, neue, unerwartete Wahrnehmungserfah­
rungen zu machen und sich auf diesem We­
ge zu bilden.12 Entscheidend dabei ist, dass 
die auftretenden Leerstellen auch zu einer 
Reflexion der jeweiligen Praktiken und zur 
Selbstreflexion des eigenen Tuns in dieser 
Praktik herausfordern.13

Was bedeutet nun dieses veränderte Kon­
zept des Sich-Bildens für das Nachdenken 
über Künste im Bildungskontext? Zunächst 
ist festzuhalten, dass unter einer solchen pra­
xistheoretischen Prämisse die Frage nach 
dem Wie des Sich-Bildens ins Zentrum rückt. 
Allgemeine, von konkreten künstlerischen 
Praktiken absehende Zielsetzungen einer 
Bildung durch die Künste, wie beispielsweise 
Integrations- und Partizipationsfähigkeit, 
werden damit infrage gestellt. Stattdes­

je spezifischen historisch-kulturellen Kontext 
und unter den Bedingungen konkreter Wis­
sensordnungen und Machtverhältnisse die 
Beziehung des Einzelnen zu sich selbst und 
zum gesellschaftlichen Kontext formatiert.3

Im Bewusstsein dieser Kritik lässt sich seit 
Ende des vergangenen Jahrhunderts ein ver­
stärktes Interesse an neuen bildungstheoreti­
schen Positionen und einer Reformulierung 
des vieldeutigen Begriffs verzeichnen. Solche 
Neuformulierungen setzen sich zum ei­
nen kritisch mit der klassischen Vorstellung 
vom Sich-Bilden als einem teleologischen 
und überhistorischen Prozess der Vervoll­
kommnung des Subjekts (und mit ihm der 
Gesellschaft) auseinander. Zeitgenössische 
Bildungsprozesstheorien konzipieren »sich 
bilden« entsprechend als unabschließbar 
und nicht vorhersehbar und verweisen auf 
die Kontingenz dieses Prozesses.4 Aus Sicht 
dieser Konzepte werden Bilden und Ler­
nen voneinander unterschieden. Lernen gilt 
als Aneignungsprozess, als Erweiterung von 
Wissen und Können, die innerhalb eines be­
stehenden Horizontes von Erkenntnissen und 
Erfahrung stattfinden. Im Unterschied dazu 
geht es in Bildungsprozessen um Irritatio­
nen eben dieses Horizontes und um Fremd­
heitserfahrungen in Wahrnehmungs- und 
Gestaltungsvollzügen. Diese werden insofern 
als bildend angesehen, als sie zu Destabili­
sierungen und Transformationen des Selbst- 
und Weltverhältnisses führen.5 

Zum  anderen setzen sich aktuelle bildungs­
theoretische Ansätze mit dem emphatischen 
Subjektbegriff auseinander, der dem klassi­
schen Bildungsverständnis zugrunde liegt 
und das Subjekt als ein souveränes, inten­
tional handelndes voraussetzt.6 Unter dem 
Einfluss poststrukturalistischer Theorie­
diskussion wird das mit diesem Subjektbe­
griff einhergehende Bildungsverständnis 
problematisiert. In den Fokus rücken viel­
mehr Vorstellungen der »Formationen von 
Subjektivität«7 bzw. »Selbst-Bildungen«8 die 
– im Anschluss an Foucault – danach fragen, 
wie jemand zum Subjekt gemacht wird und 
sich gleichzeitig selbst zum Subjekt macht.9 
Diese Konzepte eines doing subject beinhalten 
eine explizite »Dezentrierung« des sich bil­
denden Subjekts. Anknüpfend an praxisthe­
oretische Überlegungen wird dieser Prozess 
als Subjektivierung konzipiert.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

sen rücken die konkreten Materialen, Din­
ge, Räume sowie die körperlichen Formen 
des Umgangs mit ihnen in den Blick. Bezo­
gen auf künstlerische Erfahrungen heißt 
das: Bildende Erfahrungen ereignen sich mit 
und im performativen Vollzug von künstle­
rischen Praktiken. Der Berliner Kunst- und 
Theaterpädagoge Müller-Poland hat diese 
Einsicht bereits 1990 pointiert formuliert: 
»Der Erkenntnisprozeß ist der Arbeitspro­
zeß selbst.«14 Entscheidend in diesem Pro­
zess ist, so meine These, die Erfahrung der 
Differenz zwischen den unterschiedlichen 
Wissensordnungen, zwischen künstlerischer 
und sozialer Wirklichkeit.15 Erst durch das 
Spiel mit den Routinen alltäglicher Prakti­
ken, durch ihr Verschieben und Verfremden 
im Prozess künstlerischer Arbeit (z. B. durch 
Neu- und Umstrukturierung, De- und Re­
kontextualisierung), können – im Sinne des 
Wortes – Spielräume entstehen, die bildende 
Erfahrungen im Vollzug künstlerischer Prak­
tiken ermöglichen.

Zusammenfassend handelt es sich also um 
eine dreifache Verschiebung der Perspekti­
ve: Erstens wird der Fokus von den bilden­
den Wirkungen künstlerischer Erfahrung hin 
zur Materialität und zu den Modi künstle­
rischer Produktion und Rezeption verscho­
ben. Im Zentrum stehen dann die Erfahrun­
gen, die in diesen Prozessen zu gewinnen sind 
und mögliche durch diese Erfahrungen evo­
zierte Bildungsprozesse. Damit tritt zweitens 
an die Stelle eines individualtheoretisch fun­
dierten Konzepts von Bildung eine relationale 
Vorstellung, die den Vorgang des Sich-Bildens 
grundsätzlich kontextualisiert und situiert be­
greift und seine Kontingenz mitdenkt.16 Drit-
tens schließlich verschiebt sich die Frage da­
nach, was das Wesen des Sich-Bildens in den 
Künsten sei, hin zur Frage danach, wie solche 
Bildungsprozesse möglich werden können. 

Durch den Blick auf das Wie, also auf die je 
besonderen Modi der Produktion in ihren je­
weiligen Wissenszusammenhängen, können 
sich neue, bisher wenig beachtete Fragestel­
lungen für die Thematisierung der Künste 
im Bildungskontext eröffnen.

  — Ulrike Hentschel

[auf der Grundlage der Textedition von Herbert 
G. Göpfert], Bd. V: Erzählungen. Theoretische 
Schriften, München 1989.

2	 Von Humboldt, Wilhelm: »Theorie der Bildung 
des Menschen«, in: Gerhard Lauer (Hg.): Wilhelm 
von Humboldt. Schriften zur Bildung, Stuttgart 2017, 
S.  7.

3	 Vgl. u. a. Bollenbeck, Georg: Kultur und Bildung. 
Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters, 
Frankfurt/M. / Leipzig 1994.

4	 Vgl. u. a. Koller, Hans-Christoph: Bildung anders 
denken. Einführung in die Theorie transformatori-
scher Bildungsprozesse, Stuttgart 2012.

5	 Vgl. ebd., S.  43.
6	 Vgl. u. a. Ricken, Norbert: Die Ordnung der Bil-

dung. Beiträge zu einer Genealogie der Bildung, 
Wiesbaden 2006; ders.: »Bildung und Subjek-
tivierung. Bemerkung zum Verhältnis zweier 
Theorieperspektiven«, in: Ricken, Norbert /  
Casale, Rita / Thompson, Christiane (Hg.): Sub-
jektivierung. Erziehungswissenschaftliche Theorie
perspektiven, Weinheim / Basel 2019, S.  95–118; 
Alkemeyer, Thomas / Budde, Gunilla / Feist, Dag-
mar (Hg.): Selbstbildungen. Soziale und kulturelle 
Praktiken der Subjektivierung, Bielefeld 2013.

7	 Meyer-Drawe, Käte: Illusionen von Autonomie. 
Diesseits von Ohnmacht und Allmacht des Ich, Mün-
chen 1990, S.  36ff.

8	 Vgl. Alkemeyer / Budde / Feist 2013 (wie Anm. 6).
9	 Vgl. Ricken/Casale/Thompson 2019 (wie Anm. 

6).
10	Vgl. Reckwitz, Andreas: Subjekt, Bielefeld 2008.
11	 Alkemeyer, Thomas / Buschmann, Nikolaus /  

Michaeler, Matthias: »Kritik der Praxis. Plädoyer 
für eine subjektivierungstheoretische Erweite-
rung der Praxistheorien«, in: Alkemeyer, Thomas /  
Schürmann, Volker / Volbers, Jörg (Hg.): Praxis 
denken. Konzepte und Kritik, Wiesbaden 2015, 
S.  25–50.

12	Vgl. Alkemeyer/Budde/Feist 2013 (wie Anm. 6), 
S.  41.

13	Ebd., S.  57.
14	Müller-Poland, Rudi: »Inszenierung als zentrale 

Aufgabe im Fach Darstellendes Spiel«, in: Ritter, 
Hans-Martin (Hg.): Spiel- und Theaterpädagogik. 
Ein Modell, Berlin 1990, S.  52–61, hier S.  53.

15	Vgl. Hentschel, Ulrike: Theaterspielen als ästheti-
sche Bildung. Über einen Beitrag produktiven künstle-
rischen Gestaltens zur Selbstbildung, Milow 2010.

16	Vgl. Ricken, Norbert: »Subjektivität und Kontin-
genz. Pädagogische Anmerkungen zum Diskurs 
menschlicher Selbstbeschreibungen«, in: Viertel-
jahresschrift für wissenschaftliche Pädagogik, Bd. 75, 
Nr. 2, 1999, S.  208–237.

1	 Schiller, Friedrich: »Zur ästhetischen Erziehung 
des Menschen in einer Reihe von Briefen«, in: 
ders.: Sämtliche Werke in 5 Bänden, hg. von G. Fricke  

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

lichen Wissensformen – limitiert durch die 
Gerichtetheit des Gesamtprozesses.

Zukunft
Entwerfen heißt, Zukunft zu gestalten und 
zu prägen. Entwerfen – und das gilt nicht 
nur für architektonisches Entwerfen –  
ist schließlich dazu da, gegenwärtige Situa­
tionen, gegenwärtiges Wissen, gegenwärtige 
Überzeugungen, Kenntnisse und Optionen so 
weit in Bewegung zu bringen, dass für eine in 
Teilen offene Situation eine spezifische Ent­
wicklung denkbar wird. Das Interessante und 
in dieser Hinsicht Charakteristische ist, dass 
auch die Verfahren und Ansätze, mit denen 
die Prozesse des Entwerfens beginnen, in­
frage stehen können. Das kann die heuristi­
schen Verfahren, in denen das Neue gesucht 
wird, die Medien, die Akteur*innen, auch die 
Ziele eines entwerferischen Prozesses betref­
fen. Vor allem aber hat die Tätigkeit des Ent­
werfens das Potenzial, sich in ihren Vollzü­
gen neu zu erfinden: Entwerfen hat in dieser 
Hinsicht etwas Bodenloses.

Eine ganz andere Beobachtung zum Thema 
Zukunft und Wissen: Über die Zukunft gesell­
schaftlicher Verhältnisse wissen wir wenig. Es 
gibt selbstverständlich Szenariotechniken; 
Statistiken lassen sich hochrechnen und his­
torische Entwicklungen fortschreiben. Alles 
das geschieht – je nach Bedarf und Ziel –  
auch im Vorfeld von architektonischen Ent­
würfen. Doch ist davon auszugehen, dass wis­
senschaftliche Methoden nicht die einzigen 
Annäherungen sind: Im Entwerfen können 
idiosynkratische Momente eine Rolle spie­
len, Tagträume, Imaginationen, individuel­
le oder für Gruppen charakteristische Wege 
des Probehandelns oder das auf einen kon­
kreten Fall bezogene Entwickeln von Maß­
stäben der Beurteilung und Anerkennung 
von Lösungsversuchen. Auch ist anzuneh­
men, dass es im Entwerfen Praktiken gibt, 
die sich in ihren ersten Schritten explizie­
ren lassen, sich aber in ihrem Verlauf einer 
Explizierung, einer über Daten oder Dis­
kurse vermittelten Erlernbarkeit und da­
mit auch einer Operationalisierung entzie­
hen. Hier liegt eine Herausforderung für die 
Forschung, denn das Wissen, das in diesen 
Prozessen entsteht, erschließt sich nicht an­
ders als durch individuelle Vollzüge und im 
Durchgang durch diese Praxen. 

Entwerfen  Die Faszination des Entwer­
fens als Prozess und Tätigkeit, die Neu­
gierde darauf, wie dieses Tun verständlich 
werden kann, begleiten mich seit vielen Jah­
ren – und waren Anlässe dafür, die Spezi­
fik des Wissens der Architektur zu erkun­
den. Für diesen kurzen Beitrag habe ich 
vier Themen aus der mittlerweile weit ver­
zweigten Diskussion zum architektonischen 
Entwerfen ausgesucht: Drei ältere Beobach­
tungen zuerst, ergänzt um Hinweise auf neue­
re Forschungsthemen zum architektonischen  
»Entwurfswissen«.

Zuerst diskutiere ich das charakteristische 
strategische Verhältnis, das architektoni­
sches Entwerfen zu dem Wissen unterhält, 
das in den Prozess des Entwerfens eingeht 
oder darin vorausgesetzt wird. Dann kom­
me ich zu den Arten des akademischen und 
nicht-akademischen Wissens, mit denen im 
Entwerfen zukünftige Situationen model­
liert werden. Darauf folgen kurze Bemerkun­
gen zur Frage, wer entwirft, und schließlich 
spreche ich über drei Perspektiven, in denen 
die Spur des Wissens im Entwerfen for­
schend aufgenommen worden ist, also über 
die Frage, wie das architektonische Entwer­
fen erforscht werden kann.

Wissen und Strategie
Entwerfen bedeutet in der Architektur den 
kompetenten und erfinderischen Umgang 
mit unterschiedlichen Typen von Wissen, 
von Kenntnissen, Fähigkeiten und Fertigkei­
ten. Das reicht von Alltagswissen über hand­
werkliche und medientechnische Fähigkei­
ten über Kenntnisse von Industrieprodukten 
und neue ästhetische Entwicklungen bis hin 
zu je aktuellen Kenntnissen relevanter Er­
gebnisse aus Natur-, Ingenieur- und Kul­
turwissenschaften, aus künstlerischer For­
schung. Interessant dabei ist – und dieses 
strategische Moment ist charakteristisch für 
das architektonische Entwerfen –, dass je­
des Eindringen in gleich welche Form von 
Wissen nur so weit getrieben werden muss, 
wie es für genau den gerade verfolgten Pro­
zess des Entwerfens vonnöten ist. Die Befas­
sung mit gleich welchem Gegenstand des In­
teresses kommt immer an ein Ende, wenn der 
Platz, den ein spezifisches Wissen im Prozess 
des Entwerfens einnehmen soll, hinreichend 
gefüllt ist. Entwerfen unterhält insofern eine 
freie und selektive Beziehung zu unterschied­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

Akteur*innen im Spiel des Entwerfens 
Unter den menschlichen Akteur*innen sind 
es selbstverständlich nicht nur die als Archi­
tekt*innen Ausgewiesenen, die hier anzu­
sprechen sind. Oft ist (erste Erweiterung der 
bis in die 1980er Jahre fortgeschriebenen Er­
zählung) eine Vielzahl von menschlichen Ak�­
teur*innen in unterschiedlichen institutio­
nellen Zusammenhängen und Rollen konkret 
involviert. Nach vielen Jahren Kulturtech­
nikforschung sollte auch deutlich sein, dass 
in Entwurfsprozessen fungierenden Medien 
Akteursstatus zuzuschreiben ist – und dass 
dieser Status ebenso den für den aktuellen 
Prozess relevanten früheren Entscheidungen 
in der Gesetzgebung, Normierungsprozessen 
in der Baustoffindustrie oder in das Entwer­
fen eingehenden Forschungsergebnissen zur 
Energieeinsparung zuzuerkennen ist. Das 
bedacht, steht aber immer noch der Befund 
im Raum, dass die Fähigkeiten von Archi­
tekt*innen, heterogene Formen des Wissens 
zu synthetisieren und ästhetisch zu denken, 
nicht nur  ausgebildet, sondern auch drin­
gend gebraucht werden.

Entwerfen erforschen 
Eine Option der Untersuchung von Ent­
wurfsprozessen liegt im Nachvollzug einzel­
ner Entwurfsprozesse mit dem Ziel, die Form 
der Integration spezifischen Wissens aufzu­
zeigen und auf diese Weise die Entstehung 
von Entwurfskonzepten zu erhellen. Solche 
Forschungen, die schließlich das »Entwurfs­
wissen« der Architektur fassen, könnten Zu­
sammenhänge von Diskursen, Akteur*innen, 
Institutionen, Praktiken, Dispositiven zu ei­
nem bestimmten Zeitpunkt deutlich werden 
lassen. Es geht dann im Einzelfall um Ver­
änderungen der ökonomischen und sozia­
len Beziehungen beteiligter Akteur*innen, 
um die Ausbildung von Spezialisierungen, 
um institutionelle Vorgänge wie Rationalisie­
rung und Bürokratisierung oder um instituti­
onelle Sicherungsformen von Wissen, die bis­
lang eher übergreifend untersucht werden.

Um zu verstehen, was im Entwerfen ge­
schieht, ist es sicher ebenso nützlich, sich 
der Quellen zu vergewissern, die darin ei­
ne Bedeutung haben: Dazu gehört u. a. die 
Schärfung des Blicks für als grundlegend 
und selbstverständlich betrachtete Referen­
zen: Beispielsweise für die Handbücher, die 
niemand zitiert, die aber alle Entwerfenden 

kennen und lesen, für das »(Bücher-)Wis�­
sen« entwerfender Architekt*innen, enzy­
klopädische Versuche wie mit wissenschaftli­
chem Anspruch auftretende Handbücher, die 
ihre Blütezeit am Ende des 19. Jahrhunderts 
erlebten, ebenso für Bildsammlungen von 
historischer Bedeutung und ihre Tradierung. 

Auch die Untersuchung einzelner Prakti­
ken kann Aufschlüsse liefern – etwa solche, 
die sich auf bestimmte Medien der Architek­
tur beziehen. Das können Diagramme, digi­
tale oder physische Modelle sein, die in un­
terschiedlicher Weise operieren. Es können 
auch Objekte sein, die gesammelt werden. 
Dabei kann das Sammeln als Geste, Instru­
ment der Wissensproduktion und Anregung 
wie auch als Technik zur Findung und Er­
findung verstanden werden. Beides themati­
siert dingliche, handfeste und in diesem Sin­
ne sinnliche Aspekte der Architektur, die in 
den langen Jahren der architekturhistori­
schen Faszination durch Zeichen, Immateri­
alität und mediale Prozesse an den Rand der 
Betrachtung geraten waren: Dass es Medien 
des Entwerfens gibt, die nicht nur dem Ent­
werfen dienen, sondern in ihrer sinnlichen 
Anmutung unmittelbar, als Objekte, in Ent­
würfen fungieren, musste erst wieder histo­
risch wie theoretisch aufgearbeitet werden. 

Und dann stellt sich die Frage, wann das 
Entwerfen wirklich aufhört, wann aus dem 
Entwerfen ein Entwurf geworden ist: Im ju­
ristischen Sinne ist diese Verdinglichung eine 
der wichtigen Säulen im Schutz des architek­
tonischen Werkes. Geht man aber davon aus, 
dass es so etwas wie eine permanente Pro­
duktion von Raum gibt, dann versteht man 
Bauten und soziale Prozesse als untrennbar 
miteinander verknüpft, und die Perspektive 
öffnet sich für die entwerferischen Aspekte 
im weiteren Verlauf einer Struktur und der 
Frage: Wie wird ein Entwurf nach der Bau­
phase in Nutzungen und ihren Transforma­
tionen weitergeschrieben? Hier müsste und 
könnte die Erforschung des Entwerfens und 
der Rolle des Wissens darin weitergehen.

— Susanne Hauser

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

»Beep, beep, beep. Don’t stop now. Keep 
moving, keep moving.« Der Schrittzähler in 
Die zwei Päpste – ein Spielfilm des Regisseurs 
Fernando Meirelles aus dem Jahr 2019 – hat 
eine computergenerierte Stimme. Er ist ein 
weiteres Beispiel für eine Praxis von Date­
nerfassung und ihrer Einbettung in den All­
tag. Der elektronische Schrittzähler im Film 
umschlingt das Handgelenk von Papst Bene­
dikt XVI wie eine Armbanduhr und schlägt 
Alarm, wenn das vorgegebene Tagesziel 
an Bewegung nicht eingehalten zu werden 
droht. Die stetige Vermessung der Aktivität 
kippt hier um in eine Ermahnung, den Ruhe­
zustand zu verlassen. »Nicht aufhören. Wei­
terbewegen«, lautet die Devise und erfährt 
im Spielfilm einen vieldeutigen Sinn. Denn 
mit der Anrufung, in Bewegung zu bleiben, 
weiterzumachen, aber auch beweglich, of­
fen, veränderbar zu sein – damit sehen sich 
beide Protagonisten des Films, Papst Bene­
dikt XVI. und Papst Franziskus, konfron­
tiert. Der Schrittzähler taucht ganz selbstver­
ständlich auf in diesem Spielfilm, der um die 
imaginierte Begegnung zwischen den beiden 
Päpsten und ihren Machtwechsel kreist. In­
szeniert wird diese Begegnung zwischen den 
zwei Päpsten als eine zwischen zwei Wirklich­
keiten, die sich eine Welt teilen. Der Schritt­
zähler interveniert in diese Welt, pocht auf 
Bewegung, Fortgang und Gestaltbarkeit. 

Die zwei Päpste repräsentieren dabei zwei 
verschiedene Arten des Katholizismus, zwei 
unterschiedliche Denk- und Lebensweisen. 
Benedikt (Anthony Hopkins) steht für einen 
Glauben an einen unbeweglichen Gott, an ei­
ne festgelegte Ordnung von Welt und Moral, 
an das Absolute, nach dem sich das Verhal­
ten auszurichten hat. Franziskus (Jonathan 
Pryce) hingegen steht für einen Glauben, der 
Natur, Kultur und auch Gott selbst als sich 
wandelnde und voneinander abhängige Grö­
ßen begreift.

Im wiederholten Einsatz des Schrittzäh­
lers verdichten sich wiederkehrende Moti­
ve des Films wie Veränderung und Bewah­
rung, Endlichkeit und Wandel.4 Als Gerät 
verfolgt und beeinflusst der Schrittzähler 
das Bewegungsverhalten von Papst Bene­
dikt – reguliert seine Gewohnheiten, lenkt 
seine Aufmerksamkeit. Dieser Verbund aus 
Schrittzähler und Benedikt stellt hier aber 
nicht Fitness aus, sondern Gebrechlichkeit. 
Auch in Benedikts Innerem befindet sich ein 

Erfassen  Eine Schaukel für das Smart­
phone. Reinstellen, die Haltevorrichtung 
an die Größe des mobilen Geräts anpassen, 
einschalten und schon schwingt die elekt­
risch betriebene Schaukel das Smartpho­
ne hin und her. Ein Sensor im Smartphone 
registriert diese Bewegungen als Schritte, 
auch ohne, dass der*die Nutzer*in sich fort­
bewegen muss. Zusammen mit einem Pro­
gramm, das die Ortungsdaten des Smart­
phones durcheinanderbringt, entsteht so 
der Eindruck, dass das Gerät durch die Welt 
getragen wird, während es lediglich an ei­
nen Schreibtisch fixiert ist und hin- und her­
schaukelt. Zumindest entsteht dieser Ein­
druck für die Datenerfassungssysteme, die 
Schritte zählen und orten, darin Bewegungs­
muster erkennen und als Verhalten aufzeich­
nen. Im Dispositiv der Datenerfassung sind 
Techniken des Erkennens und Täuschens 
eng miteinander verwoben.

Mit so einer Schaukel für das Smartphone 
lässt sich der Score gemachter Schritte oben 
halten – bestimmte Normen von Fitness, Ef­
fizienz und Angepasstheit werden nicht er­
füllt, aber bedient. Das kann nützlich sein, 
um bei interaktiven Computerspielen wei­
terzukommen. Es kann aber auch notwendig 
werden, wenn es z. B. darum geht, nicht von 
einer Krankenversicherung runtergestuft zu 
werden – also dann, wenn eine Person z. B. 
nicht in der Lage ist, eine Norm zu erfüllen, 
aber es sich auch nicht leisten kann, mit ihr 
zu brechen.1 Regelwerke, Systeme, Struktu­
ren haben seit jeher nicht nur Vorschriften 
bestimmt und Verhaltensweisen bewertet, 
sondern im gleichen Zug auch Abweichun­
gen bedingt und Verstöße markiert. Tricks, 
Täuschungen und Betrügereien sind also ge­
wissermaßen Teil eines Systems – können es 
erweitern oder anpassen. Und dann gibt es 
noch die Gebrauchsweisen, die Verbote zwar 
nicht missachten, aber mit den Gegebenhei­
ten so spielen, dass neue Gestaltungsmög­
lichkeiten entstehen.2

Diese Schaukel für das Smartphone ist ein 
Beispiel für eine Maschine, die eine andere 
Maschine, die Daten erfasst, überlistet. Sie 
ist das Produkt einer liberalen Ökonomie 
digitaler Infrastrukturen, die zunehmend 
über Angebote, Reize und Anforderungen re­
giert und zugleich ein immer engmaschige­
res Netz webt, das Zugriffe und Ausschlüsse 
verwaltet.3

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

kleiner elektronischer Impulsgeber in Form 
eines Herzschrittmachers.

Der Schrittzähler tritt auch auf als Taktge­
ber der gegenwärtigen Zeit, als ein Symbol 
für eine sich verändernde Welt, an der Bene­
dikt sich zu messen hat, doch in der er sich 
nur beschränkt einrichten kann. Einerseits 
werden Benedikt und die Weltordnung, für 
die er einsteht, damit als überkommen und 
unzeitgemäß markiert. Anderseits repräsen­
tiert das Gerät selbst ein beschränktes Sys­
tem, das sein vorgegebenes Programm nicht 
verlassen kann. So ist der Schrittzähler bei­
spielweise ignorant gegenüber den Umstän­
den, unter denen er Aktivität zu messen hat. 
Doch obwohl das Schrittezählen einem fest­
gelegten Muster folgt, heißt das nicht, dass 
es keine schöpfende oder schöpferische Tä­
tigkeit sein kann. Als eine stark formalisier­
te Form des Tuns ist es damit vielleicht so­
gar Praktiken wie dem Rosenkranzzählen 
und -beten nicht ganz unähnlich. Dieser 
Vergleich zeigt aber auch, dass Zählen eben 
nicht gleich Zählen ist. Zählen ist eine Tätig­
keit der Interpretation. Das eine Zählen ist 
darauf ausgerichtet, spirituelle Bezüge zu 
stiften, das andere biometrische. Als Zählma­
schine steht der Rosenkranz für eine andere 
semiotische und materielle, eine andere tech­
no-ästhetische Praxis als der Schrittzähler.

Für Theorien, die das Erfassen von Daten 
als einen beziehungsstiftenden Prozess ver­
stehen, spielt die etwa 90 Jahre alte Philo­
sophie von Alfred North Whitehead eine zu­
nehmend wichtige Rolle.5 Denn mit dem 
Begriff »erfassen« benennt Whitehead die 
grundlegende Empfindung des Relationa­
len. Im englischen Original heißt »erfassen« 
»prehension« und ist eine von Whiteheads 
zahlreichen Wortschöpfungen.6 Mit dem 
Neuwort »prehension«, das im Deutschen 
eben meistens mit »erfassen« übersetzt wird, 
setzt sich Whitehead ganz entschieden von 
dominanten Konzepten von Begreifen, Ver­
stehen und Wahrnehmen der westlichen Phi­
losophien und Wissenschaften ab.

»Prehension« beschreibt eine Art Sinn für 
die Ereignishaftigkeit von Welt – ein Emp­
finden der historisch gewachsenen Bindung 
zwischen einer Vielheit von Ereignissen, die 
die Welt bedeuten. Erfassen ist mehr ein Er­
eignis als eine Tätigkeit, weil es den wechsel­
seitigen Bezug zwischen Erfasstem und Er­
fassendem benennt. Erfassen steht für die 

Erfahrung, von der Welt und gleichzeitig für 
das weitere Werden der Welt zu sein. Alles 
was ist, ist das Resultat von Erfassungser­
eignissen. Sein ist hier als etwas konzipiert, 
das zugleich Gewordenes und Potential ist. 
Daher sind für Whitehead Daten Gegebe­
nes und Medium. Ein Datum ist gegeben, in­
sofern es etwas ist, das bereits geworden ist. 
Das Datum ist also eine Erfassung, ein Pro­
zess des Werdens, der bereits abgeschlossen 
ist. Zugleich geht dieses gewordene, konkre­
te Datum als wirkliches Potenzial in andere, 
weitere Ereignisse von Erfassungen ein.

Nach Whitehead ist das Werden der Welt 
ein Prozess, der sich aus den Übergän­
gen zwischen diesen endlichen Ereignissen 
entfaltet. Das Werden der Welt ist hier al­
so kein kontinuierlicher Prozess, sondern 
stellt sich ein aus einer Vielzahl von gleich­
zeitigen, asynchronen Ereignissen, die eben 
auch vergehen, enden und durch ihre End­
lichkeit wirken. In gewisser Weise bildet bei 
Whitehead das Unfassbare einen Kernaspekt 
des Erfassens. Denn es ist diese Verschrän­
kung aus Endlichkeit und Übergang, aus 
Materialität und Medialität, aus Erfasstem 
und Erfassenden, die nicht nur schwierig zu 
denken und auszudrücken ist, sondern eben 
auch eine ganz reale Erfahrung von Relatio­
nalität darstellt.

Alle drei unterschiedlichen Schauplätze der 
Datenerfassung – die Smartphone-Schaukel, 
die Inszenierung eines Schrittzählers im Va­
tikan und Whiteheads relationale Konzepti­
on von Erfassen – zeigen, dass Erfassen keine 
neutrale Operation ist. Daten werden nicht 
einfach festgestellt, sie entstehen aus ihrer 
Einbettung in der Welt und wirken gleichzei­
tig an ihr mit. Erfassungen stiften Beziehung 
und schaffen Bedeutungszusammenhänge, 
die sich aber nicht auf einen Grund zurück­
führen lassen. Vor dem Hintergrund ver­
netzter multisensorischer Computersysteme 
steht dabei zur Frage, welche Weisen der Er­
fassung diese befördern, wodurch, wofür und 
zu wessen Lasten.

— Irina Raskin

1	 Gesetzliche Krankenversicherungen in Deutsch-
land bieten für die Nachverfolgung von erfass-
ten Aktivitätsdaten geldwerte Vorteile an. Darin 
zeichnet sich eine Tendenz ab, die eine Umstruk-
turierung des Versicherungswesens – die das 
Prinzip der Bonität anstelle das einer (bedingten) 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

Solidarität zur Regel macht – realistischer wer-
den lässt. Vgl. Nosthoff, Anna-Verena / Maschew-
ski, Felix: Die Gesellschaft der Wearables. Digitale 
Verführung und soziale Kontrolle, Berlin 2019.

2	 Das gilt ebenso für Praktiken des Programmie-
rens, deren Prinzipien, Gestaltbarkeit und Wir-
kungsweisen sich nicht auf einen technologischen 
Determinismus reduzieren lassen, sondern auch 
ästhetisch, sozial und politisch bedingt sind. Vgl.: 
Soon, Winnie / Cox, Geoff: Aesthetics program-
ming. A handbook of Software Studies, 2000, URL: 
https://www.aesthetic-programming.net (letzter 
Zugriff: 16. April 2021).

3	 Digitale Infrastrukturen stellen das Schlüssele-
lement für eine Form des Kapitalismus dar, die 
auf der Modifikation und Monetarisierung von 
Verhaltensdaten beruht. Vgl. Zuboff, Shoshana: 
The Age of Surveillance Capitalism. The Fight for a 
Human Future at the New Frontier of Power, New 
York 2019.

4	 Der Schrittzähler verweist lediglich metaphorisch 
auf eine sich verändernde Welt. Die Inszenierung 
des Schrittzählers hebt diese filmische Erzählung 
hervor: Fortschritt ist nicht ohne Rücktritt, Fort-
gang nicht ohne Umkehrung zu haben.

5	 Insbesondere für Theorien, die mehr-als-mensch-
liche oder nicht-menschliche Erfahrung, Ästhetik, 
Poiesis adressieren oder die Operationsweisen 
von sensorischen und computergestützten Me-
dientechnologien analysieren, ist Whitehead eine 
wichtige Referenz. Siehe: Angerer, Marie-Luise:  
Affektökologie. Intensive Milieus und zufällige Begeg-
nungen, Lüneburg 2017; Fazi, M. Beatrice: Con-
tingent Computation. Abstraction, Experience, and 
Indeterminacy in Computational Aesthetics, London 
2018; Gabrys, Jennifer: Program Earth. Environ-
mental Sensing Technology and the Making of a 
Computational Planet, Minnesota 2016; Haas, Ma-
ximilian: Tiere auf der Bühne. Eine ästhetische Öko-
logie der Performance, Berlin 2018; Handel, Lisa: 
Ontomedialität. Eine medienphilosophische Perspek-
tive auf die aktuelle Neuverhandlung der Ontologie, 
Bielefeld 2019; Shaviro, Steven: Without Criteria: 
Kant, Whitehead, Deleuze, and Aesthetics, Cam
bridge, MA / London 2009; Stengers, Isabelle: 
Thinking with Whitehead. A Free and Wild Creation 
of Concepts, Cambridge, MA / London 2011.

6	 Whitehead arbeitet seine Konzeption von »pre-
hension«/Erfassung vor allem hier aus: Prozeß 
und Realität. Entwurf einer Kosmologie (1929), 
Frankfurt/M. 2015. Erstmalig vorgestellt wird 
der Begriff in Nähe zum singulären »Gescheh-
nis« (»event«) in ders.: Wissenschaft und moderne 
Welt (1925), Frankfurt/M. 1988, S.  90f.

Hören  Im Kontext traditioneller westlicher 
Musikausbildung gilt Hören als Form aneig­
nenden Verhaltens: Das musikalisch gebilde­
te Gehör erfasst Strukturen derart, dass das 
Gehörte scheinbar spontan singend, auf ei­
nem Instrument oder verschriftet wiederge­
geben werden kann, es verfügt über hoch­
spezialisierte Codes einer musikalischen 
Kommunikation.1

Um die Elite abendländischer Musiktradi­
tion ranken sich Mythen: Wolfgang Amadeus 
Mozart veröffentlichte als 14-Jähriger die 
streng im Vatikan geheim gehaltene Partitur 
des Miserere von Gregorio Allegri, indem er 
das Gehörte nach nur einer Aufführung wei­
testgehend korrekt notierte.2 Rund 60 Jahre 
später ergänzte der 21-jährige Felix Mendels­
sohn Bartholdy zu diesem Zeitpunkt bekann­
te Transkriptionen desselben Miserere um die 
detaillierte Wiedergabe hochvirtuoser Ver­
zierungen,3 was in gewisser Hinsicht und be­
sonders bei diesem auf improvisierten Vari­
anten aufgebauten Stück4 sogar die noch 
erstaunlichere Transkriptionsleistung ist: 
Verzierungen, die 200 Jahre nach der Kom­
position des Stückes ex improviso hinzugefügt 
wurden, waren weniger abhängig von Sys­
temen und Regelwerken, unberechenbarer. 
Mendelssohn musste appropriieren, rekons­
truieren und zwar in essenzieller Tragweite: 
Schon so etwas Elementares wie die Anzahl 
konkreter Tonhöhen rekonstruierte er weni­
ger, als dass er sie konstruierte.

Diese Anekdote, in der sich Tradition mehr­
fach in idealisierenden Projektionen bricht, 
verdichtet die ethnografischen Probleme teil­
nehmender Beobachtung zu einer musikali­
schen legenda aurea. Wenn wir heute das Mi-
serere von Allegri hören, dann beruht es nicht 
zuletzt auf jenen Texten, die Mozart und 
Mendelssohn, angespornt von der Aura des 
Geheimnisses und der praktisch nicht notier­
baren Verzierungen, als Momentaufnahmen 
aus dem 18. und 19. Jahrhundert erstellten, 
selbst wenn eine aktuelle, historisch infor­
mierte Musikwissenschaft heute durchaus 
in der Lage ist, anachronistische Zusätze aus 
dem 18. und 19. Jahrhundert zu erkennen.

Was trägt diese uralte, romantisierte, nicht 
einmal gänzlich verifizierbare Geschichte bei 
zur These »Das Wissen der Künste ist ein 
Verb«?

Der Brückenschlag zwischen diesen akusti­
schen Feldstudien und einem aktuellen Ver­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

ständnis von Zuhören gelingt, wenn wir uns 
klarmachen, dass zumindest Mendelssohns 
Transkriptionen sich nicht nur auf Musik 
bezogen, von der es einmal einen Notentext 
gegeben hatte, sondern dass er recht häu­
fig Abläufe notierte, die sich den Standards 
tonaler Notation entzogen. Seine Noten­
skizzen leisteten das, was heute Handys oder 
andere selbstverständlich gewordene Auf­
zeichnungsgeräte leisten: Er dokumentierte 
O-Töne wie Jodeln auf dem Schweizer Rigi,5 
Straßenmusik in Schottland, Straßenrufe –  
alles innerhalb des Dispositivs der Noten­
schrift und immer mit kalkulierten Abwei­
chungen: Wie in der parametrischen Ana­
lyse in elektronischer Musik6 nutzte er sein 
gebildetes und hochsensibles Gehör zum Er­
mitteln tonal dokumentierbarer Daten. Auf 
der Ebene der persönlichen Reiseerinne­
rung wandte er also dieselben Techniken an, 
die frühe Ethnomusikolog*innen anwand­
ten wie  z. B. Sophia Plowden, die gegen Ende 
des 18.  Jahrhunderts mit einheimischen Mu­
siker*innen im damaligen Kalkutta musizier­
te, dabei die Musik der indischen Ensembles 
transkribierte und nicht zuletzt durch ihre 
Mitwirkung am europäisch gestimmten Cem­
balo auch aktiv beeinflusste.7 Mendelssohn 
wandte dieselben Techniken der Segmen­
tierung und Rekonstruktion an wie später 
die Komponisten Leoš Janáček, Belá Bartók 
und Olivier Messiaen, wenn sie Vogelgesang, 
Sprache oder Volkslieder transkribierten. 
Entsprechende Techniken wenden auch zeit­
genössische Komponist*innen wie Vinko 
Globokar (Concerto Grosso, 1969/75), Peter 
Ablinger (18 Ulrichsberger/Tänze, 2008), Antje 
Vohwinkel (Gipfeltreffen, 2020) oder Neo 
Hülker (Gib Pfötchen!, 2017) an, wenn sie mi­
nutiös Sprachmelodien, Dialekte, Tierlaute 
oder sogenannte Umgebungsklänge als mu­
sikalisches Material verfügbar machen. Der 
Einsatz modernerer Technologien schafft da­
bei nur graduelle Unterschiede, denn auch 
Technologien haben Voreinstellungen und 
Filter, auch hier entsteht das final Gehörte in 
der Interaktion von Datendisposition und er­
innernder Rekonstruktion.8

Es ist erstaunlich, wie wenig sich seit 
Mozart und Mendelssohn daran geändert 
hat, obwohl die Möglichkeiten der techni­
schen Reproduktion die Leistung des Ge­
hörs doch erweitern und die Gedächtnisleis­
tung entlasten müssten. Schon in den späten 

1960er Jahren arbeitete Vinko Globokar 
in seinem großen Ensemblestück Concerto 
Grosso mit Methoden, die später als Soni­
fikation,9 als primär auditive Annäherung 
an wissenschaftliche wie künstlerische For­
schungsdaten, verfeinert und systematisiert 
wurden. Dabei choreografiert die Kompo­
sition die hörende Kommunikation im Kol­
lektiv.10 Der Titel Concerto Grosso ist nicht 
nur ein inspirierender Paratext, sondern 
eine Rückführung der historischen Gattung 
auf die in ihr strukturell verankerten We­
ge des Hörens: Ein kleines Ensemble kom­
muniziert mit einem wesentlich größeren. 
Schon im Barock sind sowohl die raumakus­
tischen und klangfarblichen Wirkungen als 
auch die Machtverhältnisse zwischen dem 
kleinen (gerade so viel Mitwirkende, um ei­
ne vollstimmige Harmonie zu spielen) und 
dem großen Ensemble (so viele Mitwirkende, 
wie der Raum fasst) das eigentlich Faszinie­
rende. Globokar führt mit der radikal hören­
den Kommunikation einen Faktor der media­
len Echtzeit-Übertragung in den Prozess ein: 
Die Transformation der Umwelt durch den 
Akt des Hörens wird zum eigentlichen The­
ma der mehr als halbstündigen Kompositi­
on.11 Das kleine Ensemble besteht aus Vo­
kalist*innen, die die Aufgabe haben, per 
Kopfhörer eingespielte Laute spontan und 
möglichst originalgetreu zu imitieren. Diese 
Laute werden ebenso ad hoc und quasi unge­
filtert von Instrumentalsolist*innen imitiert. 
Die Kommunikation erfolgt rein auditiv, wo­
bei der Weg der Klangtransformation sowohl 
durch die Aufstellung der Instrumental- und 
Vokalgruppen als auch durch die davon un­
abhängige Spur der elektronischen Verstär­
kung gestaltet wird. Ein interessantes Detail 
besteht in der traditionellen Ausbildungs­
hierarchie, die der historischen Vorlage zu­
widerläuft: Das Vokalensemble im Zentrum 
soll, wenn möglich, nicht klassisch virtuos, 
sondern eine Gruppe von »Darsteller*in­
nen-Sänger*innen« sein, die es gewohnt 
sind, ihre Stimmen »anders als zum Singen 
zu gebrauchen«12. Einem hybriden Konzept 
unterliegt das per Kopfhörer eingespielte 
akustische Material, auf das sich die Impro­
visationen während Concerto Grosso bezie­
hen: Es handelt sich u. a. um hörbar gemach­
te Signale der Kommunikation von Fischen. 
Auch hier – wie bei den eingangs erwähn­
ten Transkriptionen – ist die musikalische 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

hörte zu notieren, westliche Musikolog*in­
nen im 18. Jahrhundert mit dem Cembalo in 
Indien, Software, die Klangfarben und Ge­
räusche auf Instrumente und in Notenschrift 
überträgt — das Moment der medialen Kon­
taktaufnahme filtert, welche Momente des zu 
Hörenden als Daten erfasst werden.  

»Das Wissen der Künste« ist ein Verb, ein 
Tun. Zuhören ist nicht in dem Sinne rezep­
tiv, dass es lediglich der Dokumentation von 
Klängen in Bild, Schrift, Körper und Appa­
ratur vorausgeht, sondern es hält erinnernd 
den Prozess der immersiven Teilhabe und 
der regelhaften Übertragung fest. Mendels­
sohn und Mozart haben der Zeremonie in der 
Capella Sistina beigewohnt und konnten im­
merhin so viel Mitteilbares memorieren, dass 
das Aufschreibesystem Notenschrift eine in­
nerhalb der Regelwerke des 18. und 19. Jahr­
hunderts plausible Rekonstruktion zuließ, 
sie dokumentierten nicht ihr Hören. In vie­
len zeitgenössischen Kompositionen seit den 
1950er Jahren ist diese transformierende Re­
konstruktion das eigentliche Thema, sei es, 
dass das Hören an seine physischen Grenzen 
getrieben wird, sei es, dass der Akt der No­
tation transmedial, in Echtzeit, performativ 
während und durch die Aufführung stattfin­
det. Zuhören wird dabei kollektiv und inter­
subjektiv inszeniert,16 anders als es die Vor­
stellung einsam hörenden Verinnerlichens 
oder die Gegenüberstellung eines hörend 
verstehenden Subjekts und eines objektiv 
Gegebenen suggeriert.

— Ariane Jeßulat

Virtuosität am höchsten, wenn die Übertra­
gung datenreich ist. Bei Concerto Grosso zeigt 
sich dies am klarsten an der medialen Soll­
bruchstelle, beim Übergang vom Vokalen­
semble auf die Solo-Instrumente – was auch 
das Kalkül von Globokars Besetzungspolitik 
erklärt: Die Klänge auf dem Tonband sind 
so komplex, dass – so Globokar13 – nur ein 
möglichst frei von den Filtern traditionel­
ler Gesangsausbildung agierendes Vokalen­
semble sich diese aneignen kann. Die heikle 
Übertragung von z.  T. kaum bewussten Vor­
gängen der Imitation durch die stimmlichen 
Artikulationsorgane auf die Apparatur eines 
klassischen Orchesterinstruments, z. B. einer 
Violine, soll von denjenigen geleistet werden, 
die im System westlich-klassischer Tradition 
in der Lage sind, sich den nicht-kompatiblen 
Klängen so weit anzunähern, dass ein spon­
tanes Erkennen des als identisch Gemeinten 
möglich ist, selbst wenn die sonoren Daten 
diese Identität nicht dokumentieren und 
selbst wenn das zur Verfügung stehende In­
strument der Klangerzeugung Grenzen setzt.

Concerto Grosso führt vor, dass Zuhören 
weniger Rezeption als Produktion durch 
Re-Enactment ist. Globokars auditiv über­
tragene Klangwellen durch das Ensemble 
spielen ein Spezifikum des Zuhörens in den 
Vordergrund: das Moment der Partizipation 
in der Zeit. Die körperlichen, apparativen 
und mental-konventionellen Filter der Aus­
führenden lassen vom vermeintlichen Origi­
nal der Fischkommunikation kaum etwas üb­
rig. Allerdings zeigt auch die Produktion des 
Tonband-Artefakts, dass es ein solches Origi­
nal nie gegeben hat. Demnach überträgt sich 
das Einzige, was hörend weitergegeben wer­
den kann: nämlich, dass kommuniziert wird.

Die Transformation des Hörens im Kollek­
tiv gehört zu den zentralen Themen aktuel­
ler kritischer Musikwissenschaft: Der Zu­
sammenhang zwischen Hören und Besitzen, 
Hören und Herrschen, Hören und kolonia­
ler Aneignung, Hören und Diskriminierung, 
aber auch Zuhören im Sinne von Zurecht­
hören bildet das Forschungsfeld, welches 
traditionelle musikwissenschaftliche Ana­
lysemethoden, Hörstrategien, Tests, Aufnah­
meverfahren14 und Repertoire am Korrektiv 
der Critical Studies spiegelt.15 Dabei ist ent­
scheidend, in welchen Momenten der Partizi­
pation wir das Hören ansetzen: Mozart in der 
Sixtinischen Kapelle in der Absicht, das Ge­

1	 Vgl. Maus, Fred: »Listening and possessing«, in: 
Thorau, Christian / Ziemer, Hansjakob (Hg.): The 
Oxford Handbook of Music Listening in the 19th and 
20th Centuries, New York 2019, S.  441–460, hier: 
S.  442.

2	 Vgl. O’Reilly, Graham: ›Allegri’s Miserere‹ in the  
Sistine Chapel, Woodbridge 2020, S.  73–76.

3	 Vgl. ebd., S.  112.
4	 Vgl. Byros, Vassily: »Mozart’s Vintage Corelli«, 

in: Intégrale, Nr. 31, 2017, S.  63–89, hier: S.  63f.
5	 Vgl. Mendelssohn Bartholdy, Felix: »FMB an Carl 

Friedrich Zelter in Berlin. Sécheron bei Genf, 
13.09.1822«, in: ders.: Sämtliche Briefe in 12 Bän-
den, hg. von Helmut Loos, Bd. 1,  hg. von Juliette 
Appold, Regina Back und Rudolf Elvers, Kassel 
2008, S.  96–99.

6	 Vgl. Kendall, Gary S.: »Listening and meaning: 
How a model of mental layers informs electro-

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

acoustic music analysis«, in: Emmerson, Si-
mon / Landy, Leigh (Hg.): Expanding the horizon of 
electroacoustic music analysis, Cornwall/UK 2016, 
S.  31–57.

7	 Vgl. Popović, Tihomir: Der Dschungel und der Tem-
pel. Indien- Konstruktionen in der britischen Musik 
und dem Musikschrifttum 1784–1914, Stuttgart 2017, 
S.  160–164.

8	 Vgl. Arthur, W. Brian: The Nature of Technology. 
What it Is and How it Evolves, New York 2009.

9	 Vgl. De Campo, Alberto: Science by Ear. An In-
terdisciplinary Approach to Sonifying Scientific  
Data, Graz 2009. URL: https://monoskop.org/ 
images/9/9b/Campo_Alberto_de_Science_
by_Ear_An_Interdisciplinary_Approach_to_ 
Sonifying_Scientific_Data.pdf (letzter Zugriff: 
06. Mai 2021).

10	Vgl. König, Wolfgang: Vinko Globokar. Komposition 
und Improvisation, Wiesbaden 1977, S.  190–235, 
und Beck, Sabine: Vinko Globokar. Komponist und 
Improvisator, Marburg 2012, S.  164–175.

11	 Vgl. Globokar, Vinko: Concerto Grosso (1969/1975), 
für 5 Solisten, 23 Spieler und Chor (Luciano Berio ge-
widmet), Frankfurt/M. 1979.

12	Ebd., S.  3.
13	Vgl. Toop, Richard: »Distant, but unforgettable«, 

in: Kayser, Sibylle / Zwenzner, Michael (Hg.): Vinko 
Globokar, München 2009, S.  21, und Globokar, 
Vinko: »Reflexionen über Improvisation«, in: 
Brinkmann, Reinhold (Hg.): Improvisation und 
neue Musik, Mainz 1979, S.  24–41.

14	Vgl. Sterne, Jonathan: The Audible Past. Cultural 
Origins of Sound Reproduction, Durham/London 
2003.

15	Vgl. Siehe dazu: Radano, Ronald / Olanyian, 
Tejumola: Audible Empire. Music, Global Poli-
tics, Critique, Durham/London 2016; Rehding, 
Alexander/ Rings, Stephen: The Oxford Handbook 
of Critical Concepts in Music Theory, New York 
2019 sowie die online seit 2020 sehr aktiv ge-
führte Diskussion im Blog History of Music Theory, 
URL: https://historyofmusictheory.wordpress.
com/blog/ (letzter Zugriff: 06. Mai 2021)

16	Vgl. Nishikaze, Makiko/ Kesten, Christian: »Raum  
hören«, in: Jeßulat, Ariane (Hg.): Mythos Hand-
werk. Zur Rolle der Musiktheorie in zeitgenössischer 
Komposition, Würzburg 2015, S.  69–91.

Konstellieren  Kuratieren gehört mittler­
weile zu den gestalterischen Kernkompeten­
zen des Kapitalismus. Ein Concept Store, ei­
ne Speisekarte, ein Insta-Account – das alles 
wird zum Gegenstand kuratorischer Ambitio­
nen. Doch wodurch unterscheiden sich diese 
alltäglichen Ausstellungsformate von künst­
lerischen Praktiken der Konstellation? Oder 
anders gefragt: Unter welchen Bedingungen 
entsteht durch die Zusammenstellung von 
Dingen, Texten, Bildern und Körpern ein äs­
thetischer und epistemologischer Mehrwert? 

Zur Beantwortung dieser Frage muss zu­
nächst die soziale und kulturelle Funktion 
der alltäglichen Ausstellungsformate genau­
er bestimmt werden. Dazu reicht es, sich um­
zuschauen: Ob zu Hause, in Shoppingmalls, 
im Büro oder im digitalen Raum – überall 
geht es darum, dem unheimlichen Eigen­
leben der Dinge, Bilder und Zeichen eine les­
bare Ordnung abzuringen.

Die hochritualisierten Aufräum-, Putz- 
und Dekorationstechniken, mit denen Jean­
ne Dielman (in dem gleichnamigen Film 
von Chantal Akerman1) ihren Haushalt in­
stand hält, lassen sich somit als eine Form 
kuratorischer Praxis verstehen: Die schwar­
zen Herrenschuhe müssen poliert, die Bett­
decke muss glattgestrichen, das Porzellan 
in der Vitrine abgestaubt und die sorgfältig 
gespülten Teller auf dem Abtropfgestell or­
dentlich einsortiert werden. Dass diese Care-
Arbeit eine gestalterische Kompetenz erfor­
dert und die Grenzen zwischen Kunst und 
Nicht-Kunst weitaus fließender sind, als der 
bürgerliche Autonomiebegriff uns weisma­
chen wollte, ist von der feministischen Theo­
rie zu Recht betont worden.2 

Hinsichtlich der eingangs gestellten Fra­
ge nach dem Unterschied von ästhetischen 
und nicht-ästhetischen Konstellationen ist 
mit dieser Einsicht aber nicht viel gewonnen. 
Denn genauso wenig wie Bilder und Objek­
te, die in Galerien oder auf  Biennalen prä­
sentiert und verkauft werden, automatisch 
Kunst sind, lassen sich alltägliche Gestal­
tungspraktiken und sinnliche Ordnungen 
per se als ästhetisch definieren.3

Im Gegenteil – die Gestaltung der alltägli­
chen Dinge und Räume gehört, mit Michel 
Foucault gesprochen, zu den historischen Be­
dingungen unserer Subjektivität: Es sind also 
nicht wir, die Ordnung in die Dinge bringen. 
Vielmehr gehen uns die Bild-diskursiven und 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

ordentlichen Abweichung vom Gewohnten), 
lässt sich diese Fiktion nicht mehr länger auf­
rechterhalten – das austarierte Ich-Welt-Ver­
hältnis gerät ins Wanken. So kann es reichen, 
dass sich, wie im Falle von Jeanne Dielman, 
die Haushaltsgegenstände dem gewohnten 
Zugriff entziehen, um die imaginären Absi­
cherungs- und Stabilisierungsrituale nach­
haltig zu erschüttern.

Doch wodurch nun zeichnet sich die ästhe­
tische Konstellation gegenüber diesen alltäg­
lichen Praktiken des Ordnens, Einrichtens 
und Gestaltens aus?

Dispositive geben sich in der Regel nicht 
so ohne Weiteres zu erkennen, sondern ver­
schwinden hinter ihrer gewohnten Erschei­
nung. Die Gestaltungsformen, die uns umge­
ben, sind somit eher als Medien zu verstehen, 
durch die sich das Macht-Wissen bzw. die 
symbolische Ordnung reproduziert. Präzi­
ser fomuliert: Auch die Alltagsdisplays sind 
Teil des historisch und kulturell spezifi­
schen »Bild-Schirms (image/écran)«, durch 
den sich die Welt als Tableau zu sehen gibt.6 
Dieses Tableau zeichnet bestimmte Subjek­
tivierungs- und Praxisformen vor: Nur wenn 
sich die Subjekte in die vorgesehenen Ge­
staltungsordnungen integrieren, werden sie 
auch gesellschaftlich »sichtbar«.

In diesem Sinne sind die hellgelb glän­
zenden Kacheln, der Haushaltskittel, die in 
Wellen gelegten Haare, die geputzten Her­
renschuhe, das auf der Tagesdecke aus­
gebreitete weiße Handtuch und die floral 
bemalte Suppenterrine als Elemente des pa­
triarchalen »Bild/Schirms« der organisier­
ten Moderne zu verstehen. Ihre Erscheinung 
und Komposition erfordern nicht nur Jeanne 
Dielmanns unentwegte perzeptive Aufmerk­
samkeit und Pflege. Sie verlangen ihr auch 
eine ganz bestimmte Choreografie von Ges­
ten und Bewegungen ab. Dass diese Perfor­
manz am Ende scheitern muss, ist, wie schon 
angedeutet, dem imaginären Konstrukt von 
vornherein eingeschrieben.

Vor dem Hintergrund dieser Überlegun­
gen lassen sich die Erkenntniseffekte der 
ästhetischen Konstellation näher bestim­
men: Denn anders als die alltäglichen Ge­
staltungsformate arbeitet diese den beste­
henden sozialen Tableaus nicht zu. Das 
heißt nicht, dass sie außerhalb der Disposi­
tive steht – das wäre nicht möglich. Die äs­
thetische Praxis macht sich vielmehr die fun­

sozio-materiellen Formationen der Dispositi­
ve4 stets voraus: Wie wir Worte, Dinge, Men­
schen usw. voneinander unterscheiden, an­
ordnen und zu uns ins Verhältnis setzen, ist 
davon abhängig, welche Wissens- und Wahr­
nehmungsmodi, Ich-Ideale und Beziehungs­
formen wir in den bestehenden Dispositiven 
eingeübt haben. Diese Ordnungen sind nicht 
neutral, sondern stets von Machtverhältnis­
sen und -technologien, d.  h. von Bewertungen, 
Hierarchisierungen und Exklusionen durch­
zogen. Das beginnt schon bei der Unterschei­
dung zwischen dem Ich und der (potenziell als 
bedrohlich wahrgenommenen) äußeren Welt.

Anders als es den Anschein haben mag, 
ist Jeanne Dielman nicht »Herrin im eige­
nen Haus«, wie man es in Abwandlung von 
Freuds berühmtem Diktum sagen könnte. Sie 
scheint umgekehrt regiert zu werden: von all 
den kleineren und größeren Gegenständen, 
mit deren Pflege sie unentwegt beschäftigt 
ist. Innerhalb der psychischen Ökonomie der 
organisierten Moderne vermag ein »ordent­
licher Haushalt« die Ohnmacht des weiblich 
kodierten Ichs lediglich zu maskieren, nicht 
aber zu überwinden. 

Wie der Film zeigt, sind weder die so­
zio-materiellen und sinnlichen Ordnungen, 
in denen sich Jeanne Dielman eingerichtet 
hat, noch ihre Subjektivierung, die von die­
sen Ordnungen abhängt, in sich stabil. Nach 
dem nachmittäglichen Besuch eines Kunden 
am zweiten Tag beginnen nicht nur ihre Rou­
tinepraktiken zu scheitern (die Haare sind 
nicht ganz so ordentlich gekämmt, die Kar­
toffeln sind zu weichgekocht, die Schuhbürs­
te fällt auf den Boden, der Kaffee schmeckt 
nicht, ein Ersatzknopf ist nicht aufzutrei­
ben, ihr Stammplatz im Café ist besetzt …). 
Sie erlebt auch hinsichtlich ihrer Ich-Gren­
zen einen Kontrollverlust (als Form der joui
ssance)5. Die psychische Dynamik, die sich 
durch diese »Einbrüche« entfaltet, lässt 
sich begreifen, wenn man neben dem Dis­
positivbegriff auch Jacques Lacans Konzept 
des Symbolischen zurate zieht: Demnach ist 
die symbolische Ordnung, die den alltägli­
chen Praktiken und imaginären Ich-Idea­
len zugrunde liegt, an sich defizitär und un­
beständig. Diese Unbeständigkeit wird von 
den Subjekten systematisch negiert, um sich 
als autonom und handlungsfähig imagi­
nieren zu können. Sobald aber das »Reale« 
sich Bahn bricht (z. B. in Form einer außer­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

entstehen können.10 Auch die Gestaltung 
des Wohnraums selbst kann grundsätzlich 
einen ästhetischen Charakter annehmen, 
sofern sie – wie im Falle von Eileen Grays 
E.1027 – die Machteffekte des modernisti­
schen Dispositivs analytisch durchdringt, um 
anderen Praktiken und Subjektivierungswei­
sen Raum zu geben.11

Die eingangs erwähnten kuratorischen Be­
tätigungsfelder im Spätkapitalismus haben 
jedoch nichts mit Ästhetik zu tun, auch wenn 
immer wieder von einer Ästhetisierung der 
Lebenswelt die Rede ist. Zwar unterschei­
den sie sich insofern von den rigiden Ord­
nungsschemata der organisierten Moderne, 
als sie die Subjekte ganz gezielt auf sinn­
lich-affektiver Ebene adressieren. Sie folgen 
letztlich aber derselben Begehrenslogik, die 
darauf abzielt, das eigene Ich im sozio-ma­
teriellen Tableau zu verankern. Demgegen­
über kultiviert die ästhetische Konstellation 
Beziehungsformen, die sich gegenüber iden­
titären Fixierungen sperren und sich der Of­
fenheit und Wandelbarkeit von Bedeutung, 
Subjektivität und Gesellschaft stellen.

— Sophia Prinz

damentale Instabilität der sozio-materiellen 
und sinnlichen Ordnungen zunutze, um be­
stimmte Elemente aus ihren konventionel­
len Positionen herauszulösen und anders, 
d.  h. in anderer Form, zueinander ins Ver­
hältnis zu setzen.7 Wie Juliane Rebentisch 
in ihrer Theorie der Installation herausgear­
beitet hat, bietet dieser Zwischenraum, der 
durch solche Neu-Konstellationen entsteht, 
potenziell Platz für Assoziationen, Einsich­
ten und Beziehungsformen, die aus dem vor­
herrschenden Macht-Wissen ausgeschlossen 
oder verdrängt werden.8 Das Ästhetische er­
schöpft sich dabei nicht in einer bloßen Irri­
tation der inkorporierten Praxis- und Wahr­
nehmungsschemata. Vielmehr zeichnen sich 
ästhetische Konstellationen gerade dadurch 
aus, dass sie die Funktionsweise der sozio- 
materiellen Tableaus mitausstellen. Sie ma­
chen somit das implizite Wahrnehmungs­
wissen, das unseren Ordnungspraktiken zu­
grunde liegt, selbst augenscheinlich.

Im Fall von Jeanne Dielman ist das »An­
dere« des patriarchalen Dispositivs nicht in 
dem Mord zu suchen, den sie am Nachmittag 
des dritten Tags an ihrem Kunden begeht. 
Denn diese außerordentliche Tat zielt ja ge­
rade darauf, die gewohnte Ordnung samt der 
unangetasteten Ich-Grenzen, die durch den 
in ihrem imaginären Selbstbild nicht vorge­
sehenen Orgasmus destabilisiert wurden, 
wiederherzustellen.9 Ein ästhetischer und 
epistemologischer Mehrwert entsteht viel­
mehr aus dem Zusammenspiel der schau­
spielerischen Leistung von Delphine Sey­
rig, der Dramaturgie, der Kameraeinstellung 
und dem Schnitt. Indem die unendlich ge­
duldige und disziplinierte Kamera selbst zur 
Komplizin von Dielmans streng choreogra­
fierten Bewegungen, Gesten und Alltagsrou­
tinen wird, respektiert sie nicht nur die von 
der Protagonistin gewünschte Distanz. Die 
perfekt komponierten Bilder machen zudem 
den Gestaltungszwang und die starre Bild­
haftigkeit des patriarchalen Tableaus für die 
Zuschauer*innen leiblich nachvollziehbar. 

Die ästhetische Konstellation ist dabei nicht 
auf ein künstlerisches Medium beschränkt. 
Neben Film und Fotomontage macht sich 
vor allem die postkonzeptuelle Installation 
die konstellative Methode zunutze, um Bil­
der, historische »Realitätsstücke« und Texte 
so zueinander ins Verhältnis zu setzen, dass 
andere Wahrnehmungs- und Wissensformen 

1	 Jeanne Dielman, 23, quai du commerce, 1080 Bruxel-
les (Regie: Chantal Akerman, Belgien/Frank-
reich 1975).

2	 Siehe etwa: »Take Akerman’s Jeanne Dielman 
(1975), a film about the routine, daily activi-
ties of a Belgian middle-class and middle-aged 
housewife, and a film where the pre-aesthetic is 
already fully aesthetic. This is not so, however, 
because of the beauty of its images […]; but 
because it is a woman’s actions, gestures, body, 
and look that define the space of our vision, the 
temporality and rhythms of perception, the ho-
rizon of meaning available to the spectator.« De 
Lauretis, Teresa: »Aesthetic and feminist theo-
ry: Rethinking women’s cinema«, in: New German 
Critique, Nr. 34, 1985, S.  154–175, hier: S.  159.

3	 Der Begriff des Ästhetischen wird hier in Abgren-
zung vom bloß Sinnlich-Aisthetischen verwendet: 
Während alle sozialen Praktiken per se eine sinn-
liche und gestalterische Dimension aufweisen, 
zeichnet sich das Ästhetische durch eine reflexive 
Haltung gegenüber der sinnlichen Ordnung des 
Sozialen aus.

4	 Zu Foucaults Dispositivbegriff siehe etwa: 
Foucault, Michel: »Das Spiel des Michel 
Foucault (Gespräch)« [1977], in: ders.: Schriften in 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

vier Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 3: 1976–1979, Frank-
furt/M. 2003, S.  391–429, hier: S.  392.

5	 Der Begriff der »jouissance«, von Lacan in unter-
schiedlichen Kontexten immer wieder reformu-
liert, wird hier verwendet, um das »unaussprech-
liche Genießen« zu bezeichnen, d.  h. jene Form 
der Lusterfahrung, die die symbolische Ordnung 
und damit auch das imaginäre Selbstbild des 
»je« übersteigt. Ein solcher »Einbruch des Rea-
len« ist nicht nur mit Lustbefriedigung, sondern 
auch mit Schmerz und Leid verknüpft.

6	 In seiner Theorie des Blicks geht Lacan davon 
aus, dass unser Sehen durch die symbolische 
Ordnung des »Blickregimes« (le regard) vorstruk-
turiert wird. Auf imaginärer Ebene manifestiert 
sich das Blickregime im Bild/Schirm (image/
écran). Siehe Lacan, Jacques: Das Seminar. Buch 
XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, Wein-
heim u. a. 1987, S.  73–126.

7	 Diese Interpretation der ästhetischen Konstellation 
orientiert sich an Adornos Charakterisierung des 
Essays als Form, in der das Nichtidentische durch 
die Konfiguration von Begriffen aufscheinen kann. 
Siehe Adorno, Theodor W.: »Der Essay als Form« 
[1958], in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 11: Noten 
zur Literatur, Frankfurt/M. 2003, S.  9–33.

8	 Siehe etwa: Rebentisch, Juliane: Ästhetik der Ins-
tallation, Frankfurt/M. 2003, S.  276–289; dies.: 
Theorien der Gegenwartskunst zur Einführung, Ham-
burg 2013, insb. Kapitel IV.

9	 Auch Chantal Akerman versteht den Mord als 
Versuch, einer vollständigen patriarchalen Ent-
fremdung zu entkommen: »My point of view was 
that in fact this was her one strength, the space 
she had kept for herself. The fact that she was 
frigid was almost a protection of the one place 
where she was not alienated. It’s supposed to be 
the opposite, but I really think that if so many 
women are frigid it’s because they feel deep insi-
de that that will be the last point of alienation.« 
Akerman, Chantal: »Chantal Akerman on Jeanne 
Dielman – Excerpts from an interview with Ca-
mera Obscura, November 1976«, in: Camera Obs-
cura: A Journal of Feminism and Film Theory, Bd. 1, 
Nr. 2, 1976, S.  118–121, hier: S.  120.

10	Vgl. dazu Rebentisch 2003 (wie Anm. 8) sowie 
Osborne, Peter: Anywhere or Not at All. Philosophy 
of Contemporary Art, London/New York 2013, 
S.  48. Auch für Beatrice von Bismarck ist der 
Konstellationsbegriff zentral, um das Kuratori-
sche zu denken. Vgl. von Bismarck, Beatrice: Das 
Kuratorische, Leipzig 2021, S.  99–147.

11	 Vgl. Rault, Jasmine: Eileen Gray and the Design of 
Sapphic Modernity, Surrey 2011.

Listening
In Ästhetiken des Atmosphärischen spielt 
das Hören oft eine zentrale Rolle. Wie sind 
Zuhören und atmosphärische Aufmerksam­
keit miteinander verknüpft? 
(In memoriam Pauline Oliveros)

Zeit ihres Lebens praktizierte die Kompo­
nistin und Musikerin Pauline Oliveros eine 
Art akustische Meditation, die sie Deep Lis­
tening nannte. Was sie damit meint, hat sie 
einmal auf die folgende kurze Formel ge­
bracht: »Listen to everything all the time, 
and remind yourself when you are not lis­
tening.«1 Es geht um ein situatives Hören, 
das für jeden Moment möglich gemacht wird.

Im Gegensatz zur basalen Fähigkeit des Hö­
rens zeichnet sich die Tätigkeit des Zuhörens 
dadurch aus, dass ich meine Aufmerksam­
keit bewusst und aktiv auf etwas richte – et­
wa auf einen Klang, ein Musikstück, auf ei­
ne Person, die spricht, oder auf etwas weitaus 
Unbestimmteres: Vielleicht auf das, was mich 
hier und jetzt umgibt, auf die Atmosphäre 
dieses Ortes. Um diesen Modus des »Atmo­
sphärischen« beim Zuhören geht es mir im 
Folgenden. Die atmosphärische Wahrneh­
mung ist vor allem ein Modus, in dem man 
ganzheitlich wahrnimmt, noch bevor die Um­
gebung analytisch in ihre Einzelelemente 
zerlegt wird: Atmosphärisch zu hören heißt, 
die eigene akustische Umgebung als eine si­
tuativ gegebene Gesamtheit wahrzuneh­
men. Sicher, da sind die Geräusche, die mir 
am nächsten sind: Geräusche, die ich viel­
leicht selbst mache bzw. deren Quelle ich ge­
nau lokalisieren kann. Aber je weiter ich den 
Radius meiner Aufmerksamkeit nach au­
ßen verlagere, desto mehr verschwimmen die 
einzelnen Klänge in der Ferne zu einem wa­
bernden akustischen Horizont. Ein undefi­
nierbares Rauschen umgibt mich von allen 
Seiten. Im Radio- und Filmbereich wird die­
ses Hintergrundrauschen auch als »Atmo« 
bezeichnet. Im Englischen spricht man eher 
von ambience, room tone oder presence. Gera­
de presence ist ein sehr interessanter Begriff, 
weil hier Präsenz und Präsens, Anwesenheit 
und Gegenwart, zusammenfallen. Das Hören 
spielt in der atmosphärischen Wahrnehmung 
eine wichtige Rolle. Aber spielt beim Zuhö­
ren nicht auch generell so etwas wie eine at­
mosphärische Aufmerksamkeit eine Rolle?

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

einzelnen Bestandteile zurückzuführen, als 
»atmosphärisch« bezeichnet: Meeres- oder 
Verkehrsrauschen, Stimmengewirr, Regen, 
Wind. Manchmal stechen einzelne Geräu­
sche heraus und drängen sich mir auf. Aber 
eigentlich bin ich immer und überall von ei­
ner Vielzahl an Geräuschen umgeben. Was 
ich wahrnehme, ist vor allem diese »gemein­
same Anwesenheit«. Kann diese Wahrneh­
mung irgendeine Bedeutung haben? Oder 
befinde ich mich nicht vielmehr in einer Art 
ästhetischer Grauzone, in der Gestalten und 
Kategorien sich auflösen und verschwim­
men? Ist das, was ich da interpretierend hi­
neinzulegen versuche, überhaupt noch »von 
außen« vorgegeben, oder bin ich ganz auf 
mich selbst zurückgeworfen und bewege 
mich in inneren Traumbildern? Die Rede von 
»innen« und »außen« ist jedoch irreführend. 
Leibphilosophisch betrachtet, unterschei­
det die atmosphärische Wahrnehmung nicht 
zwischen Selbst und Welt, zwischen innen 
und außen. Es geht, mit Gernot Böhme ge­
sprochen, zunächst ganz basal um das »Spü­
ren von Anwesenheit« bzw. um die »Erfah­
rung […], daß ich selbst da bin und wie ich 
mich, wo ich bin, befinde«.5 Ich nehme nie 
nur einzelne Geräusche wahr, sondern mit 
ihnen auch eine Stimmung. Ich selbst bin 
Teil der Umgebung. Äußere und innere Stim­
mung korrespondieren miteinander – auch 
wenn ich beide nicht unbedingt klar in Wor­
te fassen kann.

Zuhören beschreibt daher mindestens 
ebenso eine Beziehung wie eine Aktivität. 
Wenn, dann überbrückt das Zuhören ja ge­
rade »innen« und »außen«. So schrieb Vilém 
Flusser einmal: »Beim Musikhören findet 
der Mensch sich selbst, ohne die Welt zu 
verlieren, und er findet die Welt, ohne sich 
selbst zu verlieren, indem er sich selbst als 
Welt und die Welt als sich selbst findet.«6 

Diese phänomenologische Beziehung 
realisiert sich in der Gegenwart als ein 
Kreuzungspunkt, an dem sich verschie­
denste Einflüsse – von »innen« und »außen« –  
überlagern. Dieser Punkt ist nicht neutral, er 
ist sowohl von meiner momentanen Verfas­
sung gefärbt als auch – wenn man so will –  
der »Verfasstheit der Welt«, an diesem his­
torischen Ort, in diesem Moment; meine Er­
fahrung ist die Berührungsfläche, die diese 
Dimensionen zusammenbringen kann. Auch 
wenn sich Gestalten und Kategorien dabei 

Wenn wir über das Zuhören sprechen, haben 
wir oft eine Dialogsituation zwischen zwei 
Personen vor Augen. Gut zuhören zu können, 
gilt als eine Tugend. Aber was heißt das ei­
gentlich? In einem Aufsatz von 1964 schreibt 
Roland Barthes etwa über das »psychoana­
lytische Zuhören«2, es gehe darum, gerade 
nicht bewusst zuzuhören. Freud zufolge solle 
man als Zuhörer*in versuchen, »sich nichts 
besonderes merken zu wollen«, sondern »al­
lem, was man zu hören bekommt, die näm­
liche gleichschwebende Aufmerksamkeit […] 
entgegenzubringen«.3 In seinen »Ratschlä­
gen für den Arzt bei der psychoanalytischen 
Behandlung« heißt es: »Sowie man nämlich 
seine Aufmerksamkeit absichtlich bis zu ei­
ner gewissen Höhe anspannt, beginnt man 
auch unter dem dargebotenen Material aus­
zuwählen; man fixiert das eine Stück beson­
ders scharf, eliminiert dafür ein anderes und 
folgt bei dieser Auswahl seinen Erwartun­
gen oder seinen Neigungen. Gerade dies darf 
man aber nicht; folgt man bei der Auswahl 
seinen Erwartungen, so ist man in Gefahr, 
niemals etwas anderes zu finden, als was man 
bereits weiß.«4 Das würde bedeuten, dass 
man beim psychoanalytischen Zuhören mög­
lichst auf ein vorschnelles Etikettieren und 
Einsortieren verzichten und stattdessen eine 
Art laterale, atmosphärische Aufmerksam­
keit kultivieren sollte. Etwas erst einmal »nur 
atmosphärisch« wahrzunehmen, heißt oft, es 
noch nicht klar bestimmen und benennen zu 
können. Es gibt da eine Spur, eine Ahnung – 
etwas, das irritiert, das wahrgenommen wer­
den will, aber es ist noch nicht ganz klar, was 
es ist. Erst dies ermöglicht es – nach Freud –  
etwas anderes zu finden, etwas allererst zu 
entdecken. Es geht darum, das Gehörte nicht 
gleich einzuordnen, sondern gewissermaßen 
in der Schwebe zu halten und länger nach­
wirken zu lassen.

Was bedeutet es, sich mit der Aufmerksam­
keit in diesem unbestimmten Raum aufzu­
halten? Klänge und Geräusche tendieren da­
zu, einander vielfältig zu überlagern. Diese 
Überlagerung kommt meinem atmosphäri­
schen Wahrnehmungsmodus entgegen. Ich 
darf nur nicht der Gewohnheit verfallen, das 
Gehörte zu benennen, in seine Bestandteile 
aufzudröseln und einzeln abzuhaken – auch 
wenn es schwer ist, dem zu widerstehen. Des­
halb werden oft Geräuschereignisse, bei de­
nen es nahezu unmöglich ist, sie auf ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

tendenziell verflüssigen und auflösen mö­
gen, heißt das nicht, dass ich mich an einem 
Punkt außerhalb der Geschichte, außerhalb 
des Politischen befinde. Die Affekttheore­
tikerin Lauren Berlant beschreibt eher das 
Bedrückende der Gegenwart, wenn sie sagt: 
»ambience provides atmospheres and spa­
ces in which movement happens through 
persons: listeners dissolve into an ongoing 
present whose ongoingness is neither neces­
sarily comfortable nor uncomfortable, […] 
but, most formally, a space of abeyance«7 – 
ein Raum der Unentschiedenheit, der Schwe­
be: »[T]he world is at once intensely present 
and enigmatic.«8 Diese Rätselhaftigkeit, die­
ses Moment des Unbestimmten kann läh­
mend und überwältigend sein, es kann aber 
auch produktiv sein. Es liegt eine Chance da­
rin, etwas Neues zu erfahren – auch wenn es 
anfangs nur eine schwache Ahnung sein mag. 
Ein atmosphärisches Hören begibt sich an 
diesen Punkt der Unschärfe, wo vieles noch 
in der Schwebe ist. Diese Ambivalenz birgt 
ein Potenzial: Etwas nur zu ahnen, heißt, 
noch nicht zu wissen. Von hier aus, von die­
sem gegenwärtigen Punkt gemeinsamer An­
wesenheit aus, sind noch nicht alle Wege 
vorgezeichnet.

Ich höre die, die ungeduldig sind: die die 
Ruhe nicht ertragen. Ich höre die, die mit 
mir still sind. Ich höre die, die nicht sprechen 
oder nicht sprechen können. Ich höre die, die 
laut sind, ohne etwas zu sagen. Ich höre die, 
die gerade aufgehört haben, zu schreien. Ich 
höre die, die schlafen. Die, die für sich und 
andere sorgen.

»Listen to everything all the time, and re­
mind yourself when you are not listening«, 
hatte Pauline Oliveros gesagt. Sie fügte aber 
noch etwas hinzu: »Don’t tune out.«9

— Fritz Schlüter

4	 Ebd.
5	 Böhme, Gernot: Aisthetik. Vorlesungen über Ästhe-

tik als allgemeine Wahrnehmungslehre, München 
2001, S.  42.

6	 Flusser, Vilém: Gesten. Versuch einer Phänomenolo-
gie, Düsseldorf 1993, S.  158.

7	 Berlant, Lauren: Cruel Optimism, Durham 2011, 
S.  230.

8	 Ebd., S.  4.
9	 Oliveros, Pauline / Oteri, Frank J.: »Creating, 

performing and listening« (Interview), 2000, 
URL: https://newmusicusa.org/nmbx/pauline- 
oliveros-creating-performing-and-listening/ (letz- 
ter Zugriff: 03. Februar 2023), Abschnitt 9: Lis-
tening vs. Hearing.

1	 Oliveros, Pauline: Sounding the Margins. Collected 
Writings 1992–2009, hg. von Lawton Hall, Kings-
ton, N.Y. 2010, S.  28.

2	 Barthes, Roland: »Zuhören«, in: Kuhn, Ro-
bert / Kreuz, Berndt (Hg.): Das Buch vom Hören. 
Freiburg/Br. 1991, S.  55–71, hier: S.  65f.

3	 Freud, Sigmund: »Ratschläge für den Arzt bei 
der psychoanalytischen Behandlung«, in: ders.: 
Gesammelte Werke. Werke aus den Jahren 1913–1917, 
Bd. 8, hg. von Anna Freud, Frankfurt/M. 1999, 
S.  376–387, hier: S.  377.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


315

Schmuggeln  Dieser Beitrag ist kein Glos­
sareintrag im engeren Sinne, da er keine De­
finition für den Begriff des »Schmuggelns« 
bietet. Vielmehr dockt er an das »Schmug­
geln« als ein Modell für das Kuratorische an. 
Und indem er einige Gedanken eines frühe­
ren Textes1 von mir wieder aufgreift, erwei­
tert er den Begriff, um eine Praxis zu konno­
tieren, mit der es hoffentlich möglich ist, von 
innen heraus den institutionellen Rahmen 
der Kunst neu zu gestalten. Aus meiner Per­
spektive als Kunst- und Kulturschaffende of 
Color in einem europäischen Kontext schlage 
ich hiermit das »Schmuggeln« als Methode 
einer langsamen und stillen Subversion vor.

In ihrem Text »›Smuggling‹ – An Embo­
died Criticality« skizziert die Theoretikerin 
und Kuratorin Irit Rogoff das Versprechen 
des Kuratorischen, indem sie das Schmug­
geln als dessen Modell vorschlägt. In ihren 
Worten: »Schmuggel funktioniert als Prin­
zip der Bewegung, der Fluidität und der Ver­
breitung, das sich über Grenzen hinwegsetzt 
und Entitäten in eine Beziehung der Bewe­
gung zueinander setzt.«2 Als Modell für das 
Kuratorische repräsentiert es die Grauzone, 
in der Kritik verkörpert werden kann, und 
zielt auf »Möglichkeiten für größere Agen­
den«3 und eine »Betonung der Trajekto­
rie«.4 Dieses Modell kommt u. a. daher, »dass 
wir keinen Kampf mit der Kunstakademie 
im Namen einer progressiven oder revoluti­
onären Praxis führen wollen, dass wir nicht 
mit dem Museum um größere Zugänglich­
keit kämpfen wollen oder Zeit mit Kämp­
fen zwischen dem, was ›innerhalb‹ der Kun­
stinstitution sanktioniert wird, und dem, was 
›außerhalb‹ in der öffentlichen Sphäre statt­
findet, verschwenden wollen. Stattdessen ha­
ben wir uns für ein ›Wegschauen‹ oder ein 
›Beiseiteschauen‹ oder eine räumliche An­
eignung entschieden, die uns mit dem wei­
termachen lässt, was wir tun oder uns vor­
stellen müssen, ohne das zu wiederholen, was 
wir ablehnen.«5 

Aber wie geht man an das heran, was wir 
tun müssen – als Kuratorinnen, als Kultur­
arbeiterinnen, als Kunst- und Kulturschaf­
fende –, wenn das bedeutet, tiefsitzende äs­
thetische und epistemische Kategorien sowie 
ausschließende Praktiken infrage zu stel­
len, auf denen die Kunstinstitutionen von 
der Akademie über das Museum bis hin 
zum freien Kunstraum beruhen und die die 

angenommene Legitimität dieser Instituti­
onen stützen? Was passiert, wenn mensch 
sich dem Kuratorischen aus der Perspektive 
der Dekolonialität nähert, sogar wie von Ro­
goff vorgeschlagen, als relationales Feld und 
»Manifestation einer Theorie des ›partiellen 
Wissens‹«6 betrachtet? 

In ihrer Einleitung zu Arte y estética en la 
encrucijada descolonial (2009) beschreibt die 
Theoretikerin Zulma Palermo die Wurzel 
der eurozentrischen Rationalität als »Prob­
lem der Differenz und der Distanz zwischen 
Kulturen im Konflikt, als Wertesysteme, die 
von der Kultur der Herrschaft etabliert und 
dann von den unter Kontrolle geratenen an­
geeignet werden. Die Differenz installiert die 
Kriterien der Überlegenheit/Unterlegen­
heit zwischen den Kulturen; die Distanz mar­
kiert eine doppelte Spanne: einerseits phy­
sisch: Entfernung zum Zentrum der Macht; 
andererseits zeitlich: Fortschritt/Rückstän­
digkeit, die dem Anderen die Zeitgenossen­
schaft abspricht.«7

Für unseren Zweck schränke ich »Diffe­
renz« im Moment auf das ein, was sich nicht 
als zur Kategorie »Kunst« gehörig qualifi­
ziert, weil es z. B. als nicht autonom empfun­
den wird. Das könnte der Fall sein bei einer 
Versammlung oder einem Fest. Die »Distanz« 
könnte für den Zweck hier und jetzt in dem 
manifestiert werden, was innerhalb einer 
nordatlantischen Kunstgeschichte als »tra­
ditionell-von-woanders« erscheinen könnte. 
Dies ist eine Hierarchisierung, die vor über 
500 Jahren begann und bis heute anhält.

In einem kunsttheoretischen Kontext be­
schreibt der Theoretiker Walter Mignolo, 
dass diese Hierarchisierung Hand in Hand 
mit dem Aufkommen des Feldes der Ästhe­
tik im europäischen Denken des 18. Jahrhun­
derts entstand. Mignolo konstatiert: »[V]on 
da an, und das lässt sich in Kants Beobach-
tungen über das Gefühl des Schönen und Erha-
benen (1776, Abschnitt IV) deutlich erken­
nen, je mehr sich das europäische Denken 
nach Süden und Osten wendet und nach Asi­
en, Afrika und Amerika gelangt, desto we­
niger scheint es – für diese Denkweise – die 
Fähigkeit der außereuropäischen Bevölke­
rungen zu sein, das Schöne und Erhabene zu 
fühlen«.8

Mignolo fährt fort, das Zusammenspiel zwi­
schen dem Aufstieg der säkularen Rationa­
lität und einer Ästhetik zu analysieren, die 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316

nur, wessen Kunstwerke und welche künstle­
rischen Positionen gezeigt und/oder verkauft 
werden – die Frage der Re/Präsentation –, 
sondern vielmehr eine Frage der erkenntnis­
theoretischen Basis, die die Modi der Ausei­
nandersetzung mit und der Präsentation von 
künstlerischen Positionen und des Kunst- 
und Kulturfeldes im Allgemeinen bestimmt. 

Trotz all seiner hehren Absichten ist das 
Kuratorische eng mit einer spezifischen eu­
ropäischen philosophischen Ästhetik und ei­
ner spezifischen westlichen hegemonialen 
Kunstgeschichte verbunden. Ungeachtet des 
Transkulturalitätsanspruchs des Kuratori­
schen und der immensen Bemühungen, sich 
von der Illustration zu lösen, bleiben die in 
die epistemische Struktur der Ästhetik ein­
gebetteten Hierarchien bestehen. Obwohl 
das Kuratorische, so wie es heute verstanden 
wird, als eine relativ junge Untersuchungs­
methode erscheint, werden seine »Innovati­
onen nur dann als solche erkannt, wenn sie 
in einer größeren Tradition, beginnend spä­
testens im 18. Jahrhundert, verortet und von 
dieser abgegrenzt werden«.12 

Auch eine Praxis, die sich selbst als »ein 
Prinzip der Bewegung, der Fluidität und der 
Grenzen missachtenden Verbreitung«13 ver­
steht, kann sich ihrer Positionalität nicht 
entziehen. 

Ohne sich durch andere Kunstphilosophi­
en mäandern zu müssen, liefert die westliche 
Ästhetik einen Hinweis auf die Bedeutungs- 
und Wertschöpfungskapazität, die Kurato­
rinnen (und mit ihnen das Kuratorische) ha­
ben. Der Philosoph und Kunstkritiker Arthur 
Danto beschreibt den »Unterschied zwischen 
Kunst und Nicht-Kunst als philosophisch« 
und nicht als faktisch, »denn es gibt keine 
bestimmte Art und Weise, wie Kunst ausse­
hen muss«.14 Die Kuratorin muss sich also 
auf ihr spezielles Wissen verlassen, um diese 
Differenz herzustellen. 

Dies markiert ein zentrales Rätsel in der 
Vermischung des Kuratorischen und des De­
kolonialen: Ein dekolonialer Impetus in ei­
ner kuratorischen Praxis existiert notwen­
digerweise in einem Doublebind, da er die 
Definitionen der Disziplin, die ihre Existenz 
legitimiert, infrage stellt. 

Wie kann mensch also Risse in dieses Gewe­
be einfügen? Ein gutes Werkzeug scheint mir 
darin zu liegen, über das Theoretische und 
Ästhetische hinaus oder vielleicht darun­

jene Abwertung der sensorischen Erfahrung 
anderer Zivilisationen notwendig macht, 
dass eine »Leinwand«9 Kunst ist, aber dass 
ein Keramikobjekt »Handwerk« ist: »So er­
klärt es sich, dass Codices der aztekischen 
Zivilisation in einem Museum für Naturge­
schichte in Chicago ausgestellt sind.«10 

Kann das Kuratorische, wie es innerhalb 
des Modells des Schmuggelns als verkör­
perte Kritikalität vorgeschlagen wird, die 
Hierarchie, die das »Andere«, das »Ferne« 
als minderwertig festlegt, aufheben, Wer­
teschichtungen aufgeben und durch ein 
nicht-dualistisches strukturierendes System 
ersetzen? Stellt das transkulturelle Bestreben 
von Biennalen und internationalen Festivals 
die Hierarchisierung auf den Prüfstand? 

Obwohl es viel Engagement gibt für Viel­
falt in Kunst und Kultur, befürchte ich, dass 
bei dem Versuch, den Körper der Galerie, des 
Theaters, des Konzertsaals oder des Muse­
ums zu erweitern, bestimmte Machtverhält­
nisse und kapitalistische Bedingungen eher 
verstärkt werden, als abgebaut werden. Mir 
scheint, dass hin und wieder neue, sogenann­
te vielfältige Positionen den Kanon erweitern 
und die Kulturlandschaft, wie wir sie ken­
nen, bereichern, aber grundlegende ästheti­
sche Kategorien und Wertesysteme nicht er­
schüttert werden. 

In seinen »Notes on exhibition history in 
curatorial discourse« erinnert uns der Kunst­
historiker Felix Vogel an die Standardi- 
sierung und Homogenisierung von Ausstel­
lungsformaten, die innerhalb des zeitge­
nössischen Kanons des Kuratorischen statt­
findet, und kommt zu dem Schluss, dass,  
»[w]enn Konventionen von einer Ausstel­
lungsgeschichte konstruiert werden, die sich 
selbst als transkulturell versteht, dann sind 
diese Konventionen ihrerseits bestimmend 
für diese vermeintlich globale Form des Aus­
stellungsmachens und haben eine normative 
Wirkung darauf.«11

Wir müssen die Möglichkeit in Betracht 
ziehen, dass sich die Kunstwelt mit der Prä­
sentation diverser Positionen in transnatio­
nalen Settings nicht für andere Paradigmen 
öffnet, sondern dass sich diese Positionen 
vielmehr an erwartete (und erlernte) Wahr­
nehmungsstandards anpassen und diese nut­
zen, um in einen homogenisierenden »trans­
kulturellen« Kunstbegriff einzutreten. 
Die Frage, die es zu verhandeln gilt, ist nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


317

ter zu gehen: Wir müssen die Institution und 
den Produktionsapparat ernsthaft als konsti­
tutiv für das produzierte Wissen betrachten. 
Menschen und Strukturen sind es, die Rich­
tungen vorgeben und den öffentlichen Mo­
ment ermöglichen; ohne Organisation fin­
den das Zusammentreffen, der öffentliche 
Moment, die Menge der Konstellationen und 
Beziehungen nicht statt. Die weniger gla­
mourösen, vermittelnden Imperative sind es, 
die das Kuratorische ermöglichen, und sie 
sind stark daran beteiligt, das Wissen zu defi­
nieren, das produziert werden kann. 

Der Kurator und Pädagoge Paul O’Neill 
stellt fest, dass »[d]ie Bedeutung des Kura­
tierens in Abgrenzung zum Kunstmachen da­
rin besteht, dass es die kulturelle Produktion 
als ein Feld der Organisation anerkennt und 
nicht als ein Ergebnis des vermeintlichen au­
torialen Primats des Individuums.«15

Wenn Dekolonisierung, wie von Silvia 
Rivera Cusicanqui vorgeschlagen, eine de-
klassifikatorische Bewegung ist, eine, die es 
uns sogar erlaubt »Weißmachungsprozesse 
als Überlebensstrategien«16 zu verstehen, 
dann würde ich in diesem Sinne vorschlagen, 
Differenz und Distanz durch die Backoffices 
zu schmuggeln.

Als Kunst- und Kulturschaffende of Color 
müssen wir uns in die Hinterzimmer der In­
stitutionen schmuggeln, das Code-Switching 
beherrschen und Strategien entwickeln, um 
die Dissonanz auszuhalten, die bei diesem 
paradoxen Unterfangen auftritt. Denn einer­
seits ruhen europäische akademische Kunst- 
und Kulturinstitutionen auf genau den Phi­
losophien, die in dekolonialen Positionen auf 
den Prüfstand gestellt werden, und anderer­
seits bieten sie die wenigen Räume und finan­
ziellen Strukturen, in denen diese Positionen 
und Bestrebungen zum Tragen kommen. 

Schmuggeln würde dann eine ausdau­
ernde, zeitlich gestreckte Praxis implizie­
ren, die weniger glamourösen, aber der Po­
litik näherstehenden Jobs zu machen. Eine 
Praxis der Ausdauer und des Verharrens an 
Ort und Stelle, während eine kritische Masse 
zusammenkommt. 

— Juana Awad

1	 Siehe Awad, Juana: »On smuggling as strategy 
and the possibility of decolonizing the curatorial«, 
in: Awad, Juana / Figge, Maja / Köppen, Grit /  
Köppert, Katrin (Hg.): On Decolonial Deferrals, 

Ausgabe #8, 2019/2020, https://wissenderkuens-
te.de/texte/ausgabe8/ (letzter Zugriff: 06. März 
2023).

2	 Rogoff, Irit: »›Schmuggeln‹ – ein kuratorisches 
Modell«, in: Müller, Vanessa Joan / Schafhausen, 
Nicolaus (Hg.): Under Construction. Perspektiven 
institutionellen Handelns, Köln 2006, S.  4. Übers. 
J. A.

3	 Rogoff, Irit in »Curating / curatorial – A con-
versation between Irit Rogoff and Beatrice von 
Bismarck«, in: von Bismarck, Beatrice / Schafaff, 
Jörn / Weski, Thomas (Hg.): Cultures of the Curato-
rial, Berlin 2012, S.  22. Übers. J. A.

4	 Ebd.
5	 Ebd., S.  5.
6	 Rogoff 2006 (wie Anm. 2), S.  7. Übers. J. A.
7	 Palermo, Zulma (Hg.): Arte y estética en la encruci-

jada descolonial, Buenos Aires 2009, S.  16. Übers. 
J. A.

8	 Mignolo, Walter: »Preface«, in: Palermo 2009 
(wie Anm. 7), S.  10. Übers. J. A. 

9	 Übersetzungshinweis: Im spanischen Originaltext 
wird das Wort »tela« verwendet, das ins Deut-
sche mit Stoff, Textil oder (bemalte) Leinwand 
übersetzt werden kann. Diese Geste unterstreicht 
die Korrelation zwischen beiden Objekten –  
bemalte Keramik und bemalter Stoff – und pro-
blematisiert die Unterscheidung zwischen Kunst 
und Handwerk weiter.

10	Mignolo 2009 (wie Anm. 8), S.  11. Übers. J. A.
11	 Vogel, Felix: »Notes on Exhibition history in 

curatorial discourse«, in: On Curating Issue 21, 
(New) Institution(alism), Januar 2014, URL: htt-
ps://www.on-curating.org/issue-21-reader/no-
tes-on-exhibition-history-in-curatorial-discourse.
html#.X_QxSC0ZPOQ, (letzter Zugriff: 18. De-
zember 2020). Übers. J. A.

12	Ebd.
13	Rogoff 2006 (wie Anm. 2), S.  4. Übers. J. A.
14	Danto, Arthur: Beyond the Brillo Box. The Visual 

Arts in Post-historical Perspective, Berkeley 1992. 
S.  7. Übers. J. A.

15	O’Neill, Paul: »Interview with Gerd Elise Mør-
land and Heidi Bale Amundsen, The Politics of 
the Small Act«, in: On Curating Issue 04 The Po-
litical Potential of Curatorial Practice, 2010, URL: 
www.oncurating.org/files/oc/dateiverwaltung/
old%20Issues/ONCURATING_Issue4.pdf (letz-
ter Zugriff: 15. April 2020), S.  8. Übers. J. A.

16	Gago, Verónica: Contra el colonialismo interno, 
14.08.2015, URL: http://revistaanfibia.com/
ensayo/contra-el-colonialismo-interno/, (letzter 
Zugriff: 05. Mai 2020). Übers. J. A.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

Die menschliche Existenzweise und das 
Schreiben sowie das Erleiden des Körpers 
und sein sinnlich-intelligibles Vermögen sind 
bei Cixous untrennbar miteinander verfloch­
ten. Aus diesem Grund kann vom Schreiben 
hier als einem Schreiben des Körpers im Sin­
ne des doppelten Genitivs gesprochen wer­
den: Schreiben ist ein verkörperter Prozess 
und der Körper ist immer schon Schrift bzw. 
geschrieben. Die Relevanz des Schreibens für 
den Körper ist damit auch diskurstheoretisch 
begründet. Denn schließlich sind es Diskur­
se, die nicht nur darüber bestimmen, was als 
Wissen gilt, sondern auch, welche Normen, 
Regeln und Rollenbilder aus diesem Wissen 
abgeleitet und biopolitisch wirksam werden.

Assez!
In diesem Bewusstsein entsteht 1975 der wohl 
bekannteste Essay Cixous’, »Le rire de la Mé­
duse« (»Das Lachen der Medusa«). Er ermu­
tigt, sich zu schreiben und dadurch patriar­
chale politische, kulturelle und ökonomische 
(Kontroll-)Ordnungen und Strukturen zu ver­
ändern und durch das Schreiben Selbstbe­
stimmung über den eigenen Körper zurück­
zuerlangen: »Schreib! Schrift ist für Dich, 
Du bist für Dich, Dein Körper ist Dein, nimm 
ihn.«6 Dieser Körper ist es, der zum Schrei­
ben des Essays anregt und ihm einen Protest­
schrei vorausschickt: Mit dem Ausruf »Assez! 
J’ai crié« illustriert Cixous im Vorwort zur 
Neuauflage von 2010 das vorherrschende Ge­
fühl vieler (oft feministisch bewegter) Frauen* 
in den 1970er Jahren in Frankreich, dass es 
nun genug damit sei, das schallende Geläch­
ter, aber auch den eigenen Glanz (éclat) hinter 
der Hand vor dem Mund zu verbergen.7 

Stattdessen galt es, den »phallozentrischen« 
Diskurs mit Schreien und Rufen der Lust 
wie des Protests »in Trümmer zu legen«.8 
Cixous setzt für die Arbeit am gesellschaft­
lichen Wandel auf die transformative Kraft 
des Schreibens mit und durch den Körper. Im 
historischen Kontext des französischen Diffe­
renzfeminismus nennt sie diese Schreibweise 
écriture féminine. Nicht nur ihre eigene späte­
re Rede von écriture féline9 – einer Schrift der 
Katzen – macht humorvoll darauf aufmerk­
sam, dass die Reduktion dieses »weiblichen 
Schreibens« auf das Schreiben von Frauen 
ein Missverständnis ist. Auch die genaue Lek­
türe des »Lachens der Medusa« zeigt: Das 
Schreiben des Körpers meint alle Körper.

Schreiben  »Ayaïaïaï!«, mit diesem Schrei 
beginnt die Schriftstellerin und Philosophin 
Hélène Cixous ihre Hegel Lecture im Mai 
2016 an der Freien Universität Berlin.1 Kurz 
darauf hält sie, wie geblendet, schützend die 
Hand vor die Augen. »Dieser Schrei, der ging 
nicht von mir aus«, scheint diese Geste zu sa­
gen. »Ayaï!« zählt wie »Aïe!« und »Ach!« zu 
den Interjektionen des Verlustschmerzes und 
der Wehklage. Cixous vernimmt sie in ihrer 
Lecture mit dem Titel »Ay yay! The cry of 
literature« in den Texten von Celan, Sopho­
kles, Proust, Kafka, Shakespeare. Denn sie 
liest deren Poesie und Literatur nicht nur, 
sondern erkundet sie auch nach Gehör. Die 
Grenze zwischen Tod und Leben, wie Cixous 
sie hier thematisiert, wird dadurch auch als 
akustische wahrnehmbar. Auf der einen Sei­
te gibt es den Klang der Totenglocke, auf der 
anderen ist das »Ayaï« zu hören, jene Weh­
klage der (Über-)Lebenden, die Tod »durch­
machen« müssen, um ihm selbst zu entkom­
men.2 Wie Cixous bereits im Kindesalter 
erfährt, artikuliert sich der Nachruf auf die 
Toten dabei nicht nur in Worten, sondern 
in einem ganz und gar verkörperten Schrei. 
Zum Tod ihres Vaters, der an Tuberkulose 
stirbt, als Cixous zehn Jahre alt ist und mit 
ihrer deutsch-jüdisch-französischen Fami­
lie noch im algerischen Oran lebt, schreibt 
sie: »I cried out: Live on! I cried: Papa! Pa­
pa! When a life is taken from us, you will have 
noticed, we cry out the name of the cherished 
being, we conjure it, we repeat it, in place of 
all language’s words we name and call, we 
endlessly ring out: Grandma! Omi! Papa!«3

»[…] No! I cry.«4

Der Schrei des Verlustschmerzes und der 
Hilflosigkeit bleibt nicht unerhört. Es ist die 
Sprache, die daraufhin herbeizueilen scheint 
und zum Schreiben ermutigt, was die Trau­
ernde auf die Seite des Lebens zieht: »I do 
not capitulate. What is finished is not finis­
hed. What is done and cannot be undone can 
be undone. I take the word néant, nothing­
ness, Nichts, and I turn it into its opposite. Né 
en: born in.«5

»Nichts«, das hier auch auf Deutsch zu le­
sen ist (wie aus dem Mund der »Omi«, die 
aus Osnabrück kam), entspricht dem franzö­
sischen néant. Das wiederum klingt wie né en: 
»geboren in«. So wendet sich das Nichts, das 
am Lebensende steht, neánt, hin zum Beginn 
eines jeden Lebens, hin zur Geburt.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

ein jedes Lesen und Schreiben eingebettet 
ist, und nicht zuletzt Freundschaften, die un­
terstreichen, dass jede Philosophie und jeder 
schreibende Körper immer in Beziehung mit 
anderen steht. Auch daher sind sich Schrei­
en, Schreiben und Lachen so nah: Mit ihnen 
widerfährt uns etwas anderes und es gibt sie 
nicht ohne die anderen. 

— Annika Haas

Die theoretische Relevanz dieses Einsatzes 
schlägt sich auch in den Forschungsthemen 
nieder, die Cixous in den 1970er Jahren an 
der Reformuniversität Vincennes zu etablie­
ren beginnt. Begehren, Erotik und Unbewuss­
tes werden zu Dimensionen ihrer Literatur­
theorie. Mit Catherine Clément, Antoinette 
Fouque, Jacques Derrida u. a. entwickelt sie 
dekonstruktive Lesarten der Psychoanalyse. 
Besonders ist, wie Cixous sich in diese Dis­
kurse performativ einschreibt. Cixous pers­
pektiviert Freud und Lacan nicht nur kritisch 
hinsichtlich ihrer symbolverhafteten Argu­
mentationsweisen und Vorstellungen von Ge­
schlecht und Geschlechterverhältnissen. Ihre 
Kritik formuliert sich in Form von ironischen 
Umschreibungen dieser einflussreichen 
Theorien. So verschiebt bereits der Essay- 
Titel »Das Lachen der Medusa« den Fokus 
vom Antlitz des tödlichen, gefürchteten und 
zur Erstarrung bringenden Medusenhaupts 
(wie Freud es hervor- und zum Argumenta­
tionsmuster erhebt)10 auf Medusas Verlaut­
barungen. Wie in »The cry of literature« 
liest und lauscht Cixous auch hier einem Text 
bzw. Mythos und vernimmt ein Lachen, das 
ins Schreiben übergeht, und zwar so nahtlos 
wie das französische Verb rire (lachen) sich im 
Wort écrire (schreiben) wiederfindet.11

Dass Schreiben bei Cixous nicht ohne 
Schreien und Lachen zu denken ist, ist nur 
ein Hinweis auf die epistemologische Rele­
vanz ihrer écriture du corps. Denn mit diesem 
Schreiben des Körpers finden Wissensformen 
Eingang in die Theoriebildung und Philoso­
phie, von denen der Diskurs zum »Wissen 
der Künste« zwar Kenntnis hat, die sich aber 
keineswegs direkt aufschreiben ließen. Von 
Cixous lernen lässt sich in dieser Hinsicht, 
dass es zunächst einer Offenheit dafür be­
darf, Schreiben als verkörperte Praxis ernst 
zu nehmen. Dies ist die Voraussetzung, um 
das Schreiben des Körpers zuzulassen und 
zu ermöglichen, dass Nichtwissen wie Unbe­
wusstes, Erinnerung oder Träume Eingang 
in Diskurse finden und diese entsprechend 
verändern. Wie, das zeigen Cixous’ mit Be­
gehren und Lust befasste Essays der 1970er 
Jahre ebenso wie spätere autofiktionale Texte 
und philosophische Schriften. Die Übergän­
ge zwischen ihnen sind dabei fließend. Deren 
Ausgangspunkte und Themen zugleich sind 
neben Lektüren, Höhen und Tiefen mensch­
licher Existenzweise: das Alltägliche, in das 

1	 O-Ton aus: Cixous, Hélène: »Ay yay! The cry of li-
terature«, Hegel Lecture, Freie Universität Berlin, 
11.05.2016, URL: https://www.fu-berlin.de/ 
en/sites/dhc/zVideothek/950hegel-lecture-mit- 
helene-cixous/index.html (letzter Zugriff: 17. Ap-
ril 2021). Der Lecture-Text basiert auf: Cixous, 
Hélène: Ayaï! Le cri de la littérature, Paris 2013. 
Siehe auch Cixous, Hélène: »Ay yay! The cry of 
literature«, in: Bishop, Tom / Grau, Donatien (Hg.):  
Ways of Re-Thinking Literature, Oxon, New York 
2018, S.  199–217.

2	 Siehe Cixous, Hélène: »Szenen des Menschli-
chen«, in: Calle, Mireille (Hg.): Über das Weibliche, 
Bonn/Düsseldorf 1996, S.  97–121, hier: S.  117f.

3	 Cixous 2016, O-Ton (wie Anm. 1).
4	 Ebd.
5	 Ebd.
6	 Cixous, Hélène: »Das Lachen der Medusa«, in: 

Hutfless, Esther / Postl, Gertrude / Schäfer, Elisa-
beth (Hg.): Hélène Cixous: Das Lachen der Medusa. 
Zusammen mit aktuellen Beiträgen, Wien 2013, 
S.  39–61, hier: S.  40.

7	 »Et je ne mets pas ma main devant ma bouche 
pour cacher mon éclat.« Cixous, Hélène: »Un 
effet d’épine rose«, in: dies.: Le rire de la méduse et 
autres ironies, Paris 2010, S.  23–33, hier: S.  27.

8	 Cixous 2013 (wie Anm. 6), S.  47, S.  39.
9	 Cixous, Hélène / Engelmann, Peter: »Passagen 

Streams #4. Über das Schreiben«, 17.11.2020, 
URL: https://www.youtube.com/watch?v=UcMl- 
TZdK34 (letzter Zugriff: 17. April  2021).

10	Bei Freud ist das Medusenhaupt ein »Symbol des 
Grauens«. Es steht für die Angst vor der Kas
tration, die sich einstelle, wenn ein »Knabe« das 
weibliche Genital zum ersten Mal erblicke und 
eine Erektion bekomme. Siehe Freud, Sigmund: 
»Das Medusenhaupt« [1922], in: Gesammelte 
Werke, Bd. 17: Schriften aus dem Nachlass, Lon-
don 1941, S.  45–48.

11	 »Je disais aux amies: à nous de rire. À nous 
d’éc-rire.« (Ich sagte zu meinen Freund*innen: 
Es ist an uns zu lachen, an uns zu schreiben / zu 
lachen.), Cixous 2010 (wie Anm. 7), S.  25, Übers. 
A. H.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

binden lassen. Ohne die historischen Hin­
tergründe dieser Überschneidungen näher 
zu erläutern, möchte ich hier zwei davon 
erwähnen: 

1.) Kwon beschreibt das Aufkommen der 
site specificity als eine Hinwendung zur kör­
perlichen, sinnlich unmittelbaren Wahrneh­
mung und als eine Abkehr von einem »di­
sembodied eye«2 – eine Wendung, die wie 
ein Zitat von Donna Haraway anmutet.

2.) Mit der Ausdehnung des Ortsbegriffes 
von konkreten »physischen Parametern« auf 
die (Kunst-)Institutionen und dann auf die 
sie umgebende Welt verwandelten sich die 
künstlerischen Arbeiten (genauso wie die 
site) von Objekten, also Substantiven, zu Pro­
zessen und damit zu Verben.3 Kwon geht es 
hier um die Prozesshaftigkeit der zeitgenös­
sischen Kunst selbst.

Auf die Beschreibung dessen, was die Kunst­
historikerin als letzte Etappe der Erweite­
rung des Ortsbegriffes betrachtet, in der die 
künstlerischen Arbeiten seit den 1980er Jah­
ren nicht nur die Bedingungen von Kunst 
unter die Lupe nahmen, sondern zuneh­
mend auch die Verhältnisse der sie umge­
benden Welt, folgt eine Kritik gegenüber der 
site-specifity ihrer Zeit, also der 1990er Jah­
re. Würden Orte nun nicht als vorgegebene 
Tatbestände, sondern als dynamische, von 
laufenden Prozessen bestimmte Schnittstel­
len von Wissen verstanden, die von Diskur­
sen durchzogen und nicht einfach faktisch da 
seien, bringe dies neue Gefahren mit sich: Ei­
nerseits führe die Radikalisierung der These, 
dass Orte nicht auf ihre physische Eigenheit 
zu reduzieren sind, zu einer Nomadisierung 
der sites und zu der Vorstellung, man kön­
ne Orte beliebig auf die Reise nehmen und 
site specific art überall zeigen. Andererseits 
schleiche sich durch die Verflüssigung des 
Ortes eine neue Sehnsucht nach einer – zwar 
breiter gefassten, doch der Naturalisierung 
der Landschaft in der frühen site specifici-
ty durchaus ähnlichen – identitätsstiftenden 
Einzigartigkeit des Ortes in die Kunstwelt 
ein, die wiederum mit großer Begeisterung 
vom neoliberalen Stadtmarketing aufgenom­
men werden könne. Um diesen beiden Fall­
stricken zu entkommen, schlägt Kwon eine 
Zwischenposition zwischen der Auflösung 
und der Essenzialisierung der site vor – und 
eben das ist es, was ihre Position mit der von 

Situieren  Die englischen Wörter »to situ­
ate« und »site« haben beide ihren Ursprung 
im lateinischen Wort »situo«, dessen Be­
deutung »to locate, to place« ist. Ich bezie­
he mich auf diese englischen Vokabeln, da 
der Ort, die site, als Thema seinen Ausgangs­
punkt in der US-amerikanischen Kunst(ge­
schichte) hat. Aufgrund dieses Ursprungs 
ist es auch nicht überraschend, wenn stark 
von der US-amerikanischen Kunstgeschich­
te beeinflusste, in Deutschland ausgebildete 
Kunstwissenschaftler*innen das Verb »situie­
ren« mit site specifity und mit Miwon Kwons 
kanonischem Text »One place after another. 
Notes on sites specifity« (im Jahr 1997 in der 
Zeitschrift October erschienen) verbinden.1 
Im Folgenden frage ich nicht nach den An­
wendungsmöglichkeiten des Situierungs­
begriffes in der Kunstgeschichte, sondern 
setze umgekehrt die kunsthistorischen Erör­
terungen Kwons auf theoretischem Terrain 
ein: Was könnte Kwons These, dass seit den 
1960er Jahren der Ortsbegriff in der Kunst 
immer weiter ausgedehnt wurde, zum tie­
feren Verständnis des Begriffes »situieren« 
beitragen, wie er in der Wendung »situated 
knowledges« von Donna Haraway eingesetzt 
wird?

Miwon Kwon beschreibt in ihrem Aufsatz 
den Weg von einer werkzentrierten, auto­
nomen Kunstauffassung zu einer Kunst, die 
sich selbst durch die Beziehung zu ihrer Um­
gebung bestimmt sieht. Laut der Autorin hat 
sich seit dem Aufkommen einer explizit orts­
spezifischen Arbeitsform in den 1960er Jah­
ren das Verständnis des Ortes immer wieder 
verändert. Definierte man site specificity zu­
erst als die Auseinandersetzung der künstle­
rischen Arbeiten mit ihrer konkreten mate­
riellen Umgebung, also der Landschaft oder 
dem Raum, in dem sie platziert waren, erwei­
terte sich der Verständnis von site seit den 
1970er Jahren um immer weitere soziale Fak­
toren, darunter die institutionelle Rahmung 
oder der sozioökonomische Kontext. Später 
setzte sich diese Erweiterung bis ins Diskur­
sive und Politische fort, sodass heute sites als 
Schnittstellen von unterschiedlichsten Arten 
von Wissen verstanden werden, die vom Kör­
perlichen über das Soziale bis ins Machttech­
nische oder Juristische reichen.

In Kwons Text tauchen mehrere Motive auf, 
die sich mit der Frage nach situated knowled-
ges und »Wissen als Verb« bzw. als Akt ver­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

Haraway verbindet. Kwon zeigt die Option ei­
ner präzisen Ortsverfehlung auf, ein Vorge­
hen, das sie wie folgt umschreibt: »finding a 
terrain between mobilization and specifici­
ty – to be out of place with punctuality and 
precision«4. Um eine solche Zwischenstel­
lung beziehen zu können, sei es notwendig, 
die Frage des Ortes mit einer »relational sen­
sibility« anzugehen.5

Donna Haraways Aufsatz »Situated know­
ledges. The science question in feminism and 
the privilege of partial perspective«6 stammt 
aus dem Jahr 1988 und ist damit neun Jah­
re älter als der von Kwon. Haraway bezieht 
darin ebenfalls eine Zwischenposition, aller­
dings nicht zwischen Nomadismus und Orts­
gebundenheit künstlerischer Arbeiten, son­
dern zwischen den Polen des Relativismus 
und des Objektivismus in der Wissenschafts­
theorie. Sie kritisiert in ihrem viel zitierten 
Text scharf die Vorstellung von einer wissen­
schaftlichen Objektivität, die in Form eines 
allsehenden, körperlosen, männlichen Bli­
ckes auf die Welt alles von nirgendwo aus zu 
sehen behauptet. Doch anstatt den Objekti­
vitätsbegriff in Gänze über Bord zu werfen –  
wie dies in ihrer Lesart der radikale Konst­
ruktivismus tut –, verzichtet sie nicht auf den 
Anspruch auf wissenschaftliche Objektivi­
tät, sondern fordert diese auch für verkör­
perte, partielle Perspektiven, also für situa-
ted knowledges ein. Dabei zielen die genauen 
Analysen der Konstruiertheit von Körpern 
und Bedeutungen auf die Möglichkeit von 
Neukonstruktionen, welche es vermögen, 
die Welt lebbarer zu machen. Feministische 
Objektivität verfolge das Ziel, verschiedene 
partielle Perspektiven nachzuvollziehen, in­
dem sie sich in Relation zu ihnen setzt (hier 
klingt Kwons »relational sensibility« an), wo­
bei sie diese weder vergegenständlicht und 
dadurch auf Distanz setzt noch sich mit ih­
nen überidentifiziert und sie dadurch ver­
einnahmt. Gehe man von einer multidimen­
sionalen Subjektivität aus, könne man sich 
eine partielle – sich je nach einer der vielen 
Dimensionen des Subjektes ausrichtende – 
Objektivität vorstellen. Aus dieser Relatio­
nalität folge, dass man sich beim Sprechen 
immer positionieren müsse, um die eige­
ne Nähe oder Entfernung zum Gegenstand 
in Betracht ziehen zu können. Das Sichpo­
sitionieren ist für Haraway ein Vorgang, der 
eine Spaltung (»splitting«), Partialität und 

Unabschließbarkeit impliziert. Er setzt eine 
»partielle Verbindung« (»partial connecti­
on«) anstelle einer Identität voraus und geht 
immer mit Markierung, Verkörperung so­
wie Vermittlung einher – und mit der Bereit­
schaft, einen Austausch mit dem einzugehen, 
was uns umgibt.7

Bedeutet das Sichpositionieren in der All­
tagssprache eine Einschränkung der Verbin­
dungen (im Sinne von sich einordnen und 
sich dadurch gegenüber bestimmten Asso­
ziationen verschließen), meint dies in Ha­
raways Schriften eine Multiplikation und 
Verkomplizierung von Konnexen. Sich zu si­
tuieren, sich in einen Zusammenhang zu stel­
len, ist bei Haraway keine Einschränkung 
der Kontexte, sondern eine Erweiterung der 
eigenen Verbindungsfähigkeit. Es ist ein dy­
namischer Prozess, der immer mit einem Be­
wusstsein für die Relationen, in die das Sub­
jekt und das Objekt verstrickt sind, vollzogen 
werden soll. Der Ort, an dem man sich befin­
det, die Stellung, die man bezieht, sind keine 
eindimensional fassbaren konkreten Gege­
benheiten, sondern Schnittstellen von ver­
schiedensten Wissen und Wissensarten, die 
je nach konkreter Austauschsituation einge­
setzt und erwähnt werden oder ausgeklam­
mert und unerwähnt bleiben können. Genau­
so wie bei Kwon der Ort, die site, gleichzeitig 
dynamisch, aber nicht vollkommen noma­
disch, konkret, aber nicht einfach authen­
tisch ist, ist für Haraway die Position, die 
man bezieht, zugleich objektiv und partiell, 
mit einem Wahrheitsanspruch verbunden 
und relational.

— Ildikó Szántó

1	 Kwon, Miwon: »One place after another. Notes 
on site specificity«, in: October, Bd. 80, 1997, 
S.  85–110.

2	  Ebd., S.  86.
3	  Ebd., S.  91.
4	  Ebd., S.  109f.
5	  Ebd., S.  110.
6	 Haraway, Donna: »Situated knowledges. The 

science question in feminism and the privilege of 
partial perspective«, in: Feminist Studies, Bd. 14, 
Herbst 1988, S.  575–599.

7	 Ebd., S.  586.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

(1932), Karin Boyes Wahrheitsserum in dem 
gleichnamigen Roman Kallocain (1940), die 
chemischen Bioadapter in William Gibsons 
Neuromancer (1984) oder die grotesken Eli­
xiere in Vladimir Sorokins Der himmelblaue 
Speck (1999) sind – sie alle sind nicht nur 
dekoratives Inventar des jeweiligen Narra­
tivs, sondern entwickeln eine eigentümliche 
Selbstständigkeit. Die prekären Stoffe der 
Science-Fiction berauschen, infizieren, ver­
giften und regulieren den Einzel-,  aber auch 
den Kollektivkörper der Fiktionen und wer­
den so zu nichtmenschlichen Protagonisten. 
Damit stellen diese Fiktionen weitreichende 
erkenntnistheoretische, sozialphilosophische 
und vor allem pharmapolitische Fragen, die 
auf die Subjektivierungseffekte prekärer Stof­
fe abzielen. Die Science-Fiction spekuliert 
so auf gegenwärtige und auf noch kommen­
de biopolitische Szenarien, die anhand von 
Utopien oder Dystopien pharmakopolitische 
Zukünfte projizieren. 

Hervorzuheben ist in diesem Kontext die 
Stoffspekulation in Leif Randts Space-Ope­
ra Planet Magnon (2015), die neue Subjekti­
vierungsweisen und Regierungsweisen zu­
tage treten lässt. Die für die Science-Fiction 
typischen Erzählmuster und die damit ver­
bundenen Konflikte zwischen Menschen 
und Maschinen, Realität und Simulation, 
Authentizität und Künstlichkeit spielen in 
Randts narkotisierter und gänzlich von Ne­
gativität befreiter Gesellschaft keine Rol­
le mehr. Randt entwirft ein Universum, das 
aus interplanetaren Kollektiven besteht, die 
auf sechs Planeten und zwei kleinen Mon­
den verteilt leben und sich hauptsächlich 
in Lifestyle-Communities organisieren. Die 
Kollektive definieren sich durch die Einnah­
me von jeweils zu ihrem Kollektiv passenden 
Substanzen und unterscheiden sich durch 
Fragen der Mode, der Freizeitaktivitäten und 
ihrer Vorliebe für bestimmte Genussmittel. 
Die Space-Opera erzählt eine post-politische 
Geschichte dieser ökonomisch und militä­
risch befriedeten Welt, die keine Staats- und 
Planetengrenzen mehr kennt. Die Sphä­
re der sozialen Regulation ist ausgelagert 
an den Supercomputer Actual Sanity, der 
die Bedürfnisse und Wünsche der Gemein­
schaften analysiert, auswertet und verwal­
tet. Randt treibt Elemente dieser perfekten 
Utopie so weit auf die Spitze, dass die Erzäh­
lung immer wieder durch ihre rhetorischen 

Spekulieren  Die Spekulation ist eine un­
verzichtbare Technik der Science-Ficti­
on. Science-Fiction spekuliert insofern, als 
sie vorhumane Vergangenheiten lebendig 
werden lässt, alternative Gegenwarten ent­
wirft oder Zukünfte austestet, die sich nie­
mals als gegenwärtig erweisen werden. Sie 
ist nicht nur ein literarisches Genre oder ei­
ne sich selbst genügende Gattung. Vielmehr 
ist die Science-Fiction eine instabile Konstel­
lation und, wie es Donna Haraway betont, ein 
»gespanntes Fadenspiel«1, in dem sich Fa­
bulationen, wissenschaftliche und fiktiona­
le Aussagesysteme verknoten und verzwei­
gen können. Vor diesem Hintergrund ist sie 
vor allem eine Form, eine Methode oder ei­
ne poetische Maschine der Wissensproduk­
tion, die dabei stets auf der Grenze zum 
Nicht-Wissen operiert und damit eine ambi­
valente epistemische Situation evoziert. In 
Gilles Deleuzes Differenz und Wiederholung 
(1967) gibt es eine prägnante Stelle, die das 
Verhältnis von Science-Fiction und Episte­
mologie zusammenzudenken versucht. Dort 
heißt es, ein philosophisches Buch müsse ei­
nerseits ein Detektivroman sein und anderer­
seits eine Art Science-Fiction. Man schreibe, 
so Deleuze weiter, nur auf dem vordersten 
Posten des Wissens – also eines Wissens, 
das zwischen Wissen und Nicht-Wissen os­
zilliert.2 Für ein Wissen auf dem vordersten 
Posten sind die Fiktionen, Narrative und li­
terarischen Spekulationen konstitutiv. Mit­
tels der Spekulation gibt die Science-Fiction 
der Ungewissheit einen Ort, ein ästhetisches 
Labor, in dem Varianten, Potenzialitäten und 
Szenarien sich zu einem Gemisch verdichten. 
Die Spekulation zeichnet sich somit durch ei­
ne epistemische Offenheit aus, die das Mög­
liche und das Wirkliche aufs Spiel setzt und 
dabei das Verfügbare des Bekannten mit ei­
ner radikalen Unverfügbarkeit des Zukünfti­
gen vermengt. 

Die Science-Fiction ist jedoch nicht nur 
ein Testgelände für modale und tempora­
le Spekulationen, sondern auch für Speku­
lationen mit seltsamen Materialien, prekä­
ren Stoffen und posthumanen Körpern. Einer 
aufmerksamen und gründlichen SF-Lese­
rin wird auffallen, dass insbesondere die Ge­
schichte der Science-Fiction-Literatur einen 
reichhaltigen Fundus an seltsamer Stofflich­
keit zu bieten hat. Ob es nun die Glücksdro­
ge Soma aus Aldous Huxleys Brave New World 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

Label der postpragmatischen Liebe geführt. 
Die Formel im Roman dafür lautet: »Wir sind 
füreinander da, aber nicht aneinander verlo­
ren.«6 Wenn wir nun annehmen, dass Begeh­
ren eigentlich immer ein Begehren des*der 
Anderen ist – also wesentlich ein intentiona­
les und relationales Ding –, und wenn Begeh­
ren – wie es Deleuze und Guattari betonen –  
unendlich neue exzessive Verkettungen her­
stellt und dementsprechend auch immer pre­
kär und verausgabend agiert, dann präsen­
tiert Randt eine im krassen Gegensatz dazu 
stehende Gesellschaft, die sich durch die ab­
solute Abwesenheit von Exzess und Affekt 
definiert. 

Das, was Randt mit dem Roman Planet Mag
non präsentiert, ist eine Ruptur in der biopo­
litischen Situation der Gegenwart. Der Ro­
man führt ein Subjekt vor, das nicht in den 
immunologischen Mechanismen von Freund 
und Feind, innen und außen, Gift und Heil­
mittel zerrieben wird, sondern außerhalb 
dieser Relationen zu stehen scheint. Es gibt 
keine repressive Ordnung, keine Erregung, 
keine Frustration und auch keinen Souverän, 
der über Leben und Tod entscheidet. Alles er­
gießt sich in einem immanenten Kontinuum 
des Immergleichen, in dem zaudernde und 
gelangweilte Figuren im Zentrum stehen, de­
ren Sensibilität nicht pharmakologisch be­
fördert, sondern unterbunden wird: Es ist so, 
als ob die literarische Welt Randts unter der 
Einwirkung eines Neuroleptikums stünde. 
Das staatliche Gouvernement, wie es Michel 
Foucault für die Moderne diagnostiziert, 
weicht in Randts Roman einem ubiquitären 
und sanften chemischen Selbstmanagement. 
Denn das Einzige, was die Figuren aus dem 
Roman genießen können, ist scheinbar die 
Tatsache, dass es nichts wirklich zu genie­
ßen gibt. Das einzige Vergnügen im Univer­
sum von Planet Magnon ist die Abwesenheit 
des Vergnügens – eine Art Nullpunkt des af­
fektiven Lebens. Die Pharmaka, die Dro­
gen, die Heilmittel und Gifte in Planet Mag-
non deuten auf eine sich verändernde soziale 
Situation, die sich als pharmapolitische Ge­
genwart beschreiben ließe. Randts Fiktion 
wird so zu einem Seismographen, der sozia­
le Gefüge der Zukunft in der Gegenwart auf­
spürt und damit die Rupturen und Erschüt­
terungen der Gesellschaft erstens sichtbar 
macht und zweitens kritisch beleuchtet. Die 
Fiktion weist damit analytische Qualitäten 

Glättungen in dystopische Momente zu kip­
pen droht. Diese Unentschiedenheit in der 
Form spiegelt sich im anästhetischen Rah­
men des Inhalts. Die literarische Welt und ih­
re Protagonist*innen sind von einer leichten 
Unterkühlung dominiert: Sie sind »sphärisch 
versachlicht, metaeuphorisch oder erhaben 
besänftigt«3. Emotionen, Affekte und Be­
gehren sind zwar zulässig, jedoch nur mittels 
ständiger Selbstkontrolle und unter Einnah­
me der passenden Substanzen. Das Perso­
nal des Romans verabreicht sich Teinttablet­
ten, um in sonnenarmen Gegenden bleiche 
Hauttöne aufzuhellen. Oder es trägt rausch­
erzeugende Hautcremes auf, die es in Zu­
stände von frühkindlichem Wohlbefinden 
zurückführen. 

Die Handlungen, Entwicklungen und Ei­
genschaften der Figuren sind nicht unab­
hängig von den Drogen, die sie einnehmen, 
denkbar. So steht im Zentrum des Ro­
mans auch die fiktive Substanz Magnon. 
Bei der »kupferfarbenen Flüssigkeit«4 han­
delt es sich nicht um einen Katalysator oder 
eine prothetische Verbesserung, Erweite­
rung oder Beschleunigung von Fähigkeiten 
wie z. B. in vielen Cyberpunk-Fiktionen der 
1980er und 1990er Jahre, sondern um eine 
»Mischung aus enormer Objektivität und 
großer Emotion«.5 

Die durch die Droge Magnon induzierten 
Zustände der Lakonie und der Gleichgül­
tigkeit erinnern an Huxleys Droge Soma aus 
Brave New World. Die Wirkungen von Soma 
variieren je nach eingenommener Dosis (von 
euphorisierend über narkotisierend bis hal­
luzinogen) und dienen letztlich als Hilfsmit­
tel für einen totalitären Überwachungsstaat. 
Die Wirkungen von Magnon im Vergleich 
zur Droge Soma sind invertiert bzw. mit an­
deren Vorzeichen ausgestattet. Freiheit und 
Unfreiheit werden verwischt, Körpererfah­
rungen sind kaum an Emotionen gekop­
pelt und die minimalen affektiven Regun­
gen sind: Gleichgültigkeit, Lakonie und eine 
leicht unterkühlte Haltung zur Welt. Bei die­
sen leicht unterkühlten Personen handelt es 
sich jedoch nicht um Subjekte, wie sie Hel­
mut Lethen in den Verhaltenslehren der Käl-
te (1994) beschreibt, also eben nicht um eine 
gewaltaffine und verrohte, sondern um eine 
narkotisierte, gehemmte und verlangsam­
te Subjektivität. Geradezu paradigmatisch 
werden romantische Beziehungen unter dem 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

auf, fungiert zugleich jedoch auch als ein ex­
perimentelles Labor, in dem eigene poetische 
Mischungen hergestellt werden, die unmit­
telbar an der Produktion von Wissen betei­
ligt sind. 

Was bedeutet die Spekulation mit prekä­
ren Stoffen und ihre Beziehung zu einer kom­
menden Gesellschaftsformation für ein »Wis­
sen der Künste«? Im Sinne einer Poetologie 
des Wissens7 verlaufen materielle Artefak­
te, Drogen oder auch andere prekäre Stoffe 
entlang Äußerungsweisen unterschiedlicher 
Wissensordnungen und können im wissen­
schaftlichen Experiment, in einer staatlichen 
Verordnung oder auch, wie hier mit Planet 
Magnon skizziert, im literarischen Text glei­
chermaßen erscheinen. Das Wissen um die 
Materialität, Biopolitik und Stofflichkeit ist 
somit nicht ausschließlich für die Naturwis­
senschaften reserviert, sondern mischt sich 
immer wieder mit anderen Wissensmilieus 
und produziert diese zugleich maßgeblich 
mit. Randts Zukunftsspekulation ist ein sehr 
gutes Beispiel für diese Vernetzung von Wis­
senskulturen und ihren poetischen Beschrei­
bungs- und Inszenierungsapparaten, die in 
der Science-Fiction kulminieren.

— Georg Dickmann

1	 Haraway, Donna: Unruhig Bleiben. Die Verwandt-
schaft der Arten im Chthuluzän, Frankfurt/M. 2018 
[zuerst Durham/London 2016], S.  11. 

2	 Vgl. Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, 
München 1992 [zuerst Paris 1968], S.  11. 

3	 Randt, Leif: Planet Magnon, Berlin 2015, S.  283. 
(H. i. O.).

4	 Ebd., S.  283. 
5	 Ebd., S.  63. 
6	 Ebd., S.  40. 
7	 Vgl. dazu Vogl, Joseph (Hg.): Poetologien des Wis-

sens um 1800, München 2010. 

Symbolisieren  Eine schwarze horizontale 
Linie, so gerade wie mit dem Lineal gezogen, 
beginnt mit einer weiteren zu verschwim­
men. Deren violetter Ton und die Freihändig­
keit, die ihre Bewegungen ausstrahlen, öffnet 
sich wie eine Welle über die Weite der Lein­
wand. Die geometrische Härte des dunklen 
Striches verliert sich in der Nachgiebigkeit 
einer malerischen Geste. Beide Linien treten 
nur durch die Dichte der aufgetragenen Far­
be aus dem dunklen Grund des Bildes her­
vor. Über ihnen sind Spuren von Brauntönen 
zu erkennen, die sich unregelmäßig über die 
Oberfläche verteilen. Sepiafarben wie eine 
alte Fotografie wirken sie, wie der Himmel an 
einem bewölkten Tag. Sanfte, matte Flecken 
treiben vorbei, helle Striche bewegen sich auf 
und ab. Ein Gemälde, dessen Rätselhaftig­
keit an den Anbruch der Nacht erinnert oder 
an tiefes Wasser. Vielleicht auch an ein offe­
nes Grab. Seine violette Schwärze hat keine 
Grenzen. Die Pinselstriche schwanken zwi­
schen fallenden Kaskaden und Bereichen ab­
stoßender Leere.

Wenn das Abendlicht aus der Deckenöff­
nung der Kathedrale auf die 14 namenlosen 
Bilder fällt, die an den Wänden hängen, be­
ginnt der obere Teil der dunklen Rechtecke 
zu leuchten, nur um einen umso tieferen 
Sturz in die Düsternis ihrer unteren Bildrän­
der zu erzeugen.1

An einem Novembernachmittag des Jahres 
1967 betritt die Kunsthistorikerin Jane Dil­
lenberger das Atelier von Mark Rothko, um 
mit ihm über eine Bilderserie zu sprechen, an 
der er gerade arbeitet. Sie soll in einer Kirche 
ausgestellt werden und konzeptionell an die 
14 Stationen des Kreuzweges angelehnt sein. 
Als sie in dem halbdunklen Raum den meter­
hohen Leinwänden gegenübertritt, und eine 
Weile auf die schwarzen schwebenden Recht­
ecke geblickt hat, kommen ihr plötzlich die 
Tränen. Nach einem Moment der Irritation, 
so schildert sie, stellte sich ein Gefühl des 
Trostes ein. Je länger sie auf die Leinwand 
blickte, desto mehr fühlte sie sich zu Hause.2 

Dillenberger ist die erste von zwölf bewe­
genden Fallstudien des Kunsthistorikers 
James Elkins, die  eine Geschichte von Men­
schen nachzeichnen, die vor Bildern geweint 
haben.

Zehn Jahre zuvor hatte Rothko in einem 
Interview3 bereits davon gesprochen, dass 
solche Erfahrungen vor seinen Gemälden 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


325

symbolischer Natur lassen Träume sich so­
mit auch ohne Kenntnis der Situation des 
Träumenden nachvollziehen.8

Seit Melanie Kleins Objektbeziehungstheo­
rie kennt die Psychoanalyse einen weiteren 
Zugang zur Frage des Symbolisierens, die 
in Großbritannien vor allem durch Wilfred 
Bion entscheidend weiterentwickelt wurde. 
Während Freud die Verdrängung ins Unbe­
wusste beschrieb, die sich auf eine Repräsen­
tanz zurückführen lässt, beschäftigte sich die 
Objektbeziehungstheorie mit dem, was wirk­
sam ist, obwohl es noch keine psychische Re­
präsentation gefunden hat. Sie fragt danach, 
wie Zustände des Erlebens überhaupt psy­
chisch aufgenommen und in Prozesse des 
Denkens und Fühlens überführt werden kön­
nen. Das Symbolische wird nicht mehr als 
Ausdruck des Unbewussten verstanden, das 
Deutung und Lesbarkeit bemüht, sondern als 
dynamischer Prozess der Figuration von Be­
wusstem und Unbewusstem.9 Bion bezeich­
net das Symbolisieren als »Alpha-Funktion« 
und versteht sie als eine Form des psychi­
schen Metabolismus.10 Affekte und Intensi­
täten müssen »verdaut«, also transformiert 
werden, damit sie denkbar und teilbar sind. 
Symbolisieren heißt für Bion Verwandlung 
in psychische Relation. Die Fähigkeit zu sym­
bolisieren ist zwar in uns angelegt, sie entfal­
tet sich jedoch nur im Zwischenraum und ist 
von der Beziehung zum Anderen her zu den­
ken. Dafür hat Bion das Modell des »Cont­
ainment« entwickelt. Das Verb »containen« 
meint hier nicht nur das Eingehen in einen 
»Behältnis«, sondern einen dynamischen 
Übergang zwischen »Container« und »Con­
tained«, ein Wechselspiel zwischen Aufneh­
men und Aufgenommen werden.11 

Es gibt für Bion eine Vorgängigkeit von Ge­
danken oder Ideen, die noch keinem denken­
den Subjekt verfügbar sind. Es gibt Undenk­
bares, das auf die prekäre Subjektivität wirkt 
und zur Verwandlung hin drängt, zu denken 
gibt. Die Fähigkeit, solche Transformationen 
zu vollziehen, geht jedoch über das Subjekt 
hinaus und entsteht als Erfahrung des Auf­
genommenwerdens und des Aufnehmens 
des Anderen. Diese Figuration des »Con­
tainments« lässt sich vielleicht anhand einer 
Erzählung aus Walter Benjamins »Berliner 
Kindheit«12 nachvollziehen: Eine Kommo­
de voller ineinander eingeschlagener Socken 
wird dort zu einem rätselhaften Faszinosum. 

durchaus vorkämen und sie Teil einer reli­
giösen Erfahrung im mystischen Sinne seien, 
die er selbst beim Malen empfunden habe. 
Er sei nur interessiert daran, grundlegende 
menschliche Emotionen zum Ausdruck zu 
bringen, so Rothko weiter: Tragisches, Eksta­
tisches, Verhängnisvolles – und die Tatsache, 
dass so viele Menschen im Angesicht seiner 
Bilder zusammenbrächen und weinten, zei­
ge, dass er diese grundlegenden Emotionen 
auch kommuniziere.

Wie lässt sich eine solche bildhafte Kommu­
nikation verstehen, die nicht gegenständlich 
ist und zugleich doch Grundlegendes eben­
so vermittelt wie transformiert? Die Philo­
sophie wie auch die Psychoanalyse haben 
Konzepte der Symbolisierung entwickelt, 
um Vorgänge bildhafter Formwerdung und 
Bedeutungsgebung beschreibbar zu ma­
chen. Das Griechische »Symbolon« geht auf 
ein antikes Ritual der Gastfreundschaft zu­
rück, in dem ein Stück Ton als »Erinnerungs­
scherbe« zerbrochen wurde.4 Ein Teil wur­
de dem Besuch mit auf den Weg gegeben, um 
als erneute Einladung in die Zukunft zu wir­
ken. Das Verb »symballein« bedeutet wört­
lich »zusammenbringen« und konnte sich 
auch auf Vertragsparteien beziehen, die das 
Symbolon als Erkennungszeichen eingegan­
gener Verbindlichkeit verstanden. Dass das 
Zusammenfügen von Bruchstücken zur Hei­
lung und Wiederherstellung eines Ganzen 
dienen könnte, ist hingegen ein Gedanke, 
der aus der Ideenwelt Platons hervorgegan­
gen ist und ein hermeneutisches und reprä­
sentationsbezogenes Verständnis des Symbo­
lischen geprägt hat.5 

Die Betonung von Sinn und Bedeutungs­
zuwachs wurde von Freud bereits in den frü­
hen Phasen der Psychoanalyse durch die 
Konzeption des Unbewussten infrage ge­
stellt. So spricht er 1894 von einem »Erinne­
rungssymbol«6, welches die Ich-Instanz be­
lastet, die in sich eine Widerspruchsfreiheit 
aufrechterhalten will und dafür die Symp­
tombildung in Kauf nimmt.

In der Traumdeutung versteht Freud Sym­
bolisierungen als Elemente, die »im unbe­
wussten Denken bereits fertig enthalten sind, 
weil sie wegen ihrer Darstellbarkeit, zumeist 
auch wegen ihrer Zensurfreiheit, den Anfor­
derungen der Traumbildung besser genü­
gen«7. Durch ihre »fundamentale Sprache« 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326

Symbolisierung zu sprechen. Doch in einem 
objektbeziehungstheoretischen Verständnis 
eröffnet sich dadurch eine neue Perspektive 
auf die Möglichkeit von Kunst, Grenzerfah­
rungen zu artikulieren und das Nichtreprä­
sentierbare mitteilbar zu machen, ohne es in 
Eindeutigkeit überführen zu müssen.16 Die 
14 namenlosen Bilder sind zwei Jahre vor 
Rothkos Suizid von ihm vollendet worden 
und wurden in der Intensität ihrer Düsternis 
zu schnell in einer biografischen Lesart ver­
kürzt. Wenn Jane Dillenberger, von den 
schwebenden schwarzen Rechtecken be­
rührt, zu weinen beginnt und doch die Tröst­
lichkeit eines Zuhauseseins dabei empfinden 
kann – ist es Rothko dann nicht gelungen, 
aus dem Undenkbaren des Todes eine Er­
fahrung zu machen, die die Objektlosigkeit 
selbst figurieren kann?

– Silvia Bahl

Benjamin erinnert sich an das Begehren, sei­
ne Hand tief in das Innere der zur Tasche 
geformten Strümpfe zu versenken, um dort 
»das Mitgebrachte« zu halten, mit der Faust 
zu umspannen und sich von ihm in die Tiefe 
ziehen zu lassen. Diesem Spiel folgt ein zwei­
ter Teil, in dem der verschlungene Strumpf 
auseinandergewickelt wird und zu einer 
überraschenden Erkenntnis führt. Benjamin 
schreibt: »Ich zog es immer näher an mich 
heran, bis das Bestürzende vollzogen war: 
›Das Mitgebrachte‹, seiner Tasche ganz ent­
wunden, jedoch sie selbst nicht mehr vor­
handen war. Nicht oft genug konnte ich so 
die Probe auf jene rätselhafte Wahrheit ma­
chen: daß Form und Inhalt, Hülle und Ver­
hülltes, ›Das Mitgebrachte‹ und die Tasche 
eines waren. Eines – und zwar ein Drittes: je­
ner Strumpf, in den sie beide sich verwandelt 
hatten. Bedenke ich, wie unersättlich ich ge­
wesen bin, dies Wunder zu beschwören, so 
bin ich sehr versucht, in meinem Kunstgriff 
ein kleines, schwesterliches Gegenstück der 
Märchen zu vermuten, welche gleichfalls 
mich in die Geister- oder Zauberwelt ein­
luden, um am Schluß mich gleich unfehl­
bar der schlichten Wirklichkeit zurückzu­
geben, die mich so tröstlich aufnahm wie ein 
Strumpf.«13

Etwas noch nicht Gedachtes, etwas Mitge­
brachtes wird in Benjamins Erinnerung an 
ein Behältnis herangetragen, mit der Sehn­
sucht aufgenommen zu werden, aber auch 
und vor allem, um durch die Welt der Ob­
jekte eine Verwandlung zu erfahren. Die 
Realisierung des Zusammenhangs zwischen 
Tasche und Mitgebrachtem verwandelt beide 
in etwas Drittes: die Möglichkeit der Symbo­
lisierung, die Unterscheidung zwischen mär­
chenhafter Fiktion und schlichter Wirklich­
keit, Rückgabe an und Aufnahme durch die 
Welt der Objektbeziehungen.14

In Benjamins wunderbarer Erfahrung 
mit dem Strumpf klingt ein Wissensbegriff 
an, der für die Künste zentral ist: die Mög­
lichkeit, bedeutsame Zusammenhänge zwi­
schen innen und außen zu figurieren. Diese 
Symbolisierung ist ein Kontinuum geteilter 
Erfahrung, eine gemeinsame Verwandlung.

Bion hat selbst Bilder gemalt und be­
schreibt seine Theorien oft in Verbindung 
mit ästhetischen Erfahrungsprozessen.15 Zu­
nächst scheint es kontraintuitiv bei Roth­
kos nicht gegenständlichen Gemälden von 

1	 Vgl. Elkins, James: Pictures & Tears. A History of 
People Who Have Cried in Front of Paintings, New 
York/London 2001. Die Einleitung paraphrasiert 
eine Bildbeschreibung von Elkins, S.  6f.

2	 Ebd., S.  3.
3	 Rodman, Selden: Conversations with Artists, New 

York 1957, S.  93f.
4	 Deserno, Heinrich: »Die gegenwärtige Bedeutung 

von Symboltheorien für die psychoanalytische 
Forschung«, in: Heinz Böker (Hg.): Psychoanalyse 
und Psychiatrie. Geschichte, Krankheitsmodelle und 
Theoriepraxis, Heidelberg, 2006, S.  347.

5	 Ebd., S.  348.
6	 Freud, Sigmund: »Die Abwehr-Neuropsychosen. 

Versuch einer psychologischen Theorie der ac-
quirierten Hysterie, vieler Phobien und Zwangs-
vorstellungen und gewisser hallucinatorischer 
Psychosen«, in: GW I, Frankfurt/M. 1894, S.  63.

7	 Freud, Sigmund: »Die Traumdeutung«, in: GW II/
III, Frankfurt/M. 1900, S.  354.

8	 Freud, Sigmund: »Vorlesungen zur Einführung 
in die Psychoanalyse«, in: GW XI, Frankfurt/M. 
1916–17 [1915–17], S.  169.

9	 Vgl. Bion, Wilfred R.: Lernen durch Erfahrung, 
Frankfurt/M. 1992, S.  63.

10	Vgl. Ebd., S.  83.
11	 Vgl. Ebd., S.  146f.
12	Benjamin, Walter: »Berliner Kindheit um 1900«, 

in: ders.: Gesammelte Schriften, Band IV, Frank-
furt/M. 1972, S.  283.

13	Ebd., S.  284. Es ist bemerkenswert, dass Benja-
min diese Fassung der Berliner Kindheit von 1932 
später überarbeitet und die Kürzung genau in 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


327

dieser Passage angesetzt hat. Die Erzählung 
wurde zudem von Schränke in Der Strumpf um-
benannt und Benjamin schnitt die Textstelle vor 
dem Verweis auf die Figur des »Dritten« ab. Die 
Umstände, dass die Fassung letzter Hand 1938 im 
erzwungenen Exil während der NS-Zeit entstand –  
und zwei Jahre vor seinem Suizid –, wirft mög-
licherweise auch ein Licht auf die zunehmende 
Undenkbarkeit von tröstlichem Aufgenommen-
sein und gemeinsamer Verwandlung, also einen 
Zusammenbruch von Objektbeziehungen.

14	Benjamin hat sich im Ursprung des deutschen Trauer
spiels kritisch mit einem »entstellten Symbol
begriff« der Romantik und seiner Rezeption ausei-
nandergesetzt. (Gesammelte Schriften I, Frankfurt/ 
M. 1974, S.  337) Der hier vorgestellte Begriff der 
Symbolisierung versteht sich ebenfalls konträr 
zu Symboltheorien, die auf Totalität und Essen-
zialisierung von Bedeutung abheben. Stattdessen 
steht die Prozessualität der Entstehung von Be-
deutsamkeit als Differenzierung von Wahrneh-
mung und Beziehung im Vordergrund.

15	Vgl. Bion, Wilfred R.: Transformationen, Frank-
furt/M. 1997, S.  21.

16	In Großbritannien gehörte der Kritiker Peter 
Fuller zu den ersten, die sich im Kunstdiskurs 
auf die Objektbeziehungstheorie bezogen und 
damit gegen die dominanten psychoanalytischen 
Lesarten nach Jacques Lacan verstießen, dessen 
Konzept der »Symbolischen Ordnung« einem 
strukturalistischen Symbolverständnis folgt. Vgl. 
Fuller, Peter: Art & Psychoanalysis, London/New 
York 1981.

Üben  Im Deutschen geht der Begriff »üben« 
auf die indogermanische Form »op« zurück 
und steht damit für das Erarbeiten oder Er­
werben von etwas. Das Wort bezeichnet ei­
ne Tätigkeit, durch die etwas in Bewegung 
kommt. In seinen frühsten Verwendungen 
von »den Boden bearbeiten« oder »eine re­
ligiöse Handlung durchführen« zeigt sich im 
Wort »op/üben« die tiefe Verwurzelung des 
Übens in der menschlichen Kultur.1 Im heu­
tigen Sprachgebrauch umfasst der Begriff ein 
weites Feld von Handlungsvollzügen: Wenn 
wir z. B. Gnade üben, einen Beruf ausüben 
oder einen Mord verüben, stellen wir perfor­
mativ Wirklichkeit her. Im Einüben von Vor­
trägen oder Musikstücken widmen wir uns 
dagegen der Arbeit an einer Form. 

Aber das Üben ist nicht nur Praxis, son­
dern auch Prozess. Denn in der Etymologie 
des Wortes steckt die zeitliche Dimension der 
Wiederholung, der Herausbildung von Rou­
tinen durch Iteration. Erst im wiederholen­
den Üben wird aus einer einfachen Handlung 
etwas, das über sie hinausgeht: die Ausbil­
dung eines Vermögens oder die Optimierung 
einer Fähigkeit. Das ist gar nicht so einfach 
und so haftet dem Üben von jeher die Dimen­
sion der Mühe, des Fleißes, im schlimmsten 
Fall der Qual an. Der Widerstand, das Schei­
tern und das Vergessen sind permanente Be­
gleiterscheinungen des Übens.

Für unsere Frage nach einem Wissen der 
Künste ist das Üben von zentraler Bedeu­
tung. Und zwar – wie ich meine – aus mindes­
tens zwei Gründen: 

(a) Zum einen, weil künstlerische Praxis­
prozesse in hohem Maße Ergebnis von kom­
plexen Übungsformen sind. Nicht selten wird 
im Geübtsein die Differenz zwischen Im­
puls und Können oder die zwischen Kunst 
und Nichtkunst verortet. Dabei ist es wich­
tig, das Üben nicht bloß als mechanische Vor­
stufe der Kunst zu verstehen, vielmehr sind 
Einüben und Ausüben zwei Weisen dessel­
ben Vorgangs, so hat das der Philosoph Otto 
Friedrich Bollnow gekennzeichnet.2 Im Üben 
haben wir es mit einem tendenziell unabge­
schlossenen, selbstreflexiven Prozess zu tun. 
Üben ist eher ein Zustand als eine Intention. 

(b) Zum anderen verknüpft der Begriff des 
Übens Kunst mit spezifischen Vorstellungen 
von Subjektivität. Diskurse und Praktiken 
des Übens verhandeln immer implizit, was 
ein Subjekt ist oder zu sein vermag. Dieser 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328

moderne Schauspielkunst entwickelt, deren 
Kern ein regelgeleitetes Üben bildete. Schau­
spielen – so seine These – ist weder reines 
Handwerk noch bloße Inspiration. Es ist viel­
mehr die Anwendung von konkreten Metho­
den, die später als psychologischer Realis­
mus prägend wurden. 9

In drei Bänden hat der Künstler ab 1906 die­
se Erkenntnisse im Stil eines Entwicklungs­
romans verschriftlicht, in dem er den fikti­
ven Schauspielstudenten Naswanow durch 
alle Phasen eines Studiums gehen und dabei 
frustrierende, beglückende, aber auch exis­
tenzielle Erfahrungen durchleben lässt. In 
unzähligen Etüden, Spielproben und Diskus­
sionen lernen die Schauspielschüler*innen, 
was es heißt, auf der Bühne zu stehen. Dass 
diese Arbeit nicht einfach gleichzusetzen ist 
mit engagiertem Tun und praktischem Aus­
probieren, zeigt das erste Kapitel des ersten 
Bandes, also der Einstieg in die gesamte 
Theorie. Es trägt den Titel »Dilettantismus«10 –  
man könnte auch sagen: falsches Üben.

Naswanow und seine Mitschüler*innen 
werden aufgefordert, eine Szene allein ein­
zustudieren, um diese in voller Ausstattung 
auf der großen Bühne des Theaters den Leh­
renden vorzuspielen. Die Wahl fällt auf Sha­
kespeares Drama Othello und im Laufe von 
wenigen Tagen absolvieren die Schauspiel­
schüler*innen selbstständig alle Stufen der 
Theaterarbeit: vom Lesen und Einstudie­
ren des Rollentextes über erste improvisierte 
Spielszenen, die eigentlichen Bühnenproben, 
das Hinzukommen von Bühnenbild und Kos­
tümen bis hin zur eigentlichen Aufführung. 

Ich zitiere eine gekürzte Passage aus der 
Beschreibung Naswanows in Stanislawskis 
Text: »Morgen soll die erste Probe stattfin­
den. Zu Hause schloss im mich in meinem 
Zimmer ein, holte den Othello hervor, setz­
te mich behaglich auf das Sofa, schlug das 
Buch ehrfürchtig auf und begann eifrig zu le­
sen. Schon auf der zweiten Seite drängte es 
mich zum Spielen. Wider Willen begannen 
Hände, Füße, Gesicht zu zucken, ich konn­
te mir das Deklamieren nicht länger verknei­
fen, und schon kam mir ein großer elfenbei­
nerner Brieföffner zwischen die Finger, den 
ich als Dolch am Gürtel befestigte. Ein Frot­
tierhandtuch war der Turban, mit der bun­
ten Kordel vom Vorhang wurde er umwun­
den, aus Laken und Bettdecke fabrizierte ich 
ein hemdartiges Obergewand, der Regen­

Konnex findet sich bereits in einer der Grün­
dungsschriften der Kunsttheorie – nämlich 
Gottfried Alexander Baumgartens Aesthetica 
von 1750.3 Dort wird in grundlegender Weise 
mit der Übung bzw. dem übenden Subjekt ar­
gumentiert, denn sinnliche Vollzüge (und da­
mit sind hier Produktion und Rezeption von 
Kunst gemeint) sind eben nicht rational-logi­
sches Schließen, sondern ein durch »Übung, 
Gewohnheit und häufigen Gebrauch«4 er­
worbenes Vermögen. Üben ist für Baumgar­
ten zugleich ein »Etwas-ausführen und ein 
Sich-führen-können«5. Und nicht umsonst 
hat Christoph Menke diese Denkfigur als  
Vorbild moderner Selbsttechniken im Sinne 
Foucaults gekennzeichnet.6

Wenn wir Üben als Wissensform der Pra­
xis untersuchen wollen, scheint es deshalb 
sinnvoll, drei Dimensionen in den Blick zu 
nehmen:

1.) Die habituelle Dimension, also das impli­
zite, körperliche und situative Wissen, das in 
Übungen erworben wird. Von welchen phy­
sischen oder energetischen Vorstellungen 
wird ausgegangen? Welchen situativen Be­
dingungen unterliegt es? Wie werden Routi­
nen ausgebildet? Welches Ziel wird mit dem 
Ein- oder Ausüben verbunden? Wie wird 
Übungswissen in kollektiven, partizipativen 
Vollzügen erworben und kommuniziert?7 

2.) Die diskursive Dimension: Welche Theo­
rien des Übens existieren zu welcher Zeit? 
Wie treten sie in Vorschriften, Anleitungen, 
Handbüchern oder Lehrplänen auf? Welche 
Konzepte von Subjektivität, Körperlichkeit 
oder Kunst werden darin adressiert? Wie un­
terscheiden sich die Konzepte Übung, Ler­
nen, Training, Drill und »Exercise«8?

3.) Schließlich wäre die institutionelle Dimen-
sion künstlerischen Übens in den Blick zu neh­
men. Seit mehreren hundert Jahren werden 
künstlerische Ausbildungen an kanonisier­
te Übungsformen gebunden, die als Ausweis 
der Professionalisierung und der modernen 
Berufsförmigkeit gelten. Theorien und Prak­
tiken des Übens sind ein genuiner Bestandteil 
der Geschichte und der Gegenwart der Aka­
demisierung der Künste und sie sollten Teil 
ihrer institutionellen Selbstreflexion sein.

Diese letzte Dimension möchte ich heraus­
greifen und an einem kurzen Beispiel aus 
dem Theater skizzieren. Der russische Thea­
termacher Konstantin Stanislawski hat im 
Umbruch vom 19. zum 20. Jahrhundert eine 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


329

lität – oder noch schlimmer – nur eine Lüge 
entspricht.

An die Stelle des falschen Übens – so die 
Kritik – muss deshalb immer wieder ein Er­
forschen treten. Der Schlüssel künstlerischen 
Tuns liegt für Stanislawski deshalb im Pro­
bieren, ja genau genommen konstituiert er 
eine Systematik der Theaterproben, die bis 
dahin gar nicht existiert hat. Üben im Thea­
ter ist immer ein kollektives Probieren. Es 
ist Entwerfen und Verwerfen, Wiederholen, 
Scheitern und Reflektieren. Das damit ver­
bundene Wissen bleibt prekär.

 — Barbara Gronau

schirm wurde zum Schwert. [...] Dann wag­
te ich einen Ausfall. In meiner Ausrüstung 
fühlte ich mich als stolzer Krieger, majes­
tätisch und schön. Doch im Ganzen war ich 
eben doch nur ein moderner Mitteleuropä­
er, aber Othello ist Afrikaner! Er muß etwas 
von einem Tiger haben. Um die charakte­
ristischen Bewegungen eines Tigers heraus­
zufinden, probierte ich allerlei aus: ich ging 
schleichenden, gleitenden Schrittes durch 
das Zimmer [...] sprang mit einem Satz aus 
dem Hinterhalt auf den Gegner los, den mir 
ein großes Kissen ersetzte; ich erwürgte es, 
packte es ›tigerhaft‹ mit den ›Klauen‹. [...] 
Vieles gelang mir ausgezeichnet. Ohne es zu 
merken, hatte ich fast fünf Stunden gearbei­
tet. Unter Zwang schafft man das nicht. Nur 
im schöpferischen Rausch werden Stunden 
zu Minuten. Ein Beweis, dass der durchlebte 
Zustand echt war.«11

Auf der Suche nach der Figur an  sich – ih­
rem allgemeinen Charakter – fällt der Schü­
ler in eine Stereotypisierung, die an die Stelle 
einer dramatischen Figur das Abbild rassisti­
scher Zuschreibungen setzt. Ausgangspunkt 
für sein Üben ist der Impuls zu spielen, der 
hier (ohne innere Fragen oder Anleitungen) 
in den Zustand eines Rausches übergeht, an 
den der Schüler sich später kaum erinnern 
kann. Er kann auch nicht mehr an ihn an­
knüpfen, denn der Zustand ist nachher auf 
der Bühne gar nicht reproduzierbar. Durch 
Kostüme, Schminke und Dekoration versucht 
er stützende Elemente in seine Darstellung 
einzubauen, die als Rettungsanker gegen sei­
ne Überforderung mit der Hauptrolle helfen 
sollen. Als Naswanow am Ende im Zustand 
äußersten Hingerissenseins die Vorstellung 
auf der großen Bühne spielt, ist er von sei­
nem eigenen Talent vollkommen überzeugt.

Erst in der vernichtenden Kritik durch den 
Lehrer Torzow alias Stanislawski wird deut­
lich, dass diese Performance das Gegenteil 
von Kunst ist. Sie enthält vielmehr alle Ele­
mente, die es im Probenprozess zu vermei­
den gilt. Falsches Üben – so die Lektion – 
besteht in einem Handeln ohne Regeln und 
ohne Bewusstsein. Hier wird allgemein her­
umgefuchtelt, anstatt konkret gehandelt. So 
entsteht eine Effekthascherei, die nach au­
ßen verblüffen will, ohne selbst zu erleben. 
Darsteller*innen, die solche Hilfsmittel sche­
matisch anwenden, degradieren ihre Figuren 
zu theatralen Schablonen, denen keine Rea­

1	 Grimm, Jacob und Wilhelm: »üben«, in: dies.: 
Deutsches Wörterbuch, Bd.  23, München 1984, 
Spalte 55–72, hier: Sp. 56.

2	 Bollnow, Otto Friedrich: Vom Geist des Übens. Eine 
Rückbesinnung auf elementare didaktische Erfahrun-
gen, Freiburg 1978, S.  20–21.

3	 Baumgarten, Alexander Gottfried: Aesthe
tica. Teil 1, hg. von Dagmar Mirbach, Ham-
burg 2007, vgl. besonders §47 »Execitatio  
Aesthetica / Die ästhetische Übung«, S.  39–48.

4	 Menke, Christoph: »Die Übung des Subjekts«, in: 
ders.: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropo-
logie, Frankfurt/M. 2008, S.  25–45, hier: S.  31.

5	 Ebd., S.  34.
6	 Foucault, Michel: »Technologien des Selbst«, in: 

ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 4, Frankfurt/M. 
2005, S.  966–999.

7	 Vgl. Mahlert, Ulrich (Hg.): Handbuch Üben. Grund-
lagen, Konzepte, Methoden, Wiesbaden/Leipzig/
Paris 2006.

8	 Wie nah sich künstlerische und gouvernementale 
Praxis im Üben kommen, kann an dieser Stelle 
nicht ausgeführt werden. Hingewiesen sei darauf, 
dass sich Baumgartens Analogie von Kunst und 
exerzierenden Soldaten bis in die Konzeptionen 
regelmäßiger »exercises« im modernen Bühnen-
tanz gehalten haben. Vgl. Brandstetter, Gabriele: 
»Der Körper als Ornament. Zwischen Exerzitium 
und Exercise. Die Ästhetisierung der Askese«, 
in: Krüger-Fürhoff, Irmela Marei / Nusser, Tanja 
(Hg.): Askese. Geschlecht und Geschichte der Selbst-
disziplinierung, Bielefeld 2005, S.  133–144.

9	 Stegemann, Bernd: Stanislawski Reader, Leipzig 
2011, S.  9–18.

10	Stanislawski, Konstantin: Die Arbeit des Schauspie-
lers an sich selbst. Tagebuch eines Schülers, Teil 1, 
Berlin 1983, S.  15–24.

11	 Ebd., S.  16.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330

tischer Kunst im sozialistischen Ostmittel­
europa verhandelt wird.

Mit dem Verb »verflechten« zeige ich das 
Spannungsverhältnis zwischen Nähe und 
Distanz, aber auch die Verbindungen zwi­
schen ostmitteleuropäischer zu westlicher 
Kunst auf: Getrennt durch den »Eisernen 
Vorhang« entwickelte sich die Kunst in Polen 
in den 1970er Jahren durch intensive Kon­
takte ins westliche Ausland. Neuere Studi­
en zum Realismusbegriff in Ost- und West­
europa, zu den Netzwerken experimenteller 
Künstler*innen oder zu internationalen Kul­
turkontakten der DDR fokussieren die zahl­
reichen und vielfältigen Verflechtungen zwi­
schen den Blöcken.3 

Auch der Feminismus fand seinen Weg hin­
durch: Kontakte und Ausstellungsbeteili­
gungen wie von Pinińska-Bereś und Natalia 
LL an der Feministische(n) Kunst Internatio-
naal, die Präsenz von Natalia LL in einer Rei­
he von feministischen Ausstellungsprojek­
ten und Publikationen um 19754 sowie ihre 
Texte und die des polnischen Kunstkritikers 
und Philosophen Stefan Morawski5 sind ei­
nige Beispiele. Kurzum: Folgender Grund­
tenor polnischer Kunstgeschichtsschreibung 
muss ausgehebelt werden: Feministische 
Kunst konnte im Sozialismus nicht entste­
hen, da es keine (massenbewegte) Frauen­
bewegung und damit keinen feministischen 
Diskurs gab. Künstlerische Arbeiten werden 
hier lediglich als proto-, pseudo- oder latent 
feministisch beschrieben.6 Gegen diese Ab­
grenzung, sogar Negation, muss der femi­
nistische Diskurs in Polen sichtbar gemacht 
und gezeigt werden, auf welche Art und Wei­
se er mit den Entstehungsprozessen interna­
tionaler Feminismen seit den 1970er Jahren 
verflochten ist. Anknüpfend an das Konzept 
der horizontalen Kunstgeschichte, das dem 
Ansatz der Zentrum-Peripherie-Dichotomie 
mit ihrer qualitativen und zeitlichen Hierar­
chisierung ein historisch exakteres Analyse­
modell der Gleichzeitigkeit entgegenstellt,7 
sowie an Studien zur internationalen Frau­
enbewegung mit besonderem Fokus  auf so­
zialistischen Frauenorganisationen ist zu for­
mulieren: Die Kunstentwicklung nach 1945 
ist nur in der gegenseitigen Verflechtung von 
Ost- und Westblock zu denken. Dementspre­
chend ist auch die feministische Kunstent­
wicklung nur in dieser Gegenbezüglichkeit, 
in dieser Dialog- oder Konkurrenzstruktur 

Verflechten  Das großformatige, beidseitig 
bedruckte Ausstellungsplakat ist ein künstle­
risches Manifest. In ihm legt Maria Pinińska- 
Bereś in Bild und Text die Eckpfeiler ihrer 
Praxis fest: Die Bildsequenzen zeigen zwei 
Performances von 1979: Zunächst löst sich 
die polnische Künstlerin von ihrer bildhau­
erischen Praxis (Przejście poza kołdrę [Gang 
über die Decke]); dann besetzt sie einen neu­
en Raum, die Natur (Sztandar Autorski [Die 
Fahne des Autors]). Die pink- und rosafarbe­
nen selbst genähten Stoffarbeiten, die sie in 
der ersten Performance abwirft, werden in 
der zweiten durch eine ebenfalls pinkfarbe­
ne Fahne ersetzt. 

Die Rückseite des Plakates ist kontrastie­
rend als Textseite gestaltet: Handschriftlich 
beschreibt sie die Performance Przenośny 
Pomnik pt. »Miejsce« [Ein bewegliches Denk-
mal unter dem Titel »Der Platz«]. Der maschi­
nenschriftliche Text auf der rechten Seite 
erläutert Pinińska-Bereś’ künstlerische Ent­
wicklung: »Charakteristisch ist die Wahl 
der von mir eingesetzten Farben: neutrales 
Weiß und signalhaftes Rosa. […] Der Einsatz 
war inhaltlich begründet und bezog sich auf 
mein Interesse an der Frauenthematik bzw. 
Geschlechterproblematiken in den Jahren 
1965–1977.«1 

Das Plakat wurde für die Ausstellung Sztu-
ka Kobiet [Kunst von Frauen] gestaltet. 1980 
in Posen in der Galeria O. N. organisiert, gilt 
sie als erste feministische Ausstellung in der 
Volksrepublik Polen, bei der ausschließlich 
polnische Künstlerinnen präsentiert wur­
den.2 Mit den ausgestellten Psycho-Möbeln –  
den erwähnten Stoffobjekten – wurde Pinińska- 
Bereś als Wegbereiterin polnischer Frauen­
kunst inszeniert. 

An dieser Stelle könnte die Geschichte 
enden. Sie lautet: Eine weitere, weitgehend 
unbekannte Künstlerin wird in den Kanon 
feministischer Kunst eingeschrieben. Wei­
che rosafarbene Stoffobjekte, die Suche nach 
einem weiblichen Ausdruck, die Nähe zur 
Natur – das klingt nach feministischer Kunst 
der 1970er Jahre, die heute als essenzialis­
tisch gilt. Die Geschichte fängt aber gerade 
hier an, denn Pinińska-Bereś ist eine polni­
sche Künstlerin, die im sozialistischen Polen 
arbeitete und bis auf eine Ausstellung in den 
Niederlanden außerhalb der Volksrepublik 
weitgehend unsichtbar geblieben ist. Die Ge­
schichte fängt hier an, da die Frage feminis­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


331

zu verstehen. Um sich der Frage nach einer 
feministischen polnischen Kunst neu und 
historisch gerecht zu widmen, müssen drei 
Faktoren erfüllt sein: 

1.) Der Paradigmenwechsel hin zur Gleich­
zeitigkeit anstelle der Nachgerichtetheit 
kann theoretisch und methodisch anknüpfen 
an Studien, welche die Entwicklung des (glo­
balen) Feminismus im Kontext des Kalten 
Krieges verankern.8 In diesen Studien wird 
durchgängig die Top-down-Frauenpolitik 
sozialistischer Staaten auf positive Ausfor­
mulierungen für das Selbstverständnis der 
Frauen hin befragt. Dieses neue Forschungs­
design lässt ein Denken positiver Auswirkun­
gen sozialistischer Frauenpolitik zu.

2.) Der hegemoniale Anspruch des west­
lich-liberalen, hauptsächlich US-amerika­
nischen Feminismus wird vor allem in der 
postkolonialen Theorie infrage gestellt. Ver­
gessen wird dabei die besondere Situation 
europäischer sozialistischer Staaten, die als 
Raum zwischen dem (kapitalistischen) Wes­
ten und dem (postkolonialen) Süden fungie­
ren. Diese Scharnierfunktion muss in künfti­
gen Analysen stärker in den Blick rücken.9

3.) Die Kunstwelt in der Volksrepublik Po­
len war eine eigene, fast hermetisch abge­
schlossene Sphäre.10 Die feministische De­
batte fand hier innerhalb der Kunst(szene) 
in Auseinandersetzung mit dem kunstthe­
oretischen Diskurs statt. Deutlich wird dies 
u. a. bei Pinińska-Bereś, die sich kritisch zur 
Bildhauertradition äußert und ihre weiblich 
konnotierten Stoffobjekte schafft.11 Feminis­
tische Positionen sind also Teil des Kunstdis­
kurses. So wundert es nicht, dass die gleiche 
Künstlerin irritiert gewesen ist vom aktivis­
tischen, teils polemischen Charakter einiger 
Arbeiten ihrer westlichen Kolleginnen, die in 
der Ausstellung Feministische Kunst Internati-
onaal zu sehen waren. Kunst müsse sich mit 
ästhetischen Fragen beschäftigen, so Pinińs­
ka-Bereś.12 Hier zeigen sich unterschiedliche 
Auffassungen dessen, worauf sich feministi­
sche Kunst kritisch beziehen soll: einerseits 
auf die Gesellschaft, andererseits auf das 
Kunstfeld. Die Frage ist also nicht, ob es fe­
ministische Kunst in Polen gegeben hat, son­
dern wie sich diese Kunst äußerte. 

In der Untersuchung von Praktiken pol­
nischer Künstlerinnen erscheint feministi­
sches Wissen zunächst als rein künstlerische 
Auseinandersetzung. Andererseits bleibt zu 

prüfen, inwiefern Errungenschaften sozia­
listischer Frauenpolitik, wie etwa die Gleich­
berechtigung bei der Berufsausführung, auch 
des Künstler*innenberufes, eine andere Aus­
gangslage als im Westen darstellten. Welches 
Wissen also implizit in die als rein künstleri­
sche Auseinandersetzung bewertete Praxis 
einfloss, welches Wissen (emanzipatorischer 
Frauenpolitik) inkorporiert und in künstle­
risch-ästhetischer Form visualisiert wurde, 
kann aus heutiger Sicht nur vermutet werden.

Quellenbasierte kunsthistorische Ana­
lyse bringt Wissen hervor, welches die 
Ost-West-Dichotomie zugunsten einer Viel­
falt infrage stellt. Feministische Kunst in der 
Volksrepublik Polen wird hier verstanden als 
ein Brennglas des Austauschs, der Vernet­
zung, der kritischen Abgrenzung. Dement­
sprechend müssen die Arbeiten polnischer 
Künstlerinnen nicht nur mit den internatio­
nalen feministischen Diskursen, sondern all­
gemein mit der Entwicklung der Kunst in der 
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts verfloch­
ten werden.

— Constance Krüger

1	 Pinińska-Bereś, Maria: Sztuka Kobiet [Kunst von 
Frauen], 1980, Ausstellungsplakat, Galeria O.N. 
Posen. 

2	 Jakubowska, Agata: »No groups but friendship. 
All-women initiatives in Poland at the turn of the 
1980s«, in: dies.  / Deepwell, Katy (Hg.): All-Wo-
men Art Spaces in Europe in the Long 1970s, Liver-
pool 2018, S.  229–247.

3	 Vgl. Arnoux, Mathilde: La réalité en partage. 
Pour une historie des relations artistiques entre 
l’Est et l’Ouest en Europe pendant la guerre froi-
de [Die Realität zum Teilen. Für eine Geschichte 
der künstlerischen Beziehungen zwischen Ost und 
West in Europa während des Kalten Krieges], Paris  
2018; Kemp-Welch, Klara: Networking the Bloc. 
Experimental Art in Eastern Europe 1965–1981, 
Cambridge, MA / London 2018; Lersch, Gregor 
H.: »Art from East Germany?«. Die internationale 
Verflechtung der Kunst in der DDR. Ausstellungen,  
Rezeption im Ausland, Transfers, Frankfurt/O. 
2021, URL: https://doi.org/10.11584/opus4-906.

4	 Vgl. die Ausstellungen Frauen-Kunst. Neue Tenden-
zen, Galerie Krinzinger, Innsbruck 1975; Magma, 
Brest 1975; Frauen machen Kunst, Galerie Magers, 
Bonn 1976; Titelbild von Heute Kunst. Internatio-
nale Kunstzeitschrift. Sondernummer: Feminismus 
und Kunst, Nr. 9, 1975; Beitrag mit Abbildungen 
in Flash Art, Nr. 2, 1975, S.  45.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332

Verorten  Im Rahmen eines Glossars von 
wissenschaftlichen und künstlerischen Prak­
tiken liegt der Begriff des Verortens auf der 
Hand – stellen doch sowohl die Künste als 
auch die Wissenschaften laufend Zusammen­
hänge her, ordnen ihren Gegenstand in Be­
zugssysteme ein, analysieren räumliche und 
situative Gegebenheiten oder künstlerische 
Positionierungen. Doch welche Folgerungen 
oder Konsequenzen ergeben sich aus dem 
Blick durch eine »verortende« Linse? Wer 
agiert hier, und wie? Ich möchte im Folgen­
den einige Aspekte herausgreifen, um diese 
Fragen in Anlehnung an meine eigene, kunst­
wissenschaftliche Arbeit zu beantworten.

Zunächst kann man das Verorten als for­
schungspraktisches Verfahren begreifen, als 
einen Teilbereich wissenschaftlichen Schrei­
bens. Vielleicht als einen solchen, der den 
Anspruch verfolgt, sich dem Gegenstand – 
etwa einem Kunstwerk – nicht primär durch 
die Gegenüberstellung mit theoretischen Be­
griffen und Konzepten zu nähern  oder ihn 
isoliert etwa in Hinblick auf seine bildimma­
nente Logik und Komposition zu betrachten. 
Einen Gegenstand zu verorten, meint viel­
mehr, ihn in seiner Spezifik innerhalb seines 
Kontextes zu erfassen: in seinem Eingebettet­
sein in ein Netzwerk spezifischer Akteur*in­
nen, Körper, Materialien, Diskurse und Me­
dien, in einer bestimmten lokalen Situation 
zu einer bestimmten Zeit. Während wissen­
schaftliches Schreiben wohl in den meisten 
Fällen seinen Gegenstand auf die eine oder 
andere Weise einordnet, könnte man eine Be­
tonung des Verortens einer künstlerischen 
Praxis gegenüber anderen forschungsprakti­
schen Verfahren als Entscheidung für ein ex­
pliziteres Sichtbarmachen ihrer Bedingtheit 
und Gemachtheit verstehen. Etwas zu veror­
ten ist in diesem Sinne ein grundlegend re­
lationaler und verhältnisbezogener Prozess. 

Darüber hinaus zeichnet den Begriff eine ge­
wisse Flexibilität hinsichtlich wörtlicher und 
metaphorischer Lesarten aus, die ihn gera­
de für die Untersuchung künstlerischer Zu­
sammenhänge interessant macht. Denn er im­
pliziert räumlich-lokale Einordnungen – im 
physischen (Ausstellungs-)Raum wie auch 
in größeren regionalen Zusammenhängen –  
ebenso wie solche, die von einem freieren Orts­
verständnis ausgehen. Bereits im kunsttheo­
retischen Begriff der Ortsspezifizität ist die 
Verschaltung dieser unterschiedlichen Les­

5	 Natalia LL: »Feminist Tendencies (1977)«, in: 
dies. (Hg): Texty Natalii LL. Texty O Natalii LL 
[Texte von Natalia LL. Texte über Natalia LL], Biels-
ko-Biała 2004, S.  320–324; Morawski, Stefan: 
»Neofeminizm w sztuce [Neofeminismus in der 
Kunst]«, in: Sztuka [Kunst], Nr. 4, 1979, S.  55–63.

6	 Stellvertretend: Pejić, Bojana (Hg.): Gender Check. 
A Reader. Art and Theory in Eastern Europe. Art 
and Gender in Eastern Europe Since the 1960s, Köln 
2011.

7	 Piotrowski, Piotr: »Towards a horizontal art 
history«, in: Bru, Sascha (Hg.): Europa! Europa? 
The avant-garde, modernism and the fate of a conti
nent, Berlin 2009, S.  49–58; ders.: In the Shadow 
of Yalta. Art and the Avant-Garde in Eastern Europe, 
1945–1989, London 2009 [zuerst Posen 2005].

8	 Ghodsee, Kristen: Second World. Second Sex. Socia
list Women’s Activism and Global Solidarity during 
the Cold War, Durham/London 2019; de Haan, 
Francisca: »Continuing Cold War paradigms in 
Western historiography of transnational women’s 
organisations: The case of the Women’s Internati-
onal Democratic Federation«, in: Women’s History 
Review, Nr. 4, 2010 S.  547–573; Grabowska, Mag-
dalena: Zerwana genealogia. Działalność społeczna 
i polityczna kobiet po 1945 roku a współczesny pol-
ski ruch kobiecy [Zerrissene Genealogie. Die soziale 
und politische Aktivität von Frauen nach 1945 und 
die heutige polnische Frauenbewegung], Warszawa 
2018.

9	 Vgl. Stegmann, Natali: »Die osteuropäische 
Frau im Korsett westlicher Denkmuster. Zum 
Verhältnis von osteuropäischer Geschichte und 
Geschlechtergeschichte«, in: Osteuropa. Zeit-
schrift für Gegenwartsfragen des Ostens, Nr. 7, 2002, 
S.  932–944.

10	Piotrowski 2009 (wie Anm. 7); Nader, Luiza: Kon-
ceptualizm w PRL’u [Konzeptualismus in der VRP], 
Poznań 2009; Ronduda, Łukasz: Polish Art of the 
70s. Avantgarde, Warsaw 2009.

11	 Krüger, Constance: »Rosa Zimmer und Kres-
sekleid oder ›Do-it-yourself‹ als Selbstbehaup-
tung – Künstlerische Strategien bei Maria 
Pinińska-Bereś und Teresa Murak«, in: Czer-
ney, Sarah / Eckert, Lena / Martin, Silke (Hg.): 
DIY, Subkulturen und Feminismen, Hamburg 2021, 
S.  48–81.

12	Pinińska-Bereś, Maria: »Jak to jest z tym feminiz-
men? [Wie ist es nun mit diesem Feminismus?] 
(1998)«, in: Ciecielska, Jolanta / Smalczerz, Aga-
ta (Hg.): Sztuka kobiet [Kunst von Frauen], Biels-
ko-Biała 2000, S.  194–195, hier S.  195.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


333

schen sozialen Bedingungen geprägt, von de­
nen aus sie diese Verortungen vornehmen. 
Kunst verortet sich in diesem Sinne selbst 
(trifft eine Aussage), ist aber auch verortet 
(durch ihren Kontext situiert/geprägt). 

Ich möchte an dieser Stelle ein Beispiel he­
ranziehen, anhand dessen sichtbar wird, wie 
multidirektional die Verbindungen sind, die 
ein Fokus auf Verortungsfragen mit sich brin­
gen kann. Die Arbeiten des französischen 
Künstlers Philippe Thomas, der in den spä­
ten 1970er bis frühen 1990er Jahren vor al­
lem in Frankreich, Westeuropa und den USA 
aktiv war, sind durch einen multiperspek­
tivischen Referenzialismus geprägt, durch 
Verweise auf poststrukturalistische Theo­
rie und Sprachphilosophie, auf die Kunstge­
schichte der europäischen Moderne und die 
avantgardistischen Kunstszenen des transat­
lantischen Kunstfelds seiner Zeit, aber auch 
durch Reflexionen über soziales Kapital im 
Kunstmarkt und die damit verbundene Rol­
le künstlerischer Subjektivität. In seinem im 
weitesten Sinne institutionskritischen An­
satz verkaufte er seine Autorschaft an Samm­
ler*innen und machte damit die sozialen 
und ökonomischen Bedingungen seiner Ar­
beit sichtbar.4 Die Arbeiten gehen zweifels­
ohne von dem oben beschriebenen erweiter­
ten Verständnis von Ortsspezifizität aus; die 
Orte, in die sie sich einschreiben, sind als be­
stimmte personelle, stilistische und theore­
tische Zusammenhänge zu denken. Für eine 
Ausstellung in der New Yorker Galerie Ame­
rican Fine Arts, Co. ließ Thomas 1987 etwa 
Akteur*innen als Autor*innen seiner eige­
nen Arbeit auftreten, die sich in derjenigen 
Kunstszene bewegten, an der auch er als Pa­
riser Künstler teilzuhaben gedachte. Eine 
Analyse dieser Kontexte verband sich also 
mit dem gezielten Platzieren seiner Praxis an 
zentralen Schnittstellen des postkonzeptuel­
len Kunstgeschehens – d.  h. mit dem strategi­
schen Verorten in einem bestimmten Kanon. 

Insofern dieser Ansatz in ganz unterschied­
liche Richtungen Netze auswarf, muss man 
ihm mit Methoden begegnen, die es erlauben, 
lokale Zusammenhänge in ihrem Verhältnis 
zueinander und zu den Aufmerksamkeits­
strukturen der zu dieser Zeit vorherrschenden 
Kunstdiskurse zu lesen; die in den Arbeiten 
sichtbaren Referenzialismen und Formfragen 
sind schließlich mit diesen verschränkt. Das 
kunstwissenschaftliche Verorten der Arbei­

arten angelegt. So haben Künstler wie Daniel 
Buren oder John Knight in ihren Arbeiten in 
situ ausführlich die Bedingungen des Ausstel­
lens eines Werks in dessen unmittelbarer Um­
gebung analysiert, etwa in einer bestimmten 
Institution mit einer bestimmten Geschich­
te; in der Tradition ortsspezifischen Arbeitens 
verstehen Künstler*innen seit den 1980er Jah­
ren aber auch zunehmend soziale und diskur­
sive Kontexte als »Orte«, auf die sie in ihrer 
Spezifizität reagieren und in die sie politisch 
intervenieren. Einen solchen erweiterten Be­
griff der Ortsspezifizität haben z. B. Douglas 
Crimp, Miwon Kwon oder Ina Blom auf un­
terschiedliche Weise theoretisch umrissen.1 
Tatsächlich ist die Vorstellung, dass Kunst 
sich selbst innerhalb ihrer eigenen Gegeben­
heiten kritisch verortet, eine Grundannahme 
der selbstreflexiven und institutionskritischen 
Modi, die im heutigen Kunstfeld verbreitet 
sind. Künstlerische Selbstverortungen fin­
den durch theoretische und historische Bezü­
ge statt, durch das referenzielle Aufrufen be­
stimmter Wahlverwandtschaften oder durch 
die Arbeit an bestimmten stilistischen oder 
formalen Problemstellungen. 

Nahe liegt es, von hier aus auf Fragen der 
künstlerischen Haltung zu sprechen zu kom­
men – bzw. Fragen nach der Position, von 
der aus ein*e Künstler*in eine Haltung ein­
nimmt.2 Der Begriff des Verortens verweist 
eben nicht nur auf den der site (specificity), 
sondern auch auf den der Situiertheit. Don­
na Haraways Konzept des situierten Wissens, 
das in den letzten Jahren auch im Kunstdis­
kurs zunehmend rezipiert wurde, geht be­
kanntlich davon aus, dass jedes Wissen als 
abhängig von der jeweiligen sozialen, ökono­
mischen oder geschlechtlichen Position der 
wissenden Subjekte gelesen werden muss.3 
Haraway setzt den Wissensbegriff bewusst in 
den Plural (»knowledges«) und schreibt ge­
gen eine Wissenschaft an, die die sozialen, 
körperlichen, geschlechtlichen Perspekti­
ven der Forscher*innen ausblendet und so­
mit neutrale Objektivität behauptet. Versteht 
man die Künste als Wissenspraxis, so ist Ha­
raways Begriff auch auf diese anzuwenden: 
Nicht nur verorten sich Künstler*innen im­
plizit und explizit z. B. durch stilistische und 
mediale Setzungen, durch kritische Bezug­
nahmen auf bestimmte Szenen oder Diskur­
se; sondern die Art und Weise ihres Zugangs 
zu diesem Wissen ist ebenso von den spezifi­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334

ten in ihren Bezugssystemen ist dabei auch 
ein Verorten in einem Machtgefüge, das Ka­
tegorien von Zentrum und Marginalität / Pe­
ripherie nie absolut, sondern als Verhältnis­
se denkt. Fragen der Lokalität, der Sozialität 
und der historischen und diskursiven Kon­
textualisierung werden »verortend« als mit­
einander verbunden dargestellt. 

Mit Haraway gesprochen, ist das wis­
senschaftliche Schreiben über Kunst da­
zu angehalten, die Situierung der forschen­
den Subjekte – d.  h. in diesem Fall, meine 
eigene Situierung als schreibendes Subjekt –  
stets mitzudenken. Von einer deutschen 
Kunstuniversität aus über Akteur*innen 
der französischen Kunstwelt zu schreiben, 
die wiederum ihre Praxis in internationale 
Kunstdiskurse einzuschreiben suchen, wirft 
Fragen zu meiner eigenen Vorprägung auf, 
auch nach Übersetzungsschwierigkeiten 
und den Fehleranfälligkeiten interkultu­
reller Lektüren. Zugleich erlauben gerade 
die Benennungen der eigenen Perspektive 
ein Sichtbarmachen von Brüchen, Projek­
tionen und Verengungen, wie sie auch zwi­
schen einem künstlerischen Projekt und den 
zu dessen Zeit vorherrschenden Rezeptions- 
und Distributionskontexten wirksam sind. 
Wenn zu Thomas’ Lebzeiten bestimmte As­
pekte seiner Praxis für sein Umfeld weitge­
hend unsichtbar blieben, etwa die queere 
Metaphorik und der Kontext seiner AIDS-Er­
krankung,5 sind diese aus meiner Perspek­
tive nicht mehr zu übersehen – während 
andere Aspekte, wie etwa die volle sprachli­
che und philosophische Komplexität seiner 
kunsttheoretischen Überlegungen auf Fran­
zösisch, mir notwendigerweise mindestens 
zum Teil unzugänglich bleiben. 

»Das Wissen der Künste ist ein Verb«: 
Hier ist es eines, das es erlaubt, Forschungs­
gegenstände relational zu untersuchen und 
verschiedene, partielle Perspektiven und 
Kontextualisierungen miteinander zu ver­
schalten. Einen Gegenstand zu verorten, 
heißt in diesem Sinne, sowohl lokale Ausstel­
lungs- und Entstehungskontexte zu analysie­
ren als auch die Position, von der aus über sie 
geschrieben wird. Und dabei nicht nur Kunst 
in ihrem Bezugssystem zu untersuchen – son­
dern auch Kunst und Wissenschaft in ihrem 
wechselseitigen Bezugsverhältnis.

— Hanna Magauer   

1	 Crimp, Douglas: »Serra’s public sculpture. Rede-
fining site specificity«, in: Richard Serra/Sculpture, 
Ausstellungskatalog (Museum of Modern Art, 
New York), hg. von Rosalind Krauss, New York 
1986, S.  53–68; Blom, Ina: On the Style Site. Art, 
Sociality, and Media Culture, Berlin 2007; Kwon, 
Miwon: One Place After Another. Site-Specific Art 
and Locational Identity, Cambridge, MA / London 
2002. Dass die digitale Sphäre einem lokal-phy-
sischen Verständnis von Ortsspezifizität entge-
genlaufe, hat David Joselit argumentiert: Joselit, 
David: After Art, Princeton 2012, S.  11f.

2	 Vgl. Holert, Tom: »Wissenspraxis am Ort der 
Kunst. Über Spezifika und Herkünfte gegenwär-
tiger epistemischer Möglichkeiten«, in: Busch, 
Kathrin / Dörfling, Christina / Peters, Kathrin /  
Szántó, Ildikó (Hg.): Wessen Wissen? Materialität 
und Situiertheit in den Künsten, Paderborn 2018, 
S.  15–28, hier: S.  16.

3	 Donna Haraway: »Situated knowledges. The 
science question in feminism and the privilege of 
partial perspective«, in: Feminist Studies, Bd. 14, 
Nr. 3, 1988, S.  575–599.

4	 Vgl. als Überblick hierzu: Retraits de l’artiste en 
Philippe Thomas, Retour d’y voir Bd. 5, hg. von 
MAMCO Genève, Genf 2012; sowie Philippe Tho-
mas. Readymades Belong to Everyone, Ausstellungs-
katalog (MACBA, Barcelona), Barcelona, 2000.

5	 Vgl. hierzu Lebovici, Élisabeth: Philippe Tho-
mas’ Name / The Name of Philippe Thomas, hg. von 
Valérie Knoll und Hannes Loichinger, Berlin 
2018.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


335

Verschalten  Schaltungen sind konstitutiv 
für Medientechnologien. Die Verbindun­
gen einzelner elektrischer und elektroni­
scher Bauelemente mittels Drähten und 
Kabeln zu Stromkreisen sind Grundlage 
technischer Medien, da sie ermöglichen, dass 
Strom kontrolliert und regelhaft zirkulieren 
kann. Durch Prozesse der Standardisierung 
der Elektrotechnik und der fortschreiten­
den Miniaturisierung der verwendeten Ma­
terialien seit Mitte des 20. Jahrhunderts ver­
schwanden Schaltungen zunehmend hinter 
Gehäusen, wo sie im Verborgenen operieren, 
also auf kaum wahrnehmbare Art und Weise 
»schalten und walten« . Damit erfuhr auch 
die Praktik des Schaltens einen Wandel, wie 
die beiden Kulturwissenschaftler Wolfgang 
Schäffner und Bernhard Siegert zu beden­
ken gegeben haben, indem sie eine Unter­
scheidung zwischen Schalten und Verschal­
ten anregten.1 

Unter Rekurs auf die Informationstheorie 
nach Claude E. Shannon meint »Schalten« den 
Aufbau von Schaltungen als Ergebnis mathe­
matischer Papierarbeit. Berechnungen nach 
signal- und materialökonomischen Parame­
tern sind Schaltungen und ihre Komponenten 
dann lediglich Materialisierungen dieser vor­
gängigen Prozesse. Dem entgegen impliziert 
der Begriff »Verschalten« eine andere Schal­
tungspraktik, bei der die materiellen Konfi­
gurationen von Bauelementen und Drähten 
nicht das Ergebnis von Mathematik, sondern 
von Prozessen des Ausprobierens und Kombi­
nierens vorhandener Mittel sind, von bricolage. 
Bevor die Anwendung des trigger relay für elek­
tronische Architekturen von Digitalcomputern 
das Schalten zu Mathematik werden lässt,2 
ist es lange Zeit Handarbeit: Spulen wickeln, 
Drähte biegen, Kontakte löten. 

Schaltungen zu entwickeln und aufzubau­
en, ist noch nach der vorletzten Jahrhun­
dertwende keineswegs eine rein spezialisier­
te Angelegenheit der Elektroindustrie und 
Ingenieurwissenschaft. Nach 1900 floriert 
die Radio-Amateurszene, und auch die Mu­
sik bleibt nicht unberührt. So sind beispiels­
weise die ersten elektronischen3 Musikins­
trumente der 1920er Jahre gleichermaßen 
Resultat zeitgenössischer ästhetischer Vor­
stellungen wie Ergebnisse von Prozessen des 
Probierens, Umwidmens und Aneignens von 
Rundfunktechnologie,4 einer Form von cir-
cuit bending5 avant la lettre.

Funktionstest Sinusgenerator. Diese und die fol-
genden Abbildungen: Archiv der Autorin

Wenn demnach nicht nur Mathematik, son­
dern auch Bastelei der Ausgangspunkt ei­
nes späteren Apparates sein kann, schreiben 
sich unweigerlich die Entscheidungen, Er­
fahrungen, Vorstellungen, aber auch materi­
ellen Möglichkeiten der Bastlerin in Design 
und Ästhetik der Schaltung und ihrer appa­
rativen Realisierung mit ein. Das resultieren­
de Gerät ist zum einen im wahrsten Sinne des 
Wortes customized – maßgefertigt. Zum an­
deren weist es damit im Umkehrschluss aber 
auch Spuren auf, die es von anderen unter­
scheidet und als potentielle Quelle musik- 
und medienwissenschaftlicher Forschung 
analysierbar macht. Die Wahl eines bestimm­
ten Bauelements, die Infrastruktur der Ver­
kabelung, ja selbst die Platine – ob gelocht 
oder geätzt – lassen gleichermaßen Rück­
schlüsse auf den Kontext der Entstehung von 
Schaltung und Apparat zu, wie sie auch Hin­
weise auf die Intentionen und Vorstellun­
gen der involvierten Bastler*innen geben 
können.6 

Schaltungen als Resultat von Prozessen des 
Verschaltens zu verstehen, lenkt den Blick 
auf andere Analyseparameter.  Verwende­
te Materialien können historische und geo­
grafische Entstehungskontexte indizieren, 
eine eventuell auf der Platine zunächst un­
gewöhnlich anmutende Verwendung oder/
und Anordnung von Bauteilen kann sich 
im elektrotechnischen Vollzug unter Strom 
als ästhetische Präferenz oder künstleri­
sche Setzung entpuppen.7 Um die Poten­
ziale und auch Herausforderungen einer 
derartigen Schaltungsforschung kurz zu um­
reißen, möchte ich auf ein Beispiel aus mei­
ner eigenen Bastelarbeit zurückgreifen, den 
NG-04-Rauschgenerator.

Der NG-04-Rauschgenerator ist Teil eines 
monophonen Analogsynthesizers8, den Hans- 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336

Jochen Schulze und Georg Engel 1989 in ih­
rem im Militärverlag der DDR erschienenen 
Buch Moderne Musikelektronik9 zum Bau vor­
schlagen. Derartige Bastelbücher sind, für 
sich genommen, insofern bereits eine auf­
schlussreiche Quelle, als sie zum einen den 
Pragmatismus der Elektronikamateurin u. a. 
mit ästhetischen Setzungen und Vorstellun­
gen der Zeit verbinden. Zum anderen geben 
sie Aufschluss über die historische Zugäng­
lichkeit von und über das Wissen um elektro­
technische Materialien und Erkenntnisstän­
de. Hier ist z. B. der Umstand augenfällig, 
dass nun endlich integrierte Schaltkreise in 
der DDR verfügbar sind und mit sogenann­
ten Chips gebastelt werden kann.10 

Bereits aufgebaute Schaltungen nach Hans-Jochen 
Schulze und Georg Engel.

Die im Buch abgebildeten Schaltungen sind 
den Autoren zufolge nicht als absolute Set­
zung zu verstehen, sondern erfordern auch 
Eigeninitiative der Bastelnden. So heißt es zu 
einem Filtermodul: »Die Werte der Bauele­
mente können in weiten Grenzen geändert 
werden. Schäden entstehen nicht, und das 
Ergebnis von Veränderungen ist hörbar.«11 
Ähnlich verhält es sich beim NG-04-Rausch­
generator, über den Engel und Schulze ein­
leitend schreiben: »Schließlich fehlt der 
Rauschgenerator NG (Noise-Generator) in 
keinem Synthesizer. Der NG ist sowohl Au­
diosignalerzeuger als auch Steuergenerator. 
[...] Der Rauschgenerator liefert weißes Rau­
schen, welches für die erwähnten Klangsyn­
thesen [Meeresbrandung, Windgeräusche, 
Beifall, Becken, etc.] benötigt wird. Bei vie­
len Schaltungen wird darüber hinaus rosa 
Rauschen (Pink Noise) bereitgestellt. Dazu 
wurde weißes Rauschen mit einem Tiefpass 
gefiltert, so daß die hohen Frequenzan­

teile fehlen. Diese Filterung kann so weit 
getrieben werden, daß als Ergebnis nur noch 
eine Zufallsspannung (Random Voltage) 
von ehemals weißem Rauschen übrigbleibt 
[...] Benötigt wird diese Zufallsspannung als 
Steuergröße für VCO und VCF zur Klangsyn­
these eben der geschilderten Klangphäno­
mene – Spiel auf gesprungenen Gläsern.«12

Schaltplan NG-04-Rauschgenerator.

Im Schaltungsdesign von Engel und Schulze 
bildet ein in Sperrrichtung betriebener Tran­
sistor (V1) die Rauschquelle. Das heißt, eben 
dieses Bauelement entscheidet über den 
Charakter des später zu hörenden Klangs 
und kann entsprechend den eigenen Klang­
präferenzen oder Vorstellungen, wie Meeres­
rauschen oder gesprungene Gläser zu klin­
gen haben, variiert werden. Mein Anliegen, 
den späteren Apparat weitestgehend mit Ori­
ginal-Ost-Komponenten aufzubauen – al­
so einen etwaigen DDR-Sound zu rekonstru­
ieren, war in diesem Fall nicht möglich, weil 
ich auf der Suche nach dem Bauelement mit 
einer materiellen Absenz konfrontiert war, 
die nicht durch Ebay und Co. kompensiert 
werden konnte.

Meine Entscheidung für eine Rauschkom­
ponente basierte letztlich auf einer Versuchs­
reihe. Statt des laut Schaltplan vorgegebe­
nen Silizium-Transistors SF 126d probierte 
ich sowohl verschiedene moderne Z-Dioden 
als auch jahrzehntealte sozialistische Bau­
teile aus, die alle einen je eigenen Sound 
aufwiesen.13 

Für meinen NG-04-Rauschgenerator habe 
ich mich für die DDR-Diode GAZ 17 V ent­
schieden, weil sie in meinen Ohren am an­
genehmsten klang und ein solides, also fre­
quenzfestes Rauschen generiert. Diese 
Entscheidung wird am Ende, wenn der Ap­
parat fertig ist, lediglich einen Bruchteil des 
finalen Geräts ausmachen. Eine winzige Pla­
tine, circa vier mal sechs Zentimeter groß 
im Gehäuse, eine Kontrolllampe im Bedien­
board und lediglich zwei Signalausgänge. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


337

Aufgebaute NG-04-Schaltung (re.) mit ausprobier-
ten Bauelementen, provisorisch an Lötösen oben 
links auf der Lochrasterplatte positioniert. Im 
Schalttest zu sehen ist die halb angelötete Z-Diode 
6,5V (blau mit langen Beinchen).

Spektrogramm der Testsequenz »rosa Rauschen. 
V.l.n.r.: Z Diode 2,7 V, Z Diode 9,4 V, Germani-
umtransistor DDR, Diode UdSSR ca. 1950, Diode 
GAZ 17 V DDR.

Meine Rauschversuche werden dem End­
resultat dann ebenso wenig anzusehen sein, 
wie Ebay-Käufe und andere Testsequenzen. 
Erst wenn der Deckel abgeschraubt und die 
Leiterplatte mit dem Schaltplan gelesen 
wird, wird die GAZ 17 V eben diese vorgän­
gigen Prozesse indizieren. Es sei denn, sie ist 
dann durchgebrannt.

— Christina Dörfling

3	 Elektronisch verweist in diesem historischen Zu-
sammenhang auf die Verwendung von Elektro-
nenröhren zur Ton- und Klangproduktion.

4	 Dörfling, Christina: Der Schwingkreis. Schaltungs-
geschichten an den Rändern von Musik und Medien, 
Paderborn 2022.

5	 Hertz, Garnet / Parikka, Jussi: »Zombie Media: 
Circuit bending media archaeology into an 
art method«, in: Leonardo, Bd. 45, Nr. 5, 2012, 
S.  424–430.

6	 Dass diese tatsächlich in philologischer Manier 
analysierbar sind, zeigt Sebastian Döring mit 
dem Synthesizer Friedrich Kittlers, dessen Schal-
tungen er gegen und mit den Aufschreibesystemen 
liest, vgl. Döring, Sebastian / Sonntag, Jan-Peter 
E.R.: »U-A-I-SCHHHHH. Über Materialitäten des 
Wissens und Friedrich Kittlers selbstgebauten 
Analogsynthesizer«, in: Busch, Kathrin / Dörfling,  
Christina / Peters, Kathrin / Szántó, Ildikó: Wes-
sen Wissen? Materialität und Situiertheit in den 
Künsten, Paderborn 2018, S.  M61–M80. 

7	 Nakai, You: Reminded by the Instruments. David 
Tudor’s Music, Oxford 2021; Teboul, Ezra: Method 
for the Analysis of Handmade Electronic Music as the 
Basis of New Works, Dissertationsschrift, Rensse-
laer Polytechnic Institute, Troy, NY 2020.

8	 Ein elektronisches Musikinstrument, dessen Ent-
stehungshintergründe ebenfalls im Kontext der 
Radiobastlerdiskurse verortet sind, vgl. Pinch, 
Trevor / Tocco, Frank: Analog Days. The Invention 
and Impact of the Moog Synthesizer, Cambridge, 
MA / London 2004.

9	 Schulze, Hans-Jochen / Engel, Georg: Moderne 
Musikelektronik. Praxisorientierte Elektroakustik und 
Geräte zur elektronischen Klangerzeugung, Berlin 
1989.

10	Das Vorgängerwerk Engels muss ob der Nicht-
verfügbarkeit in seinen Schaltungsdesigns auf 
ICs verzichten, was zum einen den materiellen 
Aufwand, alles mit Transistoren aufzubauen, im-
mens erhöht, zum anderen aber auch Rückschlüs-
se auf die elektrotechnische Industrie der DDR 
zu Beginn der 1980er Jahre zulässt, vgl. Engel,  
Georg: Musikelektronik, Berlin 1982.

11	 Schulze / Engel 1989 (wie Anm. 9), S.  119.
12	Ebd., S.  191.
13	Nachzuhören sind die verschiedenen Rauschen 

in dem Audiopaper Christina Dörfling: »Ver-
schalten«, in: wissenderkuenste.de, Online-Publi-
kation des DFG-Graduiertenkollegs »Das Wissen 
der Künste«, Ausgabe 10, 2021, URL: https:// 
wissenderkuenste.de/texte/10-2/verschalten/ 
(letzter Zugriff: 23. Januar 2023).

1	 Vgl. Schäffner, Wolfgang: »Topologie der Medi-
en. Descartes, Peirce, Shannon«, in: Andriopou-
los, Stefan / Schabacher, Gabriele / Schumacher, 
Eckhard (Hg.): Die Adresse des Mediums, Köln 
2001, S.  82–93, hier: S.  89; Siegert, Bernhard: 
Passage des Digitalen. Zeichenpraktiken der neu-
zeitlichen Wissenschaften 1500–1900, Berlin 2003, 
S.  10f.

2	 Dennhardt, Robert: Die FlipFlop-Legende und das 
Digitale. Eine Vorgeschichte des Digitalcomputers 
vom Unterbrecherkontakt zur Röhrenelektronik 1837– 
1945, Berlin 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338

Verunreinigen  Für den französischen Phi­
losophen Alain Badiou produziert Kunst 
kein Wissen, sondern Wahrheiten. Wie auch 
die Politik, Wissenschaft und Liebe stellt 
die Kunst in seinen Augen eine eigenstän­
dige Denkweise dar, die Wahrheiten eige­
nen Rechts zu realisieren vermag. Von diesen 
Wahrheiten behauptet er unter Bezugnah­
me auf Jacques Lacan, dass sie einerseits ei­
ne Lücke ins Wissen reißen und andererseits 
das Fundament jedes noch kommenden Wis­
sens bilden. Denn während sich das Wissen 
immer auf den Status quo bezieht und die­
sen als meta-strukturierende Funktion absi­
chert, korrespondiert eine Wahrheit grund­
sätzlich nicht mit Existentem, sondern 
beziehe sich auf das, was nicht ist. Badious 
Theorie zufolge ist eine Wahrheit eine Erfin­
dung. Diese entspringt jedoch keinem genia­
len Geist, sondern geht auf ein Ereignis zu­
rück – etwas Seltenes, Außergewöhnliches 
und fundamental Neues, das dem Wissen we­
niger widerspricht als seine enzyklopädische 
Systematik als solche herausfordert. In die­
sem Sinne stellt eine Wahrheit immer einen 
Bruch mit der etablierten Wissensordnung 
dar, der langfristig das Entstehen neuen Wis­
sens erzwingt, das dann den – unter den 
Vorzeichen dieser Wahrheit veränderten –  
Ist-Zustand abbildet.

Vor diesem Hintergrund definiert Badiou 
eine Wahrheit der Kunst als künstlerischen 
Vorgang, aus dem reale Kunstwerke her­
vorgehen. Diese Kunstwerke inkorporieren 
Dinge in den Bereich der Form, die »bis da­
hin als formlos, difform, der Welt der Form 
fremd betrachtet wurden«.1 Ausgelöst wird 
dieser Vorgang von einem künstlerischen Er­
eignis, das Badiou als einen öffnenden Bruch 
mit den vorherrschenden Konventionen der 
Form definiert, der deren Neubestimmung 
notwendig macht. Die Künste markieren da­
bei je eigene Relationen zwischen der chao­
tischen Disposition des Sinnlichen im Allge­
meinen und dem, was in dieser konkreten 
Situation als Form anerkannt ist. Das Auf­
kommen neuer künstlerischer Formen mar­
kiert eine ereignishafte und ereignisbeding­
te Neubestimmung dieser Grenze, durch die 
sich die Welt der Kunst und ihre formalen 
Ressourcen vergrößern.

Ein »Wissen der Künste« wäre mit Badiou 
also allein in eben diesem Gefüge der forma­
len Konventionen zu verorten, welches auf­

zubrechen, zu verändern und umzugestalten 
sich das künstlerische Denken im Zeichen 
eines Ereignisses und seiner Wahrheit an­
schickt. Wenig Raum scheint es in diesem 
Konzept für eine künstlerische Praxis zu ge­
ben, die sich in ihrem epistemischen Bestre­
ben zwischen Kunst und Wissenschaft ansie­
delt. Obwohl sich Kunst und Wissenschaft 
als »Wahrheitsverfahren« eine ontologische 
Struktur teilen, bleiben die ihnen spezifi­
schen Ereignisse und die aus diesen resultie­
renden Wahrheiten nach Badious Auffassung 
radikal disjunkt: Wahrheiten der Kunst wie 
auch der Wissenschaft existieren in seinen 
Augen nur dort und nirgendwo anders. Auch 
zur Philosophie sieht er die Kunst in einer 
Nicht-Beziehung, die er »Inästhetik« nennt, 
um sie von der philosophischen Ästhetik ab­
zugrenzen, der er vorwirft, die Unabhängig­
keit der Kunst als Wahrheitsverfahren und 
genuine Denkart zu missachten.2 Jede Ver­
mischung der Denkbewegungen von Kunst, 
Wissenschaft und Philosophie lehnt Badiou 
strikt ab. Sie gilt ihm als »suture«, als Ver­
nähung der Philosophie auf ihre Bedingun­
gen.3 Mit ihr gibt die Philosophie für ihn ih­
re zentrale Funktion auf, die Wahrheiten 
der Kunst, Wissenschaft, Liebe und Politik 
im Denken zusammenzuführen, und redu­
ziert sich selbst auf analytisches Räsonieren. 
Und doch weisen Badious kunsttheoretische 
Überlegungen eine Kunstform und damit 
Denkweise aus, die als Modell für epistemi­
sche Praktiken dienen kann, die im Span­
nungsfeld von Kunst und Wissenschaft an ei­
nem Wissen der Künste arbeiten. 

Die Rede ist vom Kino, das für Badiou zwar 
ohne Zweifel zu den Künsten zählt, unter die­
sen jedoch eine Anomalie darstellt. Während 
er den klassischen Kunstformen in bester 
modernistischer Tradition unterstellt, nach 
reinen Formen bzw. dem Ideal der reinen 
Schöpfung absolut neuer Formen zu streben, 
ist das Kino für ihn im Anschluss an André 
Bazin von einer fundamentalen Unreinheit 
geprägt, die sich auf alle seine Aspekte er­
streckt und sein Wesen als Kunstform und 
Denkweise ausmacht. Diese Unreinheit be­
trifft seine Produktionsbedingungen und 
-verfahren, die keine singuläre Autor*in­
nenschaft zulassen, ebenso wie seine Rezep­
tionsbedingungen als Massenkunst. Vor al­
lem aber betrifft die Unreinheit das Material 
des Films, der für Badiou im Kern nur »Auf­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


339

heit und nicht-abschließbarer Reinigung. So 
erforscht der Film laut Badiou »die Grenze 
zwischen der Kunst und dem, was nicht 
Kunst ist […]. Er findet dort statt.«8

Im vollen Bewusstsein, dass es sich hierbei 
selbst um eine Verunreinigung des Badiou’ 
schen Konzepts handelt, schlage ich vor, die­
se Definition filmkünstlerischen Denkens als 
Modell für die forschenden und erkenntnis­
orientierten Praktiken in der zeitgenös­
sischen Kunst in Betracht zu ziehen. Die 
Figur der Unreinheit bzw. materiellen Ver­
unreinigung scheint sich mir dort im unbe­
schränkten Rückgriff auf die gesamte Vielfalt 
künstlerischer Formen und Medien wieder­
zufinden, die je nach Erkenntnisinteresse 
und Erkenntnisgegenstand ausgewählt und 
mit oder gegeneinander »montiert« werden. 
Sie findet sich aber auch im Ausgriff auf die 
Nicht-Kunst wieder, nur dass es sich hierbei 
weniger um Alltagsgeschehen und kommer­
zielle Bildwelten handelt als um Wissens­
praktiken und Forschungsgegenstände, die –  
in der Regel nicht minder kunstfremd – mit 
ästhetischen Formen in Verbindung gebracht 
und verschränkt werden. Das allein verortet 
die künstlerische Forschung auf der Grenze 
von Kunst und Wissen bzw. Wissenschaft, die 
mit jedem Projekt verschoben bzw. neu be­
stimmt wird. Gerade dort, wo Kunst und Wis­
senschaft nicht zusammengehen, erfindet die 
künstlerische Forschung in unreinen Denk­
bewegungen, die dem Kino in nichts nachste­
hen, neue Synthesen zwischen ästhetischen 
und epistemischen Formen bzw. Praktiken. 

Insofern sich das Ergebnis dennoch in ei­
ner künstlerischen Arbeit niederschlägt, 
die gleichwohl mehr ist und will, als wir der 
Kunst üblicherweise zugestehen, kann man 
auch hier von einer Bereinigung des Ma­
terials von seinen immanent nicht-künst­
lerischen Eigenschaften sprechen, die wie 
im Falle des Kinos aber nie vollständig sein 
kann. Wenn diese Verbindungen von Kunst- 
und Wissenspraktiken fremd, absurd oder 
auch paradox wirken, dann vor allem weil 
sich mit ihnen ändert, was als Wissen gilt. 
Der künstlerisch-wissenschaftliche Diskurs 
um ein Wissen der Künste wäre dann mit und 
über Badiou hinaus Ausdruck einer neuen 
künstlerischen Konfiguration, welche, wie 
das Kino, im Spannungsfeld von Unreinheit 
und Reinheit erfolgreich nicht-künstlerische 
Formen in den Bereich der Kunst integriert 

nahme und Montage« ist.4 Die Aufnahme 
versteht er dabei – ganz im Sinne des fran­
zösischen pris« und des englischen takes – 
als die »Entnahme« von Material an ande­
rer Stelle. Der Montage wiederum obliegt 
es, diese »Aufnahmen« zu bearbeiten und 
zu arrangieren. Dieses Prinzip der Ent- und 
Aufnahme von fremdem, dem Film äußerli­
chen Material, bestimmt insbesondere das 
Verhältnis des Kinos zu den anderen Küns­
ten, das Badiou als parasitär beschreibt. Er 
spricht in diesem Zusammenhang von einer 
unreinen Bewegung, in der das Kino den an­
deren Künsten einzelne Elemente entnimmt 
und sie, neu verknüpft, das Sinnlich-Wahr­
nehmbare aufsuchen lässt. Zu den Quellen 
dieser unreinen Bewegung gehört neben den 
Künsten auch die Nicht-Kunst, die für ihn ge­
wöhnliches Alltagsgeschehen, vor allem aber 
die banalen Bildwelten der Unterhaltungsin­
dustrie umfasst. Die Unreinheit des Films be­
zieht sich also nicht nur auf die Vielzahl und 
Diversität seiner Quellen, sondern auch auf 
die Qualität seines Materials. 

Das mit der Unreinheit korrespondieren­
de Prinzip des Kinos ist für Badiou die Syn­
these. Im Gegensatz zu den übrigen Künsten 
erwächst Neues hier nicht so sehr aus dem 
Bruch mit dem Alten selbst als aus den Syn­
thesen, die das Kino seiner Auffassung nach 
immer dort erfindet, wo es einen Bruch, ei­
ne Trennung oder Grenze gibt. Das gilt für 
die »Grenzen zwischen den im Stich gelas­
senen künstlerischen Ansätzen«5 genauso 
wie für die »Synthesen mit dem, was keine 
Kunst ist«6. Die wesenhafte Unreinheit des 
Films selbst beruht auf diesem synthetischen 
Prinzip, mit dem er in Verbindung setzt, was 
nicht zusammengehört, sich widerspricht 
und eigentlich klar voneinander abgegrenzt 
ist, auch wenn das zu paradoxen Verhältnis­
sen führt. Gleichzeitig unterzieht das Kino 
Badiou zufolge dort, wo es Kunst ist, diese 
unreine Materialvielfalt einer fortwährenden 
Reinigung: Die künstlerische Tätigkeit in ei­
nem Film beschreibt er als »Prozess der Be­
reinigung von seinen immanent nicht-künst­
lerischen Eigenschaften«,7 ein Prozess, der 
aufgrund der wesentlichen Unreinheit des 
entnommenen Materials notwendig unvoll­
endet bleiben muss. Hierin liegt jedoch kein 
Mangel: Vielmehr entfaltet sich das Denken 
des Films in eben dieser paradoxen Synthese 
von selbst hergestellter materieller Unrein­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340

und damit eine künstlerische Wahrheit rea­
lisiert, die sowohl auf dem Gebiet der Kunst 
als auch der Wissenschaft die Ausformung 
neuen Wissens und neuer Wissensordnun­
gen erzwingt.

— Felix Laubscher

1	 Badiou, Alain / Tarby, Fabien: Die Philosophie und 
das Ereignis, Wien 2012, S.  79.

2	 Vgl. Badiou, Alain: Kleines Handbuch der Inästhe-
tik, Wien 2012.

3	 Vgl. Badiou, Alain: Manifest für die Philosophie, 
Wien 1997, S.  54f.

4	 Badiou, Alain: »Die falschen Bewegungen des 
Films«, in: ders.: Kino. Gesammelte Schriften zum 
Film, Wien 2014, S.  143.

5	 Badiou 2012 (wie Anm. 2), S.  134.
6	 Badiou, Alain: »Der Film als philosophisches 

Experiment«, in: ders.: Kino. Gesammelte Schriften 
zum Film, Wien 2014, S.  302.

7	 Badiou, Alain: »Überlegungen zur aktuellen 
Lage des Films«, in: ders.: Kino. Gesammelte 
Schriften zum Film, Wien 2014, S.  195.

8	 Badiou 2014 (wie Anm. 4), S.  290 (H. i. O.).

Wissen  »Das Wissen der Künste ist ein 
Verb« – aber was für ein Verb? Ein transiti­
ves oder ein intransitives Verb, ein Verb mit 
oder ohne Akkusativobjekt? Und was ist das 
für eine verb list, die als Glossar des Gradu­
iertenkollegs zusammengestellt worden ist? 
In diesen Fragen stecken zwei Aspekte, die 
im Folgenden mit Blick auf das Verb »wis­
sen« kurz diskutiert werden sollen. 

1. Wissen, ein intransitives Verb?
In der Anfangsphase des Kollegs haben wir 
das Wissen der Künste gerne substantivisch 
verstanden und adjektivisch ausdifferen­
ziert – ausgehend von der Überzeugung, dass 
klassische Wissensbestimmungen, die sich 
im Rückgang auf die Erkenntnistheorie am 
propositionalen Wissen orientieren (d.  h. am 
Wissen, dass etwas der Fall ist) für die Ausei­
nandersetzung mit dem Wissen der Künste in 
den Hintergrund treten müssen. In der Fol­
ge war vom impliziten, habitualisierten, in­
korporierten und prozessorientierten Wissen 
die Rede, d.  h. von Wissensformen, die nicht 
auf theoretische Erkenntnisse zielen (kein 
knowing that / kein Wissen, dass etwas ist), 
sondern auf ein praktisches Wissen (knowing 
how) und ein sinnlich-ästhetisches Wissen 
(ein Wissen, wie etwas ist). Wenn nun »das 
Wissen der Künste ist ein Verb« als These am 
Ende der Kollegarbeit steht, hat sich linguis­
tisch gesehen der Blick auf die Tätigkeitsfor­
men des künstlerischen Wissens noch einmal 
verstärkt; aber wie lässt sich das Tätigsein 
»wissen« näher bestimmen? 

Als Roland Barthes 1966 den Text, »Schrei­
ben, ein intransitives Verb?«1 veröffent­
lichte, wollte er dem »normalen«, transiti­
ven »Schreiben« (dem Schreiben von etwas) 
ein intransitives »Schreiben« (ein Schrei­
ben ohne Objekt) an die Seite stellen. Zuge­
spitzt hieß das: »Der Schriftsteller schreibt 
nicht etwas, er schreibt (sich).«2 Damit ist, 
wie Jürgen Brokoff in seiner Interpretati­
on von Barthes’ »écriture«-Konzept festge­
halten hat, keineswegs ein l’art pour l’art ge­
meint. Vielmehr soll betont werden, dass 
der »Weltbezug«3 des sogenannten Schrei­
bers (»écrivant«) anders gelagert ist als der 
Weltbezug des Schriftstellers (»écrivain«)4, 
für den gemäß Barthes gilt, dass er seinen 
Weltbezug primär über den Selbstbezug ge­
winnt. Im Hintergrund von Barthes’ Diffe­
renzierung von Schreiber und Schriftstel­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


341

ler stand die Auseinandersetzung mit Sartre 
und die Frage des Engagements; das Schrei­
ben des Schreibers (des Journalisten bei­
spielsweise) wollte Barthes nicht abwerten, 
sondern mit der Unterscheidung von Schrei­
ber und Schriftsteller zwei unterschiedliche 
Perspektiven benennen, von denen er die des 
Schriftstellers (der intransitiv schreibt) für 
sich in Anspruch nahm. »Angesichts des Um­
stands, dass auch der intransitiv Schreiben­
de immer noch etwas produziert (ein [sic!] 
Text, ein Buch) und damit letztlich doch der 
Transitivität verhaftet bleibt, sucht Barthes 
[...] nach einer sprachlichen Kategorie, die, 
ohne die Transitivität der literarischen Pro­
duktion auszuschließen, das Aufgehen des 
Schreibenden in das von ihm Geschriebe­
ne erfasst. Diese Kategorie findet Barthes in 
der ›Diathese‹, einem linguistischen Fach­
begriff, der ein altes, in der Mitte zwischen 
Aktiv und Passiv befindliches Genus verbi«5 
meint; Barthes: »Die Diathese bezeichnet, 
auf welche Weise das Subjekt des Verbs vom 
Vorgang in Mitleidenschaft gezogen wird.«6 
Diese Diathese heißt auch Medio-Passiv und 
ist in bestimmten Sprachen wie z. B. im Alt­
griechischen »voll« ausgebildet, d. h. dort 
gibt es alle Konjugationsformen eines Verbs 
im Aktiv, im Passiv und im sogenannten Me­
dium; in vielen Sprachen gibt es heute jedoch 
nur noch Reste dieser Verbform. 

Barthes erläutert die Diathese, ein Beispiel 
von Meillet und Benveniste aufnehmend, 
am Verb »opfern«7, um dann »schreiben« 
im Sinne des Schriftstellers als Medio-Pas­
siv zu charakterisieren. Seine Überlegun­
gen sollen hier aber zur Charakterisierung 
von »wissen« im Wissen der Künste heran­
gezogen werden, probeweise bzw. spekula­
tiv, d. h. jenseits linguistisch abgesicherter 
Bestimmungen: Indem sich das Graduier­
tenkolleg dem »wissen« der Künste gewid­
met hat, wurde nach diesem besonderen Tä­
tigkeits-Modus gefragt, in dem das Subjekt 
der Handlung und die Handlung mitein­
ander verschmelzen bzw. danach, wie sich 
die Handlung (wissen) auf Handelnde un­
mittelbar auswirkt oder noch genauer ge­
mäß Barthes, wie sich das Subjekt handeln­
derweise selbst in Mitleidenschaft zieht. 
Das Barthes’sche Subjekt kann hier auch 
die Kunst selber sein: »Was weiß Kunst?«8 
und wie weiß Kunst? Anders als mit Alexan­
der García Düttmann, der dem propositiona­

len Wissen einer sogenannten Wissensgesell­
schaft das »Irren der Idee« in den Künsten 
gegenüberstellt hat (und damit doch in ei­
ner gewissen Polarität zwischen wissen und 
irren / Wahrheit und Irrtum verbleibt), lie­
ße sich mit Roland Barthes’ Diathese die Mit­
leidenschaft (»compassio«) als Modus von 
»wissen« bestimmen. Und auch die Wissen­
schaftler*innen, die sich im Graduiertenkol­
leg versammelt haben, könnten ihren Modus 
des Wissens bzw. der Wissenschaft beim 
Nachdenken über das Wissen der Künste als 
Medio-Passiv befragen.

2. Wie haben die Künste ihr »wissen«
(in Tätigkeitsform) selbst artikuliert?
Was weiß die Kunst über Verben?

Das Graduiertenkolleg hat ein Glossar 
mit Verben erstellt. Als Kunsthistorike­
rin denkt man bei einer solchen verb list na­
hezu zwingend an Richard Serras Verb List 
von 1967/68, die als Paradigmenwechsel in 
der Auffassung dessen, was Skulptur heißen 
kann, gilt und 1971 in Avalanche erstmals ver­
öffentlicht wurde. Gegen die noch in der Mi­
nimal Art dominante Vorstellung von der 
Skulptur als Objekt betont Serra die Pro­
zesshaftigkeit seines bildhauerischen Tuns, 
wenn er »rollen«, »falten«, »falzen«, »an­
häufen«, »biegen« usw. an den Anfang seiner 
Liste stellt, dann aber auch: »fallen lassen«, 
»verwirren«, »feuern«, »paaren«, »verste­
cken«, »weben«, »destillieren« und zum 
Schluss »fortsetzen« als Tätigkeiten auflistet. 
Die Deutung der Verb List ist vielfältig. Wäh­
rend die Liste ursprünglich eher ein schriftli­
cher Kommentar zum eigenen bildnerischen 
Werk war, gilt sie seit Längerem selbst als 
Werk und ist als Zeichnung im Department 
of Drawing des Museum of Modern Art in 
New York musealisiert. 

Als konzeptuelle Zeichnung figuriert sie 
auch dort, wo Language in 1960s Art das The­
ma ist, wie bei Liz Kotz in Words to Be Looked 
At9, wobei die Verb List hier als Ausdruck ei­
ner »Aesthetics of the index«10 und dem In­
teresse an sprachlichen Notationssystemen 
verstanden wird. Rosalind Krauss hat die verb 
list in Passages in Modern Sculpture als »list of 
behavioral attitudes«11 mit einem Motor ver­
glichen und erklärt, »that the transitive verbs 
function as ›generators of art forms‹«12. 
Dan Graham sieht eine enge Beziehung zu 
Serras Filmen; im performativen Umgang 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342

Richard Serra: Verb List Compilation, 1967–68,  
in: Avalanche, Heft 2 / Winter 1971, S. 20–21.

Richard Serra: Verb List, 1967–68, Stift auf Papier 
(zwei Blätter), je 25,4 x 21,6 cm.  
Quelle: https://www.moma.org/collection/
works/152793

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


343

Hadley+Maxwell, einem kanadischen Künst­
lerduo aus Berlin, die den Untertitel »Ac­
tions to Relate to Actions to Relate to One’s 
Audience« trägt. Diese Liste beginnt mit den 
Verben »to explore«, »to articulate«, »to ex­
periment«, »to uncover«, »to reveal«, »to de­
scribe«. Im weiteren Verlauf der – wie bei 
Serra – 108 Zeilen14 tauchen dann Schlüssel­
wörter bzw. -verben wie »to deconstruct«, »to 
appropriate«, »to negotiate«, »to dissemina­
te«, »to mediate« und »to karaoke« auf, bevor 
die verb list mit »to reconsider« schließt. Ver­
öffentlicht wurde die Liste von Hadley+ 

mit bildhauerischem Material verfolge 
Serra die Absicht »to in-form the verb acti­
on«13. Und Serra selbst hat die Liste in sei­
nen Schriften mit dem Untertitel »Actions 
to relate to oneself, material, place and pro­
cess« versehen und damit einen engen Bezug 
zur zeitgenössischen body art und land art 
geltend gemacht.

Die historische Dimension der Verb List – 
als Ausdruck eines künstlerischen Wissens 
um 1970 – wird deutlich, wenn man sich die 
Reprisen anschaut, die heute kursieren. Ich 
beziehe mich vor allem auf die Reprise von 

Hadley+Maxwell: Verb List Compilations 1967–1968 & 2010,  
in: The Capilano Review, Themenheft „Manifestos Now”,  
Heft 3/13, Winter 2011, S. 44–45.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344

Maxwell zusammen mit der von Serra als 
Verb List Compilations 1967–1968 & 2010, in 
einem Themenheft zu »Manifestos Now« der 
kanadischen Zeitschrift The Capilano Review. 
Im Zweifel darüber, ob ein Manifest zu Be­
ginn des 21. Jahrhunderts die gleiche sprach­
liche Durchschlagskraft haben könne oder 
solle wie zu Beginn des 20. Jahrhunderts, 
kompilierte das Künstlerduo die eigenen 
kunstrelevanten Verben von 2010 in Paralle­
lität zu Serra. Die Idee, so heißt es im Kom­
mentar, ist, »that one may combine Serra’s 
list with ours to describe contemporary stra­
tegies for art production. For example, you 
can roll something to explore it, or crease 
or articulate it; you can shave to reveal so­
mething or crumple to deconstruct it15,« wo­
mit auf Monica Sosnowskas Biennale-Beitrag 
in Venedig 2007 angespielt werden sollte. 
Eine bittere Pointe hat die Liste von Had­
ley+Maxwell darin, dass ihre Verbauswahl 
durch die »Auswertung« von e-flux-Nach­
richten entstanden ist; die eben erwähnten 
Schlüsselwörter entstammen vor allem Pres­
semitteilungen – und eben in diese Wunde 
wollten Hadley+Maxwell den Finger wohl 
auch legen: dass – überspitzt formuliert –  
an die Stelle klassischer (d.  h. »wirklicher« 
und »wirksamer«) Künstlermanifeste eher 
belanglose, »overabundant and indiscrinate 
declarations«16 und (Selbst-)Kommentare 
getreten sind.

Es geht mir an dieser Stelle nicht darum zu 
diskutieren, ob man Hadley+Maxwells The­
se, dass sich im Vergleich der beiden Verb 
Lists historische Veränderungen im Verhält­
nis von Sprache und Handlung seit den spä­
ten 1960er Jahren abzeichnen, zustimmen 
will. Vielmehr soll der kurze Abriss einer 
Kunstgeschichte der verb list den Blick für die 
Eigenarten des Glossars des Graduiertenkol­
legs schärfen. In dieser verb list tauchen Ver­
ben auf, in denen die kunstbezogenen Wis­
senschaften versuchen, ihre Mitleidenschaft 
mit der Mitleidenschaft der zeitgenössischen 
Kunst in Worte zu fassen. »Aneignen«, »ein­
schreiben«, »entwerfen«, »modellieren«, 
»situieren«, »spekulieren« sind Schlüssel­
wörter dieser Liste. Gut, dass am Ende nicht 
»w« wie »wissen«, sondern »z« wie »zwei­
feln« steht.

Die Verb List von Hadley+Maxwell fand 
Aufnahme bzw. ein »Nachspiel« in der Aus­
einandersetzung um das Tun (und das Wis­

sen) der Künste im Bereich der sogenannten 
Künstlerischen Forschung. 2011 empfahl die 
Kuratorin Vanessa Ohlraun in ihrem »Letter 
to Janneke Wesseling« der Herausgeberin der 
Edition See It Again, Say It Again. The Artist as 
Researcher, statt eines von ihr verfassten Sta­
tements zur Künstlerischen Forschung Had­
ley+Maxwells Verb List Compilations 1967–
1968 & 2010 in das in Planung befindliche 
Buchprojekt zu integrieren. Sie wiederholte 
damit die Verweigerungsgeste, die Hadley+ 
Maxwell gegenüber dem redaktionellen An­
sinnen von The Capilano Review gezeigt hat­
ten. Statt des erbetenen Manifests des be­
ginnenden 21.  Jahrhunderts, hatten Hadley+ 
Maxwell die Möglichkeit von »Manifestos 
Now« hinterfragt. Wie diese ihre ›Verwei­
gerung‹ im Brief an den Herausgeber kom­
mentiert hatten, kommentierte Ohlraun nun 
ihrerseits ihr »Unbehagen« (»slight discom­
fort«17) beim Nachdenken über die künstle­
rische Forschung und reichte statt eines theo­
retischen Essays zum Thema »The Artist as 
Researcher« die Textarbeit von Hadley+ 
Maxwell ein. Damit wollte sie zum einen ihre 
Praxis als Kuratorin sowie als Lehrende und 
Forschende in einem postgradualen Studien­
gang für Künstler*innen an einer Kunsthoch­
schule beschreiben, welche sich, so Ohlraun, 
in zahllosen Gesprächen entfalte: »Research 
then is talking, and talking is thinking.«18 
Zum anderen konnte sie ihre Deutung 
von Hadley+Maxwells Verb List festhalten: 
»While Hadley+Maxwell’s list of terms per­
tains to the currency of so-called socially or 
politically relevant practices today, it maps 
out the same shift in the use of language that 
has lead to the recent use of the term ›artistic 
research‹. It shows how dramatically artists’ 
relationship to language, and practice’s rela­
tion to discourse, has changed over the last 
40 years.«19

»To research« bzw. »(er)forschen« taucht 
weder bei Hadley+Maxwell noch im Glos­
sar des Graduiertenkollegs auf, wiewohl nie­
mand bestreiten wird, wie präsent auch diese 
»sozial oder politisch relevante Praktik« im 
gegenwärtigen Diskurs der Künste und der 
Kunstwissenschaften ist. Handelt es sich um 
ein transitives oder ein intransitives Verb, 
oder gar um eine Diathese? Ich verstehe die 
Leerstelle im Glossar des Graduiertenkol­
legs als Versuch, jenem Reflex auszuweichen, 
der die Frage nach dem Wissen der Künste 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


345

(in der kunstwissenschaftlichen Forschung) 
vorschnell auf die Frage nach der künstleri­
schen Forschung verengt20 und dabei eine 
problematische Gleichsetzung von Kunst 
und Wissen unterstellt. Das Potenzial der 
Frage nach dem Wissen der Künste und der 
These »das Wissen der Künste ist ein Verb« 
besteht hingegen gerade darin, die Anders­
artigkeit des Wissens der Künste zu erfor­
schen, die die Künste – und noch die künst­
lerische Forschung als eine Ausprägung der 
Gegenwartskunst – prägt.

— Martina Dobbe

»Das Wissen der Künste ist ein Verb«, Plakat zur 
Abschlussveranstaltung des DFG-Graduiertenkol-
legs »Das Wissen der Künste« 2021 (Ausschnitt). 
Quelle: https://www.udk-berlin.de/fileadmin/ 
2_dezentral/Forschung/graduiertenkolleg/ 
WDK_WIV_A1_05_RZ.jpg

1	 Barthes, Roland: »Schreiben, ein intransitives 
Verb?« [zuerst Paris 1966], in: ders.: Das Rau-
schen der Sprache, Frankfurt/M. 2005, S.  18–27.

2	 Brokoff, Jürgen: »Schreiben und Lesen im Span-
nungsfeld von Philosophie, Literaturtheorie und 
Politik«, in: Müller-Tamm, Jutta / Schubert, Ca-
roline / Werner, Klaus Ulrich (Hg.): Schreiben als 
Ereignis. Künste und Kulturen der Schrift, Pader-
born 2018, S.  149–171, hier: S.  159.

3	 Ebd., S.  160.
4	 Vgl. für diese Unterscheidung Barthes, Roland: 

»Schriftsteller und Schreiber« [zuerst Paris 
1960], in: ders.: Am Nullpunkt der Literatur. Litera-
tur und Geschichte. Kritik und Wahrheit, Frankfurt 
am Main 2006, S.  101–109. 

5	 Brokoff 2018 (wie Anm. 2), S.  161.
6	 Barthes 2005 (wie Anm. 1), S.  25.
7	  »Das Verb (rituell) opfern [steht] im Aktiv, wenn 

der Priester an meiner Stelle und für mich das 
Opfer darbringt, und im Medium, wenn ich dem 

Priester sozusagen das Messer aus den Händen 
nehme und für mich selbst das Opfer begehe; 
beim Aktiv vollzieht sich der Vorgang außerhalb 
des Subjekts, da der Priester zwar das Opfer 
ausführt, aber davon nicht in Mitleidenschaft 
gezogen wird; beim Medium hingegen zieht sich 
das Subjekt handelnderweise selbst in Mitlei-
denschaft, es bleibt, mag der Vorgang auch ei-
nen Gegenstand bedingen, immer innerhalb des 
Geschehens, so daß das Medium die Transitivität 
nicht ausschließt.« (Barthes 2005 [wie Anm. 1], 
S.  25f.).

8	 Düttmann, Alexander García: Was weiß Kunst?, 
Konstanz 2015.

9	 Kotz, Liz: Words to be Looked at. Language in 1960s 
Art, Cambridge, MA/London 2010.

10	Vgl. die Rezension von Kotz’ Buch von Stemm-
rich, Gregor: »›An aesthetics of the index?‹ Über 
›Words to be looked at‹ – Language in 1960s art’ 
von Liz Kotz«, in: Texte zur Kunst, Nr. 69, 2008, 
S.  205–211.

11	 Krauss zit. nach Cooke, Lynne: »Thinking on your 
feet: Richard Serra’s sculptures in landscape«, in: 
dies.  / McShine, Kynaston: Richard Serra Sculp-
ture: Forty Years, New York 2007, S.  77–104, hier: 
S.  77.

12	Ebd.
13	Graham, Dan: End Moments, (Selbstverlag) 1969, 

zit. nach »Richard Serra«, in: Avalanche, Nr. 2 /  
Winter 1971, S.  20. 

14	Da sowohl Serra als auch Hadley+Maxwell nicht 
ausschließlich Verben, sondern auch einige (we-
nige) Verbergänzungen aufgelistet haben, wird 
hier die Anzahl der Zeilen (und nicht die der 
Verben) aufgeführt.

15	Hadley+Maxwell: »Dear Brian, and verb list com-
pilations 1967–8 & 2010«, in: TCR (The Capila-
no Review), Nr. 3.13, Winter 2011, S.  42–45, hier: 
S.  43. 

16	Ebd.
17	Ohlraun, Vanessa: »Letter to Janneke Wesse-

ling«, in: Wesseling, Janneke (Hg.): See it Again, 
Say it Again. The Artist as Researcher, Amsterdam 
2011, S.  199–203, hier: S.  200.

18	Ebd., S.  201.
19	Ebd., S.  202.
20	Vgl. Düttmann 2015 (wie Anm. 8), S.  194: »Nicht 

zufällig tritt zu der Rede von der Kunst als Wis-
sensform immer wieder die Rede von der künst-
lerischen Praxis als Forschung hinzu.«

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346

Zuhören  Mit der Praxis des listening to so-
nic memories lassen sich Repräsentationen 
von Erinnerungen im öffentlichen Raum er­
forschen, um den »Raum des Museums zu 
besetzen«, wie Nora Sternfeld in ihrer Kri­
tik der Institution Museum vorschlägt.1 Als 
Forschungsstrategie umfasst ein solches Zu­
hören eine kritische Auseinandersetzung mit 
der Vorstellung von »nation-states as politi­
cally bounded territories marking the limits 
of homogenous cultural communities«.2 Das 
Zuhören als Forschungsstrategie begreift 
das Museumsdisplay als einen Ort der Ima­
gination, der die Vergangenheit mit der Ge­
genwart verbindet und an dem die Vielstim­
migkeit postkolonialer Erinnerungen in den 
Objekten spürbar wird. 

Was, wenn Museen vielstimmige und -klang- 
liche Landschaften wären, in denen die un­
terschiedlichen Erinnerungen postkolonialer 
Migrationsbewegungen zu Gehör und in 
Kontakt gebracht werden können? Was, 
wenn das Schweigen der Museums-Objekte 
als Träger von Erinnerungen eine Art subver­
sive und widerständige Strategie wäre? Wel­
chen Stimmen wird es überhaupt ermöglicht, 
über die Funktion dieses Ortes sprechen?

Nach Nikita Dhawan ist das Zuhören ein 
Element dekolonialer Praxis, aber es kann 
nicht ihr Ergebnis sein. Das Zuhören kann im 
Gegenteil auch hegemoniale Normen der An­
erkennung reproduzieren.3 Dhawan versteht 
daher das Schweigen als einen »ethical-poli­
tical imperative«, als eine Strategie des Wi­
derstands gegenüber jenen, die sich dazu 
ermächtigt haben, für das »illegible and un­
intelligible within hegemonic frameworks« 
zu sprechen.4 Bezugnehmend auf Gayatri 
Spivaks Can the Subaltern Speak (1988), gibt 
Dhawan zu bedenken, dass das Sprechen für 
eine*n Andere*n immer auch eine Praxis der 
Interpretation beinhaltet.

Deshalb ist es unbedingt notwendig, so 
Dhawan, dass der Vorgang der Repräsenta­
tion transparent gemacht wird, nicht nur in 
Bezug auf die Repräsentierten, sondern auch 
in Hinblick auf die konkrete Funktion und 
die historische Konstellation der Repräsen­
tation: »The responsibility of representati­
on raises the question of who will be the ›le­
gitimate‹ voice of the ›marginalized‹ […] this 
comes with the challenge of how to ethical­
ly and imaginatively inhabit other peop­
le’s narrative.« 5 Für Dhawan kann aus die­

ser Kritik ein gemeinsamer Ausgangspunkt 
für post- und dekoloniale sowie feministische 
Perspektiven entwickelt werden, nämlich, 
dass es viel wichtiger ist, der Unfähigkeit 
der »Herrschenden« zuzuhören, ihr »selekti­
ves Gehör« und ihre »strategische Taubheit« 
zu kritisieren, statt sich auf die den Margi­
nalisierten unterstellte Sprachlosigkeit zu 
konzentrieren.6 

Das Zuhören ist wesentlich für eine feminis­
tische Praxis der künstlerischen Forschung 
des kulturellen Gedächtnisses, die die Ge­
genwart mit ihrer Vergangenheit verknüpft 
und eine Zukunft entwirft, die sozialen Nor­
men ebenso irritiert wie Prozesse der Margi­
nalisierungen entlang von Ethnizität, Reli­
gion oder Gender. Künstlerische Praktiken 
können gegen-hegemoniale historische Nar­
rative und eine andere, dezentrierte und 
komplexe Form der Geschichtsschreibung 
entwickeln. 

Meine Forschung zu Kulturen des Muse­
ums versteht künstlerische Erinnerungs­
arbeit als Praxis, die sich auf ethische und 
politische Weise mit Geschichte auseinan­
dersetzt.7 Durch die Aufmerksamkeit für die 
sinnlichen und affektiven Aspekte der Arbeit 
mit Archiven ermöglicht die Praxis des Zu­
hörens neue Formen des Zitierens und Para­
phrasierens, des Kürzens und des Editierens, 
die einen Rahmen für das Untersuchungs­
objekt bilden, innerhalb dessen dieses zum 
Subjekt werden kann (agency of object).8 Ich 
glaube, dass es mit etwas Vorstellungsvermö­
gen in der Forschung möglich ist, die Erinne­
rungen zum Schweigen gebrachter Objekte 
zu hören und die Klangräume der Oral His­
tory zu betreten. Meine These ist, dass das 
Zuhören es uns ermöglicht, Klänge und ih­
re Bedeutung sichtbar zu machen. Da Klän­
ge nicht linear sind, verstärkt die Erfahrung 
des Zuhörens unsere Fähigkeit, Verbindun­
gen zu ziehen, indem verschiedene Elemen­
te der Wahrnehmung miteinander verknüpft 
werden. 

Als feministische Praxis bedeutet Zuhö­
ren ein Sich-gegenseitig-Zuhören, das Teilen 
von Erfahrungen und damit die gemeinsa­
me Situierung von Wissen. Zuhören bedeu­
tet, sichtbar zu machen, wie wir zueinander 
in Beziehung stehen können und wie unsere 
sozialen Beziehungen geformt werden. Eine 
Strategie des Zuhörens zielt daher darauf ab, 
unser Verständnis von der Position der Sub­

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


347

jekte und der Formen und Identitäten der 
Subjektivierung zu überdenken – wie spre­
chen und kommunizieren wir? Wie verwen­
den wir Sprache? Wie können wir über die 
Unterdrückung der Differenz hinausgehen 
und die Stimme des Anderen als Teil unseres 
Selbst erfahren? Zuhören als Praxis zielt da­
rauf ab, die Idee des universalistischen Sub­
jekts der Aufklärung zu dekonstruieren. Wo 
in westlichen Kulturen und rassistischen Re­
gierungsformen die Möglichkeit zu sprechen 
ungleich verteilt ist, erarbeitet der Feminis­
mus Praktiken des Zuhörens, die minoritäre 
Communities ermächtigen können. Zuhören 
setzt sich mit Sprache als Form auseinander, 
als Ausdrucksweise mit einem spezifischen 
Repertoire an Klängen, um die Dichotomie 
von Selbst und der*dem Andere*n zu unter­
laufen und gegen die Isolierung der Subjekte 
anzukämpfen. In der Tradition des Zuhörens 
als Praxis der Selbstermächtigung nimmt der 
bedeutenden Text Your Silence Will Not Pro-
tect You der Schwarzen Feministin, Dichterin, 
Aktivistin und Denkerin Audre Lorde eine 
herausgehobene Stellung ein.9 Nach Lorde 
ist die Praxis des Zuhörens eng verknüpft mit 
einer Politik des voicing (des Aussprechens). 
Das Zuhören allein reicht also nicht aus. Zu­
allererst muss es darum gehen, inkludieren­
de Räume zu schaffen, in denen jede*r zur 
Sprache kommen und persönliche Erfahrun­
gen als situiertes und verkörpertes Wissen 
zum Ausdruck bringen kann.10

In der Handreichung für kollektive femi­
nistische Praktiken To Become Two betont 
Lucia Farinati, dass die Resonanz von Stim­
men als Verkörperung und Relationalität 
zentral für die gemeinschaftliche feministi­
sche Arbeit ist.11 Weil das Zuhören, so Fari­
nati, den Fokus auf verkörperte Aspekte wie 
Stimme, Stimmbänder und Ohren richtet, 
»that have constructed and reconstructed 
and inflect our language«, ermöglicht es die 
Öffnung hin »to our relational co-becoming 
with non-humans and our environment.«12 
Mein Versuch, den Erinnerungen, die in den 
in Museen ausgestellten Bildern geborgen 
sind, zuzuhören, ist insbesondere beeinflusst 
von den sinnlichen Zugängen der feministi­
schen und postkolonialen Theoretikerin Ti­
na M. Campt, die sich in ihrer Arbeit auf die 
afro-deutsche Geschichte und auf race-Politi­
ken konzentriert, sowie von der Komponistin 
Pauline Oliveros. 

Tina M. Campts Verfahren listening to images 
hebt die Bedeutung hervor, die der Ausein­
andersetzung mit der Materialität von Bil­
dern beizumessen ist, sowohl im Moment ih­
rer Betrachtung als auch im Prozess ihrer 
Erforschung.13 Campt führt aus, dass die 
Praxis, den Bildern zuzuhören, ein Versuch 
ist, eine Vielzahl von Affekten lesbar zu ma­
chen und sich zu fragen, welche Beziehung 
zwischen den Bildern und einem selbst ent­
steht, wenn man in Archiven forscht oder 
mit Bildern arbeitet, die von Darstellungen 
rassifizierter und sozialer Gewalt geprägt 
sind.14 Im Rahmen ihrer Zusammenführung 
von Schreiben und Klang-Meditation hat 
die Komponistin Pauline Oliveros das Kon­
zept der »Klangerinnerungen« entwickelt, 
eine Art kreatives Repertoire der Assoziati­
onen, die beim Schreiben oder Komponie­
ren einfließen können. Demnach ermöglicht 
das Hören von Umgebungsgeräuschen der*­
dem Zuhörer*in den Klängen entlang von Er­
innerungsbildern zu folgen. Anders gesagt, 
zeigen Klangerinnerungen, auf welche Weise 
der Klang unsere Wahrnehmung führt und 
damit Erinnerungen überhaupt erst schafft. 
Oliveros Text Some Sound Observations 
(2004) hat mir dabei geholfen, die zentrale 
Bedeutung des Zuhörens für meine Erfor­
schung des Museums-Displays zu verstehen.15 
Der Text führt vor, wie das Zuhören als Pra­
xis der Datensammlung und Analyse (durch 
Aufnahmen von Dialogen, Soundscapes und 
Interviews) in den Schreibprozess einfließen 
kann.16 Das bedeutet, ein Denken zu entwi­
ckeln, in dem das Zuhören eine Wissensform 
darstellt, die den Beobachtungen zugrunde 
liegt – ein Schreiben und Visualisieren mit 
den Ohren. Oliveros Praxis beleuchtet nicht 
nur das Studium von Klängen und Musik, 
sondern bezieht sich auch auf eine holisti­
sche Erfahrung der Umwelt durch das Zuhö­
ren von klanglicher Materialität. 

Ich verstehe Oliveros Projekt des Deep Lis­
tening als eine Strategie der Wahrnehmung, 
eine Praxis des Hörens, die sich in der Feld­
forschung im Museum anwenden lässt. Ein 
Wachsamsein gegenüber den vielschichtigen 
Klanglandschaften ermöglicht assoziative 
Denkweisen. Mit Oliveros und Campt zeige 
ich, dass das Konzept des Hörens von Erin­
nerungen im Museumskontext in erster Linie 
eine spezifische Haltung der Forschung und 
des Beobachtens bestimmt, die einen Dialog 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348

mit den Objekten anstatt über sie führt. Im 
Zusammenspiel mit einer Lektüre verschie­
dener feministischer Projekte kann das Zu­
hören die kreativen Prozesse beim Denken 
und Forschen an der Schnittstelle zwischen 
künstlerischer Praxis und ästhetischer The­
orie erweitern.

— Elsa Guily

Aus dem Englischen von Niklas Hoffmann- 
Walbeck

1	 Sternfeld, Nora: Das radikaldemokratische Muse-
um, Berlin 2018. 

2	 Hargreaves, Alec G./ McKinney, Marc (Hg.): 
Post-Colonial Culture in France, London / New York 
1997, S.  11.

3	 Dhawan, Nikita: »Hegemonic listening and sub-
versive silences: Ethical-political imperatives«, in 
Lagaay, Alice / Lorber, Michael (Hg.): Destruction 
in the Performative, Amsterdam / New York 2012, 
S.  46–60, hier: S.  47.

4	 Ebd.
5	 Ebd., S.  52.
6	 Ebd., S.  51.
7	 Kuhn, Anette: »Memory texts and memory work: 

Performances of memory«, in: Memory Studies, 
Bd. 3, Nr. 4, 2010, S.  1–16.

8	 Pink, Sarah: Doing Sensory Ethnography, London 
2015; Hubbard, Phil / O’Neill, Maggie / Pink,  
Sarah / Radley, Alan:»Walking across disciplines. 
From ethnography to arts practice«, in: Visual 
Studies, Bd. 25, Nr. 1, 2010, S.  1–7.

9	 Lorde, Audre: Your Silence Will Not Protect You, 
London 2017.

10	Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern 
Speak? Two Works, London 2020. 

11	 Farinati, Lucia: »The practice of listening de-
veloped with Lucia Farinati«, in: Alexis Martinis 
Roe (Hg.): To Become Two. Proposition for Feminist 
Collective Practice, Berlin 2017, S.  227.

12	Ebd.
13	Campt, Tina M.: Listening to Images, Durham / 

 London 2017.
14	Siehe ebd.
15	Oliveros, Pauline: »Some sound observations«, 

in: Cox, Christoph / Warner, Daniel: Audio Cul-
ture. Reading in Modern Culture, New York / Lon-
don 2004, S.  102–106.

16	Oliveros Strategie für den Schreibprozess könnte 
auch auf die Erforschung des Ausstellungsraums 
übertragen werden: Eine Art Materialanalyse, die 
sich ausschließlich auf die auditiven Wahrneh-
mungen konzentriert, in der gleichen Weise wie 

Oliveros Klangerinnerungen wachruft. Diese Art 
und Weise der Erforschung vollzieht sich durch 
eine Praxis des Zuhörens, der beim Besuch und 
der Wahrnehmung des Ausstellungsraums (der 
Feldforschung), beim Schreiben (vom Notizen-
machen bis zur Ausarbeitung eines Textes) und 
bei der Begegnung mit den Teilnehmer*innen 
einer Studie (Interviewführung) nachgegangen 
wird.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


349

Nicole Eisenman: Bloody Orifices, 2005, Öl und Kunststoffaufkleber auf Leinwand, 45 x 53 cm.

Zweifeln  Ein männliches Gesicht hebt sich 
aus einer schmierig-pastosen Farbfläche ab, 
noch ganz durchdrungen vom dreckigen 
Grün des Bildhintergrunds. Das Bild zeigt 
einen Kopf mit blutenden Körperöffnungen: 
Rötlich-braune Malmaterie rinnt aus Auge, 
Nase, Ohr und macht die Leinwand zu ei­
nem blutenden Bildkörper, an dessen Rän­
dern sich das rote Fleisch der Farbmaterie 
intensiviert. Zweifel bis zur Selbstzer­
fleischung. »How is my Painting?« lautet die 
auf zwei Stickern in die Malerei eingefügte 
Frage, die sich an den betrachtenden Blick 
adressiert.1 Das Bild Bloody Orifices von Ni­
cole Eisenman aus dem Jahr 2005 zeigt das 
Porträt des Malers als Zweifler, den die Unge­
wissheit seines Erfolges quält. Eine schmerz­
hafte Verbindung aus Überempfindlich­
keit und Versagensangst oder Sensibilität 
und Wissenwollen ersetzt das freie Spiel von 
Sinnlichkeit und Verstand, das laut Philoso­
phie die ästhetische Erfahrung bestimmt.

Es gibt von Eisenman weitere Bilder, die 
die Frage »How’s My Painting?« in die Bild­
gestaltung aufnehmen, manchmal ergänzt 
durch »Call 1-800-EAT SHIT«, womit auf 

andere abjekte Körperausscheidungen hin­
gewiesen wird. In einem dieser Bilder wird 
ein Vogelschwarm gezeigt, der an die Krä-
hen über dem Kornfeld von Vincent van Gogh 
erinnert, eines seiner letzten Bilder, das als 
dramatischer Ausdruck seiner Ängste und 
Zweifel gilt. Vor diesem Hintergrund wird 
auch das blutende Ohr des ersten Bildes als 
Van-Gogh-Referenz lesbar und die zweifeln­
de Frage gerinnt zum existenziellen Aus­
druck des leidenden Künstlergenies oder 
besser: seines Klischees, das Eisenman mit 
den Mitteln der Groteske und drastischen 
Überbietung in den Dreck zieht. Ironisch 
deckt sie die Kunst als den Ort auf, an dem 
Zweifel, Erniedrigung und Ungewissheit 
durchaus genüsslich ausgekostet werden. 
Dabei schwanken auf formaler Ebene Far­
be und Figur so instabil und kippbildartig 
zwischen abstraktem Pinselstrich und Bild­
sujet, als würde das Bild selbst eine zweifeln­
de Unentschiedenheit verkörpern wollen. In 
der Art, wie sich das blutende Gesicht in die 
Malmaterie auflöst, wird aus dem Bild eines 
Zweifelnden ein zweifelndes Bild. Dieser ma­
lerische Zweifel, mit dem Eisenman das Ideal 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350

Wahrnehmungsereignisse als auch gegen ei­
nen simplen Realismus, der meint, das Sicht­
bare liege vor und könne als solches abgebil­
det werden. Daraus folgt für seine Malerei 
ein Paradox: »Sie sucht nach der Realität« 
und nicht nach dem subjektiven Eindruck, 
aber »ohne die Empfindung zu verlassen«.6 
Aus seinem zweiflerischen Schwanken ent­
wickelt Cézanne eine künstlerische Erkennt­
nispraxis, die alles Subjektive aus der sinn­
lichen Erfahrung entfernt, dabei aber nicht 
in einen die Empfindsamkeit verwerfenden 
Objektivismus überwechselt. Cézanne wen­
det seine »schizoide Disposition«7 in eine 
extreme, vom Selbst befreite Sensibilität für 
die Dinge um und schöpft aus ihr die Wahr­
heit seiner Malerei. Er gelangt an den Punkt, 
an dem sich das Sichtbare ohne menschli­
ches Maß und »ohne Vertraulichkeit«8 for­
miert, er malt »die Materie […], wie sie im 
Begriff ist, sich eine Form zu geben«9. An die 
Stelle des von Zweifeln zersetzten Subjekts 
oder Sujets tritt die bildliche Meditation ei­
ner werdenden Ordnung des Sichtbaren, mit 
»Kraftlinien«10 und »flüssigen« Erscheinun­
gen einer »neu beginnenden Existenz«11 – 
wie es bei Merleau-Ponty fast schon deleu­
zianisch heißt. Cézannes Bilder würden den 
Anteil der Dinge an den Erscheinungsweisen 
von Welt bezeugen. »Die Landschaft, sag­
te er, denkt sich in mir, ich bin ihr Bewußt­
sein.«12 Dieses passivische Wissen, das sich 
aus der Materialität im Bild herausschält, 
verdankt sich der Schwächung des Erkennt­
nissubjekts. Dem Werk gehen keine subjek­
tiven Gewissheiten voraus, sondern ein auf­
gewühltes, »unbestimmtes Fieber«13, das 
empfänglich für die »im Sichtbaren gefan­
genen Phantome«14 macht. Das bereits kon­
stituierte Sichtbare und Wissbare anzwei­
felnd, appelliert der Künstler an ein Wissen 
im Werden, das seine eigenen unvernünfti­
gen Ursprünge in sich enthalten soll.15 

Jutta Koether, die ebenso wie Nicole Eisen­
man einen feministischen Zweifel am Künst­
lergenie kultiviert, hat sich in ihrem male­
rischen Werk auch die Bilder von Cézanne 
angeeignet.16 In ihrer Appropriationskunst 
verstümmelt sie ihre Vorbilder nicht nur mit 
einer ostentativ ungeschickten Malweise,17 
sondern sie benutzt auch Bildvorlagen, wie 
es sie von Cézannes Stillleben gibt. Es sind 
mit den Umrissen des Motivs – Äpfel in ei­
ner Schale – vorbedruckte Leinwände für 

der Kunst und die Logik der Darstellung zer­
setzt, gehört einer Ästhetik des Abjekten und 
Formlosen an, wie sie Georges Bataille ent­
wickelt hat. Kunst zielt demnach nicht auf 
Formgebung, sondern auf Formverlust, um 
die traditionell eng geknüpfte Verbindung 
zwischen Sehen und Wissen zu lösen und die 
Kehrseiten und Verwerfungen von Sichtbar­
machung freizulegen.2 Wie der cartesiani­
sche Zweifel nagt auch der malerische an der 
sinnlichen Gewissheit und lässt vermuten, 
dass das Sehen von anderem getragen ist als 
von dem, was sich durch bewusste Einsich­
ten erschließen lässt. Der Bildzweifel über­
zieht das Sichtbare so lange mit malerischer 
Formauflösung, bis in ihm ein unbewusstes 
Wissen vom Begehren nach Verunreinigung, 
Verunstaltung und Selbstverstümmelung zu­
tage tritt.

Methodisch eingesetzt, gilt der Zweifel als 
Erkenntnisverfahren und ist die Geburtsstät­
te neuzeitlicher Philosophie. René Descartes 
zweifelt in seinen Meditationen systematisch 
alle sinnlichen Gegebenheiten an, sodass 
nur noch der Akt des Denkens als Gewiss­
heit übrig bleibt.3 Für Descartes leiten sich 
daraus die Kriterien gesicherter Erkennt­
nis ab: Klar und distinkt muss sie sein, von 
den einfachen Einsichten soll sie konstruk­
tiv zu den komplexeren aufsteigen, aus de­
nen sich ein lückenloses und umfassendes 
Wissen zusammensetzt, das Universalität be­
anspruchen kann. Und in der Kunst? Dass es 
auch einen malerischen Zweifel von episte­
mischem Stellenwert geben kann, entwickelt 
Maurice Merleau-Ponty in seinem Text »Der 
Zweifel Cézannes«. Er unterstellt der Kunst 
ein denkerisches Vermögen, weil man in ihr 
zu Erkenntnissen gelangen könne, die we­
der empirisch aus der bloßen Anschauung 
noch konzeptuell aus der begrifflichen Ar­
beit zu gewinnen seien. Daher die These von 
der Erkenntnisleistung der Kunst: die Ein­
sicht, dass es eine Wahrheit gibt, die nur im 
Bild erscheint. »Ich schulde Ihnen die Wahr­
heit in der Malerei, und ich werde Sie Ihnen 
sagen«, lautet Cézannes berühmtes Wort.4 
Zur Entdeckung dieser malerischen Wahr­
heit gelangt Cézanne durch Skepsis gegen­
über den Kunstauffassungen seiner Zeit, die 
ihn zwischen zwei widersprüchlichen male­
rischen Positionen schwanken lässt.5 Sein 
Zweifel richtet sich sowohl gegen die impres­
sionistische Reduktion der Welt auf bloße 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


351

chung und Verwundbarkeit sei. Wir reichten 
über uns hinaus und deshalb lege die Kunst –  
mit Cézanne formuliert – die Vernunft ins 
Gras und die Tränen in den Himmel.21

Wie bei Nicole Eisenman. Formal korres­
pondiert in ihrem Bild das Fragezeichen mit 
dem tränenden Auge. Durch die zweifleri­
sche Ungewissheit kommt eine andere Funk­
tion des Auges ins Spiel. Wenn sich im Wei­
nen das Sehen eintrübt und das Sichtbare 
verschwimmt, tritt an die Stelle von Einsich­
ten die Empfindsamkeit. So wie das bildliche 
Zweifeln die Wahrnehmung zerwühlt, so ver­
schleiert die Träne den Blick: Die Gestalt zer­
schmilzt und der malerische Körper wird zur 
fühlenden Substanz. Das, was mit den Trä­
nen in der Malerei hervorquillt, ist die Erin­
nerung daran, dass der Mensch über Sehen 
und Wissen zugunsten von Sensibilität und 
Verletzlichkeit hinausgelangen kann.22 

Der beständige Zweifel an ihrer Wahrheit 
und Glaubwürdigkeit gehört zu den kons­
titutiven Merkmalen von bildender Kunst. 
Die einfachste Form von Bildzweifel betrifft 
seit der Antike »die Adäquatheit der Abbil­
dung. Ursprung des Zweifels ist die Zwei­
heit des Bildes: Es zerfällt in Abbildung und 
Abgebildetes«.23 In der Moderne bezieht sich 
der Zweifel nicht mehr auf das Abgebildete, 
sondern auf den Abbildcharakter von Male­
rei überhaupt. Dieser erkenntnistheoretische 
Selbstzweifel der modernen Malerei, wie 
man ihn bei van Gogh oder Cézanne finden 
kann, hat paradoxerweise die Glaubwürdig­
keit der Malerei bestärkt und garantiert. In 
der zeitgenössischen Malerei wird deshalb –  
wie bei Nicole Eisenman und Jutta Koether –  
diese zweiflerische Geste der Malerei selbst 
noch einmal angefochten und als maskulini­
sche Geste demontiert. Im Unterschied zum 
Modernismus betrifft der Zweifel bei ihnen 
den Status der Malerei selbst und lässt einen 
Bogen zu den konzeptuellen und forschen­
den Praktiken der Gegenwartskunst schla­
gen. Wenn der Zweifel als ein Manöver gel­
ten kann, das den Übergang vom Bestimmten 
zum Unbestimmten oder Nicht-Formierten 
schafft, dann befragt der zeitgenössische 
Zweifel nicht mehr die Figur, das Bild oder 
die Malerei, sondern er richtet sich heute auf 
das Wissen, das er mit den formzersetzenden 
Mitteln der Kunst bearbeitet und virtuali­
siert. Als Methode künstlerischen Forschens 
gewinnt der Zweifel aus dem gefestigten be­

Hobbymaler*innen, die man selbst, ange­
lehnt an das Original, mit Pinsel und Farbe 
ausmalen darf. Diese Cézanne-Readymades 
sind gnadenlos erstarrte Reproduktionen des 
von Merleau-Ponty beschworenen schöpferi­
schen Werdens. Koether hat eine ganze Serie 
von Bildern auf der Grundlage dieser Still­
leben produziert. Sie arbeitet mit knallro­
ter Farbe in die verfestigten Bildstrukturen 
hinein, um sie mit neuen Intensitäten  aufzu­
laden – ausgehend von der Idee, dass durch 
die »Einschreibung von Leiblichkeit und Ma­
terialität […] eine neue Art der Erkenntnis«18 
möglich wird. Mit gestischem Pinselstrich be­
zweifelt sie das Bildschema und bricht es zu­
gunsten einer unbeständigen Komposition 
mit instabiler Perspektive auf. All dies fasst 
sie unter das Konzept eines »manischen Ma­
terialismus«, in den sie interessanterwei­
se auch Texte und Theorien einbezieht. Sie 
schreibt: »Text ist Reaktion zum Bild, Bild ist 
Reaktion zum Text. Völlig verunsichert, sich 
in die Anschauung werfen. In die Farben. In 
das Material.«19 Ihre verunsicherte, affek­
tiv aufgeladene und verkörperte malerische 
Praxis entwickelt sich in Respondenz auf 
Texte, und zwar auf solche, die ihren eige­
nen zweiflerischen Impuls nicht verdecken: 
»Texte, die im Moment ihres Entstehens ih­
re eigene Fragwürdigkeit, ihre Haltlosigkeit, 
ihre Unberechenbarkeit zur Schau stellen. 
Springen über, werden Bild.«20 Koether be­
zieht sich dabei u. a. auf den Kunsthistoriker 
T. J. Clark, der bemerkt, die Bestimmung der 
Kunst sei es – und das verbindet sie mit al­
lem zweiflerischen Tun –, über das Gegebe­
ne hinauszugehen, wobei diese transgressive 
Bewegung untrennbar von Überbeanspru­

Jutta Koether: JXXXA-PPR01-5, 2008, Acryl auf 
bedruckter Leinwand, 40,5 x 50 cm.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352

grifflichen ein ungewisses, fühlendes, sensib­
les Wissen.

— Kathrin Busch

1	 Vgl. Ammer, Manuela: »›How’s my painting?‹ 
(Judge Me, Please, Don’t Judge Me)«, in: Pain-
ting 2.0. Malerei im Informationszeitalter, Ausstel-
lungs-Katalog (Museum Brandhorst, München 
und mumok – Museum moderner Kunst, Wien), 
München 2015, S.  85–101.

2	 Vgl. Krauss, Rosalind E.: Das optische Unbewusste, 
Hamburg 2011, S.  235–242.

3	 Vgl. Descartes, René: Meditationen über die Grund-
lagen der Philosophie, Hamburg 1960, S.  15–20.

4	 Zur ausführlichen Interpretation dieses Brief-
zitats siehe Derrida, Jacques: »Passe-Partout«, 
in: ders.: Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, 
S.  15–29.

5	 Merleau-Ponty, Maurice: »Der Zweifel Cézan-
nes«, in: Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild?, 
München 1994, S.  39–59, hier: S.  53.

6	 Ebd., S.  43.
7	 Ebd., S.  41.
8	 Ebd., S.  48.
9	 Ebd., S.  44.
10	Ebd., S.  46.
11	 Ebd., S.  50.
12	Ebd., S.  49.
13	Ebd., S.  51.
14	Merleau-Ponty, Maurice: Das Auge und der Geist. 

Philosophische Essays, Hamburg 1984, S.  20.
15	Vgl. Merleau-Ponty 1994 (wie Anm. 5), S.  51.
16	Siehe Kröner, Tonio: »Malerei nackter als 

nackt«, in: Jutta Koether. Tour de Madame, Ausstel-
lungskatalog (Museum Brandhorst, München), 
Köln 2019, S.  269–277.

17	Koether gibt jegliche Könnerschaft auf zuguns-
ten einer – wie Benjamin Buchloh es nennt – 
»ostentativ inkompetenten Zeichnung« oder 
einem »geradezu schmerzhaft zwanghafte[n] 
Gekritzel«. Buchloh, Benjamin: »Jutta Koether: 
Über Cézanne«, in: Jutta Koether. Tour de Madame, 
Ausstellungkatalog (Museum Brandhorst, Mün-
chen), Köln 2019, S.  298.

18	Koether, Jutta: »Anschaulich werden. Von mani-
schem Materialismus«, in: Texte zur Kunst, Nr. 70, 
2008, S.  196–201, hier: S.  199.

19	Ebd., S.  197.
20	Ebd.
21	»Where the human determination to rise above 

things is indissociable from overreach and vulne-
rability […] we reach out, we regularize, we raise 
up. He ›put reason in the grass‹, Cezanne was 
supposed to have said of him [Poussin], but also 	

– crucial insight – ›tears in the sky‹«. (Clark, T. 
J.: The Sight of Death. An Experiment in Art Writing, 
New Haven/London 2006), zit. nach Koether 
2008 (wie Anm. 18), S.  200f.

22	Vgl. Derrida, Jacques: Aufzeichnungen eines Blin-
den. Das Selbstporträt und andere Ruinen, München 
1997, S.  122.

23	Ripplinger, Stefan: Bildzweifel, Hamburg 2011, 
S.  11–12.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018 - am 14.02.2026, 12:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

