3. Prekaritat

Sowohl Metz als auch Butler riumen der Frage nach Ungleichheit einen grofien
Raum in ihren Arbeiten ein.' Metz schreibt dabei hauptsichlich iiber Arme, Opfer,
Besiegte und Leidende sowie deren Bedeutung fiir theologisches Denken. Ziel dabei
ist es, dass ihre Erfahrungen in der Rede von Gott nicht ausgeblendet werden diir-
fen. Butler beschiftigt sich auf andere Weise mit der Thematik. Sie stellt die Frage
danach, wer betrauerbar ist und nimmt diese als einen wichtigen Parameter dafir,
ob Leben als Leben anerkannt und entsprechend unterstiitzt werden. Dariiber
hinaus analysiert sie die Zusammenhinge zwischen Vulnerabilitit, Gefihrdetheit
und Prekaritit und legt damit eine theoretische Grundlage fiir die Frage danach,
warum wer auf welche Weise prekarisiert wird.

Es stellt sich damit die Frage, ob es sich bei Butlers Theorien zur Prekaritit um
eine Erginzung zu Metz’ Rede von den Armen und Leidenden handeln kann. Um
dieser Frage nachzugehen werde ich zunichst das Konzept der Betrauerbarkeit bei
Butler vorstellen (3.1) und die Rede von den Anderen, den Armen, den Opfern und
Besiegten bei Metz skizzieren (3.2). Anschlieend untersuche ich Butlers Uberle-
gungen zur Frage, inwiefern Vulnerabilitit, Gefihrdetheit und Prekaritit zusam-
menhingen (3.3). In der Auswertung zeigen sich bestimmte Differenzen im Denken
iiber Prekarisierung bzw. Armut, die sich nicht zuletzt aus den jeweiligen Benen-
nungspraktiken ergeben (3.4).

1 Fiir eine theologische Auseinandersetzung mit diesem Themenfeld s. bspw. Eurich, Johan-
nes/Barth, Florian/Baumann, Klaus/Wegner, Gerhard (Hg.), Kirchen aktiv gegen Armut und
Ausgrenzung. Theologische Grundlagen und praktische Ansétze fir Diakonie und Gemein-
de, Stuttgart 2011. Gartner, Claudia, Klima, Corona und das Christentum. Religiose Bildung
fiir nachhaltige Entwicklung in einer verwundeten Welt (Religionswissenschaft 20), Biele-
feld 2020.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Ellen Geiser: Wer zahlt?

3.1 Betrauerbarkeit

Butler geht, wie schon beschrieben, nicht davon aus, dass Leben immer auch als
Subjekte oder als Menschen gelten bzw. als solche erscheinen kénnen.> Daher stel-
len sich die Fragen danach, wem Bedeutung zugemessen wird, wer also zihlt> und
wer infolge dessen als betrauerbar gilt. Oder anders gesagt: »Wer gilt als Mensch?
Wessen Leben zihlt als Leben?«*

An dieser Stelle spielen die bereits angesprochenen Normen der Anerkennung
eine wichtige Rolle.® Sie legen fest, »wer als Menschen oder als Rechtssubjekt zhlt«®
und »welches Leben es wert gewesen sein wird, gelebt zu werden, welches Leben es
wert gewesen sein wird, geschiitzt zu werden und welches Lebens es wert gewe-
sen sein wird, betrauert zu werden«’. Damit wird deutlich, dass Betrauerungswiir-
digkeit nicht per se gegeben, sondern eben ungleich verteilt ist.® Gleichzeitig gilt:
»Betrauerbarkeit ist somit Voraussetzung dafiir, dass es auf bestimmte Leben an-
kommen kann.«® Daraus ergibt sich, »dass es ein Feld des Menschlichen gibt, wel-
ches nach den herrschenden Normen unerkennbar bleibt, aber innerhalb des von
gegenhegemonialen Erkenntnisformen erschlossenen epistemischen Feldes offen-
sichtlich erkennbar ist«*°. Nicht betrauerbar und somit nicht anerkennbar zu sein
hat enorme Folgen fiir ein Leben, es ist »an den Rand gedringt und ohne Sicher-
heit«". Durch das Fehlen von Unterstiitzung und der daraus folgenden Prekaritit
wird solch ein Leben nicht lebbar.” Es kann auch als »ein Leben, das niemals gelebt
worden sein wird«” bezeichnet werden. Es »ist ein Leben, um das nicht getrauert
werden kann, weil es nie gelebt worden ist, das heif3t, weil es itberhaupt nie als Le-
ben gezahlt hat«**. Dabei ist es wichtig, darauf hinzuweisen, dass mit >lebbar« ge-
rade nichtlebenswert< gemeint ist. Das Konzept der Betrauerbarkeit méchte gera-
de nicht »der Unterscheidung zwischen wertvollem und betrauerbarem Leben auf
der einen und entwertetem und unbetrauerbarem Leben auf der anderen Seite die-

2 Vgl. Butler, pTV, 54.
3 Vgl. dies., MdE, 141.
4 Dies., GL, 36.

5 Vgl. dies., RdK, 57.
6 Dies., MdE, 126.

7 Dies., KuA, 40. Zur Verwendung des futurum exactum s. auch Dies., RdK, 22.
8 Vgl. dies., GL, 10.

9 Dies., RdK, 22.

10 Dies., pTV, 52.

1 Dies., MdE, 126.

12 Vgl dies., RdK, 27.
13 Ebd., 22.

14  Ebd., 43.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Prekaritat

nen«”, es soll vielmehr verdeutlichen, »dass alle Leben das gleiche Recht auf Schutz
vor Gewalt und Zerstérung haben«®® sollten. Die argumentative Grundlage dafiir
liegt im Verstindnis von Gefihrdung als einer allgemeinen Bedingung, die allen Le-
ben und nicht nur einzelnen zugrunde liegt. Aufgrund dessen kann prinzipiell jedes
Leben unbetrauerbar sein und sollten alle betrauerbar werden.

Aber wieso sind nicht alle Menschen betrauerbar und wieso werden nicht alle
Menschen als Menschen betrachtet? Um dem nachzugehen, ist eine Analyse der
Konzeption des Menschlichen erforderlich, bei der die Begriffe der Entmenschli-
chung bzw. Dehumanisierung ins Spiel kommen. Die Konzeption des Menschlichen
beruht notwendigerweise auf einem Ausschluss”, das bedeutet, dass »die Ent-
menschlichung in dem Mafie zur Bedingung fiir die Erzeugung des Menschlichen
wird«’®. Oder anders ausgedriickt: »Die Dehumanisierung entsteht vielmehr an
den Grenzen des diskursiven Lebens, an Grenzen, die durch Verbot und Verwerfung
errichtet werden.«" Als Beispiel kann der Umgang mit dem Tod von Menschen in
Kriegssituationen dienen: »Es gibt keine Todesanzeigen fir die Kriegsopfer, die die
Vereinigten Staaten verursachen«*°. Der Begriff der >Zivilisation« ist ein weiteres
Beispiel, das zeigt, wie das Menschliche produziert wird. >Zivilisation« wirkt dabei
als »kulturell beschrinkte Norm«* fiir das erwartungsgemifd Menschliche. Die
Leben, die von der Konzeption des Menschlichen nicht erfasst werden, bilden somit
ein konstitutives Aufden. Sie leben »als das Unaussprechliche und das Fiirsprache-
lose [...], als diejenigen, die den verschwommenen menschlichen Hintergrund fur
etwas bilden, das man »die Bevélkerung« nennt«**. Dieses Leben auflerhalb der
Norm des Menschlichen ist »das durch die Normativitit zu bewiltigende Problem,
und diese lebende Gestalt ist zugleich das durch die Normativitit wie zwanghaft
Reproduzierte«*. Hier zeigt sich also, dass die Produktion des Menschlichen erst
durch die Abgrenzung vom Nicht-Menschlichen und die damit einhergehenden
Ausschliisse ermdglicht und damit eben von diesen bedingt wird. Butler konkreti-
siert diesen Gedanken anhand des Beispiels der Berichterstattung in Kriegszeiten,
durch die es zur Entmenschlichung von Bevolkerungsgruppen kommen kann. Dazu
trigt die deutende Formatierung eines Bildes bei.”* Indem beispielsweise bestimm-

15 Ebd., 29.

16  Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Rei-
ner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 33.

17 Vgl dies., GL, 50.

18  Ebd., 1

19  Ebd, 53.
20 Ebd, 5.
21 Ebd.,1m.

22 Dies., KHU, 225.
23 Dies., RdK, 15.
24  Vgl.dies., GL,175.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A

101


https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Ellen Geiser: Wer zahlt?

te Bevolkerungsgruppen in den Medien als bereits verloren oder gar als Bedrohung
des Lebens dargestellt werden, wird es politisch moéglich, diese aufzugeben bzw.
ihren Tod als notwendig fiir den Schutz des eigenen Lebens zu rationalisieren.”

Zusammenfassend lisst sich festhalten: Uberhaupt erscheinen zu kénnen und
somit erkennbar zu sein ist eine Bedingung der Anerkennbarkeit.?® Die Vorausset-
zung dafiir, erscheinen zu konnen ist, »auf eine ganz bestimmte und keine andere
Weise zu erscheinen«”’, nimlich »indem man die Norm oder Normen verkérpert,
durch die man Anerkennbarkeit erlangt«*®. Daraus folgt, dass »das Feld des Erschei-
nens von Anerkennungsnormen reguliert wird«*. Es gibt demnach kein universel-
les Recht zu erscheinen®, da die Sphire des Erscheinens eben normativ begrenzt
ist.’" Diese Begrenzung oder Regulierung der Erscheinungssphire fithrt daher auch
zur Etablierung einer bestimmten Realitit.*

3.2 Opfer und Besiegte

Metz pladiert dafiir, die politische Dimension der Theodizeefrage in den Blick zu
nehmen und beschiftigt sich daher mit Unterdriickung und Ungerechtigkeit, also
gesellschaftlichen Strukturen, die dem Evangelium widersprechen.?® Dies schliefRt
die Geschichtlichkeit des Lebens ein, zu der »die schmerzlich-leidvolle Erfahrung
der Nicht-Identitit durch Gewalt und Unterdriickung, durch Ungerechtigkeit und
Ungleichheit<®* gehort. Metz spricht hier auch von denjenigen, »die in Unterdrii-
ckung und kollektiver Verfinsterung leben«*.

Dies fithrt dazu, dass betroffene Menschen nicht zu Subjekten werden oder sol-
che bleiben kénnen.*® Deshalb ist ein »Widerstand gegen verweigertes Subjektsein
der Menschen«* nétig, dessen Ziel es ist, »daf Menschen aus Elend und Unterdrii-
ckung iiberhaupt Subjekte werden und als Subjekte leben kénnen«*®. Dabei besteht
eine besondere Verantwortung »gegeniiber den Opfern von Auschwitz, gegeniiber

25  Vgl. dies., RdK, 36.
26 S Kapitel II1.

27  Dies., pTV, 51.

28  Ebd, 5.

29  Ebd, s5s.

30 Vgl.ebd,, 70.

31 Vgl dies., RdK, 9.
32 Vgl dies., GL,16.
33 Vgl. Metz, ZB, 97.
34  Ders., GiG, 204.
35 Ebd, 83.

36 Vgl Kapitel 11 2.1
37  Metz, GiG, 8o.

38 Ebd.,67.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Prekaritat

denvon Leid und Unterdriickung entstellten Antlitzen der armen Vélker der Erde«*.
Metz beschiftigt sich ausdriicklich nicht mit seigenem« Leid bzw. mit selbstbeziig-
lichen Leidenserinnerungen, denn diese sind die »Wurzel aller Konflikte«*°.

Metz schreibt von der sogenannten Andersheit der Anderen*. Er hat dabei zu-
néchst eine anthropologische Primisse im Blick, nach der die Wahrnehmung des
Selbst und der Anderen gleichurspriinglich ist. Der Andere ist damit konstitutiv fiir
die Ich-Identitit.*” In diesem Zusammenhang fallen auch die Begriffe Andersheit
und Alteritit, die teilweise synonym gebraucht werden®, ebenso wie das >Anders-
seinc< der Anderen. Mit diesen Begriffen wird eine Alteritit auf kultureller Ebene
beschrieben, ein Anderssein als die westliche Welt.** Dabei geht es beispielsweise
um die »Eigenart der sozialen und kulturellen Identititsbildung, mit ihren eigenen
Hoffnungsbildern und Erinnerungen«*. Metz ringt mit der Frage nach der Még-
lichkeit des Erkennens und der Anerkennung der Anderen in ihrem Anderssein, also
einer neuen hermeneutischen Kultur. Diese soll sich besonders durch eine »Emp-
findlichkeit fiir Pluralitit und Differenz«*¢ auszeichnen. Dazu gehdrt die Aufgabe,
»die Spur Gottes in der Andersheit der Anderen«*” zu suchen und so auch »die Wiir-
de fremder Kulturen«*® zu erkennen.

Metz nutzt den Begriff der sAnderen<auch im Kontext seiner Ausfithrungen zur
memoria passionis, welche als »Erinnerung des Leidens der Anderen«* zu verste-
henist. Prigend ist hier der Verweis auf Auschwitz sowie das Leid »der armen Volker
dieser Erde«*°. Diese Erinnerung soll sich also sowohl auf die Gegenwart, als auch
auf die »Opfer und Besiegten der Geschichte«” richten. In Bezug auf die Gegen-
wart nutzt Metz den Begriff der >Anderenc auch fiir ausgeschlossene und bedrohte
Menschen, wie beispielsweise Gastarbeiter*innen und Asylsuchende®* sowie fiir die

39  Ders., ZB, 97.

40  Ders., Gottund Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Moderne, in: Knapp, Mar-
kus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion—Metaphysik(kritik) — Theologie im Kontext der Moderne/
Postmoderne (Theologische Bibliothek Topelmann 112), Berlin/New York 2001, 519, 12.

41 InGiG (1977) nutzt Metz die Schreibweise »andere<und wechselt in seinen spateren Schriften
zu>Anderec.

42 Vgl. ders., GiG, 11.

43 Vgl. ders., ZB,171.

44 Vgl.ebd., 209.

45 Ebd., 132.
46 Ebd., 158.
47 Vgl.ebd., 127.
48  Ebd., 139.
49 Ebd., 122.
50 Ebd., 97.

51 Ders., Mp, 92.
52 Ders., ZB, 121.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Ellen Geiser: Wer zahlt?

»sozialen und kulturellen Opfer der Globalisierung«®. Dabei kritisiert er, dass »wir
von den Lindern dieser Dritten Welt zwar gern als unseren schwach entwickelten
Partnern, kaum aber als von unseren Opfern reden«**. Metz unterscheidet also zwi-
schen >den Armeny, die sozial und ékonomisch benachteiligt werden und >den An-
derens, die sich ethnisch und kulturell von Menschen in Westeuropa unterscheiden.
Die eingeforderte Anerkennung der Armen und der Anderen sind dabei fiir ihn wie
zwei Seiten einer Miinze.

Butler beschiftigt sich nicht mit Fragen nach ethnischen oder kulturellen Unter-
schieden, allerdings mit Rassismus® und Prekarisierung. Dabei warnt sie davor, die
Frage nach dem richtigen Umgang mit den Anderen ohne eine kritische Perspektive
auf die Fragestellung selbst zu stellen: »Mit der Frage, wie ich einen Anderen behan-
deln soll, bin ich bereits in einer Sphire sozialer Normativitit eingeschlossen, denn
die Andere erscheint mir iiberhaupt nur, sie fungiert fir mich iiberhaupt nur als
Andere, wenn es einen Rahmen gibt, in dem ich die Andere in ihrer Andersheit se-
hen und erfassen kann.«*® Deshalb muss alleine die Frage danach, wer die Anderen
sind, kritisch betrachtet werden. Dabei ist es hilfreich, diese Frage bewusst offen
zu lassen und damit anzuerkennen, dass es nicht moglich ist, ein Leben vollkom-
men zu erkliren. Fir die Frage nach der Anerkennung der Anderen konnte dies fol-
gendes bedeuten: »Wenn die Andere leben zu lassen zu einer neuen Definition der
Anerkennung gehért, dann wiirde diese Version der Anerkennung weniger auf dem
Wissen griinden als vielmehr auf der Einsicht in dessen Grenze.«*” In diesem Punkt
schlieRt sich Butler Levinas an, der dafiir plidiert, die Frage sWer bist du?< offen zu
lassen und sie als Aufforderung zu verstehen.>®

53  Ders., Mp,160.

54 Ders., ZB, 116.

55 Vgl Butler, pTV, 51f. und dies., MdGew, 139—-155.

56  Dies., KeG, 36.

57  Ebd.,57.

58  Vgl.dies.,, MdE, 106. Mit der Analyse diskursiver Rahmen kann Butler hier die radikale Alteri-
tat bei Levinas in Zusammenhang mit einer von Macht durchdrungenen Sozialitat bringen.
Vgl. Riedl, Anna Maria, Judith Butler and Theology, Paderborn 2021, 131.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Prekaritat

3.3 Vulnerabilitat, Gefahrdetheit und Prekaritat

Der Begriff der Vulnerabilitit (vulnerability®®) spielt in Butlers Denken eine zentra-
le Rolle. Dieser ist unterschieden von der Gefihrdetheit (precariousness) und von
Prekaritit (precarity). Vulnerabilitit wird als grundlegende Bedingung von Korper-
lichkeit und die damit einhergehende Sozialitit verstanden und ist ein wichtiger
Grund fiir die politische Verfasstheit des Lebens.*

Die koérperliche Existenz ist, wie schon dargestellt, der Grund fiir eine Interde-
pendenz des Lebens, denn der Kérper ist abhingig z.B. von Bindungen, Sprache und
Unterstittzung und »um >sich erhalten< zu kénnen, ist er auf ein AuRerhalb verwie-
sen«®. Butler bezeichnet diese Tatsache auch als »sozial ekstatische Struktur des
Kérpers«®*, denn wir sind »kraft unseres Daseins als kérperliche Wesen bereits an-
deren anvertraut«®. Aus dieser Ausgesetztheit der Kérper (bodily exposure) ergibt
sich ein Risiko, da Korper »die Macht haben, zu zerstéren, und der Moglichkeit aus-
gesetzt sind, zerstdrt zu werden«®*. Ausgesetztheit kann demnach sowohl zu An-
erkennung als auch zu Unterwerfung fithren.®® Dieser Umstand ist es, »der unsere
Zuginglichkeit fiir die Welt hervorbringt, der uns fiir sie ansprechbar macht«®. Mit
ihrem Bezug auf die Ausgesetztheit versucht Butler ein klassisches ontologisches
Verstindnis von Vulnerabilitit zu vermeiden.*’

Vulnerabilitit l4sst sich als Folge oder Effekt der Ausgesetztheit verstehen. But-
ler geht von »einer allgemeinen menschlichen Verletzbarkeit [..], einer Verletzbar-
keit, die mit dem Leben selbst entsteht«*® aus, die sie als nicht widerlegbar ansieht.
Esist dabei von besonderer Bedeutung, dass es sich um eine allen Kérpern gemein-

59 In den deutschen Ubersetzungen wird svulnerability< haufig mit >Verletzbarkeit< oder >Ver-
wundbarkeit< iibersetzt. Zeillinger pladiert u.a. aus etymologischen Griinden fiir eine Uber-
setzung mit>Verwundbarkeit«. (Zeillinger, Peter, Der Mensch ist nur ohne Sicherheit, in: Sa-
ThZ 23, 1 (2019) 1156, 15f.) Ich bersetze mit >Vulnerabilitit, da dieser Begriff im Gegen-
satz zu>Verwundbarkeit<im Deutschen vielfaltiger konnotiertist und so der Konzeption But-
lers von>vulnerability< als Erméglichung von Eindriicken jeglicher Art (vgl. Butler, pTV, 195.)
entgegenkommt. Fir theologische Perspektiven auf Vulnerabilitat, s. Keul, Hildegund (Hg.),
Theologische Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinar, Stuttgart
2021.

60 Vgl. Butler, GL, 37.

61  Dies., KuA, 11.

62 Ebd.,11.

63 Dies., GL, 45.

64 Dies., KuA, 25.

65 Vgl dies., MdE, 29.

66 Dies., KuA,12.

67  Vgl.dies., pTV,183f.

68 Dies., GL, 48.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Ellen Geiser: Wer zahlt?

same Vulnerabilitit handelt («,commonc«corporeal vulnerability«*®). Allerdings kann
Vulnerabilitit erst dann ethisch und politisch beriicksichtigt werden, wenn sie auch
auf Anerkennung trifft.”® Dabei wird zwischen den Begriffen der Vulnerabilitit (vul-
nerability) und der Verletzung (injury) unterschieden. Die Verletzung ist die Aus-
beutung von Vulnerabilitit, denn nur weil Kérper vulnerabel sind, konnen sie ver-
letzt werden.” Doch ist es wichtig zu betonen, dass Vulnerabilitit nicht auf Ver-
letzbarkeit reduziert werden kann.”” Zu den Wirkungen von Vulnerabilitit gehéren
nimlich auch Offenheit und Empfinglichkeit, also die Moglichkeit itberhaupt Ein-
driicke von auflen zu bekommen.” Das bedeutet eben »auch die Méglichkeit der
Befreiung von Leid, die Moglichkeit der Gerechtigkeit, ja sogar die Moglichkeit der
Liebe«™.

Neben der Ausgesetztheit des Kérpers und der damit einhergehenden Vulnera-
bilitit, ergibt sich aus der Verkdrpertheit auflerdem eine fundamentale Abhingig-
keit (dependency). Korper sind auf vielfiltige Unterstiitzung, wie beispielsweise
Nahrung, Schutz oder Kleidung angewiesen, um existieren zu kénnen.” Damit ein
Leben lebbar ist, miissen also bestimmte Bedingungen vorliegen. Die korperliche
Existenz beruht folglich auf einer Gebundenheit an andere, oder anders gesagt:
»Diese Bindung des eigenen Uberlebens ist eine konstante Gefahr des Sozialen -
sein Versprechen und seine Drohung.«’® Die Abhingigkeit sowie die Vulnerabilitit
fithren dazu, dass Leben gefihrdet (precarious) sind”. Dies gilt fiir alle Leben, da
es sich um soziale und kérperliche Existenzen handelt.”® Ebenso wie die Vulnera-
bilitit wird auch die Gefihrdetheit (precariousness) als ein Allgemeinzustand, der
allen Leben gleichermaflen zukommt™, eine »allgemeine und von allen geteilte
Bedingung von Leben iiberhaupt«*® verstanden. Sie ist keine nachtrigliche Eigen-
schaft des Korpers, sondern »vielmehr ist das Gefihrdetsein als solches mit der

69 Ebd., 61.

70 Vgl.ebd., 61.S. hierauch eine detailliertere Auseinandersetzung zum Verhéltnis von Vulnera-
bilitat und Anerkennung.

71 Butler hat in ihrer Arbeit zu hate speech ausfihrlich dargelegt, inwiefern und warum z.B.
Sprache verletzen (injury) kann. (Vgl. dies., HS, 54.) Diese Vulnerabilitit durch Sprache (lin-
guistic vulnerability) griindet in der Abhangigkeit von der Anrede durch andere. (Vgl. ebd.,
48.)

72 Vgl. dies., KuA, 50.

73 Vgl.dies., pTV,195.

74  Dies., RdK, 64.

75  Vgl.ebd,, 21.

76  Ebd., 64.

77 Vgl.ebd., 48.

78  Vgl.dies., Precarious Life, Vulnerability and the Ethics of Cohabitation, in: The Journal of Spe-
culative Philosophy 26, 2 (2012) 134151, 148.

79  Vgl. dies., RdK, 29.

80 Dies., KuA, 11.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Prekaritat

Geburt koextensiv«®'. Wihrend Vulnerabilitit die Moglichkeit der Gefihrdetheit
iiberhaupt erst eréfinet, bezieht sich der Begriff der Gefihrdetheit mehr auf etwas,
das in konkreten praktischen Situationen beriicksichtigt werden sollte. Dabei wird
Gefihrdetheit nicht »als Eigenschaft des Subjekts, sondern als Merkmal sozialer
Beziehungen«®* verstanden. Die Gefihrdetheit des kérperlichen Lebens zeigt auf,
»dass unser Leben in gewissem Sinne immer schon in der Hand des Anderen
liegt«®?, also nur als soziales verstanden werden kann. Leben sind also voneinander
abhingig und aneinander gebunden.

Nun kann Gefihrdetheit zwar wahrgenommen und beriicksichtigt, aber den-
noch nicht wirklich anerkannt (fully recognized) werden. Normen der Anerkennung
konnen nimlich dazu fithren, dass Gefihrdetheitvon Leben beriicksichtigt oder ver-
worfen wird. Obwohl es darum geht, die Gefihrdetheit als Grundlage fiir Normen
der Anerkennung zu etablieren, hiefRe dies dennoch nicht, dass dadurch »das als
gefihrdet Erkannte schon gemeistert, erfasst oder auch nur vollstindig wahrge-
nommen wiirde«®*. Somit ist klar, dass Gefihrdetheit nicht als Effekt von Anerken-
nung verstanden werden kann. Die jeweilige Ausprigung der Gefihrdetheit (preca-
riousness) wird als Prekaritit (precarity) bezeichnet. Dabei wird Gefihrdetheit als
existenzielle Konzeption verstanden, wihrend Prekaritit einen politischen Begrift
darstellt.® Prekaritit basiert also auf Gefihrdetheit, wird aber eben erst durch po-
litische und soziale Umstinde herbeigefiihrt,®® denn sie kann »unter bestimmten
politischen Bedingungen radikal verschirft oder radikal verleugnet«®” werden. Da-
zu gehoren beispielsweise die Organisierung der Wirtschaft, soziale Beziehungen,
unterstiitzende Infrastruktur oder soziale und politische Institutionen.® Die ent-
scheidende Frage liegt nun darin, ob das Gefihrdetsein wahrgenommen sowie po-
litisch beriicksichtigt wird.®® Denn aus »der Wahrnehmung der Gefihrdung eines
Lebens ergibt sich natiirlich nicht automatisch die Entscheidung zu dessen Schutz
oder zur Sicherstellung der Bedingungen seines Fortbestandes und Gedeihens«*°.

81  Dies., RdK, 22.

82  Dies., MdGew, 243.

83  Dies., RdK, 21. Leimgruber pladiert dafir, diese, allen gemeinsame Gefdhrdetheit theolo-
gisch zu rezipieren. Vgl. Leimgruber, Ute, »Unsere Chance ... menschlich zu werden«. Anstof3e
aus der Lektiire Judith Butlers fiir die pastoraltheologische Rede von Menschen und Macht,
in: Grimme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und die Theologie. Herausforde-
rung und Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020, 43-62, 53.

84  Butler, RdK, 21.

85  Vgl.ebd., 1.

86 Vgl. dies., MdE, 13.

87  Dies., RdK, 52.

88  Vgl.dies., Precarious Life, Vulnerability and the Ethics of Cohabitation, in: The Journal of Spe-
culative Philosophy 26, 2 (2012) 134151, 148.

89  Vgl. dies., RdK, 20.

90 Ebd.,10.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A

107


https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Butler versteht Prekaritit als eine mégliche Folge der Vulnerabilitit und damit
der Ausgesetztheit des Menschen, weshalb eine Welt anzustreben ist, »in der die
korperliche Verwundbarkeit geschiitzt wird, ohne deshalb ganz beseitigt zu wer-
den«”. Sie stellt beispielsweise die Frage, »warum und wie Armut in solch beunruhi-
gender Weise zunimmt und was dagegen zu tun wire«’>. Aus der Vulnerabilitit (vul-
nerability) und der Gefihrdetheit (precariousness) des Korpers ergibt sich also die
Moglichkeit der Prekaritit (precarity), die die Gefihrdetheit sichtbar macht. Butler
definiert Prekaritit als »den politisch bedingten Zustand, in dem bestimmte Teile
der Bevolkerung unter dem Versagen sozialer und 6konomischer Unterstiitzungs-
netzwerke mehr leiden und anders von Verletzung, Gewalt und Tod betroffen sind
als andere«”. Prekaritit meint also den Umstand, dass es Kérper gibt, die nicht das
haben, was sie zum Leben brauchen und »die noch nicht als Lebewesen geschitzt
werden«®*. Sie ist damit eine Folge von »8konomischen und sozialen Bedingungen,
die die Moglichkeit unseres blofen Fortbestands zerstoren, weil sie uns die Aus-
sicht auf ein lebenswertes Leben rauben«®. Oder anders gesagt: Prekaritit macht
»die Versiumnisse und Ungleichheiten sozialékonomischer und politischer Insti-
tutionen«®® sichtbar. Die Gefahr der Prekaritit kann folglich durch die politischen
Verhiltnisse minimiert oder maximiert werden.”” Um Prekaritit zu minimieren ist
es notig, dass unterstiitzende Lebensbedingungen »aufrecht erhalten werden, das
heifdt, sie existieren nicht als statische Grof3e, sondern als reproduzierbare gesell-
schaftliche Institutionen und Beziehungen«®®. Dabei handelt es sich beispielsweise
um soziale Beziehungen oder eine stabile Infrastruktur.*

Dabei sollte bedacht werden: »Kein Mensch entgeht der prekiren Dimension
des Soziallebens - sie ist, so konnte man sagen, das Verbindende unserer Nichtge-
griindetheit.«'*° Allerdings ist die Unterstiitzung von Leben und damit auch Pre-
karitat ungleich verteilt, wobei Diskriminierungen wie Sexismus und Rassismus
eine Rolle spielen.’” So sind beispielsweise Menschen ohne Papiere, illegalisierte
Arbeiter*innen, Gefliichtete, Frauen mit Schleier in Frankreich oder Trans-Men-

91 Dies., GL, 60.

92  Dies., MdE, 150.

93  Dies,, pTV, 48.

94  Ebd., 237.

95  Dies., Riicksichtslose Kritik. Kérper, Rede, Aufstand. Aus dem Englischen von Michael Adrian
und Bettina Engels, Konstanz 2019, 122.

96 Dies., pTV, 33.

97  Vgl. dies., KuA, 32.

98 Dies., RdK, 30.

99  Vgl. dies., pTV, 23,173.

100 Ebd.,158.

101 Vgl ebd., 67.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Prekaritat

schen in der Tiirkei in besonderer Weise gefihrdet.® Ob ein Leben unterstiitzt wird
oder nicht, »hingt grundlegend von den sozialen und politischen Netzwerken und
Kreisliufen ab, in denen sich unser Kérper bewegt«*®*. Denn Betrauerbarkeit, al-
so die Wahrnehmung (apprehension) eines Lebens als betrauerbar, ermoglicht erst
die Wahrnehmung eines Lebens als prekir.'** Und diese ist wiederum von Normen
der Anerkennung geprigt.”® Daraus ergibt sich die offene Frage, ob die Anerken-
nungsnormen zur materiellen Realitit fithren, »oder ob diese materielle Realitit
umgekehrt dafiir sorgt, dass bestimmte Gruppen nicht gesehen werden miissen,
denn beides scheint sich gleichzeitig zu ereignen«’°®. Jedenfalls lisst sich festhal-
ten, dass die ungleiche Verteilung von Prekaritit eng mit den etablierten Anerken-
nungsnormen zusammenhingt.'®” Dabei ist Prekaritit ein »gesellschaftlicher und

198 yind iiberschreitet daher Identi-

109

wirtschaftlicher Zustand, aber keine Identitit«
titskategorien wie beispielsweise Geschlecht oder Religion'®®, weshalb Butler den
Begriff der>Klasse<nicht verwendet."® Prekarisierung ist fiir Butler also ein Prozess,

111

»der fiir eine Bevolkerung ein Klima der Unsicherheit schafft«'"'. Bestimmte Leben

gelten als entbehrlich™ und sind damit auch dem »Gefiihl einer beschidigten Zu-

3 ausgesetzt. Hier gibt es einen Zusammenhang zur Frage der Betrauerbar-

kunft«
keit und deren unterschiedliche Verteilung: »Bestimmte Menschenleben werden in
hohem Maf3e vor Verletzung geschiitzt und die Nichtachtung ihrer Anspriiche auf
Unversehrtheit reicht aus, um Kriegsgewalten zu entfesseln. Andere Menschenle-
ben werden nicht so schnell und entschlossen Unterstiitzung finden und werden
nicht einmal als >betrauernswert« gelten.«™

Butler beobachtet im Nationalismus und politischen Liberalismus etwas, das sie
als Schisma oder Paradox bezeichnet.™ Dieses Schisma liegt in dem Versuch, die ei-
gene Gewalt gegen andere zu rechtfertigen, wihrend die eigene Vulnerabilitit im-

munisiert wird."® So kann es sein, dass allein die »Erweckung dieses Anscheins [...]

102 Vgl. ebd., 110.

103 Dies., KuA, 39.

104 Vgl. dies., RdK, 23.

105 Vgl ebd, 57.

106 Ebd., 31.

107 Vgl dies., MdE, 126.

108 Dies., pTV, 80.

109 Vgl. dies., RdK, 37.

110 Dies., Riicksichtslose Kritik. Korper, Rede, Aufstand. Aus dem Englischen von Michael Adrian
und Bettina Engels, Konstanz 2019, 13.

111 Dies., MdE, 67.

112 Vgl dies., pTV, 25.

113 Dies., MdE, 67f.

114 Dies., GL, 49.

115 Vgl dies., RdK, 148f.

116 Vgl dies., KuA, 32.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A

109


https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Ellen Geiser: Wer zahlt?

17 wird. Doch fiir den Menschen, der konsti-

zu einem Ziel der Gewaltanwendung«
tutiv vulnerabel ist, gibt es keine Moglichkeit der vollstindigen Abschirmung von
Verletzungen, vielmehr liegt das Menschliche gerade im Schwanken zwischen der
Einforderung der eigenen Unversehrtheit und dem Wissen um dessen Unméglich-

18

keit."® Daher kann die »Anerkennung eines verallgemeinerten Zustandes der Ge-

fihrdung«™® zur Uberwindung des angesprochenen Schismas beitragen.

3.4 Auswertung

Butler und Metz beschiftigen sich, wie dargestellt, mit den Folgen fehlender Aner-
kennung, mit Leid und Elend der Opfer und Besiegten, mit Gefihrdetheit und Pre-
karitat. Metz geht es bei dieser Auseinandersetzung eben nicht um eigenes Leid,
sondern um das fremde Leid, das Leid der Anderen, welches allerdings Auswirkun-
gen auf die eigene Position, bis hin zur »Verletzung der eigenen religiosen Gewiss-
heiten«*® hat und haben muss. Auch Butler formulierte ihre Uberlegungen zur Ge-
fahrdetheit und Vulnerabilitit auf der Grundlage einer sozialen und kérperlichen
Ontologie der Interdependenz. Den beiden Ansitzen ist hier also eine alteritits-
theoretische Ausrichtung gemeinsam.

Metzt beschreibt seinen Ansatz einer theodizeesensiblen Theologie folgender-
mafen: »So versuche ich keine Theologie mehr zu treiben mit dem Riicken zu den
unsichtbaren oder gewaltsam unsichtbar gemachten Leiden in der Welt: weder mit
dem Riicken zum Holocaust noch mit dem Riicken zu den sprachlosen Leiden der
Armen und Unterdriickten in der Welt (und quer durch unsere Kirche).«**" In dem
Hinweis auf das gewaltsam unsichtbar gemachte Leiden zeigt sich eine Sensibilitit
fir die Frage danach, welches Leiden als Leiden sichtbar wird. Diesem Gedanken
geht Metz allerdings nicht weiter nach, wihrend Butler ihn ausfiihrlich bespricht.
Dabei stellt sie die Frage danach, wessen Leben als Leben zihlt, wer folglich iiber-
haupt betrauerbar ist und inwiefern dies normativ gerahmt ist.

Metz fordert zur solidarischen Unterstiitzung und Anerkennung der Opfer und
Besiegten, der Armen und der Anderen auf. Diese hier vorgenommenen Benennun-
gen werden nicht niher erliutert, so dass es scheint, als ob klar wire, wer gemeint
ist. Diese scheinbare Sicherheit der Benennung wird durch Butler hinterfragt, in-
dem sie deutlich macht, dass keineswegs klar ist, wer >die Opfer< oder >die Ande-
rencsind. Analog zu ihrer Kritik am Subjektbegriff tritt sie also einen Schritt zuriick

117 Dies., RdK, 164.

118 Vgl. dies., KeG, 104.
119 Dies., RdK, 52.

120 Metz, Mp, 39.

121 Ders., ZB, 96.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Prekaritat

und analysiert die Wirkungen des Rahmens, sprich der Normen. Auf diese Weise
zeigt sich: Nur bestimmte Subjekte/Leben/Andere kénnen iiberhaupt als Subjek-
te/Leben/Andere erscheinen und andere nicht. Nimlich nur dann, wenn sie inner-
halb eines bestimmten Rahmens erscheinen. Subjekte/Leben/Andere, die nicht er-
scheinen konnen, sind in Folge dessen auch nicht anerkennbar und von ihnen er-

22 Diese Rahmen oder Er-

lebtes Leid daher auch nicht beklagbar oder erinnerbar.
scheinungssphiren, auf denen die normative Konstitution des Menschlichen be-
ruht, sind dabei auf ein konstitutives Aufien angewiesen. Oder anders gesagt: Das
Menschliche wird auf Kosten des Nicht-menschlichen produziert.”® Um die kon-
stitutive Exklusion von Anerkennung zu reflektieren ist also ein »kritisches Nach-
denken dariiber, wie die Norm des Menschlichen konstruiert und aufrechterhalten

wird«

notwendig, um so die Méglichkeiten von Anerkennung auszudehnen, auch
wenn es nie gelingen kann, dass alle anerkennbar sind. Butler spricht hier auch von
einem Paradox: »Obwohl die Anerkennung [...] ausgeweitet wird, bleibt das Feld der
Nichtanerkennbaren paradoxerweise erhalten und weitet sich entsprechend eben-
falls aus.«'*

So ergibt sich die Frage nach dem Verhiltnis zwischen >den Einen und den An-
deren< bzw. »den Anerkennbaren und den Nichtanerkennbarenc. Fiir Metz besteht
eine Kultur der Anerkennung auch in der Frage nach dem »Verhiltnis der Einen
zu den bedrohten und ausgeschlossenen Anderen«'. Er kritisiert die Auffassung
Habermas’ von der Begegnung gleichberechtigter Diskurspartner*innen und weist
darauf hin, dass gesellschaftliche Verhiltnisse wie Unterdriickung und Ausschluss
unbedingt mitgedacht werden miissen. Daher kann das Verhiltnis der Einen zu
den Anderen nicht ohne die Beriicksichtigung von Gerechtigkeit gedacht werden'”,
beispielsweise durch Durchbrechung von Tausch- und Konkurrenzlogiken."*® Eine
»Zuwendung der Einen zu den bedrohten und geopferten Anderen«* kann so zu

122 Leimgruber formuliert anhand dessen eine Herausforderung fiir die Theologie: »Wenn sie
[die kiinftige Pastoraltheologie] sich mit der>Option fiir die Armen<beschaftigt, gehort da-
zu nicht nur ein reflektierter Standpunkt, inwiefern >die Armenc als vollwertig menschlich
anerkannt werden, sondern auch, wo aufgrund der unausweichlichen machtférmigen Dis-
kursivitat die eigenen blinden Flecken in der eventuellen Nichtanerkennung der>Armencals
lebbares Leben liegen.« Leimgruber, Ute, »Unsere Chance ... menschlich zu werden«. AnstoRe
aus der Lektiire Judith Butlers fiir die pastoraltheologische Rede von Menschen und Macht,
in: Grimme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und die Theologie. Herausforde-
rung und Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020, 43—62, 50.

123 Vgl. Butler, pTV, 59.

124 Ebd., 59.

125 Ebd., 13.

126 Metz, Mp, 160.

127 Vgl. ebd., 194.

128 Vgl. ebd., 160f.

129 Ebd., 204.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Ellen Geiser: Wer zahlt?

notwendig asymmetrischen Anerkennungsverhiltnissen fithren und ist ein Beitrag
zum Kampf fiir das solidarische Subjektsein aller. Auch Butler denkt iiber dieses
Verhaltnis nach und spricht von einer »Verinderung des Verhiltnisses zwischen
den Anerkennbaren und den Nichtanerkennbaren«°, die angestrebt werden sollte,
diese wird von ihr allerdings nicht niher erliutert. Auffillig ist hier, dass Metz das
benannte Verhiltnis als ein >»von — zu« beschreibt, wihrend Butler von >zwischenc«
spricht. Hierin zeigen sich die verschiedenen Verstindnisse von Handlungs- und
Verdnderungsmoglichkeiten, auf die in Kapitel 7.6 niher eingegangen wird.

Sowohl Metz als auch Butler verkniipfen also die Frage nach der Ausweitung
von Anerkennung mit ihren Auseinandersetzungen zu Armut bzw. Prekarisierung.
Metz bezieht sich immer wieder auf die Leidenden und Armen, auf die Ausgeschlos-
senen und Unterdriickten, auf die Opfer und Besiegten. Dabei verweist er auf Un-
terdriickung, Ungerechtigkeit und Ungleichheit als Ursache fiir das Leiden, also auf
sozial-politische Dimensionen. Er thematisiert Armut und die Armen, zieht dabei
zwar keine kausale Verbindung zwischen Nicht-Subjektwerdung und Armut, nennt
jedoch Unterdriickung und Armut in einem Atemzug. Dabei nimmt er allerdings
keine theoretische Analyse zum Begriff der Armut vor, und erldutert nicht, wieso
Menschen tiberhaupt vulnerabel und daher prekarisierbar sind.

Butler versteht die christliche Verantwortung als die »Notwendigkeit, fir die
Armen zu sorgen«™'. Sie kritisiert, dass jedoch nicht hinterfragt wird, »warum es
iiberhaupt in dieser Weise Armut geben muss«**. Dies wiederum leistet Butlers
Analyse zur Prekaritit, als einer materiellen Folge von Anerkennungsnormen.
Butler bietet mit ihren Uberlegungen zur Anerkennung, Interdependenz und
Prekarisierung sowie zum Zusammenhang zwischen Anerkennungsnormen und
Prekaritit eine theoretische Grundlage zum Verstindnis von Armut als gesell-
schaftlichem Phinomen. Daraus ergeben sich auch Hinweise darauf, wieso die
Gefihrdung bestimmter Leben nicht wahrgenommen bzw. nicht beriicksichtigt
wird. Auf diese Weise zeigen sich auch erste Ansitze fiir Verinderungsmoglich-
keiten, die iiber ein blofles Einfordern der Beriicksichtigung von Gefihrdung
hinausgehen.” Die von Butler vorgelegte Analyse einer gemeinsamen kérperli-
chen Vulnerabilitit als Grundlage der Gefihrdetheit und der Prekaritit erscheint
dabei kompatibel mit dem Verstindnis von Leid und Armut bei Metz.

Ein Unterschied in der Herangehensweise liegt in der Benennung.?* Metz
spricht von >den Leidendens, »den Opferns, »den Anderend® oder >den Armenc. Mit

130 Butler, pTV, 12.

131 Dies., MdE, 150.

132 Ebd.,150.

133 S.dazu Kapitel 117.2

134 Zur Bedeutung von Benennungspraktiken s. Kapitel Il 4.2

135 Zu einer theologischen Auseinandersetzung mit dem Begriff des >Anderen< siehe u.a.
Bauer, Christian, Konstellative Pastoraltheologie. Erkundungen zwischen Diskursarchiven

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Prekaritat

dieser Bezeichnung wird eine Identifizierung im Hinblick auf einen Zustand bzw.
eine Eigenschaft vorgenommen - auch wenn er immer wieder ausdriicklich auf die
dahinter liegenden politisch-sozialen Prozesse wie Unterdriickung hinweist. Butler
hingegen spricht von »den Prekarisierten< und eben nicht vom »Prekariat¢, wodurch
der Fokus auf dem Prozess der Prekarisierung liegt, dem gewisse Leben mehr
ausgesetzt sind als andere. Die Rede von Vulnerabilitit oder Prekaritit kann aller-
dings grundsitzlich riskant sein, da sie dazu verwendet werden kann, bestimmte
Gruppen als vulnerabel zu definieren und damit diesen Zustand festzuschreiben.*®

Zusammenfassend zeigt sich, dass die Rede von >den Armen< oder >den Lei-
dendenc« bei Metz insofern wichtig ist, als dass durch sie versucht wird, das Leiden
und die zugrundeliegende Unterdriickung zu thematisieren und eben nicht zu
ignorieren. Butler wendet ein, dass die Benennungspraktik selbst aber unter
Umstinden problematisch sein kann, da sie zu Festschreibungen und Definie-
rungen fithren kann. Butlers Analysen weisen zudem daraufhin, dass die Frage,
welches Leiden sichtbar wird, auch auf diskursiver Ebene gestellt werden muss.
Durch eine konstitutive Exklusion der Anerkennung kénnen nicht alle als >Arme«
oder >Leidende« erscheinen, sind nicht alle betrauerbar. Hierin zeigt sich auch die
wichtige Verbindung zwischen Anerkennungsnormen und Prekaritit. Wer nicht
betrauerbar ist, dessen Gefihrdung wird auch nicht wahrgenommen und dessen
Unterstiitzungsbedarf wird demzufolge nicht beriicksichtigt. Auf diese Weise kann
Butlers Auseinandersetzung mit Betrauerbarkeit und Prekaritit aus meiner Sicht
als wichtige Erganzung fiir die NPTh gelesen werden.

und Praxisfeldern (Praktische Theologie heute), Stuttgart 2017, 333—347. Penzold, Michael/
Tchoungui, Thomas (Hg.) Wer ist der Andere fiir mich? Beitrage zu einer theologischen Be-
gegnung mit Afrika (Okumenische Religionspadagogik 8), Berlin/Miinster 2014. Fuchs, Brigit-
te/Haslinger, Herbert, Die Perspektive der Betroffenen, in: Ders. (Hg.), Handbuch Praktische
Theologie, Bd. 1, Mainz 1999, 220-230.

136 Vgl. Butler, pTV, 186ff.

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dolorg/10:14361/9783839471135-010 - am 14.02.2026, 16:57:48,



https://doi.org/10.14361/9783839471135-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

