Ahnen, Gotter, Geister
in Vietham und der Diaspora.

Ein transnationales Forschungsfeld

ANDREA LAUSER

In meinem Beitrag mochte ich ein translokales Feld skizzieren, indem ich die
Rolle und Bedeutung von Religion und Ritual am Beispiel der Ahnenver-
ehrung in Vietnam und der vietnamesischen Diaspora' thematisiere.

Die Ahnenverehrung, so zeigte sich mir sowohl in Gesprachen mit Viet-
namesen in Deutschland als auch besonders wihrend meines Aufenthaltes in
Vietnam ist eine rituelle Praxis von hoher Vitalitit und Aktualitit.”

1 Die vietnamesische Diaspora setzt sich vorwiegend aus den Vietnamesen zu-
sammen, die wihrend des sogenannten Vietnamkrieges und besonders auch in
der Nachfolgezeit aus dem Land geflohen sind: Signifikante >communities< sind
benannt mit ca. 1,5 Millionen Vietnamesen in den USA, ca. 160.000 in Austra-
lien, 150.000 in Kanada und ca. 400.000 in Frankreich. AuBlerdem leben Viet-
namesen in den sogenannten ehemaligen Ostblockldndern und in den Nachbar-
laindern wie Laos, Kambodscha, Thailand und China. Viele der Fliichtlings-
Vietnamesen — vor allem in den USA und Australien — identifizieren sich zu-
mindest symbolisch mit dem fritheren anti-kommunistischen Siid-Vietnam und
lehnen die kommunistische Fithrung Vietnams als unrechtméfige ab (Carruthers
2007; Tran 1997). Die besondere Zusammensetzung der vietnamesischen
»community< in Deutschland, die auf ca. 100.000 Menschen benannt wird, ref-
lektiert die unterschiedlichen kollektiven Erfahrungen zwischen den Vietname-
sen, die als Fliichtlinge in die Bundesrepublik gelangt waren, und den Vietna-
mesen aus der ehemaligen DDR und Osteuropa, die zunédchst als befristete Ver-
tragsarbeiter migriert sind. Zur vietnamesischen Fliichtlingskrise und der deut-
schen Zuwanderungspolitik siehe Beuchling 2001:46-83, Hardy 2002 und:
http://www.gtz.de/de/dokumente/de-vietnamesische-diaspora-2007.pdf; aufler-
dem: http:// www joanabreidenbach.de/files/deutsch-vietnamesische freundscha
ft.pdf (Zugriff Februar 2008).

2 Meine Wertschitzung geht an das Max Planck Institut fiir ethnologische For-
schung in Halle/Saale, das mir im Rahmen einer Forschungsstelle zu Ahnenver-
ehrung und Pilgerwesen im spitsozialistischen Vietnam einen Forschungsauf-

147

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Auf familidrer Ebene werden sowohl in der Migration als auch in Vietnam
Ahnenaltire (ban tho gia dinh) in fast jedem Haushalt gepflegt (vgl. Aveli
2007; Beuchling 2001:196ff, Bang Nghiém Van 1996, 2001).

Auf nationaler Ebene pilgern im 6ffentlichen Rampenlicht vietnamesische
Politiker und hochrangige Staatsménner am zehnten Tag des dritten Mond-
monats zu den Griabern und Tempeln der Hung-Konige in die Nghia Linh
Berge in der Phu Tho Provinz etwa 85 km nordwestlich von Hanoi, um an-
lisslich des jahrlichen Todesfeiertages (Gié Té6 Himg Viwong) die Hing-
Konige als Ur-Ahnen und legendire Griinder der Vietnamesischen Nation zu
verehren.” Die familiiir-vertraute Bezeichnung ngay gié t6 tién (kurz gié 16) —
Todestag der Ahnen — wurde der Historikerin Pelley zufolge von der vietna-
mesischen Regierung bewusst gewihlt, um Gefiihle wie Wérme und Dankes-
schuld zu evozieren. Die ganze Nation teilt einen gi6 76 und bezieht sich auf
dieselben Ahnen (Pelley 2002:12, 1571t.).

Und zum vietnamesischen Neujahrsfest Tét Nguyén Pdn, dem wichtigsten
und populirsten Fest in Vietnam ebenso wie in Ubersee, machen sich Viet-
namesen von fern und nah auf den Weg, um im Kreis ihrer Familien, ein-
schlieBlich der herbeigerufenen Ahnen, zu feiern, d.h. besonders auch vor
dem Ahnenaltar mit den Ahnen zu speisen (dn Tér). Tét gilt als das Fest der
allumfassenden Erneuerung und Vereinigung. Zelebriert wird sowohl symbo-
lisch als auch real die »Kommunion zwischen Mensch und Natur, zwischen
Mensch und dem Ubernatiirlichen, zwischen den Toten und Lebenden und
zwischen Familie, Dorf und Nation«.* Erwihnenswert ist hier auch die beson-
ders hohe Mobilitit von heimreisenden Viet kiéu, von in der Welt zerstreuten
Ubersee-Vietnamesen, die sich im Windschatten des diplomatischen Tauwet-
ters ermutigt fithlen, anlésslich der Familien- und Ahnenrituale rund um 7¢éf
nach Hause (vé qué) zu fahren.” Dabei wird seitens der vietnamesischen Re-
gierung inzwischen im Zuge der Offnungspolitik diese yHeimwirtsbewegung«
(vé nguon) nicht nur toleriert, sondern aktiv gefordert.®

enthalt in Vietnam ermdoglichte. 2006-2007 weilte ich in Nordvietnam (Hanoi)
und nahm an zahlreichen Pilgerreisen rund um die Ahnenverehrung im weites-
ten Sinne teil.

3 Siehe z.B.: http://www.vietnamembassy.us/news/story.php?d=20060406124343
(Zugang September 2006).

4 Interview mit dem Kulturwissenschaftler und Schriftsteller Huu Ngoc 22.2.2007
(Hanoi); zu Briuchen und Ritualen anlésslich Tét Nguyén Déan siche Huu Ngoc/
Cohen (1997).

5 Auf der Homepage des Vietnamesischen Aufenministeriums B Ngoai Giao
Viét Nam ist fiir das Jahr 2008 von 500.000 Tét-Heimkehrern die Rede.
http://www.mofa.gov.vn/en/nr040807104143/nr040807105039/ns08011809241.
Auflerdem werden im selben Kontext 5.5 Billionen US $ Remittances erwihnt.
(Zugang Februar 2008).

6 Siehe z.B. http://english.vietnamnet.vn/news/2004/09/260123/ (Zugriff Méarz
2007). Politbureau on Viet kidu Affairs, Resolution No 36 — NQ/TU, 26 March

148

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

Generell erlebt Vietnams kulturelle und religiose Landschaft in den letzten
zehn Jahren eine massive Transformation (u.a. Taylor 2007). Im Zuge eines
vorrangig wirtschaftlichen Reformprozesses, der als doi mdi bekannt wurde,
findet eine schrittweise Lockerung von 30 Jahren restriktiver kommunisti-
scher Kultur- und Religionspolitik statt. Die rasante Revitalisierung des reli-
giésen und rituellen Lebens wird von staatlicher Seite nicht nur toleriert, son-
dern erfahrt in balancierten Spannungsbewegungen sogar eine Aufwertung
(Lauser 2008).

Diese betrifft vor allem Traditionen, wie beispielsweise die Verehrung der
Ahnen (tho ciing 16 tién), von legendiren Heroen (anh himg) und lokalen
Schutzgottheiten (tin ngudng tho Thanh Hoang). Selbst die Praktiken der Re-
ligion der Muttergottheiten (Pao Mau)’, die grade wegen der ritualisierten
Geist-Besessenheit (/én dong) illegal und als Aberglaube (mé tin) verboten
waren, werden nun toleriert (Fjelstad/Nguy&n Thi Hién 2006). Mit Wertschiit-
zung erkannt wird darin ein Ausdruck >authentischer< vietnamesischer Kultur,
Tradition und kollektiver nationaler Identitéit (ban sdc van héa dan téc). Sol-
ches Brauchtum diene dem Schutz gegen mannigfache fremde Einfliisse und
sei durchaus als »legitimer Glauben< (7in nguwdong) und >schéne Briuche«
(thuan phong my tuc) zu akzeptieren (z.B. Endres 2001, 2002; Malarney
2007, 2002, 1996a, b; Pham Quynh Phuong 2005; Taylor 2004, 2007).

Das Thema der Ahnenverehrung — von der individuellen Familienebene
tiber lokale Schutzgottheiten und legenddre Heroen bis zur »Vergottlichung«
eines Ho Chi Minh — betrachte ich als ein Schliisselthema und Ausgangs-
punkt, um vietnamesische Identitdtspolitiken zwischen Kontinuitdt und Wan-
del sowohl auf individueller als auch kollektiver Ebene in den Blick zu neh-
men. Beriihrt werden damit nicht nur jletzte Fragen< zu Sterben, Tod und
Trauer, sondern sichtbar wird insbesondere auch die Bedeutung transnationa-
ler ritueller Rdume und deren Verhandlung als fortwidhrender Prozess.

Die Ahnenverehrung (tho ciing 16 tién), so wird auszufithren sein, erweist
sich als ein dichtes vielschichtiges Phanomen, iiber das eine Doppelbewegung
von Aufbruch und Verinderung einerseits und »>Zuriick zu den Urspriingenc
(vé nguon) und >Zuriick zur Heimat< (vé qué) andererseits verhandelt wird.
Zwei Migrations-Geschichten werden dies illustrieren.

AbschlieBend werde ich einige Forschungsfragen an ein translokales Feld
formulieren, die {iber das konkrete vietnamesische Beispiel hinaus als Spuren-
suche durch eine >transnationale rituelle Landschaft« zu verstehen sind. Auch

2004: http://www.cpv.org.vn/details_e.asp?topic=61&subtopic=160&id=BT24
40043056, oder auch: http://www.viethamembassy-usa.org/news/story.php?d
=20040511170158).

7 Die Religion der Muttergottheiten wird haufig auch »Religion der Vier Paldste
des Universums«< (Pgo Tir Phu) — des Himmels, der Erde, des Wassers, der Ber-
ge und Wilder — genannt.

149

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

wenn ich die Ebene der Haushalte und Familien als Ausgangspunkt der Ana-
lyse stark machen werde, so mochte ich doch gegen eine dichotome Fest-
schreibung von >groflen< und >kleinen< Transnationalismen antreten. Es ist
vielmehr die Beziehung zwischen diesen Ebenen, die von besonderem Interes-
se ist, und es ist die >lokale« >kleine« Perspektive, die es uns erméglicht, die
Verwobenheit von staatlichen Politiken und Biirokratien mit dem rituellen Be-
reich zu analysieren, in dem Menschen sich zwischen Orten, Tempeln, Alt4-
ren und Festen bewegen.

Eine Migrations-Geschichte: Eine Pilgerreise zu
den Geistern als Verbindung zu den Ahnen

Hoa Pham lernte ich 2006 in Hanoi kennen. Sie bezeichnete sich selbst als
voll assimilierte »Vietnamese-Australian<. IThre Muttersprache wurde zu Hause
in Australien nicht gepflegt, besonders ihre Mutter habe in Australien mit al-
ler Konsequenz ein neues Leben beginnen und eine traumatische Vergangen-
heit hinter sich lassen wollen. 1980 war Hoa Pham einjdhrig mit Mutter und
Vater als Bootsfliichtling nach Australien gekommen. Nach iiber 25 Jahren
»im Exil< begleitete sie ihre Mutter auf eine Pilgerreise nach Vietnam, die die-
se zum ersten Mal zu unternehmen wagte, nachdem im Zuge des Reformpro-
zesses doi mdi sich Ubersee-Vietnamesen (Viet kiéu)® ermutigt fiihlten, Viet-
nam wieder zu besuchen (vgl. Long 2004:72ft.; Jellema 2007a:76ff.). So for-
muliert das Politbiiro in einer Resolution Nr. 36 im Jahre 2004 einige Richtli-
nien »on the overseas Vietnamese affairs«, wonach die Ubersee-Vietnamesen
als integraler Bestandteil der nationalen Einheit zu betrachten seien. Neben
der Liberalisierung der Visa-Konditionen, werden eine Reihe von Investiti-
onsbegiinstigungen (beziiglich Haus- und Landkauf oder Geschéftsunterneh-
mungen) aufgelistet. In der englischen Ubersetzung, die die kommunistische
Partei Vietnams zur Verfiigung stellt, ist zu lesen:

»Though living far away from their fatherland, overseas Vietnamese have always
nurtured patriotism and national esteem, preserved cultural traditions, turned to-
wards to their ancestors and origins, and kept close relationship with their families
and homeland.« (Politbureau 2004)

Der Anlass der Reise von Hoa Pham und ihrer Mutter war, dass die Mutter
sich tiber viele Monate in Alptrdumen von ihren Ahnen bedringt fiihlte. Be-
sonders ihre Eltern erschienen als hungrige und ruhelose Geister. Als hungri-
ge Geister (ma doi, ta, vong) und wandernde Seelen (cé hon) werden die See-

8 Viet kiéu (wortl.: entfernte Vietnamesen) ist die informelle Bezeichnung fiir
Uberseevietnamesen wohingegen Nguoi Viét Nam & Nudc ngoa (wortl.: Viet-
namesen im Ausland) eine eher formale Bezeichnung ist.

150

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

len der Verstorbenen bezeichnet, die ihren Weg nicht nach Hause finden.
Auch ihnen gilt es symbolisch durch das Verbrennen von Papier-Votiv-Gaben
(dot vang ma) eine Briicke zu schlagen, damit sie weder den Toten noch den
Lebenden ernsthafte Probleme bereiten konnen (vgl. Bodemer 2005; D&
Thien 2007).

Entsprechend der vietnamesischen Kosmologie >leben< oder ko-existieren
die Toten in einer >Unterwelt< oder Yin-Welt (dm nguoi chéf) mehr oder
weniger parallel zu den Lebenden der Yang-Welt (dirong) und haben dhnliche
Bediirfnisse wie die Lebenden (dirong sao dm vdy — wie das Yang so das Yin)
(Toan Anh 1991:19f; Pham Quynh Phuong 2005:117). Altire und Griber
gelten als Treffpunkte, zu denen die Toten, ebenso wie die Lebenden, hinrei-
sen. Es liegt daher in der Verantwortung der Lebenden, sich auch um Trans-
portmoglichkeiten zu kiimmern, was sie durch die Verbrennung von papier-
nen Votiv-Motorrddern, -Fahrradern, -Autos und sogar Votiv-Flugzeugen tun.

Abbildung 1: Papier-Votiv-Gaben

Aufgebaut in der buddhistischen Pagode Chua Tw Ky, Hanoi (Foto: Lauser
2006)

151

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Abbildung 2: Verbrennen von Votivgaben. Chua Tir Ky, Hanoi

(Foto: Lauser 2006)

In Australien fiihrte die Mutter aus Scham vor einer verstindnislosen Nach-
barschaft so unauffillig wie moglich im Privaten Opferrituale durch, indem
sie im Morgengrauen papierne Miniatur-Modelle von Hiusern, Kleidern,
Geld, Gold und Silber verbrannte und diese zusammen mit richtigem Essen
den Ahnen als Opfergaben anbot.

Thre Trdume beruhigten sich. Und so entschloss sich die Mutter nach
Vietnam zurtickzukehren, um allen in den Kriegswirren verstorbenen Ahnen
Todesrituale und buddhistische Gedenk- und Verdienstzeremonien zu organi-
sieren. Das Essen, das sie bereitstellte, war tippig und ndhrte eine grofle
Gruppe, einschlieBlich der Monche des Tempels, und wiirdigte den Verdienst
der Ahnen.

All diese Ahnen waren in den Kriegswirren eines gewaltsamen Todes
(chét oan) gestorben, und da sie weder eine angemessene Beerdigung bekom-
men hatten, noch von den Uberlebenden mit der notwendigen spirituellen
Verantwortung versorgt wurden, irrten ihre Seelen hungrig und ungliicksbrin-
gend umher und zeigten offensichtlich auch kein Verstdndnis dafiir, dass ihre
Nachkommen Australier geworden sind.

Fiir die begleitende Tochter offenbarte sich die Reise als eine Riickkehr zu
ihren Wurzeln (vé nguon). So erlebte sie nicht nur eine Verbindung zu ihren
toten Ahnen, sondern eine unmittelbare Begegnung mit noch iiberlebenden
Verwandten. Diese Erfahrung, so berichtete sie, wire eine Pilgerreise ihrer

152

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

Seele ebenso wie ihrer Mutters Seele und eine Art Riickbestitigung dessen,
wer sie denn nun sei als »Asiating, als »Vietnamesin«.’

Fiir Hoa Pham war mit dieser Reise ein viel umfassender Aufbruch einer
spirituellen Reise verbunden. So machte sie sich im weiteren Verlauf ihrer
»Heimreise« auf den Weg, die Lehren des weltweit bekannten vietnamesi-
schen buddhistischen Zen-Meisters Thich Nhit Hanhs zu praktizieren und
sich ihm auf seiner Pilgertour durch Vietnam anzuschlieBen. Dieser war Mitte
der 1960er Jahre ins Exil gegangen, da seine Friedensvermittlungen im Sinne
eines »engagierten Buddhismus«< von den vietnamesischen Regierungen als
regimekritisch und als »politischer Verrat< eingestuft wurden. 2005 schlief8lich
kehrte er auf Einladung der Kommunistischen Partei Vietnams mit einer
internationalen Gefolgschaft zu einer drei-monatigen Lehr-Pilgerreise nach
Vietnam zuriick. 2007 wiederholte er das Unternehmen unter groBer 6ffentli-
cher Aufmerksamkeit'’, um in grofen Sing-Zeremonien die verbleibenden
Wunden des Vietnam-Krieges zu heilen (Chapman 2007). Weitere transnatio-
nale buddhistische Vorhaben sind seitdem in Planung, und befordern Thich
Nhit Hanhs ambitioniertes Projekt, seine im Westen weiterentwickelten
Lehren an eine neue Generation in Vietnam zuriickzubringen. !

Eine zweite Migrations-Geschichte:
Der Herkunftsort als ein nostalgisches Ideal von
Gemeinschaft und Heimat

Qudc An lernte ich als ehrgeizigen und arbeitsamen jungen Mann in Hanoi
kennen. Neben seinen Studien der englischen Sprache und Informatik, arbei-
tete er als Assistent und Dolmetscher in verschiedenen internationalen Orga-
nisationen der Entwicklungszusammenarbeit. Im Februar 2007 kurz nach Tér
verlieB er frith am Morgen seine Wohnung in Hanoi, um zusammen mit sei-
nem idlteren Bruder und seiner Tante sein Heimatdorf (qué hwong) in der nah

9 Dass diese Erfahrung kein individueller Einzelfall einer vietnamesischen Aus-
tralierin ist, ldsst sich in anderen lokal verorteten, aber dennoch sehr dhnlichen
Zeitzeugnissen nachlesen: siche z.B. Lee 2002, der als »Asian-American< nach
einer >Heimreise« bekennt: »[...] After this trip, I felt the spirits of my ancestors,
smiling at me«.

10 Siehe =z.B.: http://english.vietnamnet.vn/lifestyle/2007/03/673546/ (Zugang
Mirz 2007), http://english.vietnamnet.vn/politics/2007/04/686183/ (Zugang Ap-
ril 2007), http://english.vietnamnet.vn/politics/2007/05/692431/ (Zugang Mai
2007) oder auch http://www.plumvillage.org/HTML/dharmatalks.html.

11 http://www.plumvillage.org/HTML/dharmatalks/html/weareourancestors.html:
»We are our Ancestors and The Sutra on Measuring and Reflecting«. Hier geht
es Thich Nhit Hanh unter anderem um eine VersShnung von Generationen-
konflikten, indem er iiber eine Rhetorik der Ahnenverehrung eine Briicke zwi-
schen ostlicher Philosophie und westlicher Psychologie herstellt. Siehe auch:
http://english.vietnamnet.vn/social/2008/02/767910/.

153

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

gelegenen Provinz Ha T4y zu besuchen. Wiahrend sich sein Bruder als guide
in der Tourismusbranche etablieren konnte, hatte die Tante im Textilhandel
Erfolg.

Als sie am Friedhof ihres Heimat-Dorfes angekommen waren, ziindeten
sie Réducherwerk an und vollzogen ein Gedenkritual fiir die Ahnen. Anschlie-
Bend besuchten sie mit ihrem am Ort lebenden Onkel die Pagode, die ziem-
lich zerstort, baufdllig und erneuerungsbediirftig war. Ein hochrangiger
Monch und ein Vertreter des Volkskomitees nahmen nach einem hoflichen
Wortwechsel einige zig-tausend Ddng, im Wert von mehr als tausend Dollar,
entgegen, die Qudc An und seine Familie fiir einen Wiederaufbau der Pagode
spendeten. Erwdhnenswert ist aulerdem, dass seine Verbindung zum Dorf
zwar auch lber seine eigene Geburt, aber besonders iiber seine Grofeltern
hergestellt war.

Der Hanoier Quéc An, ebenso wie sein Bruder und seine Tante, gehoren
zu den Menschen, die im Zuge des Reformprozesses déi mdi zu einigem
Wohlstand gekommen sind. Bemerkenswert ist, dass es sich bei An und sei-
nem Bruder nicht um eine &ltere und moglicherweise riickwértsgewandte Ge-
neration handelt, sondern ganz im Gegenteil, um junge Ménner, die sich ziel-
strebig und anpassungsfahig in ymoderne« Arbeitsfelder begeben. Sie stehen
somit in einer Reihe mit &lteren traditionsbewussten Menschen und als Bei-
spiel dafiir, dass vietnamesische Stiddter seit dem Reformprozess auffallend
hohe Spenden ihren Ahnendorfern (qué huong, vong vé) zukommen lassen,
um dort Ahnenhiuser, Gemeinschaftshiuser, Tempel, Pagoden und Altire zu
restaurieren und grofle Ritualfeste zu Ehren von Schutzheiligen und Schutz-
gottern'” auszustatten und Todesfeiertage zu zelebrieren (vgl. Schlecker 2005:
509f.). Als haufigster Anlass fiir Besuche in die Heimatdorfer werden die To-
des-Gedenktage (ngay gio 16) genannt, die sich vor allem durch exzessive Re-
distribution von Essen auszeichnen (Aveli 2007:134ft.).

Dabei ist es noch nicht lange her, dass diese Praxen durch die politische
Fiihrung bis auf die Ebenen der Kommunalverwaltung als abergldubisch (mé
tin) und riickstdndig (lac hdu), als destruktive, antisozialistische und ver-
schwenderische Praktiken und feudalistische Briuche (phong kién) verurteilt
und verboten wurden. So beschreibt Malarney in seiner ausgezeichneten
Dorfstudie Culture, Ritual and Revolution in Vietnam (2002:52ff.) eindriick-

12 Mit dem Sammelbegriff than werden in Vietnam Gottheiten bezeichnet, die im
Weiteren in sogenannten >Himmelsgottheiten< (thién than) und sogenannte >Per-
sonengottheiten< (nhan than) unterschieden werden. Zu den Himmelsgottheiten
zihlen mythologische Wesen, die ihre himmlische Herkunft durch Wunder of-
fenbarten. Als Personengottheiten werden hingegen deifizierte historische Per-
sonlichkeiten betitelt, die sich zu ihren (zum Teil auch legendiren) Lebzeiten
durch besondere Charaktereigenschaften, Begabungen oder Krifte verdient ge-
macht haben. Dabei sind die Grenzlinien zwischen himmlischen Wesen und
Personengottheiten flieBend (vgl. Trin Qudc Vuong 1995; Dror 2007:47).

154

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

lich, wie die politische Fithrung in Nordvietnam seit der August-Revolution
von 1945 hiufig sehr gewaltsam auf eine radikale Vereinfachung der Riten
und Gebriuche bestanden hatte. In detaillierten Spezifikationen wurde festge-
schrieben, in welcher Form Feste und Rituale zu feiern seien. Das Verteilen
von Geld wurde ausdriicklich untersagt, nicht-monetire Geschenkartikel, die
Bestandteil eines ausgefeilten Tauschsystems von Gaben und Schuldenbe-
gleichung waren, wurden in prézisen Angaben vorgeschrieben und aufgelistet.
Auflerdem sollten sogenannte salzige Festessen durch siile ersetzt werden.
»Salzige Banketts< (tiéc man) sind tippige Festessen, bei denen viele Platten
(mdm) mit Fisch und Fleisch und Alkoholika serviert werden, wohingegen
siile Banketts (tiéc ngot) nur Tee und einfache Siiigkeiten enthalten (Malar-
ney 1996b; vgl. GroBheim 1997). Bei der immensen Bedeutung, die das ge-
meinsame Essen fiir das soziale Gefiige in Vietnam einnimmt, wird es nach-
vollziehbar, dass eine revolutiondre Umstrukturierung der Gesellschaft auch
vor einer rigiden definierten Essensordnung nicht halt machen konnte (Avieli
2007; Schlecker 2005:515f.).

Das Wort Heimat (qué huwong) konnotiert vor allem eine landliche Dorf-
gemeinschaft und ein Gefilhl von fundamentalem >Zu-Hause-Sein<. Qué
huwong ist eng assoziiert mit Geburt, Kindheit, Mutterliebe, Ahnenland, Fami-
liengeschichte, Dorfleben und einfachem Landleben. Man fiihlt sich zu die-
sem Heimatort iiber Verwandtschaft (c6 ho) und Nihe (gdn bo) verbunden,
die tiber die Ahnen, die dort geboren sind und dort gelebt haben, definiert ist
(Schlecker 2005:522). Heimat, so legen Exilromane ebenso wie Dorf- und
Migrationsstudien nahe, steht fiir ein Bild, das von Stddtern und Migranten,
nicht nur als Ahnendorf (vong vé) vorgestellt wird, sondern als ein nostalgi-
sches Ideal von Zugehorigkeit und Verwandtschaft (Jellema 2007:73; Pham
Quynh Phuong 2005:89; Nguyén Vin Huyén 1995; Hardy 2002, 2004; Lan
Cao 1997).

»] knew I would have to find a way back there, back to the graves of my ancestors,
back to the sacred land where my mother’s placenta and umbilical cord had been
buried and where her body would have to be buried as well. She would have to die
where she was born, and I would have to construct this circle for her, a beginning
and an end that converged toward and occupied one single, concentrated space.«
(Aus dem Exilroman Monkey Bridge von Lan Cao 1997: 248; zit nach Jellema
2007:74)

Mobilitdt und Identitat
Wihrend die erste Geschichte die Pilgerreise einer Ubersee-Vietnamesin (Viet

kiéu) auf der Suche nach ihren Wurzeln beschreibt, zeigt die zweite Geschich-
te, dass der Bezug zum Dorf der Herkunft bereits dann aktiv aufrecht erhalten,

155

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

rituell bestitigt und erneuert werden muss, wenn man das Dorf verlassen hat,
um in der naheliegenden Hauptstadt zu leben.

Ob intra-nationale Migration zwischen Land und Stadt und Nord- und
Siid-Vietnam oder transnationale Migration oder Flucht ins Exil, angespro-
chen werden zwei wichtige Aspekte, die als Kurzbeschreibung dessen dienen,
was es heiflt, Vietnamese zu sein: ndmlich das Dorf (qué hirong) als >morali-
sche GroBe« und Bezugsort der Riickbesinnung, und die Ahnenverehrung (tho
cing 16 tién, nhé on 6ng ba ). Bemerkenswert ist, dass inmitten einer durch
Aufbruch und Bewegung charakterisierten Renovations-Ara in Vietnam,
ebenso wie in einer mobilen transnationalen Diaspora eine Art Riickkehrbe-
wegung stattfindet, die sich in der Ahnenverehrung und in der Rede von der
sRiickkehr zu den Urspriingen< (vé nguén) niederschligt.

Was verbirgt sich unter der ausgepriagten Ahnenverehrung die als >Es-
senz«< alle historischen Turbulenzen und geografischen Distanzen zu {iberste-
hen vermag? Eine so gestellte Frage, das liegt nahe, ldsst sich nur vielschich-
tig (und vielstimmig) beantworten. Im Folgenden soll die Ahnenverehrung
daher als eine Praxis skizziert werden, deren zeit- und kontextbedingte An-
schlussfihigkeit gerade wegen des essentiellen Charakters immer wieder von
neuem herzustellen und zu verhandeln ist.

Ahnenverehrung in Vietnam als Ethik und Religion,
als zeitlose GréRe und historischer Prozess

»For the Vietnamese people, the cult of ancestors is an age-old national iden-
tity«, schreibt der vietnamesische Kulturwissenschaftler Nguyen Thanh
Huyen in einer Sonderausgabe der Vietnamese Studies, die dem Ahnenkult
gewidmet ist. »The Vietnamese spirit is always animated with remembrances
of its roots, like a continuous flow originating from distant ancestors«
(Nguyen Thanh Huyen 1994:27f.).

Wihrend hier vor allem auf moralische Dankesschuld und nationale Wur-
zeln verwiesen wird, wird in einem anderen Zitat der Ahnenkult »als die wah-
re Religion der Vietnamesen« charakterisiert, der in Wirklichkeit gleichzeitig
jedoch nur einen kleinen Teil innerhalb einer »Armee von Geistern« einneh-
me: »La vie religieuse des Annamites de toutes les classes de la société est
basée sur une croyance profondément ancrée dans leur conscience, c’est que
les esprits sont partout, schreibt 1958 der franzdsische Missionar, Philologe
und ethnologische Gelehrte Cadiére, der {iber 60 Jahre in Vietnam gelebt hat,
in seinem klassischen Werk »Croyances et pratiques religieuse des Vietna-
miens« (1958:6). Und: »En réalité, les Ancétres ne sont qu’une petite partie
de ’armée immense des esprits, et le culte des Ancétres n’est qu’un des as-
pects divers de la religion des Annamites« (Cadiére 1958:17).

156

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

Im Rahmen dieses Aufsatzes kann nicht im Detail auf das uniiberschaubar
scheinende Pantheon von Goéttern, Geistern und Ahnen eingegangen werden
(Hue-Tam Ho Tai 1985; Pham Quynh Phuong 2005:38f.). Festzuhalten ist
hier, dass die rituelle Reprisentanz und Kommunikation mit ehrwiirdigen Ah-
nen, sowohl im privaten Leben als auch im politischen Bereich von immenser
Bedeutung sind. Als Ahnen werden hier nicht nur die Familien- und Lineage-
Vorfahren im engeren Sinne verstanden, sondern auch (deifizierte) Helden der
Vergangenheit, lokale Schutzgottheiten und seit neuestem politische Figuren,
die in Rhetorik und Ritual als Ahnen verehrt werden. Ein weites Spektrum
von Ahnen und legendidren Helden stellen wichtige Referenzbeziige auf den
Ebenen der Familie, des Dorfes, der Region und der Nation dar.

Diese rituellen Praktiken basieren auf einer Weltanschauung, der zur Fol-
ge die Menschen die Welt mit spirituellen Michten (Ahnen, Gottern und
Geistern) teilen, mit denen das menschliche Wohl gleichzeitig auf existen-
tielle Weise verbunden ist (Cadiére 1958, P Thien 2003, Hue Tam Ho Tai
1985). Gemél dieser Anschauung erhalten die, auf die menschliche Existenz
einwirkenden, Krifte eine menschliche Form." Und diese anthropomorphi-
sierten Krifte wohnen nicht in einem distinkten Bereich, der Natur genannt
wird, sondern in einer »sozialisierten< Parallel-Welt, wo Status, Rang und so-
ziale Identititen von Bedeutung sind. Vorgestellt in personalisierten Termini'*
haben diese Entitdten menschliche Qualititen und existenticlle Bediirfnisse
und sind zugénglich fiir Verhandlungen. » The necessities of human existence
are not resources to be extracted form the domain of nature but rather are ob-
tained through the interaction with the anthropomorphised inhabitants of the
spiritual realm« (Taylor 2004:96; s. a. DS Thien 2003).

Bemerkenswert ist aulerdem, dass in der religiosen Landschaft Vietnams
zwel miteinander verbundene Prozesse am Werke sind: Zum einen wird die
Geschichte folklorisiert und mythisiert, indem historischen Figuren auBerge-
wohnliche tibermenschliche, mythische, ja gottlich-heroische Attribute und
Fahigkeiten zugeschrieben werden und zum anderen werden Mythen histori-
siert, indem mythische, legenddre Figuren historische Tiefe und Wurzeln in-
nerhalb einer Geschichte der Nation erhalten. Ebenso wurden und werden
Geister anthropomorphisiert, dann historisiert und als Heroen in die Wider-

13 Zum Beispiel werden die fiinf existentiellen Elemente (ngii han) wie Erde (thd),
Wasser (thty), Feuer (hoa), Holz (mdc), und Metall (kim) als die Fiinf Miitter
(Nim Me) in der Religion der Muttergottheiten (Pao MAu) humanisiert (vgl.
Nguyén Thi Hién 2002).

14 Verwandtschaftskategorien wie 6ng (GrofBvater), ba (Gromutter), cd (véterliche
Tante) und cau (miitterlicher Onkel) werden hiufig verwendet, um sich auf eine
grole Anzahl von spiritualisierten Prinzipien und Einheiten zu beziehen und
verweisen auf die Bedeutung von Verwandtschaft im Verstindnis und in der
Interaktion mit der Welt.

157

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

standsgeschichte der Nation aufgenommen (Malarney 2002; Giebel 2001;
Luong Van Hy 1993; Pelley 2002; Pham Quynh Phuong 2005).

Neuere Studien zur spitsozialistischen Gegenwart Vietnams machen deut-
lich, dass die Wiederbelebung von vor-revolutionédren Fest- und Ritualprakti-
ken als eine unmittelbare Reaktion auf die Offnungspolitik und kapitalistische
Entwicklung zu verstehen ist, also sehr eng verbunden ist mit dem 6konomi-
schen Wandel und einem neuen Konsumverhalten (Taylor 2004, 2007; Le
Hong Ly 2007). Gétter, Geister und Ahnen (heroische wie nicht-heroische)
scheinen ebenso wie die Menschen in einem krisenhaften Bediirfnis nach
»Tradition< und >Identitét< in einer globalen Spidtmoderne anzukommen (End-
res 2007; Fjelstad 1995, 2006a+b; Nguyen Thi Hien 2002; Norton 2002;
Pham Quynh Phuong 2005; Taylor 2004; Wadbled 2000a+b).

Schaut man auf die wortliche Bedeutung, mit der die Ahnenverehrung im
Alltag informell bezeichnet wird, nhd on éng ba, so verweist die Bezeichnung
nhé on (deutsch: sich der Schuld erinnern) auf die filiale Pietdt (#iéu) und
Dankesschuld, die man den Vorfahren und deren Verdiensten und Opfern
schuldet.

Das konfuzianische Prinzip der filialen Ehrerbietung (dao hiéu) lehrt, dass
eine Person durch ihre bloe Existenz ihren Eltern und Ahnen gegentiber eine
moralische Dankesschuld (on) besitzt, die niemals vollstindig beglichen wer-
den kann. Das impliziert, dass man sich seines Ursprunges zu erinnern hat
und den Eltern gegeniiber, auch nach ihrem Tod, zahlreiche rituelle Verpflich-
tungen zu erfiillen hat. Erst die korrekte Verrichtung sichert auch das Wohler-
gehen in der diesseitigen Welt.

Die Ahnenverehrung beschreibt so ein Konzept der Dankbarkeit, das die
fortwdhrende, reziproke Beziehung und den Kreislauf des Tausches von Ga-
ben und Gunsterweisungen zwischen den Lebenden und Toten in Bewegung
hilt. Dankbarkeit in der Gegenwart fiir Beitrdge in der Vergangenheit verbin-
det die Menschen in den Familien, den Dorfern bis hin zur Idee des Heimat-
landes.

Ahnenverehrung, so eine Religionsdefinition'”, die auch von einer marxis-
tisch-revolutiondren Auffassung mitgetragen wird, sei weniger eine Religion,
sondern vor allem eine Ethik, die sich in dem beliebten Sprichwort verdichtet,
dass man sich der Quelle erinnern soll, wenn man aus dem Fluss trinkt — dao
uéng nude nhé nguon. Eine solche Ethik habe nichts mit der Verehrung (tho)
von Gottheiten und Geistern gemein, sondern griinde auf dem Respekt (nhd
on) gegeniiber den Vorfahren iiber den Tod hinaus (Taylor 2004:205; Malar-

15 An dieser Stelle ist anzumerken, dass religiose Praktiken und Glaubensinhalte
mit tin ngudng bezeichnet werden, wihrend Religion als Kategorie, oder Institu-
tionen wie Christentum oder Buddhismus als ton gido bezeichnet werden. Zum
Verhiltnis von Religion und Staat siche auch Soucy 2003; Malarney 1996a+b,
2001; Lauser 2008.

158

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

ney 2007:540). Dass der Ahnenkult >im Volke« tatsdchlich die Form einer Re-
ligion annehme, mit all den abergldaubischen Vorstellungen von Gottheiten,
von denen Schutz und Hilfe zu erlangen sei, wird dabei eingerdumt.

AuBlerhalb der akademischen und politisch korrekten Diskussion scheint
es fiir gewohnliche« Menschen eine Selbstverstidndlichkeit zu sein, dass die
Toten auf die Belange der Lebenden Einfluss ausiiben und dass umgekehrt die
Lebenden den Toten beistehen konnen. Nach der populdren Vorstellung ist
Ahnenverehrung und das Gedenken der Dankesschuld nicht nur eine mentale
Reise in die Vergangenheit, sondern auch eine konkrete und materielle Verab-
redung und Verpflichtung mit Personlichkeiten aus der anderen Welt. Am Al-
tar treffen die Toten mit den Lebenden zusammen, symbolisiert durch das Es-
sen, das sie (durch Opfergaben) gemeinsam teilen. Und in der Zeit, in der das
Raucherwerk abbrennt, begegnen sich Vergangenheit und Gegenwart in ei-
nem interaktiven Jetzt. Halten sich die Menschen an moralische Regeln und
eine sorgfiltige Ritualpraxis, dann werden sie mit Gliick, Reichtum und ei-
nem langen Leben (Phiic, Léc, Tho) belohnt.'® Bei Vernachlissigung ist mit
Strafe und Ungliick zu rechnen: Die Ahnen unterstiitzen und strafen!

Abbildung 3: Das Verbrennen von Opfergaben

Tét-Pilger an der Chua Hwong, Ha Téy Provinz (Foto: Lauser 2005)

16 Ein bekanntes Sprichwort besagt, dass der Lebensunterhalt der Lebenden nicht
nur auf Reis basiert, sondern auf den Grabern — nguoi song bang mo bang ma,
ai song bang ca bat com.

159

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Abbildung 4: Befragung der Ahnen

Ein Medium (goi hon) kanalisiert die Stimme eines verstorbenen
Familienmitgliedes (Foto: Lauser 2007)

Das Befragen von Ahnen mittels ausgewiesener Medien und Seelenrufer (goi
hon) ist eine weit verbreitete Praxis in allen moglichen Lebenslagen und -fra-
gen. Als therapeutische Praxis und Verarbeitung von Kriegstraumata kann das
Seelenrufen (goi hon) gedeutet werden, wenn es darum geht, die sterblichen
Uberreste der Kriegstoten zu finden, um sie in die Ahnengriber zu iiberfiihren
und die unruhigen Seelen zu befrieden (Kwon 2006, 2008)."”

Ahnenriten als Topos fiir ) Kommen und Gehen« —
Ahnenverehrung zwischen Nation und Transnation

In einer dynamischen Zeit, die charakterisiert ist durch Trennung, Migration,
Urbanisierung und die zentrifugalen Belastungen der Moderne, konstruieren
Vietnamesen die Ahnenverehrung als ein Riickkehr-Ritual zu den Urspriingen
(vé nguon). Neben zahlreichen revitalisierten Todes-Gedenktagen und Dorf-
festen, seien die beiden wichtigsten, auch in der Diaspora unverzichtbaren,
vietnamesischen Jahresfeste genannt: das eingangs bereits erwahnte Neujahrs-
fest Tét Nguyén Pdn und der Totengedenktag Vu Lan (auch Tét Trung Nguyen

17 Vgl. »Psychic Vietnam« Dokumentarfilm von Joe Phua, gesendet am 18 May
2006 on BBC Two.

160

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

genannt) — der Tag der wandernden Seelen, der nach dem Mondkalender auf
den Vollmond des siebten Mondmonats f#llt. An diesem Tag ehren die Viet-
namesen die Verstorbenen. Zugleich sind alle aufgerufen, Gutes zu tun und
bose Taten oder Versdumnisse wieder gut zu machen. Dies gilt im Ubrigen
auch fur die Verstorbenen, die an diesem Tag aus der Unterwelt kommen und
ebenfalls die Moglichkeit haben Gutes zu tun.

Abbildung 5: Familienaltar am gié t6 eines tragisch Verstorbenen

Pong Nai, Hai Duong (Foto: Lauser 2006)

Folgende Vorstellung gilt dabei mehr oder weniger als Basiswissen: Nach der
vietnamesischen Kosmologie geht die Seele eines Verstorbenen zunichst in
die Unterwelt. Abhédngig vom Verhalten des Menschen in der Welt der Le-
benden wird tiber das weitere Dasein entschieden. Die Seelen der Verstorbe-
nen konnen jedoch auch noch in der Unterwelt gutes Tun und schlechte Taten
wieder gutmachen. Zugleich kénnen die Lebenden mit Ritualen, wie sie be-
sonders an Vu Lan statt finden, etwas fiir die Seelen der Toten tun. An diesem
Tag o6ffnen sich bei Sonnenuntergang die Tore dieser >Unterwelt< und die
Verstorbenen kehren als wandernde Seelen zu den Familienaltiren zuriick, wo
sie von den Lebenden mit speziellen Gerichten, Rducherwerk und abgebrann-
tem Votiv-Papier aus Gold und Silber empfangen werden. Auch in den Pago-
den sammeln sich die Glaubigen, um den wandernden Seelen zu einem guten

161

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Leben in der jenseitigen Welt zu verhelfen. Wiahrend die Seelen, fiir die in-
nerhalb des Familienkreises Rituale abgehalten werden, zu den Familien-
altdren und den Gribern heimkehren, mdgen sich die Seelen, die keine Nach-
fahren mehr haben, oder die von ihren Nachfahren vergessen wurden, an den
Tempeln und Pagoden treffen.

Beide zentralen Feste dienen der familidren Zusammenkunft und der Ah-
nenverehrung und stellen einen rituellen Raum zur Verfiigung, in dem jenseits
von ideologischen Griben und politischen Differenzlinien Gemeinsamkeit,
Einheit, Solidaritdt und Vers6hnung inszeniert wird. Gleichzeitig werden die
Moglichkeiten 6konomischer Investitionen ausgelotet. Damit etablieren sich
um den rituellen Raum der Ahnenverehrung transnationale Bewegungen, die
sowohl auf der religios-rituellen, als auch auf der sozio-6konomischen Ebene
bedeutungsvoll sind.

Die Ahnenverehrung dient dabei als ein Modell des Kommens und Ge-
hens (di — vé). So wie die Toten nach Hause und an die Altire gerufen wer-
den, fiihlen sich auch die Lebenden zu diesem Zusammenkommen und zur
Riickkehr verpflichtet. In einer zyklischen Bewegung von Aufbruch, Riick-
kehr und Wiederaufbruch verdichtet sich dieses Modell des Kommens (vé)
und Gehens (di). Im Zelebrieren der Riickkehr (vé) ist die Billigung zum
Weggehen (di) impliziert. Indem die gegenwirtige spitsozialistische Regie-
rung Vietnams zur >Heimkehrbeweung¢, >zuriick zu den Urspriigen< (vé
nguon) ermutigt, wird gleichzeitig die Rolle von Mobilitit und Zirkulation in
einer Erfahrung von Nation und Transnation normalisiert. Im di—vé-Modell
erleben die Menschen eine (nationale) Zugehorigkeit, die es ihnen erlaubt,
sich frei durch die Welt zu bewegen, solange sie die Riickkehr nicht vernach-
lassigen.

Im Folgenden mdochte ich daher, tiber bisherige Erwdhnungen hinaus, den
Blick auf das Verhiltnis des spétsozialistischen Staates zum Phdnomen der
Ahnenverehrung biindeln.

Ahnenverehrung zwischen Politik und Religion

Das Bekenntnis des Péi Moi Staates, die Werte der Ahnenverehrung zu wah-
ren und zu fordern, wird mit groBem Pomp und Aufwand zum jihrlichen kol-
lektiven Todesfesttag der Hung-Konige (Gié T6 Himg Virong) demonstriert.
Nach der Legende konnen alle Volker Vietnams ihren Ursprung bis zur Ver-
heiratung des Drachen-Vaters Lac Long Qudn mit der mythischen Feen-
Mutter Ao Co zuriickverfolgen. Diese mythisch-magische Vereinigung brach-
te hundert Eier hervor, aus denen hundert menschliche Kinder schliipften, ein-
schlieBlich der ersten Hung-Konige. Staatliches Gedenken anldsslich des To-
desfeiertages der Hung-Konige hat eine lange Geschichte, erfuhr aber erst in
den letzten Jahren einen elaborierten Festcharakter.

162

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

»Every gi6 16 to the Hing king ancestor is an opportunity for children, for the whole
nation to remember their origins. [...] Those who can should make a pilgrimage to
the native place of their fathers, the land of their ancestors, to light incense and sol-
emnly remember the Hing kings« (Nguyén Dang Duy 2001: 207, zit. nach Jellema
2007a: 68).

Schon 1994, argumentierte der damalige Direktor des staatlichen Institutes fiir
Religionsstudien, Pang Nghiém Van, dass die Ahnenverehrung als eine
»nationale Religion Vietnams«< zu betrachten sei. Vans Empfehlungen wurden
schlieBlich zehn Jahre spiter im Jahre 2004 umgesetzt, indem der besondere
Status der Ahnenverehrung in einem neuem Gesetz zu Religion verankert
wurde (Nguyén Minh Quang 2005:177ff.)."®

Artikel 1 der Verordnung zu Glauben und Religion (Ordinance on Belief
and Religion) garantiert Religionsfreiheit und erklirt alle Religionen gleich
vor dem Gesetz. In einer Reihe von Definitionen in Artikel 3 werden
anerkannte religiose Aktivititen spezifiziert und dabei sowohl die Ahnenver-
ehrung als auch Akte des Gedenkens besonders hervorgehoben. In Artikel 3,1
(Ordinance Nr.21/2004) heif3t es:

»mBelief-related activity« means an activity expressing respect for, and worship of,
ancestors; remembrance and glorification of persons having rendered meritorious
services to the country and/or communities; worship of gods, saints and traditional
symbols, and other activities related to folk belief, symbolizing fine historical cul-
tural values, and social ethics.« (Nguyén Minh Quang 2005:178)

Und weiter unten in Artikel 5:

»The State shall guarantee the right to belief-related and religious activities in com-
pliance with the provisions of law; shall respect the cultural and moral values of re-
ligions; shall preserve and promote positive values in the tradition of worship of an-
cestors, remembrance and glorification of persons who have rendered meritorious
services to the country and/or communities, with a view to helping consolidate the
all-nation unity and meeting the spiritual needs of the people.« (Nguyén Minh
Quang 2005:180, Hervorhebung A.L.)

In Artikel 5 werden Ahnenverehrung und Heldenverehrung in denselben Zu-
sammenhang gestellt und explizit hervorgehoben. Gewiirdigt werden die posi-
tiven Werte der vé nguon-Bewegung, die nicht nur spirituellen Bediirfnissen
diene, sondern auch die nationale Einheit stirke. Alles in allem verspricht der

18 Eine englische Ubersetzung der »Ordinance of the Standing Committee of the
National Assembly No. 21/2004/PL-UBTVQHI11, June 18, 2004« wird von
Human Rights Watch zur Verfiigung gestellt: http://hrw.org/english/docs/
2004/10/21/vietna9551 _txt.htm (Zugriff: September 2006).

163

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Déi Moi Staat alle Glaubenspraktiken im Rahmen des Gesetzes zu tolerieren,
die Ahnenverehrung jedoch gelte es aktiv zu wahren und zu f6rdern.
Angesichts der unzdhligen Herausforderungen an die Legitimitdt des Ein-
Parteien-Staates in einer Nach-Kriegs-, Nach-Kollektivierung-, Nach-Soviet-
und spit-sozialistischen Ara integriert die vietnamesische Regierung die
Ahnenverehrung nicht nur als eine akzeptable religiose Praxis unter vielen,
sondern als eine besonders privilegierte Praxis mit besonderer staatlicher
Zustimmung.

Diese besondere Betonung der Ahnenverehrung interpretiert Jellema
sowohl als »nationale Religion« ebenso wie als »Religion des Nationalismus«.
Legitimiert wird nun ein >kinetic nationalism« (Jellema 2007a:70f.), der sich
von der kriegerischen Solidaritit und Einheit aus der Kriegs-Ara wegbewegt
hin zu einer kulturalistischen Umarmung gemeinsamer Abstammung. Ahnen-
verehrung hilft die Nation zu erneuern — weg von der Armee, die die Grenzen
verteidigt, und hin zu einer Familie, die aus einer Ur-Vereinigung hervor-
gegangen ist und nun durch eine gemeinsame Grundstimmung von filialer
Dankesschuld jenseits von Geschichte und Geographie zusammengehalten
wird.

Eine Arbeitsdefinition einer vietnamesischen Transnation, zu der auch die
Viet kiéu ausdriicklich als mehr oder weniger loyale Patrioten zu inkor-
porieren seien, wurde bereits auf dem 8. Parteitag 1996 formuliert. Aber auch
vor der »Offenen Tiir-Politik¢ (die auf dem 6. Parteitag 1986 beschlossen
wurde) war es Viet kiéu erlaubt, ihren Verwandten in Vietnam Geschenke und
Geld zu tibersenden.

2004, im selben Jahr, in dem das Gesetz verabschiedet wurde, um die Ah-
nenverehrung zu wahren und zu fordern, formulierte das Politbiiro aulerdem
eine Resolution 36, die die Wiedereingliederung der Uberseevietnamesen er-
leichtern sollte (Politbureau 2004). Wie weiter oben bereits erwdhnt, wird in
der Resolution 36 sehr explizit, ja geradezu aggressiv die Ahnenverehrung
und spirituelle Verbindung zum Ursprung mit ganz pragmatischen Rekrutie-
rungspolitiken komplementiert. In diesem Gesetz werden gilinstige Konditio-
nen fiir Auslands-Vietnamesen formuliert, die ihnen Heimreisen und gleich-
zeitig Investitionen erleichtern sollen. Das lange vorherrschende Misstrauen
gegeniiber den >abtriinnigen< Vier kiéu wird aufgehoben durch die staatlich
demonstrierte neue Bereitschaft, alle, ungeachtet ihrer Vorgeschichten, will-
kommen zu heiflen, solange sie den (materiellen) Beweis erbringen, fiir die
Zukunft der Nation beizutragen.

164

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

Konklusion

Die Ahnen sind als Teil eines Pantheon untrennbar mit dem rituellen Leben
eines jeden Vietnamesen und jeder Vietnamesin verbunden, ungeachtet wel-
cher Glaubensrichtung oder sikularer Ideologie diese anhingen. Die Ahnen-
verehrung — ob Ethik oder Religion — wird dabei als Teil einer gemeinsamen
Tradition verstanden, die vom vorkolonialen Feudalismus, durch Kolonialis-

mus, Krieg und Revolution bis zur gegenwirtigen Renovations-Ara und
transnationalen Offnung anpassungsfihig iiberlebt hat. Gleichzeitig wurde sie
von sich verdndernden sozio-6konomischen und politischen Anforderungen
geformt:

Da die familiale Praxis des Gedenkens an die Ahnen auf jeden Fall als ei-
ne soziale und moralische Tradition verstanden und nur eingeschrinkt als
religios erachtet wird, ist sie mit Elementen der Religion verbunden, der
sich die Familie zugehorig fiihlt.

Auf lokaler Ebene wurde, und wird, die Ahnenverehrung fiir die Griinder
der Lineages und die Griinder oder Schutzgottheiten von Dorfgemein-
schaften praktiziert (Toan Ahn 1991).

Auf iiberregionaler Ebene wurden auf jeden Fall im vorrevolutioniren
Vietnam (bis zur Revolution 1945) — und werden heute wieder die Ahnen
der regierenden Dynastien in ihren jeweiligen dynastischen Tempeln ver-
ehrt (vgl. Jellema 2007a).

In der wiedervereinigten Sozialistischen Republik Vietnam wurden Ritua-
le der Ahnenverehrung zwar als »Aberglauben< bekdmpft und in der Ver-
fassung von 1992 fiir abgeschafft erklirt. »Traditionelle< Zeremonien und
Rituale erwiesen sich jedoch einem verordneten »Staatsfunktionalismus<
gegeniiber als resistent und erleben in der gegenwirtigen Renovations-Ara
eine bemerkenswerte Revitalisierung.

Hierauf reagiert eine spit-kommunistische Regierung, indem sie solche
Traditionen fiir ihre Zwecke nutzt, statt sie zu bekdmpfen. So ist es z.B.
inzwischen iiblich, an sogenannten >vaterldndischen Altérenc, HO Chi
Minh im Schatten der vietnamesischen Flagge und in Nachbarschaft von
anderen nationalen (historischen und legendédren) Heroen (anh hiing dan
toc) und Schutzgeistern zu ehren (Malarney 2002: 189ff., 201ff.; Lauser
2008). Ebenso werden die Todesfeiertage verdienstvoller Ahnen in 6ffent-
lichen Festen und Wallfahrten in den entsprechenden Tempeln zelebriert;
wobei der Todesfeiertag zu Ehren des legendédren Konig Hung Vuong und
Griinderahn der Nation zum Nationalfeiertag (Gié T6 Himng Vieong) dekla-
riert wurde (Malarney 2007).

Eingebettet ist diese >reinvention of tradition< in ein politisches Programm
eines »kulturellen Nationalismus<, das zusammen mit einem Set von politi-
schen Initiativen zur Reinkorporierung der Auslandsvietnamesen im

165

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Dienste einer >deterritorialisierten Nationenbildung« steht (Basch, Glick
Schiller, Szanton Blanc 1994; Hardy 2004).

Was sollte an dem vietnamesischen Beispiel rund um die Ahnenverehrung

auch tiber das konkrete Beispiel hinaus zur Diskussion gestellt werden?

Das Verhandeln dessen, was eine nationale vietnamesische Identitét aus-
macht, bewegt sich — so mein Argument — auf verschiedenen sich gegenseitig
bedingenden Ebenen: Gemeinsame Abstammung wird {iber die Familie, die
Ahnengenealogie, die Gemeinde, die Region bis zur Nation als Praxis des
Gedenkens hergestellt und bewegt sich entlang und mit und gleichzeitig ge-
gen dichotome Kategorien wie regional versus national, oder national versus
transnational. Regionale (Nord-, Siid-Vietnam)'® ebenso wie transnationale
(Ubersee-) Identititen 16schen nicht die Bedeutung und Wirksamkeit nationa-
ler Identitdt, sondern bestirken diese vielmehr in einer Denkfigur der Ko-
Figuration (Taylor 1998:949).

Wie lassen sich also Migrationsprozesse jenseits eingefahrener Binaris-
men beschreiben? Und wie lassen sich Begrifflichkeiten finden, die jenseits
schneller Stereotype die spezifischen historisch gewachsenen Prozesse be-
schreiben?

e Als Ethnologen sind wir aufgefordert, die Verflochtenheit der Welt mit
mikroskopisch genauen Untersuchungen lokaler Umstédnde und Beispiele
zu erfassen, und iiber eine derart informierte Perspektive die Historisie-
rung transnationaler Migrationsprozesse und die Dialektik von Kontinuitét
und Verdnderung in den Blick zu nehmen.

e Lebenszyklus- und Familienrituale, die im Ubrigen in einer transnationa-
len Relgionsforschung bisher erstaunlich »diinn< beschrieben wurden, sind
vielschichtig und vielstimmig. Daher erfahren wir eine Menge dartiber,
wie Zugehorigkeiten, Orte und Machtverhiltnisse vorgestellt und verhan-
delt werden (Gardner 2002; Gardner/ Grillo 2002).

e Aus der >kleinen< Perspektive (der transnationalen Familienrituale) heraus
ist die Verwobenheit von staatlichen Politiken und Biirokratien mit dem ri-
tuellen Bereich zu diskutieren. Dabei ist eine erneute Reifizierung der Bi-
narismen zwischen >grof< und >klein¢, von »mikro< und »makros, zu iiber-
winden.

19 Zur Erinnerung: Die Unterscheidung von Nordvietnam und Siidvietnam geht
einher mit einer tiefen politischen Trennlinie zwischen den fritheren Teilstaaten,
ndmlich dem kommunistischen Norden und dem nicht-kommunistischen Stiden.
Vor der Vereinigung unter kommunistischer Fithrung migrierten viele, beson-
ders christliche Nordvietnamesen in den nicht-kommunistischen Siiden. Die
Vereinigung unter kommunistischer Fithrung 16ste schlieBlich eine dramatische
vietnamesische Fliichtlingskrise aus, bekannt unter dem Stichwort >boat-peoplex.

166

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

e Todesrituale mogen dabei Fragen der Zugehorigkeiten und kulturellen
Identitdten noch einmal besonders zuspitzen; denn Todesrituale re-
inszenieren verwandtschaftlichen Zusammenhalt und Néhe und verbinden
Orte symbolisch. Dabei schaffen groBziigige Spenden und Geschenke an-
lasslich der Rituale sowohl >heiliges Kapital« fiir die Toten, als auch sozia-
les Kapital wie Status, Prestige und Patronage fiir ihre lebende Ver-
wandtschaft. Auffallende Konsum- und Ausgabefreudigkeit anlédsslich der
Rituale sind Ausdruck von dem neuen sozialen Status (und des spezifi-
schen Modernseins) und verweisen auf die 6konomischen Bedingungen
von Ritualen.

e Ritueller Transnationalismus ist ein Prozess und kein fixierbarer Daseins-
zustand. So mogen sich Familien (mehr oder weniger) sesshaft in der
Zielgesellschaft integrieren. Die Frage nach Riickkehrbewegungen in das
Herkunftsland stellt sich dennoch fiir die unterschiedlichen Generationen
auf unterschiedliche Weise. Wie die nachfolgenden Generationen sich ein-
richten und welche Moglichkeiten der Bewegung sie haben werden, wird
ein zu beforschender Teil dieses Prozesses sein. Auf jeden Fall miissen wir
uns darauf einstellen, dass die Orte und ihre symbolischen Bedeutungen
nicht gleich bleiben.

Literatur

Aveli, Nir (2007): Feasting with the Living and the Dead: Foods and Eating in
Ancestor Worship Rituals in Hoi An. In: Philip Taylor (Hg.): Modernity
and Re-enchantment. Religion in Post-revolutionary Vietnam. Singapore:
ISEAS Publishing Institute of Southeast Asian Studies, S. 121-160.

Basch, Linda/ Glick Schiller, Nina/ Szanton Blanc, Cristina (1994): Nations
unbound: Transnational Projects, Postcolonial Predicaments and Deter-
ritorialized Nation-States. Langhorne, PA: Gordon and Breach.

Beuchling, Olaf (2001): Vom Bootsfliichtling zum Bundesbiirger. Migration,
Integration und schulischer Erfolg in einer vietnamesischen Exilgemein-
schaft. Minster et al.: Waxmann.

Bodemer, Margaret Barnhill (2005): Ram Thang Bay: Offerings to Wan-
dering Spirits in Contemporary Vietnam. In: Asian Anthropology 4, S.
115-136.

Cadicre, Leopold (1955, 1957, 1958): Croyances et pratiques religieuses des
Annamites (Deuxiéme Ed., Saigon: Publications de la Société des Etudes
Indochinoises. [Orig. published 1944].

Carruthers, Ashley (2007): Vietnamese Language and Media Policies in the
Service of Deterritorialized Nation-Building. In: Lee Hock Guan/ Leo Su-
ryadinata (Hg.): Language, Nation and Development in Southeast Asia.
Singapore: ISEAS, Institute of Southeast Asian Studies, S.195-216.

167

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Chapmann, John (2007): The 2005 Pilgrimage and Return to Vietnam of Ex-
iled Zen Master Thich Nhit Hanh. In: Philip Taylor (Hg.): Modernity and
Re-enchantment. Religion in Post-revolutionary Vietnam. Singapore:
ISEAS Publishing Institute of Southeast Asian Studies, S. 297-341.

Pang Nghiém Van (1996): The Cult of Ancestors as a Religion. In:
Vietnamese Studies 3, S. 35-64.

bang Nghiém Van (2001): Dan Téc Van Hoa Ton Giao (Nation, Kultur,
Religion). Hanoi: Nha Xuat Ban Khoa Hoc X4 Hoi.

D3 Thien (2003): Vietnamese Supernaturalism: Views from the Southern
Region. London/New York: Routledge Curzon.

P3 Thien (2007): Unjust-Death Deification and Burnt Offering: Toward an
Integrative View of Popular Religion in Contemporary Southern Vietnam.
In: Philip Taylor (Hg.): Modernity and Re-enchantment. Religion in Post-
revolutionary Vietnam. Singapore: ISEAS Publishing Institute of South-
east Asian Studies, S. 161-193.

Dror, Olga (2007): Cult, Culture, and Authority: Princess Lieu Hanh in Viet-
namese History. University of Hawaii Press.

Endres, Kirsten (2001): Local Dynamics of Renegotiating Ritual Space in
Northern Vietnam: The Case of the Dinh. In: Sojourn 16 (1), S. 70-101.
Endres, Kirsten (2002): Beautiful Customs, Worthy Traditions: Changing
State Discourse on the Role of Vietnamese Culture. In: Infernationales
Asienforum — International Quarterly for Asian Studies 33 (3-4), S. 303-

332.

Endres, Kirsten (2007): Spirited Modernities: Mediumship and Ritual Pefor-
mativity in Late Socialist Vietnam. In: Philip Taylor (Hg.): Modernity and
Re-enchantment. Religion in Post-revolutionary Vietnam. Singapore:
ISEAS Publishing Institute of Southeast Asian Studies, S. 194-220.

Fjelstad, Karen/Nguyen Thi Hien (Hg.) (2006): Possessed by the Spirits: Me-
diumship in Contemporary Vietnamese Communities. Ithaca/New York:
Southeast Asia Programm Publications. Southeast Asia Program, Cornell
University.

Fjelstad, Karen (1995): Tu Phu Cong Dong: Vietnamese Women and Spirit
Possession in The San Francisco Bay Area. (Ph.D. Thesis) Department of
Anthropology, University of Hawaii.

Fjelstad, Karen (2006): »We Have Len Dong Too«: Transnational Aspects of
Spirit Possession. In: Fjelstad, Karen & Nguyen Thi Hien (Hg.): Pos-
sessed by the Spirits: Mediumship in Contemporary Vietnamese Commu-
nities. Ithaca/New York: Southeast Asia Programm Publications. South-
east Asia Program, Cornell University, S. 95-110.

Gardner, Kate/Grillo Ralph (2002): Transnational households and ritual. In:
Global Networks 2 (3), S. 179-190.

168

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

Gardner, Kate (2002): Age, narrative and migration: the life course and life
histories amongst Bengali elders in London. Oxford: Berg.

Giebel, Christoph (2001): Museum-Shrine: Revolution and Its Tutelary Spirit
in the Village of My Hoa Hung. In: Hue-Tam Ho Tai (Hg.): The Country
of Memory. Remaking the Past in Late Socialist Vietnam. Berkeley: Uni-
versity of California Press, S. 77-105.

GroBheim, Martin (1997): Das vietnamesische Dorf und seine Transformation
in der franzdsischen Kolonialzeit. Passau: Passauer Beitrige zur Stidost-
asienkunde.

Hardy, Andrew (2002): From a Floating World: Emigration to Europe from
Post-War Vietnam. In: Asian and Pacific Migration Journal 11 (4), S.
463-484.

Hardy, Andrew (2004): Internal transnationalism and the formation of the Vi-
etnamese diaspora. In: Brenda S.A. Yeoh/ Katie Willis (Hg.): State/ Nati-
on/ Transnation. Perspectives on Transnationalism in the Asia-Pacific.
London/N.Y.: Routledge, S. 218-237.

Ho Tai, Hue-Tam (1985): Religion in Vietnam: A World of Gods and Spirits.
In: Vietnam Forum 10, S. 113-145. siche auch: http://www.askasia.org/frc
lasrm/readings/r000058.htm (Zugriff Juli 2005).

Huu Ngoc/ Cohen, Barbara (1997): Tét: The Vietnamese Lunar New Year.
Hanoi: The Gioi Publishers.

Jellema, Kate (2007a): Returning Home: Ancestor Veneration and the Na-
tionalism of P6i M&i Vietnam. In: Philip Taylor (Hg.): Modernity and Re-
enchantment. Religion in Post-revolutionary Vietnam. Singapore: ISEAS
Publishing Institute of Southeast Asian Studies, S. 57-89.

Jellema, Kate (2007b): Everywhere incense burning: Remembering ancestors
in P61 M6i Vietnam. In: Journal of Southeast Asian Studies, 38 (3), S.
467-492.

Kwon, Heonik (2006): After the Massacre. Commemoration and Consolation
in Ha My and My Lai. University of California Press.

Kwon, Heonik (2008): Ghosts of War in Vietnam. Cambridge University
Press.

Lan Cao (1997): Monkey Bridge. New York: Penguin

Lauser, Andrea (2008): Zwischen Heldenverehrung und Geisterkult. Politik
und Religion im gegenwirtigen spitkommunistischen Vietnam. In: Zeit-
schrift fiir Ethnologie 133 [im Druck].

Lé Hong Ly (2007): Praying For Profit: The Cult of the Lady of the Treasury
(Ba Chua Kho). In: Journal of Southern Asian Studies, 38 (3), S. 493-513.

Lee, Jonathan H. X. (2002): Pilgrimage of the Spirit: Connecting with my
Ancestors. In: The Review of Vietnamese Studies 2 (1), http://hmongstud
ies.com/Lee2002.pdf (Zugriff August 2006).

169

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Long, Lynellyn D. (2004): Viet Kieu on a Fast Track Back? In: Lynellyn D
Long & Ellen Oxfeld (Hg.): Coming Home? Refugees, Migrants and
Those Who Stayed at Home. Philadephia, PA: University of Pennsylvania
Press, S. 65-89.

Luong Van Hy (1993): Economic Reform and the Intensification of Rituals in
Two North Vietnamese Villages, 1980-1990. In: Borje Ljunggren (Hg.):
The Challenge of Reform in Indochina. Cambridge: Harvard University
Press, S. 259-92.

Malarney, Shaun Kingsley (1996a): The Limits of »State Functionalism«< and
the Reconstruction of Funerary Ritual in Contemporary Northern Viet-
nam. In: American Ethnologist 23 (3), S. 540-560.

Malarney, Shaun Kingsley (1996b): The Emerging Cult of Ho Chi Minh? A
Report on Religious Innovation in Contemporary Northern Viet Nam.
Asian Cultural Studies 22, S. 121-131.

Malarney, Shaun Kingsley (2001): »The Fatherland Remembers Your Sacri-
fice«: Commemorating War Dead in Northern Vietnam. In: Hue-Tam Ho
Tai (Hg.): The Country of Memory. Remaking the Past in Late Socialist
Vietnam. Berkeley: University of California Press, S. 46-76.

Malarney, Shaun Kingsley (2002): Culture, Ritual and Revolution in Vietnam.
Honolulu: University of Hawai’i Press (First published London: Rout-
ledge Curzon).

Malarney, Shaun Kingsley (2003): Return to the past? The dynamics of con-
temporary religious and ritual transformation. In: Hy V. Luong (Hg.):
Postwar Vietnam. Dynamics of a transforming society. Lanham/ Bolder/
NewYork/ Oxford: Institute of Southeast Asian studies, Singapore and
Rowmand&Littlefield Publisher, S. 225-256.

Malarney, Shaun Kingsley (2007): Festivals and the dynamics of the excep-
tional dead in northern Vietnam. In: Journal of Southern Asian Studies, 38
(3), S. 515-540.

Marr, David G. (1981): Vietnamese Tradition on Trial, 1920-1945. Berkeley,
Los Angeles, London: University of California Press.

Marr, David G. (2000): History and Memory in Vietnam today: the Journal
Xua & Nay. In: Journal of Southeast Asian Studies 31, S. 1-25.

Nguyén Ding Duy (2001): Vin Hod Tam Linh (Spirituelle Kultur). Hanoi:
NXB Vin Hoa — Thong Tin.

Nguyen Khac Vien/ Nguyen Thanh Huyen (1994): First results of the experi-
mental survey: The cult of ancestors in urban center. Special Issue: The
Cult of Ancestors — Familial Problems, Viethamese Studies Vol 43 (113.),
no. 3.

Nguyén Minh Quang (2005): Religious Issues and Government Policies in
Viét Nam. Ha Noi: Thé Giéi Publishers.

170

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AHNEN, GOTTER, GEISTER

Nguyen Thanh Huyen (1994): The Cult of Ancestors: A Typical Characteris-
tic of the Vietnamese People’s Psychic Life. Special Issue: The Cult of
Ancestors — Familial Problems, Vietnamese Studies Vol 43 (113), 3, S.
27-53.

Nguyén Thi Hién (2002): The Religion of the Four Palaces: Mediumship and
Therapy in Viet Culture. (PhD Thesis) Department of Folklore and Eth-
nomusicology, Indiana University.

Nguyén Van Huyén (1995): The Ancient Civilization of Vietnam. Hanoi: The
Gioi Publishers.

Pelley, Patricia M. (2002): Postcolonial Vietnam. New Histories of the Na-
tional Past. Durham/London: Duke University Press.

Pham Quynh Phuong (2005): Hero and deity. Empowerment and contestation
in the veneration of Tran Hung Pao in contemporary Vietnam. (PhD The-
sis) Anthropology Program, School of Social Sciences, La Trobe Univer-
sity Australia.

Politbureau, Resolution No 36 — NQ/TU, 26 March 2004 by the Poltibureau
on Viet kiéu Affairs, in der englischen Ubersetzung: http://www.cpv.org.
vn/details_e.asp?topic=61&subtopic=160&id=BT2440043056.

Schlecker, Markus (2005): Going back a long way: »Home placec, thrift and
temporal orientations in Northern Vietnam. In: Journal of Royal anthro-
pological Institute (N.S.) 11, S. 509-526.

Soucy, Alexander (2003): Pilgrims and pleasure-seekers. In: Lisa B. W.
Drummond/Mandy Thomas (Hg.): Consuming Urban Culture in Contem-
porary Vietnam. London, NY: Routledge Curzon, S.125-137.

Taylor, Keith W. (1983): The birth of Vietnam. California: University of Cali-
fornia Press.

Taylor, Keith W. (1998): Surface Orientations in Vietnam: Beyond Histories
of Nation and Region. In: Journal of Asian Studies 57 (4), S. 949-78.

Taylor, Philip (2004): Goddess on the Rise: Pilgrimage and Popular Religion
in Vietnam. Honolulu: Universtiy of Hawaii Press.

Taylor, Philip (Hg.) (2007): Modernity and Re-enchantment. Religion in Post-
revolutionary Vietnam. Singapore: ISEAS Publishing Institute of South-
east Asian Studies.

Toan Ahn (reprint 1991): Phong tuc Viét Nam: Tho ciing t6 tién (Vietnamese
Customs: Worshipping ancestors). Hanoi: Khoa hoc Xa hgi.

Trin Qubc Vuong (1995): The legend of Ong Dong from the text to the field.
In: Keith W. Taylor/John K. Whitmore (Hg.): Essays into Vietnamese
Past. Tthaca, N.Y.: Cornell University, Southeast Asia program, S. 13-41.

Tran, Trong Dang Dan (1997): Nguoi Viét Nam ¢ Nudc ngoai. Ha Noi: Nha
Xuét Ban Chin Tri Quéc Gia.

171

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER

Wadbled, Martine (2000a): Un culte viétnamien en France. Continuité et
changement. In: Revue Européenne des Migrations Internationales 16 (2),
S. 171-190.

Wadbled, Martine (2000b): Les than than dans la migation. Méme les esprits
s’acculturent. In: Archives de sciences sociales des religions 111, S. 149-
177.

Whitemore, John K. (1983): The Vietnamese sense of the past. In: Vietnam
Forum 1, S. 4-16.

Elektronische Quellen

http://www.gtz.de/de/dokumente/de-vietnamesische-diaspora-2007.pdf
http://hrw.org/english/docs/2004/10/21/vietna9551 txt.htm, Zugriff: Septem-
ber 2006.
http://www .joanabreidenbach.de/files/deutsch-vietnamesische freund
schaft.pdf, Zugriff Februar 2008.
http://www.mofa.gov.vn/en/nr040807104143/nr040807105039/ns080118092
41, Zugang Februar 2008.
http://www.plumvillage.org/HTML/dharmatalks.html
http://www.plumvillage.org/HTML/dharmatalks/html/weareourancestors.html
http://www.vietnamembassy.us/news/story.php?d=20060406124343, Zugang
September 2006.
http://www.viethamembassy-usa.org/news/story.php?d =20040511170158.
http://english.vietnamnet.vn/lifestyle/2007/03/673546/, Zugang Mirz 2007
http://english.vietnamnet.vn/politics/2007/04/686183/, Zugang April 2007
http://english.vietnamnet.vn/politics/2007/05/692431/, Zugang Mai 2007
http://english.vietnamnet.vn/social/2008/02/767910/,
http://english.vietnamnet.vn/news/2004/09/260123/, Zugriff Mirz 2007.

172

14.02.2026, 12:48:52. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

