
4. Populäre Künste 

4.1 Ist Massenkultur Kunst?

Die Fragestellung desertiert nicht vom Plädoyer des zweiten Kapitels, 
auf essenzialisierende Bestimmungen nach dem Muster »Was ist popu-
lär und was nicht?« zu verzichten und eher über Familienähnlichkeiten 
nachzudenken. Doch verlaufen die faktischen Debatten nach anderen 
Regeln. So hat der Musikologe Ralf von Appen (2014: 123) zutreffend 
konstatiert: »Im Gegensatz zur traditionellen Musikwissenschaft meidet 
die Popmusikforschung den Kunstbegriff nahezu vollständig, da sie ihn 
als Werkzeug einer hegemonialen Ideologie ansieht.« Andererseits wird 
immer wieder versucht, populäre Texte – von Charles Chaplin bis Lady 
Gaga – in den Rang »echter« Kunst zu heben oder wesentliche Segmente 
der PK als Unterhaltungskunst zu qualifizieren. Hinter solcher Rede von 
»Kunst« steht oft das Bemühen, Populäres aufzuwerten und seinen Pro-
duzenten (weniger den Nutzern) größere Anerkennung zu verschaffen. 

Diese Einführung folgt einem dritten Argumentationsstrang, der 
sich in einer ganzen Reihe neuerer Überlegungen zum Thema findet. 
»Kunst« steht hier nicht unter dem emphatischen Anspruch, zur geis-
tig-moralischen Erhebung der Menschheit beizutragen. Vielmehr wird 
der Begriff analytisch verwendet. »Kunst« bezieht sich auf eine spezielle 
Art von Zusammenwirken zwischen Angeboten – nicht »Werken«! –, die 
bestimmte Praktiken und Erfahrungsweisen ermöglichen, ja nahelegen, 
und Nutzern, die mit diesem Material besondere Erlebnisse und Wissens-
elemente zu erzeugen suchen. Das klingt ziemlich abstrakt; aber es ist 
genau das, was bei einem guten Film, in einem Club mit einem coolen 
DJ oder auch bei einem mitreißenden Fußballspiel geschieht, zumindest 
nach Meinung der Beteiligten geschehen sollte. Etwas konkreter bezeich-
net Kunst die Eigenart der Angebote, derartige Erfahrungen des Vergnügens 
nahezulegen, sie möglichst wahrscheinlich und möglichst intensiv erlebbar zu 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Populärkultur forschung

machen. Das muss nicht immer funktionieren: Was die eine zutiefst be-
rührt, kann den anderen langweilen oder sogar abstoßen. Genauer wird 
das unter 4.3 und 4.4 ausgeführt. Was die Nutzer jedenfalls suchen, ist 
eine spezielle Art von Vergnügen: ästhetisches Vergnügen, ästhetisches 
Erleben. 

In diesem Sinn wird im Folgenden von Kunst gesprochen: kulturelle 
Texte welcher Art und Medialität auch immer, die primärintentional auf 
die Erzeugung von oder Beteiligung an ästhetischem Erleben angelegt 
sind. Die Rede von Massenkünsten oder populären Künsten verdichtet 
die grundlegende These dieser Einführung: Ein Großteil der Angebote, 
die als Massenkultur oder PK gelten, wird in erster Linie wegen seines 
Potenzials gesucht und geschätzt, an der Erzeugung ästhetischen Erle-
bens mitzuwirken. 

Es geht beim Streit, ob PK Kunst sei oder zumindest sein könne, also 
darum, ob und in welchem Sinne Menschen hier ästhetische Erlebnisse 
haben. Denn das Populäre ist zwar als Bestandteil der Gegenwartskultur 
anerkannt, seine Nutzung nicht mehr peinlich oder rufschädlich – doch 
substanzielle ästhetische Qualitäten spricht man ihm bis heute nur selten 
zu. Entsprechende Debatten haben eine lange Vergangenheit, und die ist 
in jeder heutigen Diskussion mit im Spiel. Deshalb ein kurzer Blick zu-
rück in die europäische Geschichte. 

Hierarchisierungen von Kunst und Unterhaltung hat es hier, soweit 
wir wissen, seit 3.000 Jahren gegeben. Im klassischen Athen waren zwar 
Tragödie und Komödie sowie das Satyrspiel gleichermaßen Teil der kul-
tischen Festrituale, zu denen sich die Bürgerschaft regelmäßig versam-
melte. Doch bereits Aristoteles stellte die Tragödie über die Komödie und 
gestand nur ihr das Potenzial zu, die Leidenschaften der Zuschauer durch 
Jammer und Schauder (lange Zeit übersetzt als Mitleid und Furcht) zu 
reinigen. Bis ins 18. Jahrhundert galt eine ständische Ordnung der Stil-
ebenen. Danach genossen den höchsten Rang jene Genres, in denen Göt-
ter und weltliche Herrscher*innen agierten (und auch nur agieren durf-
ten) wie in der Tragödie oder der Oper; das niedere Volk hingegen betrat 
einzig in der Komödie oder in komischen Zwischenspielen die Bühne.

Alle derartigen Unterscheidungen fanden jedoch innerhalb eines äs-
thetischen Kosmos statt, der Oben und Unten einschloss. Auch niedere 
Genres waren Teil der ständischen Ordnung der Künste. Aus dieser Per-
spektive wurde in Deutschland zunächst auch das Aufkommen bürger-
licher Unterhaltungsliteratur um die Mitte des 18. Jahrhunderts (v.a. in 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 75

Gestalt von Romanen) wahrgenommen.21 Zwar galt solcher Lesestoff als 
weniger anspruchsvoll, weniger originell und damit von geringerem li-
terarischem Wert; doch wurde das Phänomen der »niederen Literatur« 
von der Kritik zunächst akzeptiert und kommentiert als Teil des künstle-
rischen Kontinuums. Es gab sozusagen eine selbstverständliche Debatte 
über die ästhetischen Qualitäten von Gebrauchskunst.

Anders sahen das die Vertreter der klassischen deutschen Literatur, 
insbesondere Friedrich Schiller. Als einzig legitime künstlerische Posi-
tion propagierten sie die Autonomie, die völlige Unabhängigkeit von 
nichtkünstlerischen Erwartungen oder Vorschriften – kämen die nun 
vom Staat, von Mächtigen, vom Verleger oder vom Publikum. Mit der 
Kanonisierung der Klassik wurde die niedere Literatur nicht länger als 
Kunst behandelt: Sie opfere ihre Unabhängigkeit und passe sich der un-
gebildeten Masse an, um des Erfolgs beim Publikum und auf dem Markt 
willen (Bürger/Bürger/Schulte-Sasse 1982; Potthast 1997). Die Unterhal-
tungsgenres, deren Leserschaft anhaltend wuchs, wurden nicht nur zu-
nehmend angegriffen; sie hörten auf, überhaupt Gegenstand literarischer 
Kritik zu sein. Als Nichtkunst, keiner ästhetischen Beurteilung würdig, 
fielen sie, zumindest innerhalb der literarisch räsonierenden kulturellen 
Elite, in den Abgrund des Schweigens. 

Doch unterhaltende Kunst wurde in allen Medien beliebter und er-
folgreicher – als Singspiel, als Komödie, als Ritterroman, als lyrischer Al-
manach, als Druckgrafik, als Lied oder Bänkelsangauftritt. Und damit 
blieb die Frage im Raum, ob diese Genres nicht doch an den besonderen 
Anziehungskräften von Kunst und an den vielschichtigen Erfahrungen 
ästhetischen Erlebens teil hätten. Auch wenn man ihre Nichtzugehörig-
keit zum Reich der »wahren Kunst« und ihre ästhetische Wertlosigkeit 
im Lauf des 19. Jahrhunderts zunehmend rigide behauptete; auch wenn 
das dröhnende Schweigen der Kritik den Ausschluss praktisch umsetz-
te; auch wenn man immer neue Argumente für die Exklusion angeblich 
nicht autonomer Produkte vorbrachte – das unterhaltend Populäre blieb 
für sensible Beobachter eine Herausforderung. Das nicht zuletzt deswe-
gen, weil auch nennenswerte Teile des Bürgertums und der Oberschich-
ten offensichtlich für diese Vergnügungen zu haben waren. Nicht nur der 
Schriftsteller und Literaturwissenschaftler Robert Prutz (1816-1872) be-

21 | Die Auseinandersetzung über Unterhaltungsliteratur ist von der Forschung 

am besten aufgearbeitet und wird deshalb hier exemplarisch ver folgt.

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Populärkultur forschung

kannte sich 1845 zu »schwachen Stunden«, in denen auch hoch gebildete 
Intellektuelle eine lebenspralle, abenteuerliche Erzählung einem klassi-
schen Werk vorzögen (Prutz 1981: 111). 

So sahen sich immer wieder Kritiker und Wissenschaftler, deren per-
sönlichem Werturteil das Unterhaltsame und Beliebte fern lag, genötigt, 
den Erfolg der zweifelhaften Ware zu erklären. Oft nahmen sie dazu eine 
gewisse ästhetische Anziehungskraft und eine kunstähnliche Wirkung 
beim Durchschnittspublikum an (Maase 2016). Es führte kein Weg um 
die Frage herum, ob Populäres vielleicht doch Kunst oder zumindest wie 
Kunst sein könne. Womit wir in der Gegenwart wären.

Dieser Band verwendet die Bezeichnungen »populäre Künste« und 
»Massenkünste« gleichwertig und gleichbedeutend. »Massenkunst« ist 
zwar weniger gebräuchlich; der Begriff weist aber auf wichtige Bezüge 
hin. Während populäre Künste semantisch noch nahe bei Volkskunst und 
Folklore angesiedelt sind und auch durchaus mit dieser Bedeutung ver-
wendet werden, ist Masse von Volk (ethnos wie demos wie vulgus) klar 
abgegrenzt. Das Bezeichnete ist gerade in seiner Heterogenität ein mo-
dernes Phänomen; es lässt sich weder bestimmten Lebensverhältnissen 
und Milieus noch speziellen ästhetischen Traditionen und Geschmacks-
kulturen zuordnen. Tendenziell legt Masse auch größere Mengen von Be-
teiligten nahe als Volk.

Damit sind dann auch bestimmte Größenordnungen und entspre-
chende Mittel ästhetischer Kommunikation impliziert: Massenkünste 
brauchen Massenmedien. Woraus folgt: Massenhaft ist nicht nur das Pu-
blikum, die Menge der Nutzer*innen – massenhaft sind auch die Texte 
dieser Art von Künsten.22 Die Massenhaftigkeit der beteiligten Dinge mar-
kiert einen wesentlichen Unterschied zum Bedeutungsfeld, das Kunst 
herkömmlicherweise umgibt; Massenhaftigkeit ist mit traditioneller Äs-
thetik unvereinbar. So macht die Bezeichnung Massenkunst es schwerer, 
Populäres einfach als Erweiterung anerkannter Künste zu behandeln. 
Das scheint ein nicht zu unterschätzender semantischer Vorteil. Der Be-
zug auf Masse wirkt einer Verkunstung populärer Texte entgegen, die 
sie aus ihren Lebenszusammenhängen isoliert und wie das Museums-
exponat oder den Gedichtband mit dreistelliger Auflage weit weg von den 
Alltagswelten der digitalen Moderne rückt. 

22 | Für performative und Live-Events gilt das nicht direkt; doch auch die werden 

häufig medial ›vervielfältigt‹. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 77

4.2	»Kunstpar adigma« oder »Kulturpar adigma«?

Aus empirischer Perspektive haben sich mit Populärem als Kunst am 
intensivsten jene Musikwissenschaftler*innen auseinandergesetzt, die 
überzeugt sind, dass ihr Fach sich systematisch und zentral mit den be-
liebtesten Klängen der Gegenwart befassen müsse (von Appen 2007: 16-
49). Musik ist offensichtlich die populäre Kunst, die unser Leben am tiefs-
ten durchdringt und die meisten Menschen bewegt. Vermutlich gründet 
diese einmalige Stellung in ihrer besonderen Verbindung mit den phy-
siologischen Funktionen des menschlichen Körpers (DeNora 2010: Kap. 
4). Rhythmus synchronisiert die Bewegungen einer Gruppe, Klänge be-
einflussen den Muskeltonus. Menschen sind dennoch den musikalischen 
Kräften nicht passiv ausgesetzt. Vielmehr haben sie (nicht notwendig 
sprachlich verfügbares, oft verkörpertes) Wissen über die Potenziale, die 
in Klängen stecken, und darüber, was man mit diesen Ressourcen unter 
welchen Bedingungen bewirken kann. 

Hier ist wichtig: Wer sich kulturanalytisch mit musikalischen Phä-
nomenen beschäftigt, der oder die begegnet allen Problemen, die der 
Vorschlag aufwirft, PK als Kunst zu betrachten. Für die herkömmliche 
Musikwissenschaft kann nämlich populäre Musik eigentlich gar kein 
Untersuchungsgegenstand sein. Sie befasst sich mit schriftlich fixierten 
Klanggestalten (»Werken«) und ist im Kern eine Textwissenschaft, die 
Beziehungen zwischen Partituren studiert. Aus dieser Perspektive ent-
ziehen sich der wissenschaftlichen Analyse alle Phänomene, von denen 
es bestenfalls Tonaufnahmen, aber eben keine Noten-Manuskripte gibt. 

Der Musikethnologe Michael Fuhr unterscheidet zwei Wege, mit dem 
blinden Fleck umzugehen, den Popmusik für die herkömmliche Musik-
wissenschaft darstellt. Im »Kunstparadigma« werden »Werke« populärer 
Musik isoliert und mit den Instrumenten analysiert, die im Rahmen der 
Autonomieästhetik entwickelt worden sind. Im sogenannten »Kultur-
paradigma« hingegen wird Popmusik als komplexes Phänomen mit vie-
len »nichtmusikalischen« Dimensionen und Beteiligten verstanden; das 
eröffnet laut Fuhr (2007: 17f.) die Perspektive einer »neuen Ästhetik«.23 

23 | Die Gegenüberstellung vereinfacht. Das Kunstparadigma schließt die Ein-

bettung in größere kulturelle Zusammenhänge nicht aus, und im Kulturparadigma 

bleibt die ästhetische Dimension populärer Musik wichtig. Dazu Fuhr (2007: 68-

70).

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Populärkultur forschung

Blickt man auf weitere akademische Disziplinen wie Literaturwissen-
schaft und Kunstgeschichte, dann sind die Parallelen offensichtlich. Von 
ihrer Tradition wie von ihren ästhetischen Konzepten her sind sie auf ein-
zelne Werke ausgerichtet, auf geschriebene Texte und gestaltete Objekte. 
Analysiert werden sie im Wesentlichen in einem Kontext, der aus anderen 
Texten und Objekten besteht. Die Überlegungen der Musikologen schei-
nen also von allgemeinerer Bedeutung. 

Nimmt man Fuhrs Unterscheidung, dann werden empirische Kultur-
wissenschaftler*innen spontan das Kulturparadigma wählen. Bevor das 
auch hier geschieht, seien jedoch die Potenziale des Kunstparadigmas 
angesprochen. Kategorien der Kunstästhetik auf Phänomene der PK an-
zuwenden, die man zu diesem Zweck aus ihren Praxiszusammenhängen 
herauslöst, ermöglicht nämlich auf absehbare Zeit durchaus hilfreiche Er-
kenntnisse. Der Kunsthistoriker Walter Grasskamp etwa begründet sein 
Votum für eine Analyse populärkultureller Texte »wie Kunst« so.

»Nur das, was als oder wie ein Kunstwerk angesehen wird, genießt das Privileg 

einer hochorganisier ten Wahrnehmung und Einordnung, statt, wie die meisten 

Produkte und Bilder des Alltags, trotz intensiven Gebrauchs letztlich unbeachtet 

zu bleiben und nach Gebrauch vergessen oder zerstör t zu werden. Die Fragen, wie 

etwas gemacht worden ist, warum so und nicht anders, wann und von wem, wofür 

oder wogegen, diese Fragen bringen auch Dinge und Bilder zum Sprechen, deren 

Bedeutung sonst zwar erlebt, aber nicht erkannt worden wäre.« (Grasskamp 2004: 

115)

Erkennen, nicht nur erleben – in einer vielstimmigen PK-Forschung, die 
ihre Gegenstände mit unterschiedlichen Vokabularen beschreibt, ohne 
eines davon zu privilegieren, haben herkömmliche Textanalysen unbe-
dingt einen Platz; allerdings darf der künstlich isolierte Gegenstand nicht 
zum Eigentlichen erklärt werden. Grasskamp hat über das Cover des Bea-
tles-Albums Sgt. Pepper’s Lonely Hearts Club Band von 1967 eine ganze 
Monographie verfasst, die die Plattenhülle (und damit auch die Musik) 
kultur- und kunsthistorisch in den Zusammenhang der britischen Pop-
kultur stellt. Dieses Wissen könnte man allenfalls dann für irrelevant er-
klären, wenn man nachweist, dass es im ›Leben‹ dieser Musik nie eine 
Rolle gespielt hat. Um das zu klären, muss man aber erstmal über das 
Wissen verfügen. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 79

Nun kann man befürchten, Studien im Kunstparadigma würden 
zur Verkunstung beitragen und so Populärem den antielitären Impetus 
nehmen. Damit wird aber wohl die Reichweite akademischer Kritik über-
schätzt. Der britische Musikwissenschaftler Wilfrid Mellers beispiels-
weise hat die musikalische Entwicklung der Beatles mit einem dionysi-
schen Ritual verglichen, ihre Lieder im Kontext klassischer Komponisten 
erörtert und abschließend festgestellt: »the public for late Beatles and 
progressive pop overlaps with that for Stockhausen, Cage, Partch, Berio« 
(Mellers 1974: 195). Das hat vielleicht einzelnen Fans aus den Bildungs-
schichten ein besseres Gewissen verschafft; die populäre Rezeption ist 
jedoch sicher mehr vom medial angefütterten Streit geprägt worden, ob 
Beatles oder Rolling Stones nun die wichtigere (härtere, authentischere, 
innovativere usw.) Band seien.

Ja, das Kunstparadigma ist ungenügend und irreleitend – wo es mit 
dem Anspruch vertreten wird, nur so seien populäre Artefakte zu unter-
suchen. Nein, nicht jede auf den Text konzentrierte Studie von Machart 
und  – beispielsweise – musikhistorischen Bezügen erhebt diesen Al-
leinvertretungsanspruch. Sie kann aber Einsichten liefern, die für die 
kulturwissenschaftliche Analyse gerade ästhetischer Prozesse hilfreich, 
wenn nicht unverzichtbar sind. Denn (exemplarisch für populäre Musik 
formuliert) nichts führt an der Frage vorbei, »[w]ie die […] ästhetische Er-
fahrung […] von den je spezifisch organisierten materialen Eigenschaften 
der Musik abhängig ist« (Fuhr 2007: 124). Kulturwissenschaftlich sind die 
weiteren materialen Akteure unbedingt zu ergänzen: Location, Lightshow, 
Lautsprecheranlage etc. Hier nur: Wer Sorge hat, die textwissenschaftli-
che Analyse von Populärem trage zu dessen Sterilisierung bei, sollte sich 
mit Selbstvertrauen an die Einsicht erinnern: Gefahr erkannt – Gefahr ge-
bannt.

Warum und inwiefern das Kulturparadigma grundlegend ist, lässt 
sich exemplarisch an populärer Musik demonstrieren. Der Ansatz wird in 
unterschiedlichen Varianten vertreten; der gemeinsame Kern besteht da-
rin, populäre Musik als Netz kommunizierender, ko-laborierender Prakti-
ken zu bestimmen, an denen neben den komplexen Inputs von Menschen 
(Musiker, Techniker, Producer; Nutzer; Kritiker und Kommentatoren) 
Dinge, Räume, Klänge, Stimulanzien, kollektive Stimmungen und Ähn-
liches beteiligt sind. Am deutlichsten wird das bei Live-Musik. Inszenie-
rung, performative Dynamik, Lautstärke und Frequenzen, Sound und 
Stimme (um nur einige Aspekte der Produktionsseite anzusprechen) 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Populärkultur forschung

machen die Qualität populärer Musik ebenso aus wie deren Wechselspiel 
mit der Location und den (nicht selten durch Drogen intensivierten) Ak-
tivitäten des Publikums. 

Am anderen Pol der populären Musik gibt es das Bild des Teenagers, 
mit dem Kopfhörer auf dem Bett liegend, versunken in seine/ihre Lieb-
lingsstücke (genauer: die zur jeweils gefühlten und erstrebten Stimmung 
am besten passenden Lieblingsstücke), tagträumend und den eigenen 
Empfindungen nachspürend. Was man hier nicht sieht, ist die macht-
volle innere Gegenwart von Bildern und Erlebnissen aus dem gesamten 
Feld populärer Musik – z.B. Erinnerungen an Life-Events, Tanzmomente, 
Videoclips. Auch der äußerlich vereinzelte Nutzer fühlt und reflektiert als 
Teil dieses populären Kosmos.

Kulturwissenschaftliche Studien populärer Musik greifen heute weit 
aus. Etwa in die medialen und technischen Zusammenhänge, die dem 
zeitgenössischen Hören seine besondere Gestalt geben. So hat die Tech-
nikhistorikerin Heike Weber (2008) herausgearbeitet, wie sich mit dem 
mobilen Musikhören selbstgewählter Stücke eine individuelle Gestalt-
barkeitserfahrung verknüpfte, die unsere Vorstellungen von Freiheit und 
lebenswertem Leben verändert hat. Ihre Kollegin Monika Röther hat ge-
zeigt, wie in den »langen 1960ern« neuartige Phonogeräte, ihre distink-
tionsorientierte Vermarktung, kommentierende Medien und eigensin-
nige Aneignung musikalische Praktiken und Kompetenzen der Nutzer 
grundlegend erweitert haben. Zugleich zogen die Anlagen ins »Zent-
rum der privaten Lebenswelt« ein und veränderten Wohnen, Familie, 
Gleichaltrigennetze (Röther 2012: 101). Der Prägung des Universums der 
Mainstream-Popmusik durch Marketinginstrumente und kommerzielle 
Durchdringung hat Peter Wicke (2009; 2001) viele eindrucksvolle Stu-
dien gewidmet. Schließlich wurde mit der computergesteuerten Musik-
auswahl im Radio je nach Senderprofil das gebotene Spektrum populärer 
Musik deutlich eingeschränkt (Gushurst 2000). 

Neuerdings thematisiert die Forschung, dass populäre Musik zuneh-
mend allgegenwärtig und damit zum Element unserer Klangumgebung, 
der »soundscape« wird (Papenburg/Schulze 2016). Das reicht vom Kla-
mottenladen (DeNora/Belcher 2000) über Restaurants, Toiletten, Super-
markt und Fitnesskurs bis zu Klingeltönen und Warteschleife. Viele 
vermuten als Folge: Musik wird ebenso wenig wahrgenommen wie das 
omnipräsente Piepsen von Scannern oder das Fahrgeräusch im Zug. Die 
amerikanische Kulturwissenschaftlerin Anahid Kassabian (2013) hin-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 81

gegen argumentiert auf empirischer Basis, dass solche »verteilte Auf-
merksamkeit« durchaus eine Rolle spiele für das Erleben »verteilter Sub-
jektivität«.

Diese und viele weitere Aspekte gehören zum Aufgabenbereich von 
Populärmusikstudien im Kulturparadigma. Allerdings wurde kritisch 
angemerkt (DeNora 2010; Fuhr 2007), dass mit solcher Ausweitung der 
Fragestellung die sinnliche Klanggestalt konkreter Stücke und das, was 
diese Gestalt zusammen mit dem Tun der Nutzer vermag, an den Rand 
des Interesses gerate. Zwar wird von der ästhetischen Wirkung populä-
rer Künste gesprochen – doch solche Aussagen behandeln Ästhetisches 
meist als Blackbox, deren genaueres Funktionieren man nicht zu ver-
stehen braucht. Hier zeigt sich der blinde Fleck des Kulturparadigmas. 
Wenn man die sinnlich-materialen Gestaltungen der PK und ihr Zu-
sammenwirken mit der sinnlich-emotionalen Wahrnehmung der Nut-
zer nicht den Routinen der akademischen Ästhetik und deren Verkun-
stungsneigungen überlassen will, dann ist intensiv über den Charakter 
ästhetischen Erlebens zu diskutieren. Anders formuliert: Man muss die 
Blackbox öffnen und nach dem Wie der ästhetischen »agency« schauen, 
nach den Wirkungskräften einzelner Angebote und ihrer Elemente; das ist 
systematisch zu integrieren in die Beschreibung der Praktiken, mit denen 
Nutzer*innen24 ihr Vergnügen zu erzeugen suchen – in Ko-laboration mit 
allen anderen Beteiligten.

Ganz knapp gesagt geht dieser Band vom Kulturparadigma aus. Al-
lerdings entspricht die Grundüberzeugung des Kunstansatzes, dass ohne 
Verständnis von Machart und Funktionieren kultureller Texte ihre Wirk-
kraft nicht angemessen zu fassen sei, durchaus dem Prinzip der sym-
metrischen Anthropologie; das verweigert nämlich Vorannahmen über 
die Gewichtung von Faktoren und sucht empirisch die Leistungen jedes 
beteiligten Akteurs in ihrer Komplexität herauszuarbeiten. Entsprechen-
de Ergebnisse isolierter und isolierender Kunstanalytik sind also zu in-
tegrieren – insbesondere, wenn man davon ausgeht, dass Massenkünste 
wesentlich ästhetisch funktionieren. Grasskamps (2004) Forderung, dass 

24 | Freilich sind auch die ästhetischen Maßstäbe und Praktiken menschlicher 

Akteure auf der Produktionsseite wichtig – und sogar noch weniger bekannt. Was 

weiß die Forschung zum Beispiel vom Erleben der Musiker im Kontext von Live-

Aufführungen, wenn sie maximales Vergnügen auch für sich selbst zu erzeugen 

suchen? 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Populärkultur forschung

Bedeutung im Populären nicht nur erlebt, sondern auch erkannt werden 
sollte, scheint auf jeden Fall ein guter Ratschlag.

Vorher ist allerdings ein grundsätzlicher Einwand zu bedenken. Er 
fragt aus der lebensweltlichen Perspektive der PK selbst: Müssen For-
scher eigentlich alles wissen wollen? Wicke etwa ist grundsätzlich skep-
tisch gegenüber Versuchen, »die Pop-Erfahrung in der Begrifflichkeit von 
Kunsttheorie zu fassen«. Wenn ich ihn recht verstehe, geht es nicht nur 
um einen bestimmten, in diesem Fall wirklich problematischen Ansatz 
(»Kunsttheorie«). Er stellt den analytischen Zugriff auf das Alltagsleben 
überhaupt in Frage: »Wozu braucht es Theorie über eine musikalische 
Praxis, die doch bestens ohne sie funktioniert?« (Wicke 2002: 61) Darin 
steckt die Überlegung, ob man nicht immer wieder fragen muss, wozu 
wissenschaftliches Wissen über konkretes Tun im Alltag eigentlich gut 
ist. Kann es Menschen in ihrem Leben helfen und Solidarität fördern, 
oder schafft es denen Machtressourcen und Disziplinierungsinstrumen-
te, die über die Erkenntnisse verfügen?

Wicke steht nicht allein. Die Frage nach dem Sinn von Kunsttheo-
rien und Ästhetiken ist bereits für die anerkannten Künste vielfach ge-
stellt worden. Laufen solche Anstrengungen nicht bestenfalls der realen 
Entwicklung ihrer Gegenstände hinterher – wenn sie sie nicht gar durch 
dogmatische Normen hemmen? Auch viele Akteure der Popkultur wollen 
die »Unmittelbarkeit des Vergnügens« (Wicke 2002: 62) schützen und 
sind ausgesprochen skeptisch gegenüber von außen betrachtenden For-
scher*innen. Denen fehlen angeblich die Erfahrungen und der spirit der 
Beteiligten. Rolf Lindner (2000: 90; Herv. i.O.) hat schon länger auf die 
in seinen Augen hoch problematische Tendenz in den CS hingewiesen, 
»als ideale Sprecherposition […] die des native speaker« – also des Kreativen 
oder des Fans – zu betrachten. 

Empirische Kulturforschung besteht zwar mit guten Gründen auf der 
Unverzichtbarkeit des »fremden Blicks« von außen. Dennoch sind ihre 
Notwendigkeit und ihr Nutzen nicht selbstverständlich. Im Unterschied 
zur Suche nach den Ursachen von Krebs oder Armut müssen ihre Ver-
treter sich schon fragen (lassen), wozu PK-Forschung gebraucht wird. 
Kann sie mehr sein als eine Mischung aus akademischer Wichtigtuerei 
und geistesaristokratischem Voyeurismus? Vielleicht lässt sich im Rück-
griff auf die Überlegungen zur positiven Anthropologie doch eine grund-
legende Verwendungsmöglichkeit für wissenschaftliche Einsichten in 
Praktiken und Netze der PK benennen. Solche Erkenntnisse helfen die 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 83

Zusammenhänge besser zu verstehen, die die kulturellen Handlungs-
horizonte in unterschiedlichen Lebenswelten bestimmen. Wie vielfältig 
ist in verschiedenen Milieus und Lebensstilgruppen das Spektrum der 
Möglichkeiten, die Menschen daraufhin erproben können, was sie dort 
an Vergnügen und Einsichten finden? Wovon hängt die Bandbreite der 
Optionen ab? Welche individuellen Entscheidungen25 eröffnen Chancen, 
gewohnte Routinen des Alltags zu überschreiten? Hier geht es um kultu-
relle Chancengleichheit. Derartiges Wissen kann nützlich sein für Kul-
turpolitik und Kulturarbeit.

Die Verwendung von Ergebnissen empirischer PK-Forschung ist also 
normativ begründbar. Das Basisargument lautet etwa so: Alle Menschen 
sollen die Chance haben, ihre Vorstellungen von gutem Leben und die 
entsprechenden Praktiken über den jeweiligen Status quo hinaus zu ent-
falten. Dabei wird erstens vorausgesetzt, dass neue Erfahrungen und 
Lernprozesse in der westlichen Welt (nicht zuletzt als Ergebnis der Auf-
klärung und ihres Bildes vom entwicklungsfähigen Menschen) positiv 
besetzt sind; sie können Quelle von Freude und gefühlter Bereicherung 
sein. Zweitens sind die von Wicke und anderen geäußerten Sorgen ernst 
zu nehmen, es könne zu geschmackserzieherischer Kontrolle und Gänge-
lung kommen. Aus Angeboten darf keine Pflicht zu Lernen und Selbstver-
änderung erwachsen. Ist es nicht auch zu respektieren, wenn Menschen 
als Ergebnis neuer Erfahrungen ihre bisherigen Gewohnheiten fortfüh-
ren? Dabei ist die Hoffnung erlaubt, dass die ›alten‹ Praktiken dann eben 
doch nicht mehr ganz dieselben sein werden.

4.3	Ästhe tisierung des Alltags: 
Perspek tiven und Definitionen 

Dass heute die Frage ernst genommen wird, ob PK wesentlich dem äs-
thetischen Erleben diene, hat eine Voraussetzung: die Ästhetisierung des 
Alltags, die in Deutschland seit etwa 1900 zu konstatieren ist. Dabei han-
delt es sich einerseits um einen historischen Realprozess: Lebensverhält-
nisse und die in ihnen agierenden Subjektivitäten haben sich tiefgreifend 

25 | Gemeint ist nicht, Vergnügen rationaler Prüfung zu unterwerfen. Doch wie 

läuft es ab, wenn Menschen unterschiedliche Erlebnisse vergleichen und daraus 

Konsequenzen ziehen für ihre ästhetischen Praktiken? 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Populärkultur forschung

verändert. Der Begriff selbst ist jedoch neueren Datums und verweist 
darauf, dass sich Perspektiven und Vokabulare der Wissenschaft gewan-
delt haben. Deshalb werden in diesem Abschnitt die neue Sichtweise und 
wesentliche Kategorien erläutert. In Kapitel 4.4 geht es dann um Ansätze 
einer die Kunst übergreifenden allgemeinen Ästhetik. 

An den Anfang gehört der amerikanische Philosoph John Dewey 
(1859-1952). Die folgenden Überlegungen beruhen auf seinem 1934 er-
schienenen Buch Art as Experience. Dewey beginnt es nicht mit der kon-
ventionellen Frage, welche Eigenschaften Kunstwerke haben. Er interes-
siert sich für die Eigenschaften eines besonderen Typs von Erfahrungen, die 
Menschen machen. Und er beginnt bei Grundelementen, die jede/r aus 
dem Alltag kennt – 

»bei den Ereignissen und Szenen, die das aufmerksame Auge und Ohr des Men-

schen auf sich lenken, sein Interesse wecken und, während er schaut und hört, 

sein Gefallen hervorrufen: Anblicke, von denen die Menge gebannt ist: Die vor-

überrasende Feuerwehr; Maschinen, die riesige Löcher ins Erdreich graben; […] 

Männer, die auf Eisenträgern hoch in den Lüften rotglühende Bolzen werfen und 

auffangen.« (Dewey 1980: 11)

Für Dewey enthält alles praktische Handeln und jedes konturierte Wahr-
nehmen ein ästhetisches Potenzial. Kunst bezeichnet aus dieser Pers-
pektive eine besondere, relativ seltene Art von Ressource. Ihre Angebote 
sind einzig dafür bestimmt, ästhetische Erfahrungen zu machen (ebd.: 
12). Das unterscheidet sie von den meisten Dingen und Tätigkeiten, die 
primär anderen Zwecken dienen. 

Wichtiger als dieser Unterschied ist Dewey aber, was allen Erfahrun-
gen welcher Art auch immer gemeinsam ist: Wir machen sie im strengen 
Sinn des Wortes. Eine Erfahrung ist nichts, was einer Person ohne ihr 
Zutun geschieht. Wir erzeugen sie aktiv. Für Dewey ist Erfahren eine Tä-
tigkeit, deren Produkt die Erfahrung ist. Ästhetische Erfahrung ist unter 
anderem dadurch bestimmt, dass sie aus dem Gleichmaß und Gleichlauf 
des Alltags herausragt und die Menschen ein Stück weit darüber hinaus-
hebt. Doch bleibt sie mit dem gewöhnlichen Leben verbunden; sie gehört 
keinem wesentlich anderen Bereich des Handelns und Denkens an. 

Diese Sicht folgt auch daraus, dass für Dewey alltägliches Vergnügen 
(»pleasure«) keine triviale Sache darstellt, sondern hohe Bedeutung für 
die Lebensführung hat. Richard Shusterman (2000: 29) hat Deweys Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 85

fassung pointiert zugespitzt: »[…] we humans, philosophers included, 
live primarily not for truth but for sensual and emotional satisfaction.«26 
Selbstverständlich kennt Dewey (1980: 62f.) auch ein Vergnügen am Er-
kennen und formalen Analysieren. Aber das könne nicht den einzigen 
Maßstab für ästhetischen Genuss bilden; den sieht er auch im Schme-
cken eines Gerichts, wenn es Wissen um die Ursache des Geschmacks 
und Anerkennung für die Art der Zubereitung einschließe. In diesem 
umfassenden Sinn versteht Dewey »ästhetische Empfindungen« als »not-
wendige Bestandteile des Glückes« (ebd.: 17).

Konkreter charakterisiert er Erfahrung als eine herausgehobene und 
relativ geschlossene Einheit psychischer Empfindungen und Aktivitäten. 
Ästhetische Erfahrung trage kumulativen Charakter und strebe einer Er-
füllung zu, indem man sich ergreifen lässt und selbst dynamisch ein-
bringt. Energien und Bedeutungen werden organisiert in Richtung auf 
Integration und Erfüllung, wobei eine befriedigende Gefühlsqualität ge-
geben sein muss (ebd.: 50-55). Eine derartige Erfahrung hebe sich weit 
über die Wahrnehmungsschwelle hinaus; sie wird um ihrer selbst willen 
geschätzt und gesucht. Ihre Kraft mache es möglich, gewohnte Bedeutun-
gen zu missachten und so konventionelle Grenzen zu überwinden.

Deweys Ansatz hat zweifellos eine vitalistische Färbung; mit der Be-
tonung von Energie, Dynamik, Integration und ermächtigender Befriedi-
gung zielt er auf eine Gestalt von Erfahrung, die als steigernde Verdich-
tung und Erhöhung elementarer Lebenskräfte konzipiert ist. Tatsächlich 
verläuft ästhetisches Erleben oft deutlich weniger dicht und in sich ge-
schlossen (→Kap. 5.4). Hier ist wichtig: Dewey öffnet den Blick für die 
ästhetischen Momente im Alltag und empfiehlt, in die Kunst-Debatte von 
den Erfahrungen der Menschen her einzusteigen. Wir sollen ausgehen 
von den Praktiken, mit denen jedefrau und jedermann positiv bewertete 
Empfindungen zu erzeugen suchen. Als Material dafür nutzen sie star-
ke sinnliche Eindrücke und Vorstellungen, die mit spürbaren Emotionen 
verbunden sind. 

Ob wir einen Gegenstand im weitesten Sinn ästhetisch empfinden, 
hängt letztlich ab von der Einstellung, mit der wir ihn betrachten. Um das 
zu veranschaulichen, übernimmt Dewey ein Beispiel des Schriftstellers 
Max Eastman. Bei einer Fahrt mit der Fähre vor der Skyline von Manhat-

26 | Eine anregende Interpretation von Deweys Überlegungen gibt Niklas (2014: 

106-123).

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Populärkultur forschung

tan kann die Wahrnehmung höchst unterschiedlichen Interessen folgen. 
Der Betrachter versucht vielleicht, bekannte Gebäude wiederzuerkennen 
oder zu schätzen, wie schnell er sich dem Ziel nähert; er kann aus der 
Höhe der Wolkenkratzer auf die exorbitanten Grundstückspreise schlie-
ßen oder die Ballung der Türme als Ausdruck fehlender Stadtplanung 
kritisieren. Er kann aber auch »die von den Bauwerken gebildete Szene-
rie als ein Bezugsgefüge von bunten, erleuchteten Körpern [betrachten], 
sowohl untereinander als auch mit Himmel und Fluss verbunden. Nun 
sieht er ästhetisch, etwa so, wie ein Maler sieht.« (Dewey 1980: 157f.)

Bevor ich näher auf alltagsästhetische Ansätze eingehe, werden Kern-
punkte der in diesem Band vertretenen Auffassung von Ästhetik und 
Schönheit formuliert. Sie sollen Grundlagen der Argumentation offen-
legen. 

Ästhetisch

Ästhetisch bezeichnet auf allgemeinster Ebene eine bestimmte Struk-
tur von Interaktionen zwischen Menschen und Gegenständen; zu den 
Gegenständen zählen auch die Produkte unserer Einbildungskraft, der 
Phantasie und der Erinnerung, die wir uns mental gegenüberstellen kön-
nen. Wir heben einzelne sinnliche Eindrücke oder Vorstellungen aus dem 
Fluss des Wahrnehmens und der Befindlichkeit heraus und verknüpfen 
sie gleichzeitig mit Emotionen, Bedeutungen und Wissen. So erzeugen 
wir ästhetische Beziehungen. Dem liegt die Auffassung zugrunde, dass 
sinnliche Wahrnehmung keine »begriffslose Rezeptivität« bezeichnet, 
»sondern eine von Gefühlen und Denkakten nicht abtrennbare, immer 
auch aktive Auseinandersetzung mit der sinnlich gegebenen Welt« (Klei-
mann 2002: 57). 

Allerdings ist sinnliche Wahrnehmung längst nicht so einfach struk-
turiert, wie es die Rede von den fünf Sinnen nahelegt. In einer eindrucks-
vollen Studie hat die Philosophin Waltraud Naumann-Beyer (2003) dar-
gestellt, welch außerordentliche Vielfalt die menschliche Sinnlichkeit 
einschließt. Insbesondere die körperliche Wahrnehmung, die stets auch 
Selbstwahrnehmung ist, scheint in der Spannweite zwischen Gleichge-
wichts- und Geschwindigkeitssinn, Empfinden von Übelkeit und Körper-
temperatur ein fast unerschöpfliches Repertoire zu umfassen. 

Umgangssprachlich wird oft vergessen: »Ästhetisch« bezeichnet 
einen grundlegenden Modus der Wahrnehmung. Was da abläuft, muss kei-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 87

neswegs als schön oder angenehm empfunden werden. Im Gegenteil: Die 
subjektive Bewertung kann ausgesprochen negativ sein (und ist es fak-
tisch oft). Sinnliche Eindrücke, Vorstellungen und verknüpfte Emotionen 
wirken hier belastend, abstoßend und lösen unerwünschte Stimmungen 
aus. Ästhetisch bedeutet in analytischer Verwendung nicht automatisch 
schön, angenehm, erstrebenswert.

Zum Verständnis der verbreiteten (»populären«) ästhetischen Prak-
tiken ist allerdings eines wesentlich: Menschen suchen üblicherweise 
mittels für sie geeigneter sinnlicher Eindrücke und ihrer Einbildungskraft 
Erlebnisse zu schaffen, die sie als befriedigend, bereichernd oder gar 
beglückend empfinden. Doch gilt hier, was der Ästhetiker Bernd Klei-
mann zum unkontrollierbaren, riskanten Charakter ästhetischer Wahr-
nehmung sagt: Sie sei »ein Amalgam aus Handlung und Widerfahrnis«. 
Man kann sich vorher nie sicher sein (selbst bei einem »Lieblingsstück«), 
wie man in einer konkreten, so eben noch nie dagewesenen Situation mit 
den Qualitäten des Gegenstands ko-laboriert. Erleben ist nur in Grenzen 
planbar. Die »Kontingenz ästhetischer Erfüllung« (Kleimann 2002: 334) 
gehört zu ihrem Reiz.

Die (mehr gefühlte als reflektierte) Bewertung ästhetischer Inter-
aktionen ist allerdings historisch wie kontextabhängig ausgesprochen 
variabel. Zwar begegnen Menschen vielen Situationen, Bildern, Sinnes-
eindrücken, die sie vermeiden möchten, weil sie negative Empfindungen 
hervorrufen. Doch haben sie auch gelernt, Eindrücke und Gefühle, die als 
solche unangenehm oder gar bedrohlich sind, im Kontext handlungsent-
lasteter,27 spielerischer Perzeption zu letztlich angenehmen, positiv emp-
fundenen Erlebnissen zu arrangieren. Das Horrorgenre mit dem ambiva-
lenten Genuss von Angstlust ist ein klassisches Beispiel; ein anderes die 
Faszination der Beobachtung von Unglücken und Katastrophen. So kann 
uns auch Hässliches, Groteskes, Abstoßendes anziehen. Ein tragischer 
Untergang und die Darstellung von Leiden und Verlust können in der 
Gesamtbilanz als gefühls- und lebenssteigernd empfunden und positiv 
bewertet werden.

27 | Die in der Forschung gängige Bezeichnung klingt in diesem Band nicht ganz 

glücklich – weil ästhetisches Erleben ja Ergebnis von Interaktion (und damit von 

Praxis) ist. Gemeint ist: entlastet von der Pflicht, im Zusammenhang der alltäg-

lichen Lebensverhältnisse handelnd zu reagieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Populärkultur forschung

Dem können auch moralisch eher zweifelhafte Praktiken zugrun-
deliegen wie der sogenannte »Abwärtsvergleich«. Elend, Unglück, ver-
meintliche Dummheit anderer rufen angenehme Gefühle hervor, weil 
sie anschaulich machen, »wie gut es uns doch geht« oder »wie klug wir 
doch sind«. So sind Harmonie und Happy End keineswegs unverzichtbar 
für angenehm empfundenes ästhetisches Erleben. Freilich präferiert eine 
deutliche Mehrheit im Publikum derartige Angebote, und die Motive sind 
bestens nachvollziehbar.

Positiv bewertetes ästhetisches Erleben wird um seiner selbst willen ge-
sucht und gemacht: in der Hoffnung auf reizvolle Gefühle. Zu diesem 
Zweck heben wir immer wieder Eindrücke und Vorstellungen aus dem 
Strom der Alltagsereignisse heraus und ko-laborieren mit ihrem sinn-
lichen, Gefühle und Einbildungskraft anregenden Potenzial. Wenn es 
klappt, nennt man das ästhetisches Vergnügen oder Erfahrung von Schö-
nem. Die Grundoperation besteht darin, Phänomene nicht nur instru-
mentell, im Vollzug zielgerichteter Tätigkeiten, wahrzunehmen. Man 
betrachtet sie nicht einfach als austauschbare Vertreter einer allgemei-
nen Kategorie mit bekannter Zweckbestimmung, sondern richtet eine 
gewisse handlungsentbundene Aufmerksamkeit auf ihre individuellen sinn-
lichen Qualitäten und ihre mittels Einbildungskraft herauszulockenden 
emotionalen Potenziale. Es wird einem zum Beispiel klar, dass der farbige 
Putz eines Nachbarhauses nicht nur dem Schutz gegen das Wetter dient; 
er hat einen Ochsenblutton, der kräftig von der Umgebung absticht, ein 
reizvolles Wechselspiel mit den Tönungen des Himmels entfaltet und an 
Urlaube in Skandinavien erinnert. 

Doch kann die Farbe der Fassade auch fad oder grell wirken; sie 
scheint nicht zu den Proportionen zu passen oder lässt unangenehme As-
soziationen aufkommen. Hier erleben wir gleichfalls ästhetisch; aber die 
Bewertung fällt so aus, dass man dieses Erlebnis (oder auch, verallgemei-
nert: derartige Erlebnisse) nicht wiederholen möchte. Solche Eindrücke 
haben dann auch nicht die Qualität des Selbstzweckhaften. Die Offenheit 
für handlungsentlastete sinnliche Wahrnehmung, grundiert von der Er-
wartung auf das angenehme Verspüren intensiver Gegenwärtigkeit, wird 
hier enttäuscht. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 89

Ästhetisches Erleben

Die Rede vom ästhetischen Erleben zieht die Konsequenz aus Deweys 
Akzent auf dem Machen von Erfahrungen. »Erfahrung« ist nämlich im 
Deutschen eher statisch-abgeschlossen und bewusst-rational konnotiert. 
So bezeichnet man das Ergebnis der mentalen Bearbeitung von Ereignis-
sen und eigenem Betroffensein. Idealtypisch sind Erfahrungen sprach-
lich gefasste Deutungen von Erlebtem; vergangenen, erinnerten Episoden 
werden Lehren oder zumindest Hinweise für künftiges Handeln zuge-
schrieben. Ästhetische Erfahrungen wären dann interpretierende und 
wertende Beschreibungen ästhetischer Erlebnisse, die die Sprechenden 
als wichtig, beispielhaft und lehrreich betrachten.

Erleben verweist dagegen idealtypisch auf die Dynamik eines Gesche-
hens und auf die aktive Beteiligung menschlicher Akteure an ästheti-
scher Ko-laboration. Praxistheoretisch meint Erleben (durchaus im Sinne 
des alltäglichen Sprachgebrauchs) kein bewusstes, jeweils neu und frei 
gestaltetes Handeln. Vielmehr geht es meist um Routinen, um abgespei-
cherte Tätigkeits- und Verlaufsmuster, um sozial geteilte Erlebnismodelle 
sowie um regulative Vorstellungen von der Angemessenheit unterschied-
licher Weisen des Erlebens. Bewusste Entscheidungen, Neues zu erpro-
ben und noch nie Getanes zu tun, sind damit nicht ausgeschlossen. Sie 
greifen aber notwendig auf Gewohnheiten und habitualisierte Muster des 
Versuchens zurück – nicht zuletzt auf Praktiken anderer, die man für sich 
adaptieren kann. Solche Übernahme bedeutet freilich stets Veränderung 
durch Um- und Neubildung.

In diesem Sinn werden hier abgrenzbare ästhetische Episoden als 
Erlebnisse bezeichnet. Allerdings hat in der Forschungsliteratur der Ter-
minus »ästhetische Erfahrung« nicht selten dieselbe Bedeutung, auch in 
früheren Arbeiten von mir. Manchmal werden beide Begriffe überdies 
zwecks sprachlicher Abwechslung synonym verwendet. Es handelt sich 
um eine idealtypische Unterscheidung. Das heißt: In der Wirklichkeit äs-
thetischer Interaktionen gibt es sie nicht in Reinform. Der Nutzen der 
kategorialen Gegenüberstellung ist: Man hat Instrumente, um die realen 
Mischformen differenzierter zu beschreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Populärkultur forschung

Schönheit

Schönheit bezeichnete über lange Zeit das ästhetische Ideal, das Philo-
sophen zu begründen suchten. In diesem normativen Sinn kann der Be-
griff Gegenstand historischer Kulturforschung sein, aber keine analytische 
Kategorie. Da schön, Schönheit und entsprechende Bezeichnungen28 je-
doch häufig benutzt werden, ist hier auch das Alltagsverständnis zu be-
rücksichtigen. Mit Dewey (1980: 151) ist »Schönheit« als Bezeichnung für 
eine besondere Empfindung, für die positiven, angenehmen, beglückenden 
Qualitäten ästhetischen Erlebens, zu verstehen. In diesem Sinn, als Ver-
weis auf Alltagsrede über persönliche Gefühle, wird der Begriff hier ab 
und zu verwendet. 

Vergnügen

PK-Forscher*innen verwenden den Begriff des Vergnügens (oder ver-
wandte Bezeichnungen wie Spaß, Freude, »pleasure«) häufiger, um posi-
tives Erleben mit Populärem zu bezeichnen. Die Beschreibungen kreisen 
um einen Kern: ein ausgesprochen angenehmes Gefühl gesteigerter Le-
bendigkeit. Es geht gewissermaßen um eine Alltagsvariante der Hoch-
stimmung, die als Euphorie bezeichnet wird.

28 | Beeindruckendes, gar überwältigendes Erleben wird von Laien mit vielfälti-

gen Kommentaren angezeigt. Diese Reaktionen genügen den Präzisionsansprü-

chen von Fachleuten in keiner Weise und werden daher oft als Belege für man-

gelnde ästhetische Sensibilität fehlgedeutet. Das gern satirisch zur Vorführung 

junger »Prolls« benutzte »Boah, ey!«, Kommentare wie »krass, oah nee!, geil, cool, 

Alter!, Wahnsinn« usw., auch Schweigen, Tränen, begeister tes Klatschen, leuch-

tende Smartphones und Ähnliches verweisen auf starkes, letztlich positiv emp-

fundenes ästhetisches Erleben. Zugleich sollen derartige Praktiken oft Erleben 

hervorbringen und intensivieren. Als Hinweis darauf, dass es sich vielleicht doch 

um mehr als ein Defizit »bildungsferner Schichten« handelt, sei hier eine Notiz des 

Schrif tstellers Peter Schneider vom August 1968 zitier t: »Ecki [Eckart Siepmann; 

KM] zum beispiel hat die eigenart, ›ach scheiße, schau mal da‹ zu sagen, wenn er 

eine in ihrer schönheit überwältigende er fahrung macht. […] immer wieder fällt mir 

die ratlosigkeit auf, die uns alle befällt, wenn wir in der verlegenheit sind, etwas 

schön zu finden« (Schneider 2008: 296; für den Hinweis danke ich Bernd Jürgen 

Warneken). 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 91

Eine evolutionsbiologisch begründete Lesart hat der Medienethiker 
Thomas Hausmanninger vorgeschlagen. Ästhetisches Vergnügen fasst 
für ihn eine ganze Reihe von Arten der sogenannten Funktionslust zu-
sammen. Dabei handelt es sich um Lust, die Menschen beim effektiven 
Ausführen körperlicher wie geistiger Tätigkeiten empfinden; sie wird von 
euphorisierenden Botenstoffen (Dopamin, Serotonin) ausgelöst. Das be-
trifft nicht nur zweckgerichtete Praktiken, sondern gleichermaßen die 
selbstzweckhafte sinnliche Wahrnehmung. Stets gehe es um eine Lust, 
»die gewissermaßen im Genuss der psychophysischen Aktivität als Ak-
tivität, in der Erregung als solcher, dem energetischen Zustand unserer 
selbst an sich besteht« (Hausmanninger 2002: 233). 

Hausmanninger unterscheidet drei »Grundformen des ästhetischen 
Sich-Vergnügens« (ebd.). Sensomotorisch seien die 

»Repetition von Bewegungen und die Betätigung der Sinnesorgane, aber auch 

schon die grundsätzlichen physiologischen Prozesse und Erregungsformen […] 

lustvoll und werden daher gesucht bzw. geübt. […] So kann auf dieser Ebene bei-

spielsweise eine Autojagd im Fernsehen durch Empathie physische Anregungen 

bieten, etwa Muskelanspannung und Adrenalinausstoß. Erst die Zweckfreiheit im 

ästhetischen Verhalten macht diese Erregungszustände jedoch genussfähig – weil 

wir nicht wirklich ver folgt werden […], können wir uns dem Erregungszustand zu-

wenden und diesen bzw. unsere Lebendigkeit darin verkosten. Aber auch schon 

das bloße entlastete Sehen und Hören bildet eine mögliche Quelle von Funktions-

lust.« (Ebd.: 234) 

Selbst nach einem als schlecht oder belanglos empfundenen Film hat 
man nicht selten das Gefühl, die Zeit des Zuschauens angenehm ver-
bracht (und nicht sinnlos vergeudet) zu haben. Ob solche Empfindungen 
zum Kernbereich ästhetischen Erlebens zählen, ist zu diskutieren (→Kap. 
5.4).

»Auf der emotionalen Ebene kann die zweckfreie Evokation von Gefühlen lustvoll 

erlebt werden. Gefühle hervorzubringen und zu dif ferenzieren, stellt ebenso eine 

Aktivitätsform dar, die spontan einsetzt. Gerade hier wird besonders stark erlebt, 

ein lebendiges Wesen zu sein und über inneren Reichtum zu ver fügen. Daher ist 

schon das bloße Haben von Gefühlen lustvoll besetzt.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Populärkultur forschung

Als kognitive Dimension nennt Hausmanninger die »Lust an der Funk-
tion der geistigen Fähigkeiten, an ihrem Gebrauch, ihrer Formung und 
Übung sowie der Durchdringung der Welt mit eigenem Begreifen und 
Wissen« (ebd.). Bei zweckfreien Tätigkeiten wie dem Erschließen der Lo-
gik einer komplexen Erzählung oder der Enttarnung eines Täters im Kri-
minalroman werde diese Lust dann rein erlebt. 

Eine weitere Ebene ästhetischen Vergnügens durch Funktionslust ver-
läuft laut Hausmanninger quer durch diese drei Dimensionen: ihre refle-
xive Verfasstheit (→Kap. 3.4).

»Wir können uns nicht nur zu den Gegenständen, sondern auch zu unserer Ver-

arbeitung der Gegenstände nochmals ins Verhältnis setzen. Auch dies ist grund-

sätzlich lustbesetzt: Wir genießen in der Reflexivität uns selbst als aktives Zen-

trum und erleben eine spezifische Souveränität, nämlich unsere Position als 

›Konstrukteure‹ unserer Welter fahrung und Bedeutungszuweisung.« (Ebd.: 234f.)

Das klingt plausibel; es handelt sich allerdings um eine formale Bestim-
mung mit begrenzter Unterscheidungskraft. Selbstgenuss der eigenen 
Lebendigkeit, Energie und Kompetenz sind auch in zweckgerichteten 
Tätigkeiten erfahrbar; der Psychologe Mihály Csíkszentmihályi (1991) hat 
das als Flow-Erlebnis beschrieben. Die Besonderheit des selbstzweckhaf-
ten ästhetischen Modus wird nicht recht deutlich: Wo ist der Unterschied 
zwischen Kriminalgeschichte, Kreuzworträtsel und Bouldern? Neuere 
Studien kommen zu dem Schluss, dass das Spüren nach der Bedeutung 
massenkünstlerischer Inhalte wesentlich zum Erleben des Vergnügens 
beiträgt. Sie betonen »die kognitive Herausforderung. Das Nachdenken 
über das Gesehene und das Erleben von ›gemischten‹ Gefühlen kann 
zu einem ausgeprägten Unterhaltungserleben und zu dessen Wertschät-
zung führen.« (ARD-Forschungsdienst 2016: 303)

Doch auch abgesehen von diesem Einwand – empirischen Kultur-
forscher*innen fällt es schwer, humananthropologische und psychologi-
sche Zugänge zu den beim ästhetischen Erleben mobilisierten Gefühlen 
zur Grundlage ihrer Arbeit zu machen. Hausmanningers Konzept der 
Funktionslust ist nicht nur in den Herkunftsdisziplinen umstritten; es 
tendiert auch dazu, Emotionen als Vorgänge und Zustände »im Inneren« 
von Menschen, in ihrer Psyche oder ihrem Hirn, zu beschreiben – als 
Vorgänge und Zustände, die keine Geschichte und keinen wirklich ma-
teriellen Körper haben, keiner sozialen Regulierung unterliegen und als 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 93

genetisch fixiertes Produkt der Evolution von Kontexten und Situationen 
nicht berührt werden. 

Deshalb fassen empirisch arbeitende Kulturforscher*innen Vergnü-
gen zumeist mit anderem Vokabular. Sie wollen den Geist nicht dualis-
tisch vom Körper trennen und behandeln deswegen Emotionen als »a 
kind of practice« (Scheer 2012). Damit werden Gefühle de-essenzialisiert. 
Empirischer Forschung ist wenig gedient mit einer Definition, was Emo-
tionen »sind«. Wohl aber kann eine beobachtende und deutende Disziplin 
mit Aussagen dazu arbeiten, was Gefühle tun (genauer: in welchem Tun 
sie sich konstituieren, »anwesend sind«) und durch welches Tun sie er-
zeugt werden. So lassen sie sich integrieren in ein Verständnis von Ver-
gnügen als »Geflecht aus Praktiken« (Bareither 2016: 18). Daher wäre es 
sprachlich konsequenter, vom Machen von Vergnügen zu sprechen als 
davon, dass man Vergnügen hat.

Hier muss kurz skizziert werden, welche Vorstellung von mensch-
lichem Handeln praxistheoretische Ansätze bestimmt. Grundlegend ist 
die Abkehr von der Annahme, dass Menschen zunächst mental Entschei-
dungen treffen und sie dann praktisch-körperlich umsetzen. Vielmehr 
geht man davon aus, dass Leben wesentlich praktisch ist, »ein Prozess 
aus Tätigkeiten« (ebd.: 20). Am Tun sind alle Elemente menschlichen 
Handelns – Wissen, Gefühle, Motive, Erwartungen ebenso wie körper-
liche Fähigkeiten und die gegenständlichen Mittel, die zu den Tätigkeiten 
gehören – aktiv beteiligt; sie sind für die Forschung zugänglich in kon-
kreten, beobachtbaren Handlungsabläufen. Der Versuch, Qualitäten und 
Funktionen der genannten Elemente isoliert, außerhalb praktischer Voll-
züge zu beschreiben, ist aus dieser Sicht nicht hilfreich zum Verständnis 
des wirklichen Lebens wirklicher Menschen.29 

Zugespitzt: Menschen sind, was sie tun – physisch, mental, imagina-
tiv, in Ko-laboration mit anderen menschlichen wie nichtmenschlichen 
Akteuren. Dieses Handeln ist nicht beliebig, nicht »frei«. Es realisiert sich 
über weite Strecken – im Alltag wie beim Konzertbesuch – in Praktiken: 
in bestimmten Weisen, etwas zu tun, in Routinen, Gewohnheiten, Ver-
haltensmustern. Das reicht vom Aufstehen mit denselben Abläufen jeden 
Morgen bis zu den Automatismen des Autofahrens oder den Mustern, 

29 | Das berührt nicht die Tatsache, dass wir als Ergebnis der Evolution über eine 

körperliche Ausstattung ver fügen, die unserem physischen und psychischen Tun 

zugrunde liegt und nur begrenzt zu beeinflussen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Populärkultur forschung

wie wir unbekannten Menschen begegnen und einen Krimi schauen. 
In Praktiken verwirklicht sich Wissen – »ein praktisches Wissen, ein 
Können im Sinne eines ›know how‹ und eines praktischen Verstehens« 
(Reckwitz 2003: 292); man kann hier von verkörpertem, inkorporiertem 
Wissen sprechen. Und Praktiken »enthalten immer schon bestimmte 
Formen sinnlicher Wahrnehmung, sie mobilisieren die Sinne jeweils auf 
ihre Weise, und in ihrem Rahmen wird auf eine bestimmte Weise wahr-
genommen« (Reckwitz 2016: 223). 

Wissen ist kulturell geprägt und sozial unterschiedlich verteilt. Prak-
tiken sind jedoch nicht einlinig bestimmt von unterschiedlichen Wissens-
beständen; aus praxeologischer Sicht existiert Wissen nur in einer Vielzahl 
von Handlungen. Hier wird es praktisch, sichtbar, real. Dieser Ansatz kann 
Wandel und Veränderung zusammenbringen mit der Beharrungskraft, 
die Wissensbestände, Verhaltensregeln und Machtverhältnisse ausüben. 
Kein einzelner Handlungsvollzug stimmt völlig überein mit einem ande-
ren. Praktiken sind keine fixierten Tätigkeitsketten, die identisch ablaufen. 
Jede Handlungssituation weicht von früheren ab (und sei es nur minimal); 
deshalb weicht auch jede Realisierung einer Praktik von der vorherigen 
und der folgenden ab. So können in der sozialen Ko-laboration kleinere 
oder größere Veränderungen entstehen und sich verfestigen – Verschie-
bungen, die stets Veränderungen des sozial geteilten Wissens und der An-
gemessenheitsregeln einschließen, die eine Praktik verwirklicht. 

Am Vergnügen als Geflecht von Praktiken hebt der Kulturwissen-
schaftler Christoph Bareither (2016: 24) fünf Grundelemente hervor. 
Vergnügen besteht erstens »aus routinierten und strukturierten, aber 
nicht strukturell determinierten Tätigkeiten«. Es ist zweitens »nicht als 
[…] intentionales Handeln, sondern als Prozess zu begreifen, in dem sich 
Subjekte erst als Akteure und mit ihnen bestimmte Handlungsmoti-
ve konstituieren«. Drittens: Vergnügen ist grundlegend »an die Körper 
dieser Akteure und deren inkorporierte Wissensbestände gebunden«. Es 
bringt viertens die Beteiligten in Beziehung zueinander und wird so zur 
»Schnittfläche sozialer Beziehungen«. Fünftens schließlich wirken daran 
häufig materielle und technische Artefakte mit. 

Eine Eigenschaft muss in jedem Fall gegeben sein, um Tätigkeiten als 
Vergnügen zu bestimmen: Sie richten sich auf »die Mobilisierung und 
Gestaltung positiv gedeuteter Emotionen […]. Vergnügen ist immer ein 
emotionaler Prozess.« (Ebd.) »Positiv gedeutet« meint in Alltagssprache 
ein Spektrum zwischen »fühlt sich gut an«, »geil« und »irre«. Die Prak-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 95

tiken des Vergnügens zielen auf angenehme Emotionen als entscheidenden 
Zweck hin. 

Das klingt ähnlich wie die Theorie des »mood management«. Danach 
werden Massenkünste genutzt, um gewünschte Stimmungen zu erzeu-
gen (Zillmann 1988; Schramm 2005). Damit ist gewiss eine erstrangige 
Dimension von Vergnügen angesprochen. Doch im realen Geflecht der 
Praktiken sind Stimmungen und Streben nach Wohlgefühl als eher ge-
mischt und im Fluss aufzufassen: nicht planbar oder gar messbar. Aller-
dings hat hier auch der praxeologische Zugang ein Problem. Die meisten 
Menschen können empfundenes Vergnügen nicht genauer beschreiben. 
Sie – und damit auch die Wissenschaftler – stoßen hier an die »Grenzen 
des Sagbaren« (Weith 2014: 67-69). 

Unbedingt ist auf die dunklen Seiten des Vergnügens hinzuweisen, 
die sich ebenfalls in der PK niederschlagen. Andere erniedrigen, Lebewe-
sen Schmerzen zufügen, Dinge und menschliche Körper zerstören – der-
artige Handlungsformen werden in konkreten Situationen nicht selten 
als subjektiv ausgesprochen befriedigend empfunden. Ihre Repräsenta-
tionen in populären Künsten stoßen keineswegs automatisch auf Ableh-
nung. Man kann hier sogar, da es sich ja nur um Inszenierungen handelt, 
einigen im Alltag unterdrückten Gefühlen ihren Lauf lassen. Weder die 
PK noch die an sie geknüpften Emotionen bilden eine heile Welt. Deswe-
gen ist die Feststellung, dass etwas ästhetisches Vergnügen bereite, kein 
Unbedenklichkeitszertifikat. 

Ästhetisierung

Ästhetisierung meint die zunehmende Häufigkeit, Intensität und gezielte 
Herstellung von Konstellationen, in denen ästhetisches Erleben stattfin-
det – positiv wie negativ empfundenes. Verbreitet ist allerdings eine ver-
kürzte Lesart: Ästhetisierung als meist äußerliche, wenn nicht gar ober-
flächliche Verschönerung und Steigerung von Angenehmem; das wird 
überwiegend kritisch gesehen (Kleimann 2002: 122-125). Kulturwissen-
schaftlich ist jedoch Ästhetisierung als offene Entwicklung zu betrachten, 
in deren Verlauf menschliche Empfindsamkeit für ästhetische Wahrneh-
mungen aller Art – angenehme wie unangenehme – sich quantitativ aus-
weitet und qualitativ ausdifferenziert. Konkret heißt das für die histori-
sche Ausprägung in Deutschland: Seit dem späten 19. Jahrhundert und 
mit einem enormen Schub im fordistischen Massenwohlstand nach dem 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Populärkultur forschung

Zweiten Weltkrieg kommen immer mehr Menschen in Situationen, die 
ästhetisches Erleben ermöglichen. Das betrifft notwendigerweise zuneh-
mend Personen mit einfacher Schulbildung, und Menschen aller Schich-
ten ergreifen diese Möglichkeit. 

Dabei wirken drei Faktoren zusammen. Erstens: Mehr Gegenstände 
der Lebensumwelt haben sinnliche und symbolisch-narrative Qualitä-
ten (»Kunst«-Eigenschaften), die die Erzeugung starker – positiver wie 
negativer – Gefühle nahelegen. Dass die Häufigkeit ästhetischer Wahr-
nehmung und ästhetischen Urteilens so massiv ansteigt, folgt jedoch 
gleichermaßen aus Veränderungen auf der subjektiven Seite. Deshalb 
zweitens: Mehr Menschen verfügen über Neigungen, Sensibilitäten, Er-
fahrungen, Routinen und Kompetenzen – kurz gesagt: über Praktiken, 
um aus und mit diesen Möglichkeiten ästhetisches Erleben zu machen. 
Damit es allerdings zur Ko-laboration kommt, bedarf es einer dritten Vo-
raussetzung: Lebensverhältnisse und Arbeitsanforderungen sind derart, 
dass überhaupt Raum entstehen kann für das mentale Heraustreten aus 
Zwängen und funktionalen Abläufen. Wenn der Körper bis zur letzten 
Faser angespannt wird, um eine physische Leistung zu erbringen; wenn 
alle Aufmerksamkeit benötigt wird, um vorgegebene Leistungsnormen 
zu erfüllen; wenn »the long arm of the job« die Freizeit im Griff hat und 
der Tag praktisch nur aus Arbeit und Erschöpfung besteht – dann ist je-
des Sicheinlassen auf reizvolle sinnliche Angebote (und sei es nur das 
Spiel von Sonne und Schatten im Raum) oder gar auf Tagträume, riskant 
oder unvorstellbar. 

Realität und Konzept einer »Ästhetisierung des Alltags« haben große 
Bedeutung für die PK-Forschung. Zum einen wurden dadurch theoreti-
sche Überlegungen angestoßen, die ästhetische Interaktion als wesentli-
ches Element heutiger Lebensweisen auffassen. Das hat wiederum Versu-
che angeregt, populäre Künste als ästhetische Akteure im gewöhnlichen 
Alltag ernst zu nehmen. Andererseits werfen Ästhetisierungskonzepte 
schwierige Fragen auf. Sie machen ästhetisches Erleben zu einer ver-
breiteten, geradezu gewöhnlichen Praktik. Damit nehmen sie tendenziell 
der Kunst, auch der populären, ihre herausgehobene Stellung als Partner 
ästhetischer Interaktionen. Deshalb wird uns im Folgenden die Frage be-
gleiten, was die spezifische Rolle der Massenkünste im ästhetisierten All-
tag ist. Unter 5.6 wird das dann bilanziert.

Für ein umfassendes Verständnis von Ästhetisierung ist schließlich 
eine weitere Kategorie wichtig: die »ästhetische Mitwahrnehmung« (Klei-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 97

mann 2002: 81). Der Begriff weist auf unterschiedliche Intensitäten und 
wechselnde Brennpunkte ästhetischen Erlebens hin. Man denke an Mu-
sik zum Ingangkommen am Morgen, die helle Atmosphäre im Bad und 
die schick designte Kaffeemaschine, an den genießerischen Blick auf die 
eleganten Linien der Karosserie, wenn man das Auto für den Arbeitsweg 
besteigt, und an die Wahrnehmung der unangestrengten Geschmeidig-
keit, mit der der Wagen beschleunigt. Oder, politisch korrekter: an das 
Vergnügen, mit dem man den leichten Lauf des Rades, das metallische 
Schnurren der Kette, den Rhythmus der Beine und den Fahrtwind auf 
der Haut zum ästhetischen Erleben verknüpft, während man überlegt, 
ob man pünktlich am Arbeitsplatz sein wird und was einen dort erwar-
tet. Sinnliches Wahrnehmen steht hier nicht im Vordergrund; es ist kein 
eigenständiger Zweck, durchdringt aber Tätigkeiten und färbt sie positiv 
oder negativ ein.

4.4	Theorien zur Alltagsästhe tik

Wie erwähnt verdankt sich der Blick auf die ästhetischen Qualitäten von 
PK auch der Dezentrierung herkömmlicher Kunst in der Ästhetik-Debatte. 
Damit entsteht, wesentlich vorangetrieben von der Warenwerbung, eine 
entdifferenzierende Dynamik: Alles kann (und sollte dann auch) zu Ge-
nuss, Vergnügen, Spaß, Erlebnis werden – Kochen, ein Glas Wasser, das 
Ausführen des Hundes und jeder Einkauf. Diese Entwicklung wird einer-
seits als egalisierend begrüßt, von anderen als nivellierend und, wegen des 
massiven Genussoptimierungsdrucks, als kulturell bedrohlich abgelehnt. 
Hier kommt man um eine grundsätzliche Frage nicht herum: Was unter-
scheidet ästhetisches Vergnügen von anderen Arten des Vergnügens?

Bei manchen Beispielen scheint die Differenz offensichtlich. Was soll 
ästhetisch sein an der Erfolgs-Freude, mit anderen Fans zusammen den 
Sieg seiner Mannschaft zu feiern, oder am Jubel des Action-Gamers über 
einen besonders gelungenen Kill? Doch wenn die Idee der ästhetischen 
Mitwahrnehmung plausibel ist, werden solche Abgrenzungen fast un-
möglich. Denn jede sinnliche Wahrnehmung oder Vorstellung bietet die 
Möglichkeit, nebenbei oder kurzzeitig auch den sinnlichen Eindruck als 
solchen und die Assoziationen, Erinnerungen usw., die er aufruft, emo-
tional wirken zu lassen: positiv oder negativ, auf jeden Fall ästhetisch. 
Fans trinken Bier, schmücken oder bemalen sich in Vereinsfarben, sin-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Populärkultur forschung

gen Lieder. Und Bareither (2016) hat nicht nur belegt, wie wichtig die 
empfundene Eleganz einer Kampfaktion für Computerspieler*innen ist. 
Er fand in einem Sample von über 100 Let’s Play-Videos, dass in der Mehr-
zahl der Kommentare »schön« und semantisch verwandte Adjektive ge-
braucht wurden (ebd.: 115f.). Was folgt daraus?

Angesichts der Allgegenwärtigkeit ästhetischer Wahrnehmung ma-
chen Ja/Nein-Unterscheidungen (»das ist ästhetisch, das nicht«) wenig 
Sinn. Hilfreicher scheint einmal mehr das empirische Standardverfahren: 
zu beschreiben, wann, unter welchen Bedingungen welches möglicher-
weise ästhetische Erleben von wem wie gemacht wird. Je mehr derartiges 
Material man hat, desto besser kann man Unterscheidungen treffen, etwa 
Typologien vorschlagen. Auf der Suche nach einem möglichst differen-
zierten Instrumentarium für solche Arbeit werden im Folgenden einige 
Theorieansätze betrachtet. Am Anfang stehen generelle Modelle, die All-
tagsästhetisches einschließen. Dann werden Konzepte erörtert, die helfen 
können, populäre Künste präziser zu bestimmen. Abschließend wird ge-
fragt, ob Populäres sich durch eine besondere Ästhetik auszeichnet. 

»Verspüren der eigenen Gegenwart«

Der Philosoph Martin Seel (2000: 44) beschreibt ästhetische Wahrneh-
mung als »eine unter anderen Lebensmöglichkeiten, die von Zeit zu Zeit 
ergriffen werden kann, wie man von Zeit zu Zeit von ihr ergriffen wird.« 
Sie ist gekennzeichnet durch von Zwecken freie offene Aufmerksamkeit 
aller Sinne; ohne sie »hätten die Menschen ein weit geringeres Gespür 
für die Gegenwart ihres Lebens« (ebd.: 45). Im Zentrum von Seels Über-
legungen stehen Momente und Episoden, in denen wir des aktuellen 
In-der-Welt-Seins verstärkt gewahr werden; wir verspüren die »eigene 
Gegenwart im Vernehmen der Gegenwart von etwas anderem« (ebd.: 62). 
Das ist auch als Mitwahrnehmung im Zusammenhang zweckgerichteter 
Tätigkeit möglich – indem »Wachheit für eine disfunktionale [sic] Prä-
senz der Phänomene« (ebd.: 57) dazu führt, dass deren sinnlich-situati-
ve Einzigartigkeit selbstzweckhaft in der »Fülle [ihrer] Erscheinungen« 
wahrgenommen wird (ebd.: 56; auch 170-172).

Allerdings kann ästhetisches Erleben auch in Vergangenheit und Zu-
kunft ausgreifen – infolge der »Macht der Vorstellung, über die jeweilige 
und sogar über jede wirkliche Situation hinauszugehen« (ebd.: 119). Die 
Verbindung von intensiver, funktionsentbundener sinnlicher Wahrneh-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 99

mung mit (ebenfalls sinnlich vorgestellter) Erinnerung und Phantasie 
wird laut Seel vor allem durch Gegenstände der Kunst nahegelegt (ebd.). 
Kunst sei konstitutiv darauf angelegt, solche Imaginationen zu erzeugen; 
bei anderen Gegenständen sei ästhetisches Erleben auch ohne vergleich-
bar ausgreifendes Vorstellen möglich. Das ist ein wichtiger Hinweis für 
den Versuch, das Besondere am Erleben (und Erfahren, denn hier kom-
men definitiv Momente intellektuellen Verarbeitens und Reflektierens 
ins Spiel) von Kunst im weiten Feld ästhetischer Praktiken zu fassen.

Seel unterscheidet idealtypisch drei Weisen ästhetischer Wahrneh-
mung. Sie sind im Wesentlichen Ergebnis aktiver Perzeption, werden also 
nicht eindeutig von den Phänomenen bestimmt. Beliebige Gegenstände 
können zu ästhetischem Erleben auffordern. In der bloßen ästhetischen 
Wahrnehmung wird allein die intensive sinnliche Präsenz des Gegenstandes 
erlebt. Kontemplative Wahrnehmung eignet ihre Gegenstände atmosphä-
risch an: als »Widerschein einer Lebenssituation« (ebd.: 148). In der artisti-
schen ästhetischen Erfahrung versteht man Dinge, Ereignisse, Situationen 
als (meist auf imaginative Anreicherung angelegte) Darbietungen beson-
derer Art, die auf einmalige Weise gestaltet sind. Kunst enthalte norma-
lerweise Wahrnehmungsaufforderungen in allen drei Dimensionen. 

Seel exemplifiziert die Möglichkeiten an einem roten Ball, der nach 
dem Spiel der Kinder auf dem Rasen liegt. 

»Wir können Oskars Ball bloß in seinem Erscheinen betrachten, unter Absehung 

von den atmosphärischen Bezügen, in denen er steht. Wir können ihn andererseits 

in der Fülle dieser Bezüge wahrnehmen, sagen wir, in einem Leuchten der Stille, 

in der der Garten liegt, seit das Spiel der Kinder vorbei ist. […] Schließlich können 

wir den – sichtbar luftleeren – Ball betrachten, als wäre es eine Plastik von Claes 

Oldenburg, wodurch er sich unter anderem in ein witziges Objekt verwandelt, das 

seinen schlappen Charme auch an ganz anderen Or ten als in diesem Garten ent-

falten könnte. […] meist sind die Grenzen fließend.« (Ebd.: 149; Herv. i.O.)

Ganz wichtig: Die drei Modi stehen bei Seel gleichrangig nebeneinan-
der und können sich in wechselnden Mischungen verbinden; sie sind 
unterschiedlich, aber keine ist wertvoller als die anderen. Es griffe auch 
zu kurz, den analytisch-intellektuellen Anteil der Rezeption zu isolieren 
und zum alleinigen Maßstab zu erklären. Jede Rezeptionsweise hat ein-
zigartige Qualitäten (→Kap. 5.5). Unter Atmosphäre (im zweiten Modus) 
versteht Seel »ein sinnlich und affektiv spürbares und darin existenziell 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Populärkultur forschung

bedeutsames Artikuliertsein von realisierten oder nicht realisierten Le-
bensmöglichkeiten« (ebd.: 152; Herv. KM). Und die artistischen Gebilde 
der Kunst müssen zwar verstanden werden, das macht die Besonderheit 
ihrer Rezeption aus. Das Verstehen muss jedoch nicht intellektuell und 
verbal artikulierbar sein. Es mag auch sinnlich-körperlich und emotional 
geschehen; »es kann sich […] in leiblicher Bewegung entfalten, etwa beim 
Tanzen zu einer Musik oder bei der mit allen Sinnen tastenden Erkun-
dung einer Rauminstallation« (ebd.: 158). 

Schließlich ist für Seel Kunst zwar »ein Kulminationspunkt des Äs-
thetischen«, aber definitiv nicht die höchste Form ästhetischer Praxis. 
Gleichartige Erfahrungen »ästhetischer Wachheit« seien in alltäglichsten 
Kontexten möglich. Gemeinsam sei allen Modi die »Leidenschaft für das 
Erscheinende«, die beglückende Lust am intensiven »Verweilen in der 
stets verschwindenden Zeit des Lebens, wo immer es sich ereignen mag« 
(ebd.: 215). 

Präsentative und expressive Texte 

Bernd Kleimann teilt mit Seel den phänomenologischen Ansatz. Er ver-
steht ästhetisches Wahrnehmen und Erleben gleichermaßen als (sei es 
auch nur für Augenblicke) funktionsentbundenes Tun, fokussiert auf 
»die selbstzweckhafte Wahrnehmung der sinnlich-sinnhaften Seite der 
Welt« (Kleimann 2002: 41). Für uns ist seine Unterscheidung zwischen 
präsentativen und expressiven Kunstgattungen interessant, denen unter-
schiedliche Wahrnehmungsweisen zugeordnet werden. Präsentativ sind 
kulturelle Texte, denen in der Konfiguration von Inhalt und Form Bedeu-
tung eingeschrieben ist. Damit haben sie Zeichenqualität; sie enthalten 
Aussagen über etwas, das mit dem unmittelbar Dargestellten nicht iden-
tisch ist. Disney/Pixars Nemo und sein Vater Marlin sind nicht einfach 
Clownsfische, die getrennt werden und Abenteuer erleben. Der Film er-
zählt im Muster der Tierfabel von einem Vater-Sohn-Verhältnis, von Er-
ziehung und menschlichen (!) Tugenden. 

Narrative und darstellende Genres funktionieren in diesem Sinne 
präsentativ – wenn man ihnen mit komprehensiver ästhetischer Wahrneh-
mung begegnet. Die ziele darauf, den »Sinn« des Präsentierten zu verste-
hen, und interpretiere dabei notwendig (doch keineswegs immer bewusst 
und sprachlich explizierbar) auch das Wie der Darstellung, die gewählte 
Form (ebd.: 128-130). Präsentative Kunst erzeugt, so Kleimann, »prägnan-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 101

te Ausdrucksgestalten, die Relevanzzusammenhänge des inhaltlich Dar-
gebotenen entwerfen. Nicht Leben und Welt, sondern Sichten des Lebens 
und Weisen der Erschlossenheit von Welt« sind das, was komprehensive 
Rezeption sucht und genießt (ebd.: 142).

Expressive kulturelle Texte hingegen erlauben die Unterscheidung von 
Dargestelltem und Darstellungsweise nicht; Musik ohne Text etwa oder 
gegenstandslose Kunst bieten vor allem sinnliche Anmutungen. Hier 
sei »impressives Ausdruckserleben« der angemessene Wahrnehmungs-
modus. Er richtet sich auf das Erleben der »ausdrucksvollen, beredten 
Gegenwart dieser Phänomene«. Dazu gehört auch deren »perzeptiv-syn-
ästhetisch gegebener Sinn« (ebd.: 101). Der ist allerdings nicht symbolisch 
verfasst wie im präsentativen Werk und muss nicht eigens verstanden 
werden; er erschließt sich vielmehr unmittelbar30 in der Wahrnehmung, 
sofern die entsprechend empfänglich ist für das »Spüren [der] expressi-
ven Effekte« (ebd.: 101f.). Derartige »sinnliche Reflexion« vermittelt ein 
gesteigertes Gefühl für eigenes Wahrnehmen und Empfinden (ebd.: 156). 
Wir verständigen uns über derartige Eindrücke meist in metaphorischer 
Sprache, die Stimmungsqualitäten und -wirkungen veranschaulichen 
soll. Man spricht dann von schwungvoller Musik oder abweisender Archi-
tektur (ebd.: 103f.). 

In den Massenkünsten ist solche »sinnliche Reflexion« wesentlich 
über Körperpraktiken und Körperwahrnehmung vermittelt. Präziser: 
Hier ist man offener für die physisch-materielle Dimension als im etab-
lierten Kulturbetrieb und setzt sie aktiv in Praktiken des Tanzens, Jubelns 
oder Mitsingens ein. Der amerikanische Kulturwissenschaftler Lawrence 
Grossberg (2000: 78-103) hat beispielsweise die Erfahrungen der (Selbst-)
Ermächtigung (»empowerment«) analysiert, die Rockmusik ermöglicht. 
In der traditionellen Kunstbetrachtung hingegen wird die zweifellos vor-
handene physische Wahrnehmung expressiver Effekte kaum angespro-
chen.

Kulturelle Texte sind allerdings selten nur präsentativ oder nur ex-
pressiv. Titel von Musikstücken geben Bedeutungshinweise (und werden 
teilweise erst im Nutzungsprozess hinzugefügt, etwa bei Robert Schu-
manns Dritter Sinfonie die Bezeichnung Die Rheinische). In der Popmu-
sik spielen Worte je nach Genre eine unterschiedliche Rolle, sie sind bei 
Bob Dylan wichtiger als bei Black Sabbath. Nicht selten werden Lyrics 

30 |  – Freilich nicht voraussetzungslos!

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Populärkultur forschung

durch Sprachgrenzen verstellt und nur als Element des Sounds (also rein 
expressiv) wahrgenommen. Umgekehrt können literarische Texte eine 
sprachmusikalische Qualität haben, die ihnen beim Vortrag oder selbst 
beim Lesen eine expressive Dimension verleiht.

Das Beispiel der Instrumentalmusik weist hin auf den Vereinba-
rungscharakter der Bezeichnung Kunst. Wieso stellen die Geräusche 
einer bestimmten Kombination von Klangerzeugungsinstrumenten 
Kunst dar, das Ertönen einer Sirene aber nicht? Genauer: Wieso werden 
die Geräusche einer Sirene dann doch kunstfähig, wenn sie im Konzert-
saal oder Tonstudio erklingt? Kleimann stellt fest, dass es die Kontexte 
sind, die über den Status entscheiden, und an sie gebunden Traditionen 
der Einordnung und Betrachtung. Gegenstandslose Malerei, die nichts 
mehr außer sich selbst darstellt, profitierte davon, dass sie sich in der 
Kunstwelt der Malerei entwickelte (ebd.: 187f.; vgl. Becker 1982). Zählen 
Design, Architektur, Mode, Gartenbau zu den Künsten, den angewandten 
Künsten, dem Kunsthandwerk? Auch hier handelt es sich um historisch 
wechselnde Vereinbarungen – über die in modernen westlichen Gesell-
schaften kein allgemeiner Konsens mehr herzustellen ist. 

Kleimanns Vorschlag, beschreibende und wertende Verwendungen 
des Begriffs Kunst zu unterscheiden, scheint gerade mit Blick auf PK 
hilfreich. Beschreibend definiert er ein Kunstwerk als »ein Artefakt, das 
aufgrund der pragmatischen Kontexte, in denen es steht (seien dies Mu-
seen, Äußerungen von Kunstkritikern oder literaturwissenschaftliche Se-
minare), als ein von einer unbestimmten Menge von einflussreichen Be-
trachtern wertgeschätztes Zeichen anzusehen ist« (ebd.: 194f.). Allerdings 
können eben auch Kinos oder Musikstreamingplattformen Orte sein, die 
von einflussreichen Betrachtern (Kritiker, DJs) wertgeschätzte Zeichen 
versprechen: Massenkunst. 

Ästhetische Praktiken

Kleimanns »einflussreiche Betrachter« gehören jedenfalls zur akademi-
schen und etablierten Kunstwelt. Der Kultursoziologe Andreas Reckwitz 
(2016) hingegen gibt ästhetischen Praktiken von Alltagsmenschen deut-
lich größeres Gewicht als Seel und Kleimann. Für sie bildet letztlich doch 
das Kunstwerk den Idealfall beglückenden und vor allem bereichernden 
ästhetischen Erlebens. Reckwitz bezeichnet als ästhetisch »Praktiken, in 
deren Zentrum die Hervorbringung ästhetischer Wahrnehmungen steht«; 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 103

Kunst und Schönheit sind darunter lediglich »Sonderfälle« (ebd.: 223). Wie 
alle sozialen Praktiken werden auch die ästhetischen von menschlichen 
Körpern und von Artefakten getragen. Für die sinnliche Wahrnehmung 
sind vor allem Medien – Mikroskop, Kopfhörer, Bildschirm, Kinoleinwand 
usw.31 – wichtig; sie vermitteln, was wir wie sehen, hören, fühlen,32 imagi-
nieren (und auch: was wir infolge apparativer Beschränkung nicht wahr-
nehmen, Infrarot etwa oder Gerüche). 

Reckwitz formuliert fünf Charakteristika, die ästhetische Praktiken 
von funktionalen, zweckbestimmten Handlungsformen unterscheiden 
sollen. Erstens: Grundlegendes Ziel ist das sinnliche Wahrnehmen selbst. 
Ästhetische Praktiken »sind darauf aus, die Sinne zu mobilisieren und 
Wahrnehmungen hervorzulocken – um ihrer selbst willen.« Sie sind 
selbstbezüglich, selbstreferenziell. Als Soziologe interessiert sich Reck-
witz weniger für die ästhetischen Zwischenspiele selbstzweckhaften 
Wahrnehmens, die unberechenbar während beliebiger Tätigkeiten und 
Situationen auftreten können, als für sozial regulierte, gewohnheitsmä-
ßige Praktiken. Die fasst er sehr weit: Auch Praktiken, die »Ereignisse 
verfertigen, die dem ästhetischen Wahrnehmen dienen«, rechnet er dazu. 
Er nennt ein ausgesprochen breites Spektrum von Beispielen ästhetischer 
Praxis: Besuch des Fußballstadions, touristisches Reisen, Streifen durch 
die Shopping Mall, Arbeit an einer Werbekampagne, einem Musikstück 
oder gastronomischen Erlebnis, sexuelle Erotik, »quality time« von Paa-
ren, Volksfeste und Fantreffen (ebd.: 226; Herv. KM). Kulturwissenschaft-
ler werden hier versuchen, innerhalb der genannten Felder die spezifisch 
ästhetische Dimension einzugrenzen und dichter zu beschreiben. Einig-
keit besteht auf jeden Fall darüber, dass es sich um Aktivitäten handelt, in 
deren Mittelpunkt individuelles oder kollektives Erleben steht.

Zweitens: Ästhetisch produktives Handeln, das neue Artefakte oder 
Ereignisse erzeugt oder aufführt, ist kreativ, nicht regelorientiert (ebd.: 
227). Drittens: Während zweckorientierte Praktiken Affekte zu minimie-
ren suchen, haben ästhetische Praktiken eine affektive Struktur;33 sie ent-
halten »libidinöse Orientierungen«. In solchen Praktiken sind Menschen 

31 | Reckwitz (2016: 224) zählt auch bewusstseinserweiternde Drogen zu den 

Medien in diesem Sinn. 

32 | Bass-Lautsprecher beispielsweise lassen Musik spüren.

33 | »Affekte« meint im Wesentlichen das, was dieser Band als Emotionen be-

zeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Populärkultur forschung

»in ihrem Erleben durch einen Gegenstand, ein anderes Subjekt, eine 
räumliche oder transzendentale Umgebung ›affiziert‹, eine Affiziertheit, 
die im subjektiven Empfinden […] als lustvoll, wohlgefällig, angenehm, 
rauschhaft, enthusiastisch etc. erlebt werden kann« (ebd.). 

Viertens: In ästhetischen Praktiken werden Zeichen(sequenzen) als 
Träger von Interpretationen (nicht: Informationen) begriffen, als »Ort der 
offenen und mehrdeutigen, der nicht natürlichen, sondern ›künstlichen‹ 
Bedeutungsproduktion«. Dabei entstehen »›eigene Welten‹ […], auch ima-
ginierter und fiktiver Art. Diese Interpretationsprozesse sind wiederum 
affektiv-libidinös aufgeladen.« Gegenstand solcher Praktiken sind nicht 
nur künstlerisch gestaltete Materialien, sondern gleichermaßen die ge-
samten alltagseingebetteten »Narrationen, Alltagsmythen und Bildse-
quenzen« einer Gesellschaft (ebd.: 228).

Fünftens: Da ästhetische Praktiken keinem äußeren Zweck folgen, 
haben sie spielerischen Charakter; das erleichtert das Erproben, zumin-
dest Erleben von Neuem, Unbekanntem. Reckwitz versteht solche 

»Öffnung für die Modulierbarkeit sinnlicher Wahrnehmungen, die Intensivierbar-

keit von Affekten und die Mehrdeutigkeit von Interpretationen [als] möglich oder 

gar er forderlich. Experimente und Grenzüberschreitungen mit Sinnen, Affekten 

und Interpretationen sind nun erwünscht, insofern sie dem ästhetischen Erleben 

dienen.« (Ebd.: 229)

Man kann in den fünf Punkten eine gewisse Neigung zu konventionellen 
Lesarten des Ästhetischen entdecken, insbesondere in der Betonung des 
Kreativen, Experimentellen, in der Beschränkung auf positives Erleben 
und in der pauschalen Behandlung von Alltagspraktiken. Doch ist Reck-
witz sich bewusst, dass seine polare Entgegensetzung des Ästhetischen 
zum Funktionalen idealtypische Züge hat. Deshalb relativiert er die dua-
listische Zuspitzung und spricht von einem Kontinuum zwischen beiden 
Polen; selbstverständlich gebe es »Mischtypen«, die man »ästhetisch im-
prägnierte Praktiken« (ebd.: 230) nennen könne.

Symbolische Kreativität

Überlegungen zur Kreativität, allerdings deutlich auf Alltagspraktiken 
orientiert, hat auch der britische Kulturwissenschaftler Paul Willis ent-
wickelt. Eigentlich war und ist die ästhetische Qualität von PK in den 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 105

Cultural Studies, zurückhaltend formuliert, nicht wirklich ein Thema. 
Fiske etwa folgte Pierre Bourdieus (1982: 756-783) Kritik an der auf Kant 
gegründeten Kunstästhetik; sie habe die Fähigkeit zu »interesselosem 
Wohlgefallen« zum Maßstab für die kulturelle Urteilskraft, ja für die hu-
mane Qualität von Menschen gemacht. Er sah im ästhetischen Diskurs 
nichts als Praktiken bürgerlicher Klassenmacht. »Aesthetics is a discipli-
nary system, an attempt by the bourgeoisie to exert the equivalent control 
over the cultural economy that it does over the financial. […] Aesthetics is 
naked cultural hegemony.« (Fiske 1989: 130)

Fiskes Apriori, dass Menschen in PK Vergnügen, Vergnügen und 
noch mal Vergnügen suchen, öffnete aber doch eine Tür und verlangte 
eine differenzierte Untersuchung, welche Arten von Vergnügen im Spiel 
sind. In diesem Zusammenhang hat Willis den Blick auf die »symboli-
sche Kreativität im Alltagsleben« gelenkt, die das Tun und Genießen der 
Menschen durchzieht. Er versteht darunter »die Produktion von neuen 
(wie geringfügig auch immer differierenden) Bedeutungen« (Willis 1991: 
21). Zu finden sei sie in den vielen ästhetischen Alltagspraktiken, die man 
fraglos vollzieht und deren kreative Dimension meist übersehen wird. 
Seine Beispiele sind Kommunikation über Medientexte, Herstellen eines 
eigenen Musikmix und Arbeit an »der Anlage«, Tanzen und Karaoke, Ge-
stalten von Kleidung und Frisur, Selbstinszenierung in der Gruppe und 
auf der Straße. Insbesondere unter Jugendlichen und jungen Erwachse-
nen haben solche Praktiken einen hohen Stellenwert. 

Laut Willis sind sie »innerlich mit dem Gefühl, der Energie, der Er-
regung, und der psychischen Bewegung verknüpft« (ebd.: 24). Dabei 
werden in der Auseinandersetzung mit Angeboten der Umwelt Elemente 
eigener Subjektivität erzeugt, nicht zuletzt der »aktive Sinn für die eige-
nen lebendigen Fähigkeiten, für die Kräfte des Selbst« sowie der »kul-
turelle Sinn dafür, welche symbolischen Formen – Sprache, Bilder, Mu-
sik, Frisuren, Stile, Kleidung – für das Selbst am besten und kreativsten 
›funktionieren‹« (ebd.: 25). 

Willis konzipiert »elementare Ästhetiken« (»grounded aesthetics«; 
ebd.: 38) des (vorwiegend jugendlichen) gelebten Alltags. Es geht ihm um 
»Prinzipien des Schönen«, die sich die Alltagsakteure zu eigen machen 
und die sie in ihren modifizierenden, gestaltenden, spielerischen Prakti-
ken als »Eigenschaften von lebendigen symbolischen Aktivitäten« (ebd.) 
bearbeiten und entwickeln. Elementare Ästhetiken realisieren sich auch 
kognitiv, vor allem aber »durch die Sinne, durch gesteigerte Sinnlichkeit, 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Populärkultur forschung

durch Vergnügen, Lust und Verlangen, durch den ›Spaß‹ und das ›Fest‹« 
(ebd.: 41). Allerdings stellt Willis fest: Das bevorzugte Material, an dem 
sich diese Kreativität entfaltet, bilden die »Kulturwaren« (ebd.: 33), in der 
Sprache dieses Bandes also die kommerzielle PK. Was sie an Möglichkei-
ten eröffnet und verweigert, formiert mithin die Substanz der elementa-
ren Ästhetiken.

In diesem und dem vorangehenden Abschnitt wurden Kategorien und 
Konzepte vorgestellt, die ästhetisches Erleben beschreiben. Danach schei-
nen entsprechende Praktiken recht alltagskompatibel. Sie sind meist ohne 
großen Aufwand integrierbar oder zumindest im Rahmen gewöhnlicher 
Lebensweise durchzuführen. Dabei wurde zwar bereits einiges deutlich, 
was die Erlebensangebote eines Spielfilms, eines Romans oder eines Mu-
sikstücks von den Offerten unterscheidet, die die Farbe einer Hauswand, 
ein schöner Ausblick oder Fanjubel machen. Doch von Kunstrezeption 
war meist in eher traditioneller Weise die Rede. Im Zentrum der beiden 
folgenden Abschnitte steht daher die Eigenart von Massenkünsten. 

4.5 Gat tungen und Genres der Massenkunst

Es wäre vermessen, das Universum der populären Künste unter einen 
gemeinsamen Satz von ästhetischen Verfahrensweisen subsummieren 
zu wollen. Dass Gemaltes anders funktioniert als Gesungenes, Schau-
sport anders als Design, versteht sich von selbst. Im Folgenden werden 
daher zunächst Beispiele und Argumente dafür vorgestellt, welche Art 
von populärkulturellen Ressourcen sinnvoll als Massenkunst zu unter-
suchen ist. 

Die Aufgabe wird nicht einfacher dadurch, dass empirische Kulturfor-
schung zwei Zugänge zu verfolgen hat. Auf der einen Seite sind die ver-
schiedenen Massenkünste systematisch zu betrachten; dabei orientiert 
dieser Abschnitt sich pragmatisch daran, welche Kandidaten für eine der-
artige Einordnung gegenwärtig im Gespräch sind. Auf der anderen Seite 
sind Befunde zur Nutzung solcher Angebote in nichtprofessionellen Zu-
sammenhängen anzuschauen. Derartige Kontexte werden hier abkürzend 
Alltag genannt – im Wissen, dass selbstverständlich auch Akademiker, 
Kritiker und ihre Institutionen einen untersuchenswerten beruflichen 
Alltag haben. Um das Hauptproblem gleich zu benennen: Die realen Ge-
brauchsweisen sind derart vielfältig, unberechenbar und vor allem oft so 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 107

weit von den in den Forschung skizzierten idealtypischen Mustern äs-
thetischen Erlebens entfernt, dass es schwer sein wird, zu allgemeineren 
Aussagen zu kommen. 

Zur Systematisierung dienen mir zwei Unterscheidungen, die bereits 
eingeführt wurden: zwischen präsentativen und expressiven Künsten 
(→Kap. 4.4) sowie zwischen ästhetisch primärintentionalen und sekun-
därintentionalen Angeboten. Als Kunst wird hier betrachtet, was in erster 
Linie darauf zielt, ästhetisches Erleben auszulösen. Deswegen bleibt Pro-
duktgestaltung im Folgenden unberücksichtigt. Ihre Objekte sollen zwar 
fast immer auch ästhetisch gefallen. Doch ein umwerfend schönes, aber 
extrem unzuverlässiges Auto verfehlt seinen Primärzweck: verkauft zu 
werden. Von Gebrauchsgegenständen erwartet man nur sekundärinten-
tional ästhetisch Reizvolles. 

Musik hingegen scheint ein klarer Fall zu sein: Ihr oberstes Ziel ist, äs-
thetische Wirkung zu erzeugen. Doch leider ist die Unterscheidung nicht 
immer so einfach. Wie steht es mit einem Genre wie Gangsta Rap, in dem 
primär die Selbstinszenierung als machistischer »prolliger« Außenseiter 
und die Kalkulation auf Erregung öffentlichen Ärgernisses Markterfolg 
bringen sollen? Allgemeiner: Sind bestimmte Kulturwaren vorrangig auf 
Erzeugung ästhetischer Erlebnisse hin angelegt oder werden in erster Li-
nie Motive angezielt wie Neugier auf und Empörung über Sensationelles, 
Skandalöses? Wird primär Statusgewinn versprochen oder sexuelle Er-
regung? Bei vielen Designerstücken ist fraglich, ob sie praktisch benutzt 
oder doch eher in ihren skulpturalen Qualitäten genossen werden sol-
len. Und wie steht es mit Liebesromanreihen, die damit werben, dass die 
Geschichten an weltbekannten touristischen Destinationen spielen? Die 
folgenden Überlegungen gehen von den den Texten ein- und zugeschrie-
benen Nutzungspräferenzen aus. Bei allem Mischcharakter der Angebote 
und Gebrauchsweisen kann man doch Gattungen und Genres im Sinne 
einer Arbeitshypothese34 zuordnen.

Grundsätzlich wird man präsentative Populärkünste auch als primär 
für ästhetisches Vergnügen gestaltet betrachten. Da handelt es sich zu-
nächst um die populären Varianten klassischer Künste:

34 | Die folgende Aufstellung ist freilich lückenhaft. In gewissem Sinn ist ihr 

Hauptzweck das Anstoßen von Diskussionen. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Populärkultur forschung

•	 populäre Musik/Popmusik samt aller Live-Formate, Filmmusik, aber 
auch popularisierte Klassik; rein instrumentale Genres zählen aller-
dings zu den expressiven Künsten;

•	 populäre Literatur einschließlich Genres wie Hörbuch/Hörspiel, 
Witz, Komik und Satire, Gedichte sowie Lieder vom Typ Singer-Song-
writer,35 Fanfiction, Zeitungs- und Heftromane, Kurzgeschichten und 
»wahre Geschichten«, schließlich Comics und Graphic Novels;

•	 Film in allen Medien und Erzählformaten, inklusive Musikvideos, 
Werbefilmen, narrativ angelegten YouTube-Videos, Fanproduktionen 
usw. Dokumentarische Subgenres wie Reise- und Naturfilm und die 
professionelle Dia-Show, aber auch mancher Dokfilm zu gesellschaft-
lichen und politischen Themen argumentieren heute primär mit Bild 
und Ton, weniger mit »Sachinformation« und Kommentar;

•	 populäres Theater mit und ohne Musik samt Dialektbühne, Musical, 
Comedy und Kabarett, Late Night Show usw.; 

•	 bildende Künste, vor allem die Fotografie, massenmedial als Repro-
duktion verbreitete Bilder, Kleinskulpturen, »Nippes« und »Deko«. 
Comic und Graphic Novel gehören gleichermaßen hierhin, wenn man 
sie nicht als eigenes Hybridgenre auffasst.

Auch einige expressive Populärkünste sind ästhetisch primärintentional: 
Instrumentalmusik; Tanz (insbesondere die als Schausport betriebenen 
Varianten inklusive Formationsschwimmen und Eislaufshow); Artistik 
und Zirkuskünste; gegenstandslose Kunst, eingeschlossen Kunst am Bau 
und auf öffentlichen Plätzen, Wohnungs- und Gartendekoration; Archi-
tektur (zunehmend strategisch als ästhetisches Zeichen in der globalen 
Standortkonkurrenz eingesetzt und medial verbreitet) sowie das gesamte 
touristisch präsentierte bauliche Erbe. 

Hier gibt es einen weiten Übergangsbereich zu Gattungen, die man 
den angewandten Künsten zurechnet und die in den Alltagswelten west-
licher Länder eine zunehmende Rolle spielen. Zwar kann man im Zug 
der epochalen Ästhetisierung beobachten, dass etwa Gebrauchsgüterge-
staltung und Mode für den Massenbedarf zunehmend die Balance von 
Form und Funktion zugunsten eines Eigenwerts der attraktiven Gestalt 
verschieben. Dennoch wird man diese Zweige insgesamt nicht als primär-
intentional auf ästhetisches Vergnügen hin orientiert bezeichnen. Geräte 

35 | Literatur-Nobelpreis 2016 für Bob Dylan!

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 109

und Kleidung werden, von Ausnahmen abgesehen, relativ handfest ge-
braucht und auch verschlissen. Allerdings sprechen die vielen Mode- 
und Designmuseen und -sammlungen für die Anerkennung als und die 
Wahrnehmung als oder wie Kunst. Unter den Nutzern gibt es jedenfalls 
nicht wenige, die über das »impressive Ausdruckserleben« (Kleimann) 
hinaus auch die historisch und theoretisch angereicherte Auseinander-
setzung mit weiteren Bedeutungsdimensionen von Design und Mode 
pflegen und sich so ein komplexes ästhetisches Vergnügen verschaffen. 

Auch an die Gartenkunst ist in diesem Zusammenhang zu denken, 
weiter an die Verknüpfung von sinnlichem Genuss und systematisch 
fundierter Aneignung im Feld des Kulinarischen: Speisen, Konditor- und 
Chocolatierprodukte sowie Getränke (Wein, Bier, Brände). Da bilden sich 
zumindest kunstähnliche Formen im Selbstverständnis der Produzen-
ten, in der Präsentation, der Kritik36 und in der Rezeption heraus – zu-
meist als Elemente eines gehobenen, distinktionsbewussten und hoch-
reflexiven Lebensstils (van der Meulen/Wiesel 2017), den man allenfalls 
im Vergleich mit einer völlig vergeistigten Auffassung von Hochkultur 
als populär bezeichnen wird. 

Ein ganz neues Kapitel haben die Computerspiele eröffnet, in denen 
der Medienkritiker Florian Rötzer (2005: 102) schon früh »die eigentliche 
und einzigartige Kunstform unserer Zeit« gesehen hat. Er hebt Aspekte 
hervor, die in ihrer Verbindung wirklich beispiellos sind. Die virtuellen 
Umgebungen, in denen die Spielenden agieren, tragen den Charakter 
eines »Gesamtkunstwerks«. Visuelle, akustische, narrative Gestaltung 
und – mit Elementen von Cockpits, Datenhandschuhen und -anzügen, 
Gestenerkennung sowie der Immersion über Virtual Reality – die um-
fassende Einbeziehung des handelnden Körpers bis zum Gleichgewichts-
empfinden versetzen in umfassend sinnlich durchgestaltete, oft faszinie-
rend fremdartige Welten. 

Dort, das ist der revolutionäre Unterschied zu allem bisherigen Kunst-
erleben, geht es nur selten um jenes quasi dem Ablauf der Zeit enthobe-
ne, von der Notwendigkeit zum Reagieren befreite Wahrnehmen, wie es das 
herkömmliche Lesen, Musikhören, Bildbetrachten usw. charakterisiert. 

36 | Die Texte des einflussreichen Gastrokritikers Jürgen Dollase (2006, 2015) 

lesen sich wie Paraphrasen der klassischen Genieästhetik. Es geht um individuel-

le Meisterschaft, Originalität und Komplexität, vor allem aber um die Autonomie 

kulinarischer Kreationen gegenüber pragmatischen Ansprüchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Populärkultur forschung

Stattdessen wird man mit Spielaufgaben konfrontiert, die in puncto Rät-
seln, Überraschungen, Kreativitäts- und Handlungsanforderungen, teil-
weise auch mit Spannung und (virtuellem!) Druck zum Eingreifen das 
Alltagsleben weit überbieten und zur zeitweiligen hoch aktiven Immer-
sion auffordern. Spielpraktiken bewegen sich zwischen zwei attraktiven 
Polen. Man kann sich dem Handlungsdruck hingeben, Proben aller Art 
bestehen und seine Leistung steigern; und man kann die eindrucksstar-
ken Spieluniversen mit allen Sinnen erleben: entdeckend, kontemplativ 
versunken oder imaginativ überschreitend. 

Historiker werden darauf verweisen, dass auch der Umgang mit den 
Fiktionen der Kunst über Generationen erprobt und modifiziert wurde. 
Distanz bei kontrollierter Hingabe an künstliche, ausgedachte Szenarien 
ist eine neuzeitliche Kulturtechnik, erlernt und ständig fortentwickelt. So 
werden sich auch Gebrauch und innere Einstellung bei Computerspielen 
wandeln, und der Wunsch nach ästhetischem Erleben wird dabei vermut-
lich eine große Rolle spielen. Frauen sind heute statistisch gleichermaßen 
beteiligt (Hahn 2017) und bilden eine erstrangige Kraft der Veränderung. 
Noch stehen zumeist wettbewerbsförmige, agonale, teilweise klassisch 
sportliche Motive im Vordergrund. Die leistungsorientierten Spiele wie 
die Gamer profitieren allerdings erheblich von Qualitäten und Reizen der 
ästhetischen Mitwahrnehmung. Ob man wegen des außerordentlichen 
Maßes an Kreativität, das in die Spielentwicklung investiert wird, hier von 
einer neuen populären Kunst reden sollte, ist zu diskutieren. Dass es sich 
um ein faszinierendes Vergnügen mit erheblichem Anteil an selbstzweck-
hafter sinnlicher Wahrnehmung handelt, wird von der Bezeichnungsfra-
ge aber nicht berührt. 

Der letzte Kandidat kann besonders hohe Beteiligung und ein außer-
ordentlich großes Potenzial für Anschlusskommunikation vorweisen: der 
Schausport, meist medial rezipiert. Auch hier steht außer Frage, dass die 
Anziehungskraft zu erheblichen Teilen von den Potenzialen für ästhe-
tische Wahrnehmung herrührt. Man kann da an die »schönen Körper« 
denken oder an die erwähnten tänzerischen und artistischen Schauwerte. 
Man kann sich überwältigen lassen durch »überirdisch schöne Spielzü-
ge« und Bewegungen, in denen dem Kulturwissenschaftler Hans-Ulrich 
Gumbrecht (1999; 2005: 35f.) Göttliches, zumindest Transzendentes er-
scheint. 

Seel (2000: 219) betont ebenfalls die gesteigerte Präsenz sportlicher 
Inszenierungen, die dem einmaligen Moment herausragende Bedeutung 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 111

verleihen; er spricht vom »Genuss der unwiederbringlichen Gegenwär-
tigkeit des Geschehenen«. Und wirklich macht die mediale Inszenierung 
von Sportereignissen gerade dafür ständig attraktivere Angebote, weit 
über die Wiederholung einzelner Szenen hinaus: Die Verlangsamung 
durch Slow Motion-Aufnahmen monumentalisiert das Geschehen, das 
aus mehreren Kameraperspektiven und in beinahe intimer Annäherung 
an die Körper gezeigt wird und dessen Bilder in Mediatheken beliebig 
abrufbar geworden sind. Man könnte sagen: In derartigen medialen Prä-
sentationsformen kommt der Schausport wirklich zu sich. 

Es gibt jedoch einen verbreiteten Nutzungsmodus, der – statt unbe-
teiligter Betrachtung – solche Highlights und besonderen Momente aktiv 
integriert. Am Schausport kann man projektives ästhetisches Erleben (Klei-
mann 2002: 138f.) exemplarisch studieren. Die wichtigste Bedingung 
der Möglichkeit dazu liegt in der Fähigkeit der Zuschauer*innen, Spiele 
und Wettbewerbe »wie Kunst« zu lesen. Kleimanns Begriff weist auf die 
Möglichkeit hin, nichtkünstlerische Phänomene mittels Praktiken wahr-
zunehmen, die wir auch gegenüber Kunst ins Spiel bringen. Sie werden 
so in Referenzrahmen gestellt, die Erinnerungen an Kunstwerke mobili-
sieren. Reale Landschaften werden mit gemalten verglichen, Alltagsepi-
soden erinnern uns an Filmszenen, Personen an Kunstfiguren usw. Zwar 
meint Kleimann, dafür bedürfe es »anspruchsvoller Voraussetzungen« 
(ebd.: 139). Doch kann man in der Mediengesellschaft davon ausgehen, 
dass Alltagsmenschen über ein großes Repertoire an Kenntnissen und 
Kompetenzen für solche Projektionstätigkeit verfügen. Freilich speist 
sich ihr Fundus überwiegend aus populären Künsten. 

Schausport ist keine Massenkunst; seine Inszenierungen werden aber 
über das projektive ästhetische Erleben wie Kunst gebraucht. Die Events 
gewinnen eine Dimension sinnlicher Präsenz, in der bewegte und inter-
agierende Körper mit »impressivem Ausdruckserleben« (→Kap. 4.4) 
wahrgenommen werden. Dominierend scheint allerdings die »kompre-
hensive« Aufnahme. Wir erleben Sportereignisse als bedeutungsvolle 
Vorführungen, die Geschichten erzählen und elementare Dimensionen 
und Konflikte menschlichen Handelns in sozialen Bezügen vor Augen 
stellen – anhand von Sportler*innen, Mannschaften und auch Trainer*in-
nen, anhand ihrer Anstrengungen, Erfolge und Misserfolge, anhand des 
Auf und Ab von Karrieren und des wechselvollen Verlaufs von Wettbe-
werben oder einzelnen Spielen. Mit diesen Geschichten setzen wir uns 
ohne Zwang zu eigenem Eingreifen, aber durchaus intensiv auseinander: 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Populärkultur forschung

emotional und intellektuell, urteilend und mitfühlend. Der Philosoph 
Volker Gerhardt (1995: 129) bezeichnet sportliche Ereignisse als »Schau-
spiel ohne Text«. Treffender wäre vielleicht »ohne Drehbuch«; denn Text-
modelle oder Skripte, die dem Geschehen im Rahmen des Sportereignis-
ses Bedeutung verleihen (ganz persönliche wie Verallgemeinerungen des 
Typs »So ist das Leben«), bringen die Zuschauer*innen mit.

Solche ästhetische Nutzung von Sportereignissen ähnelt dem Ge-
brauch jener Reality-Formate (Casting-Shows, Dschungelcamp, Make-
over-Shows, Doku-Soaps u.ä.), die man »performatives Realitätsfernse-
hen« genannt hat (Mikos 2000: 54). Beiden Genres gemeinsam ist eine 
mediale Präsentation, die in Echtzeit und mit Blick auf narrative Pub-
likumserwartungen aus dem Live-Event eine dramatisierte Version des 
sich Ereignenden herstellt (Gleich 2001). Der Sportphilosoph Gunter 
Gebauer hat ein wesentliches Element der Aufbereitung von Sportereig-
nissen als Material für projektives ästhetisches Erleben benannt. Das 
Sichtbare werde »durch sprachliche Kommentare […] mit einer narrativen 
Dimension verknüpft, die Geschichten hervorbringt.« (Gebauer 1995: 25) 
»Die hinzugefügte Sprache, und erst sie, öffnet dem Sport die ästhetische 
Dimension.« (Ebd.: 26 f.) Der treffende Grundgedanke ist allerdings sehr 
auf das Wortsprachliche hin verengt. Kamera und Bildregie sind erheb-
lich an der Herstellung von Geschichten beteiligt. Und nicht allein Sport-
reporter und Aktive kommentieren, sondern ebenso die Zuschauer unter-
einander – und zwar nicht nur mit Sprache, sondern mit ihren Körpern, 
im Jubeln wie im Entsetzen. Sie greifen dabei auf Ressourcen zurück, die 
Sportdiskurse ebenso einschließen wie individuelle Sport- und Körperer-
innerungen.

Seel ergänzt, dass es für die dramatisch-ästhetische Perzeption nicht 
nur auf die direkt wettbewerbsrelevanten Handlungen ankommt. Viel-
mehr liefert »all das sichtbare Verhalten, mit dem Sportlerinnen und 
Sportler sich vor dem Wettkampf und im Wettkampf auf den Wettkampf 
einstellen, mit dem sie auf Erfolg und Misserfolg reagieren« (Seel 1995: 
118f.), Stoff für die von den Zuschauern produzierten bedeutungsvollen 
Geschichten und damit für ihr ästhetisches Erleben. 

Medialisierter Schausport gewinnt Qualitäten eines Serienformats: 
Die Akteure, ihre Welt und deren Regeln sind dem Publikum vertraut. 
Es weiß, was bisher geschah – und jedes Spiel, jeder Wettkampf bildet 
eine neue Folge, in der es im Moment des Geschehens »um alles« geht. 
Unterstützt und angereichert wird die Serialisierungsarbeit der Nutzer 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 113

dadurch, dass Medien Vor- und Nachberichterstattung liefern, deren 
Material die Zuschauer*innen bei der Dramatisierung der Wettkampf-
ereignisse einmontieren können. Angesichts des reizvollen Spektrums 
sinnlicher Eindrücke, der verspürten Erregungen und symbolischen 
Sinngebungen für Massen geübter Betrachter hat der Ästhetiker Wolf-
gang Welsch (2005: 149; Herv. i.O.) Schausport als »die populäre Kunst 
der Gegenwart« bezeichnet. 

Von einer fiktionalen Serie unterscheidet die Sportberichterstattung 
ihr Wirklichkeitscharakter. Was das bedeutet, ist allerdings ausgespro-
chen vielschichtig. Hier ist kein Platz für eine grundlegende Auseinan-
dersetzung mit dem Thema Fiktion und Realität. Aus der Perspektive 
alltäglicher Mediennutzung scheint es aber nicht sinnvoll, von einer Ent-
weder/Oder-Entscheidung auszugehen. Vielmehr ordnen die Menschen 
der Gegenwart das, was sie in Medien oder bei Live-Events sehen und hö-
ren, hochdifferenziert auf Kontinua zwischen »wirklich« und »erfunden« 
sowie zwischen »wahr« und »unwahr« ein; beide Dimensionen hängen 
zusammen, bedeuten aber nicht dasselbe (→Kap. 6.1). 

Die Zeitgenoss*innen nutzen beispielsweise Spielfilme oder Roma-
ne – erfundene Geschichten also, von denen sie wissen, dass sie ausge-
dacht sind – als Quellen, um Informationen über Wirkliches und seine 
Zusammenhänge zu gewinnen. Dabei verwenden sie eine Art Filter, um 
zu unterscheiden, was sie in den erfundenen Geschichten glaubwürdig 
(das meint auch nicht unbedingt »wahr«!) finden und was nicht. Paratexte 
wie »Nach einem wirklichen Ereignis« oder »Die Autorin erzählt ihr eige-
nes Leben« können die Plausibilität erhöhen – vor allem aber verändern 
sie die ästhetische Wahrnehmung. Oft intensiviert es die Gefühle, wenn 
man weiß: Das hat ein Mensch wirklich durchlebt und erlitten. 

Nehmen wir die groß angelegte sozialrealistische TV-Serie The Wire, 
die in der vom Niedergang der alten Industrien betroffenen Hafenstadt 
Baltimore spielt. Wie dort die Verhältnisse zwischen Politik, »Rassenbe-
ziehungen«, Rauschgiftgangs, Schulen, Zeitungen und Gewerkschaften 
geschildert werden, das haben viele Zuschauer und Kritiker so ziemlich 
eins zu eins als treffendes Bild der Verhältnisse genommen – auch wenn 
sie weder Baltimore noch eine vergleichbare Stadt wirklich kennen und 
keine Forschungsliteratur dazu konsultiert haben. Umgekehrt: Einer der 
erfolgreichsten Kinohits der letzten Jahre hierzulande war die französi-
sche Sozialkomödie Ziemlich beste Freunde, ein eindrucksvoll gemachter 
Film nach realen Ereignissen. Die »wirklichen« Protagonisten traten zeit-

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Populärkultur forschung

gleich in den Medien auf. Trotzdem wissen wohl die meisten Zuschauer: 
Die Geschichte vom schwarzen Kleinkriminellen und dem weißen Aris-
tokraten sagt nichts darüber aus, was Klassen- und Milieuunterschiede in 
Frankreich üblicherweise bedeuten. Es ist ein Märchen, sogar ein schönes 
und manchmal anrührendes – aber es liefert keine »wahren« Informatio-
nen über »wirkliche« soziale Beziehungen in der Gegenwartsgesellschaft.

Die unbezweifelte Authentizität der Bilder der Sportberichterstattung 
bildet quasi ein ästhetisches Alleinstellungsmerkmal dieses Unterhal-
tungsgenres. Wenn eine Fußballerin verletzt vom Platz getragen wird, 
dann weiß man zwar, dass hier vielleicht Zeit geschunden wird. Doch 
hat unser (Mit-)Gefühl eine andere Qualität als gegenüber der Identifika-
tionsfigur eines Spielfilms aus dem Sportlermilieu in einer genau gleich 
aussehenden Szene. Im erstgenannten Fall wissen wir: Sie wird vielleicht 
nie mehr spielen können, die Karriere ist zu Ende. Oder: Sie hat sich total 
reingehängt, um ihre Mannschaft ins Finale zu bringen, und jetzt kann 
sie ihr im entscheidenden Spiel nicht weiter helfen. Was nichts daran än-
dert, dass beide Episoden gleich weit entfernt sind vom Leben, das die Zu-
schauer vor und nach der Sendung führen. Es sei denn, die eigene Tochter 
oder die Partnerin spielt auch Fußball … 

Das Schausport-Publikum weiß: Es geht knallhart und irreversibel 
um Sieg und Niederlage, um Punkte und Medaillen, letztlich um Geld im 
Rahmen eines globalen Wirtschaftszweigs. Wir sind gut informiert über 
Doping und Wettbetrug – und doch lassen sich nur wenige das aufregen-
de Gefühl der Unvorhersehbarkeit, des »Alles kann passieren« nehmen. 
Die meisten wollen keine unbeteiligten Beobachter sein. Sie erschaffen 
sich Held*innen und Schurken, nehmen die Perspektive einer Mann-
schaft oder einer Sportlerin ein, schwören als Fans ihrem Verein unver-
brüchliche Treue – weil die Emotionen dann intensiver sind. 

Erfahrene Sportliebhaber*innen machen sich absichtlich zu einem 
Teil der real ablaufenden Ereignisse. Solche Praktiken der »Identifika-
tion« (wie diese ästhetische Strategie gerne genannt wird) gibt es ebenso 
bei der Rezeption erfundener Narrationen in allen Genres, in Romanen, 
Filmen, Serien usw. Offenbar steigert das emotionale Investment in ein-
zelne Akteur*innen die Empfindungsintensität, mit der wir Geschichten 
vergegenwärtigen – auch die starken Gefühle des (Mit-)Leides und des 
Schmerzes. Doch nur selten stehen Sportler*innen dem Massenpubli-
kum persönlich so nahe, dass derartige Emotionen über kontrollierte und 
begrenzte affektsteigernde Projektionen hinausgehen würden.

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 115

4.6 Massenkünste im Kunst-System 

Die amerikanischen Literaturwissenschaftler James Naremore und 
Patrick Brantlinger (1991) haben ein anregendes Modell für den Raum 
der künstlerischen Kulturen (»artistic cultures«) in den westlichen Ge-
sellschaften des 20. Jahrhunderts vorgeschlagen. Es wird hier aus zwei 
Gründen vorgestellt. Methodisch produktiv scheint der Ansatz, über Mas-
senkünste nur als emergentes Resultat der Vernetzungen, Entlehnungen 
und Mischungen zwischen allen künstlerischen Kulturen einer Gesell-
schaft zu sprechen. Und die substanzielle Beschreibung der unterschied-
lichen artistic cultures selbst ist (mit einigen Modifikationen für Europa)37 
heuristisch ausgesprochen hilfreich. 

Es handelt sich um folgende Kategorien:
1. Hochkunst (»high art«) bezeichnet den zeitgenössischen, weithin als 

»bürgerlich« und »westlich« geltenden Kanon anerkannt großer Kunst 
der Weltgeschichte.

2. Künstlerische Moderne (»modernist art«) bezeichnet die Kunstbewe-
gung, die in Absetzung von der etablierten Hochkultur entstand; diese 
empfand man als verbiedert und den Herausforderungen der Zeit nicht 
mehr gewachsen. Im englischen Sprachraum verwendet man dafür den 
Begriff des Modernismus (»modernism«). Ihr Beginn wird an unter-
schiedlichen Punkten im 19. Jahrhundert gesehen, doch verwendet man 
dabei übereinstimmende Kriterien. Die Überwindung einer abbildungs-
orientierten Malerei mag man bei Goya oder Cézanne ansetzen, die Par-
allele in der Literatur bei E.T.A. Hoffmann oder Baudelaire – das Korpus 
der westlichen Moderne zeigt sich insgesamt doch ziemlich konsistent. 
Allerdings erweitert sich der Kanon der Hochkunst ständig im Ergebnis 
von Anerkennungsprozessen, die Richtungen und Künstler der Moder-
ne aufnehmen. Dennoch bleiben Unterschiede: In Deutschland gehören 
Goethe und Joyce nicht auf dieselbe Weise zur Hochkultur.

3. Avantgarde (»avant-garde art«) bezeichnet historisch die im frühen 
20. Jahrhundert aufbrechenden Bewegungen, die durch direktes Ein-
greifen ins gesellschaftliche Leben die bürgerliche Institution Kunst und 
das ästhetische Autonomiekonzept überwinden wollten, das Hochkunst 

37 | POP und Subkultur sind im Szenario von Naremore und Brantlinger nicht ent-

halten. 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Populärkultur forschung

wie Modernismus teilen. Dieser Impuls wird seither immer wieder auf-
genommen; jede Periode und jede Gattung hat ihre Avantgarde.

4. Volkskunst (»folk art«) bezeichnet das aus bildungsbürgerlicher 
Sicht legitime Gegenstück zur Hochkultur: den vermeintlich authenti-
schen, bodenständigen, gesunden und von der Moderne bedrohten Aus-
druck eines bäuerlich-traditionsorientiert gedachten »Volkes« und sei-
ner – so der Zentralbegriff – »Volkstümlichkeit«. Gemeint sind »echte« 
Volksmusik und -dichtung, naive Malerei, künstlerisches Handwerk u.ä. 

5. Populäre Vergnügungen (»popular art«) wie Schausport, Kirmes, Fe-
ste, Freizeit- und Themenparks haben benennbare ästhetische Reize und 
heute ein Publikum aus allen Sozial- und Bildungsschichten.

6. Populärer Mainstream beziehungsweise Massenkunst (»mass art«) 
bezeichnet, was Alltagsmenschen unter populärer Unterhaltung verste-
hen, vom Blockbuster und internationalen Hitparadenpop bis zu Fern-
sehserie, Bestseller, Musical, Samstagabendshow und dem einst rebel-
lischen, heute populär kanonisierten Rock der Rolling Stones, Bruce 
Springsteens und anderer. 

7. POP oder »Avant-Pop« (→Kap. 2.3) meint ein relativ junges Feld 
künstlerischer und kunstkritischer Aktivität. Charakteristisch ist die äs-
thetische Aufwertung von Werken und Gestaltungsweisen, die zu ande-
ren Zeiten und in anderen Kontexten dem negativ bewerteten Populären 
zugeordnet wurden oder werden. Mischung und Kombination im Rah-
men einer Ästhetik des Abweichenden, Unerhörten, Subversiven oder 
auch artifiziell Oberflächlichen zielen auf den Status anerkannter, oft als 
postmodern etikettierter Gegenwartskunst. Modernismus und Avantgar-
de gelten als Bezugspunkte und kreative Partner auf Augenhöhe. Populä-
ren Mainstream wie bürgerliche Hochkunstpflege sieht man als Gegen-
pole, gleichermaßen bieder und ohne Bezug zu Spannungen und Reizen 
der Gegenwart.

8. Subkulturelle Szenen38 schließlich umfassen jene normverletzenden 
ästhetischen Aktivitäten, die an fast alle genannten künstlerischen Kul-
turen angrenzen und Menschen fast aller Sozial- und Bildungsschichten 

38 | Inwieweit derartige Szenen heute noch sinnvoll als Subkulturen zu bezeich-

nen sind, ist in der Forschung umstritten. An dieser Stelle soll nur auf Gruppen 

und Netzwerke hingewiesen werden, die – oft aus gesellschaftlicher Randposition 

heraus – mit Radikalität und Provokation ästhetische Innovationen von großer 

Ausstrahlungskraft erzeugen.  

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 117

anziehen können: die künstlerische Bohème, Grunge und Gothic, Dro-
genszenen, Stile sexueller Minderheiten. Solche Szenen hatten seit dem 
späten 19. Jahrhundert außerordentliche ästhetische Anregungskraft für 
die Massenkünste wie für die Moderne. Subkulturen sind eine erstran-
gige Innovationsquelle für die PK, wie es Avantgarden für die Hochkul-
tur und den Modernismus darstellen: eine antikommerzielle, tendenziell 
exklusive, teilweise elitäre, viel Kenntnis und Reflexion verlangende Zu-
spitzung bestimmter Züge von PK – des Abweichenden, den Mainstream 
Herausfordernden. 

Der Nutzen des Modells besteht nun nicht darin, endlich acht Schub-
laden, darunter vier bis fünf für Populäres zu haben. Es hilft, die Bewe-
gung verschwimmender, situativ und performativ immer wieder neu 
gezogener ästhetischer wie distinktiver Grenzen zu beschreiben. Künst-
lerische Kulturen sind nicht statisch zu denken; sie verändern sich gegen-
wärtig wie in der Rückschau. Demarkationslinien werden andauernd neu 
ausgehandelt. Doch auch bei unveränderten Maßstäben können kultu-
relle Texte ihren Platz wechseln; sie können sogar, je nach Standort des 
Betrachters, zur selben Zeit verschiedenen »artistic cultures« zugerech-
net werden. Auch PK-Phänomene bewegen sich zwischen den Kategorien. 
Was »Moderne« und was »Subkultur« umfasst, was die jeweiligen Zeitge-
nossen dem populären Mainstream oder der Volkskultur zuordneten, das 
ist nicht einfach an den Artefakten abzulesen. Es bestimmt sich relational 
aus den wahrgenommenen Übereinstimmungen mit und Oppositionen 
zu anderen künstlerischen Kulturen. 

Schließlich verweisen die acht Kategorien darauf, dass es heute wie 
früher nicht nur eine, sondern mehrere und durchaus unvereinbare 
Positionen gibt, die das künstlerisch Populäre einordnen wollen. Zwar 
grenzte sich der Modernismus von der Hochkultur ab; doch teilten beide 
Richtungen lange Zeit die Auffassung, das legitime Populäre sei in der 
»Volkskultur« zu sehen, einer bürgerlichen und bestenfalls nostalgischen 
Konstruktion. Umgekehrt rückten aus der Sicht des traditionsverpflich-
teten Kanons Moderne, Avantgarde und kommerzielle PK sowie gewisse 
Subkulturphänomene als Feindbilder ganz eng zusammen, weil sie die 
konventionelle Sittlichkeit herausforderten. Noch in den 1960ern wurde 
der angebliche Pornograph Günter Grass mit »Schundliteratur« und Co-
mics zusammen als Gefahr für Kultur und Jugend bekämpft; im Extrem-
fall verbrannte man die Bücher gemeinsam.

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Populärkultur forschung

In diesem Kapitel ging es hauptsächlich um zwei Fragen: Wie plausibel 
ist es, ästhetisches Erleben als Grundfunktion eines großen Teils der PK 
zu betrachten und zu studieren? Und: Ist es sinnvoll, diesen Teil der PK 
als Massenkünste oder populäre Künste zu bezeichnen? Dazu einige 
bilanzierende Überlegungen. Erstens zeigt bereits die Auflistung in Ab-
schnitt 4.5: Selbst wenn man nur die populären Varianten traditioneller 
Kunstgattungen betrachtet, so spielen die im Alltag rein quantitativ eine 
solche Rolle, dass sie ins Zentrum von PK-Forschung gehören – und zwar 
als ästhetische Phänomene, die von sehr vielen mit der Hoffnung auf äs-
thetische Erlebnisse gesucht und genutzt werden. 

Das legt es zweitens nahe, im Massenpublikum eine erhebliche und 
historisch wachsende Kompetenz zur Steigerung ästhetischen Vergnü-
gens sowie entsprechend hohe Erwartungen anzunehmen. Wenn sich 
dies bestätigt, impliziert es auch eine große Wahrscheinlichkeit projek-
tiven ästhetischen Erlebens durch die aktive Wahrnehmung »wie Kunst«.

Drittens: Unabhängig von der letztlich scholastischen Frage, ob man 
Werbefilme, Weinproben und Sportübertragungen als Inszenierungen 
populärer Kunst bezeichnet oder nicht – der Reiz auch solcher Angebote 
liegt zu erheblichen Teilen im ästhetischen Erleben. Vielleicht kann die 
Verwendung des Kunstbegriffs auch in solchen Fällen, quasi als rhetori-
sche Herausforderung, ernsthaftere empirische wie theoretische Zuwen-
dung befördern.

Viertens: Praktiken und Erlebensmodi im skizzierten Feld weisen 
(selbst wenn man nur traditionelle Genres ins Auge fasst) eine erhebli-
che Diversität auf. Sich für eine Stunde in ein Romanheft, ein Popmusik-
album oder eine Folge von Game of Thrones zu versenken, ist von sehr 
anderer Qualität als in der Wohnung kurze Zeit vor einer Vase oder Klein-
skulptur zu verharren, um ihre Gestalt wirken zu lassen, oder am Abend 
»mit allem Drum und Dran« ins Musical auszugehen. Sprachliche Ver-
einheitlichung unter der Rubrik populäre Künste könnte der notwendi-
gen Aufmerksamkeit für die Unterschiede entgegenwirken. 

Fünftens schließlich stellt sich eine neue Frage: Lassen sich – bei al-
ler inneren Differenzierung – Eigenschaften benennen, die populäre von 
den herkömmlichen (vermeintlich »anspruchsvollen«) Künsten unter-
scheiden? Zur Klärung stellt Kapitel 5 einerseits Modelle vor, die den 
Umgang mit populären Texten konkreter modellieren. Was tun Durch-
schnittsbürger eigentlich, um ästhetisches Erleben zu erzeugen? Auf der 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Populäre Künste 119

anderen Seite weitet sich der Blick: Wie lassen sich die Idealmodelle des 
Umgangs mit Massenkünsten im gelebten Alltag praktizieren? 

Weiterführende Liter atur

Fluck, Winfried (1999): Pragmatism and Aesthetic Experience. In: REAL 
Yearbook of Research in English and American Literature 15, 227-241.

Gell, Alfred (1999): The Art of Anthropology. London.
Maase, Kaspar (Hg.) (2008): Die Schönheiten des Populären. Ästhetische Er-

fahrung der Gegenwart. Frankfurt, New York.
Neumann, Eckhard (1996): Funktionshistorische Anthropologie der ästheti-

schen Produktivität. Berlin.
Reckwitz, Andreas (2012): Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess ge-

sellschaftlicher Ästhetisierung. Berlin.
Schulze, Gerhard (1992): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der 

Gegenwart. Frankfurt, New York.

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004 - am 13.02.2026, 20:26:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

