4. Populare Kiinste

4.1 Ist MASSENKULTUR KUNST?

Die Fragestellung desertiert nicht vom Plidoyer des zweiten Kapitels,
auf essenzialisierende Bestimmungen nach dem Muster »Was ist popu-
lir und was nicht?« zu verzichten und eher iiber Familiendhnlichkeiten
nachzudenken. Doch verlaufen die faktischen Debatten nach anderen
Regeln. So hat der Musikologe Ralf von Appen (2014: 123) zutreffend
konstatiert: »Im Gegensatz zur traditionellen Musikwissenschaft meidet
die Popmusikforschung den Kunstbegriff nahezu vollstindig, da sie ihn
als Werkzeug einer hegemonialen Ideologie ansieht.« Andererseits wird
immer wieder versucht, populire Texte — von Charles Chaplin bis Lady
Gaga — in den Rang »echter« Kunst zu heben oder wesentliche Segmente
der PK als Unterhaltungskunst zu qualifizieren. Hinter solcher Rede von
»Kunst« steht oft das Bemiihen, Populires aufzuwerten und seinen Pro-
duzenten (weniger den Nutzern) groflere Anerkennung zu verschaffen.
Diese Einfithrung folgt einem dritten Argumentationsstrang, der
sich in einer ganzen Reihe neuerer Uberlegungen zum Thema findet.
»Kunst« steht hier nicht unter dem emphatischen Anspruch, zur geis-
tig-moralischen Erhebung der Menschheit beizutragen. Vielmehr wird
der Begriff analytisch verwendet. »Kunst« bezieht sich auf eine spezielle
Art von Zusammenwirken zwischen Angeboten — nicht »Werken«! —, die
bestimmte Praktiken und Erfahrungsweisen ermdéglichen, ja nahelegen,
und Nutzern, die mit diesem Material besondere Erlebnisse und Wissens-
elemente zu erzeugen suchen. Das klingt ziemlich abstrakt; aber es ist
genau das, was bei einem guten Film, in einem Club mit einem coolen
DJ oder auch bei einem mitreiRenden Fuf3ballspiel geschieht, zumindest
nach Meinung der Beteiligten geschehen sollte. Etwas konkreter bezeich-
net Kunst die Eigenart der Angebote, derartige Erfahrungen des Vergniigens
nahezulegen, sie moglichst wahrscheinlich und mdoglichst intensiv erlebbar zu

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Popularkulturforschung

machen. Das muss nicht immer funktionieren: Was die eine zutiefst be-
rithrt, kann den anderen langweilen oder sogar abstoflen. Genauer wird
das unter 4.3 und 4.4 ausgefithrt. Was die Nutzer jedenfalls suchen, ist
eine spezielle Art von Vergniigen: dsthetisches Vergniigen, dsthetisches
Erleben.

In diesem Sinn wird im Folgenden von Kunst gesprochen: kulturelle
Texte welcher Art und Medialitit auch immer, die primdrintentional auf
die Erzeugung von oder Beteiligung an idsthetischem Erleben angelegt
sind. Die Rede von Massenkiinsten oder populiren Kiinsten verdichtet
die grundlegende These dieser Einflihrung: Ein Grofiteil der Angebote,
die als Massenkultur oder PK gelten, wird in erster Linie wegen seines
Potenzials gesucht und geschitzt, an der Erzeugung isthetischen Erle-
bens mitzuwirken.

Es geht beim Streit, ob PK Kunst sei oder zumindest sein kénne, also
darum, ob und in welchem Sinne Menschen hier dsthetische Erlebnisse
haben. Denn das Populire ist zwar als Bestandteil der Gegenwartskultur
anerkannt, seine Nutzung nicht mehr peinlich oder rufschidlich — doch
substanzielle dsthetische Qualititen spricht man ihm bis heute nur selten
zu. Entsprechende Debatten haben eine lange Vergangenheit, und die ist
in jeder heutigen Diskussion mit im Spiel. Deshalb ein kurzer Blick zu-
riick in die europdische Geschichte.

Hierarchisierungen von Kunst und Unterhaltung hat es hier, soweit
wir wissen, seit 3.000 Jahren gegeben. Im klassischen Athen waren zwar
Trag6die und Komdodie sowie das Satyrspiel gleichermaflen Teil der kul-
tischen Festrituale, zu denen sich die Buirgerschaft regelmifRig versam-
melte. Doch bereits Aristoteles stellte die Tragodie iiber die Komédie und
gestand nur ihr das Potenzial zu, die Leidenschaften der Zuschauer durch
Jammer und Schauder (lange Zeit tibersetzt als Mitleid und Furcht) zu
reinigen. Bis ins 18. Jahrhundert galt eine stindische Ordnung der Stil-
ebenen. Danach genossen den hchsten Rang jene Genres, in denen Got-
ter und weltliche Herrscher*innen agierten (und auch nur agieren durf-
ten) wie in der Trag6die oder der Oper; das niedere Volk hingegen betrat
einzig in der Komdodie oder in komischen Zwischenspielen die Bithne.

Alle derartigen Unterscheidungen fanden jedoch innerhalb eines is-
thetischen Kosmos statt, der Oben und Unten einschloss. Auch niedere
Genres waren Teil der stindischen Ordnung der Kiinste. Aus dieser Per-
spektive wurde in Deutschland zunichst auch das Aufkommen biirger-
licher Unterhaltungsliteratur um die Mitte des 18. Jahrhunderts (v.a. in

- am 13.02.2026, 20:26:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

Gestalt von Romanen) wahrgenommen.?! Zwar galt solcher Lesestoff als
weniger anspruchsvoll, weniger originell und damit von geringerem li-
terarischem Wert; doch wurde das Phianomen der »niederen Literatur«
von der Kritik zunichst akzeptiert und kommentiert als Teil des kiinstle-
rischen Kontinuums. Es gab sozusagen eine selbstverstindliche Debatte
uiber die dsthetischen Qualititen von Gebrauchskunst.

Anders sahen das die Vertreter der klassischen deutschen Literatur,
insbesondere Friedrich Schiller. Als einzig legitime kiinstlerische Posi-
tion propagierten sie die Autonomie, die vollige Unabhingigkeit von
nichtkiinstlerischen Erwartungen oder Vorschriften — kimen die nun
vom Staat, von Michtigen, vom Verleger oder vom Publikum. Mit der
Kanonisierung der Klassik wurde die niedere Literatur nicht linger als
Kunst behandelt: Sie opfere ihre Unabhingigkeit und passe sich der un-
gebildeten Masse an, um des Erfolgs beim Publikum und auf dem Markt
willen (Biirger/Biirger/Schulte-Sasse 1982; Potthast 1997). Die Unterhal-
tungsgenres, deren Leserschaft anhaltend wuchs, wurden nicht nur zu-
nehmend angegriffen; sie horten auf, tiberhaupt Gegenstand literarischer
Kritik zu sein. Als Nichtkunst, keiner dsthetischen Beurteilung wiirdig,
fielen sie, zumindest innerhalb der literarisch rasonierenden kulturellen
Elite, in den Abgrund des Schweigens.

Doch unterhaltende Kunst wurde in allen Medien beliebter und er-
folgreicher — als Singspiel, als Komddie, als Ritterroman, als lyrischer Al-
manach, als Druckgrafik, als Lied oder Binkelsangauftritt. Und damit
blieb die Frage im Raum, ob diese Genres nicht doch an den besonderen
Anziehungskriften von Kunst und an den vielschichtigen Erfahrungen
asthetischen Erlebens teil hitten. Auch wenn man ihre Nichtzugehorig-
keit zum Reich der »wahren Kunst« und ihre dsthetische Wertlosigkeit
im Lauf des 19. Jahrhunderts zunehmend rigide behauptete; auch wenn
das drohnende Schweigen der Kritik den Ausschluss praktisch umsetz-
te; auch wenn man immer neue Argumente fiir die Exklusion angeblich
nicht autonomer Produkte vorbrachte — das unterhaltend Populire blieb
fiir sensible Beobachter eine Herausforderung. Das nicht zuletzt deswe-
gen, weil auch nennenswerte Teile des Biirgertums und der Oberschich-
ten offensichtlich fiir diese Vergniigungen zu haben waren. Nicht nur der
Schriftsteller und Literaturwissenschaftler Robert Prutz (1816-1872) be-

21 | Die Auseinandersetzung lber Unterhaltungsliteratur ist von der Forschung
am besten aufgearbeitet und wird deshalb hier exemplarisch verfolgt.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

75


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Popularkulturforschung

kannte sich 1845 zu »schwachen Stunden, in denen auch hoch gebildete
Intellektuelle eine lebenspralle, abenteuerliche Erzihlung einem klassi-
schen Werk vorzégen (Prutz 1981: 111).

So sahen sich immer wieder Kritiker und Wissenschaftler, deren per-
sonlichem Werturteil das Unterhaltsame und Beliebte fern lag, genétigt,
den Erfolg der zweifelhaften Ware zu erkliren. Oft nahmen sie dazu eine
gewisse dsthetische Anziehungskraft und eine kunstihnliche Wirkung
beim Durchschnittspublikum an (Maase 2016). Es fithrte kein Weg um
die Frage herum, ob Populdres vielleicht doch Kunst oder zumindest wie
Kunst sein konne. Womit wir in der Gegenwart wiren.

Dieser Band verwendet die Bezeichnungen »populire Kiinste« und
»Massenkiinste« gleichwertig und gleichbedeutend. »Massenkunst« ist
zwar weniger gebriuchlich; der Begriff weist aber auf wichtige Beziige
hin. Wihrend populire Kiinste semantisch noch nahe bei Volkskunst und
Folklore angesiedelt sind und auch durchaus mit dieser Bedeutung ver-
wendet werden, ist Masse von Volk (ethnos wie demos wie vulgus) klar
abgegrenzt. Das Bezeichnete ist gerade in seiner Heterogenitit ein mo-
dernes Phinomen; es lisst sich weder bestimmten Lebensverhiltnissen
und Milieus noch speziellen isthetischen Traditionen und Geschmacks-
kulturen zuordnen. Tendenziell legt Masse auch gréflere Mengen von Be-
teiligten nahe als Volk.

Damit sind dann auch bestimmte Gréfenordnungen und entspre-
chende Mittel isthetischer Kommunikation impliziert: Massenkiinste
brauchen Massenmedien. Woraus folgt: Massenhaft ist nicht nur das Pu-
blikum, die Menge der Nutzer*innen — massenhaft sind auch die Texte
dieser Art von Kiinsten.”? Die Massenhaftigkeit der beteiligten Dinge mar-
kiert einen wesentlichen Unterschied zum Bedeutungsfeld, das Kunst
herkémmlicherweise umgibt; Massenhaftigkeit ist mit traditioneller As-
thetik unvereinbar. So macht die Bezeichnung Massenkunst es schwerer,
Populires einfach als Erweiterung anerkannter Kiinste zu behandeln.
Das scheint ein nicht zu unterschitzender semantischer Vorteil. Der Be-
zug auf Masse wirkt einer Verkunstung populirer Texte entgegen, die
sie aus ihren Lebenszusammenhingen isoliert und wie das Museums-
exponat oder den Gedichtband mit dreistelliger Auflage weit weg von den
Alltagswelten der digitalen Moderne riickt.

22 | Fiir performative und Live-Events gilt das nicht direkt; doch auch die werden
h&ufig medial vervielfaltigt..

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

4.2 »KuNSTPARADIGMA« ODER » KULTURPARADIGMA«?

Aus empirischer Perspektive haben sich mit Populirem als Kunst am
intensivsten jene Musikwissenschaftler*innen auseinandergesetzt, die
iiberzeugt sind, dass ihr Fach sich systematisch und zentral mit den be-
liebtesten Klingen der Gegenwart befassen miisse (von Appen 2007: 16-
49). Musik ist offensichtlich die populire Kunst, die unser Leben am tiefs-
ten durchdringt und die meisten Menschen bewegt. Vermutlich griindet
diese einmalige Stellung in ihrer besonderen Verbindung mit den phy-
siologischen Funktionen des menschlichen Kérpers (DeNora 2010: Kap.
4). Rhythmus synchronisiert die Bewegungen einer Gruppe, Klinge be-
einflussen den Muskeltonus. Menschen sind dennoch den musikalischen
Kriften nicht passiv ausgesetzt. Vielmehr haben sie (nicht notwendig
sprachlich verfiigbares, oft verkorpertes) Wissen tiber die Potenziale, die
in Klangen stecken, und dariiber, was man mit diesen Ressourcen unter
welchen Bedingungen bewirken kann.

Hier ist wichtig: Wer sich kulturanalytisch mit musikalischen Phi-
nomenen beschiftigt, der oder die begegnet allen Problemen, die der
Vorschlag aufwirft, PK als Kunst zu betrachten. Fiir die herkémmliche
Musikwissenschaft kann nimlich populdre Musik eigentlich gar kein
Untersuchungsgegenstand sein. Sie befasst sich mit schriftlich fixierten
Klanggestalten (»Werken«) und ist im Kern eine Textwissenschaft, die
Beziehungen zwischen Partituren studiert. Aus dieser Perspektive ent-
ziehen sich der wissenschaftlichen Analyse alle Phinomene, von denen
es bestenfalls Tonaufnahmen, aber eben keine Noten-Manuskripte gibt.

Der Musikethnologe Michael Fuhr unterscheidet zwei Wege, mit dem
blinden Fleck umzugehen, den Popmusik fiir die herkémmliche Musik-
wissenschaft darstellt. Im »Kunstparadigma« werden »Werke« populirer
Musik isoliert und mit den Instrumenten analysiert, die im Rahmen der
Autonomieisthetik entwickelt worden sind. Im sogenannten »Kultur-
paradigma« hingegen wird Popmusik als komplexes Phinomen mit vie-
len »nichtmusikalischen« Dimensionen und Beteiligten verstanden; das
erdffnet laut Fuhr (2007: 17f.) die Perspektive einer »neuen Asthetik«.?

23 | Die Gegeniiberstellung vereinfacht. Das Kunstparadigma schliefit die Ein-
bettung in grofere kulturelle Zusammenhénge nicht aus, und im Kulturparadigma
bleibt die dsthetische Dimension populdarer Musik wichtig. Dazu Fuhr (2007: 68-
70).

- am 13.02.2026, 20:26:27.

77


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Popularkulturforschung

Blickt man auf weitere akademische Disziplinen wie Literaturwissen-
schaft und Kunstgeschichte, dann sind die Parallelen offensichtlich. Von
ihrer Tradition wie von ihren dsthetischen Konzepten her sind sie auf ein-
zelne Werke ausgerichtet, auf geschriebene Texte und gestaltete Objekte.
Analysiert werden sie im Wesentlichen in einem Kontext, der aus anderen
Texten und Objekten besteht. Die Uberlegungen der Musikologen schei-
nen also von allgemeinerer Bedeutung.

Nimmt man Fuhrs Unterscheidung, dann werden empirische Kultur-
wissenschaftler*innen spontan das Kulturparadigma wihlen. Bevor das
auch hier geschieht, seien jedoch die Potenziale des Kunstparadigmas
angesprochen. Kategorien der Kunstisthetik auf Phinomene der PK an-
zuwenden, die man zu diesem Zweck aus ihren Praxiszusammenhingen
herauslést, ermoglicht nimlich auf absehbare Zeit durchaus hilfreiche Er-
kenntnisse. Der Kunsthistoriker Walter Grasskamp etwa begriindet sein
Votum fiir eine Analyse populirkultureller Texte »wie Kunst« so.

»Nur das, was als oder wie ein Kunstwerk angesehen wird, geniefit das Privileg
einer hochorganisierten Wahrnehmung und Einordnung, statt, wie die meisten
Produkte und Bilder des Alltags, trotz intensiven Gebrauchs letztlich unbeachtet
zu bleiben und nach Gebrauch vergessen oder zerstdrt zu werden. Die Fragen, wie
etwas gemacht worden ist, warum so und nicht anders, wann und von wem, wofiir
oder wogegen, diese Fragen bringen auch Dinge und Bilder zum Sprechen, deren
Bedeutung sonstzwar erlebt, aber nicht erkannt worden wére.« (Grasskamp 2004:
115)

Erkennen, nicht nur erleben — in einer vielstimmigen PK-Forschung, die
ihre Gegenstinde mit unterschiedlichen Vokabularen beschreibt, ohne
eines davon zu privilegieren, haben herkommliche Textanalysen unbe-
dingt einen Platz; allerdings darf der kiinstlich isolierte Gegenstand nicht
zum Eigentlichen erklirt werden. Grasskamp hat tiber das Cover des Bea-
tles-Albums Sgt. Pepper’s Lonely Hearts Club Band von 1967 eine ganze
Monographie verfasst, die die Plattenhiille (und damit auch die Musik)
kultur- und kunsthistorisch in den Zusammenhang der britischen Pop-
kultur stellt. Dieses Wissen konnte man allenfalls dann fiir irrelevant er-
kliren, wenn man nachweist, dass es im >Leben« dieser Musik nie eine
Rolle gespielt hat. Um das zu kliren, muss man aber erstmal iiber das
Wissen verfiigen.

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

Nun kann man befiirchten, Studien im Kunstparadigma wiirden
zur Verkunstung beitragen und so Populirem den antielitiren Impetus
nehmen. Damit wird aber wohl die Reichweite akademischer Kritik iiber-
schitzt. Der britische Musikwissenschaftler Wilfrid Mellers beispiels-
weise hat die musikalische Entwicklung der Beatles mit einem dionysi-
schen Ritual verglichen, ihre Lieder im Kontext klassischer Komponisten
erdrtert und abschlieRend festgestellt: »the public for late Beatles and
progressive pop overlaps with that for Stockhausen, Cage, Partch, Berio«
(Mellers 1974: 195). Das hat vielleicht einzelnen Fans aus den Bildungs-
schichten ein besseres Gewissen verschafft; die populire Rezeption ist
jedoch sicher mehr vom medial angefiitterten Streit geprigt worden, ob
Beatles oder Rolling Stones nun die wichtigere (hirtere, authentischere,
innovativere usw.) Band seien.

Ja, das Kunstparadigma ist ungeniigend und irreleitend — wo es mit
dem Anspruch vertreten wird, nur so seien populire Artefakte zu unter-
suchen. Nein, nicht jede auf den Text konzentrierte Studie von Machart
und — beispielsweise — musikhistorischen Beziigen erhebt diesen Al-
leinvertretungsanspruch. Sie kann aber Einsichten liefern, die fiir die
kulturwissenschaftliche Analyse gerade isthetischer Prozesse hilfreich,
wenn nicht unverzichtbar sind. Denn (exemplarisch fiir populire Musik
formuliert) nichts fithrt an der Frage vorbei, »[w]ie die [...] dsthetische Er-
fahrung [...] von den je spezifisch organisierten materialen Eigenschaften
der Musik abhingig ist« (Fuhr 2007: 124). Kulturwissenschaftlich sind die
weiteren materialen Akteure unbedingt zu erginzen: Location, Lightshow,
Lautsprecheranlage etc. Hier nur: Wer Sorge hat, die textwissenschaftli-
che Analyse von Populdrem trage zu dessen Sterilisierung bei, sollte sich
mit Selbstvertrauen an die Einsicht erinnern: Gefahr erkannt — Gefahr ge-
bannt.

Warum und inwiefern das Kulturparadigma grundlegend ist, l4sst
sich exemplarisch an populidrer Musik demonstrieren. Der Ansatz wird in
unterschiedlichen Varianten vertreten; der gemeinsame Kern besteht da-
rin, populire Musik als Netz kommunizierender, ko-laborierender Prakti-
ken zu bestimmen, an denen neben den komplexen Inputs von Menschen
(Musiker, Techniker, Producer; Nutzer; Kritiker und Kommentatoren)
Dinge, Riume, Klinge, Stimulanzien, kollektive Stimmungen und Ahn-
liches beteiligt sind. Am deutlichsten wird das bei Live-Musik. Inszenie-
rung, performative Dynamik, Lautstirke und Frequenzen, Sound und
Stimme (um nur einige Aspekte der Produktionsseite anzusprechen)

- am 13.02.2026, 20:26:27.

79


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Popularkulturforschung

machen die Qualitit populirer Musik ebenso aus wie deren Wechselspiel
mit der Location und den (nicht selten durch Drogen intensivierten) Ak-
tivititen des Publikums.

Am anderen Pol der populidren Musik gibt es das Bild des Teenagers,
mit dem Kopfhérer auf dem Bett liegend, versunken in seine/ihre Lieb-
lingsstiicke (genauer: die zur jeweils gefithlten und erstrebten Stimmung
am besten passenden Lieblingsstiicke), tagtriumend und den eigenen
Empfindungen nachspiirend. Was man hier nicht sieht, ist die macht-
volle innere Gegenwart von Bildern und Erlebnissen aus dem gesamten
Feld populidrer Musik — z.B. Erinnerungen an Life-Events, Tanzmomente,
Videoclips. Auch der duflerlich vereinzelte Nutzer fiihlt und reflektiert als
Teil dieses populdren Kosmos.

Kulturwissenschaftliche Studien populirer Musik greifen heute weit
aus. Etwa in die medialen und technischen Zusammenhinge, die dem
zeitgendssischen Horen seine besondere Gestalt geben. So hat die Tech-
nikhistorikerin Heike Weber (2008) herausgearbeitet, wie sich mit dem
mobilen Musikhéren selbstgewihlter Stiicke eine individuelle Gestalt-
barkeitserfahrung verkniipfte, die unsere Vorstellungen von Freiheit und
lebenswertem Leben veridndert hat. Thre Kollegin Monika Réther hat ge-
zeigt, wie in den »langen 1960ern« neuartige Phonogerite, ihre distink-
tionsorientierte Vermarktung, kommentierende Medien und eigensin-
nige Aneignung musikalische Praktiken und Kompetenzen der Nutzer
grundlegend erweitert haben. Zugleich zogen die Anlagen ins »Zent-
rum der privaten Lebenswelt« ein und verinderten Wohnen, Familie,
Gleichaltrigennetze (R6ther 2012: 101). Der Prigung des Universums der
Mainstream-Popmusik durch Marketinginstrumente und kommerzielle
Durchdringung hat Peter Wicke (2009; 2001) viele eindrucksvolle Stu-
dien gewidmet. Schliefflich wurde mit der computergesteuerten Musik-
auswahl im Radio je nach Senderprofil das gebotene Spektrum populirer
Musik deutlich eingeschrinkt (Gushurst 2000).

Neuerdings thematisiert die Forschung, dass populire Musik zuneh-
mend allgegenwirtig und damit zum Element unserer Klangumgebung,
der »soundscape« wird (Papenburg/Schulze 2016). Das reicht vom Kla-
mottenladen (DeNora/Belcher 2000) iiber Restaurants, Toiletten, Super-
markt und Fitnesskurs bis zu Klingeltonen und Warteschleife. Viele
vermuten als Folge: Musik wird ebenso wenig wahrgenommen wie das
omniprisente Piepsen von Scannern oder das Fahrgerdusch im Zug. Die
amerikanische Kulturwissenschaftlerin Anahid Kassabian (2013) hin-

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

gegen argumentiert auf empirischer Basis, dass solche »verteilte Auf-
merksambkeit« durchaus eine Rolle spiele fiir das Erleben »verteilter Sub-
jektivitdt«.

Diese und viele weitere Aspekte gehdren zum Aufgabenbereich von
Populidrmusikstudien im Kulturparadigma. Allerdings wurde kritisch
angemerkt (DeNora 2010; Fuhr 2007), dass mit solcher Ausweitung der
Fragestellung die sinnliche Klanggestalt konkreter Stiicke und das, was
diese Gestalt zusammen mit dem Tun der Nutzer vermag, an den Rand
des Interesses gerate. Zwar wird von der dsthetischen Wirkung populd-
rer Kiinste gesprochen — doch solche Aussagen behandeln Asthetisches
meist als Blackbox, deren genaueres Funktionieren man nicht zu ver-
stehen braucht. Hier zeigt sich der blinde Fleck des Kulturparadigmas.
Wenn man die sinnlich-materialen Gestaltungen der PK und ihr Zu-
sammenwirken mit der sinnlich-emotionalen Wahrnehmung der Nut-
zer nicht den Routinen der akademischen Asthetik und deren Verkun-
stungsneigungen tiberlassen will, dann ist intensiv tiber den Charakter
isthetischen Erlebens zu diskutieren. Anders formuliert: Man muss die
Blackbox 6ffnen und nach dem Wie der isthetischen »agency« schauen,
nach den Wirkungskriften einzelner Angebote und ihrer Elemente; das ist
systematisch zu integrieren in die Beschreibung der Praktiken, mit denen
Nutzer*innen?* ihr Vergniigen zu erzeugen suchen —in Ko-laboration mit
allen anderen Beteiligten.

Ganz knapp gesagt geht dieser Band vom Kulturparadigma aus. Al-
lerdings entspricht die Grundiiberzeugung des Kunstansatzes, dass ohne
Verstindnis von Machart und Funktionieren kultureller Texte ihre Wirk-
kraft nicht angemessen zu fassen sei, durchaus dem Prinzip der sym-
metrischen Anthropologie; das verweigert nimlich Vorannahmen tiber
die Gewichtung von Faktoren und sucht empirisch die Leistungen jedes
beteiligten Akteurs in ihrer Komplexitit herauszuarbeiten. Entsprechen-
de Ergebnisse isolierter und isolierender Kunstanalytik sind also zu in-
tegrieren — insbesondere, wenn man davon ausgeht, dass Massenkiinste
wesentlich dsthetisch funktionieren. Grasskamps (2004) Forderung, dass

24 | Freilich sind auch die asthetischen Mafistdbe und Praktiken menschlicher
Akteure auf der Produktionsseite wichtig - und sogar noch weniger bekannt. Was
weifl die Forschung zum Beispiel vom Erleben der Musiker im Kontext von Live-
Auffiihrungen, wenn sie maximales Vergniigen auch fiir sich selbst zu erzeugen
suchen?

- am 13.02.2026, 20:26:27.

81


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Popularkulturforschung

Bedeutung im Populiren nicht nur erlebt, sondern auch erkannt werden
sollte, scheint auf jeden Fall ein guter Ratschlag.

Vorher ist allerdings ein grundsitzlicher Einwand zu bedenken. Er
fragt aus der lebensweltlichen Perspektive der PK selbst: Miissen For-
scher eigentlich alles wissen wollen? Wicke etwa ist grundsitzlich skep-
tisch gegentiber Versuchen, »die Pop-Erfahrung in der Begrifflichkeit von
Kunsttheorie zu fassen«. Wenn ich ihn recht verstehe, geht es nicht nur
um einen bestimmten, in diesem Fall wirklich problematischen Ansatz
(»Kunsttheorie«). Er stellt den analytischen Zugriff auf das Alltagsleben
tiberhaupt in Frage: »Wozu braucht es Theorie iiber eine musikalische
Praxis, die doch bestens ohne sie funktioniert?« (Wicke 2002: 61) Darin
steckt die Uberlegung, ob man nicht immer wieder fragen muss, wozu
wissenschaftliches Wissen iiber konkretes Tun im Alltag eigentlich gut
ist. Kann es Menschen in ihrem Leben helfen und Solidaritit fordern,
oder schafft es denen Machtressourcen und Disziplinierungsinstrumen-
te, die Uiber die Erkenntnisse verfiigen?

Wicke steht nicht allein. Die Frage nach dem Sinn von Kunsttheo-
rien und Asthetiken ist bereits fiir die anerkannten Kiinste vielfach ge-
stellt worden. Laufen solche Anstrengungen nicht bestenfalls der realen
Entwicklung ihrer Gegenstinde hinterher — wenn sie sie nicht gar durch
dogmatische Normen hemmen? Auch viele Akteure der Popkultur wollen
die »Unmittelbarkeit des Vergniigens« (Wicke 2002: 62) schiitzen und
sind ausgesprochen skeptisch gegeniiber von auflen betrachtenden For-
scher*innen. Denen fehlen angeblich die Erfahrungen und der spirit der
Beteiligten. Rolf Lindner (2000: 9o; Herv. i.0.) hat schon linger auf die
in seinen Augen hoch problematische Tendenz in den CS hingewiesen,
»als ideale Sprecherposition [...] die des native speaker« — also des Kreativen
oder des Fans — zu betrachten.

Empirische Kulturforschung besteht zwar mit guten Griinden auf der
Unverzichtbarkeit des »fremden Blicks« von aufen. Dennoch sind ihre
Notwendigkeit und ihr Nutzen nicht selbstverstindlich. Im Unterschied
zur Suche nach den Ursachen von Krebs oder Armut miissen ihre Ver-
treter sich schon fragen (lassen), wozu PK-Forschung gebraucht wird.
Kann sie mehr sein als eine Mischung aus akademischer Wichtigtuerei
und geistesaristokratischem Voyeurismus? Vielleicht lisst sich im Riick-
griff auf die Uberlegungen zur positiven Anthropologie doch eine grund-
legende Verwendungsmoglichkeit fiir wissenschaftliche Einsichten in
Praktiken und Netze der PK benennen. Solche Erkenntnisse helfen die

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

Zusammenhinge besser zu verstehen, die die kulturellen Handlungs-
horizonte in unterschiedlichen Lebenswelten bestimmen. Wie vielfiltig
ist in verschiedenen Milieus und Lebensstilgruppen das Spektrum der
Moglichkeiten, die Menschen daraufhin erproben kénnen, was sie dort
an Vergniigen und Einsichten finden? Wovon hingt die Bandbreite der
Optionen ab? Welche individuellen Entscheidungen® erdffnen Chancen,
gewohnte Routinen des Alltags zu tiberschreiten? Hier geht es um kultu-
relle Chancengleichheit. Derartiges Wissen kann niitzlich sein fiir Kul-
turpolitik und Kulturarbeit.

Die Verwendung von Ergebnissen empirischer PK-Forschung ist also
normativ begriindbar. Das Basisargument lautet etwa so: Alle Menschen
sollen die Chance haben, ihre Vorstellungen von gutem Leben und die
entsprechenden Praktiken iiber den jeweiligen Status quo hinaus zu ent-
falten. Dabei wird erstens vorausgesetzt, dass neue Erfahrungen und
Lernprozesse in der westlichen Welt (nicht zuletzt als Ergebnis der Auf-
klirung und ihres Bildes vom entwicklungsfihigen Menschen) positiv
besetzt sind; sie konnen Quelle von Freude und gefiihlter Bereicherung
sein. Zweitens sind die von Wicke und anderen geiduflerten Sorgen ernst
zu nehmen, es konne zu geschmackserzieherischer Kontrolle und Ginge-
lung kommen. Aus Angeboten darf keine Pflicht zu Lernen und Selbstver-
inderung erwachsen. Ist es nicht auch zu respektieren, wenn Menschen
als Ergebnis neuer Erfahrungen ihre bisherigen Gewohnheiten fortfiih-
ren? Dabei ist die Hoffnung erlaubt, dass die »alten< Praktiken dann eben
doch nicht mehr ganz dieselben sein werden.

4.3 ASTHETISIERUNG DES ALLTAGS:
PERSPEKTIVEN UND DEFINITIONEN

Dass heute die Frage ernst genommen wird, ob PK wesentlich dem is-
thetischen Erleben diene, hat eine Voraussetzung: die Asthetisierung des
Alltags, die in Deutschland seit etwa 1900 zu konstatieren ist. Dabei han-
delt es sich einerseits um einen historischen Realprozess: Lebensverhilt-
nisse und die in ihnen agierenden Subjektivititen haben sich tiefgreifend

25 | Gemeint ist nicht, Vergniigen rationaler Priifung zu unterwerfen. Doch wie
lduft es ab, wenn Menschen unterschiedliche Erlebnisse vergleichen und daraus
Konsequenzen ziehen fiir ihre dsthetischen Praktiken?

- am 13.02.2026, 20:26:27.

83


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Popularkulturforschung

verindert. Der Begriff selbst ist jedoch neueren Datums und verweist
darauf, dass sich Perspektiven und Vokabulare der Wissenschaft gewan-
delt haben. Deshalb werden in diesem Abschnitt die neue Sichtweise und
wesentliche Kategorien erldutert. In Kapitel 4.4 geht es dann um Ansitze
einer die Kunst iibergreifenden allgemeinen Asthetik.

An den Anfang gehért der amerikanische Philosoph John Dewey
(1859-1952). Die folgenden Uberlegungen beruhen auf seinem 1934 er-
schienenen Buch Art as Experience. Dewey beginnt es nicht mit der kon-
ventionellen Frage, welche Eigenschaften Kunstwerke haben. Er interes-
siert sich fiir die Eigenschaften eines besonderen Typs von Erfahrungen, die
Menschen machen. Und er beginnt bei Grundelementen, die jede/r aus
dem Alltag kennt —

»bei den Ereignissen und Szenen, die das aufmerksame Auge und Ohr des Men-
schen auf sich lenken, sein Interesse wecken und, wahrend er schaut und hért,
sein Gefallen hervorrufen: Anblicke, von denen die Menge gebannt ist: Die vor-
liberrasende Feuerwehr; Maschinen, die riesige Locher ins Erdreich graben; [...]
Ménner, die auf Eisentrdgern hoch in den Liiften rotgliihende Bolzen werfen und
auffangen.« (Dewey 1980: 11)

Fiir Dewey enthilt alles praktische Handeln und jedes konturierte Wahr-
nehmen ein dsthetisches Potenzial. Kunst bezeichnet aus dieser Pers-
pektive eine besondere, relativ seltene Art von Ressource. Thre Angebote
sind einzig dafiir bestimmt, dsthetische Erfahrungen zu machen (ebd.:
12). Das unterscheidet sie von den meisten Dingen und Titigkeiten, die
primir anderen Zwecken dienen.

Wichtiger als dieser Unterschied ist Dewey aber, was allen Erfahrun-
gen welcher Art auch immer gemeinsam ist: Wir machen sie im strengen
Sinn des Wortes. Eine Erfahrung ist nichts, was einer Person ohne ihr
Zutun geschieht. Wir erzeugen sie aktiv. Fiir Dewey ist Erfahren eine Td-
tigkeit, deren Produkt die Erfahrung ist. Asthetische Erfahrung ist unter
anderem dadurch bestimmt, dass sie aus dem Gleichmafl und Gleichlauf
des Alltags herausragt und die Menschen ein Stiick weit dartiber hinaus-
hebt. Doch bleibt sie mit dem gewshnlichen Leben verbunden; sie gehort
keinem wesentlich anderen Bereich des Handelns und Denkens an.

Diese Sicht folgt auch daraus, dass fiir Dewey alltigliches Vergniigen
(»pleasure«) keine triviale Sache darstellt, sondern hohe Bedeutung fiir
die Lebensfithrung hat. Richard Shusterman (2000: 29) hat Deweys Auf-

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

fassung pointiert zugespitzt: »[..] we humans, philosophers included,
live primarily not for truth but for sensual and emotional satisfaction.«*
Selbstverstandlich kennt Dewey (1980: 62f.) auch ein Vergniigen am Er-
kennen und formalen Analysieren. Aber das kénne nicht den einzigen
Mafistab fiir 4dsthetischen Genuss bilden; den sieht er auch im Schme-
cken eines Gerichts, wenn es Wissen um die Ursache des Geschmacks
und Anerkennung fiir die Art der Zubereitung einschliefe. In diesem
umfassenden Sinn versteht Dewey »dsthetische Empfindungen« als »not-
wendige Bestandteile des Gliickes« (ebd.: 17).

Konkreter charakterisiert er Erfahrung als eine herausgehobene und
relativ geschlossene Einheit psychischer Empfindungen und Aktivititen.
Asthetische Erfahrung trage kumulativen Charakter und strebe einer Er-
fullung zu, indem man sich ergreifen lisst und selbst dynamisch ein-
bringt. Energien und Bedeutungen werden organisiert in Richtung auf
Integration und Erfuillung, wobei eine befriedigende Gefiihlsqualitit ge-
geben sein muss (ebd.: 50-55). Eine derartige Erfahrung hebe sich weit
iiber die Wahrnehmungsschwelle hinaus; sie wird um ihrer selbst willen
geschitzt und gesucht. Thre Kraft mache es moglich, gewohnte Bedeutun-
gen zu missachten und so konventionelle Grenzen zu iiberwinden.

Deweys Ansatz hat zweifellos eine vitalistische Farbung; mit der Be-
tonung von Energie, Dynamik, Integration und ermichtigender Befriedi-
gung zielt er auf eine Gestalt von Erfahrung, die als steigernde Verdich-
tung und Erhchung elementarer Lebenskrifte konzipiert ist. Tatsdchlich
verlduft dsthetisches Erleben oft deutlich weniger dicht und in sich ge-
schlossen (—Kap. 5.4). Hier ist wichtig: Dewey 6ffnet den Blick fiir die
isthetischen Momente im Alltag und empfiehlt, in die Kunst-Debatte von
den Erfahrungen der Menschen her einzusteigen. Wir sollen ausgehen
von den Praktiken, mit denen jedefrau und jedermann positiv bewertete
Empfindungen zu erzeugen suchen. Als Material dafiir nutzen sie star-
ke sinnliche Eindriicke und Vorstellungen, die mit spuirbaren Emotionen
verbunden sind.

Ob wir einen Gegenstand im weitesten Sinn dsthetisch empfinden,
hingtletztlich ab von der Einstellung, mit der wir ihn betrachten. Um das
zu veranschaulichen, Gibernimmt Dewey ein Beispiel des Schriftstellers
Max Eastman. Bei einer Fahrt mit der Fihre vor der Skyline von Manhat-

26 | Eine anregende Interpretation von Deweys Uberlegungen gibt Niklas (2014:
106-123).

- am 13.02.2026, 20:26:27.

85


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Popularkulturforschung

tan kann die Wahrnehmung héchst unterschiedlichen Interessen folgen.
Der Betrachter versucht vielleicht, bekannte Gebiude wiederzuerkennen
oder zu schitzen, wie schnell er sich dem Ziel nihert; er kann aus der
Hohe der Wolkenkratzer auf die exorbitanten Grundstiickspreise schlie-
Ren oder die Ballung der Tiirme als Ausdruck fehlender Stadtplanung
kritisieren. Er kann aber auch »die von den Bauwerken gebildete Szene-
rie als ein Bezugsgefiige von bunten, erleuchteten Kérpern [betrachten),
sowohl untereinander als auch mit Himmel und Fluss verbunden. Nun
sieht er dsthetisch, etwa so, wie ein Maler sieht.« (Dewey 1980: 157£.)

Bevor ich niher auf alltagsisthetische Ansitze eingehe, werden Kern-
punkte der in diesem Band vertretenen Auffassung von Asthetik und
Schoénheit formuliert. Sie sollen Grundlagen der Argumentation offen-
legen.

Asthetisch

Asthetisch bezeichnet auf allgemeinster Ebene eine bestimmte Struk-
tur von Interaktionen zwischen Menschen und Gegenstinden; zu den
Gegenstinden zihlen auch die Produkte unserer Einbildungskraft, der
Phantasie und der Erinnerung, die wir uns mental gegentiberstellen kon-
nen. Wir heben einzelne sinnliche Eindriicke oder Vorstellungen aus dem
Fluss des Wahrnehmens und der Befindlichkeit heraus und verkniipfen
sie gleichzeitig mit Emotionen, Bedeutungen und Wissen. So erzeugen
wir dsthetische Beziehungen. Dem liegt die Auffassung zugrunde, dass
sinnliche Wahrnehmung keine »begriffslose Rezeptivitit« bezeichnet,
»sondern eine von Gefithlen und Denkakten nicht abtrennbare, immer
auch aktive Auseinandersetzung mit der sinnlich gegebenen Welt« (Klei-
mann 2002: 57).

Allerdings ist sinnliche Wahrnehmung lingst nicht so einfach struk-
turiert, wie es die Rede von den fiinf Sinnen nahelegt. In einer eindrucks-
vollen Studie hat die Philosophin Waltraud Naumann-Beyer (2003) dar-
gestellt, welch auferordentliche Vielfalt die menschliche Sinnlichkeit
einschliefdt. Insbesondere die korperliche Wahrnehmung, die stets auch
Selbstwahrnehmung ist, scheint in der Spannweite zwischen Gleichge-
wichts- und Geschwindigkeitssinn, Empfinden von Ubelkeit und Kérper-
temperatur ein fast unerschopfliches Repertoire zu umfassen.

Umgangssprachlich wird oft vergessen: »Asthetisch« bezeichnet
einen grundlegenden Modus der Wahrnehmung. Was da ablduft, muss kei-

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

neswegs als schon oder angenehm empfunden werden. Im Gegenteil: Die
subjektive Bewertung kann ausgesprochen negativ sein (und ist es fak-
tisch oft). Sinnliche Eindriicke, Vorstellungen und verkniipfte Emotionen
wirken hier belastend, abstoflend und 16sen unerwiinschte Stimmungen
aus. Asthetisch bedeutet in analytischer Verwendung nicht automatisch
schon, angenehm, erstrebenswert.

Zum Verstindnis der verbreiteten (»populiren«) dsthetischen Prak-
tiken ist allerdings eines wesentlich: Menschen suchen iiblicherweise
mittels fiir sie geeigneter sinnlicher Eindriicke und ihrer Einbildungskraft
Erlebnisse zu schaffen, die sie als befriedigend, bereichernd oder gar
begliickend empfinden. Doch gilt hier, was der Asthetiker Bernd Klei-
mann zum unkontrollierbaren, riskanten Charakter dsthetischer Wahr-
nehmung sagt: Sie sei »ein Amalgam aus Handlung und Widerfahrnis«.
Man kann sich vorher nie sicher sein (selbst bei einem »Lieblingsstiick«),
wie man in einer konkreten, so eben noch nie dagewesenen Situation mit
den Qualititen des Gegenstands ko-laboriert. Erleben ist nur in Grenzen
planbar. Die »Kontingenz dsthetischer Erfiillung« (Kleimann 2002: 334)
gehort zu threm Reiz.

Die (mehr gefiihlte als reflektierte) Bewertung isthetischer Inter-
aktionen ist allerdings historisch wie kontextabhingig ausgesprochen
variabel. Zwar begegnen Menschen vielen Situationen, Bildern, Sinnes-
eindriicken, die sie vermeiden mochten, weil sie negative Empfindungen
hervorrufen. Doch haben sie auch gelernt, Eindriicke und Gefiihle, die als
solche unangenehm oder gar bedrohlich sind, im Kontext handlungsent-
lasteter,”” spielerischer Perzeption zu letztlich angenehmen, positiv emp-
fundenen Erlebnissen zu arrangieren. Das Horrorgenre mit dem ambiva-
lenten Genuss von Angstlust ist ein klassisches Beispiel; ein anderes die
Faszination der Beobachtung von Ungliicken und Katastrophen. So kann
uns auch Hissliches, Groteskes, AbstofRendes anziehen. Ein tragischer
Untergang und die Darstellung von Leiden und Verlust kénnen in der
Gesamtbilanz als gefiihls- und lebenssteigernd empfunden und positiv
bewertet werden.

27 | Die in der Forschung géngige Bezeichnung klingt in diesem Band nicht ganz
glicklich - weil dsthetisches Erleben ja Ergebnis von Interaktion (und damit von
Praxis) ist. Gemeint ist: entlastet von der Pflicht, im Zusammenhang der alltag-
lichen Lebensverhéltnisse handelnd zu reagieren.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

Ly


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Popularkulturforschung

Dem konnen auch moralisch eher zweifelhafte Praktiken zugrun-
deliegen wie der sogenannte »Abwirtsvergleich«. Elend, Ungliick, ver-
meintliche Dummbheit anderer rufen angenehme Gefiihle hervor, weil
sie anschaulich machen, »wie gut es uns doch geht« oder »wie klug wir
doch sind«. So sind Harmonie und Happy End keineswegs unverzichtbar
fur angenehm empfundenes dsthetisches Erleben. Freilich priferiert eine
deutliche Mehrheitim Publikum derartige Angebote, und die Motive sind
bestens nachvollziehbar.

Positiv bewertetes dsthetisches Erleben wird um seiner selbst willen ge-
sucht und gemacht: in der Hoffnung auf reizvolle Gefiihle. Zu diesem
Zweck heben wir immer wieder Eindriicke und Vorstellungen aus dem
Strom der Alltagsereignisse heraus und ko-laborieren mit ihrem sinn-
lichen, Gefithle und Einbildungskraft anregenden Potenzial. Wenn es
klappt, nennt man das isthetisches Vergniigen oder Erfahrung von Sché-
nem. Die Grundoperation besteht darin, Phanomene nicht nur instru-
mentell, im Vollzug zielgerichteter Tatigkeiten, wahrzunehmen. Man
betrachtet sie nicht einfach als austauschbare Vertreter einer allgemei-
nen Kategorie mit bekannter Zweckbestimmung, sondern richtet eine
gewisse handlungsentbundene Aufmerksamkeit auf ihre individuellen sinn-
lichen Qualititen und ihre mittels Einbildungskraft herauszulockenden
emotionalen Potenziale. Es wird einem zum Beispiel klar, dass der farbige
Putz eines Nachbarhauses nicht nur dem Schutz gegen das Wetter dient;
er hat einen Ochsenblutton, der kriftig von der Umgebung absticht, ein
reizvolles Wechselspiel mit den Ténungen des Himmels entfaltet und an
Urlaube in Skandinavien erinnert.

Doch kann die Farbe der Fassade auch fad oder grell wirken; sie
scheint nicht zu den Proportionen zu passen oder lisst unangenehme As-
soziationen aufkommen. Hier erleben wir gleichfalls dsthetisch; aber die
Bewertung fillt so aus, dass man dieses Erlebnis (oder auch, verallgemei-
nert: derartige Erlebnisse) nicht wiederholen méchte. Solche Eindriicke
haben dann auch nicht die Qualitit des Selbstzweckhaften. Die Offenheit
fur handlungsentlastete sinnliche Wahrnehmung, grundiert von der Er-
wartung auf das angenehme Verspiiren intensiver Gegenwirtigkeit, wird
hier enttduscht.

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

Asthetisches Erleben

Die Rede vom isthetischen Erleben zieht die Konsequenz aus Deweys
Akzent auf dem Machen von Erfahrungen. »Erfahrung« ist nimlich im
Deutschen eher statisch-abgeschlossen und bewusst-rational konnotiert.
So bezeichnet man das Ergebnis der mentalen Bearbeitung von Ereignis-
sen und eigenem Betroffensein. Idealtypisch sind Erfahrungen sprach-
lich gefasste Deutungen von Erlebtem; vergangenen, erinnerten Episoden
werden Lehren oder zumindest Hinweise fiir kiinftiges Handeln zuge-
schrieben. Asthetische Erfahrungen wiren dann interpretierende und
wertende Beschreibungen isthetischer Erlebnisse, die die Sprechenden
als wichtig, beispielhaft und lehrreich betrachten.

Erleben verweist dagegen idealtypisch auf die Dynamik eines Gesche-
hens und auf die aktive Beteiligung menschlicher Akteure an istheti-
scher Ko-laboration. Praxistheoretisch meint Erleben (durchaus im Sinne
des alltiglichen Sprachgebrauchs) kein bewusstes, jeweils neu und frei
gestaltetes Handeln. Vielmehr geht es meist um Routinen, um abgespei-
cherte Titigkeits- und Verlaufsmuster, um sozial geteilte Erlebnismodelle
sowie um regulative Vorstellungen von der Angemessenheit unterschied-
licher Weisen des Erlebens. Bewusste Entscheidungen, Neues zu erpro-
ben und noch nie Getanes zu tun, sind damit nicht ausgeschlossen. Sie
greifen aber notwendig auf Gewohnheiten und habitualisierte Muster des
Versuchens zuriick — nicht zuletzt auf Praktiken anderer, die man fiir sich
adaptieren kann. Solche Ubernahme bedeutet freilich stets Verinderung
durch Um- und Neubildung.

In diesem Sinn werden hier abgrenzbare isthetische Episoden als
Erlebnisse bezeichnet. Allerdings hat in der Forschungsliteratur der Ter-
minus »isthetische Erfahrung« nicht selten dieselbe Bedeutung, auch in
fritheren Arbeiten von mir. Manchmal werden beide Begriffe {iberdies
zwecks sprachlicher Abwechslung synonym verwendet. Es handelt sich
um eine idealtypische Unterscheidung. Das heifdt: In der Wirklichkeit 4s-
thetischer Interaktionen gibt es sie nicht in Reinform. Der Nutzen der
kategorialen Gegentiberstellung ist: Man hat Instrumente, um die realen
Mischformen differenzierter zu beschreiben.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

89


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Popularkulturforschung

Schonheit

Schonheit bezeichnete tiber lange Zeit das dsthetische Ideal, das Philo-
sophen zu begriinden suchten. In diesem normativen Sinn kann der Be-
griff Gegenstand historischer Kulturforschung sein, aber keine analytische
Kategorie. Da schon, Schénheit und entsprechende Bezeichnungen® je-
doch hiufig benutzt werden, ist hier auch das Alltagsverstindnis zu be-
riicksichtigen. Mit Dewey (1980: 151) ist »Schénheit« als Bezeichnung fiir
eine besondere Empfindung, fiir die positiven, angenehmen, begliickenden
Qualititen dsthetischen Erlebens, zu verstehen. In diesem Sinn, als Ver-
weis auf Alltagsrede tiber personliche Gefiihle, wird der Begriff hier ab
und zu verwendet.

Vergniigen

PK-Forscher*innen verwenden den Begriff des Vergniigens (oder ver-
wandte Bezeichnungen wie Spaf}, Freude, »pleasure«) hidufiger, um posi-
tives Erleben mit Populirem zu bezeichnen. Die Beschreibungen kreisen
um einen Kern: ein ausgesprochen angenehmes Gefiihl gesteigerter Le-
bendigkeit. Es geht gewissermaflen um eine Alltagsvariante der Hoch-
stimmung, die als Euphorie bezeichnet wird.

28 | Beeindruckendes, gar iiberwéltigendes Erleben wird von Laien mit vielfalti-
gen Kommentaren angezeigt. Diese Reaktionen geniligen den Prazisionsansprii-
chen von Fachleuten in keiner Weise und werden daher oft als Belege fiir man-
gelnde dsthetische Sensibilitat fehigedeutet. Das gern satirisch zur Vorfiihrung
junger»Prolls« benutzte »Boah, ey!«, Kommentare wie »krass, oah nee!, geil, cool,
Alter!, Wahnsinn« usw., auch Schweigen, Trdnen, begeistertes Klatschen, leuch-
tende Smartphones und Ahnliches verweisen auf starkes, letztlich positiv emp-
fundenes &sthetisches Erleben. Zugleich sollen derartige Praktiken oft Erleben
hervorbringen und intensivieren. Als Hinweis darauf, dass es sich vielleicht doch
um mehr als ein Defizit »bildungsferner Schichten« handelt, sei hier eine Notiz des
Schriftstellers Peter Schneider vom August 1968 zitiert: »Ecki [Eckart Siepmann;
KM] zum beispiel hat die eigenart, »ach scheifie, schau mal da«zu sagen, wenn er
eineinihrerschonheit iberwéltigende erfahrung macht. [...] immer wieder fallt mir
die ratlosigkeit auf, die uns alle beféllt, wenn wir in der verlegenheit sind, etwas
schdn zu finden« (Schneider 2008: 296; fiir den Hinweis danke ich Bernd Jirgen
Warneken).

- am 13.02.2026, 20:26:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

Eine evolutionsbiologisch begriindete Lesart hat der Medienethiker
Thomas Hausmanninger vorgeschlagen. Asthetisches Vergniigen fasst
fur ihn eine ganze Reihe von Arten der sogenannten Funktionslust zu-
sammen. Dabei handelt es sich um Lust, die Menschen beim effektiven
Ausfithren kérperlicher wie geistiger Tétigkeiten empfinden; sie wird von
euphorisierenden Botenstoffen (Dopamin, Serotonin) ausgeldst. Das be-
trifft nicht nur zweckgerichtete Praktiken, sondern gleichermaflen die
selbstzweckhafte sinnliche Wahrnehmung. Stets gehe es um eine Lust,
»die gewissermaflen im Genuss der psychophysischen Aktivitit als Ak-
tivitdt, in der Erregung als solcher, dem energetischen Zustand unserer
selbst an sich besteht« (Hausmanninger 2002: 233).

Hausmanninger unterscheidet drei »Grundformen des dsthetischen
Sich-Vergniigens« (ebd.). Sensomotorisch seien die

»Repetition von Bewegungen und die Betétigung der Sinnesorgane, aber auch
schon die grundsétzlichen physiologischen Prozesse und Erregungsformen [...]
lustvoll und werden daher gesucht bzw. geiibt. [...] So kann auf dieser Ebene bei-
spielsweise eine Autojagd im Fernsehen durch Empathie physische Anregungen
bieten, etwa Muskelanspannung und AdrenalinausstofS. Erst die Zweckfreiheit im
&sthetischen Verhalten macht diese Erregungszusténde jedoch genussfahig - weil
wir nicht wirklich verfolgt werden [...], kbnnen wir uns dem Erregungszustand zu-
wenden und diesen bzw. unsere Lebendigkeit darin verkosten. Aber auch schon
das bloRe entlastete Sehen und Héren bildet eine mdgliche Quelle von Funktions-
lust.« (Ebd.: 234)

Selbst nach einem als schlecht oder belanglos empfundenen Film hat
man nicht selten das Gefiihl, die Zeit des Zuschauens angenehm ver-
bracht (und nicht sinnlos vergeudet) zu haben. Ob solche Empfindungen
zum Kernbereich dsthetischen Erlebens zihlen, ist zu diskutieren (—Kap.

5-4)-

»Auf der emotionalen Ebene kann die zweckfreie Evokation von Gefiihlen lustvoll
erlebt werden. Geflihle hervorzubringen und zu differenzieren, stellt ebenso eine
Aktivitatsform dar, die spontan einsetzt. Gerade hier wird besonders stark erlebt,
ein lebendiges Wesen zu sein und (iber inneren Reichtum zu verfiigen. Daher ist
schon das blofe Haben von Gefiihlen lustvoll besetzt.« (Ebd.)

- am 13.02.2026, 20:26:27.

g1


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Popularkulturforschung

Als kognitive Dimension nennt Hausmanninger die »Lust an der Funk-
tion der geistigen Fahigkeiten, an ihrem Gebrauch, ihrer Formung und
Ubung sowie der Durchdringung der Welt mit eigenem Begreifen und
Wissen« (ebd.). Bei zweckfreien Titigkeiten wie dem Erschlieflen der Lo-
gik einer komplexen Erzihlung oder der Enttarnung eines Titers im Kri-
minalroman werde diese Lust dann rein erlebt.

Eine weitere Ebene dsthetischen Vergniigens durch Funktionslust ver-
lduft laut Hausmanninger quer durch diese drei Dimensionen: ihre refle-
xive Verfasstheit (—Kap. 3.4).

»Wir kdnnen uns nicht nur zu den Gegenstanden, sondern auch zu unserer Ver-
arbeitung der Gegenstdnde nochmals ins Verhéltnis setzen. Auch dies ist grund-
sétzlich lustbesetzt: Wir genieflen in der Reflexivitat uns selbst als aktives Zen-
trum und erleben eine spezifische Souveranitat, namlich unsere Position als
»Konstrukteure« unserer Welterfahrung und Bedeutungszuweisung.« (Ebd.: 234f.)

Das klingt plausibel; es handelt sich allerdings um eine formale Bestim-
mung mit begrenzter Unterscheidungskraft. Selbstgenuss der eigenen
Lebendigkeit, Energie und Kompetenz sind auch in zweckgerichteten
Tatigkeiten erfahrbar; der Psychologe Mihdly Csikszentmihalyi (1991) hat
das als Flow-Erlebnis beschrieben. Die Besonderheit des selbstzweckhaf-
ten dsthetischen Modus wird nicht recht deutlich: Wo ist der Unterschied
zwischen Kriminalgeschichte, Kreuzwortritsel und Bouldern? Neuere
Studien kommen zu dem Schluss, dass das Spiiren nach der Bedeutung
massenkiinstlerischer Inhalte wesentlich zum Erleben des Vergniigens
beitrigt. Sie betonen »die kognitive Herausforderung. Das Nachdenken
iiber das Gesehene und das Erleben von >gemischten< Gefithlen kann
zu einem ausgeprigten Unterhaltungserleben und zu dessen Wertschit-
zung fithren.« (ARD-Forschungsdienst 2016: 303)

Doch auch abgesehen von diesem Einwand — empirischen Kultur-
forscher*innen fillt es schwer, humananthropologische und psychologi-
sche Zuginge zu den beim &sthetischen Erleben mobilisierten Gefiihlen
zur Grundlage ihrer Arbeit zu machen. Hausmanningers Konzept der
Funktionslust ist nicht nur in den Herkunftsdisziplinen umstritten; es
tendiert auch dazu, Emotionen als Vorginge und Zustinde »im Inneren«
von Menschen, in ihrer Psyche oder ihrem Hirn, zu beschreiben — als
Vorginge und Zustinde, die keine Geschichte und keinen wirklich ma-
teriellen Korper haben, keiner sozialen Regulierung unterliegen und als

- am 13.02.2026, 20:26:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

genetisch fixiertes Produkt der Evolution von Kontexten und Situationen
nicht bertihrt werden.

Deshalb fassen empirisch arbeitende Kulturforscher*innen Vergnii-
gen zumeist mit anderem Vokabular. Sie wollen den Geist nicht dualis-
tisch vom Koérper trennen und behandeln deswegen Emotionen als »a
kind of practice« (Scheer 2012). Damit werden Gefiihle de-essenzialisiert.
Empirischer Forschung ist wenig gedient mit einer Definition, was Emo-
tionen »sind«. Wohl aber kann eine beobachtende und deutende Disziplin
mit Aussagen dazu arbeiten, was Gefiihle tun (genauer: in welchem Tun
sie sich konstituieren, »anwesend sind«) und durch welches Tun sie er-
zeugt werden. So lassen sie sich integrieren in ein Verstindnis von Ver-
gniigen als »Geflecht aus Praktiken« (Bareither 2016: 18). Daher wire es
sprachlich konsequenter, vom Machen von Vergniigen zu sprechen als
davon, dass man Vergniigen hat.

Hier muss kurz skizziert werden, welche Vorstellung von mensch-
lichem Handeln praxistheoretische Ansitze bestimmt. Grundlegend ist
die Abkehr von der Annahme, dass Menschen zunichst mental Entschei-
dungen treffen und sie dann praktisch-kérperlich umsetzen. Vielmehr
geht man davon aus, dass Leben wesentlich praktisch ist, »ein Prozess
aus Titigkeiten« (ebd.: 20). Am Tun sind alle Elemente menschlichen
Handelns — Wissen, Gefiihle, Motive, Erwartungen ebenso wie kérper-
liche Fihigkeiten und die gegenstindlichen Mittel, die zu den Tatigkeiten
gehdren — aktiv beteiligt; sie sind fiir die Forschung zuginglich in kon-
kreten, beobachtbaren Handlungsabliufen. Der Versuch, Qualititen und
Funktionen der genannten Elemente isoliert, aulerhalb praktischer Voll-
zlige zu beschreiben, ist aus dieser Sicht nicht hilfreich zum Verstindnis
des wirklichen Lebens wirklicher Menschen.?

Zugespitzt: Menschen sind, was sie tun — physisch, mental, imagina-
tiv, in Ko-laboration mit anderen menschlichen wie nichtmenschlichen
Akteuren. Dieses Handeln ist nicht beliebig, nicht »frei«. Es realisiert sich
iiber weite Strecken — im Alltag wie beim Konzertbesuch — in Praktiken:
in bestimmten Weisen, etwas zu tun, in Routinen, Gewohnheiten, Ver-
haltensmustern. Das reicht vom Aufstehen mit denselben Abldufen jeden
Morgen bis zu den Automatismen des Autofahrens oder den Mustern,

29 | Das beriihrt nicht die Tatsache, dass wir als Ergebnis der Evolution iiber eine
korperliche Ausstattung verfiigen, die unserem physischen und psychischen Tun
zugrunde liegt und nur begrenzt zu beeinflussen ist.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

93


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Popularkulturforschung

wie wir unbekannten Menschen begegnen und einen Krimi schauen.
In Praktiken verwirklicht sich Wissen — »ein praktisches Wissen, ein
Konnen im Sinne eines sknow how< und eines praktischen Verstehens«
(Reckwitz 2003: 292); man kann hier von verkérpertem, inkorporiertem
Wissen sprechen. Und Praktiken »enthalten immer schon bestimmte
Formen sinnlicher Wahrnehmung, sie mobilisieren die Sinne jeweils auf
ihre Weise, und in ihrem Rahmen wird auf eine bestimmte Weise wahr-
genommen« (Reckwitz 2016: 223).

Wissen ist kulturell geprigt und sozial unterschiedlich verteilt. Prak-
tiken sind jedoch nicht einlinig bestimmt von unterschiedlichen Wissens-
bestinden; aus praxeologischer Sicht existiert Wissen nur in einer Vielzahl
von Handlungen. Hier wird es praktisch, sichtbar, real. Dieser Ansatz kann
Wandel und Verinderung zusammenbringen mit der Beharrungskraft,
die Wissensbestinde, Verhaltensregeln und Machtverhiltnisse ausiiben.
Kein einzelner Handlungsvollzug stimmt véllig iiberein mit einem ande-
ren. Praktiken sind keine fixierten Tatigkeitsketten, die identisch ablaufen.
Jede Handlungssituation weicht von fritheren ab (und sei es nur minimal);
deshalb weicht auch jede Realisierung einer Praktik von der vorherigen
und der folgenden ab. So kénnen in der sozialen Ko-laboration kleinere
oder grofere Verinderungen entstehen und sich verfestigen — Verschie-
bungen, die stets Verinderungen des sozial geteilten Wissens und der An-
gemessenheitsregeln einschlieflen, die eine Praktik verwirklicht.

Am Vergniigen als Geflecht von Praktiken hebt der Kulturwissen-
schaftler Christoph Bareither (2016: 24) fiinf Grundelemente hervor.
Vergniigen besteht erstens »aus routinierten und strukturierten, aber
nicht strukturell determinierten Titigkeiten«. Es ist zweitens »nicht als
[...] intentionales Handeln, sondern als Prozess zu begreifen, in dem sich
Subjekte erst als Akteure und mit ihnen bestimmte Handlungsmoti-
ve konstituieren«. Drittens: Vergniigen ist grundlegend »an die Korper
dieser Akteure und deren inkorporierte Wissensbestinde gebunden«. Es
bringt viertens die Beteiligten in Beziehung zueinander und wird so zur
»Schnittfliche sozialer Beziehungen«. Fiinftens schliefllich wirken daran
hiufig materielle und technische Artefakte mit.

Eine Eigenschaft muss in jedem Fall gegeben sein, um Titigkeiten als
Vergniigen zu bestimmen: Sie richten sich auf »die Mobilisierung und
Gestaltung positiv gedeuteter Emotionen [...]. Vergniigen ist immer ein
emotionaler Prozess.« (Ebd.) »Positiv gedeutet« meint in Alltagssprache
ein Spektrum zwischen »fiihlt sich gut an«, »geil« und »irre«. Die Prak-

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

tiken des Vergniigens zielen auf angenehme Emotionen als entscheidenden
Zweck hin.

Das klingt dhnlich wie die Theorie des »mood management«. Danach
werden Massenkiinste genutzt, um gewiinschte Stimmungen zu erzeu-
gen (Zillmann 1988; Schramm 2005). Damit ist gewiss eine erstrangige
Dimension von Vergniigen angesprochen. Doch im realen Geflecht der
Praktiken sind Stimmungen und Streben nach Wohlgefiihl als eher ge-
mischt und im Fluss aufzufassen: nicht planbar oder gar messbar. Aller-
dings hat hier auch der praxeologische Zugang ein Problem. Die meisten
Menschen kénnen empfundenes Vergniigen nicht genauer beschreiben.
Sie — und damit auch die Wissenschaftler — stoffen hier an die »Grenzen
des Sagbaren« (Weith 2014: 67-69).

Unbedingt ist auf die dunklen Seiten des Vergniigens hinzuweisen,
die sich ebenfalls in der PK niederschlagen. Andere erniedrigen, Lebewe-
sen Schmerzen zufiigen, Dinge und menschliche Kérper zerstoren — der-
artige Handlungsformen werden in konkreten Situationen nicht selten
als subjektiv ausgesprochen befriedigend empfunden. Thre Reprisenta-
tionen in populdren Kiinsten stoflen keineswegs automatisch auf Ableh-
nung. Man kann hier sogar, da es sich ja nur um Inszenierungen handelt,
einigen im Alltag unterdriickten Gefiihlen ihren Lauf lassen. Weder die
PK noch die an sie gekniipften Emotionen bilden eine heile Welt. Deswe-
gen ist die Feststellung, dass etwas isthetisches Vergniigen bereite, kein
Unbedenklichkeitszertifikat.

Asthetisierung

Asthetisierung meint die zunehmende Hiufigkeit, Intensitit und gezielte
Herstellung von Konstellationen, in denen &sthetisches Erleben stattfin-
det — positiv wie negativ empfundenes. Verbreitet ist allerdings eine ver-
kiirzte Lesart: Asthetisierung als meist duferliche, wenn nicht gar ober-
flachliche Verschénerung und Steigerung von Angenehmem; das wird
iiberwiegend kritisch gesehen (Kleimann 2002: 122-125). Kulturwissen-
schaftlich ist jedoch Asthetisierung als offene Entwicklung zu betrachten,
in deren Verlauf menschliche Empfindsambkeit fiir d4sthetische Wahrneh-
mungen aller Art — angenehme wie unangenehme - sich quantitativ aus-
weitet und qualitativ ausdifferenziert. Konkret heif3t das fiir die histori-
sche Ausprigung in Deutschland: Seit dem spiten 19. Jahrhundert und
mit einem enormen Schub im fordistischen Massenwohlstand nach dem

- am 13.02.2026, 20:26:27.

95


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Popularkulturforschung

Zweiten Weltkrieg kommen immer mehr Menschen in Situationen, die
asthetisches Erleben ermdglichen. Das betrifft notwendigerweise zuneh-
mend Personen mit einfacher Schulbildung, und Menschen aller Schich-
ten ergreifen diese Moglichkeit.

Dabei wirken drei Faktoren zusammen. Erstens: Mehr Gegenstinde
der Lebensumwelt haben sinnliche und symbolisch-narrative Qualiti-
ten (»Kunst«-Eigenschaften), die die Erzeugung starker — positiver wie
negativer — Gefithle nahelegen. Dass die Hiufigkeit dsthetischer Wahr-
nehmung und isthetischen Urteilens so massiv ansteigt, folgt jedoch
gleichermaflen aus Verinderungen auf der subjektiven Seite. Deshalb
zweitens: Mehr Menschen verfiigen {iber Neigungen, Sensibilititen, Er-
fahrungen, Routinen und Kompetenzen — kurz gesagt: iber Praktiken,
um aus und mit diesen Moglichkeiten dsthetisches Erleben zu machen.
Damit es allerdings zur Ko-laboration kommt, bedarf es einer dritten Vo-
raussetzung: Lebensverhiltnisse und Arbeitsanforderungen sind derart,
dass iiberhaupt Raum entstehen kann fiir das mentale Heraustreten aus
Zwingen und funktionalen Abliufen. Wenn der Korper bis zur letzten
Faser angespannt wird, um eine physische Leistung zu erbringen; wenn
alle Aufmerksamkeit benétigt wird, um vorgegebene Leistungsnormen
zu erfilllen; wenn »the long arm of the job« die Freizeit im Griff hat und
der Tag praktisch nur aus Arbeit und Erschopfung besteht — dann ist je-
des Sicheinlassen auf reizvolle sinnliche Angebote (und sei es nur das
Spiel von Sonne und Schatten im Raum) oder gar auf Tagtriume, riskant
oder unvorstellbar.

Realitit und Konzept einer »Asthetisierung des Alltags« haben grofe
Bedeutung fiir die PK-Forschung. Zum einen wurden dadurch theoreti-
sche Uberlegungen angestofRen, die dsthetische Interaktion als wesentli-
ches Element heutiger Lebensweisen auffassen. Das hat wiederum Versu-
che angeregt, populire Kiinste als dsthetische Akteure im gewohnlichen
Alltag ernst zu nehmen. Andererseits werfen Asthetisierungskonzepte
schwierige Fragen auf. Sie machen isthetisches Erleben zu einer ver-
breiteten, geradezu gewthnlichen Praktik. Damit nehmen sie tendenziell
der Kunst, auch der populiren, ihre herausgehobene Stellung als Partner
isthetischer Interaktionen. Deshalb wird uns im Folgenden die Frage be-
gleiten, was die spezifische Rolle der Massenkiinste im dsthetisierten All-
tag ist. Unter 5.6 wird das dann bilanziert.

Fiir ein umfassendes Verstindnis von Asthetisierung ist schlieflich
eine weitere Kategorie wichtig: die »dsthetische Mitwahrnehmung« (Klei-

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

mann 2002: 81). Der Begriff weist auf unterschiedliche Intensititen und
wechselnde Brennpunkte dsthetischen Erlebens hin. Man denke an Mu-
sik zum Ingangkommen am Morgen, die helle Atmosphire im Bad und
die schick designte Kaffeemaschine, an den genieflerischen Blick auf die
eleganten Linien der Karosserie, wenn man das Auto fiir den Arbeitsweg
besteigt, und an die Wahrnehmung der unangestrengten Geschmeidig-
keit, mit der der Wagen beschleunigt. Oder, politisch korrekter: an das
Vergniigen, mit dem man den leichten Lauf des Rades, das metallische
Schnurren der Kette, den Rhythmus der Beine und den Fahrtwind auf
der Haut zum &sthetischen Erleben verknuipft, wihrend man iiberlegt,
ob man piinktlich am Arbeitsplatz sein wird und was einen dort erwar-
tet. Sinnliches Wahrnehmen steht hier nicht im Vordergrund; es ist kein
eigenstindiger Zweck, durchdringt aber Tatigkeiten und farbt sie positiv
oder negativ ein.

4.4 THEORIEN ZUR ALLTAGSASTHETIK

Wie erwihnt verdankt sich der Blick auf die dsthetischen Qualititen von
PK auch der Dezentrierung herkdmmlicher Kunst in der Asthetik-Debatte.
Damit entsteht, wesentlich vorangetrieben von der Warenwerbung, eine
entdifferenzierende Dynamik: Alles kann (und sollte dann auch) zu Ge-
nuss, Vergniigen, Spaf}, Erlebnis werden — Kochen, ein Glas Wasser, das
Ausfithren des Hundes und jeder Einkauf. Diese Entwicklung wird einer-
seits als egalisierend begriifét, von anderen als nivellierend und, wegen des
massiven Genussoptimierungsdrucks, als kulturell bedrohlich abgelehnt.
Hier kommt man um eine grundsitzliche Frage nicht herum: Was unter-
scheidet dsthetisches Vergniigen von anderen Arten des Vergniigens?

Bei manchen Beispielen scheint die Differenz offensichtlich. Was soll
isthetisch sein an der Erfolgs-Freude, mit anderen Fans zusammen den
Sieg seiner Mannschaft zu feiern, oder am Jubel des Action-Gamers {iber
einen besonders gelungenen Kill? Doch wenn die Idee der dsthetischen
Mitwahrnehmung plausibel ist, werden solche Abgrenzungen fast un-
mdglich. Denn jede sinnliche Wahrnehmung oder Vorstellung bietet die
Moglichkeit, nebenbei oder kurzzeitig auch den sinnlichen Eindruck als
solchen und die Assoziationen, Erinnerungen usw., die er aufruft, emo-
tional wirken zu lassen: positiv oder negativ, auf jeden Fall dsthetisch.
Fans trinken Bier, schmiicken oder bemalen sich in Vereinsfarben, sin-

- am 13.02.2026, 20:26:27.

97


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Popularkulturforschung

gen Lieder. Und Bareither (2016) hat nicht nur belegt, wie wichtig die
empfundene Eleganz einer Kampfaktion fiir Computerspieler*innen ist.
Er fand in einem Sample von iiber 100 Let’s Play-Videos, dass in der Mehr-
zahl der Kommentare »schon« und semantisch verwandte Adjektive ge-
braucht wurden (ebd.: 115f.). Was folgt daraus?

Angesichts der Allgegenwirtigkeit dsthetischer Wahrnehmung ma-
chen Ja/Nein-Unterscheidungen (»das ist dsthetisch, das nicht«) wenig
Sinn. Hilfreicher scheint einmal mehr das empirische Standardverfahren:
zu beschreiben, wann, unter welchen Bedingungen welches méglicher-
weise idsthetische Erleben von wem wie gemacht wird. Je mehr derartiges
Material man hat, desto besser kann man Unterscheidungen treffen, etwa
Typologien vorschlagen. Auf der Suche nach einem mdoglichst differen-
zierten Instrumentarium fiir solche Arbeit werden im Folgenden einige
Theorieansitze betrachtet. Am Anfang stehen generelle Modelle, die All-
tagsasthetisches einschlieffen. Dann werden Konzepte erértert, die helfen
konnen, populire Kiinste praziser zu bestimmen. AbschlieRend wird ge-
fragt, ob Populires sich durch eine besondere Asthetik auszeichnet.

»Verspiiren der eigenen Gegenwart«

Der Philosoph Martin Seel (2000: 44) beschreibt dsthetische Wahrneh-
mung als »eine unter anderen Lebensmoglichkeiten, die von Zeit zu Zeit
ergriffen werden kann, wie man von Zeit zu Zeit von ihr ergriffen wird.«
Sie ist gekennzeichnet durch von Zwecken freie offene Aufmerksamkeit
aller Sinne; ohne sie »hitten die Menschen ein weit geringeres Gespiir
fiir die Gegenwart ihres Lebens« (ebd.: 45). Im Zentrum von Seels Uber-
legungen stehen Momente und Episoden, in denen wir des aktuellen
In-der-Welt-Seins verstirkt gewahr werden; wir verspiiren die »eigene
Gegenwart im Vernehmen der Gegenwart von etwas anderemc« (ebd.: 62).
Das ist auch als Mitwahrnehmung im Zusammenhang zweckgerichteter
Tatigkeit moglich — indem »Wachheit fiir eine disfunktionale [sic] Pri-
senz der Phinomene« (ebd.: 57) dazu fiithrt, dass deren sinnlich-situati-
ve Einzigartigkeit selbstzweckhaft in der »Fiille [ihrer] Erscheinungen«
wahrgenommen wird (ebd.: 56; auch 170-172).

Allerdings kann &sthetisches Erleben auch in Vergangenheit und Zu-
kunft ausgreifen — infolge der »Macht der Vorstellung, tiber die jeweilige
und sogar iiber jede wirkliche Situation hinauszugehen« (ebd.: 119). Die
Verbindung von intensiver, funktionsentbundener sinnlicher Wahrneh-

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

mung mit (ebenfalls sinnlich vorgestellter) Erinnerung und Phantasie
wird laut Seel vor allem durch Gegenstinde der Kunst nahegelegt (ebd.).
Kunst sei konstitutiv darauf angelegt, solche Imaginationen zu erzeugen;
bei anderen Gegenstidnden sei dsthetisches Erleben auch ohne vergleich-
bar ausgreifendes Vorstellen moglich. Das ist ein wichtiger Hinweis fiir
den Versuch, das Besondere am Erleben (und Erfahren, denn hier kom-
men definitiv Momente intellektuellen Verarbeitens und Reflektierens
ins Spiel) von Kunst im weiten Feld dsthetischer Praktiken zu fassen.

Seel unterscheidet idealtypisch drei Weisen &isthetischer Wahrneh-
mung. Sie sind im Wesentlichen Ergebnis aktiver Perzeption, werden also
nicht eindeutig von den Phinomenen bestimmt. Beliebige Gegenstinde
kénnen zu idsthetischem Erleben auffordern. In der blofen isthetischen
Wahrnehmung wird allein die intensive sinnliche Prisenz des Gegenstandes
erlebt. Kontemplative Wahrnehmung eignet ihre Gegenstinde atmosphi-
risch an: als »Widerschein einer Lebenssituation« (ebd.: 148). In der artisti-
schen dsthetischen Erfahrung versteht man Dinge, Ereignisse, Situationen
als (meist auf imaginative Anreicherung angelegte) Darbietungen beson-
derer Art, die auf einmalige Weise gestaltet sind. Kunst enthalte norma-
lerweise Wahrnehmungsaufforderungen in allen drei Dimensionen.

Seel exemplifiziert die Moglichkeiten an einem roten Ball, der nach
dem Spiel der Kinder auf dem Rasen liegt.

»Wir kdnnen Oskars Ball blof in seinem Erscheinen betrachten, unter Absehung
von den atmosphdrischen Beziigen, in denen er steht. Wirkdnnen ihn andererseits
in der Fllle dieser Beziige wahrnehmen, sagen wir, in einem Leuchten der Stille,
in der der Garten liegt, seit das Spiel der Kinder vorbei ist. [...] Schlieflich kdnnen
wir den - sichtbar luftleeren - Ball betrachten, als wére es eine Plastik von Claes
Oldenburg, wodurch er sich unter anderem in ein witziges Objekt verwandelt, das
seinen schlappen Charme auch an ganz anderen Orten als in diesem Garten ent-
falten kdnnte. [...] meist sind die Grenzen flieRend.« (Ebd.: 149; Herv. i.0.)

Ganz wichtig: Die drei Modi stehen bei Seel gleichrangig nebeneinan-
der und konnen sich in wechselnden Mischungen verbinden; sie sind
unterschiedlich, aber keine ist wertvoller als die anderen. Es griffe auch
zu kurz, den analytisch-intellektuellen Anteil der Rezeption zu isolieren
und zum alleinigen Mafistab zu erkliren. Jede Rezeptionsweise hat ein-
zigartige Qualititen (—Kap. 5.5). Unter Atmosphire (im zweiten Modus)
versteht Seel »ein sinnlich und affektiv spiirbares und darin existenziell

- am 13.02.2026, 20:26:27.

99


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Popularkulturforschung

bedeutsames Artikuliertsein von realisierten oder nicht realisierten Le-
bensmoglichkeiten« (ebd.: 152; Herv. KM). Und die artistischen Gebilde
der Kunst miissen zwar verstanden werden, das macht die Besonderheit
ihrer Rezeption aus. Das Verstehen muss jedoch nicht intellektuell und
verbal artikulierbar sein. Es mag auch sinnlich-kérperlich und emotional
geschehen; »es kann sich [...] in leiblicher Bewegung entfalten, etwa beim
Tanzen zu einer Musik oder bei der mit allen Sinnen tastenden Erkun-
dung einer Rauminstallation« (ebd.: 158).

SchlieRlich ist fiir Seel Kunst zwar »ein Kulminationspunkt des As-
thetischen«, aber definitiv nicht die héchste Form isthetischer Praxis.
Gleichartige Erfahrungen »isthetischer Wachheit« seien in alltdglichsten
Kontexten moglich. Gemeinsam sei allen Modi die »Leidenschaft fiir das
Erscheinende«, die begliickende Lust am intensiven »Verweilen in der
stets verschwindenden Zeit des Lebens, wo immer es sich ereignen mag«

(ebd.: 215).
Prasentative und expressive Texte

Bernd Kleimann teilt mit Seel den phinomenologischen Ansatz. Er ver-
steht dsthetisches Wahrnehmen und Erleben gleichermafien als (sei es
auch nur fir Augenblicke) funktionsentbundenes Tun, fokussiert auf
»die selbstzweckhafte Wahrnehmung der sinnlich-sinnhaften Seite der
Welt« (Kleimann 2002: 41). Fiir uns ist seine Unterscheidung zwischen
prisentativen und expressiven Kunstgattungen interessant, denen unter-
schiedliche Wahrnehmungsweisen zugeordnet werden. Prisentativ sind
kulturelle Texte, denen in der Konfiguration von Inhalt und Form Bedeu-
tung eingeschrieben ist. Damit haben sie Zeichenqualitit; sie enthalten
Aussagen {iiber etwas, das mit dem unmittelbar Dargestellten nicht iden-
tisch ist. Disney/Pixars Nemo und sein Vater Marlin sind nicht einfach
Clownsfische, die getrennt werden und Abenteuer erleben. Der Film er-
zihlt im Muster der Tierfabel von einem Vater-Sohn-Verhiltnis, von Er-
ziehung und menschlichen (!) Tugenden.

Narrative und darstellende Genres funktionieren in diesem Sinne
prisentativ — wenn man ihnen mit komprehensiver dsthetischer Wahrneh-
mung begegnet. Die ziele darauf, den »Sinn« des Prisentierten zu verste-
hen, und interpretiere dabei notwendig (doch keineswegs immer bewusst
und sprachlich explizierbar) auch das Wie der Darstellung, die gewihlte
Form (ebd.: 128-130). Prisentative Kunst erzeugt, so Kleimann, »prignan-

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

te Ausdrucksgestalten, die Relevanzzusammenhinge des inhaltlich Dar-
gebotenen entwerfen. Nicht Leben und Welt, sondern Sichten des Lebens
und Weisen der Erschlossenheit von Welt« sind das, was komprehensive
Rezeption sucht und geniefit (ebd.: 142).

Expressive kulturelle Texte hingegen erlauben die Unterscheidung von
Dargestelltem und Darstellungsweise nicht; Musik ohne Text etwa oder
gegenstandslose Kunst bieten vor allem sinnliche Anmutungen. Hier
sei »impressives Ausdruckserleben« der angemessene Wahrnehmungs-
modus. Er richtet sich auf das Erleben der »ausdrucksvollen, beredten
Gegenwart dieser Phinomene«. Dazu gehort auch deren »perzeptiv-syn-
isthetisch gegebener Sinn« (ebd.: 101). Der ist allerdings nicht symbolisch
verfasst wie im prisentativen Werk und muss nicht eigens verstanden
werden; er erschliet sich vielmehr unmittelbar® in der Wahrnehmung,
sofern die entsprechend empfinglich ist fiir das »Spiiren [der] expressi-
ven Effekte« (ebd.: 101f)). Derartige »sinnliche Reflexion« vermittelt ein
gesteigertes Gefiihl fiir eigenes Wahrnehmen und Empfinden (ebd.: 156).
Wir verstindigen uns tiber derartige Eindriicke meist in metaphorischer
Sprache, die Stimmungsqualititen und -wirkungen veranschaulichen
soll. Man spricht dann von schwungvoller Musik oder abweisender Archi-
tektur (ebd.: 103f)).

In den Massenkiinsten ist solche »sinnliche Reflexion« wesentlich
uber Korperpraktiken und Koérperwahrnehmung vermittelt. Priziser:
Hier ist man offener fiir die physisch-materielle Dimension als im etab-
lierten Kulturbetrieb und setzt sie aktiv in Praktiken des Tanzens, Jubelns
oder Mitsingens ein. Der amerikanische Kulturwissenschaftler Lawrence
Grossberg (2000: 78-103) hat beispielsweise die Erfahrungen der (Selbst-)
Ermichtigung (»empowerment«) analysiert, die Rockmusik erméglicht.
In der traditionellen Kunstbetrachtung hingegen wird die zweifellos vor-
handene physische Wahrnehmung expressiver Effekte kaum angespro-
chen.

Kulturelle Texte sind allerdings selten nur prisentativ oder nur ex-
pressiv. Titel von Musikstiicken geben Bedeutungshinweise (und werden
teilweise erst im Nutzungsprozess hinzugefiigt, etwa bei Robert Schu-
manns Dritter Sinfonie die Bezeichnung Die Rheinische). In der Popmu-
sik spielen Worte je nach Genre eine unterschiedliche Rolle, sie sind bei
Bob Dylan wichtiger als bei Black Sabbath. Nicht selten werden Lyrics

30 | - Freilich nicht voraussetzungslos!

- am 13.02.2026, 20:26:27.

101


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Popularkulturforschung

durch Sprachgrenzen verstellt und nur als Element des Sounds (also rein
expressiv) wahrgenommen. Umgekehrt konnen literarische Texte eine
sprachmusikalische Qualitit haben, die ihnen beim Vortrag oder selbst
beim Lesen eine expressive Dimension verleiht.

Das Beispiel der Instrumentalmusik weist hin auf den Vereinba-
rungscharakter der Bezeichnung Kunst. Wieso stellen die Gerdusche
einer bestimmten Kombination von Klangerzeugungsinstrumenten
Kunst dar, das Ertonen einer Sirene aber nicht? Genauer: Wieso werden
die Gerdusche einer Sirene dann doch kunstfihig, wenn sie im Konzert-
saal oder Tonstudio erklingt? Kleimann stellt fest, dass es die Kontexte
sind, die tiber den Status entscheiden, und an sie gebunden Traditionen
der Einordnung und Betrachtung. Gegenstandslose Malerei, die nichts
mehr aufler sich selbst darstellt, profitierte davon, dass sie sich in der
Kunstwelt der Malerei entwickelte (ebd.: 187f,; vgl. Becker 1982). Zihlen
Design, Architektur, Mode, Gartenbau zu den Kiinsten, den angewandten
Kiinsten, dem Kunsthandwerk? Auch hier handelt es sich um historisch
wechselnde Vereinbarungen — iiber die in modernen westlichen Gesell-
schaften kein allgemeiner Konsens mehr herzustellen ist.

Kleimanns Vorschlag, beschreibende und wertende Verwendungen
des Begriffs Kunst zu unterscheiden, scheint gerade mit Blick auf PK
hilfreich. Beschreibend definiert er ein Kunstwerk als »ein Artefakt, das
aufgrund der pragmatischen Kontexte, in denen es steht (seien dies Mu-
seen, AuRerungen von Kunstkritikern oder literaturwissenschaftliche Se-
minare), als ein von einer unbestimmten Menge von einflussreichen Be-
trachtern wertgeschitztes Zeichen anzusehen ist« (ebd.: 194f.). Allerdings
konnen eben auch Kinos oder Musikstreamingplattformen Orte sein, die
von einflussreichen Betrachtern (Kritiker, DJs) wertgeschitzte Zeichen
versprechen: Massenkunst.

Asthetische Praktiken

Kleimanns »einflussreiche Betrachter« gehéren jedenfalls zur akademi-
schen und etablierten Kunstwelt. Der Kultursoziologe Andreas Reckwitz
(2016) hingegen gibt dsthetischen Praktiken von Alltagsmenschen deut-
lich grofleres Gewicht als Seel und Kleimann. Fiir sie bildet letztlich doch
das Kunstwerk den Idealfall begliickenden und vor allem bereichernden
isthetischen Erlebens. Reckwitz bezeichnet als dsthetisch »Praktiken, in
deren Zentrum die Hervorbringung dsthetischer Wahrnehmungen steht;

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

Kunstund Schénheit sind darunter lediglich »Sonderfille« (ebd.: 223). Wie
alle sozialen Praktiken werden auch die isthetischen von menschlichen
Kérpern und von Artefakten getragen. Fiir die sinnliche Wahrnehmung
sind vor allem Medien — Mikroskop, Kopfhorer, Bildschirm, Kinoleinwand
usw.*! — wichtig; sie vermitteln, was wir wie sehen, horen, fithlen,* imagi-
nieren (und auch: was wir infolge apparativer Beschrinkung nicht wahr-
nehmen, Infrarot etwa oder Gertiche).

Reckwitz formuliert fiinf Charakteristika, die dsthetische Praktiken
von funktionalen, zweckbestimmten Handlungsformen unterscheiden
sollen. Erstens: Grundlegendes Ziel ist das sinnliche Wahrnehmen selbst.
Asthetische Praktiken »sind darauf aus, die Sinne zu mobilisieren und
Wahrnehmungen hervorzulocken — um ihrer selbst willen.« Sie sind
selbstbeziiglich, selbstreferenziell. Als Soziologe interessiert sich Reck-
witz weniger flir die asthetischen Zwischenspiele selbstzweckhaften
Wahrnehmens, die unberechenbar wihrend beliebiger Tatigkeiten und
Situationen auftreten konnen, als fiir sozial regulierte, gewohnheitsmi-
Rige Praktiken. Die fasst er sehr weit: Auch Praktiken, die »Ereignisse
verfertigen, die dem &sthetischen Wahrnehmen dienen«, rechnet er dazu.
Er nennt ein ausgesprochen breites Spektrum von Beispielen dsthetischer
Praxis: Besuch des Fuflballstadions, touristisches Reisen, Streifen durch
die Shopping Mall, Arbeit an einer Werbekampagne, einem Musikstiick
oder gastronomischen Erlebnis, sexuelle Erotik, »quality time« von Paa-
ren, Volksfeste und Fantreffen (ebd.: 226; Herv. KM). Kulturwissenschaft-
ler werden hier versuchen, innerhalb der genannten Felder die spezifisch
dsthetische Dimension einzugrenzen und dichter zu beschreiben. Einig-
keit besteht auf jeden Fall dariiber, dass es sich um Aktivititen handelt, in
deren Mittelpunkt individuelles oder kollektives Erleben steht.

Zweitens: Asthetisch produktives Handeln, das neue Artefakte oder
Ereignisse erzeugt oder auffiihrt, ist kreativ, nicht regelorientiert (ebd.:
227). Drittens: Wihrend zweckorientierte Praktiken Affekte zu minimie-
ren suchen, haben isthetische Praktiken eine affektive Struktur;* sie ent-
halten »libidingse Orientierungen«. In solchen Praktiken sind Menschen

31 | Reckwitz (2016: 224) z&hlt auch bewusstseinserweiternde Drogen zu den
Medien in diesem Sinn.

32 | Bass-Lautsprecher beispielsweise lassen Musik spiren.

33 | »Affekte« meint im Wesentlichen das, was dieser Band als Emotionen be-
zeichnet.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

103


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Popularkulturforschung

»in ihrem Erleben durch einen Gegenstand, ein anderes Subjekt, eine
riumliche oder transzendentale Umgebung »affizierts, eine Affiziertheit,
die im subjektiven Empfinden [...] als lustvoll, wohlgefillig, angenehm,
rauschhaft, enthusiastisch etc. erlebt werden kann« (ebd.).

Viertens: In isthetischen Praktiken werden Zeichen(sequenzen) als
Triger von Interpretationen (nicht: Informationen) begriffen, als »Ort der
offenen und mehrdeutigen, der nicht natiirlichen, sondern >kiinstlichenc<
Bedeutungsproduktion«. Dabei entstehen »>eigene Weltenc ...], auch ima-
ginierter und fiktiver Art. Diese Interpretationsprozesse sind wiederum
affektiv-libidinds aufgeladen.« Gegenstand solcher Praktiken sind nicht
nur kiinstlerisch gestaltete Materialien, sondern gleichermaflen die ge-
samten alltagseingebetteten »Narrationen, Alltagsmythen und Bildse-
quenzen« einer Gesellschaft (ebd.: 228).

Fuinftens: Da isthetische Praktiken keinem dufleren Zweck folgen,
haben sie spielerischen Charakter; das erleichtert das Erproben, zumin-
dest Erleben von Neuem, Unbekanntem. Reckwitz versteht solche

»Offnung fiir die Modulierbarkeit sinnlicher Wahrnehmungen, die Intensivierbar-
keit von Affekten und die Mehrdeutigkeit von Interpretationen [als] méglich oder
gar erforderlich. Experimente und Grenziiberschreitungen mit Sinnen, Affekten
und Interpretationen sind nun erwiinscht, insofern sie dem dsthetischen Erleben
dienen.« (Ebd.: 229)

Man kann in den fiinf Punkten eine gewisse Neigung zu konventionellen
Lesarten des Asthetischen entdecken, insbesondere in der Betonung des
Kreativen, Experimentellen, in der Beschrinkung auf positives Erleben
und in der pauschalen Behandlung von Alltagspraktiken. Doch ist Reck-
witz sich bewusst, dass seine polare Entgegensetzung des Asthetischen
zum Funktionalen idealtypische Ziige hat. Deshalb relativiert er die dua-
listische Zuspitzung und spricht von einem Kontinuum zwischen beiden
Polen; selbstverstindlich gebe es »Mischtypen, die man »ésthetisch im-
pragnierte Praktiken« (ebd.: 230) nennen kénne.

Symbolische Kreativitat
Uberlegungen zur Kreativitit, allerdings deutlich auf Alltagspraktiken

orientiert, hat auch der britische Kulturwissenschaftler Paul Willis ent-
wickelt. Eigentlich war und ist die dsthetische Qualitit von PK in den

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

Cultural Studies, zuriickhaltend formuliert, nicht wirklich ein Thema.
Fiske etwa folgte Pierre Bourdieus (1982: 756-783) Kritik an der auf Kant
gegriindeten Kunstisthetik; sie habe die Fihigkeit zu »interesselosem
Wohlgefallen« zum Maf3stab fiir die kulturelle Urteilskraft, ja fiir die hu-
mane Qualitit von Menschen gemacht. Er sah im dsthetischen Diskurs
nichts als Praktiken biirgerlicher Klassenmacht. »Aesthetics is a discipli-
nary system, an attempt by the bourgeoisie to exert the equivalent control
over the cultural economy that it does over the financial. [...] Aesthetics is
naked cultural hegemony.« (Fiske 1989: 130)

Fiskes Apriori, dass Menschen in PK Vergniigen, Vergniigen und
noch mal Vergniigen suchen, 6ffnete aber doch eine Tiir und verlangte
eine differenzierte Untersuchung, welche Arten von Vergniigen im Spiel
sind. In diesem Zusammenhang hat Willis den Blick auf die »symboli-
sche Kreativitit im Alltagsleben« gelenkt, die das Tun und Genieflen der
Menschen durchzieht. Er versteht darunter »die Produktion von neuen
(wie geringfiigig auch immer differierenden) Bedeutungen« (Willis 1991
21). Zu finden sei sie in den vielen dsthetischen Alltagspraktiken, die man
fraglos vollzieht und deren kreative Dimension meist tibersehen wird.
Seine Beispiele sind Kommunikation iiber Medientexte, Herstellen eines
eigenen Musikmix und Arbeit an »der Anlage«, Tanzen und Karaoke, Ge-
stalten von Kleidung und Frisur, Selbstinszenierung in der Gruppe und
auf der Strafe. Insbesondere unter Jugendlichen und jungen Erwachse-
nen haben solche Praktiken einen hohen Stellenwert.

Laut Willis sind sie »innerlich mit dem Gefiihl, der Energie, der Er-
regung, und der psychischen Bewegung verkniipft« (ebd.: 24). Dabei
werden in der Auseinandersetzung mit Angeboten der Umwelt Elemente
eigener Subjektivitit erzeugt, nicht zuletzt der »aktive Sinn fiir die eige-
nen lebendigen Fihigkeiten, fir die Krifte des Selbst« sowie der »kul-
turelle Sinn dafiir, welche symbolischen Formen — Sprache, Bilder, Mu-
sik, Frisuren, Stile, Kleidung — fiir das Selbst am besten und kreativsten
sfunktionieren«« (ebd.: 25).

Willis konzipiert »elementare Asthetiken« (»grounded aesthetics«;
ebd.: 38) des (vorwiegend jugendlichen) gelebten Alltags. Es geht ihm um
»Prinzipien des Schonen, die sich die Alltagsakteure zu eigen machen
und die sie in ihren modifizierenden, gestaltenden, spielerischen Prakti-
ken als »Eigenschaften von lebendigen symbolischen Aktivititen« (ebd.)
bearbeiten und entwickeln. Elementare Asthetiken realisieren sich auch
kognitiv, vor allem aber »durch die Sinne, durch gesteigerte Sinnlichkeit,

- am 13.02.2026, 20:26:27.

105


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Popularkulturforschung

durch Vergniigen, Lust und Verlangen, durch den >Spaf3< und das >Fest«
(ebd.: 41). Allerdings stellt Willis fest: Das bevorzugte Material, an dem
sich diese Kreativitit entfaltet, bilden die »Kulturwaren« (ebd.: 33), in der
Sprache dieses Bandes also die kommerzielle PK. Was sie an Moglichkei-
ten erdffnet und verweigert, formiert mithin die Substanz der elementa-
ren Asthetiken.

In diesem und dem vorangehenden Abschnitt wurden Kategorien und
Konzepte vorgestellt, die dsthetisches Erleben beschreiben. Danach schei-
nen entsprechende Praktiken recht alltagskompatibel. Sie sind meist ohne
groflen Aufwand integrierbar oder zumindest im Rahmen gewthnlicher
Lebensweise durchzufithren. Dabei wurde zwar bereits einiges deutlich,
was die Erlebensangebote eines Spielfilms, eines Romans oder eines Mu-
sikstiicks von den Offerten unterscheidet, die die Farbe einer Hauswand,
ein schoner Ausblick oder Fanjubel machen. Doch von Kunstrezeption
war meist in eher traditioneller Weise die Rede. Im Zentrum der beiden
folgenden Abschnitte steht daher die Eigenart von Massenkiinsten.

4.5 GATTUNGEN UND GENRES DER MASSENKUNST

Es wire vermessen, das Universum der populiren Kiinste unter einen
gemeinsamen Satz von isthetischen Verfahrensweisen subsummieren
zu wollen. Dass Gemaltes anders funktioniert als Gesungenes, Schau-
sport anders als Design, versteht sich von selbst. Im Folgenden werden
daher zunichst Beispiele und Argumente dafiir vorgestellt, welche Art
von populirkulturellen Ressourcen sinnvoll als Massenkunst zu unter-
suchen ist.

Die Aufgabe wird nicht einfacher dadurch, dass empirische Kulturfor-
schung zwei Zuginge zu verfolgen hat. Auf der einen Seite sind die ver-
schiedenen Massenkiinste systematisch zu betrachten; dabei orientiert
dieser Abschnitt sich pragmatisch daran, welche Kandidaten fiir eine der-
artige Einordnung gegenwirtig im Gesprich sind. Auf der anderen Seite
sind Befunde zur Nutzung solcher Angebote in nichtprofessionellen Zu-
sammenhingen anzuschauen. Derartige Kontexte werden hier abkiirzend
Alltag genannt — im Wissen, dass selbstverstindlich auch Akademiker,
Kritiker und ihre Institutionen einen untersuchenswerten beruflichen
Alltag haben. Um das Hauptproblem gleich zu benennen: Die realen Ge-
brauchsweisen sind derart vielfiltig, unberechenbar und vor allem oft so

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

weit von den in den Forschung skizzierten idealtypischen Mustern is-
thetischen Erlebens entfernt, dass es schwer sein wird, zu allgemeineren
Aussagen zu kommen.

Zur Systematisierung dienen mir zwei Unterscheidungen, die bereits
eingefithrt wurden: zwischen prisentativen und expressiven Kiinsten
(—Kap. 4.4) sowie zwischen isthetisch primirintentionalen und sekun-
dirintentionalen Angeboten. Als Kunst wird hier betrachtet, was in erster
Linie darauf zielt, 4sthetisches Erleben auszulésen. Deswegen bleibt Pro-
duktgestaltung im Folgenden unberiicksichtigt. Ihre Objekte sollen zwar
fast immer auch isthetisch gefallen. Doch ein umwerfend schones, aber
extrem unzuverlissiges Auto verfehlt seinen Primirzweck: verkauft zu
werden. Von Gebrauchsgegenstinden erwartet man nur sekundirinten-
tional dsthetisch Reizvolles.

Musik hingegen scheint ein klarer Fall zu sein: Ihr oberstes Ziel ist, 4s-
thetische Wirkung zu erzeugen. Doch leider ist die Unterscheidung nicht
immer so einfach. Wie steht es mit einem Genre wie Gangsta Rap, in dem
primir die Selbstinszenierung als machistischer »prolliger« Auflenseiter
und die Kalkulation auf Erregung 6ffentlichen Argernisses Markterfolg
bringen sollen? Allgemeiner: Sind bestimmte Kulturwaren vorrangig auf
Erzeugung dsthetischer Erlebnisse hin angelegt oder werden in erster Li-
nie Motive angezielt wie Neugier auf und Empérung tiber Sensationelles,
Skandal6ses? Wird primir Statusgewinn versprochen oder sexuelle Er-
regung? Bei vielen Designerstiicken ist fraglich, ob sie praktisch benutzt
oder doch eher in ihren skulpturalen Qualititen genossen werden sol-
len. Und wie steht es mit Liebesromanreihen, die damit werben, dass die
Geschichten an weltbekannten touristischen Destinationen spielen? Die
folgenden Uberlegungen gehen von den den Texten ein- und zugeschrie-
benen Nutzungspriferenzen aus. Bei allem Mischcharakter der Angebote
und Gebrauchsweisen kann man doch Gattungen und Genres im Sinne
einer Arbeitshypothese** zuordnen.

Grundsitzlich wird man prisentative Populirkiinste auch als primir
fiir dsthetisches Vergniigen gestaltet betrachten. Da handelt es sich zu-
nichst um die populdren Varianten klassischer Kiinste:

34 | Die folgende Aufstellung ist freilich lickenhaft. In gewissem Sinn ist ihr
Hauptzweck das Anstof3en von Diskussionen.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

107


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Popularkulturforschung

« populire Musik/Popmusik samt aller Live-Formate, Filmmusik, aber
auch popularisierte Klassik; rein instrumentale Genres zihlen aller-
dings zu den expressiven Kiinsten;

« populdre Literatur einschliefflich Genres wie Horbuch/Hoérspiel,
Witz, Komik und Satire, Gedichte sowie Lieder vom Typ Singer-Song-
writer,® Fanfiction, Zeitungs- und Heftromane, Kurzgeschichten und
»wahre Geschichteng, schliellich Comics und Graphic Novels;

« Film in allen Medien und Erzihlformaten, inklusive Musikvideos,
Werbefilmen, narrativ angelegten YouTube-Videos, Fanproduktionen
usw. Dokumentarische Subgenres wie Reise- und Naturfilm und die
professionelle Dia-Show, aber auch mancher Dokfilm zu gesellschaft-
lichen und politischen Themen argumentieren heute primir mit Bild
und Ton, weniger mit »Sachinformation« und Kommentar;

« populires Theater mit und ohne Musik samt Dialektbithne, Musical,
Comedy und Kabarett, Late Night Show usw.;

« Dbildende Kiinste, vor allem die Fotografie, massenmedial als Repro-
duktion verbreitete Bilder, Kleinskulpturen, »Nippes« und »Deko«.
Comic und Graphic Novel gehéren gleichermafen hierhin, wenn man
sie nicht als eigenes Hybridgenre auffasst.

Auch einige expressive Populirkiinste sind dsthetisch primdrintentional:
Instrumentalmusik; Tanz (insbesondere die als Schausport betriebenen
Varianten inklusive Formationsschwimmen und Eislaufshow); Artistik
und Zirkuskiinste; gegenstandslose Kunst, eingeschlossen Kunst am Bau
und auf 6ffentlichen Plitzen, Wohnungs- und Gartendekoration; Archi-
tektur (zunehmend strategisch als dsthetisches Zeichen in der globalen
Standortkonkurrenz eingesetzt und medial verbreitet) sowie das gesamte
touristisch prisentierte bauliche Erbe.

Hier gibt es einen weiten Ubergangsbereich zu Gattungen, die man
den angewandten Kiinsten zurechnet und die in den Alltagswelten west-
licher Lander eine zunehmende Rolle spielen. Zwar kann man im Zug
der epochalen Asthetisierung beobachten, dass etwa Gebrauchsgiiterge-
staltung und Mode fiir den Massenbedarf zunehmend die Balance von
Form und Funktion zugunsten eines Eigenwerts der attraktiven Gestalt
verschieben. Dennoch wird man diese Zweige insgesamt nicht als primdr-
intentional auf dsthetisches Vergniigen hin orientiert bezeichnen. Gerite

35 | Literatur-Nobelpreis 2016 fiir Bob Dylan!

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

und Kleidung werden, von Ausnahmen abgesehen, relativ handfest ge-
braucht und auch verschlissen. Allerdings sprechen die vielen Mode-
und Designmuseen und -sammlungen fiir die Anerkennung als und die
Wahrnehmung als oder wie Kunst. Unter den Nutzern gibt es jedenfalls
nicht wenige, die iiber das »impressive Ausdruckserleben« (Kleimann)
hinaus auch die historisch und theoretisch angereicherte Auseinander-
setzung mit weiteren Bedeutungsdimensionen von Design und Mode
pflegen und sich so ein komplexes isthetisches Vergniigen verschaffen.

Auch an die Gartenkunst ist in diesem Zusammenhang zu denken,
weiter an die Verkniipfung von sinnlichem Genuss und systematisch
fundierter Aneignung im Feld des Kulinarischen: Speisen, Konditor- und
Chocolatierprodukte sowie Getrinke (Wein, Bier, Brinde). Da bilden sich
zumindest kunstihnliche Formen im Selbstverstindnis der Produzen-
ten, in der Prisentation, der Kritik?® und in der Rezeption heraus - zu-
meist als Elemente eines gehobenen, distinktionsbewussten und hoch-
reflexiven Lebensstils (van der Meulen/Wiesel 201y7), den man allenfalls
im Vergleich mit einer vollig vergeistigten Auffassung von Hochkultur
als populir bezeichnen wird.

Ein ganz neues Kapitel haben die Computerspiele erdffnet, in denen
der Medienkritiker Florian Rotzer (2005: 102) schon frith »die eigentliche
und einzigartige Kunstform unserer Zeit« gesehen hat. Er hebt Aspekte
hervor, die in ihrer Verbindung wirklich beispiellos sind. Die virtuellen
Umgebungen, in denen die Spielenden agieren, tragen den Charakter
eines »Gesamtkunstwerks«. Visuelle, akustische, narrative Gestaltung
und — mit Elementen von Cockpits, Datenhandschuhen und -anziigen,
Gestenerkennung sowie der Immersion tiber Virtual Reality — die um-
fassende Einbeziehung des handelnden Kérpers bis zum Gleichgewichts-
empfinden versetzen in umfassend sinnlich durchgestaltete, oft faszinie-
rend fremdartige Welten.

Dort, das ist der revolutionire Unterschied zu allem bisherigen Kunst-
erleben, geht es nur selten um jenes quasi dem Ablauf der Zeit enthobe-
ne, von der Notwendigkeit zum Reagieren befreite Wahrnehmen, wie es das
herkémmliche Lesen, Musikhoren, Bildbetrachten usw. charakterisiert.

36 | Die Texte des einflussreichen Gastrokritikers Jiirgen Dollase (2006, 2015)
lesen sich wie Paraphrasen der klassischen Geniedsthetik. Es geht um individuel-
le Meisterschaft, Originalitat und Komplexitat, vor allem aber um die Autonomie
kulinarischer Kreationen gegeniiber pragmatischen Anspriichen.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

109


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Popularkulturforschung

Stattdessen wird man mit Spielaufgaben konfrontiert, die in puncto Rit-
seln, Uberraschungen, Kreativitits- und Handlungsanforderungen, teil-
weise auch mit Spannung und (virtuellem!) Druck zum Eingreifen das
Alltagsleben weit tiberbieten und zur zeitweiligen hoch aktiven Immer-
sion auffordern. Spielpraktiken bewegen sich zwischen zwei attraktiven
Polen. Man kann sich dem Handlungsdruck hingeben, Proben aller Art
bestehen und seine Leistung steigern; und man kann die eindrucksstar-
ken Spieluniversen mit allen Sinnen etleben: entdeckend, kontemplativ
versunken oder imaginativ tiberschreitend.

Historiker werden darauf verweisen, dass auch der Umgang mit den
Fiktionen der Kunst tiber Generationen erprobt und modifiziert wurde.
Distanz bei kontrollierter Hingabe an kiinstliche, ausgedachte Szenarien
ist eine neuzeitliche Kulturtechnik, erlernt und stindig fortentwickelt. So
werden sich auch Gebrauch und innere Einstellung bei Computerspielen
wandeln, und der Wunsch nach dsthetischem Erleben wird dabei vermut-
lich eine grofle Rolle spielen. Frauen sind heute statistisch gleichermaflen
beteiligt (Hahn 2017) und bilden eine erstrangige Kraft der Verinderung.
Noch stehen zumeist wettbewerbsformige, agonale, teilweise klassisch
sportliche Motive im Vordergrund. Die leistungsorientierten Spiele wie
die Gamer profitieren allerdings erheblich von Qualititen und Reizen der
dsthetischen Mitwahrnehmung. Ob man wegen des auflerordentlichen
Mafles an Kreativitit, das in die Spielentwicklung investiert wird, hier von
einer neuen populiren Kunst reden sollte, ist zu diskutieren. Dass es sich
um ein faszinierendes Vergniigen mit erheblichem Anteil an selbstzweck-
hafter sinnlicher Wahrnehmung handelt, wird von der Bezeichnungsfra-
ge aber nicht bertihrt.

Der letzte Kandidat kann besonders hohe Beteiligung und ein aufler-
ordentlich grofles Potenzial fiir Anschlusskommunikation vorweisen: der
Schausport, meist medial rezipiert. Auch hier steht aufler Frage, dass die
Anziehungskraft zu erheblichen Teilen von den Potenzialen fiir 4sthe-
tische Wahrnehmung herrithrt. Man kann da an die »schoénen Korper«
denken oder an die erwdhnten tinzerischen und artistischen Schauwerte.
Man kann sich tiberwiltigen lassen durch »tiberirdisch schéne Spielzii-
ge« und Bewegungen, in denen dem Kulturwissenschaftler Hans-Ulrich
Gumbrecht (1999; 2005: 35f.) Gottliches, zumindest Transzendentes er-
scheint.

Seel (2000: 219) betont ebenfalls die gesteigerte Prisenz sportlicher
Inszenierungen, die dem einmaligen Moment herausragende Bedeutung

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

verleihen; er spricht vom »Genuss der unwiederbringlichen Gegenwir-
tigkeit des Geschehenen«. Und wirklich macht die mediale Inszenierung
von Sportereignissen gerade dafiir stindig attraktivere Angebote, weit
iiber die Wiederholung einzelner Szenen hinaus: Die Verlangsamung
durch Slow Motion-Aufnahmen monumentalisiert das Geschehen, das
aus mehreren Kameraperspektiven und in beinahe intimer Anniherung
an die Korper gezeigt wird und dessen Bilder in Mediatheken beliebig
abrufbar geworden sind. Man kénnte sagen: In derartigen medialen Pri-
sentationsformen kommt der Schausport wirklich zu sich.

Es gibt jedoch einen verbreiteten Nutzungsmodus, der — statt unbe-
teiligter Betrachtung — solche Highlights und besonderen Momente aktiv
integriert. Am Schausport kann man projektives dsthetisches Erleben (Klei-
mann 2002: 138f) exemplarisch studieren. Die wichtigste Bedingung
der Moglichkeit dazu liegt in der Fahigkeit der Zuschauer*innen, Spiele
und Wettbewerbe »wie Kunst« zu lesen. Kleimanns Begriff weist auf die
Moéglichkeit hin, nichtkiinstlerische Phinomene mittels Praktiken wahr-
zunehmen, die wir auch gegeniiber Kunst ins Spiel bringen. Sie werden
so in Referenzrahmen gestellt, die Erinnerungen an Kunstwerke mobili-
sieren. Reale Landschaften werden mit gemalten verglichen, Alltagsepi-
soden erinnern uns an Filmszenen, Personen an Kunstfiguren usw. Zwar
meint Kleimann, dafiir bediirfe es »anspruchsvoller Voraussetzungen«
(ebd.: 139). Doch kann man in der Mediengesellschaft davon ausgehen,
dass Alltagsmenschen iiber ein grofles Repertoire an Kenntnissen und
Kompetenzen fiir solche Projektionstitigkeit verfiigen. Freilich speist
sich ihr Fundus tiberwiegend aus populdren Kiinsten.

Schausport ist keine Massenkunst; seine Inszenierungen werden aber
tiber das projektive dsthetische Erleben wie Kunst gebraucht. Die Events
gewinnen eine Dimension sinnlicher Prisenz, in der bewegte und inter-
agierende Korper mit »impressivem Ausdruckserleben« (—Kap. 4.4)
wahrgenommen werden. Dominierend scheint allerdings die »kompre-
hensive« Aufnahme. Wir erleben Sportereignisse als bedeutungsvolle
Vorfithrungen, die Geschichten erzihlen und elementare Dimensionen
und Konflikte menschlichen Handelns in sozialen Beziigen vor Augen
stellen — anhand von Sportler*innen, Mannschaften und auch Trainer*in-
nen, anhand ihrer Anstrengungen, Erfolge und Misserfolge, anhand des
Auf und ADb von Karrieren und des wechselvollen Verlaufs von Wettbe-
werben oder einzelnen Spielen. Mit diesen Geschichten setzen wir uns
ohne Zwang zu eigenem Eingreifen, aber durchaus intensiv auseinander:

- am 13.02.2026, 20:26:27.

11


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Popularkulturforschung

emotional und intellektuell, urteilend und mitfithlend. Der Philosoph
Volker Gerhardt (1995: 129) bezeichnet sportliche Ereignisse als »Schau-
spiel ohne Text«. Treffender wire vielleicht »ohne Drehbuch«; denn Text-
modelle oder Skripte, die dem Geschehen im Rahmen des Sportereignis-
ses Bedeutung verleihen (ganz personliche wie Verallgemeinerungen des
Typs »So ist das Leben«), bringen die Zuschauer*innen mit.

Solche isthetische Nutzung von Sportereignissen dhnelt dem Ge-
brauch jener Reality-Formate (Casting-Shows, Dschungelcamp, Make-
over-Shows, Doku-Soaps u.i.), die man »performatives Realititsfernse-
hen« genannt hat (Mikos 2000: 54). Beiden Genres gemeinsam ist eine
mediale Prisentation, die in Echtzeit und mit Blick auf narrative Pub-
likumserwartungen aus dem Live-Event eine dramatisierte Version des
sich Ereignenden herstellt (Gleich 2001). Der Sportphilosoph Gunter
Gebauer hat ein wesentliches Element der Aufbereitung von Sportereig-
nissen als Material fiir projektives dsthetisches Erleben benannt. Das
Sichtbare werde »durch sprachliche Kommentare [...] mit einer narrativen
Dimension verkniipft, die Geschichten hervorbringt.« (Gebauer 1995: 25)
»Die hinzugefiigte Sprache, und erst sie, 6ffnet dem Sport die dsthetische
Dimension.« (Ebd.: 26 f.) Der treffende Grundgedanke ist allerdings sehr
auf das Wortsprachliche hin verengt. Kamera und Bildregie sind erheb-
lich an der Herstellung von Geschichten beteiligt. Und nicht allein Sport-
reporter und Aktive kommentieren, sondern ebenso die Zuschauer unter-
einander — und zwar nicht nur mit Sprache, sondern mit ihren Kérpern,
im Jubeln wie im Entsetzen. Sie greifen dabei auf Ressourcen zuriick, die
Sportdiskurse ebenso einschlieRen wie individuelle Sport- und Kérperer-
innerungen.

Seel erginzt, dass es fiir die dramatisch-asthetische Perzeption nicht
nur auf die direkt wettbewerbsrelevanten Handlungen ankommt. Viel-
mehr liefert »all das sichtbare Verhalten, mit dem Sportlerinnen und
Sportler sich vor dem Wettkampf und im Wettkampf auf den Wettkampf
einstellen, mit dem sie auf Erfolg und Misserfolg reagieren« (Seel 1995:
18f.), Stoff fiir die von den Zuschauern produzierten bedeutungsvollen
Geschichten und damit fiir ihr dsthetisches Erleben.

Medialisierter Schausport gewinnt Qualititen eines Serienformats:
Die Akteure, ihre Welt und deren Regeln sind dem Publikum vertraut.
Es weif’, was bisher geschah — und jedes Spiel, jeder Wettkampf bildet
eine neue Folge, in der es im Moment des Geschehens »um alles« geht.
Unterstiitzt und angereichert wird die Serialisierungsarbeit der Nutzer

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

dadurch, dass Medien Vor- und Nachberichterstattung liefern, deren
Material die Zuschauer*innen bei der Dramatisierung der Wettkampf-
ereignisse einmontieren kénnen. Angesichts des reizvollen Spektrums
sinnlicher Eindriicke, der verspiirten Erregungen und symbolischen
Sinngebungen fiir Massen geiibter Betrachter hat der Asthetiker Wolf-
gang Welsch (2005: 149; Herv. i.0.) Schausport als »die populdre Kunst
der Gegenwart« bezeichnet.

Von einer fiktionalen Serie unterscheidet die Sportberichterstattung
ihr Wirklichkeitscharakter. Was das bedeutet, ist allerdings ausgespro-
chen vielschichtig. Hier ist kein Platz fiir eine grundlegende Auseinan-
dersetzung mit dem Thema Fiktion und Realitit. Aus der Perspektive
alltdglicher Mediennutzung scheint es aber nicht sinnvoll, von einer Ent-
weder/Oder-Entscheidung auszugehen. Vielmehr ordnen die Menschen
der Gegenwart das, was sie in Medien oder bei Live-Events sehen und ho-
ren, hochdifferenziert auf Kontinua zwischen »wirklich« und »erfunden«
sowie zwischen »wahr« und »unwahr« ein; beide Dimensionen hingen
zusammen, bedeuten aber nicht dasselbe (—Kap. 6.1).

Die Zeitgenoss*innen nutzen beispielsweise Spielfilme oder Roma-
ne — erfundene Geschichten also, von denen sie wissen, dass sie ausge-
dacht sind - als Quellen, um Informationen iiber Wirkliches und seine
Zusammenhinge zu gewinnen. Dabei verwenden sie eine Art Filter, um
zu unterscheiden, was sie in den erfundenen Geschichten glaubwiirdig
(das meint auch nicht unbedingt »wahr«!) finden und was nicht. Paratexte
wie »Nach einem wirklichen Ereignis« oder »Die Autorin erzihlt ihr eige-
nes Leben« konnen die Plausibilitit erhéhen — vor allem aber verindern
sie die dsthetische Wahrnehmung. Oft intensiviert es die Gefiihle, wenn
man weifd: Das hat ein Mensch wirklich durchlebt und erlitten.

Nehmen wir die grof angelegte sozialrealistische TV-Serie The Wire,
die in der vom Niedergang der alten Industrien betroffenen Hafenstadt
Baltimore spielt. Wie dort die Verhiltnisse zwischen Politik, »Rassenbe-
ziehungens, Rauschgiftgangs, Schulen, Zeitungen und Gewerkschaften
geschildert werden, das haben viele Zuschauer und Kritiker so ziemlich
eins zu eins als treffendes Bild der Verhiltnisse genommen — auch wenn
sie weder Baltimore noch eine vergleichbare Stadt wirklich kennen und
keine Forschungsliteratur dazu konsultiert haben. Umgekehrt: Einer der
erfolgreichsten Kinohits der letzten Jahre hierzulande war die franzosi-
sche Sozialkomédie Ziemlich beste Freunde, ein eindrucksvoll gemachter
Film nach realen Ereignissen. Die »wirklichen« Protagonisten traten zeit-

- am 13.02.2026, 20:26:27.

13


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Popularkulturforschung

gleich in den Medien auf. Trotzdem wissen wohl die meisten Zuschauer:
Die Geschichte vom schwarzen Kleinkriminellen und dem weiflen Aris-
tokraten sagt nichts dartiber aus, was Klassen- und Milieuunterschiede in
Frankreich tiblicherweise bedeuten. Es ist ein Mirchen, sogar ein schones
und manchmal anrithrendes — aber es liefert keine »wahren« Informatio-
nen iiber »wirkliche« soziale Beziehungen in der Gegenwartsgesellschaft.

Die unbezweifelte Authentizitit der Bilder der Sportberichterstattung
bildet quasi ein dsthetisches Alleinstellungsmerkmal dieses Unterhal-
tungsgenres. Wenn eine Fufballerin verletzt vom Platz getragen wird,
dann weifs man zwar, dass hier vielleicht Zeit geschunden wird. Doch
hat unser (Mit-)Gefiihl eine andere Qualitit als gegeniiber der Identifika-
tionsfigur eines Spielfilms aus dem Sportlermilieu in einer genau gleich
aussehenden Szene. Im erstgenannten Fall wissen wir: Sie wird vielleicht
nie mehr spielen kénnen, die Karriere ist zu Ende. Oder: Sie hat sich total
reingehingt, um ihre Mannschaft ins Finale zu bringen, und jetzt kann
sie ihr im entscheidenden Spiel nicht weiter helfen. Was nichts daran 4n-
dert, dass beide Episoden gleich weit entfernt sind vom Leben, das die Zu-
schauer vor und nach der Sendung fiithren. Es sei denn, die eigene Tochter
oder die Partnerin spielt auch Fuf$ball ...

Das Schausport-Publikum weifl: Es geht knallhart und irreversibel
um Sieg und Niederlage, um Punkte und Medaillen, letztlich um Geld im
Rahmen eines globalen Wirtschaftszweigs. Wir sind gut informiert tiber
Doping und Wettbetrug — und doch lassen sich nur wenige das aufregen-
de Gefiihl der Unvorhersehbarkeit, des »Alles kann passieren« nehmen.
Die meisten wollen keine unbeteiligten Beobachter sein. Sie erschaffen
sich Held*innen und Schurken, nehmen die Perspektive einer Mann-
schaft oder einer Sportlerin ein, schworen als Fans ihrem Verein unver-
briichliche Treue — weil die Emotionen dann intensiver sind.

Erfahrene Sportliebhaber*innen machen sich absichtlich zu einem
Teil der real ablaufenden Ereignisse. Solche Praktiken der »Identifika-
tion« (wie diese dsthetische Strategie gerne genannt wird) gibt es ebenso
bei der Rezeption erfundener Narrationen in allen Genres, in Romanen,
Filmen, Serien usw. Offenbar steigert das emotionale Investment in ein-
zelne Akteur*innen die Empfindungsintensitit, mit der wir Geschichten
vergegenwirtigen — auch die starken Gefiihle des (Mit-)Leides und des
Schmerzes. Doch nur selten stehen Sportler*innen dem Massenpubli-
kum personlich so nahe, dass derartige Emotionen iiber kontrollierte und
begrenzte affektsteigernde Projektionen hinausgehen wiirden.

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

4.6 MASSENKUNSTE IM KUNST-SYSTEM

Die amerikanischen Literaturwissenschaftler James Naremore und
Patrick Brantlinger (1991) haben ein anregendes Modell fiir den Raum
der kiinstlerischen Kulturen (»artistic cultures«) in den westlichen Ge-
sellschaften des 20. Jahrhunderts vorgeschlagen. Es wird hier aus zwei
Griinden vorgestellt. Methodisch produktiv scheint der Ansatz, tiber Mas-
senkiinste nur als emergentes Resultat der Vernetzungen, Entlehnungen
und Mischungen zwischen allen kiinstlerischen Kulturen einer Gesell-
schaft zu sprechen. Und die substanzielle Beschreibung der unterschied-
lichen artistic cultures selbst ist (mit einigen Modifikationen fiir Europa)”
heuristisch ausgesprochen hilfreich.

Es handelt sich um folgende Kategorien:

1. Hochkunst (»high art«) bezeichnet den zeitgenossischen, weithin als
»biirgerlich« und »westlich« geltenden Kanon anerkannt grofler Kunst
der Weltgeschichte.

2. Kiinstlerische Moderne (»modernist art«) bezeichnet die Kunstbewe-
gung, die in Absetzung von der etablierten Hochkultur entstand; diese
empfand man als verbiedert und den Herausforderungen der Zeit nicht
mehr gewachsen. Im englischen Sprachraum verwendet man dafiir den
Begrift des Modernismus (»modernism«). Thr Beginn wird an unter-
schiedlichen Punkten im 19. Jahrhundert gesehen, doch verwendet man
dabei iibereinstimmende Kriterien. Die Uberwindung einer abbildungs-
orientierten Malerei mag man bei Goya oder Cézanne ansetzen, die Par-
allele in der Literatur bei E.T.A. Hoffmann oder Baudelaire — das Korpus
der westlichen Moderne zeigt sich insgesamt doch ziemlich konsistent.
Allerdings erweitert sich der Kanon der Hochkunst stindig im Ergebnis
von Anerkennungsprozessen, die Richtungen und Kiinstler der Moder-
ne aufnehmen. Dennoch bleiben Unterschiede: In Deutschland gehéren
Goethe und Joyce nicht auf dieselbe Weise zur Hochkultur.

3. Avantgarde (»avant-garde art«) bezeichnet historisch die im frithen
20. Jahrhundert aufbrechenden Bewegungen, die durch direktes Ein-
greifen ins gesellschaftliche Leben die biirgerliche Institution Kunst und
das idsthetische Autonomiekonzept iiberwinden wollten, das Hochkunst

37 | POP und Subkultur sind im Szenario von Naremore und Brantlinger nicht ent-
halten.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

15


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Popularkulturforschung

wie Modernismus teilen. Dieser Impuls wird seither immer wieder auf-
genommen; jede Periode und jede Gattung hat ihre Avantgarde.

4. Volkskunst (»folk art«) bezeichnet das aus bildungsbiirgerlicher
Sicht legitime Gegenstiick zur Hochkultur: den vermeintlich authenti-
schen, bodenstindigen, gesunden und von der Moderne bedrohten Aus-
druck eines biuerlich-traditionsorientiert gedachten »Volkes« und sei-
ner — so der Zentralbegriff — »Volkstiimlichkeit«. Gemeint sind »echte«
Volksmusik und -dichtung, naive Malerei, kiinstlerisches Handwerk u.i.

5. Populire Vergniigungen (»popular art«) wie Schausport, Kirmes, Fe-
ste, Freizeit- und Themenparks haben benennbare isthetische Reize und
heute ein Publikum aus allen Sozial- und Bildungsschichten.

6. Populdrer Mainstream beziehungsweise Massenkunst (»mass art«)
bezeichnet, was Alltagsmenschen unter populirer Unterhaltung verste-
hen, vom Blockbuster und internationalen Hitparadenpop bis zu Fern-
sehserie, Bestseller, Musical, Samstagabendshow und dem einst rebel-
lischen, heute populir kanonisierten Rock der Rolling Stones, Bruce
Springsteens und anderer.

7. POP oder »Avant-Pop« (—Kap. 2.3) meint ein relativ junges Feld
kiinstlerischer und kunstkritischer Aktivitit. Charakteristisch ist die &s-
thetische Aufwertung von Werken und Gestaltungsweisen, die zu ande-
ren Zeiten und in anderen Kontexten dem negativ bewerteten Populdren
zugeordnet wurden oder werden. Mischung und Kombination im Rah-
men einer Asthetik des Abweichenden, Unerhérten, Subversiven oder
auch artifiziell Oberflichlichen zielen auf den Status anerkannter, oft als
postmodern etikettierter Gegenwartskunst. Modernismus und Avantgar-
de gelten als Bezugspunkte und kreative Partner auf Augenhéhe. Populi-
ren Mainstream wie biirgerliche Hochkunstpflege sieht man als Gegen-
pole, gleichermafen bieder und ohne Bezug zu Spannungen und Reizen
der Gegenwart.

8. Subkulturelle Szenen® schliefllich umfassen jene normverletzenden
isthetischen Aktivititen, die an fast alle genannten kiinstlerischen Kul-
turen angrenzen und Menschen fast aller Sozial- und Bildungsschichten

38 | Inwieweit derartige Szenen heute noch sinnvoll als Subkulturen zu bezeich-
nen sind, ist in der Forschung umstritten. An dieser Stelle soll nur auf Gruppen
und Netzwerke hingewiesen werden, die - oft aus gesellschaftlicher Randposition
heraus - mit Radikalitdt und Provokation &sthetische Innovationen von grofier
Ausstrahlungskraft erzeugen.

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

anziehen kénnen: die kiinstlerische Bohéme, Grunge und Gothic, Dro-
genszenen, Stile sexueller Minderheiten. Solche Szenen hatten seit dem
spiten 19. Jahrhundert aufierordentliche dsthetische Anregungskraft fiir
die Massenkiinste wie fiir die Moderne. Subkulturen sind eine erstran-
gige Innovationsquelle fiir die PK, wie es Avantgarden fiir die Hochkul-
tur und den Modernismus darstellen: eine antikommerzielle, tendenziell
exklusive, teilweise elitire, viel Kenntnis und Reflexion verlangende Zu-
spitzung bestimmter Ziige von PK — des Abweichenden, den Mainstream
Herausfordernden.

Der Nutzen des Modells besteht nun nicht darin, endlich acht Schub-
laden, darunter vier bis funf fiir Populires zu haben. Es hilft, die Bewe-
gung verschwimmender, situativ und performativ immer wieder neu
gezogener dsthetischer wie distinktiver Grenzen zu beschreiben. Kiinst-
lerische Kulturen sind nicht statisch zu denken; sie verdndern sich gegen-
wirtig wie in der Riickschau. Demarkationslinien werden andauernd neu
ausgehandelt. Doch auch bei unverinderten Mafstiben kénnen kultu-
relle Texte ihren Platz wechseln; sie kénnen sogar, je nach Standort des
Betrachters, zur selben Zeit verschiedenen »artistic cultures« zugerech-
net werden. Auch PK-Phinomene bewegen sich zwischen den Kategorien.
Was »Moderne« und was »Subkultur« umfasst, was die jeweiligen Zeitge-
nossen dem populdren Mainstream oder der Volkskultur zuordneten, das
ist nicht einfach an den Artefakten abzulesen. Es bestimmt sich relational
aus den wahrgenommenen Ubereinstimmungen mit und Oppositionen
zu anderen kiinstlerischen Kulturen.

SchlieRlich verweisen die acht Kategorien darauf, dass es heute wie
frither nicht nur eine, sondern mehrere und durchaus unvereinbare
Positionen gibt, die das kiinstlerisch Populdre einordnen wollen. Zwar
grenzte sich der Modernismus von der Hochkultur ab; doch teilten beide
Richtungen lange Zeit die Auffassung, das legitime Populire sei in der
»Volkskultur« zu sehen, einer biirgerlichen und bestenfalls nostalgischen
Konstruktion. Umgekehrt riickten aus der Sicht des traditionsverpflich-
teten Kanons Moderne, Avantgarde und kommerzielle PK sowie gewisse
Subkulturphinomene als Feindbilder ganz eng zusammen, weil sie die
konventionelle Sittlichkeit herausforderten. Noch in den 1960ern wurde
der angebliche Pornograph Giinter Grass mit »Schundliteratur« und Co-
mics zusammen als Gefahr fiir Kultur und Jugend bekdampft; im Extrem-
fall verbrannte man die Biicher gemeinsam.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

17


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ud

Popularkulturforschung

In diesem Kapitel ging es hauptsichlich um zwei Fragen: Wie plausibel
ist es, dsthetisches Erleben als Grundfunktion eines groflen Teils der PK
zu betrachten und zu studieren? Und: Ist es sinnvoll, diesen Teil der PK
als Massenkiinste oder populire Kiinste zu bezeichnen? Dazu einige
bilanzierende Uberlegungen. Erstens zeigt bereits die Auflistung in Ab-
schnitt 4.5: Selbst wenn man nur die populdren Varianten traditioneller
Kunstgattungen betrachtet, so spielen die im Alltag rein quantitativ eine
solche Rolle, dass sie ins Zentrum von PK-Forschung gehéren — und zwar
als dsthetische Phinomene, die von sehr vielen mit der Hoffnung auf is-
thetische Erlebnisse gesucht und genutzt werden.

Das legt es zweitens nahe, im Massenpublikum eine erhebliche und
historisch wachsende Kompetenz zur Steigerung dsthetischen Vergnii-
gens sowie entsprechend hohe Erwartungen anzunehmen. Wenn sich
dies bestitigt, impliziert es auch eine grofle Wahrscheinlichkeit projek-
tiven dsthetischen Erlebens durch die aktive Wahrnehmung »wie Kunst«.

Drittens: Unabhingig von der letztlich scholastischen Frage, ob man
Werbefilme, Weinproben und Sportiibertragungen als Inszenierungen
populirer Kunst bezeichnet oder nicht — der Reiz auch solcher Angebote
liegt zu erheblichen Teilen im isthetischen Erleben. Vielleicht kann die
Verwendung des Kunstbegriffs auch in solchen Fillen, quasi als rhetori-
sche Herausforderung, ernsthaftere empirische wie theoretische Zuwen-
dung befordern.

Viertens: Praktiken und Erlebensmodi im skizzierten Feld weisen
(selbst wenn man nur traditionelle Genres ins Auge fasst) eine erhebli-
che Diversitit auf. Sich fiir eine Stunde in ein Romanheft, ein Popmusik-
album oder eine Folge von Game of Thrones zu versenken, ist von sehr
anderer Qualitit als in der Wohnung kurze Zeit vor einer Vase oder Klein-
skulptur zu verharren, um ihre Gestalt wirken zu lassen, oder am Abend
»mit allem Drum und Dran« ins Musical auszugehen. Sprachliche Ver-
einheitlichung unter der Rubrik populire Kiinste konnte der notwendi-
gen Aufmerksambkeit fiir die Unterschiede entgegenwirken.

Funftens schlielich stellt sich eine neue Frage: Lassen sich — bei al-
ler inneren Differenzierung — Eigenschaften benennen, die populire von
den herkémmlichen (vermeintlich »anspruchsvollen«) Kiinsten unter-
scheiden? Zur Klirung stellt Kapitel 5 einerseits Modelle vor, die den
Umgang mit populiren Texten konkreter modellieren. Was tun Durch-
schnittsbiirger eigentlich, um asthetisches Erleben zu erzeugen? Auf der

- am 13.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Populére Kiinste

anderen Seite weitet sich der Blick: Wie lassen sich die Idealmodelle des
Umgangs mit Massenkiinsten im gelebten Alltag praktizieren?

WEITERFUHRENDE LITERATUR

Fluck, Winfried (1999): Pragmatism and Aesthetic Experience. In: REAL
Yearbook of Research in English and American Literature 15, 227-241.

Gell, Alfred (1999): The Art of Anthropology. London.

Maase, Kaspar (Hg.) (2008): Die Schonheiten des Populiren. Asthetische Er-
fahrung der Gegenwart. Frankfurt, New York.

Neumann, Eckhard (1996): Funktionshistorische Anthropologie der dstheti-
schen Produktivitit. Berlin.

Reckwitz, Andreas (2012): Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess ge-
sellschaftlicher Asthetisierung. Berlin.

Schulze, Gerhard (1992): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der
Gegenwart. Frankfurt, New York.

- am 13.02.2026, 20:26:27.

19


https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 12.02.2026, 20:26:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

