
https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Jörg Schäfer
Das Theater der Erziehung

               
Theater  |  Band 86

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

               
Martin Jörg Schäfer (Prof. Dr. phil.) lehrt Neuere deutsche Literatur mit dem
Schwerpunkt Theaterforschung an der Universität Hamburg.

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Jörg Schäfer

Das Theater der Erziehung
Goethes »pädagogische Provinz« und die Vorgeschichten

der Theatralisierung von Bildung

               

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Deutschen Forschungsgemein-
schaft 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Martin Jörg Schäfer

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: »Wie unglücklich macht mich der Eigensinn!«, Kupferstich 

von Daniel Chodowicki, in Christian Gotthilf Salzmann: Moralisches Elemen-
tarbuch, Nachdr. d. Aufl. v. 1785, hg. v. Hubert Göbels, Dortmund 1980.

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3488-4
PDF-ISBN 978-3-8394-3488-8
https://doi.org/10.14361/9783839434888
Buchreihen-ISSN: 2700-3922
Buchreihen-eISSN: 2747-3198

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

I  Vorspiel:  
Das Theater des lebenslangen Lernens  
im 21. Jahrhundert und seine Vorgeschichten  
im späten 18. Jahrhundert  | 9 

1.  Lebenslanges Lernen: Das theatrale ›Vorspiel‹  
der ›schönen neuen Arbeitswelt‹  | 11 

2.  Vorgeschichte: Theatralität und Erziehung  
im späten 18. Jahrhundert  | 21 

3.  Ausgangspunkt und Überblick  | 27 
 
II  Das Theater in der »pädagogischen Provinz«  

von Goethes Wanderjahren: 
Austreibung, Regulierung, Dissimulation  | 33 

1.   Das »Merkwürdige« der pädagogischen Provinz  | 33 
2.  Die Ordnung der Erziehung und Bildung  

in der pädagogischen Provinz  | 36 
3.  Nachäffen und Nachahmen: Strukturparallelen  

in Erziehung und Ästhetik  | 43 
4.  Die Regulierung des Nachahmungstriebs  

in der pädagogischen Provinz  | 52 
5.  Die demonstrative Austreibung des Theaters  

aus der pädagogischen Provinz  | 56 
6.  Das verschleierte Theater in der pädagogischen Provinz:  

Feste, Rituale, Religion  | 62 
7.  Die ›Zweideutigkeit‹ des Theaters in den Wanderjahren  | 67 
8.  Das erziehungsresistente Kind der Theaterliebe  | 69 
 
 

VORGESCHICHTEN ZUR »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« 
 
III  Zweideutiges Theater: 

Platons politeia und der Rhythmus  | 75 
1.  Rhythmischer Dialog, rhythmische Erziehung:  

Das sokratische Gespräch über das Gemeinwesen  | 75 
2.  Die zentrale Rolle und der randständige Auftritt des Rhythmus  | 79 
3.  Possessive, regulierte und rhythmisierte Mimesis  | 81 
4.  Zweideutigkeit: Entäußerung und Verinnerlichung der Mimesis  | 86 
5.  Stabile und instabile Seelen: Gute und schlechte Rhythmen  | 89 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.  Mimetischer Rhythmus: Zweideutige Erziehung  | 94 
7.  Das »gerechte Gemeinwesen« und die Anarchie:  

Politische Dimension  | 97 
 
IV  Verstecktes Theater: 

Rousseaus Émile und die Schauspielerei  | 103 

1.  Émile unter Schauspielern  | 103 
2.  Fülle des Theaters, Armut der Erziehung  | 108 
3.  Mimesis nach Rousseau:  

Nachahmung, Schauspielerei, Darstellung  | 112 
4.  Jahrmarkt der Eitelkeiten: Der schweigende Émile  | 119 
5.  Rousseaus verstecktes Theater der Erziehung  | 124 
 
V  Reguliertes Theater: 

Die neuen Pädagogen (Campe, Trapp, Salzmann u.a.)  
und der Nachahmungstrieb  | 127 

1.  Campes »erster unter allen Trieben«  | 127 
2.  Die Émile-Lektüren der Revisoren und Trapps Transformation  

des Nachahmungstriebs  | 137 
3.  Salzmanns pädagogische Praxis und die Nachahmung  

von Exempeln  | 143 
4.  Gestaffelte Vorbilder: Konrad Kiefer  | 148 
5.  Vorlesetheater und Kupferstich-Tableaux:  

Moralisches Elementarbuch  | 154 
6.  Der Auftritt des Erziehers: »Coup de théâtre«  | 165 
 
VI  Theater des Selbstbewusstseins:  

Moritz’ Anton Reiser und das Spiel um Anerkennung  | 171 

1. Sokratisches Wissen, »Leiden der Einbildungskraft«  
und theaterfeindliche Tradition  | 171 

2.  Kompensationsphantasien und zukünftige Wissenschaft  
von der Subjektbildung  | 176 

3.  Theatrophobe Rollen, Bildungstheater  
und verfehlter Bildungsgang  | 181 

4.  Eitelkeit, Selbstgefühl und Theater der Anerkennung  | 187 
5.  Verquere Bildungsverhältnisse  | 192 
 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII Theater in Reserve: 
  Goethes Lehrjahre und die Einhegung  

mimetischer (Un-)Produktivität  | 195 

1.  »Unendliche Operationen« und ziellose »Bildung«  | 195 
2.  In Reserve: Die Figur des Mimetikers  | 200 
3.  Fehlbildung durch den Turm: Mimetische Ansteckung  

mit Shakespeare  | 210 
4.  ›Bildung‹ als Kehrseite einer ästhetischen Erziehung  

nach Schiller  | 216 
5.  Die Theatralität ästhetischer Erziehung  | 226 
6.  Nachahmen und Nachäffen in den Lehrjahren:  

Einhegung der Mimesis  | 230 
7.  Vor Hamlets Mausefalle: Ohr, Auge, Haut  

als Sinnesmedien gesteuerter Ansteckung  | 235 
8.  Ungesteuerte Ansteckung: Heißkalte Schauspielerei  

und Alltagscharismatik  | 241 
9.  Initiation in der Mausefalle: Der Geist der entfernten Autorität  | 252 
10.  Doppeltes Vergessen: Umlenkung der Mimesis  | 257 

 
VIII Nachspiel:  

Allerneueste Erziehungspläne  | 263 

 
 

ANHANG 
 
Abbildungen  | 277 

 
Siglen  | 279 

 
Literatur  | 281 

 
Dank  | 305 

 
  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I Vorspiel  

  Das Theater des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert 

und seine Vorgeschichten im späten 18. Jahrhundert 

 
 

 
Von Vorgeschichten ist im Titel dieser Studie auf einer weit und einer eng ge-
fassten Ebene die Rede: Das Theatervokabular und die theatralen Semantiken 
der im frühen 21. Jahrhundert geführten Diskussion um Erziehung, Bildung und 
›lebenslanges Lernen‹ beziehen sich auf zahlreiche Semantiken und Diskurse, 
die auch bei der Entstehung der modernen Pädagogik in der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts verhandelt und teilweise geprägt werden. Das ist die ›weite‹ 
Version von Vorgeschichte, auf die im Folgenden ein einleitender und ein ab-
schließender Essay, im Sinne des Theaters ›Vorspiel‹ und ›Nachspiel‹ genannt, 
Bezug nehmen werden.  

Die mit historischen Analysen gefüllten Kapitel dazwischen nehmen ihren 
Ausgang von den berühmten Kapiteln zur sogenannten ›pädagogischen Provinz‹ 
aus Johann Wolfgang von Goethes spätem Roman Wilhelm Meisters Wanderjah-

re oder die Entsagenden von 1821 bzw. 1829. Diese Kapitel beschreiben einen 
eigenwilligen erzieherischen Entwurf und liefern implizit einen rückblickenden 
Kommentar zu den Bemühungen des 18. als des selbsternannten ›pädagogischen 
Jahrhunderts‹1, aus dem zahlreiche Problemstellungen, Thesen, Schriften und 
Protagonisten aufgerufen werden. Dies sind die Vorgeschichten im engeren Sin-
ne: als intertextuelle Bezugnahme auf voranliegende Geschichten und Geschich-
te.2 

                                                             
1 Vgl. zur sprichwörtlich gewordenen Formulierung Joachim Heinrich Campes die Ar-

beit von Ulrich Herrmann (Hg.): »Das pädagogische Jahrhundert«. Volksaufklärung 

und Erziehung zur Armut im 18. Jahrhundert in Deutschland. Weinheim 1981.  

2 Der Aspekt, dass Goethes Wanderjahre auch als Roman von zahlreichen Vorge-

schichten handeln und der Text die eigene formale Organisation darauf abstellt, bleibt 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Diese beiden Ebenen sind ineinander verschränkt, denn randständig, jedoch bei 
genauerem Hinsehen umso markanter findet in diesen Kapiteln auch eine Ausei-
nandersetzung mit den theatralen Aspekten von Erziehung, Ausbildung und Bil-
dung statt: Goethes Kapitel zur pädagogischen Provinz untersuchen die eigenen 
Vorgeschichten also auf eben jene Aspekte hin, unter denen diese ihrerseits Spu-
ren in die Arbeits- und Bildungsdiskurse des 21. Jahrhunderts ziehen. Das ent-
sprechende Verhältnis von Theater und Theatralität einerseits und Erziehung und 
Bildung andererseits rücken die folgenden Studien in den Fokus. Goethes litera-
rische Inszenierung der dreißig bis sechzig Jahre alten Vorgeschichten zu seiner 
›pädagogischen Provinz‹ liefert den Einsatzpunkt, von dem aus einige prominen-
te Präfigurationen der im frühen 21. Jahrhundert um sich greifenden Theaterrhe-
torik auf dem Bildungs- und Arbeitssektors einer genaueren Analyse unterwor-
fen werden. Diese gilt nicht zuletzt der Dimension einer literarischen Inszenie-
rung: neben den Theater und Theatralität gewidmeten impliziten und expliziten 
Argumenten auch der Art und Weise, wie in der jeweiligen Narration und Ar-
gumentation das Theater jeweils ›auftritt‹, im Verborgenen gehalten oder gar 
›weginszeniert‹ wird.3 Exkursartig findet sich ebenfalls eine ›Urgeschichte‹ ein-
bezogen bzw. die Vorgeschichte aller Vorgeschichten: die antike Beziehung von 
Theater, Theatralität, Erziehung und (im heutigen Vokabular gesprochen) Sub-
jektbildung in Platons politeia, dem ›Urtext‹ der entsprechenden Diskurse, Nar-
rative4 und Dispositive5.  
  

                                                                                                                                  
im Folgenden unberücksichtigt. Vgl. dazu Cornelia Zumbusch: »Nachgetragene Ur-

sprünge. Vorgeschichten im Bildungsroman (Wieland, Goethe und Stifter)«, in: Poe-

tica 43/3-4 (2011), S. 267-299.  

3 Dies wäre komplementär zur von Martin Huber für die Zeit um 1800 entwickelten 

Theorie theatralen Erzählens zu fassen. Vgl. Martin Huber: Der Text als Bühne. Thea-

trales Erzählen um 1800. Göttingen 2003.  

4 Zum Narrativ-Begriff vgl. Albrecht Koschorke: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge 

einer Allgemeinen Erzähltheorie. Frankfurt a.M. 2012. Vgl. Eva Horn: Zukunft als 

Katastrophe. Frankfurt a.M. 2014. 

5 Unter Dispositiv ist hier die Verschränkung von kulturellen Techniken und Lebens-

formen zu verstehen in Anlehnung an Giorgio Agamben: Was ist ein Dispositiv? Zü-

rich/Berlin 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 11 

 

1.  LEBENSLANGES LERNEN:  
DAS THEATRALE ›VORSPIEL‹  
DER ›SCHÖNEN NEUEN ARBEITSWELT‹ 

 
Die in den folgenden Kapiteln vorgestellten Studien widmen sich den Vorge-
schichten im engeren Sinne: zwischen den Jahren 1762 und 1829 publizierten 
Texten (sowie einem Abstecher in die Antike). Das Interesse an Goethes Roman 
aus den 1820ern und einigen dort aufgerufenen Prätexten des späten 18. Jahr-
hunderts rührt jedoch daher, dass es sich bei diesen um Vorgeschichten im wei-
ten Sinne handelt. Zahlreiche dort verhandelte kulturelle Bedeutungsmuster wer-
den im frühen 21. Jahrhundert wieder in den Diskussionen über den und den Er-
zählungen von dem Erziehungs-, Bildungs- und Arbeitsmarkt virulent. Das ent-
sprechende soziologische Narrativ in seinen unterschiedlichen Variationen ist 
bekannt: Viel diskutiert und kritisiert wird im ersten Jahrzehnt des 21. Jahrhun-
derts die Transformation der Arbeitskultur in der ehemaligen ›ersten Welt‹, die 
auch eine ganz andere Art der Erziehung und Bildung nach sich zieht: das ›le-
benslange Lernen‹, das möglichst im frühkindlichen Alter zielführend begonnen 
werden soll und bis zum Austritt aus dem Arbeitsmarkt durch beständige Fort-
bildungen, Optimierungsmaßnahmen und Weiterbildungen eine Ausschöpfung 
des eigenen Potentials bzw. die flexible Anpassung an die wechselnden Bedürf-
nisse des Arbeitsmarkts ermöglichen soll.6 Eine solche Forderung nach lebens-
langem Lernen betrifft die Hochqualifizierten ebenso wie die Niedrigqualifizier-
ten, diejenigen, die der Arbeitswelt nur als Reservearmee zur Verfügung stehen, 
und diejenigen, die von den Chancen auf lebenslanges Lernen ausgeschlossen 
sind, aber für ihre Chancenlosigkeit so selber verantwortlich gemacht werden 
können.  

Die im deutschsprachigen Raum lange Zeit übliche Unterscheidung von äu-
ßerer, institutionell verankerter Erziehung und innerer, nicht notwendig auf Insti-
tutionen angewiesener Bildung lässt sich schon für die historische Gemengelage 
um 1800 nicht aufrechterhalten;7 im Paradigma des lebenslangen Lernens wird 
sie durchlässig: Bildung ist immer auch im grundsätzlichen Sinne von Subjekt-

                                                             
6 Vgl. z.B. Claudia Bade: Lebenslanges Lernen. Von der Vorschule bis zur Erwachse-

nenbildung. Hamburg 2014. 

7 Vgl. Bettine Menke/Thomas Glaser: »Experimentalanordnungen der Bildung. Exterio-

rität – Theatralität – Literarizität. Ein Aufriss«, in: Dies. (Hg.): Experimentalanord-

nungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. München 2014, S. 7-

21, hier S. 7-9. Vgl. Heinrich Bosse: Bildungsrevolution 1770-1830. Heidelberg 2013, 

S. 105-120. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

bildung und Subjektkonstitution zu verstehen; sie vollzieht sich in einem dicht 
gesponnenen, aber flexiblen Netz von Institutionen, innerhalb dessen erst das 
humboldtschen Ideal einer individuellen Bildung möglich wird. Erziehung soll 
von jeher das Eigenständigkeitspotential der Zöglinge abschöpfen und sich zu-
nutze machen. Im lebenslangen Lernen fallen beide zusammen. Häufig genug 
läuft die durch lebenslanges Lernen ermöglichte vermeintliche berufliche Selbst-
verwirklichung auf Selbstausbeutung hinaus,8 die Anteil an im 21. Jahrhundert 
übergreifenden Prekarisierungstendenzen hat.9  

Wenig in den Blick kommt bisher das intime Verhältnis des entsprechenden 
Narrativs und seiner Diskurse zu Theater und Theatralität: zu aufgerufenen se-
mantischen Feldern, die sich auf institutionalisiertes Theaters und Theatralität als 
auch außerhalb dieser Institution anzutreffender theaterartiger Praktiken bezie-
hen.10 Dem analysierten Material gemäß ist mit Theatralität nur teilweise das 
meist in den Debatten seit dem Ende des 20. Jahrhunderts gemeinte Schau- und 
Wahrnehmungsdispositiv angesprochen.11 Stattdessen geht es vor allem um thea-
terartigen Verhaltensweisen zugeschriebene Techniken und Probleme des Sub-
jektbildens und als Subjekt gebildet Werdens: nicht in ihrer ›tatsächlichen‹ Wir-
kungsweise, sondern wie sie imaginiert, beschrieben und erzählt werden. Diesen 
Narrativen vom Theater ist gemeinsam, dass sie einer solchen Theaterartigkeit 
ein überschüssiges Moment zuschreiben: Es ist ein Medium, das zur Übertra-
gung von Inhalten und zum Erreichen von Zielen dient, welche außerhalb des 
Theaters liegen. Die Erziehungsnarrative des späten 18. Jahrhunderts sehen in 

                                                             
8 Vgl. Netzwerk Kunst & Arbeit: art works. Ästhetik des Postfordismus. Berlin 2015, S. 

11-23. 

9 Vgl. Oliver Marchart: Die Prekarisierungsgesellschaft. Prekäre Proteste. Politik und 

Ökonomie im Zeichen der Prekarisierung. Bielefeld 2013. Vgl. Judith Butler: Gefähr-

detes Leben. Politische Essays. Frankfurt a.M. 2005. Vgl. Maurizio Lazzarato: Die 

Fabrik des verschuldeten Menschen. Ein Essay über das neoliberale Leben. Berlin 

2012. 

10 Zur hier aufgerufenen Breite des Theatralitätsbegriffs in der akademischen Diskussion 

des 21. Jahrhunderts vgl. Helmar Schramm: »Theatralität«, in: Karlheinz Barck et al. 

(Hg.): Ästhetische Grundbegriffe. Wörterbuch in sieben Bänden. Band 6. Stuttgart 

2005, S. 48-73. Vgl. Erika Fischer-Lichte: »Theatralität«, in: Dies./Doris Kolesch 

/Matthias Warstatt (Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart 2005, S. 358-364. 

Vgl. Martin Jörg Schäfer: Szenischer Materialismus. Dionysische Theatralität zwi-

schen Hölderlin und Hegel. Wien 2003.  

11 Vgl. Fischer-Lichte: »Theatralität«. Vgl. Rudolf Münz: Theatralität und Theater. Zur 

Historiographie von Theatralitätsgefügen. Berlin 1998, S. 66-81.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 13 

 

Anklang an das traditionell problematische Verhältnis von Theater und Theorie 
die Gefahr von Theater und Theatralität darin, diese Medialität könnte sich ver-
selbständigen oder gar uneinholbar vorgängig bleiben.12 Die Narrative des 21. 
Jahrhunderts kommen hingegen meist ohne die Thematisierung von Theater und 
Theatralität aus und lassen diesen Aspekt implizit mitlaufen. Damit ignorieren 
sie eine entsprechende Problematisierung von Theater und Theatralität und er-
zeugen so im eigenen Diskurs eine ihrerseits zu problematisierende Bruchstelle.  

Bereits in den frühen 1990er Jahren schreibt Gilles Deleuze in Anschluss an 
Michel Foucault seine kurzen Texte über die Kontrollgesellschaften, die er in 
Westeuropa und Nordamerika seit den 1950ern entstehen sieht: Im Zeichen der 
immer weiteren Auslagerung manueller Tätigkeiten an die Peripherien einer sich 
zunehmend vernetzenden Welt tritt in den vormaligen Metropolen an die Stelle 
des Disziplinarparadigmas Fabrik – mit einer von Foucault in seiner Gouverne-
mentalitätsttheorie gebrauchten Denkfigur – das Kontrollparadigma des Unter-
nehmens. Das Kontrollparadigma dynamisiert die Arbeit, flexibilisiert sie und 
lässt sie nie zu Ende kommen.13 Die Subjekte der Kontrollgesellschaft sind mit 
einem von Ulrich Bröckling in Anschluss an Foucault und Deleuze popularisier-
ten Wort, »Selbstunternehmerinnen« und »Selbstunternehmer«14, die ihren eige-
nen Lebenslauf so kreativ und innovativ entwickeln sollen, wie sie auch mit ihrer 
Kreativität und Innovationskraft das Unternehmen, für das sie arbeiten, voran-
bringen. Die von außen kommende Erziehung hört also nie auf, wird aber als le-
benslanges Lernen internalisiert: als beständige, von innen motivierte Selbstbil-
dung. Gefragt sind neben basalen Fähigkeiten Potentiale, die es zu entwickeln 
und dann abzuschöpfen gilt. Und diese Abschöpfung besteht nicht zuletzt aus 
der Entwicklung weiterer Potentiale. Die Selbstunternehmerinnen und Selbstun-
ternehmer haben in diesem Sinne nicht nur spezifische Fähigkeiten, sondern vor 
allem Kompetenzen im streng genommen Sinne von Problemlösungsfähigkeiten: 

                                                             
12 Auf diese Weise gegen die theaterfeindliche Tradition affirmativ beschrieben und ana-

lysiert in Samuel Weber: Theatricality as Medium. New York 2004.  

13 Vgl. Gilles Deleuze: »Postskriptum über die Kontrollgesellschaften«, in: Ders. Unter-

handlungen. 1972-1990. Frankfurt a.M. 1993, S. 254-263. Vgl. Michel Foucault: Die 

Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität. Band II. Frankfurt a.M. 

2004. 

14 Vgl. Ulrich Bröckling: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivie-

rungsform, Frankfurt a.M. 2007. Vgl. Netzwerk Kunst & Arbeit: art works. Vgl. Mar-

tin Jörg Schäfer: Die Gewalt der Muße. Wechselverhältnisse von Arbeit, Nichtarbeit, 

Ästhetik. Zürich/Berlin 2013, S. 516-537. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

diffuse »Kompetenzkompetenzen«15 (im Sinn der Benutzung dieses Worts durch 
Joseph Vogl). Sie besitzen die Kompetenz, sich beständig weitere Kompetenzen 
anzueignen, mit ihren eigenen Potentialen zu kalkulieren und sich wie ein ›gut 
funktionierendes‹ Unternehmen zu verwalten. Auf diese Art bestimmt schon De-
leuze den Imperativ zum lebenslangen Lernen: nicht als Erweiterung der eigenen 
Kenntnisse, sondern als nie enden wollende Flexibilisierung, die per definitio-
nem nicht zur Ruhe kommen darf.  

Mit ihrem so einflussreichen wie problematischen Buch prägen Luc Boltans-
ki und Ève Chiapello 1999 die Rede vom »neuen Geist des Kapitalismus«16. 
Hinter dem Anschein der Befreiung der Arbeit von ihren Zwängen im Namen 
einer romantischen Künstlerkritik und einer freien Entfaltung der eigenen Inter-
essen und Fähigkeiten entstehen die neuen Zwänge der Projektarbeit: die Unsi-
cherheit wechselnder Arbeitszusammenhänge, der Anpassungsdruck an neue 
Konstellationen, der Zwang zur Selbstvermarktung und Selbsttransformation. 
Das Versprechen der Transformation der Arbeit führt zu einer Dynamisierung 
und Flexibilisierung des Arbeitsmarkts, der die arbeitenden Subjekte am ihnen 
vorgesetzten Ideal permanent scheitern lässt. Der Dauerzwang zur Kreativität 
tendiert dazu, Depression17 und Nostalgie für die relativ kurze historische Perio-
de der einer nach dem Disziplinarparadgima organisierten Arbeit zu erzeugen. 

                                                             
15 Vgl. Joseph Vogl: »Lernen, lebenslanges«, in: Unbedingte Universitäten (Hg.): Bolo-

gna-Bestiarium. Zürich/Berlin 2013, S. 227-230, hier: S. 230. Vgl. auch Andreas Gel-

hard: Kritik der Kompetenz. Zürich/Berlin 2012.  

16 Vgl. Luc Boltanski/Ève Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz 2003. 

Das Problematische an diesen und entsprechenden Analysen ist in den letzten Jahren 

auch häufig benannt worden: Das Vokabular zur Beschreibung der angloamerikani-

schen Dienstleistungsgesellschaft wird übernommen und vor allem in französischer, 

deutscher und italienischer Theoriebildung manchmal deskriptiv, manchmal geradezu 

imperativisch auf andere Zusammenhänge übertragen. Auch wenn Antonio Negri und 

Michael Hardt, die mit Empire im Jahre 2000 die Debatte mitgeprägt haben, betonen, 

dass es sich um Arbeitsstrukturen handelt, die eher metaphorisch für sämtliche Ar-

beitszusammenhänge gelten (von den Arbeitssuchenden bis zu den privilegiert Be-

schäftigten: vgl. Michael Hardt/Antonio Negri: Empire. Die neue Weltordnung. 

Frankfurt a.M. 2003, S. 37-49), so bleibt doch immer eine gewisse Widerständigkeit 

der Praxis. Der auf mittelständischer Industriearbeit aufbauende Wohlstand einer im-

mer noch hochindustrialisierten Bundesrepublik Deutschland Anfang des 21. Jahr-

hunderts steht dafür. 

17 Vgl. Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit 

im gegenwärtigen Kapitalismus. Berlin 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 15 

 

Schon Ende der 1990er spricht Richard Sennett für die flexibilisierte Arbeitswelt 
mit kulturkritischem Pathos von einem »Corrosion of Charakter«18.  

Meist nicht richtig thematisch wird in diesen Theorien und den von ihnen 
angebotenen Narrativen das Theatervokabular, das zur Beschreibung der vom 
lebenslangen Lernen hervorgebrachten Subjektformen verwendet wird. Implizit 
erscheinen die Selbstunternehmerinnen und -unternehmer immer auch als thea-
trale Wesen, vor allem als Schauspielerinnen und Schauspieler: Gefordert wird 
in der Arbeitswelt des frühen 21. Jahrhunderts die flexible Übernahme wech-
selnder Rollen. Gefordert wird zudem die Fähigkeit zur Selbstdarstellung als 
Demonstration der Kompetenz, des Potentials oder zumindest der ›Kompetenz-
kompetenz‹ und immer auch die Fähigkeit zur Verführung potentieller Arbeitge-
berinnen und Arbeitgeber, Kolleginnen und Kollegen, Kundinnen und Kunden 
etc. Das lebenslange Lernen ist auch die Probe für den immer für möglich zu er-
achtenden nächsten Job und will als solche vor einem möglichst großen Publi-
kum vorgeführt sein. Wo ein flexibler Mensch im Sinne Boltanskis und Chiapèl-
los viel von einer freien Künstlerexistenz hat, lässt sich diese genauer über die 
Figur einer Schauspielerin oder eines Schauspielers beschreiben, die sich als ei-
gener Regisseur oder eigene Regisseurin in Szene setzt und gleichzeitig nach zu-
künftigen Regisseuren und Skripts sucht.  

Die mit der Konzeption des flexiblen Menschen evozierten Theatersemanti-
ken haben wenig mit den im 21. Jahrhundert vorherrschenden Theaterformen zu 
tun. Angerufen wird hier vielmehr die Konzeption einer Schauspieltechnik, wie 
sie in der Zeit von etwa 1750 bis 1950 dominiert19; und auch diese Aufrufung 
geschieht äußerst selektiv. Das Anforderungsprofil des flexiblen Menschen folgt 
der im 18. Jahrhundert besonders prominent von Denis Diderot stark gemachten 
Variante: Der ›kalte‹ Schauspieler muss seine Leidenschaften kühl kontrollieren 
und kann sie dadurch behände wechseln. Nur auf diese Weise kann er die Lei-
denschaften derart präzise und derart überzeugend zur Darstellung bringen, dass 
er auf das jeweilige Publikum die gewünschten Effekte hat.20  

Als dieses Schauspielparadigma ab den 1950ern Konkurrenz von der neu 
entstehenden Kunst des ›Performens‹ erhält, hat die traditionelle Schauspieltheo-
rie auch die Kulturtheorie von Simmel und Plessner bis Goffman schon lange er-

                                                             
18 Richard Sennett: The Corrosion of Character. The Personal Consequences of Work in 

the New Capitalism. New York 1998. 

19 Vgl. Jens Roselt: »Seelen mit Methode. Einführung«, in: Ders. (Hg.): Seelen mit Me-

thode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S. 8-34. 

20 Vgl. Denis Diderot: Das Paradox über den Schauspieler. Frankfurt a.M. 1964. Vgl. 

Denis Diderot: Paradoxe sur le comédien. Paris 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

reicht: »Wir alle spielen Theater«21. Die beginnende Flexibilisierung des Ar-
beitsmarkts verlangt von seinen Teilnehmerinnen und Teilnehmern ein immer 
theatraleres Subjekt. Aber gespielt wird in der ›schönen neuen Arbeitswelt‹ eben 
nicht nur Goffmans Theater der sozialen Rollenwechsel, sondern ein Theater der 
Selbstpräsentation, Verführung und Überzeugung: Überzeugen muss der flexible 
Mensch sein Publikum nicht zuletzt davon, dass er ›mit Haut und Haaren‹ im 
nächsten Projekt aufgehen wird: dass es sich bei seiner neuen Rolle um sein au-
thentisches, durch den bisherigen Lebenslauf beglaubigtes Selbst handelt.22 Im 
Lichte dieser Anforderung erscheint das inzwischen ebenfalls historischen ›Per-
formen‹, dem es statt um Rollenspiel und Theaterblut um Selbstpräsenz und ech-
tes Blut zu tun ist, nicht nur als kritischer Gegenentwurf zur traditionellen 
Schauspielerei. Eher wirkt das ›Performen‹ wie ein die Tradition weiterentwi-
ckelndes Testfeld für sich entwickelnde gesellschaftliche Anforderungsprofile:23 
Ein solches Performen stellt das sich ›mit Haut und Haaren‹ seinem Publikum 
aussetzende Subjekt überhaupt erst her und führt diese Herstellung gleichzeitig 
vor. 

Am ehesten in der Theoriebildung zur ›schönen neuen Arbeitswelt‹ findet 
sich die Relation von Subjektbildung, lebenslangem Lernen und Theater bei Pao-
lo Virno in seiner Grammatik der Multitude von 2004 beschrieben: Virno spricht 
von der »Virtuosität« der Arbeit in flexibilisierten und deregulierten Verhältnis-
sen. Dieser Virtuosität geht es beständig darum, sich zu exponieren, vorzufüh-
ren, aufzuführen, andere zu beeindrucken, ohne dass sie sich dabei doch für das 
Skript, das sie vorführt, verantwortlich zeichnet.24 Es wäre wohl zu ergänzen: 
Das flexible Subjekt muss so virtuos sein, dass auch noch das aufgeführte Skript 
als das seine erscheint. Zum nie zu Ende kommenden Lernen gehören auch die 
Abschöpfung und potentielle Verwertung einer Freizeit, die zwar nicht nur der 
Weiterbildung dient, sondern auch dem Müßiggang, welcher aber seinerseits po-

                                                             
21 Vgl. Erving Goffman: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag. 

München 1969.  

22 Vgl. Boltanski/Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, S. 462-465. 

23 Vgl. Bojana Kunst: Artist at Work. Proximity of Art and Capitalism. London 2015. Vgl. 

Dirk Baecker: Wozu Theater? Berlin 2013, S. 88f.  

24 Vgl. Paolo Virno: Grammatik der Multitude. Öffentlichkeit, Intellekt und Arbeit als 

Lebensformen. Mit einem Anhang: Die Engel und der General Intellect. Individuation 

bei Duns Scotus und Gilbert Simondon. Wien 2005, S. 65-71, S. 82-91. Vgl. Gabriele 

Brandstetter/Bettina Brandl-Risi/Kai van Eikels (Hg.): Szenen des Virtuosen. Biele-

feld 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 17 

 

tentiell Verwertbares produzieren kann – oder zumindest in der Zukunft eventu-
ell verwertbare Kontakte.25  

Die Theater- und Performanceforscherin Giulia Palladini hat für die New 
Yorker und Berliner Bohème-Szene des frühen 20. Jahrhunderts als der Vorläu-
ferin der späteren Performance Art gezeigt, wie sehr ihr freies Spiel und ihr frei-
es Probieren durch den impliziten Publikumsbezug auch immer das Warten auf 
und die Probe für eine potentielle Verwertung ist. Eine Spekulation auf die Zu-
kunft und eine Verführung des Publikums fallen hier zusammen: Die Verfüh-
rung des Publikums ist eine spekulative, d.h. in der Zukunft mögliche. Das Thea-
ter bzw. die Performance wird mit einer Pointierung Palladinis zum »foreplay«, 
zum Vorspiel auch im zeitlichen Sinne – und greift als dieses Vorspiel auf den 
Beruf und das Leben über, die strukturell ebenfalls zum beständigen Vorspiel 
werden:26 zum Training für das, was noch kommen kann. Richard Schechner, ei-
ner der großen Fürsprecher der Ablösung des Schauspielparadigmas durch eines 
des Performens in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, betont in seiner Per-
formance-Theorie entsprechend, »daß die Arbeit des Performers eine Lebens-
aufgabe ist«27, die nie zu Ende kommen kann. Der Trainingsprozess ist in diesem 
Sinne nicht so vorläufig wie die sentimental am alten Schauspielparadigma Hän-
genden denken: »Viele Schauspieler lehnen den Prozeß ab; sie glauben, das 
Training bereite sie nur auf das Spielen vor.«28 Für diese Performerinnen und 
Performer besteht das Spielen hingegen aus ihrem Training; sie sind lebenslang 
Lernende, lange bevor dieses Konzept kulturelle Hegemonie erlangt. 

Vom Arbeitsmarkt des lebenslangen Lernens aus betrachtet entsteht auch ei-
ne andere Perspektive auf die Konjunktur, die Schultheater und Theaterpädago-
gik nicht nur im deutschsprachigen Raum im 21. Jahrhundert erleben.29 Mit den 

                                                             
25 Vgl. Boltanski/Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, S. 191ff. 

26 Vgl. Giulia Palladini: The Scene of Foreplay: Theatre, Labor and Leisure in 1960s 

New York. In Veröffentlichung begriffen. Zur Diskussion über die Probe vgl. Sabeth 

Buchmann/Constanze Ruhm: »Subjekte auf Probe«, in: Texte zur Kunst 90 (2013), S. 

89-107. Vgl. Annemarie Matzke: Arbeit am Theater. Eine Diskursgeschichte der Pro-

be. Bielefeld 2012.  

27 Richard Schechner: »Environmental Theater«, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Me-

thode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S. 330-357, 

hier S. 333. 

28 Ebd., S. 334. 

29 Vgl. Gabi dan Droste (Hg.): Theater von Anfang an! Bildung, Kunst und frühe Kind-

heit, Bielefeld 2009. Vgl. Volker Jurké/Dieter Linck/Joachim Reiss (Hg.): Zukunft 

Schultheater: Das Fach Theater in der Bildungsdebatte. Hamburg 2008. Vgl. Volker 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

aus der frühen Neuzeit bekannten Semantiken30 soll den Zöglingen sicheres kör-
perliches wie sprachliches Auftreten ermöglicht werden, außerdem die Flexibili-
tät der Übernahme wechselnder Rollen und die Sozialität des Arbeitens in der 
heterogen zusammengesetzten Gruppe.31 Die Erweiterung des schulischen Thea-
terbegriffs auf performative Formen32 eröffnet nicht nur andere Felder der Wis-
sensproduktion und neue Weisen der Teilhabe,33 sondern auf deren Kehrseite 
auch ganz andere Felder des Vermessens von und Experimentierens mit den ei-
genen Möglichkeiten. Was künstlerisch als Suche nach zukünftigen Lebensfor-
men34 oder gar als eine »Wiederverzauberung der Welt«35 erscheint, ist aus Pers-
pektive eines lebenslangen Lernens für den Arbeitsmarkt zuallererst ein Training 
des Möglichkeitssinns, dessen Ausweitung flexiblere zukünftige Ökonomisier-
barkeit verspricht. Konjunktur hat in diesem Sinne auch Theatertraining für Er-
wachsene.36 Diese Ausweitung verändert zwar nicht die traditionelle Anforde-
rung an das Schultheater, die in der Stärkung und Bildung des am Theater als 
Rollenspiel (und sei es die Rolle des eigenen Selbst) geübten Subjekts besteht. 
Diese Übung wird aber in ein ökonomisches Verwertbarkeitsstreben integriert 
und auf Dauer gestellt, ohne je zu einem Ziel gelangen zu können.  

                                                                                                                                  
List/Malte Pfeiffer: Kursbuch Darstellendes Spiel. Stuttgart/Leipzig 2009. Vgl. Leo-

pold Klepacki et al. (Hg.): Grundrisse des Schultheaters. Pädagogische und ästheti-

sche Grundlegung des Darstellenden Spiels in der Schule. Weinheim/München 2005. 

Vgl. Wolfgang Schneider (Hg.): Theater und Schule. Ein Handbuch zur kulturellen 

Bildung. Bielefeld 2009. Vgl. Wolfgang Sting et. al. (Hg.): TUSCH: Poetiken des 

Theatermachens. Werkbuch für Theater und Schule. München 2012. 

30 Vgl. für einen beispielhaften frühneuzeitlichen Überblick Konradin Zeller: Pädagogik 

und Drama. Untersuchungen zur Schulcomödie Christian Weises. Tübingen 1980.  

31 Vgl. z.B. Wolfgang Sting et. al. (Hg.): Irritation und Vermittlung. Theater in einer in-

terkulturellen und multireligiösen Gesellschaft. Berlin 2010. 

32 Vgl. z.B. Eckart Liebau/Jörg Zirfas (Hg.): Die Sinne und die Künste. Perspektiven äs-

thetischer Bildung. Bielefeld 2008.  

33 Vgl. Sibylle Peters (Hg.): Das Forschen aller. Artistic Research als Wissensprodukti-

on zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft. Bielefeld 2013. 

34 Vgl. Baecker: Wozu Theater?, S. 88f.  

35 Vgl. Erika Fischer-Lichte: Ästhetik des Performativen. Frankfurt a.M. 2004, S. 353-

362.  

36 Vgl. Maria Havermann-Feye/Amelie Funcke: Training mit Theater. Wie Sie Theater-

elemente in Trainings und Unternehmensveranstaltungen erfolgreich einsetzen. Bonn 

2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 19 

 

›Theater der Erziehung‹ meint also bezüglich der Konstellation im frühen 21. 
Jahrhundert die Erziehung und nie zu einem Ende kommende Weiterbildung zu 
einem theatralen Subjekt. ›Theatralität‹ ist hier in einem weiten Sinne als orien-
tiert an mit dem Theater assoziierten Semantiken zu verstehen. Selektiv impor-
tiert finden sich Anteile bestimmter Semantiken, Diskurse, Narrative und Dispo-
sitive, die mit der kulturellen Institution Theater oder dem Theater als metapho-
rischem und rhetorischem Modell assoziiert sind. Vor allem aufgegriffen werden 
unterschiedliche Bedeutungsaspekte von Mimesis (Schauspielerei als Rollen-
spiel und Nachahmung oder als Wirkung auf ein zu beeinflussendes Publikum) 
aber auch szenische Anordnungen, in denen auf die Wahrnehmbarkeit und 
Nichtwahrnehmbarkeit von einzelnen Elementen und deren Gesamtkomposition 
spekuliert wird.  

Mit dem Verweis auf Theatralität und Theater ist weder der aus der Tradition 
der Theaterfeindlichkeit schöpfenden Kritik an einer vorherrschenden ›Gesell-
schaft des Spektakels‹, die das eigentliche Leben aushöhle, das Wort geredet;37 
noch ist die sich im 20. Jahrhundert durchsetzende Einsicht in eine grundlegende 
Theatralität und Inszenierung von ›natürlich‹ erscheinenden kulturellen Ordnun-
gen und Subjektpositionen bestritten.38 In einem engeren Sinne geht es vielmehr 

                                                             
37 Im Zeichen der medialen Transformation der Lebenswelt wird das frühe 21. Jahrhun-

dert manchmal kulturkritisch als die Verwirklichung von Guy Debords »Gesellschaft 

des Spektakels« beschrieben: als eine Gesellschaft, in der Inszenierung allgegenwärtig 

ist und Authentizität vom Verschwinden bedroht. Für solche Zeitdiagnosen lässt sich 

bequem auf die Tradition der Theaterfeindschaft zurückgreifen, die auch häufig Be-

zugspunkt der in den folgenden Kapiteln behandelten Theorien ist. Vgl. Guy Debord: 

Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin 1996. Vgl. Jonas Barish: The Antitheatrical 

Prejudice. Berkeley/London 1981.  

38 In Weiterführung Simmels, Plessners oder Goffmans und im Zeichen performativer, 

postfeministischer und postkolonialer Ansätze gehen seit den 1990ern zahlreiche The-

orieentwürfe von einer inhärenten Theatralität der Subjektbildung aus: Judith Butler 

sieht bekanntlich Geschlechtsidentität über die Imitationen und Aufführungen kultu-

reller Muster konstituiert. Diese lassen durch die Kontinuität des Wiederholens erst 

die Illusion eines naturgegebenen Originals entstehen, welches hier imitiert und zur 

Aufführung gebracht wird. Die Aufführung bringt sich selbst als Aufführung mit der 

Effektivität der eigenen Inszenierung zum Verschwinden. Stattdessen produziert sie 

die scheinbare Evidenz eines impliziten Wissens, das sich aber mittels abweichender 

Aufführungen und Imitationen potentiell verstören und aus der Bahn werfen lässt. 

(Theatralität heißt hier gerade, dass eine der grundlegenden Vereinbarungen des kultu-

rellen Dispositivs Theater fehlt: die Unterscheidung zwischen der Rolle und dem Sub-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

um einen spezifischen Aspekt der kritikwürdigen Ökonomisierung, Regulierung 
und Prekarisierung von Lebensformen39 im 21. Jahrhundert, deren Selbst- und 
Fremdbeschreibungen Anleihen bei Theater- und Theatralitätsdiskursen machen: 
Diese in den Anforderungen an ein für den Arbeitsmarkt bereites und von ihm 
verwertbares Subjekt rezitierten traditionellen Theater- und Theatralitätsdiskurse 
haben wie gesagt nicht notwendig etwas mit den ihre Gegenwart dominierenden 
Theaterformen zu tun. Die bereits erwähnte Referenz auf den ›kalten‹ Schauspie-
ler von Diderot ist wie erwähnt aus der Diskussion des 18. Jahrhunderts gegrif-
fen. Die Figur ist zwar durchaus noch bis ins 21. Jahrhundert wirksam, aber eben 
nur eine von vielen Schauspiel- und Performancetheorieentwürfen.40 Ähnliches 
gilt auch für die szenischen Implikationen oder unterstellten Publikumsrelatio-
nen im Auftritt der lebenslang lernenden Subjekte auf dem Arbeitsmarkt.  

Wenn der Zusammenhang zwischen theatral aufgeladenen Semantiken und 
historischen Theaterformen ein heterogener und diskontinuierlicher ist, dann 
liegt das nicht zuletzt daran, dass die aufgerufenen Semantiken schon lange sol-
che des allgemeinen Sprachgebrauchs geworden sind. Das Theater ist nie nur ein 
Bündel kultureller Praktiken gewesen, sondern stets auch ein Metaphernspender. 
In dem Maße, in dem eine Metapher per definitionem für etwas anderes zu ste-
hen kommt, steht die Scheinwelt des Theaters vielleicht beispielhaft für die rhe-
torische Figur der Katachrese als der unsichtbar gewordenen ›toten‹ Metapher. 
Der theatrale Aspekt des lebenslangen Lernens ist in diesem Sinne bisher wohl 
weder vergessen noch der theatral-rhetorischen Strategie einer dissimulatio un-

                                                                                                                                  
jekt, das sie spielt.) Homi Bhabha beschreibt seinerseits koloniale Mimikry als einen 

Modus von Unterwerfung, der das Nachbild gleichzeitig assimilieren und abzuwerten 

trachtet, aber doch auch die Möglichkeit kultureller Mischformen des Überlebens in 

›dritten Räumen‹ ermöglicht: nicht als sich authentisch gerierenden Gegenentwurf zur 

vorherrschenden Ordnung, sondern als strategisches Bewohnen und Vermischen der 

zur Verfügung gestellten Rollen. In Anlehnung an Derridas Austin-Lektüre gehen 

beide Ansätze von einer Vorgängigkeit dieser Rollen aus, die das Subjekt, welches sie 

nachahmt, erst hervorbringt, statt von diesem Subjekt gespielt und jederzeit abgelegt 

werden zu können. Vgl. Judith Butler: Gender Trouble. Feminism and the Subversion 

of Identity. New York 1990, S. 128-148. Vgl. Homi Bhabha: The Location of Culture. 

London 1994, S. 121-130. 

39 Vgl. Marchart: Die Prekarisierungsgesellschaft. Vgl. Wendy Brown: Undoing the 

Demos. Neoliberalism’s Stealth Revolution. New York 2015.  

40 Vgl. Michael Kirby: »On Acting and Non-Acting«, in: The Drama Review 16/1 

(1972), S. 3-15. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 21 

 

terworfen worden, die seine Kunst als Natur erscheinen ließe. Stattdessen läuft er 
wie selbstverständlich mit. 

Trotzdem verfolgt die vorliegende Studie die These, dass das versteckte 
Fortwirken von Theoriebildung aus dem 18. Jahrhundert im 21. Jahrhundert 
nicht nur vom Zufall bedingt ist, sondern dass der Diskurs des 21. Jahrhunderts 
auf einem im Erziehungs- und Bildungsdiskurs des 18. Jahrhundert angelegten 
Bezugsfeld beruht, das nur selektiv aktualisiert wird. Weggeschnitten findet sich 
in dieser Neuauflage die Komplexität des Verhältnisses von Theater und Erzie-
hung; vergessen findet sich eine Eigendynamik von Theater und Theatralität, die 
im 18. Jahrhundert sehr wohl reflektiert wird. Die hier versammelten Analysen 
wollen mit der Untersuchung dieses Zusammenhangs ihrerseits eine Vorarbeit 
(oder vielleicht auch Vorgeschichte) zu einer Analyse und Kritik der Theatralität 
des lebenslangen Lernens liefern. 

 
 

2. VORGESCHICHTE: THEATRALITÄT UND ERZIEHUNG  
IM SPÄTEN 18. JAHRHUNDERT 
 

Den nachfolgenden Kapiteln liegt die Annahme zugrunde, dass nicht nur die 
Diskursproduktion des lebenslangen Lernens in der ›schönen neuen Arbeitswelt‹ 
theatrale Elemente, die vorrangig im 18. Jahrhundert geprägt wurden, verwendet, 
ohne diese auszuweisen. Auch die pädagogische Avantgarde des 18. Jahrhun-
derts, das sich selbst gerne das ›pädagogische Jahrhundert‹ nennt, hat ein struk-
turell ähnliches Verhältnis zum Theater: Theatrale Praktiken wie Schauspielerei, 
szenische Anordnungen und eine ›Verführung‹ des Publikums werden nutzbar 
gemacht, wo im Zeichen des aufgeklärten Verzichts auf autoritäre Erziehungs-
gewalt die subtile Manipulation tritt.41 Diese neue Erziehung des 18. Jahrhun-
derts scheint ähnlich den sich entwickelnden Konzepten eigenständiger Bildung 
weniger theatralitätsvergessen als vielmehr ihre Theatralität gezielt zu verbergen 
– und dies aus einem ganz anderen Grund: Im Unterschied zum 21. Jahrhundert 
soll am Ende der Erziehung nicht das flexible, sondern das stabile Subjekt ste-
hen, welches mit allen Insignien der Aufklärung versehen ist: Dieses Subjekt soll 
›selbsttätig‹ denken und handeln, statt im Stile einer Theaterrolle vorgegebene 
Muster nachzuahmen; dieses Subjekt wird als sich und der Welt gegenüber auf-
richtig imaginiert und soll mit der als wandelbar und gefährlich verführerisch ge-

                                                             
41 In diesem Sinne hat die neue Erziehung auch ein intimes Verhältnis zur Rhetorik. Vgl. 

Eva Geulen: »Erziehungsakte«, in: Jürgen Fohrmann (Hg.): Rhetorik. Figuration und 

Performanz. Stuttgart 2004, S. 629-652. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

fassten Sphäre der Theaterinstitution nichts zu tun haben. Implizit läuft dies in 
den Erziehungskonzepten der pädagogischen Avantgarde mit; explizit zeigen 
dies die in den Theaterromanen der Zeit bei Moritz oder Goethe erzählten Ge-
schichten von Bildung und ihrem Scheitern. 

Die aus der Theatersphäre stammenden theatralen Techniken und Praktiken 
drohen das zu erziehende Subjekt unaufrichtig zu machen und seine angestrebte 
Stabilität zu unterminieren. Nach Maßgaben der rhetorischen dissimulatio be-
müht diese Erziehung sich daher, wie in den folgenden Kapiteln noch zu entfal-
ten sein wird, ihre eigene Theaterkunst in die angenommene menschliche Natur 
münden zu lassen und sie als Theaterkunst zu verbergen. Dieser Erziehung geht 
es also um den in der traditionellen Rhetorik rhetorischsten aller Effekte und den 
im zeitgleich zur neuen Erziehung entstehenden Theater des späten 18. Jahrhun-
derts theatralsten aller Theatertricks: um die Vollendung des Theaters als Thea-
ter, indem das Theater mit den eigenen Mitteln seine Theatralität verdeckt. 

Eine solche Dissimulation der Erziehung und Bildung eigenen theatralen As-
pekte scheint im 18. Jahrhundert im Unterschied zum seine eigene Theaterrheto-
rik oft vergessenden 21. Jahrhundert also durchaus eingeplant: Diese Erziehung 
bezieht einen unkalkulierbaren, überschüssigen und uneinholbar vorgängigen 
Moment am Theater und an theatralen Praktiken ein, der ihr gefährlich werden 
könnte, den sie aber zu nutzen bestrebt ist. Sie rechnet damit, dass das Theater, 
wo es aufgerufen wird, sich verselbstständigen könnte, und versucht es daher in 
Schach zu halten, dieses Moment zum eigenen Zweck zu regulieren und für sich 
produktiv zu machen.  

Diese Bezugnahme auf ein gefährliches überschüssiges Moment am Theater 
und an Theatralität ruft zwar traditionelle Argumente aus der wirkmächtigen 
theaterfeindlichen Tradition auf.42 Damit ist dem Diskurs des 18. Jahrhunderts 
jedoch eine Drehung eingebaut, die im 21. Jahrhundert in den Lobpreisungen der 
flexiblen Arbeit überblendet wird: Beim ›kalten Schauspieler‹, den die Diskurse 
des 21. Jahrhunderts implizit aufrufen, handelt es sich bloß um die eine Seite der 
Medaille. Diderot, der das Konzept einem zeitgenössisch bereits leicht überhol-
ten Diskurs entnimmt, konfrontiert diese Figur mit einem in der Zeit ebenfalls 
bekannten Gegenentwurf: Der ›kalte‹ Schauspieler ist schon im Zeitalter seiner 

                                                             
42 Vgl. Barish: The Antitheatrical Prejudice. Vgl. zur Theatergegnerschaft als einer 

grundlegenden Perspektive auf das Theater Andreas Kotte: Theatergeschichte. Eine 

Einführung. Köln 2013, S. 56-65. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 23 

 

Entstehung ohne seine ›heiße‹ Spiegelfigur nicht zu denken.43 Diesem ›heißen‹ 
Schauspieler droht laut Kritikern wie Diderot, von seinem eigenen Theater 
überwältigt zu werden. Er lässt sich hinreißen, statt die eigene Produktivität zu 
kontrollieren. Er mag manchmal den Ton und den Zeitpunkt treffen, ist aber 
meist für das vom Stück Geforderte zu früh oder zu spät. Sprich: Die Unkontrol-
liertheit des ›heißen‹ Schauspielers steht für alles, was die neue Pädagogik des 
18. Jahrhunderts am Theater und an theatralen Praktiken zu fürchten scheint. 
Und im Register des 21. Jahrhunderts: Die Unkontrolliertheit des ›heißen‹ 
Schauspielers spiegelt viel eher die ökonomische Realität der deregulierten Ar-
beitswelt wider als die Souveränität des ›kalten‹ Schauspielers, dem die ihm un-
terstellte völlige Kontrolle über seine Mittel letztlich abgeht. Man hechelt den 
Anforderungen hinterher, statt sie zu kontrollieren; man verpasst das richtige 
Timing, vergreift sich im Ton, verschätzt sich im Publikum und bekommt die 
gesammelten Anforderungen des lebenslangen Lernens und der lebenslangen 
flexiblen Selbstpräsentation nicht unter einen Hut. Aber die Behauptung des sich 
souverän beständig präsentierenden und neu inszenierenden Subjekts wird als 
Fiktion und Regulativ benötigt, um das dauerhafte ›Vorspiel‹ deregulierter Ar-
beit am Laufen zu halten.44  

Der Blick zurück auf die (historische) Vorgeschichte dieses (strukturellen) 
Vorspiels ermöglicht dessen Einordnung und Kritik. Umgekehrt ermöglicht der 
von einer Problematik des frühen 21. Jahrhunderts ausgehende Blick eine andere 
Perspektive auf die Geschichte – und das heißt nicht zuletzt eine verschobene 
Perspektive auf den Zusammenhang von Theater (als Institution) bzw. Theatrali-
tät (als Eigenschaft theatermäßiger Diskurse und Praktiken) einerseits und Erzie-
hung (als äußere Einwirkung auf einen unmündigen Zögling) bzw. Bildung (als 
selbstbestimmte Fortentwicklung eines Erwachsenen) andererseits. Schließlich 
steht Diderots 1770 niedergeschriebener und erst 1830 publizierter Dialog »Pa-
radoxe sur le comédien« über die zu seiner Zeit gängigen ›heißen‹ und ›kalten‹ 
Schauspieltheorien im Kontext der wohlbekannten und viel erforschten theoreti-
schen Bemühungen des 18. Jahrhunderts um die Umwandlung des Theaters: Die 
Institution des Theaters statt als Ort der bloßen Unterhaltung oder der Teilnahme 
an religiösen, im schlimmsten Fall heidnischen Praktiken als eine mögliche Bil-
dungsanstalt für Erwachsene anzusehen, gehört seit der Aufklärung zum festen 
Repertoire der ›westlichen‹ Kulturen. Höchstens am Rande geraten jedoch in der 

                                                             
43 Vgl. Jens Roselt: »Schauspieler mit Verstand. Denis Diderot«, in: Ders. (Hg.): Seelen 

mit Methode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S. 134-

136. Vgl. Kapitel VII. 

44 Vgl. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 252-281. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Forschung die strukturellen Beziehungen ins Blickfeld, die die Theorien und 
Praktiken eines solchen neu formierten Theaters zu den Theorien und Praktiken 
der sich im 18. Jahrhundert ebenfalls transformierenden und zur Wissenschaft 
von der Erziehung verselbstständigenden Pädagogik unterhalten.  

Eine solche Parallelführung bietet sich jedoch an, denn die Urszene für die 
Phantasie der Aufklärung, beim Theater handle es sich um eine Bildungsanstalt 
zur Hervorbringung und Besserung der erwünschten Subjektformen, stammt be-
reits aus dem aufklärerischen Erziehungsdiskurs: In John Lockes Some Thoughts 

Concerning Education von 1693 imaginiert Locke den mimetisch veranlagten 
Zögling als Publikum und den Erzieher als eine Art Animateur, der die Auf-
merksamkeit des Zöglings erregen und das zu Vermittelnde so der tabula rasa 
des jungen Verstandes einprägen will.45 Doch wo liegt der Umschlagpunkt, an 
dem Lockes Zögling, der hier animiert wird, nicht mehr mimetisch aufnimmt, 
sondern vernünftig zu agieren und sich eigenständig seinen Verstand zunutze zu 
machen beginnt? Wo schlägt das Theatererlebnis des Zöglings also in erfolgrei-
che Erziehung um? Oder übertragen auf die spätere Bildungstheaterdiskussion, 
die ohne Lockes Modell undenkbar wäre:46 Wie kommt man als gebildeter 
Mensch aus dem Theater statt als beduselter Theatergänger? In seinem Epoche 
machenden Émile von 1762 löst Jean-Jacques Rousseau das Erziehungsproblem 
mittels Verzeitlichung: Die Erziehungsinstanz muss sich zwar die in der frühen 
Kindheit verortete mimetische Phase zunutze machen, um den Zögling zu for-
men; danach soll die Erziehung jedoch mimetische Praktiken verhindern. Nach-
ahmung lässt sich nicht mehr produktiv machen, sondern schlägt in Nachäfferei 
um, oder noch schlimmer in die Eitelkeit des Auftretens vor anderen. Das Thea-
ter als kulturelle Institution ist entsprechend der große Feind nicht nur der Erzie-
hung Rousseaus, sondern auch seiner Kulturtheorie insgesamt.47 Und gleichzei-
tig lässt sich das Theater als erzieherisches Medium doch nicht einwandfrei von 
dem gefürchteten, die Sitten verderbenden Unterhaltungstheater unterscheiden. 
Die Frage, ob es sich bei der frühen Formung des Zöglings durch den Erzieher 
nun um seine Erziehung zu einem starken Selbst oder nur um eine weitere Vari-
ante der vom Theater herbeigeführten Verderbnis handelt, wird nicht gestellt, 
aber schwebt doch immer über diesem Erziehungsvorhaben.  

Aufbauend auf den Entwürfen von Locke und Rousseau entwickelt sich ins-
besondere im deutschsprachigen Raum eine großangelegte Weiterentwicklung 

                                                             
45 Vgl. John Locke: Einige Gedanken über die Erziehung. Paderborn 1967, S. 10ff., S. 

45-52, S. 76-86, S. 138-140. 

46 Vgl. Schramm: »Theatralität«, S. 57f. 

47 Vgl. Kapitel IV.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 25 

 

und Systematisierung pädagogischer Entwürfe, die in der Transformation des 
Schulsystems in eine staatliche Einrichtung münden wird.48 Die Schrittmacher 
dieser Entwicklung, die reformpädagogischen Vertreter des sogenannten ›Phil-
anthropinismus‹49, sind in Nachfolge Rousseaus alles andere als Freunde des 
Theaters. Ihnen geht es nicht um das flexible Subjekt des 21. Jahrhunderts, son-
dern um das selbstidentische der Aufklärung. Die Ehrlichkeit dieses Selbst gegen 
sich und andere grenzt sich von der adeligen Selbstinszenierung, Selbstkontrolle 
und strategischen Falschheit bei Hofe ab.50 Das durch Abstreifen der eigenen 
Unmündigkeit erlangte stabile Selbst passt zudem gut in den Konstanz und Be-
ständigkeit fordernden Arbeitsmarkt, wie er sich im 18. Jahrhundert ausbildet. 
Eine solche Erziehung ist an der Oberfläche zunächst theaterfeindlich; modische 
Tendenzen der Zeit wie Theaterstücke für bzw. Theateraufführungen mit Kin-
dern lehnt sie meist ab oder lässt sie nur unter hohen Auflagen zu.51 Und doch 
arbeitet diese Erziehung sich immer wieder am Theater als Problem und an sei-
nen Semantiken ab:52 an der theatralen Animation durch den Erzieher und der 
mimetischen Veranlagung der Zöglinge.53  

Wenn diese neue Erziehung unter der Hand mit Elementen des Theaters ope-
riert, gerät sie in ähnliche Schwierigkeiten wie der neue Bildungsauftrag an das 
Theater, den die zeitgenössischen Theaterromane problematisieren: In der mit so 
unterschiedlichen Namen wie Gottsched, Diderot oder Lessing verbundenen 

                                                             
48 Vgl. Notker Hammerstein/Ulrich Herrmann (Hg.): Handbuch der deutschen Bil-

dungsgeschichte. Band II. 18. Jahrhundert. Vom späten 17. Jahrhundert bis zur Neu-

ordnung Deutschlands um 1800. München 2005. 

49 Oft auch ›Philanthropismus‹. Vgl. Jörn Garber (Hg.): »Die Stammutter aller guten 

Schulen«. Das Dessauer Philanthropinum und der Dessauer Philanthropismus 1774-

1793. Tübingen 2008. 

50 Vgl. z.B. Helmut Lethen: »›Schein zivilisiert!‹. Das Schicksal einer Maxime«, in: Eva 

Geulen/Nicolas Pethes (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissen-

schaftliche Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br. 2007, 

S. 15-26.  

51 Vgl. verdichtet die gegenläufigen Standpunkte in Joachim Heinrich Campe: »Soll man 

Kinder Komödien spielen lassen?«, in: Braunschweigisches Journal 1 (1788-1791). 

1788, Bd. 1, S. 206-219. Vgl. Kapitel VI.  

52 Von direkten Austausch- oder Rezeptionsbeziehungen zwischen Pädagogen und 

Theatertheoretikern kann in den seltensten Fällen ausgegangen werden. Eher handelt 

es sich hier um die ähnlichen Zielen dienende Auseinandersetzung mit ähnlich struk-

turierten Diskursformationen. 

53 Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Theaterreform sollen sämtliche Elemente, die das Theater traditionell als einen 
Feind der Bildung eines stabilen Selbst haben erscheinen lassen, domestiziert 
werden: Förderung von Lüge und Falschheit, Korrumpierung der guten Sitten, 
Selbstverlust und ›Verweichlichung‹ in der Identifikation mit wenig erstrebens-
werten Rollen usw.54 Solche Domestikation führt allerdings dazu, dass all diese 
Elemente dem neuen Bildungstheater als immer wieder zu bewältigende Pro-
bleme erhalten bleiben. Denn die versprochene Bildung eines stabilen Selbst 
kann das reformierte Theater bloß leisten, wo es die für das Theater konstitutive 
Gefahr der Instabilität stets erneut bannt.55 Der reformpädagogischen Kinderer-
ziehung des späten 18. Jahrhunderts widerfährt eine strukturell ähnliche, wenn 
auch ganz anders akzentuierte Heimsuchung durch das Theater, dessen sie sich 
als Animation und mimetischer Veranlagung bedient und dann aber nie ganz ab-
schütteln kann. Diese Erziehung will wenn nicht einen ›kalten‹, dann doch zu-
mindest einen starken Schauspieler des eigenen Selbst hervorbringen, der ehrlich 
sich selbst und anderen gegenüber kein Theater spielt. Wo die Reformpädagogen 
auf das Theater zugreifen, versuchen sie es daher auch immer so schnell wie 
möglich zu verabschieden, es regulierend unter Kontrolle zu halten oder seine 
Theatermäßigkeit zu verstecken.56 Eine ähnliche Spannung lässt sich an den das 
Theatermilieu der Zeit behandelnden Bildungsgeschichten in den Romanen von 
Moritz und Goethe markieren.57  

Weniger die Phantasie des 18. Jahrhunderts, beim Theater handle es sich um 
eine Bildungsinstitution, stellt also eine Vorgeschichte zur Theatralität des le-
benslangen Lernens für den deregulierten Arbeitsmarkt des 21. Jahrhunderts dar. 
Zu finden ist eine solche vielmehr in den Strategien der parallel vonstatten ge-
henden Erziehung, mit theatermäßigen Elementen, Diskursen und Praktiken um-
zugehen und sie der eigenen Kontrolle zu unterwerfen: Die Phantasie, eine sol-
che Kontrolle wäre möglich und liege im Belieben des einzelnen Subjekts be-
stimmt die diskursive Rahmung des lebenslangen Lernens für den Arbeitsmarkt 
des 21. Jahrhunderts. 

                                                             
54 Vgl. vor allem Christopher J. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des Thea-

ters. Zu einer Geschichte der (Anti-)Theatralität von Gryphius bis Kleist. Freiburg i. 

Br., 2003, S. 167-261. Für die Geschichte der philosophischen und kulturellen Thea-

terfeindschaft von Platon bis Nietzsche vgl. Barish: The Antitheatrical Prejudice. Für 

das Theater der Moderne vgl. Martin Puchner: Theaterfeinde. Die anti-theatralischen 

Dramatiker der Moderne. Freiburg i.Br. 2006. 

55 Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des Theaters, S. 263-357. 

56 Vgl. Kapitel V. 

57 Vgl. Kapitel VI und VII. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 27 

 

3. AUSGANGSPUNKT UND ÜBERBLICK 
 

Diese die im späten 18. Jahrhundert neue Erziehung durchziehende Spannung 
wirft Schlaglichter auf die Konstellation im frühen 21. Jahrhundert: Die zum le-
benslangen Lernen verurteilten theatralen Subjekte sollen gleichzeitig beständig 
Neues aufnehmen, zugleich Selbstdarsteller auf dem Lern- und Arbeitsmarkt 
werden sowie die jeweils neue oder auch nur zu erstrebende Rolle als ihr inners-
tes Selbst vermarkten. Die dazu nötigen Subjektformen erinnern in vielen As-
pekten an die adelige, vorbürgerliche Erziehung des kontrollierten, nie aus der 
Rolle fallenden und sich selbst durch seine Rollenspiele erst herstellenden Sub-
jekts.58 Aber erst die Pädagogik des 18. Jahrhunderts exponiert die Phantasien 
davon, wie sich das unkontrollierte Moment am Theater, das vom ›heißen‹ 
Schauspieler verkörpert wird, abschütteln und nur der kontrollierte ›kalte‹ 
Schauspieler beibehalten lasse. Zudem lenkt die Heimsuchung dieser Pädagogik 
durch ein Theater, dessen sie sich zuerst bedient und das sie dann nicht wieder 
loswerden kann, den Blick auf die Kehrseite der theatralen Phantasien des frühen 
21. Jahrhunderts: auf eine Unverfügbarkeit59 des Theatralen und seiner Spiele-
reien, Verführungen und Vorführungen. Die Spielenden werden sich auch immer 
selbst bereits ins Theater und die Theatralität verstrickt haben und können die 
von ihnen benutzten Elemente letztlich nicht nach Maßgabe einer ›kalten‹ 
Schauspielerei kontrollieren. Die Vorgeschichte des Theaters eines lebenslangen 
Lernens legt auf diese Weise im späten 18. Jahrhundert ein von diesem Paradig-
ma konstitutiv Ausgegrenztes frei und markiert dabei das Funktionieren dieser 
Ausgrenzungsprozesse. Die inneren Spannungen der theaterkritischen bis thea-

                                                             
58 Vgl. Lethen: »›Schein zivilisiert!‹«. In der Literatur um 1800 finden sich auch immer 

wieder dem Zeitgeist widerstrebende Bezugnahmen auf das adelige Paradigma, etwa 

bei Heinrich von Kleist. Vgl. Günter Blamberger: »Agonalität und Theatralität. 

Kleists Gedankenfigur des Duells im Kontext der europäischen Moralistik«, in: Kleist-

Jahrbuch (1999), S. 25-40. 

59 Während die vorliegende Studie eine solche Unverfügbarkeit an Theatralität und The-

ater festmacht, beschreiben zahlreiche Theorien der Moderne die Kindheit als eine 

unverfügbare Zeit, die sich im Unterschied zu den Bemühungen der neuen Pädagogik 

des 18. Jahrhunderts eben nicht abschöpfen lasse. Vgl. Giorgio Agamben: Kindheit 

und Geschichte. Zerstörung der Erfahrung und Ursprung der Geschichte. Frankfurt 

a.M. 2004. Vgl. Davide Giuriato: »›Kinderzeit‹. Zu Franz Kafkas ›Jäger Graccus‹«, 

in: Caspar Battegay/Felix Christen/Wolfgang Groddeck (Hg): Schrift und Zeit in Kaf-

kas Oktavheften. Göttingen 2010, S. 101-117. Vgl. Avital Ronell: Loser Sons. Politics 

and Authority. Chicago 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

trophoben Erziehungs- und Bildungsphantasien des späten 18. Jahrhunderts ver-
weisen auf einen blinden Fleck der späteren theatrophilen Phantasien vom le-
benslangen Lernen für den deregulierten Arbeitsmarkt.  

Vielleicht ist die Depression des flexiblen Subjekts der gegenwärtigen Ar-
beitswelt, von der so viele zeitgenössische Theorieentwürfe erzählen und die sie 
als Folge der Umsetzung der Deregulierungsphantasien in die Praxis betrachten, 
nicht nur ganz konkret durch die neuen Dauerzwänge hervorgerufen, sondern be-
reits strukturell das Resultat der Heimsuchung durch die verdrängte oder viel-
leicht auch nur vergessene Vorgängigkeit von Theater und mimetischer Instabili-
tät der Subjektbildung: Das sich selbst spielende, präsentierende und anpreisende 
Subjekt wird davon eingeholt, dass es über all seine theatralen Mittel letztlich 
nicht verfügen kann und auf seine eigene Instabilität zurückgeworfen wird. Der 
Depression wäre daher wohl weniger mit einer Neuauflage theaterfeindlicher 
Argumentationsmuster im Stile von Richard Sennetts Flexibilisierungskritik zu 
begegnen,60 sondern durch eine vertiefende Analyse dieser Zusammenhänge. Zu 
einer solchen liefert die vorliegende Studie einen Beitrag, indem sie an ausge-
wählten Beispielen des 18. Jahrhunderts das Wechselverhältnis von Theater- 
bzw. Theatralitätssemantiken einerseits und andererseits solchen von Erziehung 
bzw. Bildung analysiert. In diesem Sinne geht es nicht um Dramentexte, Thea-
terpraktiken und Bühnensituationen, sondern in erster Linie um Erzähltexte: um 
Diskurse über das Theater, die bestimmte Semantiken von Theatralität und Er-
ziehung in Relation bringen, um so an den kulturellen Narrativen, die dieses 
Verhältnis betreffen, weiter- und sie manchmal auch festzuschreiben.  

Ein erster Schritt (Kapitel II) rekonstruiert ausführlich die Rolle von Theater 
und Theatralität in den vier der sogenannten pädagogischen Provinz gewidmeten 
Kapiteln in Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder die Entsagenden. 
Pointiert findet sich in diesem Textausschnitt die von Locke und Rousseau inspi-
rierte, mit der Abschöpfung der kindlichen mimetischen Energien operierende 
Pädagogik, die in den 1820ern so neu schon nicht mehr ist, in den Blick genom-
men. Überspitzt, wenn auch selbst versteckt, setzen diese Passagen das Verhält-
nis von Theater und Erziehung in Szene: Lautstark gehen die Erzieher der Pro-
vinz an der Oberfläche gegen das Theater in seinen verschiedenen Ausprägun-
gen vor; hinterrücks organisiert dieses aber ihre erzieherischen Praktiken: Die 
mimetische Produktivität der Zöglinge wird reguliert, das Theater selbst dabei 
aber einer Dissimulation unterworfen.  

Die anschließenden Schritte beschäftigen sich dann mit den in der pädagogi-
schen Provinz direkt zitierten und indirekt aufgerufenen Prätexten zum Verhält-

                                                             
60 Vgl. Sennett: The Corrosion of Character, S. 46-62. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 29 

 

nis von Theater und Erziehung. Platons antiker Dialog über das gerechte Ge-
meinwesen, die politeia, stiftet deren so engen wie zweideutigen Zusammen-
hang: Die mimetische Veranlagung des Menschen liefert sowohl die Grundlage 
der Erziehung wie auch die Grundlage für die traditionellen Argumente der The-
aterfeindschaft: Das Theater wird als eine Bedrohung der Ordnung des Gemein-
wesens gefasst und soll in diesem keinen Platz haben. Platons literarische Insze-
nierung dieses Zusammenhangs im sokratischen Dialog und die ihrerseits zwei-
deutige Funktion, die der musikalische Rhythmus dabei erhält, eröffnen den 
Blick auf die größere politische Dimension, die der Zusammenhang von Theater 
und Erziehung impliziert (Kapitel III). 

Der Diskursstifter des modernen Erziehungsdiskurses, Jean-Jacques Rous-
seau, geht in seiner Theaterfeindschaft weit über Platon hinaus. Sein Erziehungs-
roman Émile behandelt das Theater nur am Rande. Umso merkwürdiger er-
scheint die Rahmung, die Rousseau dem Text in seinen Anmerkungen zur zwei-
ten Ausgabe mitgibt: An einer zentralen Stelle von seines Zöglings Werdegang 
will der Erzieher Jean-Jacques auf die Hilfe eines der doch so gefährlichen 
Schauspieler zurückgegriffen haben. Von der Untersuchung der Kontexte und 
Implikationen dieser Behauptungen arbeitet das Kapitel die dominante Dissimu-
lationsstrategie heraus, die die Pädagogik des 18. Jahrhunderts dem Theater an-
gedeihen lässt: Das Selbst wird als eigene Rolle erlernt – und dazu gehört zu 
vergessen, dass es sich bei dem ehrlichen (und in Rousseaus Fall höchst beschei-
denen) Selbst um eine gespielte Rolle und eben nicht um das ehrliche (und eben 
bescheidene) Selbst handelt (Kapitel IV). 

Die seit den Beschreibungen von Platon und Aristoteles zum kanonischen 
Bezugspunkt im Erziehungsdiskurs gewordene mimetische Veranlagung des 
Menschen und insbesondere der Kinder wird bei den philantropinistischen Re-
formpädagogen als ›Nachahmungstrieb‹ aufgenommen; und damit findet sich 
auch die platonische Zwiespältigkeit der Mimesis als Produktivkraft und Bedro-
hung importiert: Die neuen Erzieher, beispielhaft Johann Heinrich Campe und 
Christian Gotthilf Salzmann, arbeiten mit den von Locke aufgebrachten theatra-
len Animationen ihrer Zöglinge, um deren theatrale Veranlagung zu stimulieren 
und für die Erziehung fruchtbar zu machen. Gleichzeitig treffen sie Vorkeh-
rungen, damit die unkontrollierte und gefährliche Seite der Mimesis nicht
aus dem Ruder läuft: Staffelungen, Rahmungen und Umlenkungen in diver-
sen medialen Formen sollen für eine Regulierung des Nachahmungstriebs 
sorgen. Ernst Christian Trapps von Goethe in den Kapiteln zur pädagogischen 
Provinz rezitierten Beobachtungsexperimente an Kindern modernisieren den 
Nachahmungstrieb, verweisen auch auf seine gruppendynamische, politische 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Dimension und legen dabei die unterliegenden Allmachtsphantasien nicht nur 
der Philantropinisten frei (Kapitel V). 

An der Oberfläche deutlich von den Problemstellungen der zeitgenössischen 
neuen Pädagogik unterschieden sind diejenigen der mit einer Konzeption eigen-
ständiger ›Bildung‹ assoziierten neuen Ästhetik, vor allem die der später unter 
dem Namen ›Klassik‹ firmierenden. Aber gleichzeitig weisen die neue Bil-
dungsästhetik und die neue Pädagogik der Zeit in vielen Aspekten Strukturparal-
lelen auf. Am Theater als einer kulturellen Institution spielen die im Zeichen des 
ästhetischen Vermögens der ›Einbildungskraft‹ stehenden Theaterromane des 
späten 18. Jahrhunderts das Verhältnis zwischen Theater und Erziehung bzw. 
Bildung durch. Dabei geht es jedoch auch immer um die theatrale Verfasstheit 
des erwachsenen Subjekts in seinem Verhältnis zur Welt: Die publizierten Teile 
des Anton Reiser-Romans von Karl Phillip Moritz (Kapitel VI) nehmen die thea-
terfeindliche Tradition auf. Mitten in seiner vielbesprochenen Pathologisierung 
des Theaters verweist der Text gleichzeitig auf dessen subjektbildnerische Funk-
tion: Eine der Institution Theater vorgängige theatrale Verfasstheit des Subjekts 
ist Bedingung sowohl für seinen Bildungsweg als auch für dessen Scheitern. Die 
Anton-Reiser-Figur spielt auf der Theaterbühne letztlich um ihre Anerkennung 
als Subjekt, ohne dass der Text einen semantischen Raum für die durchgehend 
als möglich behauptete gesunde Existenz offen ließe, die sich außerhalb der 
Theaterinstitution oder eines mit Theatermetaphern beschriebenen Bezugs zu 
anderen vollziehen könnte.  

In der Einarbeitung von Goethes erstem Wilhelm Meister-Romanentwurf, der 
Theatralischen Sendung, in die späteren Lehrjahre (Kapitel VII) wird das Thea-
ter von den meisten Figuren inklusive des Protagonisten als eine jugendliche 
Verwirrung Wilhelms abgetan. Präzise inszeniert der Text jedoch, wie die ihn 
ans Theater treibende mimetische (Un-)Produktivität von der ihn in ihren Bann 
ziehenden Turmgesellschaft nicht zu einer Produktivkraft domestiziert wird (wie 
dies in den Entwürfen der zeitgenössischen Pädagogik von etwa Campe der Fall 
ist). Vielmehr wird diese mimetische (Un-)Produktivität in Reserve gehalten, um 
sie bei Gelegenheit abrufen zu können – oder auch nicht. Rückblickend probie-
ren und spielen beide Romane bereits die Semantiken einer Ästhetisierung der 
Arbeit durch, wie sie für den deregulierten und flexibilisierten Arbeitsmarkt ab 
den 1990ern kennzeichnend wird.61 Mit ihrer Pointe präfigurieren Wilhelm Meis-

ters Lehrjahre zusätzlich die Situation, in der sich am Anfang des 21. Jahrhun-
derts eine Arbeitsmarktreservearmee von theatralen Selbstunternehmerinnen und 

                                                             
61 Vgl. Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftli-

cher Ästhetisierung. Frankfurt a.M. 2012, S 313-365. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORSPIEL | 31 

 

Selbstunternehmern befindet: Sie proben für ihre prospektiven Rollen auf dem 
deregulierten und flexibilisierten Arbeitsmarkt, ohne dass es eine strukturelle 
Absicherung dafür gäbe, überhaupt jemals für diese aufgerufen zu werden.  

Die Kapitel über die pädagogische Provinz in Wilhelm Meisters Wanderjah-

ren spielen auf alle diese Vorgeschichten aus dem 18. Jahrhundert an und lassen 
damit eine andere Herangehensweise an die theatralischen Aspekte des lebens-
langen Lernens auf dem und für den Erziehungs-, Bildungs- und Arbeitsmarkt 
des frühen 21. Jahrhunderts zu: Sie verweisen auf die historische Genese einer 
entsprechenden Gouvernementalität mit all ihren Semantiken, Diskursen, Narra-
tiven und Dispositiven – und liefern damit ihrerseits eine Vorarbeit für deren 
weitere kritische Analyse.  

 
In seinem »Programm eines proletarischen Kindertheaters« von 1929 polemisiert 
Walter Benjamin:  

 
»Nichts gilt der Bourgeoisie für Kinder so gefährlich wie Theater. Das ist nicht nur ein 

restlicher Effekt des alten Bürgerschrecks, der kinderraubenden fahrenden Komödianten. 

Hier sträubt sich vielmehr das verängstigte Bewußtsein, die stärkste Kraft der Zukunft 

durch das Theater aufgerufen zu sehen. Und dies Bewußtsein heißt die bürgerliche Päda-

gogik das Theater ächten.«62  

 
Ein solches Theater als von der sich im 18. Jahrhundert entwickelnden Pädago-
gik abgewehrter ›Bürgerschreck‹ ist in den folgenden Kapiteln tatsächlich omni-
präsent. Daraus folgt aber nur an der Oberfläche seine von Benjamin ausge-
machte ›Ächtung‹. Stattdessen sollen im Folgenden die komplexen und häufig 
genug mit theatralen Mitteln überblendeten Strategien einer Abschöpfung, Regu-
lierung und Nutzbarmachung des Theaters zur Darstellung kommen. Prägnant 
benennt Benjamin allerdings das Problem der ›bürgerlichen Pädagogik‹ mit dem 
Theater, wenn man dessen ›Kraft der Zukunft‹ als jene anarchische Offenheit 
fasst, die dem unkalkulierbaren Moment am Theater eigen ist.63 Benjamin setzt 

                                                             
62 Walter Benjamin: »Programm eines proletarischen Kindertheaters«, in: Ders.: Ge-

sammelte Schriften. Band II.2. Aufsätze. Essays. Vorträge. Frankfurt a.M. 1991, S. 

763-769, hier 764f.  

63 Die in Benjamins Formulierung auch mitschwingende Romantisierung von Kindheit 

wäre durch eine solche Lesart konterkariert. Vgl. auch Elise von Bernstorff: »Das Un-

disziplinierte im Transdisziplinären«, in: Sibylle Peters (Hg.): Das Forschen aller. Ar-

tistic Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft. 

Bielefeld 2013, S. 95-119. Vgl. Karin Burk: Kindertheater als Möglichkeitsraum. Un-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

dem am Ende der 1920er seine Hoffnung auf den Marxismus und dessen ›Ver-
wirklichung‹ in der UdSSR entgegen. Schlecht kann er ahnen, dass im späteren 
Siegeszug des mit der ›Bourgeoisie‹ verbundenen Wirtschaftssystems die Nach-
folgediskurse der ›bürgerlichen Pädagogik‹ die von ihnen erzogenen und gebil-
deten Subjekte eben an dieser theatralen ›Kraft der Zukunft‹ ausrichten werden: 
als Antriebsmoment eines lebenslangen Lernens und damit zur Aufrechterhal-
tung der eigenen, durchdynamisierten Ordnung.  

                                                                                                                                  
tersuchungen zu Walter Benjamins »Programm eines proletarischen Kindertheaters«. 

Bielefeld 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Das Theater in der »pädagogischen 

Provinz« von Goethes Wanderjahren 

  Austreibung, Regulierung, Dissimulation 

 
 
 

1.  DAS »MERKWÜRDIGE«  

DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ 
 
Die in dieser Studie angestellten Überlegungen nehmen ihren Ausgang von einer 
eigenartigen Stelle in Johann Wolfgang von Goethes später Prosa: von der eher 
beiläufig zur Sprache kommenden Verbannung und Vertreibung, vielleicht sogar 
Austreibung des Theaters aus der sogenannten »pädagogische[n] Provinz« 
(W 44) in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder, Die Entsagen-

den von 1821 bzw. in seiner vollständigen und endgültigen Fassung von 1829. 
Anhand dieser Textstelle lässt sich das Wechselverhältnis zwischen zwei diskur-
siven Ordnungen und den mit ihnen verbundenen kulturellen Praktiken in der 
Zeit um 1800 herausarbeiten: zwischen dem Komplex um Erziehung und Bil-
dung einerseits und dem Komplex um Theatralität und Theater andererseits. In 
dieser Passage der Wanderjahre findet sich ausgestellt, auf welche Weisen zeit-
genössische Konzepte von Erziehung und Bildung sich zwar aus der Ordnung 
des Theaters speisen. Gleichzeitig überspielen sie dieses intime Verhältnis aber 
auch, denn das Theater scheint das Ziel der Erziehung zu unterminieren, in ihren 
Zöglingen eine stabile Selbstidentität und die von der Aufklärung geforderte 
›Selbsttätigkeit‹ auszubilden. An deren Stelle drohen die auswechselbaren Rol-
len des Theaters und ein sich vom Theaterspektakel unterhalten fühlender Mü-
ßiggang zu treten. Diese Erziehung bedient sich einer dissimulatio-Strategie: Sie 
inszeniert ihr Verhältnis zum Theater ›fort‹ – und dies nicht zuletzt mit den Mit-
teln eben dieses Theaters. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Oft ist die Darstellung dieser zu einem Miniaturstaat ausgewachsenen Erzie-
hungsanstalt1, die von der Erzählinstanz des Texts als »so manches Merkwürdi-
ges« (W 149) beinhaltend beschrieben wird, als des alten Goethes Beschreibung 
seiner eigenen Erziehungsideale rezipiert worden,2 und dieses teils wohl nicht 
ganz zu unrecht. Von Interesse ist im Folgenden aber ein anderer Aspekt: Die 
Beschreibung der pädagogischen Provinz ruft verschiedene Erziehungsdiskurse 
und Erziehungspraktiken auf, die zum Zeitpunkt der Veröffentlichung des Ro-
mans entweder frisch veraltet oder zumindest nicht ganz neu sind. Vielmehr ge-
hören sie großteils dem schon damals so genannten ›pädagogischen Jahrhundert‹ 
an, nämlich dem achtzehnten. Die Verstärkung und Ausweitung der nunmehr in 
die Obhut des Staats übergehenden Erziehungsorganisation3 wie auch gleichzei-
tig der ans Individuum delegierten und von diesem übernommenen Bildungsan-
strengungen4 in der Zeit sind inzwischen sprichwörtlich und beim Erscheinen 
des Romans beileibe nicht abgeschlossen. Ihre diskursive Fundierung während 
der Aufklärung liegt aber schon so weit zurück, dass ihre Aufrufung durch den 
Text der Wanderjahre zitathaft fungiert und ihre Neuanordnung eher eine litera-
rische Versuchsanordnung darstellt als eine pädagogische Theorie. Weil den 
Bemerkungen über das Theater in diesem Experiment eher randständiger Cha-
rakter zukommt und sie bloß polemisch Stereotypen reproduzieren, erfahren sie 

                                                             
1  Für den Aspekt der staatlichen Organisation vgl. Eva Geulen: »Betriebsgeheimnisse 

der ›Pädagogischen Provinz‹ in Goethes Wanderjahren«. In: Zeitschrift für Medien- 

und Kulturforschung (2010), Heft 1, S. 33-50, hier S. 33f. 

2  Vgl. die Behauptung, die ernst gemeinte pädagogische Provinz stehe im Zentrum der 

Wanderjahre, bei Friedrich Gundolf: Goethe. Berlin 1916, S. 719. Vgl. für eine neue-

re affirmative Lesart z.B. Jutta Heinz: Narrative Kulturkonzepte. Wielands ›Aristipp‹ 
und Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre. Heidelberg 2006, S. 332-351, S. 387-

393. Vgl. für die These, pädagogische Provinz spiegle zwar nicht das Erziehungsbild 

Goethes, wohl aber seine allgemeine Beschreibung der Bedingtheit von Erziehung 

wieder Mechthild Greven Schalit: Pädagogische Provinzen. Johann Michael von Lo-

ens ›Der redliche Mann am Hofe‹ und Johann Wolfgang von Goethes ›Wilhelm Meis-

ters Wanderjahre‹. Göttingen 2012, S. 199-216. Allerdings ist ›Kindheit‹ als Thema 

in Goethes zahlreichen anderen Texten ganz anders strukturiert, nämlich eher als für 

die Zukunft offene Potentialität. Vgl. Paul Fleming: »The Promises of Childhood: Au-

tobiography in Goethe and Jean Paul«, in: Goethe-Yearbook 14 (2007), S. 27-37. 

3  Vgl. Ulrich Hermann: »Pädagogisches Denken«, in: Hammerstein/Herrmann (Hg.): 

Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte, S. 97-133. 

4  Vgl. die entsprechende These von Heinrich Bosse: Bildungsrevolution, S. 15-167.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 35 

 

bei der Untersuchung der Textstelle meist keine große Aufmerksamkeit.5 Für die 
anschließenden Überlegungen sind sie hingegen zentral: Die dargestellte Ab-
wehrhaltung gegen das Theater in der pädagogischen Provinz ist, so die These, 
Teil einer verschlungenen literarischen Anordnung, die auf ein verstecktes Ver-
hältnis von Erziehung und Theater im ›pädagogischen‹ 18. Jahrhundert hindeutet 
– und darüber hinaus auf eine übergreifende theatrale Dimension von Erziehung.  

Die in Goethes Text auftretenden Erzieher bringen diese Abwehrhaltung auf 
den Punkt: Strengstens verboten sind das Theater und sämtliche ihm zugerechne-
ten Praktiken in der pädagogischen Provinz. Auf dem Lehrplan finden sich keine 
Fächer aus den theatralen Künsten. Zöglinge, die ein entsprechendes Talent entwi-
ckeln, werden der pädagogischen Provinz verwiesen. Schon die bloße Durchreise 
durch das Gebiet der Provinz unterliegt strengen Auflagen: Gaukelei, Verstellung 
und die Erregung von Leidenschaften passen nicht in eine Erziehung, die ihren 
Zöglingen eine stabile Selbstidentität vermitteln soll. Jedweder einer Assoziation 
mit dem Theater verdächtige »Pöbel«, wie es von Seiten der Lehrkräfte heißt, oder 
auch »Gelichter«, das sich im Gebiet der pädagogischen Provinz einfinden könnte, 
wird daher, »wenn es nicht selbst sich unwillig entfernt, über die Grenze gebracht« 
(W 256). Nicht nur fehlt das Theater also im Lehrangebot der Provinz. Wo das 
Theater sich zeigt oder wo es auch bloß vermutet wird, da provoziert es erzieheri-
sche und ordnungspolitische, wenn nicht gar polizeiliche Gegenmaßnahmen.  

In der Tat lässt der Text die Pädagogen hier sämtliche Register aus dem Re-
pertoire der theaterfeindlichen Tradition von Platon bis Rousseau ziehen, wie die 
Forschung oft am Rande festgestellt hat:6 Die Institutionen und Praktiken des 
Theaters liefern demnach wegen der ihnen inhärenten Falschheit und von ihnen 
produzierten flüchtigen Leidenschaften keine geeigneten erzieherischen Mittel. 
Das Theater gilt als Ort passiven Konsums sowie dekadenter Prunk- und Ver-
schwendungssucht und daher als moralisch fragwürdig. Gleichzeitig ist es mit 
fahrendem Volk und daher mit einer unbeständigen Sphäre der Armut, wenn 
nicht gar Kriminalität assoziiert. Weitere Aspekte ließen sich nennen.7 Mit sol-

                                                             
5  Vgl. die entscheidenden Analysen zum Experimentalcharakter der Erziehung im 18. 

Jahrhundert von Nicolas Pethes: Zöglinge der Natur. Der literarische Menschenver-

such des 18. Jahrhunderts. Göttingen 2007, S. 312-317. 

6  Vgl. neben den Kommentarteilen der unterschiedlichen Werkausgaben z.B. Patrick 

Primavesi: Das andere Fest. Theater und Öffentlichkeit um 1800. Frankfurt a.M. 

2008, S. 126-129. 

7  Vgl. für die Tradition der Theaterfeindschaft insgesamt Jonas Barish: The Antitheatri-

cal Prejudice. Vgl. auch Christopher J. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit 

des Theaters.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

chen, manchmal widersprüchlichen Argumenten kämpft z.B. Rousseau im 18. 
Jahrhundert den Kampf gegen den neuen gesellschaftlichen Ort des Theaters: 
gegen das Theater als Bildungsanstalt oder gar, mit Schillers späterem Wort, als 
»moralische Anstalt«8. Die vom Text vorgestellten Pädagogen scheinen Rous-
seau darin radikal zu folgen.  

Im Folgenden gilt es demgegenüber zu zeigen, dass der Text dem Theater ei-
nen versteckten Ort in der pädagogischen Provinz zuweist. All den unterschied-
lichen, in der theaterfeindlichen Tradition wie auch bei Goethes Pädagogen-
Figuren aufgerufenen Facetten von Theater (Theater als passive Nachahmung, 
als lügnerische Verstellung, als Spiel, als flüchtiger sinnlicher Effekt, als über-
flüssiger Luxus etc.) kommt dabei eine gemeinsame übergeordnete Funktion in 
der literarischen Machart dieses Ausschnitts von Goethes Text zu: Dieser setzt, 
bevor er mit traditionellen Argumenten die Austreibung des Theaters prokla-
miert, bereits die Erziehung und das Theater miteinander in Beziehung und mar-
kiert zwischen diesen beiden Komplexen eine spannungsreiche Verbindung. In 
der pädagogischen Provinz der Wanderjahre mögen das Theater und die ihm zu-
gerechneten Praktiken strengstens verboten sein; – der Text exponiert aber 
gleichzeitig, dass und wie diese Praktiken konstitutiv für die hier vonstatten ge-
hende Erziehung werden.  

 
 

2.  DIE ORDNUNG DER ERZIEHUNG UND BILDUNG  
IN DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ 

 
Die vier Kapitel füllende Beschreibung der pädagogischen Provinz entsteht in 
den späten 1810ern und findet sich bereits 1821 in der unvollständigen Erstver-
öffentlichung von Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder, Die Entsagen-

den. Fast unverändert werden die Kapitel dann in die endgültige Publikation von 
1829 übernommen. Die titelgebende Figur des Wilhelm Meister bringt ihren 
Sohn Felix in besagtem Erziehungsminiaturstaat unter. Die entsprechenden Ka-
pitel geben Wilhelms Beobachtungen und seine Interaktion mit dem pädagogi-
schen Personal wieder, das sukzessive die Organisationsformen und Erziehungs-
praktiken der Provinz erläutert. Dabei entsteht allerdings kein ganzheitliches 

                                                             
8  Friedrich Schiller: »Die Schaubühne als eine moralische Anstalt betrachtet«/»Was 

kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken?«, in: Ders.: Sämtliche Werke. 

Band 8. Philosophische Schriften. Berlin 2005, S. 84-97, hier: S. 84. Vgl. Jean-

Jacques Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, in: Ders.: Schriften. 

Band 1. Frankfurt a.M. 1978, S. 333-474. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 37 

 

Bild. Bereits für die pädagogische Provinz gilt, was gegen Ende des ganzen 
Texts der fiktive Redakteur der Wanderjahre beklagt, der die vielfältigen in die-
sem Text versammelten Erzählfäden, Textsorten und Erzählebenen9 ordnet oder, 
wo deren Ordnung laut Redakteur nicht möglich ist, auf ihre unhintergehbare 
Verwirrung verweist: »Hier aber wird die Pflicht des Mitteilens, Darstellens, 
Ausführens und Zusammenziehens immer schwieriger.« (W 436) So fordern et-
wa die Pädagogen am Ende der ersten beiden Kapitel zur pädagogischen Provinz 
Wilhelm auf, ein Jahr später wieder zu Besuch zu kommen, um Felix’ Fortschrit-
te zu begutachten. Dieser befindet sich nach heutigen Maßstäben im Grund-
schulalter. Beim zweiten Besuch Wilhelms sieben Kapitel später scheint Felix 
bereits in der Pubertät zu sein. Für die Erzählsituation der Wanderjahre ist es ty-
pisch, dass der Bruch nicht als ein solcher kommentiert wird. Der Redakteur be-
nennt vor dem zweiten Besuch einzig den Zeitsprung von »mehreren Jahren« als 
solchen; er versucht diesen zu kitten, indem er auf die Gepflogenheiten des The-
aters verweist: »Doch wird ja wohl auch der Raum zwischen [den] Kapiteln ge-
nügen, um sich über das Maß gedachter Zeit hinwegzusetzen, da wir längst ge-
wohnt sind, zwischen dem Sinken und Steigen des Vorhangs in unserer persönli-
chen Gegenwart dergleichen geschehen zu lassen.« (W 244) Diese Rahmung ap-
pelliert an die Kulturtechnik des Theaterbesuchs und erklärt den zweiten Ausflug 
in die pädagogische Provinz zu einer Bühnenszene, auf der dann Wilhelm, die 
Pädagogen und die Zöglinge als Darsteller auftreten und einer von ihnen gegen 
das Theater wettert.  

Eben an dieser späteren Stelle wird sich der Redakteur das nächste Mal wie-
der zu Wort melden:  

 
»Mag doch der Redakteur dieser Bogen hier selbst gestehen: daß er mit einigem Unwillen 

diese wunderliche Stelle durchgehen läßt. Hat er nicht auch in vielfachem Sinn mehr Le-

                                                             
9 Vgl. zuletzt Cornelia Zumbusch: »›beschädigt und wiederhergestellt‹. Kompensa-

tionslogik und Romanform in Wilhelm Meisters Wanderjahren«, in: Deutsche Viertel-

jahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 88/1 (2014), S. 3-21. 

Vgl. insgesamt Martin Bez: Goethes »Wilhelm Meisters Wanderjahre«: Aggregat, Ar-

chiv, Archivroman. Berlin 2013. Vgl. Günter Sasse: Auswandern in die Moderne. 

Tradition und Innovation in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre. Berlin 

2010, S. 16-27. Vgl. für eine Analyse bis in die Mikrostruktur des Texts hinein Ulrich 

Wergin: Einzelnes und Allgemeines. Die ästhetische Virulenz eines geschichtsphiloso-

phischen Problems; untersucht am Sprachstil von Goethes Roman ›Wilhelm Meisters 

Wanderjahre oder die Entsagenden‹. Heidelberg 1980.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ben und Kräfte als billig dem Theater zugewendet? und könnte man ihn wohl überzeugen, 

daß dies ein unverzeihlicher Irrtum, eine fruchtlose Bemühung gewesen?« (W 258)  

 
Viele Interpretationen vermeinen hier, Goethes Stimme zu hören.10 Doch text-
immanent handelt es sich um mehr als eine rhetorische Frage: Der Text verweist 
nicht nur auf das insgesamt ›Merkwürdige‹ der Schilderung der pädagogischen 
Provinz, sondern darauf, dass sich ›Wunderliches‹ vor allem an der das Theater 
betreffenden Stelle abspielt. Denn so ›wunderlich‹ sind die traditionellen, von 
Platon oder Rousseau bekannten theaterfeindlichen Argumente der Pädagogen 
schließlich nicht.  

Durch Brechungen wie diese ist die pädagogische Provinz schon von Anfang 
an zu einem ›wunderlichen‹ Ort geworden. Gesicherte Informationen und Un-
wissen die pädagogische Provinz betreffend halten sich auf der Realitätsebene 
des Texts die Waage: Die pädagogische Provinz ist ein Ort von nicht näher spe-
zifizierter Lage, Ausdehnung und Landschaft.11 Bei ihrer ersten Erwähnung wird 
sie vielleicht auch in diesem Sinne in Figurenrede als »eine Art von Utopie[]« 
(W 141) bezeichnet. Hier lebt eine kleine Zahl durchgehend männlichen Perso-
nals mit einer vom Text nicht überschauten Zahl von sehr jungen bis halbwüch-
sigen männlichen Zöglingen. Deren Erziehung steht im Zeichen einer Pädago-
gik, wie sie sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in Europa als Praxis 
und als Wissenschaft neu konstituiert hat: Der Fokus liegt nicht mehr nur auf 
dem zu vermittelnden Fachwissen, das es mitzuteilen, von den Zöglingen aus-
wendig zu lernen oder ihnen als Technik einzuprägen gilt. Die Vermittlung von 
Wissen setzt stattdessen, wie bereits von Jean-Jacques Rousseau und John Locke 

                                                             
10  Vgl. für die zeitgenössische Rezeption z.B. Primavesi: Das andere Fest, S. 126f. 

11  Vgl. Anja Lemke: »Räume der Verheißung. Zur räumlichen Dimension von Potentia-

lität in Goethes Pädagogischer Provinz«. Unveröffentlichtes Manuskript. Entspre-

chend gilt für die pädagogische Provinz im Besonderen, was für die Raum- und Be-

deutungsordnungen der Wanderjahre insgesamt gilt: Sie fordern Auslegungen, Deu-

tungen, Interpretationen und Lektüren heraus, stellen für diese aber keinen ›Schlüssel‹ 

bereit, sondern exponieren Bedeutungsproduktion unter prekären Bedingungen. Für 

diese Linie in der jüngeren Forschung vgl. bezüglich der Provinz mit unterschiedli-

chen Akzenten Christina Salmen: »Die ganze merkwürdige Verlassenschaft«. Goethes 

Entsagungspoetik in ›Wilhelm Meisters Wanderjahren‹. Würzburg 2003, S. 92-94. 

Vgl. Christian Mittermüller: Sprachskepsis und Poetologie. Goethes Romane ›Die 

Wahlverwandtschaften‹ und ›Wilhelm Meisters Wanderjahre‹. Tübingen 2008, S. 

186-191. Vgl. Kristina Skorniakova: Moderne Transzendenz. Wie Goethes Wilhelm-

Meister-Romane Sinn machen. Leipzig 2010, S. 328-342, S. 349-354.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 39 

 

gefordert, bei der sinnlichen Anschauung und der praktischen Übung ein.12 Wil-
helm und Felix reiten in der pädagogischen Provinz ein, als gerade die Ernte im 
Gange ist. Diese wird von den Zöglingen selbstständig unter der Obhut von we-
nigen »Aufseher[n]« (W 149) durchgeführt. So wird suggeriert, dass die Zöglin-
ge bereits den ganzen Anbau in Eigenverantwortung durchgeführt und dabei 
durch ›learning by doing‹ erlernt haben. In diesem Sinne liegt der Schwerpunkt 
der Erziehung nicht auf den Inhalten eines Wissens, das es bloß einzupauken 
gilt, sondern vielmehr auf den Arten und Weisen der Vermittlung eines solchen 
Wissens: auf den didaktischen Methoden, denen nunmehr eine Wissenschaft 
vom Erziehen, eben die Pädagogik zugrunde liegt. Diese Pädagogik bedarf also 
ihrerseits eines Wissens von den inneren Voraussetzungen des Zöglings oder 
zumindest einer Annahme davon. Gleichfalls benötigt die Pädagogik ein Wissen 
oder zumindest eine Annahme davon, wie die im Zögling schlummernden wün-
schenswerten Anlagen denn zu entfalten seien, nicht wünschenswerte Anlagen 
einzudämmen und nicht Vorhandenes zu implementieren sei. Die neu entstehen-
de Pädagogik impliziert immer auch eine Theorie der Subjektbildung und eine 
zugehörige Praxis.13 

Von ihren Verfahren und Zielen her steht das Erziehungsprojekt der pädago-
gischen Provinz zunächst in der Tradition der deutschen Pädagogen der zweiten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts. Teils in Anschluss an, teils in Abgrenzung und  
Weiterführung von Jean-Jacques Rousseaus Erziehungsschrift Émile, ou, De 

l’éducation von 1762 wollen Theoretiker und Praktiker der neuen Pädagogik wie 
Johann Heinrich Pestalozzi, Johann Bernhard Basedow, Joachim Heinrich Cam-
pe, Ernst Christian Trapp oder Christian Gotthilf Salzmann in der Erziehung das 
zur Entfaltung bringen, was die im 18. Jahrhundert entstehende Anthropologie 
den »ganzen Menschen«14 nennt: die ganzheitliche Entfaltung der im Inneren der 
Zöglinge schlummernden menschlichen Eigenschaften: eine Einheit von »Kopf, 

                                                             
12  Vgl. Herrmann: »Pädagogisches Denken«, S. 102-106. Vgl. Gonthier-Louis Fink: 

»Die Pädagogik und die Forderungen des Tages in ›Wilhelm Meisters Wanderjah-

ren‹«, in: Euphorion 93/2 (1999), S. 251-291, hier: S. 266f.  

13  Vgl. Eva Geulen/Nicolas Pethes: »Einleitung«, in: Dies./Nicolas Pethes (Hg.): Jen-

seits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zum Erzie-

hungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br. 2007, S. 7-12, hier: S. 9.  

14  Vgl. Hans-Jürgen Schings (Hg.): Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 

18. Jahrhundert. DFG-Symposion 1992. Stuttgart 1994. Vgl. Bernhard Fabian/Will-

helm Schmidt-Biggemann/Rudolf Vierhaus (Hg.): Deutschlands kulturelle Entfaltung. 

Die Neubestimmung des Menschen. München 1980. Vgl. Herrmann: »Pädagogisches 

Denken«, S. 97-101. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Herz und Hand«15, wie es bei Pestalozzi heißt. Gemessen an der Emphase von 
Rousseaus kulturrevolutionärem Entwurf,16 der in der Zeit um sich greifenden 
Praxis einer vielfältigen Selbstbildung,17 und späteren Idealen einer so zweck-
freien wie umfassenden ästhetischen Bildung bleiben diese neuen pädagogischen 
Entwürfe deutlich hinter dem Anspruch auf Ganzheitlichkeit zurück. Die ent-
sprechende erzieherische Praxis setzt insbesondere bezüglich einer ›Volkserzie-
hung‹ häufig anwendungs- und d.h. berufsbezogene Schwerpunkte.18 Das dieser 
Praxis zugrunde liegende Leitbild orientiert sich aber durchaus an Rousseaus 
Anliegen, den Menschen als einen solchen überhaupt erst durch die Erziehung 
hervorzubringen. Rousseaus Erziehungskonzept läuft letztlich auf die Disponibi-
lität des erzogenen Menschen hinaus: auf seine flexible Einsatzbereitschaft als 
Mensch in einer menschlichen Gesellschaft.19  

Gegen Rousseaus Einzelerziehung und gegen etwa Pestalozzis Beschwörung 
der Familie als Keimzelle der kindlichen Erziehung setzen Pädagogen wie Base-
dow die kollektive Erziehung an von der Außenwelt abgeschlossenen Orten.20 
Diese Internate halten die Zöglinge nicht nur wie in Rousseaus Argument von 
den potentiell schädlichen Einflüssen der Gesellschaft fern; sie liefern auch die 
abgeschlossenen Räume, in denen sich die neuen Erziehungsmethoden über-
haupt erst erproben und hinsichtlich ihrer Wirksamkeit verifizieren lassen. Auch 
die in den Wanderjahren beschriebene pädagogische Provinz stellt ein solches 
Internat da. Der dort praktizierte pädagogische Einsatz unterscheidet sich deut-
lich von dem von Rousseau inspirierten Ganzheitlichkeitsideal. Zwar soll auch in 
der pädagogischen Provinz, wie es heißt, »der Mensch nach allen Seiten zu ein 
Mensch« (W 154) werden. Zwar ist auch hier die Erziehung auf die Entfaltung 
der »Selbsttätigkeit« des Zöglings gerichtet. Die Erziehung verfolgt aber gleich-
zeitig bereits im frühkindlichen Alter ein ganz anderes Ziel: Sie richtet sich auf, 
wie es heißt, »Beschränkung« und Spezialisierung: »Eines recht wissen und aus-
üben gibt höhere Bildung als Halbheit im Hundertfältigen.« (W 148) Eine solche 
Transformation des pädagogischen Projekts wird Anfang des 19. Jahrhunderts 
z.B. am Schweizer Institut von Phillip Emanuel von Fellenberg auf dem Landgut 

                                                             
15  Johann Heinrich Pestalozzi: Sämtliche Werke. Band 16. Schriften aus der Zeit von 

1803-1804. Berlin 1935, S. 360. 

16  Vgl. Kapitel IV.  

17  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57. 

18  Vgl. Herrmann: »Pädagogisches Denken«, S. 118f. 

19  Vgl. E 115f.. Vgl. Kapitel IV.  

20  Vgl. Herrmann: »Pädagogisches Denken«, S. 108-114. Vgl. Fink: »Die Pädagogik 

und die Forderungen des Tages in ›Wilhelm Meisters Wanderjahren‹«, S. 261f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 41 

 

Hofwyl bei Bern praktiziert, bei dem es sich wohl um das hauptsächliche Vor-
bild der pädagogischen Provinz handelt.21 Für die Ausführungen zum Theater 
gibt es hier allerdings keinen Bezug22, ebenso wenig wie an anderen Erziehungs-
institutionen der Zeit.  

Die Verschiebung vom emphatischen Ganzheitlichkeitsanspruch hin zu einer 
eher partikular operierenden Erziehung spielt auf die Entwicklung an, die das 
mit so hohen Erwartungen gestartete Erziehungsprojekt der Aufklärung Anfang 
des 19. Jahrhunderts genommen hat. Damit, die angestrebte menschliche Selbst-
tätigkeit ganz allein zu erzeugen und eine vernunftgemäß organisierte menschli-
che Gesellschaft voranzubringen, ist das pädagogische Projekt überfordert. 
Pragmatisch beschränkt sich die Erziehung im engeren Sinne auf die Vermitt-
lungen von Wissen und Fähigkeiten. In einem weiteren Sinne kann dann, wie 
sich dies etwa in der ›Streitschrift‹ Friedrich Niethammers abzeichnet,23 der dif-
fuse Begriff der ›Bildung‹ gebraucht werden: als Orientierung an (mit einem 
Wort Niklas Luhmanns) vagen »Werten«24, deren Internalisierung sich nicht 
überprüfen lässt; als Selbstzweck, der, statt sich auf das Ziel der Selbsttätigkeit 
zu richten, auf eine selbsttätige Aneignung von Wissen und Kompetenzen ausge-
richtet ist und sich durch die Unabschließbarkeit dieses Prozesses selbst bestä-
tigt.25 Hier zeichnet sich die semantische Unterscheidung von äußerer Erziehung 
und innerer Bildung ab, wie sie für den deutschsprachigen Raum später lange 
kennzeichnend sein wird, ohne dass die jeweilige Begriffsverwendung um 1800 
sich jedoch bereits großartig an dieser Unterscheidung orientierte.26  

Diese Verschiebung hin zur Spezialisierung entspricht auch der Entwicklung 
von Goethes Wilhelm Meister-Projekt. Im Vorläuferroman zu den Wanderjah-

ren, in Wilhelm Meisters Lehrjahren von 1795/96, proklamiert der Titelheld 
noch, »mich selbst, ganz wie ich da bin, auszubilden, das war [...] von Jugend 
auf mein Wunsch und meine Absicht« (L 290). Diese Absicht verfolgt die Wil-

                                                             
21  Vgl. Anneliese Klingenberg: Goethes Roman »Wilhelm Meister oder die Entsagen-

den«. Quellen und Komposition. Berlin/Weimar 1972, S. 57-59. Vgl. Kurt Guggis-

berg: Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat. Band II. Das Werk. 

Bern 1953, S. 420-434. 

22  Vgl. Guggisberg: Philipp Emanuel von Fellenberg, S. 432. 

23  Vgl. Friedrich Immanuel Niethammer: Der Streit des Philantropinismus und Huma-

nismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808. 

24  Niklas Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002, S. 

123. Vgl. S. 123-134. 

25  Vgl. ebd., S. 172-180. 

26  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

helm-Figur bekanntlich in der bunten und abenteuerlichen Welt des Theaters. 
Und in dieser abenteuerlichen Welt hat er auch seinen Sohn Felix, den späteren 
Zögling in der pädagogischen Provinz, gezeugt. Die meisten Stimmen der poly-
phonen Lehrjahre inklusive der Erzählinstanz kennzeichnen Wilhelms Umweg 
über das Theater zwar als Verwirrung; am Ende steht jedoch ein Protagonist, der 
– nicht zuletzt dank der vielfältigen Anforderungen des Theaters – Rousseaus 
Disponibilität erreicht hat und bereit ist, sich selbsttätig am Gemeinwesen zu be-
teiligen.27 In der Publikation der Wanderjahre ein Vierteljahrhundert später spe-
zialisiert sich der Wilhelm des Nachfolgeromans, der nur wenig älter ist als der 
Wilhelm der Lehrjahre, hingegen auf einen Beruf; er wird Wundarzt.  

Auf eine (vor allem handwerkliche) Spezialisierung ist auch das Erziehungs-
programm der Provinz ausgerichtet: »[G]eprüft werden die Zöglinge auf Schritt 
und Tritt; dabei erkennt man, wo seine Natur eigentlich hinstrebt. [...] [W]eise 
Männer lassen den Knaben unter der Hand dasjenige finden, was ihm gemäß ist, 
sie verkürzen die Umwege, durch welche der Mensch von seiner Bestimmung 
[...] abirren mag.« Wilhelms im oberflächlichen Trubel des Theaters vertändelten 
Jahre gelten jetzt nicht mehr als ein Prozess der Selbstfindung. Einen solchen 
Irrweg soll es in der pädagogischen Provinz nicht geben. Dafür sorgen diese Prü-
fungen ›auf Schritt und Tritt‹ sowie eine versteckte Lenkung, welche dem Zög-
ling Eigenständigkeit beim Suchen und Finden seiner sogenannten ›Bestim-
mung‹ suggeriert. Den unverortbaren Ort der pädagogischen Provinz kennzeich-
net der Text wohl nicht zuletzt in diesem Sinne als »herrlich gegründeten Mittel-
punkt« (W 148), d.h. als einen Ort, an welchem der Zögling seinen eigenen inne-
ren Mittelpunkt zu finden und zu verfestigen lernt, statt sich in vielfältigen Ver-
suchen zu zersplittern und zu verlieren. Die Ausbildung zu einer Bestimmung 
wird daher mit dem Erlernen von Tugenden verbunden: Gehorsam, Unterord-
nung, Gemeinschaftsgeist, Geduld. Diese Tugenden werden über eine synkretis-
tisch zusammengestellte Religion charismatisiert und als Bestandteil einer um-
fassenden Weltordnung legitimiert.28 In diese Weltordnung sollen die Zöglinge 
sich aus eigenem Willen und selbsttätig eingliedern. 

Eine Absage an das Theater (als einer Bildungsanstalt) ist also schon im 
Verhältnis der Romane Wilhelm Meisters Wanderjahre und Wilhelm Meisters 

Lehrjahre angelegt: Den spielerischen Umweg der Erziehung und Selbstbildung 
über das Theater der Lehrjahre kann es in der pädagogischen Provinz nicht ge-
ben. Im Sinne von Pestalozzis Konzeption, die auch Immanuel Kant in seiner 

                                                             
27  Für die Verkomplizierung des in der Forschung gängigen Schemas vgl. Kapitel VII. 

28  Vgl. Franziska Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kulturgeschichte der 

Moderne. Tübingen 2002, S. 331. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 43 

 

1803 erschienenen Vorlesung Über Pädagogik teilt, werden die Zöglinge nicht 
wie bei den Philantropinisten im Spiel erzogen, sondern durch Arbeit zur Arbeit 
angehalten.29 Wilhelms Umweg über das Spiel des Theaters soll sich in der päd-
agogischen Provinz für seinen Sohn Felix, das Kind von Wilhelms Liebe zum 
Theater, nicht wiederholen. Stattdessen soll Felix eine seinen Fähigkeiten ange-
messene spezialisierende Erziehung gemäß des berühmten Leitsatzes der Wan-

derjahre erhalten: »Mache ein Organ aus dir und erwarte, was für eine Stelle dir 
die Menschheit im allgemeinen Leben wohlmeinend zustehen werde.« (W 37) – 
Allerdings deutet die anfangs erwähnte, von der Erzählinstanz durchgeführte 
Verlegung dieser impliziten pädagogischen Abkehr vom Theater auf eine Thea-
terbühne bereits eine Verkomplizierung des Verhältnisses von Erziehung und 
Theater an.  

 
 

3.  NACHÄFFEN UND NACHAHMEN: 

STRUKTURPARALLELEN IN ERZIEHUNG UND ÄSTHETIK 
 
In beiden Ordnungen der Erziehung und Bildung, in der ganzheitlichen der Lehr-

jahre und der spezialisierten der Wanderjahre, findet sich eine für die in der 
Aufklärung entstehenden Erziehungs- und Bildungsdiskurse übergreifende Prob-
lematik. Immanuel Kant hat sie als das Paradox einer ›Erziehung zur Freiheit‹ 
pointiert: »Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?«30 Wie die Zöglinge die 
angestrebte Selbsttätigkeit lehren, wo diese doch eben aus eigenem Antrieb und 
aus eigener Kraft selbsttätig sein sollen? Steht jeglicher pädagogischer Zwang 
seinem Ziel nicht insofern immer schon entgegen, als dass Erziehung von außen 
eingreift und somit dieser Eigenständigkeit zuwiderläuft? Auch und gerade, 
wenn von der Eigenständigkeit verlangt wird, sich wie in der pädagogischen 
Provinz aus freien Stücken dem Gemeinwesen einzugliedern und einer höheren 
Ordnung zu unterwerfen? Menschliche Naturanlagen wie Selbsttätigkeit, Ver-
nunft oder das je individuelle Talent für eine bestimmte Spezialisierung müssen, 
wenn die Erziehung sie freisetzen soll, bereits vorausgesetzt werden. In diesem 

                                                             
29  Vgl. Immanuel Kant: »Über Pädagogik«, in: Ders.: Werkausgabe. Band XII. Schriften 

zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Frankfurt a.M. 

1977, S. 691-761, hier: S. 729-733. Vgl. Fink: »Die Pädagogik und die Forderungen 

des Tages in ›Wilhelm Meisters Wanderjahren‹«, S. 273. 

30  Kant: »Über Pädagogik«, S. 711. Vgl. zur Paradoxie der Erziehung auch Michael 

Wimmer: Dekonstruktion und Erziehung. Studium zum Paradoxieproblem in der Pä-

dagogik. Bielefeld 2006, S. 35-46, S. 346-351, S. 375-380. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Sinne weisen etwa Nicolas Pethes und Eva Geulen darauf hin, dass der Erzie-
hungsprozess dann nicht mehr von der Hervorbringung, Implementierung, ja 
vielleicht sogar Konstruktion dieser menschlichen Naturanlage zu unterscheiden 
ist31 – ob eine solche nun aus Selbsttätigkeit besteht oder nicht. Wie also die 
Zöglinge der pädagogischen Provinz dazu veranlassen, ein ›Organ‹ im Sinne der 
Wanderjahre aus sich zu machen?  

Dieser Problematik der Subjektbildung wohnt, darauf hat Philippe Lacoue-
Labarthe aufmerksam gemacht, eine theatrale Dimension inne.32 Und diese thea-
trale Dimension lässt sich nicht auf die zunächst zeitspezifische Frage nach 
Selbsttätigkeit reduzieren. Traditionell operieren Bildung und Erziehung über die 
imitato bzw. Nachahmung von Modellen und Beispielen. Beim nachzuahmenden 
Modell des selbsttätigen Menschen, sei es das des ganzheitlichen der Lehrjahre 
oder des spezialisierten der Wanderjahre, verfängt sich eine solche Nachahmung 
eines Modells aber in einer Paradoxie: Wo es um eine Erziehung zur Selbsttätig-
keit geht, darf gerade keine Nachahmung stattfinden, damit die wirklich eigen-
ständige Selbsttätigkeit nicht zum Rollenspiel, d.h. zum bloßen Theater, ver-
kommt. Der Zögling muss in der Erziehung dazu gebracht werden, aus sich 
selbst heraus diese Selbsttätigkeit zu entwickeln. So erklärt Rousseau als Stich-
wortgeber der neuen Pädagogik zwar einen »esprit imitateur« des kleinen Kindes 
zur Produktivkraft einer frühen Phase der Erziehung: »Ich kann mir nichts vor-
stellen, wofür man nicht Kindern mit einigem Geschick, auch ohne Eitelkeit, 
Wetteifer und Eifersucht, Lust, ja sogar Neigung einflößen könnte. Ihre Lebhaf-
tigkeit, ihr Nachahmungstrieb [esprit imitateur, M.J.S.] genügen.« (E 285f.)33 
Und so sehen es in Nachfolge Rousseaus auch zahlreiche der deutschen Pädago-
gen: Joachim Heinrich Campe spricht in diesem Sinne vom »Nachahmungs-
trieb« als dem »ersten unter allen Trieben«34, mit dem der Erzieher zu arbeiten 
habe. Aber als allererstes muss in der Erziehung dieser Nachahmungstrieb von 
sich selbst weggelenkt werden. Aus dem immer bloß Fremdes wiederholenden 
Nachahmungstrieb muss eine Selbstidentität, muss ein je eigener Wille des Zög-

                                                             
31  Vgl. Geulen/Pethes: »Einleitung«, S. 8f.  

32  Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen. Typographien II. 

Basel/Wien 2003. 

33  »Je n’imagine rien dont, avec un peu d’adresse, on ne pût inspirer le goût, même la fu-

reur, aux enfants, sans vanité, sans émulation, sans jalousie. Leur vivacité, leur esprit 

imitateur, suffisent« (Jean-Jacques Rousseau: Émile, ou, De l’éducation. Paris 1969, 

S. 195). 

34  Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jüngere. Zur angenehmen und nützlichen Un-

terhaltung für Kinder. Stuttgart 1981, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 45 

 

lings entstehen. Der Nachahmungstrieb muss menschliche Selbsttätigkeit nach-
ahmen und sich derart von sich selbst, von der eigenen Nachträglichkeit, lösen.35 
Die Erziehung macht sich also die theatrale Veranlagung des Zöglings zur Imita-
tion des ihm Vorgegebenen zunutze, um den Zögling von eben dieser theatralen 
Veranlagung zu befreien. Diese Konstellation lässt in der Erziehung seit Rous-
seau Theaterinszenierungen ganz eigener Art entstehen: Rollenspiele und Ver-
suchsanordnungen, durch welche der Zögling in sich jene Selbsttätigkeit finden 
soll, die seinen Erziehern als Modell vorschwebt. Die eine theatrale Konstellati-
on weicht einer anderen: Aus der Nachahmung eines Vorbilds wird die Inszenie-
rung eines Experiments mit dem Zögling als Darsteller und dem Erzieher als be-
obachtendem oder teilnehmendem Regisseur.  

Kant hält, bevor es zu einer systematischen Erziehung der Menschheit zur 
Freiheit kommen kann, ein großangelegtes »Experiment«36 im Bereich der erzie-
herischen Praktiken für vonnöten, um die Mittel herauszuarbeiten, mit denen die 
Menschheit zur Freiheit statt zur de facto herrschenden Unmündigkeit geführt 
werden kann. Aber dieses Experiment geschieht immer in der Annahme, dass es 
keines mit offenem Ausgang ist, sondern das Angenommene hervorbringen 
wird. Kant und die anderen Aufklärer vertrauen darauf, dass dasjenige, was die 
Erziehung hervorrufen soll, schon als Potenz vorhanden ist, man es also bloß 
freizulegen braucht. Die von Rousseau proklamierte Perfektibilität des Men-
schen steht immer im Hintergrund. Was Rousseau mit dem Zögling Émile auf 
individueller Basis vorschwebt, erweitern die deutschen Pädagogen ins Groß-
formatige: Nicolas Pethes hat in einer großen Studie die pädagogischen Konzep-
te des europäischen 18. Jahrhunderts mit ihren experimentellen Anordnungen 
vor allem von Foucaults Konzept der Disziplinarmacht her analysiert. Dabei 
taucht die theatrale Dimension der Erziehungsproblematik im Hintergrund seines 
Arguments und des von ihm entfalteten Materials auf: Die Pädagogen des 18. 
Jahrhunderts imaginieren (und teilweise praktizieren sie) Erziehung als ein groß-
angelegtes Menschenexperiment. Durch permanente Observation bei ständiger 
Manipulation des Versuchsaufbaus werden laufend Daten erhoben. Diese Daten 
lassen sich wiederum dazu benutzen, den Versuchsaufbau so zu manipulieren, 
dass das Kind in die gewünschte Verhaltensweise hineingedrängt wird. Die Be-
obachtung der Kindernatur geht letztlich mit der Erzeugung einer angenomme-
nen oder gewünschten Norm einher.37  

                                                             
35  Vgl. Kapitel V.  

36  Kant: »Über Pädagogik«, S. 699f. 

37 Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 9-29. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Der erste Inhaber eines universitären Lehrstuhls für Pädagogik im deutsch-
sprachigen Raum, Ernst Christian Trapp, fordert 1780 in seinem Versuch einer 

Pädagogik:  
 
»Man gebe mehreren Kindern von einerlei Alter verschiedene Gegenstände, Spielzeug, 

Bücher, Modelle, Gemälde und lasse sie damit nach Belieben schalten und walten. Nun 

gebe man Acht auf die Verschiedenheit ihrer Äußerungen, Empfindungen, Handlungen, 

Erfindungen u.s.w. Man sehe, welche Gegenstände sich dieser, und welche sich der wählt, 

wie bald er ermüdet, wie lange er bei einem Gegenstande aushalten kann. Man zähle, wie 

viele und welche Ideen, Empfindungen und dadurch veranlasste Äußerungen und Hand-

lungen in einer gewissen Anzahl von Minuten und Sekunden in Kindern entstehen und 

zum Vorschein kommen«38.  

 
Durch Manipulation dieser Gegenstände kann nun auch das Verhalten der Zög-
linge manipuliert werden. Trapp versichert zwar, er habe sich an durchschnittli-
chen Kindern versucht und nur einen der allgemeinen menschlichen Ordnung 
angemessenen Zustand herstellen wollen. Dabei gibt Trapp jedoch (geradezu tri-
umphierend) zu, dass diese allgemeine Ordnung erst im Menschenversuch her-
gestellt wird: »Wer die Macht und die Gesetze der Ideenverbindung und Imagi-
nation kennt, der kann Neigungen einflößen, schwächen, verstärken, hinrichten 
und abkehren wohin und wovon er will; […] er kann [bis zu einem gewissen 
Grade] beliebige Fertigkeiten [...] des Willens hervorbringen«39.  

Wenig einschränkend klingt da die nachgeschobene Einschränkung: »aber 
alles doch nur bis zu einem gewissen Grad«40. Egoistische Neigungen sollen da-
bei, so Trapp, in dem Gemeinwesen angepasste Bedürfnisse verwandelt werden. 
Die Erziehung ist also erst in zweiter Linie eine zur Freiheit bzw. Freiheit ent-
puppt sich als die Fähigkeit, die von außen kommende Lenkung durch den Päda-
gogen zu internalisieren: »In gewissem Sinne kann man sagen, dass bei der Er-
ziehung alles auf die Lenkung und Regierung des menschlichen Willens ankom-

me«. Dies gilt auf zweierlei Art: Man muss »während der Erziehung Herr über 
den Willen der Jugend sein und ihn nach Belieben hinrichten und ablehren kön-
nen«. Aber gleichzeitig gilt es, »dass man den Zöglingen zu der Herrschaft über 

                                                             
38 Ernst Christian Trapp: Versuch einer Pädagogik. Unveränderter Nachdruck der 1. 

Ausgabe Berlin 1780. Mit Trapps Hallescher Antrittsvorlesung: Von der Nothwendig-

keit, Erziehen und Unterrichten als eine eigne Kunst zu studiren. Paderborn 1977, S. 

66. Vgl. zu Trapp insgesamt Pethes: Zöglinge der Natur, S. 224-234. 

39 Trapp: Versuch einer Pädagogik, S. 85.  

40 Ebd., S. 85.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 47 

 

ihren Willen verhelfe, welches [...] für das wesentliche Stück der Erziehung zu 
halten ist«41. Wie sich letzteres im Endeffekt von ersterem unterscheiden lassen 
soll, das problematisiert Trapp nicht. Polemisch gesprochen bringt diese Erzie-
hung erst in zweiter Linie Selbsttätigkeit hervor. Die scheinbare Selbsttätigkeit 
entpuppt sich vielmehr als die Internalisierung der von außen kommenden Len-
kung durch den Pädagogen.42  

Laut Trapps Kollegen Campe muss der Pädagoge dabei mit dem Nachah-
mungstrieb beginnen.43 Im Laufe der Erziehung zur Selbsttätigkeit muss er aber 
überspielen, dass hier ein imaginäres Modell nachgeahmt wird: Er muss das 
Theater überspielen. Sonst liefe die Selbstlenkung, mit welcher der Zögling sei-
nen Willen nach den Maßstäben der vom Erzieher implementierten Natur lenkt, 
Gefahr, ins Leere zu laufen. Sie wäre immer noch die frühkindliche, wenn nicht 
gar tierische Imitation statt der implementierten menschlichen Selbsttätigkeit. 
Bei Trapp findet sich dieser epistemologische Zusammenhang ex negativo und 
in einer moralischen Lebensweisheit verpackt aufgeschrieben: »Eine der wich-
tigsten Lehren für die Jugend ist diese, daß man […] am klügsten thue, das zu 
sein, was man scheinen will«, nämlich selbstverständlich »ehrlich«44. Dass das 
eigene ›Sein‹ in einem infiniten Regress möglicherweise erst durch das So-tun-
als-ob hergestellt werden könnte, lässt eine Formulierung wie diese offen.  

Die Problematik einer theatralen Erziehung ist von Platons politeia her be-
kannt, wo Mimesis als Nachahmung gefasst wird. Offensichtlich scheint die An-
spielung auf die politeia auch in der Spezialisierung der Ausbildung in der päda-
gogischen Provinz zu sein: ›Mache ein Organ aus dir!‹ Vieltuerei (polypragmo-

syne) gilt es auf alle Fälle zu vermeiden.45 Am Ideal einer in sich autarken Mik-
rogesellschaft, in der alle Rollen funktional zugeteilt sind, orientiert sich auch 
die Gruppe der ›Entsagenden‹, der Wilhelm und sein Sohn angehören und die für 
dieses Ideal nach Amerika auswandern will. Das lässt sich als Gegenentwurf zu 
einer sich in funktionale Subsysteme ausdifferenzierenden Gesellschaft lesen, in 
der die einzelnen Subjekte beim Wechseln von Funktionsbereich zu Funktions-
bereich verschiedene Rollen spielen müssen.46 Bekanntlich sind für Platon in 
seiner politeia die paradigmatischen Vieltuer, die Künstler und vor allem die 

                                                             
41 Ebd., S. 299.  

42 Vgl. Kapitel V. 

43 Vgl. ebd. 

44 Trapp: Versuch einer Pädagogik, S. 297.  

45 Vgl. Kapitel III. 

46  Vgl. Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1998, S. 743-

776. Vgl. Goffman: Wir alle spielen Theater. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

sich verstellenden Schauspieler, die vieles imitieren können, aber nichts selber 
vermögen. Mit den bekannten Folgen: Ein Gemeinwesen, das Künstler und 
Schauspieler zulässt, wird von innen wie von Parasiten zerfressen, wird instabil 
und zerfällt. Platon handelt dies an der Mimesis ab und gebraucht den Begriff 
meist im Sinne von bloß imitierender Nachahmung. Das platonische Paradox 
aber liegt darin, dass auch die kindliche Erziehung über die Instabilität der 
Nachahmung verläuft. Nachgeahmt werden sollen in der Erziehung nur stabile 
Vorbilder, nicht die flüchtigen und ins Extreme ausschlagenden Leidenschaften, 
die sich dem niederen und tierhaften Anteil der menschlichen Seele zugerechnet 
finden. Die instabile Mimesis ist somit durch Mimesis zum Verschwinden ge-
bracht, die Bedrohung durch Kunst und Schauspielerei verschwunden.47 An die-
se theaterfeindliche und doch dem Theater gleichzeitig so große Macht zuschrei-
bende Figur werden die mit Rousseaus Stimme sprechenden Pädagogen und die 
von ihnen bekämpften Phantasien des 18. Jahrhunderts anschließen, das Theater 
ließe sich von einer kulturelle Auflösung bringenden, zwielichten Institution in 
eine Bildungsanstalt umwandeln.48  

Die Problematik verschiebt sich bereits mit der aristotelischen Interpretation 
der Mimesis in der Poetik als eines ursprünglichen menschlichen Darstellungs-
vermögens, das nicht notwendig nachträglichen, sondern auch hervorbringenden 
Charakter hat. Aristoteles fasst Mimesis als die freudig ausgeübte Technik des 
Lernens und des Wissenserwerbs schlechthin. Und weil dies nicht nur für Kinder 
gilt, sondern eben auch für die Sphäre der theatralen Darstellung, bestimmt Aris-
toteles die Mimesis nicht als den im Somatischen verorteten und potentiell tieri-
schen Impuls, als den sie die Erzieher des 18. Jahrhunderts produktiv machen 
wie fürchten, sondern als Definitionsmerkmal des Menschlichen: Der schon 
Kindern eigene Nachahmungsdrang unterscheidet den Menschen von den Tie-
ren. Der berühmte Anfang vom vierten Abschnitt der aristotelischen Poetik sieht 
das Nachahmungsvermögen als »angeboren« und den Menschen »von Kindheit 
an« im Vergleich mit den Tieren »im besonderen Maß zur Nachahmung befä-
higt«49. Mit Mimesis und Theater steht neben der Erziehung also auch gleich der 
menschliche Status des Menschen auf dem Spiel.50 

                                                             
47  Vgl. Kapitel III. 

48  Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des Theaters, S. 167-261.  

49  Aristoteles: Poetik. Stuttgart 1982, S. 11. Für die von diesem Diktum ausgehende an-

thropologische Linie der Mimesis-Diskussion vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf: 

Mimesis. Kultur – Kunst – Gesellschaft. Hamburg 1992, S. 81-88. 

50  Vgl. zu dieser Frage insgesamt Jacques Derrida: Das Tier, das ich also bin. Wien 

2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 49 

 

Die Frage nach dem unproduktiven Aspekt der Mimesis ist es gerade, über 
welche die Diskussion des 18. Jahrhunderts zwischen einer guten und einer 
schlechten Variante der Mimesis zu unterscheiden versucht. Diese Diskussion 
findet vor allem in ästhetischen Debatten angesichts der Transformation und 
Auflösung des imitatio et aemulatio-Paradigmas statt. Das Problem der gegen 
Ende des Jahrhunderts an die Stelle dieses Paradigmas tretenden Autonomie 
künstlerischer Produktivität bzw. des Kunstwerks verhält sich aber strukturäqui-
valent zum pädagogischen Problem der Selbsttätigkeit.51 

Zur imitatio gehört lange Zeit (etwa bei Scalinger und Robertello) die Di-
mension des describere als eines präzisen Wiederholens.52 Während im alten 
Wort »Nachäfern« auch die aemulatio als ein ›Nacheifern‹ mitschwingt, erhält 
die Wiederholungsdimension mit der Aufklärung als »Nachäffen«53 einen nega-
tiven Beigeschmack: Eine bei aller Virtuosität und Genauigkeit eher mechani-
sche Wiederholung scheint den Epistemologen der Aufklärung schlicht un-
durchdacht bzw. den späteren Theoretikern der Ästhetik unproduktiv und unkre-
ativ. Oft findet sich die Unterscheidung zwischen dem negativ konnotierten 
›Nachäffen‹, durch welches der Affe als das menschenähnliche, aber nie ganz 
menschliche Tier aufgerufen wird, und einem positiv konnotierten ›Nachahmen‹: 
so etwa bei Karl Philipp Moritz in seiner Schrift »Über die bildende Nachah-
mung des Schönen« von 1788, einem Gründungstext der klassizistischen Ästhe-
tik, dessen Argumentation Goethe in seinen theoretischen Schriften in vielen 
Strängen aufnehmen wird.54 Moritz entwickelt die Differenz von Nachäffen und 

                                                             
51  Eva Geulen sieht die neue Pädagogik des 18. Jahrhunderts rückblickend in der »Rolle 

der etwas ärmliche[n] Schwester einer Ästhetik […], deren massiven Bildungsansprü-

chen Pädagogik allenfalls sekundieren« kann (Geulen: »Erziehungsakte«, S. 629).  

52  Vgl. Thomas M. Greene: The Light in Troy. Imitation and Discovery in Renaissance 

Poetry. New Haven 1982, S. 28-80.  

53 Vgl. Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeut-

schen Mundart. Band 3. Leipzig 1798, S. 363f.. Vgl. Friedrich Kluge: Etymologisches 

Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin/New York 1999, S. 579.  

54  Vgl. Karl Philipp Moritz: »Über die bildende Nachahmung des Schönen«, in: Ders.: 

Werke. Band 2. Popularphilosophie. Reisen. Ästhetische Theorie. Frankfurt a.M. 

1997, S. 958-991. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: »Einfache Nachahmung der 

Natur, Manier, Stil«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 12. Schriften zur Kunst, Schriften 

zur Literatur, Maximen und Reflexionen. München 1998, S. 30-34. Vgl. Johann Wolf-

gang von Goethe: »Über die bildende Nachahmung des Schönen, von Karl Philip Mo-

ritz. Braunschweig 1788«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 11. Autobiographische 

Schriften III. München 1998, S. 534-541.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Nachahmung, indem er die antike Parallelführung von imitatio mit aemulatio ei-
nerseits aufnimmt, andererseits in seiner Neuausrichtung diese Begriffe aber ein-
ander entgegensetzt. Eine bloß wiederholende Imitation weist Moritz explizit 
dem »Schauspieler« auf dem Theater zu; dieser »äfft« andere eben nur »nach«55. 
Die produktive ›Nachahmung‹ eines Modells fasst Moritz hingegen als 
»[W]etteifern« und »[N]achstreben«56 im Sinne der antiken aemulatio. Das 
Nachahmen wetteifert in diesem Sinne aktivisch mit der Selbsttätigkeit, Freiheit 
und Originalität des jeweiligen Modells. Eine Nachahmung im Sinne von Moritz 
soll sich bereits von ihrer eigenen Nachträglichkeit befreit haben; diese Nach-
ahmung soll gar keine Nachahmung mehr sein. – In der Mimesis-Szene der Er-
ziehung wäre daher mit einer solchen Unterscheidung die Paradoxie einer ›Er-
ziehung zur Freiheit‹ nicht aufgelöst, sondern nur verschoben. Das Gelingen der 
Auflösung des fremdbestimmten Nachäffens ins selbsttätige Nachahmen wäre 
immer fraglich. Die Selbsttätigkeit der Zöglinge Rousseaus, Campes, Trapps 
oder auch der Zöglinge aus der pädagogischen Provinz bliebe zunächst Behaup-
tung. Ebenso gut könnte behauptet werden, dass die Zöglinge die Erziehungs-
modelle Rousseaus, Trapps bzw. die von Goethes Pädagogen nachäffen.  

Mit der Unterscheidung zwischen einer guten, aktiven Mimesis als Nachah-
mung und einer schlechten, passiven Mimesis als Nachäffen schreibt sich Moritz 
seinerseits in eine mächtige Tradition ein, die allerdings in keiner Weise so offen-
sichtlich ist wie die des imitatio et aemulatio-Paradigmas. In zahlreichen Veröf-
fentlichungen hat Philippe Lacoue-Labarthe die seit Platon gängige Entgegenset-
zung von guter und schlechter Mimesis entfaltet, dass es sich hier um mehr als um 
eine epistemologische Differenzierung handelt. Vielmehr inszenieren Subjektbil-
dungsdiskurse seit Platon einen Widerstreit zwischen der guten Nachahmung und 
der schlechten Nachahmung. Dabei wird die gute, aktive Nachahmung von der 
schlechten, passiven bedroht und muss sich ihrer entledigen. Den Künstlern, vor 
allem den Dichtern und Rhapsoden wird nicht nur der Zutritt zu Platons Gemein-
wesen der politeia verwehrt, weil sie bloß Nachahmungen zweiten Grades liefern, 
während doch die Realität bereits eine Nachahmung ersten Grades, nämlich der 
ewigen Ideen sei. Ausgegrenzt werden die Dichter, weil viele ihrer Stoffe der Ju-
gend instabile Vorbilder liefern: weil hier nicht Ausgeglichenheit, sondern Leiden-
schaftlichkeit zum Modell für die Zöglinge wird. Aus den vorhandenen Dichtun-
gen werden deshalb bei Platon die guten, stabilen Vorbilder aufbewahrt, die insta-
bilen, leidenschaftlichen mit den Dichtern aus dem idealen Gemeinwesen ver-

                                                             
55  Moritz: »Über die bildende Nachahmung des Schönen«, S. 958. Vgl. Kapitel VI.  

56 Ebd., S. 959. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 51 

 

bannt.57 Lacoue-Labarthe sieht hier nicht so sehr den Widerstreit zwischen Philo-
sophie und Literatur, sondern den zwischen einem guten und einem schlechten 
Theater, zwischen der guten Mimesis und der schlechten Mimesis. Die schlechte 
Nachahmung wird zum Sündebock, mit dem alle ihre gefährlichen Eigenschaften 
ausgetrieben werden. In der guten Nachahmung wird der gereinigte Sündebock 
dann zum Heiligen glorifiziert.58 Der prekäre Status, der einer Erziehung nach Mo-
dellen innewohnt, findet sich so überblendet. 

Lacoue-Labarthe rekonstruiert Spuren dieser Austreibung der schlechten 
Nachahmung durch die ganze Kulturgeschichte hindurch, insbesondere durch die 
Theoriegeschichte, so z.B. in der Aufwertung der Mimesis zu einer produktiven 
Weise der modellhaften Darstellung bei Aristoteles oder in der Gegenüberstel-
lung von Theorien des leidenschaftlichen und kühl kalkulierenden Schauspiel-
theoriens in Denis Diderots erst 1830 publizierten Essay von 1770 »Le Paradoxe 
sur le comédien«.59 Wo es der Erziehung seit dem 18. Jahrhundert um eine Bil-
dung zur Selbsttätigkeit geht, formuliert Lacaoue-Labarthe dieses Paradox in ei-
nen »double-bind« der Subjektbildung um: »[M]ach mich nach, um zu werden, 
der du bist!«60 Am kulturellen Ort Theater öffnet sich somit eine andere Szene, 
auf der traditionelle das Theater betreffende Diskurse mit traditionellen die Bil-
dung und Erziehung betreffende Diskurse miteinander verschmelzen: die Szene 
der Nachahmung eines Modells. Diese Szene ist insofern paradox, als dass sie 
eine Identität des Nachahmenden sichern soll, welche ihn von dem nachgeahm-
ten Modell unterscheidet. Ihr ›double-bind‹ macht die angestrebte Subjektbil-
dung auch stets unmöglich: Ohne Nachahmung gibt es keine Identität, mit Nach-
ahmung keine eigene, sondern bloß eine fremde Identität.  

                                                             
57  Vgl. Kapitel III. 

58  Vgl. Diderot: Das Paradox über den Schauspieler. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: 

»Typographie«, in: Sylviane Agacinski et al.: Mimesis des articulations. Paris 1975, 

S. 165-270. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Typography. Mimesis, Philosophy, Poli-

tics. Stanford 1998, S. 43-138. Vgl. für den Referenzpunkt von Lacoue-Labarthes Ar-

gument bezüglich der Mimesis Jacques Derrida: Dissemination. Wien 1995, S. 206-

213. Eine Pointe von Lacoue-Labarthes Einsatz liegt in Fortführung von Derridas Ar-

gumentation darin, die Sündenbocktheorie René Girards, in welcher der Sündenbock 

die entfesselte Mimesis domestizieren soll, auf sich selbst anzuwenden: Die schlechte 

Mimesis ist der Sündenbock, der nach seiner Vertreibung als gute Mimesis heiligge-

sprochen wird. Vgl. René Girard: Der Sündenbock. Zürich 1988, S. 23-37.  

59  Vgl. Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen, S. 11-34.  

60  Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst und 

die Politik. Stuttgart 1990, S. 120.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Wo Rousseau, Campe und andere versuchen, die Nachträglichkeit des kind-
lichen Nachahmungstriebs zu benutzen und ihn in Selbsttätigkeit umzuwandeln, 
da spielen auch sie strukturäquivalent zu Lacoue-Labarthes These von der dop-
pelten Mimesis Theater gegen Theater aus: Sie ersetzen das Theater der Nach-
ahmung durch ein anderes Theater: durch das versteckte Regietheater eines Er-
ziehungsexperiments. Offen muss jedoch stets bleiben, ob dieses Experiment ge-
lingt oder ob es nicht zuletzt dazu dient, eine theatrale Dimension der Erziehung 
wegzuinszenieren: die Instabilität und Nachträglichkeit des Nachäffens. Das 
Theater der Nachahmung zeigt sich hier als eine mögliche Bruchstelle dieser Er-
ziehung und muss daher um jeden Preis von einem Nachahmen als Nachäffen, 
das jetzt dieses nachäfft und gleich jenes, unterschieden werden. Nicht zuletzt 
deswegen schließen zahlreiche Konzepte von Erziehung an traditionelle Diskur-
se der Theaterfeindschaft an. Bei näherem Hinsehen wird sich jedoch zeigen, 
dass auch das Erziehungskonzept der Pädagogen in Goethes Provinz sich an der 
Problematik der Mimesis abarbeitet und von diesem her die polemisch ausgeru-
fene Distanz zur Sphäre des Theaters und des Theatralen begründet. 

 
 

4.  DIE REGULIERUNG DES NACHAHMUNGSTRIEBS  
IN DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ 

 
Die entsprechenden Passagen der Wanderjahre sind deswegen so bemerkens-
wert, weil sie die theatrale Bruchstelle des Erziehungsdiskurses in völliger Of-
fenheit ausstellen. Dies geschieht einige Kapitel, bevor die Austreibung des The-
aters proklamiert wird. Am Ende von Wilhelms ersten Besuch in der Provinz 
lässt der Text die Pädagogen unfreiwillig demonstrieren, inwieweit ihre Erzie-
hungsmethoden darauf angewiesen bleiben, sich stets von einem Theater der 
Imitation zu unterscheiden bzw. sich dieses Theaters zu entledigen. Und nur so 
scheint textintern gewährleistet zu sein, dass es sich hier um eine wirkliche Er-
ziehung und nicht um Theater handelt: Wilhelm interessiert sich beim Durchrei-
sen der Provinz für die »Mannigfaltigkeit an Farbe und Schnitt der Zöglingsklei-
dung«. In dieser manifestiert sich die Spezialisierung nach zu erlernenden 
Handwerken. Zusätzlich ist eine gewisse Individualität der Zöglinge indiziert, 
denn in keiner Untergruppe der Zöglinge tragen zwei ein völlig übereinstim-
mendes Kleidungsstück. Auch hierhinter steckt System: Die Pädagogen erklären 
dies als  

 
»ein Mittel […], die Gemüter der Knaben eigens zu erforschen. Wir lassen, bei sonstiger 

Strenge und Ordnung, in diesem Falle eine gewisse Willkür gelten. Innerhalb des Kreises 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 53 

 

unserer Vorräte an Tüchern und Verbrämungen dürfen die Zöglinge nach beliebiger Farbe 

greifen, so auch innerhalb einer mäßigen Beschränkung Form und Schnitt wählen; dies 

beobachten wir genau, denn an der Farbe läßt sich die Sinnesweise, an dem Schnitt die 

Lebensweise des Menschen erkennen.« (W 165f.) 

 
Hier evoziert der Text Trapps oben beschriebene Beobachtungsexperimente.61 
Während Trapp den die Pädagogik der Zeit lange bestimmenden ›Nachahmungs-
trieb‹ allerdings zugunsten des neuen zeitgenössischen Paradigmas der Einbil-
dungskraft verabschiedet,62 steht die Problematik der Mimesis im Zentrum der 
Textstelle. Die Pädagogen behaupten einerseits einen evidenten Zusammenhang 
zwischen der Wahl eines Kleidungsstücks, der jeweiligen inneren Natur des 
Zöglings und seiner für die Zukunft zu wählenden Spezialisierung: Das Modell, 
an dem er sich orientiert, lässt sich also rekonstruieren. Andererseits und gleich-
zeitig wird die Imitation von Modellen in dieser Beobachtung zum Problem. 
Rousseaus ›esprit imitateur‹ findet sich dabei als ›Nachahmungsgeist‹ beim Wort 
genommen:  

 
»Doch macht eine besondere Eigenheit der menschlichen Natur eine genauere Beurteilung 

gewissermaßen schwierig; es ist der Nachahmungsgeist, die Neigung, sich anzuschließen. 

Sehr selten, daß ein Zögling auf etwas fällt, was noch nicht dagewesen, meistens wählen 

sie etwas Bekanntes, was sie gerade vor sich sehen. Doch auch diese Betrachtung bleibt 

uns nicht unfruchtbar, durch solche Äußerlichkeiten treten sie zu dieser oder jener Partei, 

sie schließen sich da oder dort an, und so zeichnen sich allgemeinere Gesinnungen aus, 

wir erfahren, wo jeder sich hinneigt, welchem Beispiel er sich gleichstellt.« (W 166) 

 
Die einleitende Behauptung, aus der Wahl der Kleidung lasse sich die Individua-
lität des Zöglings ablesen, wird im selben Atemzug fast gänzlich zurückgenom-
men. Der Beobachter erfährt nämlich gar nichts über das eigentliche Innere des 
Zöglings, sondern bloß von einem Inneren zweiten Grades: von den Beispielen, 
die der Zögling nachahmt. In solcher Nachahmung droht dann aber jegliche In-
nerlichkeit und Selbstidentität verloren zu gehen, wie der Pädagoge weiter aus-
führt:  

 
»Nun hat man Fälle gesehen, wo die Gemüter sich ins Allgemeine neigten, wo eine Mode 

sich über alle verbreiten, jede Absonderung sich zur Einheit verlieren wollte. Einer sol-

chen Wendung suchen wir auf gelinde Weise Einhalt zu tun, wir lassen die Vorräte ausge-

                                                             
61  Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 312-314. 

62  Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

hen; dieses und jenes Zeug, eine und die andere Verzierung ist nicht mehr zu haben; wir 

schieben etwas Neues, etwas Reizendes herein [...] und stellen so nach und nach ein 

Gleichgewicht her.«  

 
Dass sich die Pädagogen mit dem ›Reizenden‹ eben jener sinnlichen Stimulation 
bedienen, die in der später so ausführlich aufgerufenen theaterfeindlichen Tradi-
tion als so verwerflich am Theater gilt, bleibt hier unerwähnt. Stattdessen scheint 
der Zweck die Mittel zu heiligen: »Denn der Uniform sind wir durchaus abge-
neigt, sie verdeckt den Charakter und entzieht die Eigenheiten der Kinder, mehr 
als jede andere Verstellung, dem Blicke der Vorgesetzten.« (W 166) Hinzuzufü-
gen wäre wohl, dass die Uniformierung vor allem jener inneren Spezialisierung 
zuwider liefe, zu welcher in der Provinz doch schließlich erzogen werden soll.  

Diese Textpassage präsentiert nicht nur eine subtile, an Michel Foucaults 
Analysen von Disziplinarmacht und Gouvernementalität gemahnende Überwa-
chungstechnik.63 Hier zeigt sich nicht nur eine ungewöhnliche ökonomische 
Modernität, die geschickt Angebot und Nachfrage reguliert wie manipuliert.64 
Was hier in erster Linie reguliert und manipuliert wird, ist der theatrale ›Nach-
ahmungsgeist‹. Verhindert wird hier das Entstehen einer so undifferenzierten 
wie unbeständigen Menge, in der jede Spezialisierung und somit jede Herausbil-
dung einer distinkten Identität unmöglich wäre. Die beobachtete Wahl der Klei-
der soll im Sinne Trapps einen Blick vom Äußeren in das Innere der Kinder wer-
fen. Von diesem Blick ins Innere her soll wiederum die gefundene Selbstidenti-
tät des Zöglings weiter geformt und in Spezialisierung gelenkt werden. Jedoch 
droht stattdessen die Gefahr bloßer Äußerlichkeit: Der ›Nachahmungsgeist‹ be-
droht die zu findende Identität des Zöglings mit Selbstverlust, noch bevor sie 
sich konstituieren kann.  

Wie in vielen europäischen Diskursen seit dem 17. Jahrhundert ist das Feld 
der Mode hier mit dem des Theaters assoziiert65 – und sei es des Theaters als je-

                                                             
63  Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 315-317. Vgl. Ulrich Kinzel: Ethische Projekte. 

Literatur und Selbstgestaltung im Kontext des Regierungsdenkens. Humboldt, Goethe, 

Stifter, Rabe. Frankfurt a.M. 2000, S. 321-324. Vgl. Irmgard Egger: Diätik und Aske-

se. Zur Dialektik der Aufklärung in Goethes Romanen. München 2000, S. 68-70. 

64  Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹«, S. 48. 

65  Vgl. Christian Huck: Fashioning Society, or, The Mode of Modernity: Observing 

Fashion in Eighteenth Century Britain. Würzburg 2010, S. 58-95. Vgl. paradigma-

tisch William Prynne: Histrio-Mastix: The Player’s Scourge, or Actor’s Tragedy. 

London 1632: »[M]anifest to all mens judgement, that effeminate mixt Dancing, Dic-

ing, Stage-playes, lasscivious Pictures, wanton Fashions, Face-painting, Health-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 55 

 

nes gesellschaftlichen Ortes, an dem das Publikum sich und seine Kleidung zur 
Schau stellt. Prägend ist auch hier wieder Rousseau, der seinem fiktiven Zögling 
Émile gegenüber das Spektakel des gesellschaftlichen Lebens verdammt und 
modegemäße Kleidung als unbeholfene Verstellung geißelt.66 Die um das Thea-
ter kreisende Großstadtkultur beschreibt Rousseau als Neidkultur, in der jeder 
den Luxus des anderen erstrebt. Eine Mode breitet sich über die durch Neid ent-
fesselte Nachahmung aus. Rousseau verweist damit auf die immer wieder für das 
Phänomen Mode konstatierte Paradoxie, dass das Streben nach individueller 
Distinktion (durch modische Kleidung) zu Vermassung und Uniformierung 
(durch die Allgegenwart dieser Mode) führt.67 So geht die distinkte Identität der 
Einzelnen oder auch der gesellschaftlichen Gruppen verloren.  

Im deutschsprachigen Raum kommt der Modediskurs mangels großstädti-
scher Kultur zwar erst viel später auf als in England oder in Frankreich, aber in 
einem anonymen, weit zirkulierenden Pamphlet von 1771, »Über die Mode und 
deren Folgen«, finden sich bereits jene traditionellen Ängste bezüglich Identi-
tätsverlust und Uniformierung, die auch Goethes Pädagogen umtreiben.68 Auch 
Ernst Moritz Arndts Traktat »Über Sitte, Mode und Kleidertracht« von 1814 be-
schreibt die Mode einerseits mit nationalen Vokabeln als ein Phänomen franzö-
sischer Verweichlichung, andererseits explizit mit den Vokabeln, die in der päd-
agogischen Provinz der Welt des Theaters vorbehalten bleiben: Die Mode ist 
»flatterhaft«; sie ist eine »Spielerin und Tändlerin, […] Gauklerin und Täusche-
rin«69, welche in ihren Verkleidungen jedwede Identität bedroht und so die sittli-
che Ordnung zersetzt. 

Über das Medium Mode kann in der pädagogischen Provinz die vom Theater 
bzw. der Mimesis ausgehende Bedrohung des Identitätsverlusts artikuliert wer-
den; ebenfalls über das Medium Mode kann dieses Theater dann reguliert wer-
den: Die Mimesis wird in der Provinz mittels einer Inszenierung ökonomischer 
Knappheit bekämpft. Die Pädagogen offenbaren Wilhelm hier, dass sie mit ihren 

                                                                                                                                  
drinking, Long haire, Love-lockes, Periwigs, womens curling, pouldring and cutting 

their haire, Bone-fires, New-yeares-gifts, May-games, amorous Pastorals, lascivious 

effeminate Musicke, excessive laughter, luxurious disorderly Christmas-keeping, 

Mummeries [are all] wicked, unchristian things.« (S. **8v-***).  

66  Vgl. E 698. Vgl. Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 447. Vgl. 

Kapitel IV. 

67  Vgl. Huck: Fashioning Society, S. 98-130. 

68  Anonym: Über die Mode und deren Folgen. Frankfurt a.M./Leipzig 1771. 

69  Ernst Moritz Arndt: Ueber Sitte, Mode und Kleidertracht. Ein Wort aus der Zeit. 

Frankfurt a.M. 1814, S. 37f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Zöglingen Theater spielen. Sie wollen in der Beobachtung der Kleiderwahl 
Rückschlüsse auf ein Inneres ziehen, das es noch gar nicht gibt. Daher unterbin-
den sie das Theater des ›Nachahmungsgeists‹. Sie inszenieren künstlich eine 
Identität des Zöglings, die eine Basis für seine spätere Ausbildung zum speziali-
sierten Organ des Gemeinwesens liefert. Auf diese Weise markiert die pädagogi-
sche Provinz eine Theatralität der Erziehung und der Subjektbildung. Goethes 
Text stellt aus, was in den zeitgenössischen Diskursen über Erziehung und Bil-
dung oft nur implizit mitläuft oder ganz ausgeblendet wird: Dass eine Erziehung 
zur Selbsttätigkeit die eigene theatrale Verfasstheit überspielen, ausblenden oder 
weginszenieren muss, damit sie als Erziehung zu einem selbsttätigen Individuum 
Geltung beanspruchen kann. 

 
 

5.  DIE DEMONSTRATIVE AUSTREIBUNG DES THEATERS 

AUS DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ 
 
Die Passagen zur pädagogischen Provinz beschreiben auch stets Wilhelms Reak-
tionen und Nachfragen zum Geschauten. Anlässlich der Regulierung der Nach-
ahmung in der pädagogischen Provinz schneidet der Text Wilhelm aber das 
Wort ab. »Unter solchen und anderen Gesprächen gelangte Wilhelm an die 
Grenzen der Provinz« (W 166). Sein erster Besuch ist mit der Regulierung und 
Weginszenierung der theatralen Dimension von Erziehung beendet, ohne dass 
das Theater als solches benannt worden wäre. Bei Wilhelms zweitem Besuch er-
fährt er stattdessen von der expliziten und kompromisslosen Austreibung des 
Theaters: Ausführlich wird Wilhelm hier nicht nur Zeuge der in der Provinz 
schwerpunktmäßig betriebenen Handwerksausbildung, sondern auch einer 
Kunsterziehung, die den Fokus aber ebenfalls auf handwerkliche Herstellung 
und natürlich erneut auf Spezialisierung legt.70 Auch »[h]ier«, heißt es, »wird 

                                                             
70  Die Wanderjahre lassen das spezifische Verhältnis des Auswandererbundes zur päda-

gogischen Provinz im Unklaren. Einmal ist nebenher die Rede davon, man wolle aus 

der Provinz »tüchtige Künstler, nur sehr wenige« (W 242) rekrutieren. Was damit ge-

nau gemeint ist, wird allerdings nicht deutlich. Verschiedene Protagonisten des Aus-

wandererbundes weiten die Definition von Kunst nämlich aus: »[D]ie Handwerke sol-

len [...] für Künste erklärt und durch die Bezeichnung ›strenge Künste‹ von den ›frei-

en‹ entschieden getrennt und abgesondert« (W 411) werden. Die Freiheit der her-

kömmlichen (hier zunächst der bildenden) Künste ist dabei abwertend gemeint: Die 

freien Künste sind die nutzlosen. Ob sie gelingen oder nicht, gut oder schlecht ge-

macht sind, das bleibt »gleichgültig«: »[D]ie strenge Kunst [muß] der freien zum 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 57 

 

[...] nichts der Willkür des Lernenden überlassen«. Erlernt und eingeübt werden 
strenge Gesetze, des Gesangs, der Instrumentalmusik, der Malerei und der Bild-
hauerei. Die das Ende des 18. Jahrhunderts prägende Figur des von der Natur 
begabten »Genies« wird dabei radikal uminterpretiert. »Mit dem Genie haben 
wir am liebsten zu tun, denn [...] [e]s begreift, dass Kunst eben darum Kunst 
heißt, weil sie nicht Natur ist« (W 250): Das Genie ist demnach ein solches, weil 
es sich sofort und von alleine in die handwerkliche Ausführung der Künste fin-
det. 

Ausgebildet werden, so beobachtet Wilhelm es in verschiedenen Unterpro-
vinzen, professionelle Instrumentalmusiker und bildende Künstler, aber auch 
Dichter, nämlich Lyriker und Epiker. Jedoch fehlen Drama und Theater in der 
Reihe der in der pädagogischen Provinz gelehrten Künste. Für die Produktion 
dramatischer Literatur gibt es ebenso wenig die ansonsten vorherrschende hand-
werkliche Ausbildung wie etwa für die Schauspielkunst. Wilhelms Nachfrage an 
seine Reiseführer liegt bereits von der mit dem Theater verwobenen Geschichte 
des Wilhelm Meister-Stoffs her auf der Hand: Er stellt nicht nur um der lieben, 
gerade kennengelernten Ordnung willen die Frage nach dem dritten Teil der tra-
ditionellen poetischen Trinität von Lyrik, Epik und Drama, sondern auch um der 
eigenen Vergangenheit willen, aus der ja schließlich auch der Zögling Felix her-
vorgegangen ist. Wo befindet sich in der pädagogischen Provinz also der Ort der 
»dramatische[n] Poesie« (W 256) und der mit ihr verbundenen Theaterkunst? 
Die Antwort der Pädagogen fällt so barsch wie eindeutig aus: Eine solche Aus-
bildungsstätte fehlt in der pädagogischen Provinz gänzlich. Zum einen aus rein 
pragmatischen Umständen: Das Theater bedarf eines passiven und bloß schau-
enden Publikums, das nicht existiert, wo in der pädagogischen Provinz jeder 
Zögling sich zur individuellen Tätigkeit ausbildet. »Das Drama setzt eine müßi-

                                                                                                                                  
Muster dienen und sie zu beschämen trachten.« Die ehemaligen Handwerke sind als 

die strengen Künste also jetzt Bildhauerei, Malerei, Musik oder Literatur vorgeordnet. 

Entscheidend ist auch hier die Spezialisierung: »Wer sich einer strengen Kunst ergibt, 

muß sich ihr für’s Leben widmen.« (W 412) Das gelernte Handwerk wird zum Organ, 

durch das die einzelnen sich im Gemeinwesen nützlich machen und dieses Gemein-

wesen so erst hervorbringen. Dabei fallen die Standesgrenzen: Wilhelm, der Bürgerli-

che, wird Wundarzt, ein noch wenig angesehener Beruf, den meist Barbiere als Ne-

bentätigkeit ausüben. Montan, einer der dem adeligen Milieu (wenn auch als ›natürli-

cher Sohn‹ entstammender) Wortführer der Auswanderer, spezialisiert sich im Berg-

bau und seinen Techniken. Nicht nur werden also die bis dahin niederen Stände und 

Tätigkeiten aktiv in dieses neue Gemeinwesen einbezogen; als Handwerker soll der 

Arbeiter in seinen Mittelpunkt treten. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ge Menge, vielleicht gar einen Pöbel voraus, dergleichen sich bei uns nicht fin-
det«. Denn alle Mitglieder der pädagogischen Provinz, Erzieher wie Zöglinge, 
üben sich in Tätigkeiten. Jedes ist ein auf sein Gebiet spezialisiertes Individuum. 
Bei einer müßigen Menge handelt es sich um jenen unordentlich auftretenden 
und Unordnung produzierenden »Pöbel« (W 256), den die Pädagogen gleich bei 
Erscheinen aus der Provinz abtransportieren wollen.  

In einem zweiten Schritt der Erläuterung wird der Einwand gegen die »Gau-
kelei« um diverse Argumente aus dem Traditionsbestand der Theaterfeindlich-
keit erweitert: »Wer unter unseren Zöglingen sollte sich leicht entschließen, mit 
erlogener Heiterkeit oder geheucheltem Schmerz ein unwahres, dem Augenblick 
nicht angehöriges Gefühl in der Masse zu erregen, um dadurch ein immer mißli-
ches Gefallen abwechselnd hervorzubringen?« (W 256f.) Als Problem des Thea-
ters wird zunächst in christlicher Tradition schlicht die Falschheit des Sich-
Verstellens benannt:71 »Solche Gaukelei fanden wir durchaus gefährlich und 
konnten sie mit unserem ernsten Zweck nicht vereinen.« (W 257) Dieser Vorbe-
halt steht in seiner säkularisierten Variante in der Tradition Rousseaus und seiner 
Forderung nach einer Erziehung zur Aufrichtigkeit, zur Übereinstimmung von 
innerem Zustand und Darstellung nach außen. Eine klare Absage ergeht an die 
Tradition der höfischen Erziehung, welche noch die Fähigkeit zum Rollenspiel 
und zum Vortäuschen von Regungen predigt und so zur Teilhabe an den Zere-
monien wie an den Intrigen der höfischen Existenz befähigen soll. Überhaupt 
findet sich bei den Pädagogen Rousseaus Vorbehalt gegen das Theater fast wört-
lich rezitiert.72 1758 legt Rousseau im Lettre à d’Alembert sur les spectacles Pla-
tons Argumente gegen die Gefährlichkeit der Mimesis neu auf, kombiniert sie 
mit der calvinistischen Theaterfeindschaft und integriert beide in seine Kultur-
theorie. Rousseau unterschlägt in seinem Pamphlet die Rolle der Mimesis in der 
Erziehung und attackiert das Theater als einen gesellschaftlichen Ort: Das Thea-
ter biete eine »Belustigung für Müßiggänger«, verführe so zur Passivität und 
kann eine Stadt tätiger Bürger bloß korrumpieren. Durch die inhärente Falschheit 
des Theaters drohen die örtlichen Sitten zu verfallen: »Was ist das Talent des 

                                                             
71  Vgl. Quintus Septimius Tertullianus: De spectaculis/Über die Spiele. Stuttgart 1988, 

S. 7-13. Im deutschsprachigen Raum finden sich die entsprechenden Argumente im 

ersten Hamburgischen Theaterstreit nicht nur aufgenommen, sondern teilweise direkt 

zitiert. Vgl. Anton Reiser: Theatromania, Oder Die Wercke Der Finsterniß: In denen 

öffentlichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-Vätern verdammet. Nissen/Ratze-

burg 1681. Vgl. Kapitel VI. 

72  Vgl. Kurt Jahn: »Zu den Wanderjahren«, in: Goethe-Jahrbuch 26 (1905), S. 275-278, 

hier: S. 277. Vgl. Kapitel IV.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 59 

 

Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen anderen als den eigenen Cha-
rakter anzunehmen, [...] kaltblütig sich zu erregen, etwas anderes zu sagen, als 
man denkt«73: Das Theater stellt in Rousseaus Sinne letztlich die institutionali-
sierte Verirrung der von der Erziehung freizusetzenden menschlichen Natur dar.  

Für die Pädagogen der Provinz ist ein Auftauchen von dem Theater zuzu-
rechnenden Eigenschaften allerdings trotz aller erzieherischer Bemühungen un-
vermeidlich: Da es nicht das Ziel der pädagogischen Provinz ist, eine handwerk-
liche Ausbildung aufzupfropfen, sondern die Naturanlagen der Zöglinge zu ei-
nem ihnen gemäßen Handwerk zu entwickeln, zeigen sich durchaus immer wie-
der theatrale Talente. Diese gilt es zwar, wie den ›Pöbel‹, so schnell als möglich 
aus der Provinz zu entfernen; hier werden die Pädagogen aber trotzdem ihrer 
Verantwortung gerecht:  
 

»Da es unser höchster und heiligster Grundsatz ist, keine Anlage, kein Talent zu mißlei-

ten, so dürfen wir uns nicht verbergen, dass unter so großer Anzahl sich eine mimische 

Naturgabe auch wohl entschieden hervortue; diese zeigt sich aber in unwiderstehlicher 

Lust des Nachäffens fremder Charaktere, Gestalten, Bewegung, Sprache. Diese fördern 

wir zwar nicht, beobachten aber den Zögling genau, und bleibt er seiner Natur durchaus 

getreu, so haben wir uns mit großen Theatern aller Nationen in Verbindung gesetzt und 

senden einen bewährt Fähigen sogleich dorthin, damit er, wie die Ente auf dem Teiche, so 

auf den Brettern seinem künftigen Lebensgewackel und -geschnatter eiligst entgegengelei-

tet werde.« (W 257f.)  

 
Einerseits nimmt der ›Nachahmungsgeist‹, der bei Wilhelms letzten Besuch 
noch jedem Zögling zugestanden wurde, das ›Nachäffen‹ vorweg, für das die 
Schauspieltalente aus der pädagogischen Provinz verbannt werden. Andererseits 
setzt die pädagogische Programmatik auch für die unerwünschte Spezialisierung 
zum Schauspieler auf Qualität: Die aus der Provinz entfernten Talente gelangen 
nur an die besten Theater. Am Prinzip der Spezialisierung wird festgehalten, 
auch wenn es sich hier um eine gefährliche Spezialisierung handelt, denn die 
Schauspielerei zeigt den Menschen in einem tierhaften Modus: Seine hervorra-
gende Qualität ist, mit dem im Sinne von Moritz abwertenden Wort, das ›Nach-
äffen‹ des Fremden statt die Übung im Eigenen. Seine Tätigkeit ist mit Verweis 
auf ein anderes wenig edles Tier die einer Ente, die auf ihrem Teich zwar in ih-
rem speziellen Element sein mag; der Teich ist in seiner Beschränkung aber 
nicht die große weite Welt, von der die ›großen Theater aller Nationen‹ einige 
Sätze zuvor noch künden. Die auf dem Teich bzw. den Bühnenbrettern vollzo-

                                                             
73  Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 414. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gene Tätigkeit ist erstens unbedeutend: Es handelt sich bloß um Gewackel und 
Geschnatter. Zweitens ist sie völlig uneindeutig und läuft damit jeglicher selbst-
tätigen Spezialisierung zuwider: ›Gewackel‹ ist keine zielgerichtete Bewegung, 
›Geschnatter‹ keine bedeutende Sprache, auch wenn beide nachgeäfft werden:74 
Bei der Spezialisierung des Schauspielers handelt es sich in diesem Sinne über-
haupt nicht um eine Selbsttätigkeit.  

Entsprechend zeigt ein dritter Schritt, dass der Hauptvorwurf der Pädagogen 
an das Theater nicht unbedingt (mit dem zitierten Rousseau) in seiner Unehr-
lichkeit besteht, sondern in seinem »zweideutigen Ursprung«, wie Wilhelms Be-
gleiter es nennt. Dies lässt sich mindestens doppelt bzw. ›zweideutig‹ lesen: Am 
Anfang des Theaters steht demnach nicht bloß die Kunst, sondern auch die Täu-
schung, die der ›Gaukelei‹ innewohnt. Aber wie bezüglich des Geschnatters und 
Gewackels des Schauspielers liegt das Problem der Zweideutigkeit auch darin, 
dass auf dem Theater die Spezialisierung nicht eindeutig zugeordnet werden 
kann. Das Theater ist der Ort der Vermischung, ohne dass die Künste noch 
wechselseitig ihre Eigenart behielten. Instrumentalmusik und bildende Künste 
etwa werden in der Provinz um ihrer selbst willen gelernt. Ihre Verwendung im 
Kontext des Theaters ist nicht vorgesehen. Wilhelms Begleiter variiert dafür das 
neutestamentarische Gleichnis vom verlorenen Sohn: »Die sämtlichen Künste 
kommen mir vor wie Geschwister, deren die meisten zu guter Wirtschaft geneigt 
wären, eins aber, leicht gesinnt, Hab und Gut der gesamten Familie sich zuzu-
eignen und zu verzehren Lust hätte. Das Theater ist in diesem Falle, es hat einen 
zweideutigen Ursprung« (W 257). Im anzitierten Gleichnis verprasst der eine 
Sohn sein Erbteil und wird in einer Art Auferstehung trotzdem wieder festlich 
aufgenommen: »[D]u solltest aber fröhlich und gutes Muths seyn; denn dieser 
dein Bruder war todt und ist wieder lebendig geworden«75. In der Version der 
Pädagogen greift das Theater von vornherein auf das ›Hab und Gut‹ der anderen 
über, so dass das die festliche Aufnahme aus der Bibel nur wie die Fortsetzung 
des Verprassens des eigenen Vermögens erscheint. Denn das Theater besitzt die-
ses eigene Vermögen gar nicht, sondern lebt in seiner Plurimedialität von An-

                                                             
74  Allerdings erweisen die Pädagogen indirekt auch dem Ahnherrn des Theaters, Diony-

sos, Reverenz, denn bei der Ente handelt es sich um ein dionysisches Tier. Vgl. Han-

nelore Schlaffer: Wilhelm Meister. Das Ende der Kunst und die Wiederkehr des My-

thos. Stuttgart 1980, S. 143f. 

75 Lukas 15, 32: Haffmans, Peter/Haffmans, Gerd (Hg.): Das Neue Testament. Vierspra-

chig. Archetypum Greacum. Vulgata Latina. Das Neue Testament nach der Überset-

zung von Martin Luther. The New Testament in the Translation of the King James Bi-

ble. Berlin/Zürich 2011, S. 311.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 61 

 

fang an von dem Vermögen der anderen: Das Theater, vor dem die Pädagogen 
sich fürchten, fügt sich in keine Ordnung der Spezialisierung. Es ist daher von 
Anfang an ›zweideutig‹ und kann nur als übergriffig, ausschweifend und parasi-
tär wahrgenommen werden – genau wie der ›Nachahmungsgeist‹, den die Päda-
gogen bei der Kleiderwahl regulieren.  

Die plurimediale Vereinigung aller anderen Künste im Theater ist nicht zu-
letzt, was Hegel dazu veranlasst, in seiner in der Entstehungszeit der Wanderjah-

re gehaltenen Berliner Ästhetik-Vorlesung das in der Theateraufführung versinn-
lichte Drama an die Spitze der Künste zu stellen.76 Ohne dieses Hauptaugenmerk 
auf den Dramentext verfolgt Wilhelm eine ähnliche Verteidigungsstrategie: 
»Man sagt aber doch, versetzte Wilhelm, diese weit um sich greifende Kunst be-
fördere die übrigen sämtlich.« Nicht so in der pädagogischen Provinz; die Viel-
falt der sich auf dem Theater versammelnden Künste wird hier gerade zum Prob-
lem.  
 
»›Keineswegs‹, erwidert man, ›sie bedient sich der übrigen, aber verdirbt sie. Ich verdenke 

dem Schauspieler nicht, wenn er sich zu dem Maler gesellt; der Maler jedoch ist in solcher 

Gesellschaft verloren.  

Gewissenlos wird der Schauspieler, was ihm Kunst und Leben darbietet zu seinen flüchti-

gen Zwecken verbrauchen [...]‹« (W 257).  
 
Ein weiteres Argument tritt hier zu Müßiggang, Falschheit und Vermischung 
hinzu: das Transitorische des Theaterereignisses. Aus einer vergänglichen Kunst 
kann, so das implizite Argument, nicht der in sich ruhende, bei seiner Speziali-
sierung bleibende Handwerkerkünstler entstehen, den die Provinz ausbildet. 
Ebenso wenig wie durch Verstellung oder durch Vermischung. 

Beim Theater handelt es sich also nicht um ein spezielles Element unter vie-
len, das ausgesondert und der pädagogischen Provinz verwiesen wird. Das Thea-
ter ist schlechthin die Bedrohung der Unterscheidung und Spezialisierung; es 
stellt die Ordnung als solche infrage. In diesem Sinne ist hier nicht nur von Ver-
bot, Verbannung oder Vertreibung zu sprechen, sondern von einer Austreibung 
des Theaters: Die Ordnung der pädagogischen Provinz kann bloß insofern Be-
stand haben, als dass sie sich vom Theater gereinigt hat. Sie muss den ›Nachah-
mungsgeist‹ am Anfang der Erziehung mit theatralen Mitteln verschleiern und 
seine Wiederkehr mit allen Mitteln verhindern. D.h. sie muss das Theater be-
kämpfen, wo es sich zeigt. In der explizit gemachten Austreibung des Theaters, 

                                                             
76  Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik III, in: Ders.: 

Werke. Band 15. Frankfurt a.M. 1986, S. 504-519. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

anlässlich derer die sonst so gesetzten Pädagogen plötzlich ins Vulgäre ausfal-
len,77 steckt auch ein gutes Stück Theaterdonner: Dieser offene Kampf gegen das 
Theater überspielt, dass bereits am Anfang der Erziehung, mit der Kleidungs-
wahl, ein versteckter Kampf gegen das Theater stattgefunden hat – ganz ähnlich 
wie in Platons politeia, wo die Mimesis auch zweimal, am Anfang und am Ende, 
auftaucht: einmal in Buch II und III um reguliert und produktiv gemacht, einmal 
in Buch X um verworfen zu werden.78 Unter dem Vorwand des Theaterverbots 
können dann die von den Pädagogen implementierten individuellen Rollen umso 
besser gespielt werden: eben nicht als Rollen, sondern als Identitäten.  

 
 

6.  DAS VERSCHLEIERTE THEATER  
IN DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ:  
FESTE, RITUALE, RELIGION 

 
Die in der pädagogischen Provinz situierten Passagen der Wanderjahre inszenie-
ren ein doppeltes Theater. Das schlechte Theater wird hier dem Theater im ei-
gentlichen Sinne und der kulturellen Institution Theater zugeordnet (Nachäffen, 
Gaukelei, Unbeständigkeit). Das gute Theater, das Theater der anerzogenen 
Selbstidentität, darf daher nicht Theater heißen. Stattdessen werden in der päda-
gogischen Provinz ständig Feste gefeiert: Erntefeste, religiöse Feste, Feste für 
die abgehenden und ankommenden Schüler, Feste zum Vorstellen der Ergebnis-
se der Künstlerschulen usw. Anzitiert ist damit erneut Rousseau, der dem 
schlechten Theater der Großstadt, der Prunksucht, der Mode, des verkommenen 
Adels und des müßigen Pöbels ein gutes Theater entgegensetzt: ein gemeinsa-
mes Fest der Bürgerinnen und Bürger bei dem niemand passiv zuschauend 
bleibt, sondern alle gleichermaßen aktiv Teilnehmende sind.79 Gleich im An-
schluss an die lautstark proklamierte Austreibung des Theaters wird Wilhelm 
»zu einem Bergfest« der Berg- und Minenlehrlinge der Provinz »eingeladen« 
(W 259). Alle Beteiligten sind selbsttätige, spezialisierte Individuen, also kein 
›zweifelhaftes Gelichter‹: »Alle Gäste [...] waren vom Handwerk« (W 260). Und 
ohne dass die Pädagogen, die Wilhelmfigur oder der Redakteur den Widerspruch 
erwähnenswert fänden, darf hier nun auch, bloß eine Textseite nach seiner Aus-
treibung, Theater gespielt werden: »Mimische Darstellungen, und was nur einen 
solchen Moment der Menge erheitern kann, vereinigte sich, um eine frohe Auf-

                                                             
77  Vgl. Schlaffer: Wilhelm Meister, S. 142f. 

78  Vgl. Kapitel III. 

79  Vgl. Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 462. Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 63 

 

merksamkeit zugleich zu spannen und zu befriedigen.« (W 260) – Vom ›Nachäf-
fen‹ des Fremden ist hingegen nicht die Rede, auch nicht von der Gaukelei oder 
der Vortäuschung falscher Leidenschaften. Die ›mimischen Darstellungen‹ stel-
len kein eigenes Handwerk dar. Sie sind ein festlicher Zeitvertreib für die Ver-
sammlung von spezialisierten in sich gefestigten Individuen. 

Das Fest ist deutlich als Erholung von der Arbeit gekennzeichnet. Ihm 
kommt daher nicht die Gefahr zu, das ganze System der spezialisierten Erzie-
hung aus der Bahn zu werfen. Die Spezialisierung ist nicht bloß Mittel zum 
Zweck, wie Wilhelm schon bei seinem ersten Besuch mitgeteilt wird; sie ist auch 
das Mittel, mit dem in der pädagogischen Provinz den Zöglingen überhaupt erst 
die Differenz zwischen Bedeutsamkeit und Nichtbedeutsamkeit anerzogen wird. 
Angesichts einer Einweisung Wilhelms in die synkretistische Religion, die in der 
pädagogischen Provinz gelehrt wird, heißt es: »Wir sondern [...] bei jedem Un-
terricht […] sehr gerne, was nur möglich zu sondern ist; denn dadurch allein 
kann der Begriff des Bedeutenden bei der Jugend entspringen.« (W 163) Dies 
bezieht sich erst in zweiter Linie auf die strenge Unterscheidung von Musik, bil-
dender Kunst und Dichtung. Im Zentrum der Erziehung steht nämlich eine quasi-
religiöse Unterweisung, welche all die erlernten Tugenden (Gehorsam, Unter-
ordnung, Gemeinschaftsgeist, Geduld) als Teil einer Weltordnung legitimieren 
soll. Inhalt dieser Religion ist eine dreifache Ehrfurcht (vor der Autorität, vor 
den Gaben der Natur und vor den Mitmenschen). Diese wird durch ein Grußsys-
tem erlernt, mit dem die Zöglinge der Provinz ihren Erziehern Respekt erwei-
sen.80  

Die Bedeutsamkeit des Systems wird den Zöglingen vermittelt, indem die 
Bedeutung des Rituals zum »Geheimnis« erklärt wird. »Außerdem hat das Ge-
heimnis sehr große Vorteile: denn wenn man dem Menschen immer gleich sagt, 
worauf alles ankommt, so denkt er, es sei nichts dahinter. Gewissen Geheimnis-
sen, und wenn sie offenbar wären, muß man durch Verhüllen und Schweigen 
Achtung erweisen« (W 150f). In diesem Sinne werden die Zöglinge in der Pro-
vinz stufenweise in deren religiöse Lehre initiiert, ohne dass es auf die Inhalte 
der Initiation ankäme: Das Mitgeteilte gilt es, »für sich zu behalten und zu he-
gen, was man ihm als Bescheid zu erteilen für gut findet; sie dürfen weder mit 
Fremden noch unter einander selbst darüber schwatzen, und so modifiziert sich 
die Leere hundertfältig.« (W 150) Das heißt: Der Inhalt der Lehre scheint letzt-

                                                             
80  Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹«, S. 42f. Vgl. Wolf-

Ulrich Klünker: Goethes Idee der Erziehung zur Ehrfurcht – die Pädagogische Pro-

vinz in dem Roman »Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden«. Göttin-

gen 1988. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

lich völlig unbedeutend.81 Vielmehr geht es darum, dass überhaupt etwas ver-
hüllt bleibt und dass überhaupt etwas abgesondert wird. Nur vordergründig soll 
wie in Rousseaus Theaterfeindlichkeit die Verhüllung des Geheimnisses ganz 
entgegengesetzt zum theatralen Spiel mit den Hüllen funktionieren: nämlich 
nicht als Verderben, sondern als Förderung von »Scham und gute[n] Sitten« (W 
151). Bei diesem ›Geheimnis‹ geht es primär um das Prinzip der Absonderung 
und Spezialisierung selbst, um das herum die ganze pädagogische Provinz orga-
nisiert ist. In der Mitte sämtlicher Spezialisierungen steht der willkürliche 
Schnitt, der das eine zum Geheimnis, das andere zum Bekannten erklärt. So ent-
steht die Bedeutung der Unterschiede und Spezialbereiche der pädagogischen 
Provinz. So entsteht überhaupt erst, wie die Pädagogen es ausdrücken, ›der Be-
griff der Bedeutung bei der Jugend‹. Das heißt aber, dass auch im Zentrum der 
pädagogischen Provinz ein kulturelles Theater zuhause ist. Die ganze Ordnung 
der pädagogischen Provinz basiert auf einem willkürlichen Schauspiel, auf einer 
›Verhüllung‹. Und dieses Theater fungiert als das Spiegelbild desjenigen, wel-
ches später bei Wilhelms zweiten Besuch als grelle Karikatur beschrieben wird: 
Dieses Theater soll keine falsche äußerliche Erscheinung sein, kein Nachäffen 
von Fremdem, kein zweideutiges Gewackel und Geschnatter. Die Verhüllung 
des Geheimnisses soll Innerlichkeit und das Eigene erzeugen und damit erst die 
Eindeutigkeit, um die es in der pädagogischen Provinz geht. Doch damit basiert 
die gelehrte ›Bedeutung‹ auf einer Inszenierung, die der ›Gaukelei‹ des Theaters 
gefährlich nahe kommt.  

Fast sprechen es die Pädagogen offen aus: Die synkretistische, aus Judentum, 
Christentum und Vernunftkult zusammengestellte Religion, in deren Vorhallen 
Wilhelm bei seinem ersten Besuch eingeführt wird, hat ihr verborgenes Zentrum 
im »Heiligtum des Schmerzes«, einer Abbildung des Martyriums Jesu. Dieses 
Zentrum soll dem Erziehungsberechtigten Wilhelm bis zum »allgemeine[n] 
Fest«, ein Jahr darauf, verborgen bleiben. Auch für den Gast wird hier ›Bedeut-
samkeit‹ hergestellt. Wilhelms Nachfrage, inwieweit das Martyrium Jesu denn 
als »Musterbild« und »Vorbild« und also einer auf Nachahmung ausgerichteten 
Erziehung diene, wird abschlägig beschieden. Das Leiden Jesu, von dem jeder-
mann in der Bibel lesen kann, sei natürlich »kein Geheimnis«, »aber wir ziehen 
einen Schleier über diese Leiden, eben weil wir sie so hoch verehren«. Ein an-
schließender Vorwurf, der das spätere theaterfeindliche Vokabular vorweg-
nimmt, richtet sich an Christentum und Kirche, das ›Vorbild‹ Jesu durch die 
theatrale Ausstellung der Passion herabgewürdigt zu haben: Eine »ruchlose 
Welt« habe sie zum »Schauspiel« reduziert, d.h. mit der Passion Jesu »zu spie-

                                                             
81  Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹«, S. 45ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 65 

 

len, zu tändeln, [sie] zu verzieren und nicht eher zu ruhen, bis das Würdigste 
gemein und abgeschmackt erscheint« (W 164) unternommen.  

An dieser Stelle ist die Struktur der vorher beschriebenen kontingenten Ge-
heimlehre explizit gemacht: Es kommt nicht auf das ›Geheimnis‹ als solches, 
sondern auf seine Verhüllung an: auch für die Dinge, die eigentlich ›offen‹ zuta-
ge liegen. Die ›Bedeutsamkeit‹ des suggerierten Innerlichen erzeugende Verhül-
lung richtet sich gegen die Äußerlichkeit als solche: gegen ›Schauspiel‹, ›Verzie-
rung‹, ›Tändelei‹ und allgemein das ›Spiel‹. Der als solcher benannte Prozess der 
Verschleierung, der die theatrale Struktur des Herunterlassens eines Vorhangs 
aufruft, bringt diese Unterscheidung zwischen Innerlichkeit und Äußerlichkeit 
aber erst hervor. Der betreffende Satz der Pädagogen könnte statt ›weil wir sie so 
verehren‹ also auch lauten: ›Wir ziehen einen Schleier über diese Leiden, damit 
wir sie verehren können‹. Erst von dieser Verschleierung des Vorhangs her kann 
das ›allgemeine Fest‹ angekündigt werden, für welches Wilhelm bei seinem 
nächsten Besuch das Aufziehen auch des letzten Vorhangs zum ›Heiligtum des 
Schmerzes‹ versprochen wird, ohne dass es im Roman je zur Einlösung dieses 
Versprechens käme. – Es sei denn bei der späteren Austreibung des Theaters 
handelte es sich um dasjenige, was hinter diesem letzten Vorhang verborgen 
liegt.  

Letztlich findet sich in dieser Passage das, mit einem Leitmotiv der Wander-

jahre gesprochen, ›offene Geheimnis‹82 eines verschleierten Schauspiels ausge-
stellt.83 Denn wenn das verschleierte ›Heiligtum des Schmerzes‹ zum angekün-
digten Fest betreten wird, so heißt dies ja, einen Schleier zu lüften, um den Blick 

                                                             
82  Vgl. Friedrich Ohly: »Zum Kästchen in Goethes ›Wanderjahren‹«, in: Zeitschrift für 

deutsches Altertum und deutsche Literatur 91/3 (1962), S. 255-262. 

83  Dieses verhüllte, aber doch offene Geheimnis des Theaters läuft damit parallel zur in 

den Außenhallen ausgestellten »lebendige[n] Lehre« (W 162), in deren Bildern sich 

die moralischen Gewissheiten der Religion evident gemacht finden. Es ist dieses Mo-

ment der Lebendigkeit, das in der späteren Aufrufung des Gleichnisses vom verlore-

nen Sohn (und seiner verlebendigenden Wiederauferstehung) dem Theater von den 

Pädagogen abgesprochen wird. Im Kontext des gesamten Romans kommt dem verle-

bendigten Bild jedoch ein hoher Stellenwert zu, z.B. gleich in den Anfangsszenen. 

Vgl. dazu Peter Brandes: »St. Joseph der Zweite. Bildtheologie in Goethes Wander-

jahren«, in: Karol Sauerland/Ulrich Wergin (Hg.): Literatur und Theologie. Schreib-

prozesse zwischen biblischer Überlieferung und geschichtlicher Erfahrung. Würzburg 

2005, S. 107-126. Vgl. zu Goethe und der Bildlebendigkeit allgemein Peter Brandes: 

Leben die Bilder bald? Ästhetische Konzepte bildlicher Lebendigkeit in der Literatur 

des 18. und 19. Jahrhunderts. Würzburg 2013, S. 117-137.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

auf einen weiteren Vorhang preiszugeben: Das ›allgemeine Fest‹ besteht aus ei-
nem Theater der Dissimulation, das über sein eigenes ›Schauspiel‹ den ›Schleier 
zieht‹ und sich als Theater verbirgt.84  

In diesem Sinne ist es kaum verwunderlich, dass die Pädagogen die Ankün-
digung des antitheatralen Theaterfests für ein gelungenes Mittel halten, um Wil-
helm von der Stichhaltigkeit ihrer erzieherischen Konzepte zu ›überzeugen‹. 
Von der Erläuterung ihrer Verschleierungsinszenierung leiten sie zu der Schluss-
folgerung über, der Vater werde den Sohn Felix bei seiner Rückkehr »nach wün-
schenswerter Weise gebildet und auf alle Fälle nicht verworren, schwankend und 
unstät wiederfinden« (W 164): also in keiner Weise mit den Eigenschaften, die 
seit Platon der Mimesis und dem Theater zugeschrieben werden, so deren Do-
mestizierung misslingt. Denn ein solches Theater wurde mit der Bedeutsamkeits- 
und Geheimnisinszenierung der Pädagogen ja soeben domestiziert. Ebenso we-
nig erstaunt die weitere textuelle Inszenierung: Nach diesem Höhepunkt der Ini-
tiation in die pädagogische Provinz wird Wilhelm auf seinem Weg vom Zentrum 
an die Ränder von einem untergeordneten pädagogischen Helfer über die weiter 
oben beschriebene Wegregulierung des Theaters durch die Manipulation des 
modischen ›Nachahmungsgeists‹ unterrichtet. Aber diese Wegregulierung des 
schlechten Theaters an den Rändern der pädagogischen Provinz ermöglicht erst 
die Konstituierung eines guten, nicht mehr Theater genannten Theaters im ›Hei-
ligtum‹ in ihrer Mitte.  

Diese nie benannte, aber plakativ ausgestellte Unterscheidung zwischen dem 
guten und dem schlechten Theater liegt im Herzen der pädagogischen Provinz 
und erhält das Schauspiel einer Erziehung zum je individuellen Spezialistentum 
aufrecht. Um dessen Eindeutigkeit behaupten zu können, muss die ›Zweideutig-
keit‹ des Theaters als das gefährliche, ganz andere bereits immer schon aus der 
Provinz entfernt worden sein: einerseits versteckt in der Regulierung der Klei-
dungswahl und andererseits ostentativ mit dem dazugehörigen Theaterdonner. 
Sonst droht die anerzogene eindeutige Identität, sich nicht mehr von der ›zwei-
deutigen‹ Gaukelei des Theaters unterscheiden zu lassen. Der Text der Wander-

jahre proklamiert in diesem Sinne zwar eine Austreibung des Theaters aus der 
Ordnung der Erziehung und Bildung; gleichzeitig inszeniert und exponiert der 
Text aber auch, wie diese Ordnung auf das Theater angewiesen bleibt und sich 
seiner ›Zweideutigkeit‹ bedient. 

 

                                                             
84  Eva Geulen liest die Verschleierung als Abbruch von Wilhelms Bildungsgang durch 

die Provinz und als Indiz für einen »kupierten« Bildungs- bzw. Institutionenroman 

(Geulen: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹«, S. 50ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 67 

 

7.  DIE ›ZWEIDEUTIGKEIT‹ DES THEATERS  
IN DEN WANDERJAHREN 

 
Bereits die Art und Weise, wie die Erläuterungen der Pädagogen im Text ge-
rahmt sind, stellt ihre Geltungskraft unter Ironieverdacht: Da sind zunächst die 
widersprüchlichen, nicht immer intelligenten Beobachtungen und Fragen Wil-
helms, der zwar stets behauptet, von den Erläuterungen der Pädagogen über-
zeugt, wenn nicht gar beeindruckt zu sein. Aber mit jeder neuen Frage zeigt sich 
auch, dass die Wilhelm-Figur die Ordnung der pädagogischen Provinz doch 
nicht recht erfasst: Nachdem Wilhelm meint, sich das in der Provinz vorherr-
schende Ordnungsprinzip angeeignet zu haben, stellt er z.B. die falsche Frage 
nach dem Ort des Theaters. So zweideutig wie das Theater aus Sicht der Päda-
gogen ist auch Wilhelms Reaktion auf dessen Verbot. Zunächst stellt Wilhelm 
die erwähnte Rückfrage, in der er sich positiv auf seine eigene Theatervergan-
genheit bezieht; vom Bild der Pädagogen vom Theater als parasitärem Ge-
schwisterkind der anderen Künste lässt Wilhelm sich dann aber sofort umstim-
men: nicht aus Einsicht, sondern weil er emotional so beeindruckt ist wie ein Zu-
schauer von der Gaukelei des Theaters. Der Vorwurf der Pädagogen evoziert auf 
einmal mental alle negativen Erlebnisse der Wilhelm-Figur aus den Lehrjahren 
mit dem Theater. Wilhelm kann wie ein Zuschauer vor diesem Theater mit der 
eigenen Vergangenheit mitleiden:  

 
»Wilhelm sah mit einem tiefen Seufzer vor sich nieder, denn alles auf einmal vergegen-

wärtigte sich ihm, was er auf und an den Brettern genossen und gelitten hatte; er segnete 

die frommen Männer, welche ihren Zöglingen solche Pein zu ersparen gewußt und aus 

Überzeugung und Grundsatz jene Gefahren aus ihrem Kreise gebannt.« (W 257)  

 
Mit diesem Theatereffekt werden die Pädagogen durchaus ihrem Beruf gerecht, 
denn in diesem Sinne kann man bei Rousseau, Campe, Trapp und den anderen 
neuen Pädagogen nachlesen, die Erziehung habe das Empfindungssystem des 
Zöglings anzusprechen, weil es dort tiefer wirken könne als im Intellekt.85  

Die Pädagogen gehen Wilhelm gegenüber jedoch zu weit. »Sein Begleiter 
überließ ihn jedoch nicht lange in diesen Betrachtungen, sondern fuhr fort«. Es 
folgen die Ausführungen über den Schauspieler als wackelnde und schnatternde 
Ente. Die Wilhelm-Figur ist nun nicht mehr Zuschauer, der sich im Familien-
streit der Künste mit dem missratenen Kind als Opfer identifizieren kann. Die 
Handlung auf der evozierten Bühne ist in eine Komödie umgeschlagen, auf der 

                                                             
85  Vgl. z.B. E 275. Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Wilhelm die eigene Vergangenheit lächerlich gemacht sieht. Entsprechend 
kommt es zu jener emotionalen Abwehrreaktion, die es laut der neuen Pädagogik 
unbedingt zu vermeiden gilt:  

 
»Wilhelm hörte dies mit Geduld, doch nur mit halber Überzeugung, vielleicht mit einigem 

Verdruß: denn so wunderlich ist der Mensch gesinnt, daß er von dem Unwert irgendeines 

geliebten Gegenstandes zwar überzeugt sein, sich von ihm abwenden, sogar ihn verwün-

schen kann, aber ihn doch nicht von andern auf gleiche Weise behandelt wissen will; und 

vielleicht regt sich der Geist des Widerspruchs, der in allen Menschen wohnt, nie lebendi-

ger und wirksamer als in solchem Falle.«  

 
Wilhelms emotionale Reaktion auf die proklamierte Austreibung ist letztlich so 
flüchtig wie die Effekte, wegen derer das Theater ausgetrieben wird. Denn Wil-
helms Abwehrreaktion wird nun ebenfalls unterbrochen; einer der drei Leiter der 
pädagogischen Provinz tritt hinzu: »Entgegenkommende Sanftmut, den reinsten 
Seelenfrieden verkündend, teilte sich höchst erquicklich mit. Vertrauend konnte 
der Wanderer sich nähern und fühlte sein Vertrauen erwidert.« (W 258) 

In sich ruhende ›Sanftmut‹ und ›Vertrauen‹ beenden die unsteten emotiona-
len Extremzustände des Theaters hier wie der Theatereffekt eines deus ex ma-

china. Oder aber, und das macht die Zweideutigkeit der Stelle aus, sie sind selbst 
bloß nur ein weiterer der Extremzustände, die wie aus dem Nichts von Identifi-
kation mit dem antitheatralen Projekt in Verdruss und wieder in identifikatori-
sches Vertrauen umschlagen. Das letzte Wort, das in der pädagogischen Provinz 
über das Theater gesprochen wird, ist somit kein sonderlich überzeugendes. Pro-
klamiert wird die Austreibung des Theaters, welches wegen seiner Flüchtigkeit 
die dauerhafte Stabilität der Ordnung infrage stellt. Praktiziert wird hingegen ein 
Vergessen des Theaters, dessen flüchtiger Eindruck durch einen anderen ersetzt 
wird. Die betreffende Passage steht am Ende des dritten der vier in der pädago-
gischen Provinz angesiedelten Kapitel. An diese Verortung wird eingangs des 
vierten Kapitels in der pädagogischen Provinz zwar kurz erinnert, sie gerät dann 
aber angesichts der ›mimischen Darstellung‹ ebenfalls in Vergessenheit. Es gibt 
in den Wanderjahren auch im Folgenden keinen Abschied aus der pädagogi-
schen Provinz; diese verschwindet einfach. Die von den Pädagogen behauptete 
Beständigkeit der pädagogischen Provinz lässt sich mit ihren klaren Spezialisie-
rungen und Unterscheidungen nur schwer von der dem Theater zugeschriebenen 
Flüchtigkeit und Zweideutigkeit unterscheiden. 

Die Zweideutigkeit der theatralen Sphäre ist also in sich bereits zweideutig: 
als das Argument, mit dem die Theaterfeinde sich des Theaters entledigen wol-
len, und als die theatrale Inszenierung, die diesem Argument zuwiderläuft. Diese 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 69 

 

Zweideutigkeit zweiter Ordnung bleibt für den Rest der Wanderjahre bestim-
mend: Immer wieder wird die Wohlgeordnetheit des Auswandererbundes positiv 
dem Chaos von Wilhelms Lehrjahren am Theater entgegengesetzt. Immer wie-
der wird jedoch auch deutlich, dass diese Zeit am Theater die beteiligten Figuren 
auf die spezialisierte Ordnung des Auswandererbundes vorbereitet hat: Die als 
Verkörperung der Flatterhaftigkeit beschriebene Philine-Figur wird zur Schnei-
derin; der vormalige Souffleur Friedrich wird zum Archivar und nimmt damit 
die Rolle ein, die für den Text der Wanderjahre der Redakteur für sich bean-
sprucht. Wilhelm, der Wundarzt, hat in der freizügigen bis schamlosen Sphäre 
des Theaters die Würde des menschlichen Körpers in seiner Ganzheit erfahren. 
Das heißt im Gegensatz zu seinen Berufsgenossen ist er nicht versucht, den 
menschlichen Körper so zu zerstückeln, wie die Kultur im alten Europa den gan-
zen Menschen zerstückelt. Als Wundarzt weiß Wilhelm vielmehr die einzelnen 
Körperteile als Organe eines Großen und Ganzen in jenem Sinne zu schätzen, in 
dem im Auswandererbund auch jeder Spezialberuf ein ›Organ‹ darstellt. Das 
Theater kommt also in den Wanderjahren durchaus zu Würden, sogar in seiner 
verdächtigsten Form: An den fahrenden Schauspieltruppen, die sich in der päda-
gogischen Provinz sofort über die Grenze gebracht finden, wird ihre Mobilität 
gelobt. Gleich den Wanderbühnen werden auch die Auswanderer ihren ange-
stammten Ort verlassen, um an einem anderen ihr Glück zu suchen.86  

 
 

8.  DAS ERZIEHUNGSRESISTENTE KIND  

DER THEATERLIEBE 
 
Der in der pädagogischen Provinz untergebrachte Zögling Felix, Kind von Wil-
helms Liebe zum Theater, bleibt den dortigen Erziehungsmethoden gegenüber in 
jeder Hinsicht resistent. In keiner Weise erfüllt sich das Versprechen der Päda-
gogen an Wilhelm, er werde seinen Sohn Felix ›nach wünschenswerter Weise 
gebildet und auf alle Fälle nicht verworren, schwankend und unstet wiederfin-
den‹, also auf keinen Fall als von der dem Theater zugeschriebenen Zweideutig-
keit gekennzeichnet. Die Erziehung von Felix hatte Wilhelm bis dahin ohne grö-
ßere Erfolge selbst in die Hand genommen. Wilhelms beim Ausflug in die the-
atrale Sphäre angeeignete Allgemeinbildung versagt vor den kindlichen Spezial-
fragen, wie dies gleich der Einstieg in die Wanderjahre markiert: Wo Wilhelm 
etwas zu vermitteln hätte, kann er es weder auf den Horizont des Kindes zu-
schneiden noch diesem das theoretische Wissen in der Praxis anschaulich ma-

                                                             
86  Vgl. W 388. Vgl. Schlaffer: Wilhelm Meister, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

chen.87 Die Felix-Figur, die schon in den Lehrjahren als das »lebhafte Kind« und 
noch dazu das »unartige[]« (L 282) bezeichnet wird, bleibt ihrerseits aber auch 
resistent gegenüber den in der pädagogischen Provinz gelehrten Tugenden von 
Gehorsam, Unterordnung, Gemeinschaftsgeist und Geduld. Seine Ausbildung im 
Italienischen und im Gesang nutzt Felix, um seiner Leidenschaft für die bereits 
als Kind verehrte Hersilie weiter zu frönen. Seine Ausbildung als Pferdewirt 
nutzt er zuerst, um auf dem Markt Geschenkboten an Hersilie zu schicken. Mit 
seiner Ausbildung zum Reiter ist es dann jedoch nicht sehr weit her: Nachdem 
Felix Hersilie einen zu stürmischen Antrag gemacht hat und einen Korb erhält, 
stürzt der ebenso stürmisch davon Reitende vor den Augen seines Vaters Wil-
helm vom Pferd in einen Bach. Dies beschließt die Handlung der Wanderjahre; 
die Ausbildung war einigermaßen wirkungslos.  

Zuvor hatte Wilhelm den Nachahmungsgeist verteidigt und dies wohl zu-
mindest implizit gegen die Pädagogen der Provinz gerichtet: »Die Nachah-
mungsgabe des Menschen ist allgemein, er will nachmachen, nachbilden, was er 
sieht […]. Natürlich ist es daher immer, dass er leisten will, was er leisten sieht; 
das Natürlichste jedoch wäre, daß der Sohn des Vaters Beschäftigung ergriffe.« 
(W 268f) Der Wilhelm der Wanderjahre ist inzwischen Wundarzt. Doch Felix 
eifert ihm nicht in dieser Spezialisierung nach, sondern bleibt im ganz wörtli-
chen Sinne ein Kind seiner Liebe zum Theater: Bereits in der Eingangsszene der 
Lehrjahre ist die Schauspielerin Marianne, die von Wilhelm eher wegen ihrer 
Assoziation zum Theater als um ihrer selbst willen geliebt wird, mit Felix 
schwanger. Mit seinem eigenen Abschied vom Theater und seiner eigenen Thea-
terbesessenheit wird Wilhelm Felix als seinen Sohn erkennen und auf seinen 
Weg von da ab mitnehmen.88 Seinen Vater ahmt Felix also keineswegs in seiner 
Spezialisierung nach, sondern darin, dass auch er in keiner Weise meisterlich 
und vielmehr als Getriebener durch das Leben geht: von seiner Nachahmungs-
gabe hierhin und dorthin geführt – und sei es letztlich in die Spezialisierungen 
des Auswandererbundes.  

»Wirst du doch immer aufs neue hervorgebracht, herrlich Ebenbild Gottes!« 
lautet der berühmte letzte Ausruf der Wilhelm-Figur angesichts seines liebes-
kranken und durch den Sturz vom Pferd zerschundenen Sohnes, »und wirst so-
gleich wieder beschädigt, verletzt von innen oder außen« (W 460). Das Verhält-
nis der in den Wanderjahren aufgerufenen Erziehungsdiskurse zum Theater sug-
geriert aber eine andere Reihenfolge als die von Wilhelm hier behauptete: Der 

                                                             
87  Vgl. W 7f. 

88  Für die Komplexität zu Mimesis, Nachahmung und Nachäffen, die schon die Lehrjah-

re prägt, vgl. Kapitel VII. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 71 

 

Zögling kommt nicht als ganzheitliches auf die Welt: Vielmehr verhandelt er 
über Nachahmungsgeist, -trieb oder auch -gabe mit der Welt, was sein Inneres 
und was sein Äußeres ausmachen soll. Die Verletzung wird dem Individuum 
nicht nachträglich zugefügt. Über das, was Wilhelm hier als Verletzung er-
scheint, konstituiert sich erst die Selbstidentität des Zöglings. Dieser ist daher 
immer davon bedroht, die Selbstidentität zu verfehlen, bloß, wie die Pädagogen 
der Provinz es befürchten, ›nachzuäffen‹ und als Summe innerer und äußerer 
Verletzungen zu erscheinen. Gleich dem Theater verhält sich auch der Text der 
Wanderjahre immer ›zweideutig‹ zu dieser Verschränkung von Erziehung und 
Theater. Wilhelm wirft seinen Mantel über den inzwischen wohl seiner nassen 
Kleider entstiegenen Sohn: »Der Mantel fiel über ihn her.« (W 460) Es bietet 
sich an, diese Stelle als Heilung der Wunden des Sohnes durch Wilhelm den 
Wundarzt zu lesen.89 Das Fallen des Mantels wiederholt zum Ende des Texts 
aber auch das von der Figur des Redakteurs beim Wiedereintritt in die pädagogi-
sche Provinz ins Spiel gebrachte Fallen des Theatervorhangs und das von den 
Pädagogen betriebene Spiel mit den Vorhängen: Der Vorhangsmantel verdeckt 
hier, wie es um das Theater der Erziehung bestellt ist. Ähnlich verdecken die Pä-
dagogen in der Provinz mittels des Theaters, dass hier Erziehung eine theatrale 
Angelegenheit ist. Mit dem Vokabular des Theaters setzt der Text der Wander-

jahre eine solche ›Zweideutigkeit‹ der Erziehung in Szene. 
 

                                                             
89  Vgl. Marianne Schuller: »Wunde und Körperbild. Zur Behandlung des Wunden-

Motivs bei Goethe und Kafka«, in: Gunnar Schmidt/Marianne Schuller/Claudia Rei-

che (Hg.): BildKörper. Verwandlungen des Menschen in der Medizin. Münster 1998, 

S. 19-45. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorgeschichten  
zur »pädagogischen Provinz« 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III  Zweideutiges Theater 

  Platons politeia und der Rhythmus1 

 
 
 

1.  RHYTHMISCHER DIALOG, RHYTHMISCHE ERZIEHUNG: 

DAS SOKRATISCHE GESPRÄCH  
ÜBER DAS GEMEINWESEN 

 
Schon die ersten Reaktionen auf die Wanderjahre merken an, dass die pädagogi-
sche Provinz mit ihrer Ausspezialisierung der Tätigkeiten an das von Platon in 
seiner politeia ungefähr 370 Jahre vor unserer Zeitrechnung entworfene Ideal 
des Gemeinwesens erinnert. Ebenfalls findet Erwähnung, dass Goethe das Erzie-
hungspersonal die Theaterfeindlichkeit rezitieren lässt, die Platon der Figur des 
Sokrates in den Mund legt.2 Noch nicht fällt auf, dass das Theater wie bei Platon 
einen Doppelauftritt hat: einen eher versteckten im ersten Teil, in welchem es 
wegreguliert und produktiv gemacht wird, sowie einen expliziten im zweiten 
Teil, in welchem es polemisch aus dem Gemeinwesen ausgeschlossen wird: Das 
Theater und mit ihm jegliche Form der Mimesis korrumpiert, bringt Unordnung 
und desorganisiert das in diesem Text imaginierte ›gerechte‹ bzw. ›gute‹ Ge-
meinwesen. Gleichzeitig ist die theatermäßige Eigenschaft des Menschen, sein 
mimetisches Vermögen, für die Erziehung unumgänglich – und unumgänglich 
damit auch für die Hervorbringung dieses ›guten‹ Gemeinwesens: Mit der Ver-
doppelung markiert Platon die Zwiespältigkeit und Zweideutigkeit, mit der eine 
wirkmächtige Tradition Theater und Theatralität seither zwischen Bildungsme-

                                                             
1 Vorüberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jörg Schäfer: »Mime-

tischer Rhythmus. Zur Bedingtheit von Platons politischem Theater«, in: Jörn Etzold 

/Moritz Hannemann (Hg.): rhythmos. Formen des Unbeständigen nach Hölderlin. 

München 2016, S. 125-153. 

2 Vgl. Kapitel II. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

dium und Bildungsbedrohung konzipiert. Mit dieser Verdoppelung markiert die 
politeia auch die zugehörige politische Dimension, die sich in Goethes pädago-
gischer Provinz später durch die dem Theater angedrohten polizeilichen Maß-
nahmen ausbuchstabiert findet.  

Goethes literarisch inszenierter Verweis auf das Erziehungstheater der poli-

teia lenket den Blick auf einen zwar immer wieder benannten, aber in seiner 
Konsequenz bisher wenig beachteten Aspekt an Platons vielbesprochener3 Vor-
geschichte des ›Theaters der Erziehung‹: Das Theater und die Mimesis werden 
nicht nur theoretisiert; der Umgang mit ihnen wird auch inszeniert und vorge-
führt: in Anlehnung an die Mittel des Theaters. Die Doppelbödigkeit des platoni-
schen Unterfangens insgesamt besteht darin, dass es selbst alle dem Theater und 
der Mimesis unterstellten Register zieht: Beim platonischen Dialog allgemein 
handelt es sich um Theater.4 Dessen Protagonist Sokrates agiert – darauf verwei-
sen etwa in Alain Badious Neufassung der politeia für das 21. Jahrhundert seine 
Gesprächspartner beständig – höchstselbst als Poet, wenn auch als »Poet in Pro-
sa«5, der nichtsdestoweniger gleich dem kritisierten Theater darauf aus ist zu 
verführen und in seinen Bann zu schlagen: »Ich schwärme für den Fabulierer, 
der du bist.«6 Wo Sokrates stellvertretend für die Mimetiker die Dichter in ihrer 
Eigenschaft als theatrale Rhapsoden des guten Gemeinwesens verweist, da lässt 
Badiou ihn selbstverliebt sagen: »Diese Vision vom Dichter, der der Stadt ver-
wiesen wurde, die wird berühmt werden, glaubt mir!« Von der von Badiou ein-
geführten Partnerin in seinem theatralen Dialog erhält er die Antwort: »Aber der 
Dichter mit der dunklen Sprache und den verführerischen Bildern, das bist doch 
du!«7 – Und, so ließe sich für den Text der politeia insgesamt hinzufügen, mit 
einer Anordnung dieser Sprache und dieser Bilder, deren dramaturgische Abfol-
ge, Steigerung, Rücknahme, Wiederaufnahme und Variation sie erst so ›verfüh-
rerisch‹ wirken lässt: Das platonische Theater verfährt in seiner Anordnung und 
Mischung von Argumenten, Bildern und Fabeln nicht zuletzt rhythmisch. Und 
diesen Rhythmus gilt es im Folgenden mitzulesen: zum einen, wo es um die 
Abwehr der Mimesis und ihrer Komponenten geht, unter denen sich dann zuletzt 
auch der Rhythmus genannt findet; zum anderen bezüglich des Zusammenhangs, 

                                                             
3 Vgl. zusammenfassend Matthew Potolsky: Mimesis. New York 2006, S. 15-30. 

4 Vgl. Martin Puchner: The Drama of Ideas. Platonic Provocations in Theater and Phi-

losophy. New York 2010. 

5 Alain Badiou: Platons ›Staat‹. Zürich/Berlin 2013, S. 107. 

6 Ebd., S. 99. 

7 Ebd., S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 77 

 

der Mimesis und Rhythmus mit dem erzieherischen und politischen Projekt Pla-
tons, der Hervorbringung des ›guten‹ wie ›gerechten‹ Gemeinwesens, verbindet.  

In der pädagogischen Provinz Goethes stellt der Rhythmus (der Arbeit, der 
Feste, der komponierten Musik) ein Ordnungsprinzip dar, das vom Auftritt des 
Theaters gestört zu werden droht. Die Vorgeschichte der pädagogischen Provinz 
in Platons politeia führt hingegen mit durchaus theatralen Mitteln vor, dass die 
bedrohliche Unordnung potentiell bereits im Ordnungsprinzip Rhythmus selbst 
angelegt ist. In der theatralen Inszenierung von Sokrates’ Erklärungen zum 
Rhythmus schwingt, wie im Folgenden rekonstruiert werden soll, implizit mit, 
dass in dieser drohenden Unordnung auch die Möglichkeit zu einer ganz anderen 
Erziehung und Bildung der Elemente des Allgemeinwesens, zu ganz anderen 
Verknüpfungen zwischen ihnen und damit nicht zuletzt zu einer ganz anderen 
Politik liegen. 

Mit der Abwertung des als Mimesis gefassten Theaters (und des Zutrittsver-
bots für Praktiker der Mimesis zum gerechten Gemeinwesen) entledigt Platons 
philosophisches Projekt sich auf der thematischen Ebene einer Parallelveranstal-
tung: Setzt Sokrates doch der schlechten, weil Instabilität erzeugenden Mimesis, 
für die das Schauspiel paradigmatisch stehen soll, seine eigene an einer trans-
zendenten Stabilität orientierte Mimesis entgegen, auch und gerade wo diese oft 
nicht als solche benannt werden darf:8 Statt des verführerischen Rhapsoden soll 
letztlich die transzendente Welt der Ideen geschaut und vorbildlich werden. In 
den späteren nomoi wird den um Einlass bittenden Tragödiendichtern gar be-
schieden, die Gesetzgeber seien doch die Schöpfer der wahren Tragödien.9 Die 
folgenden Überlegungen wollen hingegen einen Aspekt dieser Konstellation pro-
filieren, der eher auf einer Hinterbühne stattfindet und den Bedingungen des hier 
inszenierten Konflikts einer schlechten und einer guten Mimesis bzw. eines ge-
fährlichen und eines produktiven Theaters gilt. 

Zu dieser Hinterbühne gelangt man über den Umweg der platonischen Erzie-
hung und des ihr eigenen Theaters: Im Zuge der Erziehung der Wächter des Ge-
meinwesens kommt eine gute Mimesis zur Anwendung, wobei Sokrates dem 
»wohlgemessenen […] Rhythmus« eine herausragende Rolle zuschreibt: 

                                                             
8 Vgl. mit völlig unterschiedlichen Akzentsetzungen, aber einem strukturell ähnlichen 

Argument einerseits Derrida: Dissemination, S. 151-161, S. 206-213. Vgl. anderer-

seits Arbogast Schmitt: »Mimesis bei Platon«, in: Gertrud Koch/Martin Vöhler/ 

Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Künste. München 2010, S. 231-254,

hier: 242-245. 

9 Vgl. Platon: nomoi, in: Ders: Sämtliche Werke. Band 6. Hamburg 1959, S. 81f. (817a-

817d). 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

»Wohlgestaltung und Mißgestaltung« der Seele, so Sokrates, sind »die Folge des 
wohlgemessenen oder des schlecht gemessenen Rhythmus« (P 127, 400c). Mit 
dem im Dialog eigentlich bloß am Rande auftauchenden Rhythmus steht also das 
große Ganze auf dem Spiel: Der Rhythmus wirft eine erzieherische Frage nach 
der Formung von Individuen auf; ebenso eine politische Frage nach der Einrich-
tung des aus diesen Individuen bestehenden gerechten Gemeinwesens, um die es 
dieser Schrift zu tun ist. Verhandelt findet sich dieses große Ganze an einer für 
die Argumentation des Sokrates höchst prekären Stelle. Greift die Formung der 
zukünftigen Wächter des Gemeinwesens, um deren seelische ›Wohlgestaltung 
und Missgestaltung‹ es hier geht, doch auf die theatrale Praktik der Mimesis zu-
rück: Mimetisch prägen sich dem Kind die guten statt der schlechten Rhythmen 
ein. Notorischer Weise soll die Mimesis in ihren künstlerischen Formen eigent-
lich keinen Platz in diesem Gemeinwesen finden. Die Anwesenheit von Dich-
tern, Malern, Rhapsoden und vor allem diejenige von Theaterleuten gilt Sokrates 
als Symptom für ein krankhaft aufgeblasenes Gemeinwesen. Mimesis produziert 
den Luxus überflüssigen Scheins, statt das Gemeinweisen auf die Wahrheit der 
transzendenten Ideen auszurichten, um die es Sokrates zu tun ist. Theatrale Mi-
mesis, die paradigmatisch für alle anderen mimetischen Praktiken zu stehen 
kommt, löst bei ihren Rezipienten mimetische Verhaltensweisen aus: Sie erzeugt 
wechselnde Identifizierungen mit dem Vorgeführten, verrückt die Individuen 
von der festen Stelle, die sie einnehmen müssen, um das von Sokrates imaginier-
te Gemeinwesen gut und gerecht, d.h. vor allem stabil sein zu lassen. Kurz: Mit 
der Mimesis und ihrem Theater kommt die Instabilität selbst ins Spiel, das 
›schlecht Gemessene‹. Mittels des ›wohlgemessenen‹ Rhythmus hingegen soll 
sich diese theatrale Instabilität mit einem Schlag in Wohlgestalt verkehren und 
die schöne Seele wie das gerechte Gemeinwesen ermöglichen.  

Von dieser rhythmischen Erziehung her wird sich aber im Folgenden zeigen, 
wie sehr der platonische Sokrates das Theater in all seiner Instabilität und Gefahr 
benötigt, um seine politeia und die sie ausmachenden Individuen überhaupt erst 
als solche in Erscheinung treten lassen zu können: Das Theater muss nicht nur 
als Gefahr beschworen werden, damit es überwältigt, vertrieben oder domesti-
ziert werden kann. Erst diese Überwältigung ermöglicht ein nicht mehr Theater 
genanntes ›gutes‹ Theater – sei es eines der Erziehung oder der transzendenten 
Wahrheit. In dem von Sokrates suggerierten Kampf zwischen der irdischen thea-
tralen und der transzendenten theoretischen Schaulust (und der immer impliziten 
Annahme, diese seien klar unterscheidbar) bleibt die stabile Trennung zwischen 
Bühne und dem vom Theater verführbaren bzw. zu den ewigen Ideen hinführba-
ren Publikum immer vorausgesetzt. Ohne die Ordnung des Theaters gäbe es kein 
Publikum, das zum Guten oder Schlechten beeinflusst werden könnte. Hinter der 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 79 

 

so lautstark behaupteten Gefahr des Theaters lauert die noch viel größere Gefahr 
seiner Abwesenheit: dass Gleiche mit Gleichen verkehren, dass niemand von ei-
ner erhöhten Position her verführt oder erzogen werden kann, dass sich die nega-
tiven Effekte des Theaters und die positiven der Erziehung und der politischen 
Organisation nicht mehr vorherbestimmen und kalkulieren lassen. Ohne die vom 
Theater bereitgestellten Ordnungen von Bühne und Publikum droht in Platons 
politeia Anarchie, welche sowohl mit Chaos bedroht wie auch die Freiheit der 
Selbstorganisation verspricht.10 Mit der Vertreibung des Theaters droht die vom 
platonischen Sokrates befürwortete Unterwerfung unter der Tyrannei der Ver-
nunft der Philosophenkönige, denen allein der Zugriff auf die transzendente ›gu-
te‹ Ordnung des Gemeinwesens gestattet ist.11 Zwischen diesen drei Fixpunkten 
von Freiheit, Chaos und Zwang stehen in der politeia das Erscheinen des Thea-
ters, seine Instrumentalisierung für die Erziehung und die markante Rolle, die 
dabei der Rhythmus erhält: Die theatrale Erziehung im guten Rhythmus wird 
zum Umschlagpunkt zwischen Freiheitsversprechen, anarchischer Gefahr und 
der Strenge platonischer Ordnungsmacht.  

 
 

2.  DIE ZENTRALE ROLLE UND DER RANDSTÄNDIGE 

AUFTRITT DES RHYTHMUS 
 
Im doppelten Sinne prägender Charakter für europäische Konzeptionen und De-
finitionen von Rhythmus12 kommt den der Figur des Sokrates in den Mund ge-
legten Beschreibungen in der politeia zu. Prägend einerseits im Sinne von histo-
risch einflussreich und hegemonial, andererseits im Sinne von stabil: Sokrates 
bekundet zwar mit einer seiner gängigen Gesprächsstrategien die eigene Unwis-
senheit bezüglich des Rhythmus, aber unter vagem Verweis auf die Autorität an-
derer assoziiert er dann den ›wohlgemessenen‹ Rhythmus mit den Begriffen des 
Takts und des Metrums, denen er aufliege und mit denen er verbunden sei. In 
diesen gehe der Rhythmus zwar nicht auf; er akzentuiere sie oder laufe ihnen 
auch manchmal zuwider. Letztlich bilde er aber doch deren Oberbegriff. Die pla-
tonische Tradition bezieht den Rhythmus auf eine stabile Struktur, über die er 
sich durch die Zeit bewegt. Abschätzig beurteilt Sokrates hingegen Rhythmen, 

                                                             
10 Vgl. Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago/London 1998, S. 192-199. 

11 Vgl. Jacques Rancière: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M. 

2002, S. 14-32.  

12 Vgl. zum Kontext Thrasybulos Georgiades: Musik und Rhythmus bei den Griechen. 

Zum Ursprung der abendländischen Musik. Hamburg 1958, S. 7-18. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

die in sich instabil sind, d.h. die nicht ungemischt bleiben, sondern als »bunt-
wechselnde[] Rhythmen mannigfachen Taktarten nachlaufen« (P 126, 398c) und 
durch plötzliche Veränderung Metrum und Takt durcheinanderwirbeln.  

Émile Benveniste beschreibt in einem seinerseits einflussreichen Text von 
1951 diese Auffassung von Rhythmus als die Ordnung »eines Tanzes, eines 
Gangs, eines Liedes, einer Aussprache, einer Arbeit […], die durch das Metrum 
in alternierende Tempi«13 zerlegt wird. Das stabile Metrum gibt demnach der 
Bewegung des Rhythmus seine Struktur vor: Regelmäßigkeit und Wiederholbar-
keit im Sinne einer regelmäßigen Wellenbewegung scheinen die Grundvoraus-
setzungen für jene ›wohlgemessenen‹ Rhythmen zu sein, von denen Sokrates 
spricht, ohne je richtig zu ihrer Bestimmung vorzustoßen. Benveniste zweifelt 
die entsprechende Etymologie von ›rhein‹ (fließen) an und damit auch die sich in 
ihrem Namen durchsetzende platonische Auffassung, die für ihn eine Verengung 
der in älteren Texten nachweisbaren Auffassung darstellt. Zwar durchaus proto-
platonisch zeigt sich darin laut Benveniste die Vorstellung von Rhythmus als der 
»charakteristischen Anordnung der Teile in einem Ganzen«. Nicht in der plato-
nischen Bindung an Takt und Metrum gehe aber die fließende Dynamik dieses 
Rhythmus auf, der sich als »improvisierte, momentane und veränderliche 
Form«14 manifestiere. Gegenüber der Stabilität und Prägekraft des Metrischen 
wäre ein solcher Rhythmus prinzipiell sprunghaft, offen für Neues und instabil. 
Benveniste deutet hier auf jene Bestimmung von Rhythmus voraus, die spätere 
Theorien dem Begriff geben werden15 und die sich statt an der Gleichmäßigkeit 
des Fließens eher an einem alternativen etymologischen Bezugspunkt orientie-
ren: dem unterbrechenden Moment der Stauung.16  

Der Rhythmus scheint in der politeia zunächst eher am Rande eingeführt: als 
eine Unterkategorie des Gesangs. »Zunächst kannst du auf alle Fälle sagen […], 
daß sich das Lied aus drei Dingen zusammensetzt, aus dem Text, der Tonart und 
dem Rhythmus.« (P 126, 399e). Diesem kommt aber durchaus ein privilegierter 
Status zu: Gemeinsam mit der Tonart kann er, so Sokrates, »am tiefsten in das In-

                                                             
13 Émile Benveniste: »Der Begriff des ›Rhythmus‹ und sein sprachlicher Ausdruck«, in: 

Ders.: Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. München 1974, S. 363-373, 

hier: S. 371. 

14 Ebd., S. 365. 

15 Vgl. Patrick Primavesi/Simone Mahrenholz: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Geteilte 

Zeit. Zur Kritik des Rhythmus in den Künsten. Schliengen 2005, S. 9-33. 

16 Vgl. zur Etymologie auch Wilhelm Seidel: »Rhythmus/numerus«, in: Albrecht Rieth-

müller/Hans Heinrich Eggebrecht (Hg.): Handwörterbuch der musikalischen Termino-

logie. Wiesbaden 1980, S. 1-32. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 81 

 

nere der Seele dringen« und »ihr Wohlgestalt« bringen – oder auch »das Gegen-
teil« (P 129, 401d), nämlich Entstaltung und Zerrüttung. Um die einzelne Seele 
geht es Sokrates in seiner Untersuchung von Tonart und Rhythmus aber nur im 
Namen des ›guten‹ Gemeinwesens. Der Rhythmus hat seinen Auftritt im Dialog 
im Zusammenhang mit der Erziehung der Wächter, welche dieses verteidigen 
sollen. Zwar ist, als es an die Besprechung von Tonart und Rhythmus geht, die-
ser Kontext schon ein wenig in Vergessenheit geraten, aber eben am Übergang 
von der Tonart zum Rhythmus verweist Sokrates darauf: Er hatte zuvor die Un-
terscheidung zwischen einer ›gesunden‹ und ›kranken‹ Stadt, zwischen einer 
»echte[n]« und einer »üppig aufgeblasene[n] Stadt« (P 85, 372e) aufgestellt. Auf 
diese Differenz kommt Sokrates etwas später im Gespräch beim Übergang zwi-
schen der Erörterung der Tonarten und der dem Rhythmus gewidmeten Passagen 
zurück. Die Entscheidungen eines als Zensor auftretenden Sokrates darüber, 
welche die in seiner imaginierten Stadt zulässigen Tonarten (und Instrumente) 
seien und welche nicht, schließen mit der wie überrascht eingeflochtenen Be-
merkung, man habe mit diesen Entscheidungen auch gleichzeitig und in Gänze 
»die Stadt, die wir als üppig bezeichnet hatten, ganz unvermerkt wieder berei-
nigt«. Der Rhythmus soll zu dieser katharsis anschließend sein Übriges tun: 
»Nun gut, […] so wollen wir auch das übrige noch reinigen.« (P 126, 399e). Die 
gelungene Erziehung eines kleinen, wenn auch wichtigen Teils der Bewohner 
zeichnet plötzlich für das ›gesunde‹ Gemeinwesen insgesamt verantwortlich. Der 
Rhythmus muss daher vor dem Hintergrund des Problems der ›üppigen Stadt‹ 
und ihrer Reinigung in den Blick genommen werden.  

 
 

3.  POSSESSIVE, REGULIERTE 
UND RHYTHMISIERTE MIMESIS 

 
Zentrale Bedeutung erlangt für dieses Problem bekanntlich die komplizierte Fra-
ge nach der Mimesis. Nähere Ausführungen am Ende der politeia lassen darauf 
schließen, dass Platon sie im Sinne von »Nachahmung« (P 101, 382b) verwen-
det. Dies ist zwar meist nicht falsch; doch es schwingen auch zahlreiche weitere 
und oft gegenläufige Bedeutungen mit, die von der sprachlichen Benennung von 
Welt bis zur ältesten nachweisbaren Wortverwendung, der tänzerischen Darstel-
lung (mimesthai) reichen.17 Friedrich Schleiermacher übersetzt: »Darstellun-

                                                             
17 Halliwell unterscheidet zehn zwischen diesen Extremen aufgespannte unterschiedliche 

Bedeutungen von Mimesis in der politeia. Vgl. Stephen Halliwell: Aristotle’s Poetics. 

London 1986, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gen«18 und betont so das produktive Moment, mit dem die platonische Mimesis 
sich nicht nur auf Welt bezieht, sondern auch selbst Welt produziert. Um die 
Bewertung und Verortung der so produzierten Welten geht es bekanntlich in So-
krates’ Auseinandersetzung mit der Mimesis, – und die wie am Rande eingeführ-
te Frage nach dem Rhythmus wirft auf diese oft zitierte Auseinandersetzung ein 
überraschendes Licht. 

Während die »gesunde« Stadt für Sokrates die an den von ihm als grundle-
gend erachteten Bedürfnissen orientierte ist, schwelgen die Bewohnerinnen und 
Bewohner der »üppig aufgeblasene[n] Stadt«, die folgerichtig die kranke Stadt 
zu sein scheint, im Luxus: Diese ist »durch eine Menge Menschen aufgefüllt 
[…], die nun nicht mehr um des Notwendigen willen in den Städten wohnen, wie 
zum Beispiel die Jäger aller Art und« – das scheint nun mehr als ein Beispiel – 
»die nachahmenden Künstler, die vielen nämlich, die zeichnen oder malen, und 
auch die vielen, die sich mit der Musenkunst abgeben, wie Dichter und ihre Ge-
hilfen, Rhapsoden, Schauspieler, Tänzer, Theaterunternehmer«. Damit hat in der 
politeia zum ersten Mal die Mimesis ihren Auftritt. Sie findet sich als überflüssi-
ger Luxus eingeführt, über den die »echte, gleichsam die gesunde Stadt« (P 85, 
372e-373c) sich erhaben weiß. 

Eine Stadt, in der sich Mimetiker herumtreiben, ist einerseits krank. Anderer-
seits lässt Sokrates sich mit ihrer Einführung auf eine Forderung eines seiner Ge-
sprächspartner, Glaukons, ein, dem die ›echte‹ Stadt zu bescheiden eingerichtet 
scheint: »Wenn du eine Stadt für Schweine gegründet hättest, Sokrates – was 
würdest du ihnen anderes zu fressen geben als das?« (P 84, 372d) Die wenig spä-
ter zum Lied, seiner Tonart und seinem Rhythmus angestellten Überlegungen 
beziehen sich nun auf das Leben in der ›üppigen Stadt‹. Dass deren Üppigkeit 
Sokrates so gar nicht behagt, wird allerdings nicht weiter problematisiert. Weder 
muss Glaukon sich für seine Bevorzugung des Luxus rechtfertigen noch versucht 
Sokrates, ihm die Vorteile von Bescheidenheit, d.h. Gesundheit, verständlich zu 
machen. Ganz im Gegenteil folgt die weitere Behandlung des Gemeinwesens 
Glaukons Einwand: Zu besserem Essen ist auch ein wenig Lebensstandard not-
wendig, »Hausrat, […] Zuspeisen, Salben und Räucherwerk, Freudenmädchen 
und Leckereien, und alles das in mannigfacher Art.« (P 85, 373a) Hinterrücks 
führt Sokrates hier bereits den Luxus mimetischer Darstellungsweisen ein: Auch 
»Malerei und bunte Stickerei« gehören in den Kontext der angenehmen Mahlzeit 
und lassen wenige Sätze später das Erscheinen der Mimetiker in der ›üppigen 
Stadt‹ folgerichtig erscheinen. – Und folgerichtig erscheint auch Sokrates’ an-
schließende Argumentation: Eine so große Stadt mag nach innen den sie Be-

                                                             
18 Plato: Der Staat. Berlin 1828, S. 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 83 

 

wohnenden ein angenehmes Leben bieten; dadurch wird sie aber nach außen an-
fällig: Mit Zustimmung Glaukons führt Sokrates das »Amt der Wächter« (P 88, 
375a) ein. Wie alle anderen Individuen in dem hier imaginierten Gemeinwesen 
sind auch die Wächter auf nur eine Tätigkeit spezialisiert. Aber sie scheinen sich 
dadurch von allen anderen zu unterscheiden, dass sie einer Erziehung bedürfen. 
Zumindest ist in der politeia von einer Erziehung etwa zum Handwerkertum 
nicht die Rede, während hingegen darauf verwiesen wird, dass die Erziehung 
zum Wächter derjenigen zum Philosophen entspricht.19 Gleich nach ihrer Ein-
führung als überflüssiger Luxus zeigt die Mimesis dann auch ihr zweites Ge-
sicht: Für die Erziehung erweist sie sich als unerlässlich.  

Unnötigen, ja gefährlichen Luxus erblickt Sokrates in der Mimesis, so erläu-
tert er es gegen Ende der politeia bekanntlich, aus mehreren Gründen theoreti-
scher, praktischer und moralischer Art, die nicht unbedingt in Übereinstimmung 
zu bringen sind. Da wäre vor allem die doppelte Entfernung von der Idee des 
Schönen, Wahren und Guten. Die sinnliche Welt besteht aus unvollkommenen 
Abbildern der ewigen Formen. Die in der sinnlichen Welt vorliegenden Formen 
sind geprägt von der jeweiligen ewigen Form, dem sogenannten eidos (»Geprä-
ge« (P 131, 402d)), ohne an diesen heranreichen zu können. Demgegenüber ar-
beitet die Mimesis sich am sinnlich Gegebenen ab und ist diesem gegenüber 
nachrangig: In der Malerei etwa liefert sie Reproduktionen von bereits bloß irdi-
schen Abbildern der Ideen; in der Schauspielerei verkörpert sie falsche Identitä-
ten. Unter Vorspiegelung falscher Tatsachen tut der Schauspieler so, als wäre er 
ein mutiger Kämpfer, weiß aber nicht mit Waffen umzugehen und ist oft feige.20 
Damit zeigt sich der Schauspieler als Paradigma jener Falschheit, Verzerrung 
und Verwirrung, die in der politeia der Mimesis zugeschrieben werden.  

Entsprechend erläutert der platonische Sokrates anhand des Schauspiels, was 
die Mimesis nicht nur so epistemologisch und moralisch minderwertig, sondern 
auch für das gerechte Gemeinwesen so gefährlich macht: Der Schauspieler gibt 
vor, ein »Mann […] vielfacher Art« (P 123, 397d) zu sein: Indem er sich seiner 
Spezialisierung auf das Schauspiel hingibt, konterkariert er gleichzeitig die im 
Gemeinwesen herrschende Spezialisierung.21 Er kann verschiedene Rollen ver-
körpern, tut so als würde er bald dieses und bald jenes unternehmen, kann aber 
eigentlich gar nichts. Das ist nicht nur sein eigenes Problem: Seine Vieltuerei 

                                                             
19 Vgl. P 90, 376a. 

20 Vgl. P 424-438, 595b-603b. 

21 Vgl. Jacques Rancière: Le Philosophe et ses pauvres. Paris 1983, S. 26-29, S. 33-36. 

Vgl. Juliane Rebentisch: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Exis-

tenz. Berlin 2012, S. 56-60. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

droht sich auszubreiten. Weniger als in der Überflüssigkeit und Nachrangigkeit 
des Nachahmens liegt das Problem der Mimesis, sondern im von ihr ausgelösten 
Prozess der Ansteckung: Mimesis breitet sich aus. Ihre Diffusion drückt sich be-
reits in der Verwendung des Begriffs in der politeia aus: Bei der Praxis des 
Schauspielens, die eine andere Person verkörpert, handelt es sich um Mimesis; 
bei der Praxis des Zuschauens aber auch.22 Zunächst erläutert Sokrates sowohl 
das Schauspielern als auch das Zuschauen über die Logik des Nachahmens: Der 
Schauspieler ahmt eine Rolle nach; der von ihm faszinierte Zuschauer droht sei-
nerseits den Schauspieler nachzuahmen und aus der ihm im Gemeinwesen zu-
gewiesenen Rolle zu fallen. Die hier der Mimesis zukommende geradezu magi-
sche Macht ist als Nachahmung nur noch unzureichend beschrieben: Eher geht 
es um eine Identifizierung des Schauspielers mit seiner Rolle, wodurch er diese 
Rolle nicht mehr zweitrangig nachahmt, sondern verkörpert. Angespielt ist damit 
weniger auf Techniken des Nachahmens oder auf die tatsächlichen Gegebenhei-
ten der attischen Tragödie mit ihren distanzierenden Masken und der Übernahme 
wechselnder Rollen durch denselben Schauspieler. Vielmehr geht es Platon um 
eine religiösen Praktiken innewohnende magische Dimension: Bei der Schau-
spielerei handelt es sich um eine »possessive Mimesis«23, die um sich herum 
konzentrische Kreise zieht. Nur graduell ist dann die mimetische Ergriffenheit 
des Publikums von der des Schauspielers unterschieden.  

Machtvoll spricht die Mimesis die sinnliche Seite des Publikums an und sti-
muliert dessen mimetisches Vermögen: Wer vieles auf der Bühne getan sieht, 
wird selbst nicht mehr nur eines tun wollen. Wer etwa »Trunkenheit, Verweich-
lichung und Müßiggang« (P 125, 398e), allesamt beliebte Beispiele des platoni-
schen Sokrates, durch einen Schauspieler dargestellt sieht, wird sich dadurch 
selbst zu ›Trunkenheit, Verweichlichung und Müßiggang‹ verführt finden. Aus 
stabilen Menschen werden instabile.24 Das gerechte Gemeinwesen, in dem jede 
und jeder seinen und ihren Platz hat und jeder Schuster bei seinen Leisten bleibt, 
gerät in Verwirrung, aus der Balance, bläht sich auf und franst aus. Die Mimesis 
zeigt sich als gleichzeitig das gefährlichste und machtvollste aller Vermögen. Sie 
muss in Schach gehalten und reguliert werden.  

                                                             
22 Vgl. Eric A. Havelock: Preface to Plato. Cambridge/London 1963, S. 24. 

23 Vgl. in Anschluss an Havelock dazu Friedrich Balke: »Possessive Mimesis. Eine 

Skizze und ein Beispiel«, in: Gertrud Koch/Martin Vöhler/Christiane Voss (Hg.): Die 

Mimesis und ihre Künste, München 2010, S. 111-126, hier: 113-118. 

24 Dafür, dass hier bevorzugt Beispiele der Instabilität und Zerrüttung gewählt werden, 

vgl. Lacoue-Labarthe: Typography, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 85 

 

Zur Regulierung der Mimesis schlägt der platonische Sokrates zwei Strate-
gien vor: Erstens wird stellvertretend für sämtliche Mimetiker den Dichtern der 
Zugang zur Stadt verboten. Gemeint sind hier nicht zuletzt die Dichter als Rhap-
soden, also, obwohl Sokrates auf einer stabilen Unterteilung zwischen den Tä-
tigkeiten insistiert, als Schauspieler ihrer Dichtungen. Zweitens aber ist die Mi-
mesis ein, wenn nicht das grundlegende Mittel der frühen Erziehung der Wäch-
ter: »Was [der junge Mensch, M.J.S.] in diesen Jahren in seine Vorstellungen 
aufnimmt, das bleibt in der Regel unauslöschlich und unveränderlich haften.« 
(P 95, 378e) Diese Aufnahme erfolgt durch Stimulation der Sinnlichkeit, sprich 
über das kindliche mimetische Vermögen. Über dieses wird ihnen nicht nur Wis-
sen vermittelt, sondern (so ließe sich mit der Soziologie des 20. Jahrhunderts sa-
gen) kulturelle Normen werden in ihr Körpergedächtnis eingeschrieben.25 Die 
mit den Dichtern aus der Stadt verschwundene Instabilität der mimetischen Ge-
fahr kehrt gleichzeitig mit der Erziehung inmitten der Stadt zurück: bei ihrer 
Selbstreproduktion. Mit dem Verschwinden der Dichter scheint diese Gefahr 
aber zu einem guten Stück gebannt. Die Zöglinge werden nur mit solchen mime-
tischen Artefakten konfrontiert, die zuvor eine strenge Zensur durchlaufen ha-
ben. Verboten sind Vorbilder, die jegliche Form von Instabilität zeigen, z.B. 
›Trunkenheit, Verweichlichung und Müßiggang‹. Gewählt sind Vorbilder, in de-
nen die Götter konstant und gerecht, die Helden ehrenhaft und wahre Männer 
und überhaupt keine Arten von Instabilität zu entdecken sind. Gebannt wird die 
Instabilität der Mimesis also mittels der gefährlichen Macht der Mimesis: Das 
instabile mimetische Vermögen der Zöglinge hängt sich an mimetische Vorbil-
der einer Stabilität, die der inneren Instabilität der Mimesis zuwiderläuft. Das in-
stabile mimetische Vermögen wandelt sich dank Mimesis in Stabilität und lässt 
die eigene Instabilität hinter sich. Gefahr und Macht des Theaters werden mobi-
lisiert, um Gefahr und Macht des Theaters zu bannen, mitten im Inneren des ge-
rechten Gemeinwesens. Statt Instabilität soll sich nunmehr Stabilität osmotisch 
ausbreiten. 

Damit aber wird, ohne dass dies Erwähnung fände, die Mimesis rhythmisiert: 
So wie sie die ›gesunde‹ Stadt zu einer ›üppigen‹ Stadt anschwellen lässt, um 
durch Abweisung der Dichter wieder zur schlanken, kleinen, eben zur gesunden 
Stadt zu werden, genauso stimuliert die Erziehung die Mimesis und lässt sie an-
schwellen, um sich ihrer zu entledigen, und sie mit der nächsten Generation wie-
der anschwellen zu lassen. Platons Sokrates imaginiert die gleichmäßige Wel-

                                                             
25 Vgl. Pierre Bourdieu: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt a.M. 

1987, S. 126ff.. Vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf: Spiel – Ritual – Geste. Mimeti-

sches Handeln in der sozialen Welt. Hamburg 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

lenbewegung einer anschwellenden Mimesis, die sich an sich selbst bricht und 
gleich wieder abschwillt. Die Notwendigkeit des Verbots einer eigenständigen 
mimetischen Aktivität abseits der Erziehung deutet darauf hin: Diese Wellenbe-
wegung kann jederzeit aus ihrer Gleichmäßigkeit ausbrechen, jederzeit kann die 
Instabilität überhand nehmen und die gesunde Stadt destabilisieren, vielleicht 
zerstören. – Folgerichtig erscheint es daher, dass die ›Reinigung‹ der ›üppigen‹ 
Stadt später bei der Verhandlung des Rhythmus erneut thematisch wird. 

 
 

4.  ZWEIDEUTIGKEIT: ENTÄUSSERUNG  
UND VERINNERLICHUNG DER MIMESIS  

 
Sokrates erstmalige Aufzählung der Mimetiker anlässlich seiner Beschreibung 
der ›üppigen Stadt‹ erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit; trotzdem fällt 
eine Abwesenheit bzw. eine nur indirekte Anwesenheit der Musik auf: Der epi-
sche Gedichte in Begleitung seines Saiteninstruments vortragende Rhapsode ist 
natürlich auch ein Sänger; der Tänzer bewegt sich zur Musik, die aber nur als 
›Gehilfe‹ des Dichters auftritt. Auf ähnliche Art, wie die Problematik der Mime-
sis in ihrer Überflüssigkeit und Zweitrangigkeit liegt, scheinen Tonart und 
Rhythmus zunächst ihrerseits so zweitrangig, dass sie in der Illustration dessen, 
was die ›gesunde Stadt‹ denn nun ›üppig‹ und krank mache, auch fehlen können. 
Deswegen ist es mehr als überraschend, dass eben zwischen der Behandlung von 
Tonart und Rhythmus und inmitten der Beschreibung der ›guten‹, die eigentliche 
Instabilität wegregulierenden Mimesis behauptet wird, die ›üppige Stadt‹ sei 
nunmehr zur ›gesunden‹ zurechtgeschrumpft bzw. ›gereinigt‹. Wie zitiert: ›Die 
Stadt, die wir als üppig bezeichnet hatten, [ist] ganz unvermerkt wieder berei-
nigt‹. Mittels der Bestimmung des ›gesunden‹ Rhythmus›wollen wir auch das 
übrige noch reinigen‹ (katharein). 

Aus dem Bisherigen ergibt sich, dass es sich bei dieser ›Reinigung‹ um die 
Erzeugung von Stabilität aus Instabilität gehandelt haben wird. Diese Erzeugung 
von Stabilität soll mit der Behandlung des Rhythmus zu ihrem Abschluss kom-
men und vielleicht, aber das wäre angesichts der zuerst angedeuteten Zweit-
rangigkeit des Rhythmus überraschend, ihren Höhepunkt, zumindest jedoch ih-
ren Endpunkt finden. Tonart und Rhythmus unterscheiden sich in Sokrates’ Aus-
führungen nicht von den vorhergehenden mimetischen Darstellungspraktiken. 
Wie bei den Themen der Kindermärchen sucht Sokrates auch hier die beizube-
haltenden ›gesunden‹ heraus und trennt sie von den ›üppigen‹ oder gar ›kran-
ken‹. Offensichtlich scheint auch, was mit der ›unvermerkten‹ Reinigung ge-
meint ist: Auf Glaukons Protest hin wurde trotz Sokrates’ Widerwillen eine ›üp-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 87 

 

pige‹ statt einer ›gesunden‹ Stadt beschrieben, der auch die überflüssigen Mime-
tiker angehören. Nun konnte Sokrates aber mit philosophischen Mitteln nach-
weisen, dass in unreguliertem Zustand die mimetischen Praktiken der für die 
Stadt nötigen Erziehung Schaden bringen. Glaukon hatte eigentlich nur besseres 
Essen und ein bisschen alltägliches Wohlsein eingefordert, woraufhin Sokrates 
gleich sämtliche Mimetiker in die Stadt holte. Mit der Reinigung von der Mime-
sis ist wohl auch dieser letzte Luxus aus der kultivierten Stadt verschwunden. 
Aber Glaukon hat sich nunmehr vom Gang des Arguments hinreißen lassen: 
»Und das war verständig von uns« (P 126, 399d), kommentiert er bestätigend 
Sokrates’ plötzlichen Ausbruch aus den Spezifika des Erziehungsprogramms 
und den Rückgriff auf die Gründungserzählung des Gemeinwesens, ohne seine 
vorherige Position zu erwähnen oder sich auch nur an sie zu erinnern. Damit 
schleicht sich aber auch eine gehörige Portion Ironie in den Dialog ein; scheint 
Glaukon hier doch alles andere als ›verständig‹. Vielmehr stellt seine Replik aus, 
dass im Text Mimesis nicht nur die Ergriffenheit des Schauspielens und Zu-
schauens, nicht nur die osmotische frühkindliche Prägung, sondern auch die phi-
losophische Aneignung von Wissen im Lehrer-Schüler-Verhältnis benennt.26 
Diese Wissensübertragung scheint hier aber mehr auf identifizierter Faszination 
als auf der philosophischen Überzeugung durch Folgerichtigkeit zu beruhen. 

Der Rhythmus des Dialogs ist an dieser Stelle auch von der Argumentation 
her merkwürdig gebrochen. Denn explizit wurde schon kurz vorher (und auch 
hier ohne Widerspruch Glaukons) gekennzeichnet, dass das entworfene Ge-
meinwesen keinen Platz für die Mimetiker hat:  
 

»Wenn also ein Mann, der dank seiner Weisheit alles mögliche sein und alle Dinge nach-

ahmen kann, in unsere Stadt käme und uns seine Dichtungen vorführen wollte, dann wür-

den wir ihn wohl als einen heiligen und wunderbaren und liebenswürdigen Mann vereh-

ren, würden ihm aber sagen, daß es einen solchen Mann in unserer Stadt nicht gebe und 

nicht geben dürfe. Wir würden Salböl auf sein Haupt gießen und es mit Wolle bekränzen 

und ihn dann in eine andere Stadt weiterziehen lassen. Wir selbst aber würden, zu unserem 

Nutzen, mit dem strengeren und weniger anmutigen Dichter und Mythenerzähler Vorlieb 

nehmen, der uns die Vortragsweise des anständig Denkenden nachahmte und seine Worte 

nach jenen Richtlinien setzte, die wir am Anfang als Gesetze aufgestellt haben, als wir mit 

der Erziehung der Krieger begannen.« (P 123, 398a) 

 

                                                             
26 Vgl. Havelock: Preface to Plato, S. 24. Affirmativ statt ironisch liest diese Stelle 

Schmitt: »Mimesis bei Platon«, S. 245-247. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Die Dichter, mit denen hier Vorlieb genommen wird, sind wie der vor allem be-
handelte Homer schon lange verstorben, ihre Texte von der sokratischen Zensur 
verstümmelt bzw. für die Erziehung zurechtgeschnitten. Es handelt sich also 
nicht um die Dichter, die Sokrates dem Glaukon untergeschoben hatte. Diese 
scheinen vielmehr gar nicht mehr in der ›üppigen‹ Stadt zu verweilen. Es findet 
also auch gar keine Vertreibung der Mimetiker statt; diese werden gleich am Be-
treten der Stadt gehindert. Von Vertreibung, Austreibung etc., von der zu spre-
chen zum Topos geworden ist, geht nirgends die Rede.27 Wenn überhaupt, dann 
ist die ›unvermerkte Reinigung‹ bereits hier geschehen, und zwar keineswegs 
›unvermerkt‹, sondern höchst offensichtlich. Im Anschluss erst geht es an die 
Behandlung des Liedes und dabei von Tonart und Rhythmus, zwischen denen 
dann diese Unvermerktheit der Reinigung behauptet wird. 

Es ist, als sollte der Rhythmus des Texts, der bei der Abweisung des Dichters 
so sehr den Anfang der Erziehung betont, seinerseits verdecken, dass er die Fra-
ge nach dem Anfang mehr als verwirrt und nicht in geordneter Reihenfolge ver-
handelt: Die ›am Anfang aufgestellten Gesetze‹ mögen die Erziehung der Wäch-
ter begründen (und die Abweisung des Dichters notwendig machen). Aber die 
Erziehung der Wächter wurde nur nötig, weil Glaukon die Mahlzeiten in der 
Stadt nicht auf ›das Notwendige‹ beschränken wollte. Sokrates vergrößerte die 
Stadt; mit dem Luxus hielten die Mimetiker Einzug. Die Wächter wurden nötig, 
um die ›aufgeblasene‹ Stadt zu verteidigen. Ihre Erziehung zu stabilen Individu-
en unter Benutzung der Mimesis aber wurde unter Abwehr der ihr eigenen Insta-
bilität notwendig, um ihre Spezialisierung auf das Kriegshandwerk zu gewähr-
leisten. Aber, so verdeckt es die von Sokrates eingeschmuggelte ›unvermerkte 
Reinigung‹, der Text hatte die Figur des Wächters zunächst eingeführt, um eine 
die Mimetiker beherbergende Stadt zu verteidigen, nicht um den Dichter am 
Stadttor abweisen zu können. Seine Funktion hat sich unter der Hand vollkom-
men gewandelt. – Denn wer setzt im Zweifelsfall wohl durch, dass der bekränzte 
Dichter zur nächsten Stadt weiterzieht?  

Die Mimesis ermöglicht den Wächter also nicht nur ontogenetisch durch Er-
ziehung, um als Katalysator gleich wieder verschwinden zu müssen; sozusagen 
phylogenetisch ermöglicht, ja bewirkt sie geradezu seine Entstehung. Die durch 
die Üppigkeit der inneren Mimesis notwendig gewordenen Wächter schließen 
die Stadt nach außen gegen die Mimesis ab. Die geregelte Ordnung von Anfang 

                                                             
27 Vgl. Thomas Glaser: »Theater vs. Archi-Politik. Zur Einrichtung der Politik durch die 

Mimesis in Platons Politeia«. Unveröffentlichtes Manuskript eines Vortrags, gehalten 

auf der Tagung »Zwiespältige Mimesis. Positionsbestimmungen der Literaturwissen-

schaften und ihrer Nachbarwissenschaften« am 10.01.2013 an der Universität Siegen. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 89 

 

und Ende ist durcheinander geraten, ebenso die von innen und außen. Die ›ge-
sunde‹ Stadt mag ohne professionelle Mimetiker auskommen. Diese müssen sie 
aber immer schon bewohnt haben, um später vor den Toren abgewiesen werden 
zu können. Die Mimetiker sind Bedingung für die Notwendigkeit der Wächter. 
Die Wächter verteidigen die innere Mimesis also gegen sich selbst. Oder bewa-
chen sie das Innere, zu dessen Schutz nach außen sie erzogen werden? Die ›Rei-
nigung‹, von der verschoben und unter Unterbrechung des Arguments die Rede 
geht, hat in der Tat ›unvermerkt‹ stattgefunden – vielleicht bereits bei der Ein-
führung der Wächter. Diese hatte bereits eine auf die ›gesunde‹ Stadt vorausdeu-
tende Pointierung: Zuerst argumentiert Sokrates, die ›üppige‹ Stadt müsse durch 
den »unbegrenzten Erwerb von Gütern« über das »Maß des Notwendigen hin-
ausgehen«. Eine im ›gesunden‹ Zustand gerechte Güterverteilung suggerierend 
fragt Sokrates rhetorisch »Dann werden wir also Krieg zu führen haben, Glau-
kon?« Das einzuführende »Heer« soll dann jedoch »gegen die Angreifer« (P 86, 
373e) eingesetzt werden und nicht selbst die für die eigene ›Üppigkeit‹ notwen-
digen Güter erobern. Zwar mag die Stadt eben wegen ihrer ›Üppigkeit‹ zum An-
griffsziel geworden sein. Die implizite Wertung deutet aber eher darauf hin, dass 
eine ›gesunde‹ Stadt sich gegen die Übergriffe der anderen verteidigt – auch 
wenn dies erst später explizit gemacht wird.  

Der Text der politeia suggeriert einerseits das in seiner Rezeption inzwischen 
topische Bild der Vertreibung der Mimetiker, von der eigentlich nirgends ein 
Wort gesagt wird. Andererseits lässt sich vor lauter Theatereffekten, verschobe-
nen und überraschenden Anfängen und Begrenzungen, die stabile Ordnung der 
Stadt nicht mehr besonders gut wahrnehmen. ›Unvermerkt‹ macht der Text dar-
auf aufmerksam, dass er seine angebliche Logik über einen präzisen, wenn auch 
nicht ganz ›wohlgemessenen‹ Rhythmus entfaltet – und dies tut er exakt, bevor 
es an die Behandlung jenes Rhythmus gehen wird, welcher Stabilität und Ord-
nung gewähren soll. 
 
 

5.   STABILE UND INSTABILE SEELEN:  
GUTE UND SCHLECHTE RHYTHMEN 

 
Inmitten der regelmäßigen Wellenbewegung der für die Erziehung der Wächter 
stimulierten und dann regulierten Mimesis zeigt sich ein plötzlicher Umbruch: 
eine Verschiebung hin zu einer möglichen Lesart der politeia, in welcher deren 
Ordnung nicht ganz so ordentlich scheint wie von Sokrates proklamiert und von 
seinen Dialogpartnern bestätigt: Mit der Mimesis kommen auch zwei Auf-
fassungen von Rhythmus ins Spiel. Mit dem Regelmaß ist die nach Platon domi-
nant werdende Auffassung von Rhythmus angesprochen. Mit dem plötzlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Umbruch scheint aber auch eine andere Auffassung von Rhythmus präsent zu 
sein, nämlich eine für Platon gefährliche Bestimmung des Rhythmus, die auf In-
stabilität deuten würde: ein ›schlecht gemessener Rhythmus‹. 

In einem doppelten Sinne beschreibt Platon den Rhythmus als mimetisch – 
und zwar gleichermaßen im Sinne von verkörpernd wie nun durchaus im Sinne 
von nachahmend: Bei der Erziehung der Wächter für das gerechte Gemeinwesen 
soll der gute Rhythmus, indem er der Idee eines »geordneten und tapferen Le-
bens« (P 127, 399e) entspricht, diese Idee der Seele einprägen: als dieser Seele 
Gestalt bzw. Form, eben als sogenannter eidos. Prägend wirkt der Ideen nach-
ahmende Rhythmus in der Erziehung wegen der erwähnten völligen Formbarkeit 
der Kinderseelen durch ihre mimetische Ausrichtung auf die Welt. Es geht also 
wieder um Mimesis im doppelten Sinne: Rhythmen sind sinnliche Nachahmun-
gen und Verkörperungen der Idee eines ›geordneten und tapferen Lebens‹; der 
junge Mensch verhält sich sämtlichen sinnlichen Eindrücken mimetisch gegen-
über. Über diese doppelte Nachahmung lässt sich die Idee eines ›geordneten und 
tapferen Lebens‹ in seiner Seele installieren. Die Abwesenheit eines stabilen 
Rhythmus kann hingegen die Seele schwächen, ins Chaos stürzen und auf das 
ganze Gemeinwesen übergreifen. In diesem Sinne ist das Pathos verständlich, 
das der platonische Sokrates für den Rhythmus aufbringt: ›Wohlgestaltung und 
Missgestaltung der Seele sind die Folge des wohlgemessenen oder des schlecht 
gemessenen Rhythmus.‹ 

Welche Rhythmen dies sind, darüber verbleibt die ansonsten oft bis in 
kleinste Kleinigkeiten so ausführliche politeia im Unklaren. Während die home-
rische Epik an markanten Beispielen, von allem ›gereinigt‹ wird, was zu etwa 
›Trunkenheit, Verweichlichung und Müßiggang‹ anstiften könnte, bezeugen So-
krates und sein Gesprächspartner Glaukon bezüglich der Rhythmen bloß Unwis-
senheit, ohne dass sie diese Lücke besonders wichtig fänden. Sokrates verweist 
auf den den Phytagoräern nahestehenden Musiktheoretiker Damon:  

 
»Doch habe ich so dunkel in Erinnerung, einmal gehört zu haben, wie er von einem zu-

sammengesetzten Enoplios und dann von einem Daktylos und einem heroischen Versmaß 

sprach und diese, ich weiß nicht wie, ordnete und die Hebungen und Senkungen ausglich 

und sie mit einer Kürze oder einer Länge endigen ließ. Und eine andere Taktart nannte er, 

glaube ich, Iambos und eine andere Trochaios und wies ihnen Längen und Kürzen zu. Und 

an einigen von ihnen tadelte oder lobte er das Tempo des Fußes nicht weniger als den 

Rhythmus selbst, oder etwas an beiden – ich kann es nicht sagen.« (P 127, 400a-c)  

 
Angesichts der Wichtigkeit, die der Wahl des richtigen Rhythmus in diesem Pro-
jekt zugeschrieben wird, erscheint die Ahnungslosigkeit, die Sokrates und sein 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 91 

 

Gesprächspartner ganz unbekümmert an den Tag legen, erstaunlich. Die Ent-
scheidung über die guten (wohl reinen) Rhythmen und die schlechten (wohl ge-
mischten oder gar unrhythmischen) Rhythmen wird der Autorität Damons über-
tragen: »Doch überlassen wir das […] dem Damon. Denn um das auseinander-
zusetzen, braucht es eine längere Untersuchung, oder bist du anderer Meinung?« 
(P 127, 400c) – Mitten in der Begründung des europäischen Denkens über den 
Rhythmus bleibt die letztendliche Bestimmung des Rhythmus also aufgescho-
ben. Angeblich weil diese Aufgabe viel zu wichtig, diffizil, großangelegt und 
komplex sei. Nichtsdestoweniger: Der Rhythmus selbst, die Beantwortung der 
Frage, welches denn ein guter Rhythmus sei, stellt eine Synkope im Denken über 
den Rhythmus dar. Der Text lässt offen, welcher Rhythmus genau mit welcher 
Prägekraft die Seele der jungen Menschen affizieren soll. Ein restriktiver Begriff 
des Rhythmus, der ihn an die Stabilität von Takt und Metrum bindet, scheint zu-
nächst offen zu bleiben für andere Bestimmungen, für die das Wesen des 
Rhythmus gerade in seiner Offenheit bestünde.  

Diese angedeutete Öffnung nimmt der platonische Dialog in einem nächsten 
Schritt jedoch zurück, indem er die vorher behauptete Bedeutsamkeit und Wirk-
mächtigkeit des Rhythmus so sehr reduziert, dass seine konkrete Bestimmung 
plötzlich nicht weiter wichtig ist. Denn was sich sagen lässt, ist offensichtlich die 
Unterscheidung zwischen dem Wohlgemessenen und dem schlecht Gemessenen, 
zwischen dem Maßvollen und dem, was das Maß sprengt: Der falsche Rhythmus 
ist für Platon, das kann man in den späteren nomoi noch viel deutlicher nachle-
sen,28 ein instabiler Rhythmus, ein ungeordneter Rhythmus, ein unbeständiger 
Rhythmus, d.h. ein Rhythmus, der Überraschungen bringt, der aus dem von ihm 
suggerierten Schema ausbricht, der die von ihm suggerierte Ordnung unterwan-
dert, auflöst oder, noch schlimmer, letztlich gar keine Ordnung erkennen lässt. 
Wie in allen anderen Belangen lehnt der platonische Sokrates Zwitterwesen, d.h. 
hier: Mischrhythmen, ab. So wie der Schuster im Gemeinwesen bei seiner Spe-
zialisierung bleiben soll, so müssen auch die Rhythmen ›ungemischt‹ bleiben, 
wie es heißt. Wie bei den anderen mimetischen Praktiken, insbesondere beim 
Schauspiel, stellt sich auch hier wieder das selbe Problem: Die gemischten 
Rhythmen sind »weitaus am reizvollsten […] für die Knaben und die Erzieher 
und auch für die große Menge« (P 122, 397d). Wie bezüglich aller anderen mi-
metischen Praktiken gilt es diese instabilen Mischformen aus der Erziehung, 
aber auch aus dem Gemeinwesen insgesamt zu verbannen. Mit der Stabilität des 
guten Rhythmus manifestiert sich in der vergänglichen, unkonstanten und unsi-
cheren Welt die Gestalt der Ideen, ein eidos. In der Instabilität des schlechten 

                                                             
28 Vgl. Platon: nomoi, S. 28ff. (643e ff.) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Rhythmus geht der Bezug zum eidos und damit zu den Ideen verloren. Die vom 
schlechten Rhythmus affizierte Seele stößt nicht zum jenseitigen Wahren, Guten 
und Schönen vor und muss selbst instabil, d.h. hässlich, bleiben.  

Wegen des Einbezugs in die anderen mimetischen Praktiken müssen die an-
sonsten so wichtigen Rhythmen dann gar nicht weiter gesondert behandelt wer-
den. Sind sie als bloß mimetische Phänomene letztlich doch nachgeordnet. Denn 
qualifiziert für die platonische Behandlungen sind, obwohl die Rhythmen doch 
am Tiefsten in die Seele dringen und also eine übergeordnete Kategorie darzu-
stellen scheinen, nur solche Rhythmen, die sich der musikalischen Tonart und 
der theatralen Art des Vortrags unterordnen: »[G]uter und schlechter Rhythmus 
ergeben sich […] aus dem guten Vortrag oder seinem Gegenteil […], da sich ja 
Rhythmus […] nach dem Text richte[t], und nicht der Text nach diese[m].« 
(P 128, 400d) Gemeint sind damit die Inhalte, die von ›Trunkenheit, Verweichli-
chung und Müßiggang‹ und überhaupt von jedweder Unbeständigkeit bereinigt 
sein sollen. Ein nicht trunkener, verweichlichter, müßiger Text provoziert folge-
richtig einen Rhythmus, welcher ›Trunkenheit, Verweichlichung und Müßig-
gang‹ bei seinem Publikum vorbeugt.  

Allerdings indiziert ein solcher Rhythmus bei angemessener Ausführung von 
außen her, was im Inneren der Vortragenden zu finden sei: »Art des Vortrags 
[…] und […] Text […] richte[n] sich nach dem Charakter der Seele.« (P 128, 
400e) Nicht nur nimmt der Rhythmus also Einfluss auf die Seele. Der angemes-
sene, der gute Rhythmus ist derjenige, welcher der guten und schönen Seele ent-
spricht, in welcher die gute und schöne Seele sich ausprägt. Nicht vorstellbar ist 
ein Rhythmus, der der Art des Vortrags, dem Inhalt des Texts oder gar der Form 
der Seele zuwiderliefe. Ein solcher Rhythmus brächte deren innere Balance aus 
dem Gleichgewicht, vielleicht auch aus dem Rhythmus ihres Widerspiels. Er wä-
re als schlechter Rhythmus auch per se ein Indikator für einen schlechten Vor-
trag, einen unausgeglichenen Text, eine aus der Balance geratenen Seele. Diese 
aus der Balance geratene Seele könnte sich nur in einer inneren Instabilität des 
Rhythmus manifestieren. Der Entsprechungszusammenhang vom guten und sta-
bilen Rhythmus zur guten Art des Vortrags zum stabile Vorbilder liefernden 
Text zur schönen, weil stabilen Seele ist gänzlich und in beide Richtungen von 
der Prägekraft des eidos durchwirkt: Sie manifestieren sich als sich wechselseitig 
bedingender Gesamtzusammenhang einer stabilen Gestalt.29 

Vom guten, stabilen und angemessenen Rhythmus kommt der platonische 
Sokrates nach all den zum Rhythmus hinführenden Umwegen nun plötzlich sehr 
direkt zum philosophischen End- und Zielpunkt der platonischen Existenz. Aber 

                                                             
29 Vgl. für die Gesamtproblematik Lacoue-Labarthe: Typography, S. 43-138. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 93 

 

dieser End- und Zielpunkt entpuppt sich entgegen aller anders lautenden Beteue-
rungen des Sokrates nicht nur als Selbstzweck. Vielmehr ist er theatral verfasst; 
er erscheint vor den Augen der anderen: »Wenn also […] der Seele des Men-
schen ein schöner Charakter innewohnt und gleichzeitig seine äußere Gestalt 
diesem entspricht und mit ihm übereinstimmt, indem sie dasselbe Gepräge trägt, 
so muß das wohl für einen, der das sehen darf, der schönste Anblick sein.« 
(P 131, 402d) – Der gute ›wohlgemessene‹ Rhythmus manifestiert sich in dieser 
schönen Seele und wird so zu einer Art Theater des Wissens: zu einer in der ma-
teriellen Welt erscheinenden theoria. Er ist eine Ausprägung der übersinnlichen 
Ideen: ihre Gestalt, ihr eidos. Er prägt der vergänglichen und instabilen Materie 
diese Gestalt ein. D.h. er kann als Agent und Medium der jenseitigen Wahrheit 
der Ideenwelt dienen: Deshalb kann der Rhythmus über den Charakter mitent-
scheiden; die Wahl des richtigen Rhythmus geht notwendig mit der der richtigen 
Vortragsart, der richtigen Textinhalte und des richtigen Charakters einher, um 
den anderen den ›schönsten denkbaren Anblick‹ zu bieten. 

Beim Theater des schönen Wissens, das auf den stabilen Rhythmen basiert, 
handelt es sich also um eine Konkurrenzveranstaltung zum mimetischen Theater 
der Schauspieler, Rhapsoden, Dichter, Maler usw. Diese verstärken durch ihre 
Nachahmungen die Instabilität der ohnehin schon instabilen sinnlichen Welt und 
verbreiten diese Instabilität mittels der kaum domestizierbaren Ansteckungs-
macht der Mimesis. Nicht um sich horizontal ausbreitende mimetische, d.h. in-
stabile Ähnlichkeiten, Identifizierungen und Verkörperungen soll es sich hinge-
gen bei den Entsprechungsverhältnissen handeln, die vom stabilen Rhythmus di-
rekt bis zur schönen Seele führen. Diese sind vertikal von oben bis unten, von 
unten bis oben vom eidos, von der stabilen Form, geprägt. Ihre Wirkung auf die 
sie Schauenden läuft der Ansteckungswirkung der Mimesis parallel – nur, dass 
die Schauenden jetzt inspiriert werden sollen, um selbst zum guten Leben, zur 
schönen Seele und letztlich zur philosophischen Schau der Ideen vorzudringen. 
Die Perfektion der vom stabilen Rhythmus geprägten schönen Seele und die Zer-
rüttung des Instabilität produzierenden Schauspiels erscheinen als Doppelgänge-
rinnen. Nachträgliche, flüchtige Mimesis und prägender, dem Geprägtem immer 
vorläufiger eidos stehen ihrerseits in einem Ähnlichkeitsverhältnis. Die Mimesis, 
so ließe sich im platonischen Register sagen (und im Timaios findet sich dieses 
Vokabular tatsächlich), ist eine Mimesis des eidos.30 Sie ist seine nachträgliche, 
instabile Zweit- bzw. Drittfassung, die von seiner stabilen Prägekraft zehrt, diese 

                                                             
30 Vgl. für den Timaios und die darin markierte Zeitvorstellung Klaus Held: »Zeit als Zahl. 

Der pythagoreische Zug im Zeitverständnis der Antike«, in: Forum für Philosophie Bad 

Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und Personalität. Frankfurt a.M. 1992, S. 13-33. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

aber auch vermindert. Der Rhythmus ist in der Erziehung der politeia so wichtig, 
weil es sich bei ihm einerseits um den wohl sinnlichsten Teil aller aufgeführten 
mimetischen Darstellungspraktiken handelt. Er ist potentiell am weitesten von 
der Prägekraft des eidos entfernt. Eben darum ist es ihm gleichzeitig möglich, als 
›wohlgemessener‹ die Idealität des eidos direkt über die Sinne einzuspeisen. Wer 
dem guten Rhythmus ausgesetzt wird, findet sich wenn nicht direkt zum Theater 
des guten Wissens emporgehoben, so doch auf dieses vorbereitet. Wer dem 
schlechten Rhythmus ausgesetzt wird, droht sich in der unbeständigen Welt der 
mimetischen Praktiken zu verlieren. 

 
 

6.  MIMETISCHER RHYTHMUS: ZWEIDEUTIGE ERZIEHUNG  
 
Alles steht und fällt mit dem mimetischen Rhythmus: Als Mimesis des stabilen ei-

dos kann der Rhythmus den Bezug zu diesem erst erzeugen. Als Rhythmus des 
mimetischen Vermögens wirft er immer aus der Bahn. Umgekehrt gesprochen: 
Der mimetische Rhythmus wirft immer aus der Bahn beziehungsweise er schlägt 
überhaupt erst eine Bahn ein. Er bestimmt, ob es eine einzige Bahn gibt, nämlich 
die zum eidos oder ob der dislozierende Rhythmus mal diese, mal jene Bahn ein-
schlägt – und das heißt für Platon: keine Bahn. Wie die Mimesis müsste der 
›wohlgemessene‹ Rhythmus dessen allererste Eigenschaft (nämlich die, eine neue 
Bahn einzuschlagen) im Laufe der Erziehung abschaffen: Er müsste auf der einmal 
vorgegebenen Bahn bleiben und so mit seiner Stabilität diejenige des eidos vorbe-
reiten. Er müsste, wie die Mimesis, im und als Regelmaß wiederkehren.  

Die zeitliche Dislozierung, für die der Rhythmus bei Platon in einem ›guten‹ 
wie im ›schlechten‹ Sinne steht, lässt sich an der mit ihm enggeführten Mimesis 
gleichzeitig als eine räumliche beschreiben: Die Einführung der Mimesis öffnete 
die Stadt nach außen und machte so Wächter nötig, die diese Stadt gegen äußere 
Angriffe verteidigen – und sie gegen eine Mimesis abschirmen, die gleichzeitig 
innen wie außen ist: Sie kann nur nach außen abgewehrt werden, wenn sie innen 
vorher schon da ist. Die ›unvermerkte Reinigung‹ der Stadt, ihre katharsis, fin-
det durch eine Dislokation im räumlichen Sinne statt: durch eine Versetzung von 
innen nach außen. Durch diese Versetzung kann ein stabiles Inneres erst behaup-
tet werden; seine Rahmung bleibt aber ausgerichtet auf etwas, das weder richtig 
innen noch außen ist. Der in der mimetischen Wächtererziehung behauptete Au-
ßenraum der Mimesis disloziert den die Wächtererziehung erst ermöglichenden 
Innenraum und umgekehrt. 

All dies heißt auch, dass in beiden Fällen, dem des Rhythmus und dem der 
Mimesis, das entäußernde Moment immer bereits da ist, bevor es etwas zu ent-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 95 

 

äußern gibt. Die Nachrangigkeit der Mimesis und die zeitlich-räumliche Entglei-
sung des Rhythmus gehen den in der politeia präsentierten Ordnungen auch im-
mer voraus.  

Über die Mimesis soll der eidos im zu erziehenden Individuum installiert 
werden: zuerst über den stabilen Rhythmus, dann über die Vortragsart und 
schließlich über die Inhalte. Der eidos prägt von oben nach unten. Dies aber wird 
erst mit dem Abschluss der Erziehung, mit der schönen Seele einsichtig. Die 
Mimesis installiert den eidos hingegen von unten nach oben. Seine Stabilität, 
ganz am Anfang der Erziehung die Stabilität eines an Metren gebundenen 
Rhythmus, geht immer aus einer Instabilität hervor, einer Nachträglichkeit, einer 
Abweichung, einer Verschiebung, einer Entfernung, einer Verfehlung seiner 
selbst. Die mimetische Aneignung des stabilen und kontrollierten Rhythmus er-
folgt also selbst gegenrhythmisch, mischrhythmisch, destabilisierend. Sie ist of-
fen für die von der Mimesis ausgehenden Abweichungen, Unterbrechungen und 
Verschiebungen. Das will heißen: Es fällt schwer bei der Erziehung der schönen 
Seele zwischen dem guten, stabilen Rhythmus zu unterscheiden, mit dem mime-
tisch affiziert werden soll, und seinem eigenen Gegenrhythmus: einer Mimesis, 
die verschiebt, entstellt, destabilisiert und die Stabilität des Rhythmus auseinan-
derbringt. Die Mimesis des stabilen und ans Metrum gebundenen Rhythmus im-
pliziert auch immer die Möglichkeit einer, mit einem Hölderlin-Wort, gegen-
rhythmischen Unterbrechung:31 dass ein falsch oder angeschwächt wiederholter 
Rhythmus plötzlich anders als vorgesehen wiederholt wird und den Rhythmus 
von einem Metrum ablenkt. Durch seine Rhythmik müsste eigentlich auch der 
stabilste Rhythmus potentiell so instabil, fragil und angreifbar sein wie die Mi-
mesis selbst. Wie in der platonischen Erziehung wird er sich immer erst im 
Nachhinein als ›wohlgemessener‹ Rhythmus entpuppt haben. 

Ganz im Sinne der von Sokrates betonten Wichtigkeit des Rhythmus erhält 
dieser vorgängigen Charakter bezüglich der ›Subjektbildung‹ (in heutigem Vo-
kabular und im Vokabular, das etwa Badiou für seine Aktualisierung der politeia 
fürs 21. Jahrhundert benutzt):32 Das platonische Subjekt wird sich rückwirkend 
über den Rhythmus gebildet haben. Seine angestrebte Stabilität bleibt über den 
Rhythmus auf eine in dessen Innerem wirksame Instabilität ausgerichtet. Statt 
das bei Platon für Instabilität schlechthin einstehende mimetische Vermögen zu 
domestizieren, richtet der Rhythmus das Individuum immer wieder neu auf des-
sen Öffnung der Welt gegenüber aus. Räumlich gesprochen: Statt aus sich selbst 

                                                             
31 Friedrich Hölderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Band 

16. Sophokles. Frankfurt a.M. 1988, S. 247-258, hier: S. 250. 

32 Vgl. Badiou: Platons ›Staat‹, S. 13-16. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

auf den ›schönsten Anblick‹ des eidos oder von der Stadtmauer auf die abgewie-
sene Mimesis zu schauen, stiftet die dislozierende Mimesis in ihrem Rhythmus 
zuallererst einen Bezug des Subjekts gleichzeitig zu sich wie zur Welt: Sein In-
nenraum öffnet es auch nach außen; sein Weltbezug bezieht sich auch auf es 
selbst. Dieses Subjekt blickt nicht als Publikum auf den eidos oder den verwerf-
lichen Rhapsoden, sondern die Dislozierung eröffnet erst den Abstand einer Sze-
ne, in der das Subjekt sich selbst als einen anderen trifft, und in der das Subjekt 
auch mit anderen (den Mimetikern, den Wächtern etc.) existiert. Erst nach Stabi-
lisierung dieses Raums zum Theater – sei es zum den eidos erblickenden Theater 
des Wissens, sei es zum Theater der Rhapsoden und Tragöden – kann dieses 
Subjekt Publikum werden. Vorher ist es die skandierte Abfolge wechselnder 
Zeitraumverhältnisse: kein Theater auf einer Bühne, sondern eben mit einem 
Wort Samuel Webers ein »Theater der Dislozierung«33.  

Philippe Lacoue-Labarthe hat diese Dynamik in zahlreichen Texten als ein 
»ursprünglich[es] Gebrechen am Subjekt«34 im Zeichen der Mimesis themati-
siert. In späteren Texten benutzt er für diese immer schon gegebene Aushöhlung 
des Subjekts im Zeichen der Mimesis einen ihm von Jacques Derrida gewidme-
ten Begriff: »Desistenz«35. Eine solche Desistenz wäre rhythmisch, aber nicht im 
platonischen Sinne: nicht als stabilisierende Einteilung des Gegebenen, sondern 
als Öffnung auf Andersheit, als Abhängigkeit von dem, was es zur Mimesis 
animiert, ohne dass – darin besteht die dislozierende Wirkungsmacht der Mime-
sis – ein stabiles Vorbild je Prägekraft erlangen und Nachbilder zur schönen See-
le formen könnte: als ein Rhythmus a priori, dessen Voraussetzung darin besteht, 
jegliche Voraussetzung immer infrage gestellt und verschoben zu haben. »We 
(›we‹) are rhythmed.«36; ›Man (»man«) ist rhythmisiert‹; ›wir (»wir«) sind 
rhythmisiert‹ heißt es bei Lacoue-Labarthe unter Verweis auf die Behandlung 
des Rhythmus in der politeia. Denn wer weiß, wer dieses ›man‹ oder gar dieses 
›wir‹ eigentlich anderes ist als dieser Rhythmus, der es sich selbst und jedem 
Gemeinwesen, in das es eingebunden werden soll oder sich einbinden möchte, 
bereits entzogen hat. Rhythmisiert ist ›man‹ dann nicht im Sinne des ans Metrum 
gebundenen Rhythmus, sondern als Aussetzung an etwas, das anders bleibt als 
man selbst. Dieses etwas gibt in seinem Andersbleiben erst die Möglichkeit des 

                                                             
33 Vgl. Samuel Weber: »Taking Place: Toward a Theater of Dislocation«, in: David J. 

Levin (Hg.): Opera Through Other Eyes. Stanford 1993, S. 107-146. 

34 Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen, S. 122. 

35 Ebd., S. 123. 

36 Lacoue-Labarthe: Typography, S. 202. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 97 

 

eigenen Existierens: mit sich selbst, in der Welt und mit anderen, sich selbst, der 
Welt und anderen ausgesetzt, ohne dies in einem eidos fixieren zu können.37  

Der mimetische Rhythmus in der politeia verweist nicht bloß auf die Stabili-
tät einer vom eidos geprägten Ordnung und auf die diese Ordnung reproduzie-
rende Erziehung. Der mimetische Rhythmus verweist auch auf eine Bedingtheit 
dieser Ordnung, die nicht in dieser Ordnung aufgeht. Im Gegenteil muss die 
Ordnung immer wieder vom mimetischen Rhythmus ›gereinigt‹ werden, der sie 
doch bedingt und immer wieder aus der angestrebten ›Wohlordnung‹ bringt. – 
Allerdings wird das ›gerechte Gemeinwesen‹ hier in der ihrerseits mimetischen 
Form des platonischen Dialogs skizziert und dabei in seinen eigenen Unterbre-
chungen und Sprüngen immer wieder zur Schau gestellt. Dies mag nicht nur dar-
auf hindeuten, dass sich hier die höchste Form einer erzieherischen Mimesis 
praktiziert findet,38 sondern auch darauf, dass der Text die Unabschließbarkeit 
einer solchen ›Reinigung‹ der Mimesis von sich selbst anerkennt. 

 
 

7.  DAS »GERECHTE GEMEINWESEN«  
UND DIE ANARCHIE: POLITISCHE DIMENSION 

 
Der mimetische Rhythmus, den Sokrates für sein Erziehungsprogramm und die 
Begründung von Ordnung funktionalisieren möchte, weist auch immer ›hinter‹ 
die Erziehung und ›hinter‹ die platonische Ordnung auf deren ungeordnete, ja im 
Wortsinne anarchische Bedingtheit. Diese Bedingtheit begründet und ordnet 
nichts. Wo der platonische Sokrates sich nichts anderes vorstellen mag, als dass 
eine solche Anarchie der vielen mimetischen Rhythmen von außen bzw. von 
oben geordnet werden müsse, da verweist diese Bedingtheit auf die Möglichkeit 
von Formen eines Miteinander, die nicht von einem Philosophenkönig oder sei-
nen Äquivalenten bestimmt (und dann wohl von den Wächtern durchgesetzt) 
würden. Die strenge Regulierung der Mimesis soll andere Ordnungen oder Un-
ordnungen, die sich aus der Immanenz der vielen sich einander aussetzenden 
mimetischen Rhythmen ergeben, unmöglich machen. Deren wechselseitigen 
Identifizierungen, Verknüpfungen und Unterbrechungen sind dem platonischen 
Sokrates ein Gräuel. Er richtet sich nicht nur gegen die ältere, ›magische‹ Wis-
sensform, die einer Mimesis eigen ist und Unbekanntes durch Verkörperung an-

                                                             
37 Vgl. für diese mit und gegen Heidegger ausgearbeitete Konzeption Jean-Luc Nancy: 

Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart 1988. 

38 Vgl. Schmitt: »Mimesis bei Platon«, S. 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

zueignen sucht,39 sondern auch gegen das sich mit den anderen in Beziehung 
setzende Moment der Mimesis, das nicht notwendig etwas von den anderen zu 
wissen vermeint, diese anderen nicht zu- und einordnet und das sich auch nicht 
notwendig um den sich oder den anderen in der Ordnung zugewiesenen Platz 
schert:40 Sokrates’ striktes Erziehungsprogramm für die Wächter richtet sich ge-
gen die Möglichkeiten alternativer sozialer Ordnungen, die sich aus der eigenen 
Immanenz statt vertikal organisierten und deren Organisation wegen der mimeti-
schen Dislozierung immer neu infrage stünde. 

Einseitig sieht Platons Sokrates in der Vorherrschaft der Mimesis Chaos her-
aufziehen: die Verhinderung des Wissens wie des guten Lebens (was für ihn al-
lerdings dasselbe ist). Ebenso einseitig vermuten andere in der grundlegenden 
Anarchie, welche die politeia bedingt aber von ihr reguliert werden soll, die 
Möglichkeit einer wahren Demokratie.41 Beide Radikalpositionen mögen inso-
fern Recht haben, als dass die anarchische Bedingtheit der platonischen Ordnung 
beide ermöglicht: Der mimetische Rhythmus steht für eine Freiheit, die sich 
nicht notwendig als Agentin der Befreiung entpuppen wird, ohne deren Einbe-
ziehung aber wohl keine Freiheit je wirklich frei sein kann.42 Der mimetische 
Rhythmus liefert die Bedingung einer Freiheit kollektiver Selbstorganisation. Er 
überlässt dieser Freiheit die Möglichkeit, in Chaos und Gewalt umzuschlagen. 

In Umkehrung der platonischen Wertung hat die europäische Theoretisierung 
des Theaters gegen Ende des 20. Jahrhunderts der Mimesis in ihrer ›magischen‹ 
d.h. verkörpernden, identifizierenden und ›ansteckenden‹ Dimension eine soziale 
Kraft zugeschrieben, die zumindest für die Zeit des Theaterereignisses platonische 
oder protoplatonische Ordnungen verstören oder gar aussetzen kann: Die Verkör-
perung, die auf der Bühne des traditionellen Theaters statthat oder den theatralen 
Raum einer ›Performance‹ konstituiert, tritt in einen Austausch mit den entspre-
chenden Reaktionen des Publikums.43 Die von Platons Sokrates gefürchteten mi-

                                                             
39 Vgl. Balke: »Possessive Mimesis«, S. 115ff. 

40 Vgl. in diesem Sinne Hans-Thies Lehmann: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Beiträge zu 

einer materialistischen Theorie der Literatur. Frankfurt a.M. 1977, S. 9-108, hier: S. 

55-57.  

41 Vgl. Arendt: The Human Condition, S. 192-199. Kai van Eikels versucht, Arendts Ein-

satz theoretisch zu schärfen, indem er aus ihm die Frage nach der Selbstorganisation die-

ses Gemeinwesens ableitet. Vgl. Kai van Eikels: Die Kunst des Kollektiven. Perfor-

mance zwischen Theater, Politik und Sozio-Ökonomie. München 2013, S. 19-33.  

42 Vgl. Jean-Luc Nancy: L’Experience de la liberté. Paris 1988. 

43 Vgl. Hans-Thies Lehmann: »Notiz über Mimesis«, in: Gertrud Koch/Martin Vöhler/ 

Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Künste. München 2010, S. 69-74. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 99 

 

metischen Verhaltensweisen können als wechselseitige Zirkulation beschrieben 
werden, z. B. als diejenige von »Energie«.44 – Die Vesuche der Performance-Kunst 
seit dem 20. Jahrhundert, seine Trennung vom Publikum abzuschütteln,45 in einem 
social turn nicht dem theatralen Schaudispositiv zugehörige Praktiken einzubezie-
hen46 und Weisen des sich selbst organisierenden Versammelns durchzuprobie-
ren,47 verweisen aber auch auf eine Ordnung, die der platonische Sokrates mit viel-
leicht gutem Grund nicht antasten mag: Solange die theatrale Mimesis ihren eige-
nen Ort hat, nämlich den der theatralen Aufführung jeglicher Art, wirkt sie nur in 
eine Richtung. Der Schauspieler und der Rhapsode identifizieren sich mit etwas, 
das sie nicht sind, und sie können über ihre eigene theatrale Ansteckung das Publi-
kum mit diesem Moment von Andersheit anstecken. Vielleicht treten sie auch, ob-
wohl Platon Sokrates dies nicht erwähnen lässt, in eine sich gegenseitig steigernde 
Wechselbeziehung mit ihrem Publikum. Die Zuordnung dessen, wer hier Schau-
spieler ist und wer Publikum, bleibt aber unangetastet.48 Der Blick geht in eine 
Richtung; die Erziehung durch Sokrates kann sich dieses Blickes bemächtigen und 
ihn in die Transzendenz, auf den eidos richten. Diese Erziehung braucht die Ord-
nung des Theaters. – So gar nicht gebrauchen kann sie mimetische Rhythmen, die 
sich nicht mehr in eine Richtung lenken lassen. Nicht vorstellbar ist ihr eine Situa-
tion, in der die Blicke und die mimetischen Verknüpfungen in beide Richtungen 
gehen: in der Schauspieler und Publikum sich genauso wenig unterscheiden lassen 
wie Lehrer und Schüler; in der sich nicht von vornherein bestimmen lässt, wer was 
von wem lernen soll.49 Wahrscheinlich würde gelernt, wahrscheinlich würde sich 

                                                             
44 Vgl. Fischer-Lichte: Ästhetik des Performativen, S. 114-129. Vgl. Hans-Thies Leh-

mann: Postdramatisches Theater. Frankfurt a.M. 2011, S. 56-58. 

45 Vgl. Claire Bishop: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectator-

ship. New York/London 2012. 

46 Vgl. Jacques Rancière: Das Unbehagen in der Ästhetik. Wien 2007, S. 57-73. Vgl. 

Shannon Jackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New York 2011. 

47 Vgl. insgesamt van Eikels: Die Kunst des Kollektiven. 

48 »In der Stadt entstanden und folglich bedingt durch das Phänomen der Sesshaftma-

chung, hatte die Theateraufführung immer zum obersten Ziel, den Zuschauer an der 

Bewegung zu hindern. Die Pracht der antiken Zirkusse und Theater lässt letztlich die 

Erfindung eines allerersten statischen Vehikels erkennen, das pathologische Sesshaft-

machen eines aufmerksamen Zuschauers, der die Aufführung des optischen Leibes 

des sich bewegenden Schauspielers verfolgt.« (Paul Virilio: Rasender Stillstand. Es-

say. Frankfurt a.M. 1997, S. 150f.) 

49 Vgl. (abzüglich der aufklärerischen Emphase) Jacques Rancière: Der unwissende 

Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektuelle Emanzipation. Wien 2007.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

aus der Immanenz heraus eine gesellschaftliche Organisation ergeben. Nur welche, 
das bliebe zunächst noch völlig offen. 

Geschichtsschreiber der Erziehung haben die Entstehung der staatlich orga-
nisierten europäischen Pädagogik im späten 18. Jahrhundert verortet und konsta-
tiert, vorher habe man bei aller Vielfalt der erzieherischen Methoden letztlich auf 
die Macht der »Sozialisierung«50 vertraut: Die Zöglinge würden sich schon ir-
gendwie in die gesellschaftliche Ordnung einfügen. Sprich: Sie würden die gän-
gigen Gebräuche schon irgendwie (gezwungen oder zwanglos) nachahmen. Die 
Erziehung der Wächter in der politeia vertraut (wie Jahrhunderte lang an Platon 
ausgerichtete Erziehungsmethoden) auf eine solche Macht der Sozialisierung, 
will sie aber durch Auswahl und Zensur der nachzuahmenden Vorbilder steuern. 
Aber selbst diese Steuerung ist nur möglich, solange die Richtung, in die mime-
tische ›Ansteckung‹ und Verkettung verlaufen, nicht infrage steht. Das heißt 
dann aber: Was als Platons Theaterfeindlichkeit und Kampf gegen die Mimetiker 
erscheint, ist auch zu einem guten Stück einem Horror vor einer Wirkungslosig-
keit, einem Leerlaufen oder einer Anarchie der Erziehung geschuldet. Die plato-
nische Ordnung braucht das Theater als ihr Feindbild, um dem Horror einer 
schlichten Sozialisierung, die in alle beliebigen Richtungen laufen und jede mög-
liche Form annehmen kann, zu entkommen. In diesem Sinne ist ein Theater, das 
auf ein Publikum wirken will, schon platonisch genug: Es fixiert das fluide Mo-
ment der Mimesis an einem bestimmten Ort sowie in bestimmten kulturellen 
Praktiken und lenkt sie in eine bestimmte Richtung; die Differentialität der Mi-
mesis markiert es als Einheit.  

In der Auseinandersetzung mit den zeitgenössischen Techniken und Prakti-
ken des Theaters als kultureller Institution in Platons nomoi zeigt sich, dass die 
auch hier proklamierte Theaterfeindschaft auf das Theater erst anhebt, sobald 
dieses mobil wird und potentiell jeden möglichen Ort einnehmen kann.51 Aber so 
lange sich noch gegen das Wort ›Theater‹ und die so genannte Institution 
schimpfen lässt, ist auch diese Mobilität noch fixiert und nicht in die Anarchie 
des mimetischen Rhythmus ausgebrochen: Die dem Theater zugeschriebene Ge-
fahr der Instabilität erhält mit der theatralen Situation einen stabilen Ort, gegen 
dessen bedrohliche Instabilität sich zu Felde ziehen lässt. Im Theater und den 
ihm zugesellten mimetischen Praktiken hat die politeia die sie bedrohende Insta-
bilität bereits dingfest gemacht. Die pompös proklamierte Überwältigung, Aus-
grenzung oder Domestikation der theatralen Mimesis verschleiert mit höchst 

                                                             
50 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 48-81. 

51 Vgl. Weber: Theatricality as Medium, S. 31-39. Vgl. Rancière: Le Philosophe et ses 

pauvres, S. 70-85. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 101 

 

theatralen Mitteln, dass ein solcherart dingfest gemachtes Theater bereits weit-
gehend überwältigt, vertrieben, domestiziert und produktiv gemacht ist – und 
dass ohne seine Evokation das gerechte Gemeinwesen sich auf eben die Arten 
und Weisen desorganisierte, wie Sokrates es sich in seinen Albträumen von einer 
Theatrokratie bzw. »Zuschauerherrschaft«52 ausmalt.  

Die platonische Erziehung braucht das Theater und die Theaterfeindlichkeit 
also nicht nur, um sich daran einerseits zu stimulieren und das Theater dabei an-
dererseits hinter sich zu lassen. Die platonische Erziehung braucht das Theater 
und die Theaterfeindlichkeit, um sich überhaupt insofern als Erziehung zu er-
möglichen, als dass das Theater eine stabile, privilegiert in eine Richtung gehende 
Ordnung von Aufführung und Publikum einrichtet. Eine solche durch das Thea-
ter ermöglichte Erziehung ist zwar skandiert durch den Rhythmus, mit dem die 
theatrale Mimesis immer wieder ›gesalbt‹ und ›bekränzt‹ verabschiedet wird. 
Was aber nun, wenn dies keine Verabschiedung wäre, sondern eine Art des 
Willkommensgrußes? Denn solange Theater und Erziehung sich, wie verschlun-
gen auch immer, differenzieren und aufeinander beziehen lassen, kann eine sol-
che Erziehung die Planung des ›gesunden‹, ›gerechten‹ und ›guten‹ Gemeinwe-
sen planbar und organisierbar erscheinen lassen. Die von ihrem eigenen mimeti-
schen Rhythmus an die Erziehung aufgeworfenen Fragen muss sie bis heute – 
und besonders heute, da die Erziehung uns zu flexiblen, diverse Rollen über-
nehmenden, über alle Fähigkeiten des platonischen mimetischen Künstlers ver-
fügenden Wesen formen möchte53 – beantworten. 

                                                             
52 Platon: nomoi, S. 82 (701a, 701b). Vgl. Rebentisch: Die Kunst der Freiheit, S. 69-81. 

Vgl. Rancière: Le philosophe et ses pauvres, S. 74-77. 

53 Vgl. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 278-284. Vgl. Boltanski/Chiapello: 

Der neue Geist des Kapitalismus. Vgl. Virno: Grammatik der Multitude, S. 61-99. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Verstecktes Theater 

  Rousseaus Émile und die Schauspielerei1 

 
 
 

1.  ÉMILE UNTER SCHAUSPIELERN 
 
Platons Theaterfeindschaft haben die Pädagogen in Goethes pädagogischer Pro-
vinz anscheinend über den Umweg von Jean-Jacques Rousseaus Lettre à M. 

d’Alembert sur les spectacles von 1758 rezipiert.2 Zudem handelt es sich bei 
Rousseaus Émile, ou, de l’éducation von 1762 gleichzeitig um ein bahnbrechen-
des diskursives Ereignis, welches die Bemühungen des ›pädagogischen Jahrhun-
derts‹ (und mit ihnen das System von Goethes Pädagogen) erst ermöglicht: Das 
Kind rückt als unbekanntes Wesen in den Mittelpunkt des Interesses. Der von 
der ihn deformierenden Kultur eigentlich immer schon verdorbene Mensch kann 
sich erst wirklich zum Menschen entwickeln, wenn er als Kind zu einem solchen 
erzogen wird. Insofern das Theater sich im Lettre à M. d’Alembert als Paradigma 
einer solchen Deformation beschrieben findet, geht Rousseaus prokalmierte 
Theatrophobie mit seiner Erziehungsphantasie Hand in Hand. Das bei Platon wie 
bei Goethes Pädagogen so wichtige, wenn auch versteckte intrinsische Wechsel-
verhältnis von Erziehung und Theater scheint verloren. Hingegen wollen die fol-
genden Überlegungen rekonstruieren, dass die Dissimulation dieses Verhältnis-
ses bei Rousseau eine höhere Stufe erreicht hat: Auch Rousseau beschreibt das 
Theater primär als Medium der Zeichengeneration und Subjektformation:3 Dabei 
wird das Theater als Medium der Erziehung durch theatrale Mittel fast völlig 

                                                             
1 Vorüberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jörg Schäfer: »Émile 

unter Schauspielern. Rousseaus Theater der Erziehung«, in: Maud Meyzaud (Hg.): 

Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rousseaus. Berlin 2015, S. 130-154.  

2 Vgl. Kapitel II.  

3 So analysiert bei Jacques Rancière: Der emanzipierte Zuschauer. Wien 2008, S. 64f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

zum Verschwinden gebracht, insbesondere die Rousseau wie vor ihm Platon und 
nach ihm Goethes Pädagogen so suspekte Schauspielerei. 

Eine der obskursten Passagen in den an Merkwürdigkeiten so reichen Schrif-
ten Rousseaus findet sich in der Wiederveröffentlichung seines Erziehungstrak-
tats Émile, ou, de l’éducation in Pierre-Alexandre Du Peyrous posthumer Ge-
samtausgabe. 1782 bringt diese Fassung erstmals auch handschriftliche Anmer-
kungen, welche von Rousseau wohl für eine 1764 geplante Gesamtausgabe in 
die Erstpublikation von 1762 eingetragen worden waren.4 In diesen reagiert 
Rousseau nicht zuletzt auf die gleich nach Erscheinen seines Émile entbrannte 
heftige Diskussion. Unter anderem war dabei die Unwahrscheinlichkeit der Fi-
guren, durch deren Reaktion auf sein Verhalten der aufwachsende Émile belehrt 
und erzogen wird, in die Kritik geraten. Besonders gilt dies für die berühmte 
Wachsentenepisode: Der »imaginäre[] Schüler« (E 134) Émile übt sich in der 
Wissenschaft und durchschaut dank seiner neuen Kenntnisse den Trick, mit dem 
ein Jahrmarktzauberer durch einen Magneten eine Wachsente manipuliert. Durch 
seine scheinbare Überlegenheit droht Émile einer der laut Rousseau menschli-
chen Hauptsünden zu verfallen, die der Theaterfeind Rousseau in der Sphäre des 
Theaters verortet: der Eitelkeit des Schauspielers und Schaustellers. Der Gauk-
ler, selbst ein Schausteller, ›heilt‹ die aufkeimende Eitelkeit Émiles zunächst mit 
dessen öffentlicher Demütigung und dann mit einer Moralpredigt. In den post-
hum publizierten Notizen unterstellt Rousseau im Hinblick auf diese Passage 
seinem Kommentator und Kritiker Jean Henry Samuel Formey, der gleich 1763 
einen Anti-Emile verfasst hatte,5 mangelnde Auffassungsgabe: 

 
»Dem geistvollen M. Formey ist nicht der Gedanke gekommen, daß diese kleine Szene 

vorbereitet war und daß der Gaukler über die Rolle, die er zu spielen hatte, informiert 

worden war. Das habe ich tatsächlich vergessen zu erwähnen. Wie oft habe ich dagegen 

aber erklärt, daß ich nicht für Leute schreibe, denen man alles erklären muß!« (E 366) 

 
Die ehrliche Empörung des Schaustellers, die von der Schaustellersünde heilt, 
soll also selbst nichts anderes als Schauspielerei gewesen sein. Und dies ist für 
alle offensichtlich zu sehen bzw. zu lesen. Denn wenig später heißt es: 

 
»Hätte ich voraussetzen sollen, daß es irgendeinen so stupiden Leser gibt, der nicht ge-

merkt hätte, daß es sich bei diesen Vorhaltungen um eine vom Erzieher Wort für Wort 

                                                             
4 Vgl. Pierre-Alexandre DuPeyrou (Hg.): Collection complete des œuvres de J. J. Rous-

seau, citoyen de Geneve. Band 7-10. Genf 1782. 

5 Vgl. Jean Henri Samuel Formey: Anti-Emile. Berlin 1763. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 105 

 

diktierte Rede handelt, die seine Ansichten dartun sollte? […] Genügt das Gesagte nicht 

für jeden anderen als M. Formey?« (E 370) 

 
Als obskur verhandelt wird diese Passage zumeist, weil kaum eine Leserin oder 
ein Leser, weder vor noch nach Erscheinen von Rousseaus Selbstkommentie-
rung, von sich hat behaupten können, die angeblich so offensichtliche Inszenie-
rung des Erziehers Jean-Jacques durchschaut zu haben und daher nicht zu den 
hier gemaßregelten ›stupiden Lesern‹ zu gehören.6 Fragen wirft auch der Fiktio-
nalitätsgrad7 der sonstigen neben Erzieher und Zögling im Text auftretenden Fi-
guren auf: Werden sie so nicht implizit allesamt zu ausführenden Akteuren in ei-
nem von der Figur des Erziehers vorgegebenen Skript erklärt – einschließlich 
Émiles späterer Verlobten Sophie, deren langwierige und komplizierte Umwer-
bung das vom Rest des Texts deutlich unterschiedene fünfte Buch ausmacht? 
Weniger Beachtung hat diese Passage jedoch vor dem Hintergrund von Rous-
seaus sprichwörtlicher Theaterfeindschaft gefunden: Was besagt es, dass der Er-
zieher hier zu Schauspiel und Verstellung greift, um seinen Schützling vom 
Sündenfall der Schauspieler und Schausteller zu heilen? 

Folgende Überlegungen verorten die Wachsentenepisode in der Spannung 
zwischen dem Kontext des im Émile ausgeführten Erziehungsmodells einerseits 
und der hier behaupteten Erziehung durch Inszenierung, Schauspielerei bzw. 
schlicht durch eine Täuschung des Zöglings andererseits. Unterscheidet Émiles 
ganze Erziehung sich doch gerade dadurch von den auf die Fähigkeit zur Ver-
stellung zielenden höfischen Erziehungsmodellen vorangegangener Jahrhunder-
te,8 dass Émile zu einer völligen Ehrlichkeit anderen und sich selbst gegenüber 
erzogen werden soll: zu einer völligen Übereinstimmung zwischen dem Inneren 
und dem Äußeren, dazu, »sich selbst getreu und immer eine vollkommene Ein-
heit« (E 113) zu sein. Für das Theater und die ihm assoziierten Praktiken ist da-
bei kein Platz. Rousseau gilt die gesellschaftliche Institution des Theaters, wie 

                                                             
6 Vgl. Robert Ellrich: Rousseau and His Reader. The Rhetorical Situation of the Major 

Works. Chapel Hill 1969, S. 53f. Vgl. Christophe Martin: »Éducations negatives«. 

Fictions d’experiméntation pédagogique au dix-huitième siècle. Paris 2010, S. 309ff. 

7 Vgl. Laurence Mall: Émile, ou, Les figures de la fiction. Oxford 2002. Vgl. auch Jörg 

Dünne: »Jean-Jacques Rousseau: Émile«, in: Roland Borgards et al. (Hg.): Literatur 

und Wissen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart 2013, S. 317-321. 

8 Vgl. Lethen: »›Schein zivilisiert!‹«. Vgl. zum Problem der Aufrichtigkeit Claudia 

Benthien/Steffen Martus (Hg.): Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert. Tü-

bingen 2006. Vgl. Achim Geisenhanslüke: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Ver-

stellung in der europäischen Literatur. Darmstadt 2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

der vier Jahre vor Émile erschienene Lettre à M. d’Alembert sur les spectacles, 
der von der argumentativen Stoßrichtung her mit dem Erziehungstraktat einen 
kohärenten Zusammenhang bildet und parallel zu ihm entsteht, als Verkörperung 
des degenerierten gesellschaftlichen Zusammenlebens schlechthin – nicht zuletzt 
wegen der Verselbstständigung des Scheinhaften, Überflüssigen und somit Lu-
xuriösen. Abseits der Gesellschaft und damit abseits des Theaters soll Émile zu 
einem von diesem Überfluss nicht verführbaren Subjekt erzogen werden: zum 
»natürliche[n] Menschen« (E 112), der in der Lage wäre, den von Rousseau pro-
jektierten (und ebenfalls 1762 erstmals erschienenen) »Gesellschaftsvertrag«9 
eines Gemeinwesens wahrzunehmen, das sich an der conditio humana einer als 
ursprünglich gefassten menschlichen Gebrechlichkeit orientiert. Entsprechend 
führt Jean-Jacques den heranwachsenden Émile ein einziges Mal »ins Theater« 
als in eine großstädtische Institution. Das tut er nur, um dieses als eine »Schule« 
für den Unterricht in den Techniken zu gebrauchen, den anderen Menschen »zu 
gefallen und das menschliche Herz zu gewinnen« – und das heißt wohl auch: 
sich gegen falsche Verführungskünste immun zu machen. Denn keinesfalls geht 
Émile bloß ins Theater im Sinne Diderots und anderer bürgerlicher Aufklärer, 
»damit er die Sitten beobachten« (E 698) und seine eigenen stärken kann. 

Gegen ein Bildungstheater im Sinne von Diderot und anderen zieht der 
Lettre à M. d’Alembert sur les spectacles, der zeitgleich zum vierten Buch ent-
steht, zu Felde. Dort findet sich Rousseaus Ablehnung des Theaters als einer Ins-
titution der Falschheit ausführlich unter Aufnahme traditioneller platonisch-
römisch-christlicher Polemiken10 markiert und auf eine moralische Abwertung 
von Personen bezogen, die den Schauspielberuf ausführen. Die Pädagogen aus 
Goethes pädagogischer Provinz zitieren Rousseau fast wörtlich:  
 

»Was ist das Talent des Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen anderen als 

den eigenen Charakter anzunehmen, anders zu erscheinen als man ist, kaltblütig sich zu 

erregen, etwas anderes zu sagen, als man denkt, und das so natürlich, als ob man es wirk-

lich dächte, und endlich seine eigene Lage dadurch zu vergessen, daß man sich in die ei-

nes anderen versetzt.« 

 
Die Fiktionalität des Schauspiels wird ebenso wie die schauspielerische Nach-
ahmung vorgegebener Rollen mit der Immoralität der Lüge gleichgesetzt. 

                                                             
9 Jean-Jacques Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag, oder, Prinzipien des Staats-

rechts«, in: Ders.: Politische Schriften. Band 1. Paderborn 1977, S. 59-208. 

10 Vgl. Kapitel II. Vgl. auch Rebentisch: Die Kunst der Freiheit, S. 271-341. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 107 

 

Schauspielerei entfernt sich bereits strukturell von der in Émiles Erziehung an-
gestrebten reinen Menschlichkeit:  

 
»Was also ist im Grund der Geist, den der Schauspieler von seinem Stande empfängt? Ei-

ne Mischung aus Niedrigkeit, Falschheit, von lächerlichem Dünkel und würdeloser Ge-

meinheit, die ihn befähigt, alle Arten von Rollen zu spielen außer der edelsten, die er auf-

gibt, außer der des Menschen.«11  

 
In dem Erziehungstraktat fasst Rousseau dies später lapidar zusammen: »Das 
Theater ist nicht für die Wahrheit geschaffen« (E 698), schon gar nicht für die 
moralische. Zu einer solchen ›Niedrigkeit‹ wird der dem »Mittelmaß« (E 506) 
entstammende Zögling Émile dank seiner idealen Erziehung nicht verkommen. 
Ganz im Gegenteil, wie eine rhetorische Frage pointiert: »Aber welcher Mensch 
auf dieser Welt ist weniger Nachahmer als Emile?« (E 673) Selbstverständlich 
keiner, d.h. kein Mensch ist menschlicher als der einer Nachahmung gänzlich 
abholde Émile. Jedoch, nimmt man die Replik an Formey ernst, scheint ein The-
ater abseits der gesellschaftlichen Institution für die Erziehung des jungen Émile 
durchaus geschaffen. – Wodurch sich die Frage verstärkt: Was wären der Status 
und die Funktion der von Rousseau in seinen Notizen von 1764 behaupteten 
Schauspielerei, dank derer Émile zum Nichtschauspieler schlechthin erzogen 
wird?  

Eine Lektüre der Wachsentenepisode bedarf als Vorlauf einer genaueren Re-
konstruktion des Zusammenhangs, den Rousseau zwischen der Sphäre des Thea-
ters und derjenigen der Erziehung aufmacht – auch und gerade wo seine Texte 
diesen Zusammenhang immer wieder zu einer diametralen Entgegensetzung sti-
lisieren. Die folgenden Überlegungen gehen daher in drei Schritten vor: Zu-
nächst geht es ausgehend von der knappen Bemerkung zum Theater im vierten 
Buch des Émile um den impliziten Zusammenhang, in den Rousseau Theater 
und Erziehung bringt, indem er sie als Gegenpole inszeniert: Das Theater steht, 
wie im Lettre à M. d’Alembert entfaltet, für das Überborden des überflüssigen 
Luxus einer degenerierten Gesellschaft. Die Erziehung soll ein Subjekt für eine 
Gesellschaft hervorbringen, die in ihrer ›natürlichen‹ Armut der Versuchung des 
Theaters widersteht. Ein nächster Schritt führt zurück ins zweite Buch des Émile, 
in dem die Erziehung im Knabenalter thematisch wird und sich die Mimesis 
bzw. Nachahmung, für Rousseau das hervorstechende Merkmal des Schauspie-
lers, das einzige Mal ausführlicher problematisiert und als Mittel der Erziehung 
abgelehnt findet. Mit diesem Kontext unterzieht ein abschließender Schritt die 

                                                             
11 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 414. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

Wachsentenepisode, anlässlich derer im dritten Buch die Schauspielbehauptung 
aufgestellt wird, einer genaueren Untersuchung. Zu zeigen wird sein, dass Rous-
seaus nachträgliche Behauptung, ob nun ernst zu nehmen oder nicht, auf ein 
Verhältnis zum Theater verweist, welches das vorgestellte Erziehungskonzept 
organisiert und offen lässt, ob Émile hier nicht doch zum Schauspieler erzogen 
wird – und sei es zum Schauspieler seiner eigenen Bescheidenheit. Bei der 
Wachsentenepisode handelt es sich um den Umschlagpunkt in Émiles Erzie-
hung: um eine Peripetie, mit der Émile mit den Mitteln den Theaters endgültig 
vor den von Rousseau ausgemalten degenerierten Verführungen des theatralen 
Luxus bewahrt wird, ohne sich jedoch ganz vom Theater befreien zu können.  

 
 

2.  FÜLLE DES THEATERS, ARMUT DER ERZIEHUNG 
 
»Der Mensch der Gesellschaft existiert gänzlich in seiner Maske. […] Was er ist, 
gilt ihm nichts; was er scheint, gilt ihm alles.« (E 475) D.h. beim gesellschaftli-
chen Menschen handelt es sich um einen Schauspieler. Fern von der Großstadt, 
also der Gesellschaft und ihrer Theater, gilt es Émile daher zu erziehen.12 »Die 
Stadt ist der Schlund, der das Menschengeschlecht verschlingt.« (E 151) Nur oh-
ne Kontakt zu den gesellschaftlichen Schauspielern kann Émile zum ›natürli-
chen‹ Menschen erzogen werden. Auch die anderen, durch den Kontakt mit den 
gesellschaftlichen Schauspielern bereits verdorbenen Kinder müssen gemieden 
werden. Das legt seinem aus dieser Gesellschaft stammenden Erzieher Jean-
Jacques, Émiles Beziehungs- und fast einziger Kontaktperson, die Bürde auf, 
nicht durch sein Verhalten eine gesellschaftliche Kontamination Émiles zu ver-
schulden. Émile, der als junger Mann in keiner Weise mehr ›Nachahmer‹ ist, 
wird als kleines Kind wie alle kleinen Kinder vom »Nachahmungstrieb« (E 286) 
angeleitet. Jean-Jacques stellt fern der Stadt sein einziges Objekt dar und muss 
darauf achten, dass sein Verhalten nicht als (nachzuahmendes) »Muster« rezi-
piert wird, sondern »Beispiele« (E 297) liefert, die nicht wiederholt, sondern ei-
genständig umgesetzt werden. Die von Locke proklamierte Erziehung durch 
Gewöhnung lehnt Rousseau daher strikt ab: »Die einzige Gewohnheit, die ein 
Kind annehmen darf, ist die, keine anzunehmen.« (E 158) Umgekehrt gilt Äqui-
valentes für einen Erzieher, der seine Erziehung gänzlich individuell auf den 
Zögling zuschneiden muss und aus ihr kein ›Muster‹ der Erziehung ableiten darf: 
»Ein einzelner Mensch kann das nur einmal« (E 135), denn die Nachahmung, 

                                                             
12 Zu Rousseaus Verschränkung von Großstadt- und Theaterkultur vgl. Richard Sennett: 

The Fall of Public Man. New York 1977, S. 115-122. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 109 

 

und sei es die Selbstnachahmung, gehört der Schauspielerei und damit dem ge-
sellschaftlichen Menschen an.  

In der Gesellschaft und ihren »Konventionen und Pflichten entstehen Lug 
und Trug« (E 227), welche durchgehend mit Maskerade und Schauspielerei par-
allel geführt werden. Nicht zuletzt, weil der Erzieher für den Schutz des Zög-
lings vor der Gesellschaft verantwortlich zeichnet, bestimmt Rousseau »die Lü-
gen der Kinder alle« als »das Werk der Lehrer« (E 230), die ihrer Aufgabe nicht 
gerecht geworden sind. Ein lügendes Kind ist von einem Erzieher nicht vor dem 
gesellschaftlichen Maskenspiel bewahrt worden, gegen das es sich noch nicht al-
leine schützen konnte. Diese schützende Position macht die Aufgabe des Erzie-
hers aber zu einer zwiespältigen: Muss er doch seinerseits dem Kind gegenüber 
›lügen‹, d.h. Émile vor der Wahrheit schützen, damit angesichts einer missrate-
nen Kultur die menschliche Natur sich durch Entfernung von der menschlichen 
Gesellschaft ›natürlich‹ entfalten kann. Dem Kind, das sich frei zu seiner Natur 
entfalten soll, wird nur ein »Schein der Freiheit« (E 265) vorgegaukelt. Bei sei-
ner »kluggeregelte[n] Freiheit« (E 210) handelt es sich um eine Inszenierung. 
»Die erste Erziehung muß also rein negativ sein« (E 213): Fernhalten der Wirk-
lichkeit zugunsten einer Wahrheit, deren die Menschen schon lange verlustig ge-
gangen sind – »man müßte den natürlichen Menschen kennen.« (E 115) 

Rousseau und Jean-Jacques kennen den natürlichen Menschen sehr wohl; so 
meinen sie. Im Namen von dessen Wahrheit schützen sie Émile vor der Wirk-
lichkeit einer Gesellschaft von Maskenträgern. Gelingt die Erziehung, wird der 
ausgewachsene Émile das von der Gesellschaft aufgeführte theatrum mundi, ihre 
»Weltbühne«, in seiner Mechanik durchschauen und ihm bloß mit »Scham und 
[…] Verachtung für seine Gattung«, Empörung und »Trauer« begegnen, sich 
aber nicht von ihm verführen lassen: 

 
»Man stelle sich […] meinen Emile vor, bei dem achtzehn Jahre beharrlicher Sorgfalt nur 

das Ziel hatten, ihm ein unbestechliches Urteil und ein reines Herz zu bewahren; man stel-

le sich ihn vor, wie er beim Aufgehen des Vorhangs zum erstenmal den Blick auf die 

Weltbühne wirft oder, vielmehr wie er hinter den Kulissen die Schauspieler nach ihren 

Kostümen greifen und sie sich anlegen sieht, und wie er die Schnüre und Rollen abzählt, 

deren plumper Zauber die Augen der Zuschauer täuscht – bald werden Regungen der 

Scham und der Verachtung für seine Gattung seiner ersten Überraschung folgen; es wird 

ihn empören, das ganze Menschengeschlecht, das sich selbst zum Narren hält, in solch 

kindlichen Spielen sich selbst erniedrigen zu sehen; es wird ihn mit Trauer erfüllen, wenn 

er sieht, wie seine Mitbrüder sich um Hirngespinste gegenseitig zerfleischen und in wilde 

Tiere verwandeln, weil sie sich nicht damit zufrieden geben konnten, Menschen zu sein.« 

(E 499f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

Im Namen solch einer Wahrheit von ›Natürlichkeit‹ und ›Menschlichkeit‹ hört 
die frühkindliche Erziehung Émiles bald auf, eine ›rein negative‹ zu sein und 
wird zu einer Inszenierung, die immer mehr in Émiles Leben eingreift,13 z.B. 
durch die Begegnung mit dem Jahrmarktszauberer, der als Trickbetrüger der 
Massen im Sinne Rousseaus eigentlich ein Schauspieler par excellence ist. Mas-
ken schützen vor dem gesellschaftlichen Maskenspiel. Dabei erscheint es Rous-
seau wichtig, dass es sich beim Gaukler aus der Wachsentenepisode um einen 
›wirklichen‹ Gaukler und nicht um einen Berufsschauspieler handelt. Zumindest 
hält er die Gebildetheit der Rede des Jahrmarktskünstlers hoch, um nachzuwei-
sen, es müsse sich hier um die vorgegebene Rede Jean-Jacques handeln: »Hätte 
man mich selbst für so dumm halten dürfen, eine solche Sprache einem Gaukler 
als ihm natürlich in den Mund zu legen?« (E 370) Der Gaukler ist also nur ein 
behelfsmäßiger Schauspieler, der Jean-Jacques zwecks Erziehung zur Unterstüt-
zung eilt. Seine Kunststücke dienen dem »ehrsamen Mann« dazu, »sein Brot zu 
verdienen« (E 369); nicht hingegen gehört er jenem Gelichter an, das der Lettre 

à M. d’Alembert in der Sphäre des großstädtischen Theaters findet: Dass »durch 
einen ehrlosen Stand ehrlose Gefühle entstehen«14 und in die Praxis umgesetzt 
werden, hält Rousseau für ausgemacht. Dieses Milieu ist dem Luxus und der 
Verschwendung assoziiert. Der Jahrmarktskünstler findet sich im Lettre à M. 

d’Alembert hingegen den Festivitäten und Vergnügungen des armen, einfachen 
Volks zugerechnet. Zwar imaginiert der Text hier einen Idealzustand, in dem 
»wir uns völlig von diesen Bretterbuden trennten und uns, groß und klein, darauf 
verstünden, unsere Freuden und unsere Pflichten […] aus uns selbst zu zie-
hen«15. Gegenüber dem Theater als fester gesellschaftlicher Institution ist die 
»Bretterbude, die zur Belustigung des Pöbels auf dem Markt aufgeschlagen wur-
de«, aber wegen ihres bloß temporären Status vorzuziehen: »ohne Folgen und 
am nächsten Tag vergessen«.16 In der Schauspielerei des Gauklers, der die Täu-
schung zum Beruf erhoben hat, liegt ebenso eine Kompromissbildung mit der 
unliebsamen Gesellschaft vor wie in der Täuschung des Erziehers, der den trüge-
rischen ›Schein der Freiheit‹ für Émile aufrecht erhält.  

Mit seiner Nähe zur Armut ist der schauspielende Gaukler nicht nur dem 
Theater, sondern auch Jean-Jacques’ Ideal einer Naturerziehung nahe: »Der Ar-
me braucht keine Erziehung […], denn der Arme kann durch sich selbst zum 

                                                             
13 In diesem Sinne lässt sich auch von der »Verführung« (Gebauer/Wulf: Mimesis, S. 

295) des Zöglings Émile durch den Erzieher Jean-Jacques sprechen.  

14 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 427. 

15 Ebd., S. 461. 

16 Ebd., S. 460. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 111 

 

Menschen werden.« (E 138) Seine Armut entspricht dem angestrebten menschli-
chen Naturzustand: »Die Menschen sind von Natur aus weder Könige noch Vor-
nehme, weder Höflinge noch Reiche; alle werden nackt und arm geboren, alle 
sind dem Elend des Lebens unterworfen, dem Kummer, den Schmerzen, Bedürf-
nissen und Leiden aller Art.« Diese Armut muss der (aus der guten Gesellschaft 
stammende und daher erziehungsbedürftige) Zögling kennen- und als die seinige 
anerkennen lernen. Erst dann soll er sich dem gesellschaftlich erzeugten Schein 
des Überflusses nähern: »[Z]eigt ihm die äußere Erscheinungsform der großen 
Gesellschaft erst dann, wenn ihr ihn soweit gebracht habt, ihren inneren Wert 
abschätzen zu können.« Parallel geführt werden dabei adeliger Luxus und Thea-
ter: »[B]reitet nicht gleich den Pomp eines Hofes vor seinen Blicken aus, den 
Prunk der Paläste, den Reiz der Schauspiele« (E 459). Das gegenseitige An-
schauen – nicht nur das Anschauen der Schauspielenden, sondern auch das Se-
hen und Gesehen Werden im Theater als Institution – bringen die »Eitelkeit« 
und das Luxusbedürfnis erst hervor: »[S]ieht uns niemand zu, dann sind wir auch 
nicht eitel.« (E 288)  

Zu »Luxus, Putz und Verschwendung« verführt laut Lettre à M. d’Alembert 

hingegen das Theater, z.B. durch »Ausstattung und Schmuck der Schauspie-
ler«.17 Demgegenüber bedarf die Bescheidenheit des Uneitlen erneut der Rück-
besinnung auf die naturgegebene Armut; nur auf sie ausgerichtet ist Nachah-
mung legitim: »Die Menschen schaffen in ihren Werken nur Schönes in der 
Nachahmung. Alle wahren Vorbilder des Geschmacks liegen in der Natur.« Ge-
sellschaftlicher Luxus steht dem diametral gegenüber:  

 
»Künstler[], Vornehme[] und Reiche[] suchen um die Wette nach neuen Mitteln der Ver-

schwendung […]. So errichtet der große Luxus seine Herrschaft und schafft die Liebe zu al-

lem, was schwierig und teuer ist; dann ist das vermeintlich schöne, anstatt die Natur nachzu-

ahmen, schön, nur weil es ihr entgegenwirkt. Daher sind Luxus und schlechter Geschmack 

nicht zu trennen. Überall da, wo der Geschmack kostspielig ist, ist er falsch.« (E 692)  

 
Und, so wäre hinzuzufügen: Wo er billig ist, da ist er richtig. – Jean-Jacques be-
weist Geschmack, indem er zur Erziehung Émiles keinen teuren Berufsschau-
spieler, sondern einen (vermutlich recht preiswerten) Gelegenheitschargen enga-
giert. Aber, Kompromissbildung hin oder her, die Schwierigkeit, bei der es sich 
vielleicht sogar um einen Vertrauensbruch dem Zögling gegenüber handelt, 
bleibt. Der Weg zur natürlichen Armut führt über die Öffnung zum potentiell 
falschen Luxus der Schauspielerei und muss sich auf die Hoffnung berufen, dass 

                                                             
17 Ebd., S. 391. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

dieser Eingriff gleich dem Budenzauber des Gauklers ›ohne Folgen‹ bleibt ›und 
am nächsten Tag vergessen‹ ist. Die Erziehung Émiles durch einen Schauspieler 
wiederholt das Paradox, das sämtliche Schriften Rousseaus prägt: Um aus der 
Gesellschaft zum verlorenen ›natürlichen Menschen‹ vorzustoßen, müssen ge-
sellschaftliche Praktiken angewandt und gegen sich selbst gewendet werden.18 

 
 

3.  MIMESIS NACH ROUSSEAU: NACHAHMUNG, 
SCHAUSPIELEREI, DARSTELLUNG 

 
Émile soll fern von der Gesellschaft aufwachsen, aber bereits die Einrichtung 
dieser Entfernung durch Jean-Jacques ist gesellschaftlich geprägt. Und auch für 
die Gesellschaft soll Émile erzogen werden. »Im übrigen muß die natürliche Er-
ziehung des Menschen für alle menschlichen Verhältnisse tauglich machen.« 
(E 138) Allerdings für keine in den Luxus des Theater degenerierte, sondern für 
eine an der Natur orientierte Gesellschaft: Erziehung wie späterer Lebensweg 
Émiles weisen große Parallelen zur Verfasstheit der weltabgewandten Kleinge-
meinschaft auf dem Gut Clarens auf, wie Rousseau sie 1761 in Julie ou la nou-

velle Héloïse schildert.19 Ein ähnlich bescheidenes und in sich ruhendes Ge-
meinwesen, fernab von Großstadt und Theater, will Émile mit seiner Verlobten 
Sophie begründen. 

Der imaginäre Schüler wird zwar einer privaten Erziehung unterzogen, aber 
nicht um sich ins Private zurückzuziehen, sondern um das Gemeinwesen in sei-
nem Sinne, wenn auch mit seinen bescheidenen Mitteln, umgestalten zu können. 
Interpreten wie Immanuel Kant und Ernst Cassirer sehen im Erziehungstraktat 
entsprechend den missing link zwischen dem die menschlichen Verhältnisse an-
klagenden von Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les 

hommes von 1755 und der ein demokratisches Gemeinwesen skizzierenden 
Schrift Du contrat social von 1762.20 Eine solche Interpretation ignoriert die spä-
ter von der französischen Revolution aufgenommene Rhetorik des Contrat, nach 
der das »Volk« sich als »souveräner Körper versammelt«,21 um im »Vollzug des 
Gemeinwillens«22 den Gesellschaftsvertrag zu schließen und die Gesetzgebung 

                                                             
18  Vgl. Jean Starobinski: Rousseau. Eine Welt von Widerständen. Frankfurt a.M. 1993, 

S. 167. 

19 Vgl. ebd.: S. 123-182. Vgl. Martin: Éducations negatives, S. 56-80. 

20 Vgl. Starobinski: Rousseau, S. 52ff. 

21 Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag«, S. 156. 

22 Ebd., S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 113 

 

zu veranlassen. Betont scheint vielmehr eine von Rousseau ebenfalls angebote-
ne, nicht unbedingt mit der Schließung des Gesellschaftsvertrags in Überein-
stimmung zu bringende Eigenart dieser Gesetzgebung:23 Die Gesetzgebung 
durch einen weisen Außenstehenden oder wie Lykurg in Sparta durch einen Be-
teiligten, der sich aber aus der Umsetzung zurückzieht.24 Für Émile zeigt sich 
Jean-Jacques als ein solcher Gesetzgeber. Statt auf einen revolutionären Zusam-
menschluss der »in Ketten«25 liegenden Menschheit läuft die private Erzie-
hungskonzeption des Émile, übertragen auf die Gesellschaft, eher auf die staatli-
chen Vorgaben eines aufgeklärten absolutistischen Herrschers wie Friedrich des 
Großen hinaus.26 

Zumindest erlaubt der Text von Émile diese Lesart. Als Beispiel der gelun-
genen Philosophie einer »öffentlichen Erziehung« (die sich wegen des völligen 
Verfalls des öffentlichen Lebens im 18. Jahrhundert nun leider in keiner Varian-
te umsetzen lasse) führt Rousseau gleich zu Beginn des ersten Buchs ausgerech-
net Platons politeia an, wobei Rousseau den Akzent nicht auf das ›gerechte Ge-
meinwesen‹ setzt: »Es ist die schönste Abhandlung über Erziehung, die je ge-
schrieben wurde.« (E 114)27 Verfassung des Gemeinwesens und Erziehung kon-
vergieren in Der Staat insofern, als dass beide von den Philosophenkönigen 
nicht nur entworfen, sondern auch umgesetzt werden: Ein gerechtes Gemeinwe-
sen hervorzubringen und zu leiten heißt nicht zuletzt, die ihm Angehörigen zur 
Teilnahme an jenem Gemeinwesen zu erziehen.  

Von Platon zu übernehmen scheint Rousseau die enge Verbindung der Ge-
rechtigkeit des Gemeinwesens mit der Reduktion auf das Notwendige. Wenn 
Platon in Buch II der politeia die ›echte, gleichsam die gesunde Stadt‹ einer ›üp-
pig aufgeblasenen‹ gegenübergestellt, liefert er Rousseau die Vorlage für seine 

                                                             
23 Zum Spannungsverhältnis zwischen Souverän und Gesetzgeber nach Rousseau vgl. 

Maud Meyzaud: Die stumme Souveränität. Volk und Revolution bei Georg Büchner 

und Jules Michelet. München 2012, S. 195-213. Vgl. auch Anja Lemke: »Das Drama 

der Gesetzgebung. Zur Rolle Lykurgs bei Rousseau, Schiller und Hölderlin«, in: 

Turm-Vorträge 7 (2008-2011). Tübingen 2012, S. 97-121. 

24 Vgl. Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag«, S. 101. 

25 Ebd., S. 61. 

26 Vgl. Heinrich Bosse: »Der geschärfte Befehl zum Selbstdenken. Der Erlaß des Minis-

ters v. Fürst an die preußischen Universitäten im Mai 1770«, in: Friedrich Kitt-

ler/Manfred Schneider/Samuel Weber (Hg.): Diskursanalysen. Band 2. Institution 

Universität. Opladen 1993, S. 31-62, hier: S. 48f. Vgl. für den ›Absolutismus‹ des Er-

ziehers Jean-Jacques auch Pethes: Zöglinge der Natur, S. 50-61. 

27 Zum Ort von Der Staat in Émile vgl. Mall: Émile, S. 237-240. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

Beschreibung des Theaters als degeneriert: In der ›aufgeblasenen‹ Stadt treiben 
die ›Dichter und ihre Gehilfen, Rhapsoden, Schauspieler, Tänzer, Theaterunter-
nehmer‹, kurz die Mimetiker ihr Unwesen. Wie gezeigt sind für Platon die Dich-
ter die prototypischen Nachahmer und werden in Buch X aus seinem idealen 
Gemeinwesens ausgegrenzt. ›Ihre Gehilfen‹, das Theatervolk, müssen ihnen 
wohl folgen.28 Rousseau unterscheidet zwar oft zwischen einer den Dichtern er-
laubten Mimesis bzw. Nachahmung der Natur und einer dem Schauspieler und 
seinem Maskenspiel zugeordneten künstlichen Mimesis. In einem parallel zum 
Lettre à M. d’Alembert entstandenen Text, De l’imitation théâtrale, essai tiré des 

dialogues de Platon, reproduziert er mit Blick aufs Theater jedoch Platons zent-
rales Argument gegenüber der als Nachahmung verstandenen Mimesis und wen-
det sie vom Theater her auf die Künste insgesamt: ›Die Nachahmung ist immer 
eine Stufe weiter von der Wahrheit entfernt als man denkt.‹29 Indem die Nach-
ahmung sich von der Wahrheit entfernt, führt sie sowohl zur von Rousseau dem 
Schauspieler unterstellten Lüge wie zu der von Platon wie Rousseau beschriebe-
nen ›aufgeblasenen Üppigkeit‹ eines nun nicht mehr ›gesunden‹ Gemeinwesens. 

Bezüglich der Erziehung erscheint Rousseau aber zunächst wesentlich radi-
kaler als Platon.30 Am Ende von Buch II und am Anfang von Buch III in den 
Passagen, die sich explizit der Erziehung widmen, beschreibt Platon das kindli-
che mimetische Vermögen als ihr Rohmaterial schlechthin. Über die Nachah-
mung können Platons Erzieher nun eine Abkehr von den in der Nachahmung po-
tentiell angelegten Abhängigkeitsverhältnissen und Instabilitäten bewirken, in-
dem sie das Kind mit stabilen, selbstgenügsamen Vorbildern umgeben.31 – Al-
lerdings werden diese Passagen aus Der Staat in De l’imitation théâtrale gänz-
lich ignoriert, im Lettre à M. d’Alembert fast vollständig.32 Émile soll gar nicht 
durch Nachahmung prägender Vorbilder erzogen werden, sondern durch Bei-
spiele, aus denen er sich mit der Zeit eigenständig eine Regel ableitet – »man 
[kann] ein Kind dazu bringen […] zu verstehen«. Die Abwertung der Mimesis in 
Buch X von Der Staat wird auch auf die Nachahmung der Erziehung, also ei-
gentlich auf die eingangs so hoch gelobten Passagen aus Buch II und Buch III 
übertragen. Im zweiten Buch des Émile heißt es: »Ich weiß, dass alle durch 

                                                             
28 Vgl. Kapitel III. 

29 »L’imitation est toujours d’un degré plus loin de la vérité qu’on pense« (Jean-Jacques 

Rousseau: »De l’imitation théâtrale, essai tiré des dialogues de Platon«, in: Ders.: 

Œuvres. Band 3. Paris 1846, S. 183-191, hier: S. 184). 

30 Vgl. Barish: The Antitheatrical Prejudice, S. 263. 

31 Vgl. Kapitel III.  

32 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte. Zürich 2004, S. 57ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 115 

 

Nachahmung erworbenen Tugenden nur Tugenden von Affen sind und dass jeg-
liche gute Tat nur dann eine moralisch gute Tat ist, wenn man sie als solche tut, 
und nicht, wenn ein anderer dergleichen tut.«  

Diese zunächst proklamierte Radikalität wird dann zugunsten einer kindlichen 
Entwicklung zurückgenommen; sehr wohl soll man »in einem Alter, wo das Herz 
noch nichts fühlt, […] die Kinder solange das nachahmen lassen, was ihnen zur 
Gewohnheit werden soll, bis sie soweit sind, es allein kraft ihres Unterscheidungs-
vermögens und aus Liebe zum Guten zu tun.« (E 234) D.h. ein Vorbild soll in ei-
ner ersten frühkindlichen Phase die Erziehung prägen und muss in einer zweiten 
Phase die ›Affentugenden‹ in Eigenverantwortung verwandeln.33 Ganz wie bei Pla-
ton ist das Nachahmungsvermögen im frühkindlichen Alter Mittel der Manipulati-
on des Zöglings: »Ich kann mir nichts vorstellen, wofür man nicht mit ein wenig 
Geschicklichkeit […] bei Kindern Neigung, ja Leidenschaft erwecken könnte. Ihre 
Lebendigkeit und ihr Nachahmungstrieb genügen« (E 285f.). Damit präfiguriert 
Rousseau den späteren ›Nachahmungstrieb‹ der Philantropinisten. Ganz wie bei 
diesen soll letztlich eine ›Freiheit‹ nachgeahmt werden, die sich von der gesell-
schaftlichen Tendenz zur Nachahmung gelöst hat. 

Entsprechend unterscheidet Rousseau zwischen einer natürlichen und einer 
gesellschaftlichen Nachahmung: »Der Hang zur Nachahmung ist von der Natur 
vorgesehen, aber innerhalb der Gesellschaft entartet er zum Laster.« (E 234) Ei-
ne solche natürliche Nachahmung hatte Rousseau im Discours sur l’origine et 

les fondements de l’inégalité parmi les hommes als eine Urszene der menschli-
chen Kulturgründung gefasst: Die noch kulturlosen Menschen »beobachten« den 
»Fleiß« der Tiere, »ahmen ihn nach und erheben sich dergestalt bis zu dem Ins-
tinkt der Tiere, ja sie haben ihnen noch einen Vorteil voraus, denn während eine 
jede Art von Tieren nur einen ihr eigenen Instinkt besitzt, so eignet der Mensch, 
dem vielleicht kein besonderer zuteil wurde, sich alle zu […] und findet daher 
sein Auskommen weit leichter als sie alle«.34 Die Nachahmung wird zum natür-
lichen Ursprung der menschlichen Kultur erklärt. Sie ist ein paradoxer menschli-
cher Instinkt, der die Abwesenheit von tierischen Instinkten beim Menschen 
überbrückt. Die ersten Menschen treten als das von John Locke in die zeitgenös-
sische Erziehungsdiskussion eingeführte ›blank slate‹ auf, das sie per Nachah-

                                                             
33 Für einen Kommentar, der diese Zwiespältigkeit herausarbeitet, aber Rousseaus Pha-

senmodell ignoriert, vgl. Jacques Derrida: Grammatologie. Frankfurt a.M. 1974, S. 

349-353. 

34 Jean-Jacques Rousseau: »Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der 

Ungleichheit unter den Menschen«, in: Ders.: Schriften. Band 1. Frankfurt a.M. 1988, 

S. 165-302, hier: S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

mung, die ihnen als einzige paradoxe Eigenschaft, nämlich der Eigenschaftslo-
sigkeit zukommt, füllen.35 Die ersten Menschen leben also eigentlich unnatür-
lich, mit nachgeahmten Instinkten, gehen so aber den ersten Schritt hinein in die 
Fülle des ihnen Möglichen: den ersten Schritt hin zur ihnen laut Rousseau ange-
messenen natürlichen menschlichen ›Freiheit‹, in der sie auf Nachahmung nicht 
mehr angewiesen sind. Statt auf Platon scheint hier auf den berühmten Anfang 
von Abschnitt IV der aristotelischen Poetik angespielt, der das mimetische Ver-
mögen als »angeboren« und den Menschen »von Kindheit an« im Vergleich mit 
den Tieren »im besonderen Maß zur Nachahmung befähigt«36 bestimmt. Nach-
ahmung wird mit Freude ausgeübt, ist das erste Mittel des Lernens, ohne sich in 
der platonischen Instabilität zu verlieren.  

Dieses Mittel soll Émile nun verlernen. Jenseits der Ursprünge in der Gesell-
schaft, und sei es in der Enklave der Erziehung, operiert natürliche Nachahmung 
nicht durch Freude, sondern durch Furcht: »Der Affe imitiert den Menschen, den 
er fürchtet und nicht das Tier, das er verachtet. Was ein höheres Wesen als er 
selbst tut, hält er für richtig.« (E 234f.) Nicht so die gesellschaftliche Nachah-
mung. »Bei uns ist das Gegenteil der Fall: Unsere Clowns jeder Sorte imitieren 
das Schöne, um es zu erniedrigen, um es lächerlich zu machen.« Damit ist wie-
der das platonische Register der schwächeren Zweitfassung eingeführt; gleich-
zeitig ist jeder Nachahmer zum ›Clown‹ erklärt und dem ernsthaften Anspruch 
der schönen Künste enthoben. »Im Bewußtsein ihrer Niedrigkeit suchen sie sich 
dem gleichzustellen, was besser ist als sie, oder wenn sie sich bemühen zu imi-
tieren, was sie bewundern, zeigen sie bei der Auswahl ihrer Objekte den schlech-
ten Geschmack des Imitators.« (E 235) Über diesen Geschmack ist von der 
Struktur des Arguments her hier jedoch wenig gesagt, denn ob die gewählten 
Gegenstände die falschen sind oder nicht, mit der Nachahmung ist bereits das 
falsche Verhältnis zu den Gegenständen oder Vorbildern der Nachahmung ein-
gegangen. Die ›Besseren‹ sind in Rousseaus Konzept der ursprünglichen 
Gleichheit nicht besser, sondern die Nachahmer erniedrigen sich gerade, indem 
sie, wo sie das Nachgeahmte durch künstliche Erhöhung herabwürdigen, den 
›natürlichen Zustand‹ der Gleichheit überhaupt erst durcheinanderbringen. Die 
Naturnähe bzw. Anfänglichkeit der aristotelischen Nachahmung degeneriert in 
Rousseaus Modell zur platonischen.37  

                                                             
35 Vgl. Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte, S. 26-52.  

36 Aristoteles: Poetik, S. 11. 

37 Zur impliziten Aushandlung der Spannung zwischen einem platonischen und einem 

aristotelischen Modell der Mimesis im Lettre à M. d’Alembert vgl. Lacoue-Labarthe: 

Poetik der Geschichte. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 117 

 

Bei der Schauspielerei handelt es sich, und hier könnte Rousseau sich auf 
Platon und Aristoteles gleichermaßen beziehen,38 auch an dieser Stelle um den 
Inbegriff einer degenerierten Nachahmung: Die Clowns »wollen lieber jedem 
imponieren und für ihr Talent Beifall ernten als besser oder weiser werden.« 
(E 235) Damit wird Rousseaus Kritik weniger platonisch und orientiert sich 
mehr an der christlichen Tradition der Spektakelkritik.39 Nachahmung degene-
riert nicht, wie zuvor suggeriert, über die Wahl der falschen Referenzobjekte, 
sondern dadurch, dass ihr Bezugspunkt hinter die theatrale Präsentation zurück-
tritt. Diese Präsentation besteht nur für andere. Nachahmung wird zum Problem 
der Schauspielerei, sobald sie gesellschaftlich auftritt und den Nachahmenden 
von sich und der Übereinstimmung mit sich entfernt: »Die Grundlage unseres 
Nachahmungstriebs ist der Wunsch, immer aus sich selbst herauszutreten. Sollte 
mein Unternehmen glücken, so wird Emile diesen Wunsch bestimmt nicht ha-
ben.« (E 235) Denn Émile werden die Vorbilder verweigert; er lernt aus sich 
selbst (bzw. die Inszenierung seines Erziehers lässt ihn dies glauben). 

Damit verschweigt der Erzieher einmal mehr die halbe Wahrheit. Auch die 
menschliche Freiheit hatte er zuvor auf das Vermögen ›aus sich herauszutreten‹ 
zurückgeführt. Fluch und Segen des Menschen liegen in den »virtuellen Fähig-
keiten« seiner »Einbildungskraft«. Dieses aktivische Vermögen »weitet für uns 
das Maß des Möglichen, sei es im Guten wie im Bösen, und erregt und nährt 
folglich die Wünsche durch die Hoffnung, sie zu befriedigen.« (E 188) Die Ein-
bildungskraft kann das Tor zur Freiheit sein, wo sie zur Selbstgenügsamkeit des 
bescheidenen Lebens führt. Sie kann ins Verderben umschlagen, wenn sie sich in 
diesem Außerhalb verliert und zur passiven Nachahmung wird. Dieser Umschlag 
lässt sich als einer von der Zeit der Einbildungskraft, die auf die Zukunft ausge-
richtet ist, in den Raum des Schauspiels beschreiben, das sich vor anderen voll-
zieht. Aus »Selbstliebe« (›amour de soi‹), die aus dieser Veräußerung zu sich 
selbst zurückkehrt, wird »Eigenliebe« (E 211) (›amour propre‹), die auf die An-
erkennung der anderen angewiesen ist. Die ›Eitelkeit‹ des Schauspielers oder des 
Kindes ist nicht eine Untugend unter vielen; sie ist die verfehlte Freiheit 
schlechthin. Wo Rousseau Platons Der Staat, wie zitiert, als ›die schönste Ab-
handlung über Erziehung, die je geschrieben wurde‹ preist, nur um seine spezifi-
schen Ausführungen zur Erziehung und der Rolle der Nachahmung darin zu ig-
norieren und stattdessen Platons Antitheatralität hervorzuheben, da wird Platon 

                                                             
38 Zu den Vorbehalten gegen die Aufführungsdimension der Mimesis bei beiden vgl. 

Weber: Theatricality as Medium, S. 1-30. 

39 Beginnend im zweiten Jahrhundert bei Quintus Septimius Florens Tertullianus: De 

spectaculis. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

vor allem dafür gelobt, mit seinem Mimesis-Verbot die (für den platonischen 
Text irrelevante) Untugend der ›Eitelkeit‹ im Keim erstickt zu haben: »Plato hat 
nichts anderes getan als das Menschenherz zu läutern.« (E 114) 

Rousseaus im Lettre à M. d’Alembert gemachter Vorschlag für eine Alterna-
tive zur gesellschaftlichen Institution des Theaters entledigt sich der Ambivalenz 
der Nachahmung auf doppelte Weise. Aus der Aufführung von etwas durch 
Schauspieler wird ein »Fest« für alle, ohne dass »Gegenstände« zur Aufführung 
kämen. »Was wird es zeigen? Nichts, wenn man will.« Aus den Theaterzuschau-
ern, die die Eitelkeit des Schauspielers erst ermöglichen, werden mit den Schau-
spielern gleichberechtigte »Darsteller[]«:40 »[S]tellt die Zuschauer zur Schau, 
macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafür, daß ein jeder sich im andern erkennt 
und liebt, daß alle besser miteinander verbunden sind.«41 Wo die eigene Eitelkeit 
nur die Eitelkeit der anderen spiegeln und sich weder mehr durch Nachahmung 
noch durch Zurschaustellung vor Zuschauern erhöhen kann, wird keine Eitelkeit 
entstehen. »Mit der Freiheit herrscht überall, wo viele Menschen zusammen-
kommen, auch die Freude.«42 – Indem Jean-Jacques seinen Émile zum Nicht-
nachahmer schlechthin erzieht, wird der Zögling zum potentiellen Teilnehmer 
eines solchen Fests von Freien. Mit der Aberziehung der Nachahmung im Kna-
benalter ist die Gefahr des Theaters und der Schauspielerei aber nicht gebannt. 
Sie kommt, nun unabhängig von der Nachahmung, in der vorpubertären Erzie-
hung des dritten Buchs mit der Wachsentenepisode zurück. Nachahmung schlägt 
nicht um in Eitelkeit, sondern aus Eitelkeit erwächst hier Schauspielerei. Nun 
kann das theatrale Vermögen nicht mehr wie im zweiten Buch schlicht wegerzo-
gen werden. Vielmehr wird die Schauspielerei ihrerseits, nämlich die des Jahr-
marktskünstlers, als Gegenmittel mobilisiert.  

 
 

  

                                                             
40 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 462. Vgl. Jörn Etzold: »Ar-

mes Theater«, in: Maud Meyzaud (Hg.): Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rous-

seaus. Berlin 2015, S. 50-74. 

41 Ebd., S. 462f. Zu diesem ›Nichts‹ in seinem Verhältnis zur aristotelischen Mimesis 

und katharsis vgl. Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte, S. 108-112. 

42 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 462. Vgl. zum Fest bei 

Rousseau Primavesi: Das andere Fest, S. 140-148. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 119 

 

4.  JAHRMARKT DER EITELKEITEN:  
DER SCHWEIGENDE ÉMILE  

 
Die Eitelkeit der Schauspielerei kehrt plötzlich wieder – inmitten der »Wißbe-
gier« (E 364) der Vorpubertät. Jean-Jacques und Émile arbeiten an der Herstel-
lung eines Kompasses. Mitten in dieser Phase wird das Prinzip der ›negativen 
Erziehung‹ kommentarlos aufgehoben:43 »Eines Tages gingen wir zum Jahr-
markt, ein Zauberkünstler zieht mit einem Brotstück eine Wachsente an, die in 
einem Wasserbecken schwimmt.« (E 365f.) Zuhause experimentieren die beiden 
mit versteckten Magneten in Brot und Wachs und kommen »mit leicht verständ-
licher Freude« dem Rätsel auf die Schliche. Im gleichen Modus des dramati-
schen Präsens, in dem zuvor über viele Seiten das naturwissenschaftliche Bas-
teln, Experimentieren und Lernen jeglicher Art geschildert wurde, folgt die Er-
zählung der sich anschließenden Begebenheiten: Émile und sein Erzieher gehen 
zurück auf den Jahrmarkt und probieren ihr präpariertes Stück Brot vor versam-
meltem Publikum an der Wachsente des Gauklers aus. Émiles Lampenfieber 
verkehrt sich zunächst in den persönlichen Triumph des gelungenen Experi-
ments; »das Kind schreit und bebt vor Freude«. Doch das Gelingen des Experi-
ments ist öffentlich. Die bestätigte Selbstliebe wandelt sich einen Satz später in 
eine Eigenliebe, die sich aus dem Beifall der Umstehenden speist und das Kind 
aus dem Ruhen in sich selbst herausreißt: »Vom Beifall der Umstehenden wird 
ihm ganz schwindelig, es ist ganz außer sich.« Der Gaukler (›joueur de gobe-
lets‹) stellt dieser Eitelkeit, die plötzlich auf den Umweg über die Anerkennung 
der anderen angewiesen ist, eine Falle. Er lädt Émile für den Folgetag ein und 
verspricht »noch mehr Publikum«. Émile »möchte, daß das ganze Menschenge-
schlecht Zeuge seines Ruhms wird«, und tappt hinein. Angesichts des zum Bers-
ten vollen Raums »schwillt ihm das Herz vor Freude«. Der Gaukler regt beim 
nächsten Auftritt Émiles Eitelkeit noch weiter an; er steigert den Schwierigkeits-
grad der eigenen Tricks und »kündet das Ereignis [des Auftritts von Émile, 
M.J.S.] mit pompösen Worten an« (E 367). Es folgen dessen Blamage, Beschä-
mung, ja sogar »Demütigung« (E 371). Die Wachsente fügt sich ihm nicht, im 
Raum erschillt dröhnendes »Hohngelächter« (E 367f.). Dem beruflichen Zau-
berkünstler hingegen fügt sie sich, weil er, wie sich später herausstellt, ein Kind 
unter dem Tisch mit einem stärkeren Magneten den des Zöglings übertreffen 
lässt. »[S]chließlich zieht es sich, ganz beschämt, zurück, ohne mehr zu wagen, 
sich dem Hohn der anderen auszusetzen.« Émiles Beschämung vor Publikum 

                                                             
43 Zur Figur des Zauberkünstlers vgl. auch Joan E. DeJean: Literary Fortifications: 

Rousseau, Laclos, Sade. Princeton 1984, S. 152-161. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

vergrößert sich proportional zum Triumph des Gauklers: »Jeder verdoppelte Bei-
fall ist verdoppelte Schmach für uns, wir machen uns unbemerkt davon und 
schließen uns in unser Zimmer ein, denn wir können nicht aller Welt von unse-
rem Erfolg berichten, wie wir es uns ausgedacht hatten.« (E 368) Die Unmög-
lichkeit der fremderhaltenen Eigenliebe bewirkt einen ›beschämten‹, d.h. sich 
des eigenen Selbst schämenden Selbstbezug. Dadurch, dass der eigentlich beob-
achtende Jean-Jacques sich im Moment der höchsten Demütigung mit seinem 
Zögling zum ›wir‹ (›nous‹) vereinigt, wird die Scham nur noch verstärkt: Im 
›wir‹ ist Émile bloß noch Subjekt der Scham, nicht mehr Objekt eines wohlwol-
lenden Blicks. 

Diese Identifikation von Zögling und Erzieher im ›wir‹ ist aber, glaubt man an 
die von Rousseaus späterer Anmerkung behauptete Inszenierung der folgenden Er-
eignisse, ebenso eine Täuschung, wie diejenige, der Émile sich vom Zauberer, dem 
berufsmäßigen Täuscher, ausgesetzt glaubt. Dieser erscheint am nächsten Tag bei 
Émile und Jean-Jacques, um sich »in bescheidener Form« zu beschweren. Gegen 
Émiles Inanspruchnahme der Eitelkeit des Schauspielers und des Reichtums seines 
Beifalls beruft sich der professionelle Täuscher auf ein Recht der Armut: Émile 
habe seinen »Broterwerb« in Gefahr gebracht; er habe »Ehre auf Kosten des 
Selbsterhalts eines ehrsamen Mannes erkaufen« wollen. Sein Triumph über Émile 
entspringe einer höchst bescheidenen Überlegenheit einzig »in dieser armseligen 
Geschicklichkeit« (E 369). Diese Uminterpretation seiner Zurschaustellung von 
einer Quelle der Eitelkeit in eine der Bescheidenheit geht mit einem moralischen 
Aufstieg einher. Großzügig erklärt der Zauberer die (simple) naturwissenschaftli-
che Grundlage seines Triumphs über Émile. Ein Geldgeschenk des beschämten 
Duos lehnt er ab, indem er auf einem Recht auf Großzügigkeit auch für die Armut 
des Gauklers beharrt: »[I]ch lasse mich für meine Kunststücke bezahlen, aber nicht 
für meine Lektionen.« (E 370) – Folgt dieser Satz, wie von Rousseau behauptet, 
einem Skript Jean-Jacques, könnte der Gaukler natürlich durchaus Geld erhalten 
haben; die Würde seines Standes wäre bloß gespielt. 

Der Gaukler kehrt die vom Text, und von Rousseaus Schriften, ansonsten 
vorgegebene Semantik um: Aus eitler Zurschaustellung wird der Bedürftigkeit 
abgerungener bescheidener Broterwerb; aus überflüssigem Luxus des Theaters 
wird generöser Verzicht. Aus dem Triumph von Émile als öffentlicher Person 
des Schauspiels entstehen demgegenüber die Verhöhnung durch ein wenig gene-
röses Publikum und eine demütigende Einsamkeit. Émile lernt, der Sichzur-
schaustellung zu misstrauen und Respekt vor der Integrität der anderen, selbst 
der armen Schausteller, zu entwickeln. Eigenliebe verkehrt sich wieder in Selbst-
liebe, aber in eine ärmliche und bescheidene: eine Selbstliebe, die ›beschämt‹ der 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 121 

 

eitlen Präsentation dieses Selbst vor den Blicken der anderen entsagt hat.44 Ein 
abschließender vierter Besuch auf dem Jahrmarkt stellt diese neue Disposition 
auf die Probe: Émile und Jean-Jacques werden vom Zauberer »mit einer Hoch-
achtung [behandelt], die uns noch mehr demütigt.« (E 371) Verstärkt wird so die 
Gegenüberstellung von selbstbezogener Scham und eitler öffentlicher Zurschau-
stellung.45 Die Scham ist in Rousseaus Schriften zum einen bereits dem Austritt 
aus der Natur und dem Eintritt in die gesellschaftliche Sphäre assoziiert. »Wer 
errötet, ist schon schuldig; die wahre Unschuld kennt keine Scham« (E 450). In 
diese gesellschaftliche Sphäre hat Émile sich hier begeben: Der ländliche Jahr-
markt der Eitelkeiten ist Vorbote des erwähnten großstädtischen ›Schlundes, der 
das Menschengeschlecht verschlingt‹ und in dem Émile später bestehen soll. In-
nergesellschaftlich ist die Scham jedoch zum anderen das Merkmal einer natur-
gemäßen Bescheidenheit. Mit traditionellen geschlechtlichen Semantiken erhebt 
Rousseau sie vor allem zum weiblichen Pendant des männlichen Verstands: 
Dank ihrer Scham verfällt die Frau nicht ihren tierischen Bedürfnissen, die der 
Mann mit dem Verstand zu kontrollieren in der Lage ist. Die Scham vor den Bli-
cken der anderen veranlasst laut Lettre à M. d’Alembert den naturgemäßen weib-
lichen Rückzug in die Privatheit der häuslichen Sphäre. Doch dient die Häus-
lichkeit in diesem Text nicht zuletzt als Metapher für einen den Luxus, insbe-
sondere des Theaters, schmähenden Rückzug in die beiden Geschlechtern eigene 
bescheidene Privatheit des Ichs. Die institutionalisierte Zurschaustellung des 
Theaters zerstört diese Schamhaftigkeit, und nicht nur die der Frauen: »Nur zwei 
Jahre Theater, und alles ist zerrüttet.«46 In der verkehrten Welt des Jahrmarkts 
installiert der Gaukler in Émile diese vom Theater normalerweise zerstörte 
Scham – nunmehr allerdings, indem er alle verfemten Register des Theaters 
zieht. Den Wachsententrick begleitet er »mit stolzer Miene« (E 371) gegenüber 
dem Duo: im Lichte der vorherigen Uminterpretation nicht mehr mit dem Stolz 
des Schaustellers, sondern dem des bescheidenen Handwerkers auf sein ärmli-
ches Können. Das Theater der Eitelkeiten schlägt so in sein Gegenteil um: in die 
Heilung von der eigenen Zurschaustellung, in die Rückkehr zu sich selbst.  

Émile lässt beim vierten Besuch auf dem Jahrmarkt die Gelegenheit verstrei-
chen, den billigen Trick mit der Wachsente dem übrigen Publikum zu verraten 

                                                             
44 Diese Struktur verkompliziert das in Rousseaus autobiographischem Unternehmen zu 

beobachtende Vorhaben der »Selbst-Mimesis« (Gebauer/Wulf: Mimesis, S. 289). 

45 Zum Verhältnis individueller Beschämung zu den Blicken der anderen vgl. insgesamt 

Claudia Benthien: Tribunal der Blicke. Kulturtheorien von Scham und Schuld und die 

Tragödie um 1800. Köln 2011. 

46 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 447. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

und dabei die allgemeine Aufmerksamkeit auf sich zu lenken. Er hat seine Lek-
tion gelernt – und hier erfolgt die plötzliche Rückkehr vom identifizierten ›wir‹ 
Jean-Jacques’ und Émiles zum beobachtenden ›er‹: »Wir wissen alles, verraten 
aber keine Silbe. Hätte mein Zögling auch nur einmal gewagt, seinen Mund auf-
zumachen, so wäre er ein Kind, das man hassen müßte.« (E 371) Nicht nur der 
Zauberer hat angeblich geschauspielert; auch die Identifikation des Erziehers mit 
dem Erleben Émiles war vorgetäuschte »Kameraderie« (E 370), die auf ein neu-
es Verhältnis von Erzieher und Zögling vorbereiten soll: Sehr wohl steht der 
Zögling unter Beobachtung; eben hier in der Mitte des dritten von fünf Büchern 
geht es um alles oder nichts. Der bis dahin stets als unschuldiges Kind apostro-
phierte Émile mutiert plötzlich im Konjunktiv zum hassenswerten Kind, das die 
ihm nicht bewusste Prüfung zum Glück besteht. Der Erfolg der Erziehung steht 
und fällt mit dem Verhältnis zur dem Theater angehörenden Zurschaustellung. 
Hat Émile auf dem Jahrmarkt keine Immunität gegen diese ausgebildet, so war 
die bisherige Erziehung umsonst. Ein zweiter Versuch scheint unzulässig und 
nicht vorgesehen. Als selbstverständlich wird impliziert, dass Émile von nun an 
ebenso wenig wie den Verlockungen der Nachahmung denen der eitlen Schau-
stellung erliegen wird: ›Aber welcher Mensch auf dieser Welt ist weniger Nach-
ahmer als Emile?‹ Diese rhetorische Frage aus der Zeit, in der der pubertierende 
Émile bereits ohne Gefahr ins Theater geschickt werden kann, lässt sich auch 
konkreter auf die Schauspielerei beziehen: Als weder zur Nachahmung noch 
Selbstzurschaustellung verführbar kann Émile ganz Zuschauer bleiben. Kein 
durchs Theater verführbarer, sondern einer, der angesichts der Schau menschli-
chen Leidens »Mitleid« (E 459) empfinden und sich von diesem grundlegende-
ren theatrum mundi her, das stets mit der Metaphorik eines eigentlichen Theaters 
im Sinne eines ursprünglichen Schauspiels auf der »Weltbühne« (E 499) einge-
führt wird,47 den anderen natürlichen und vom uneigentlichen Theater gefeiten 
Menschen öffnen kann: »[W]ir [sind] unseren Mitmenschen weniger durch die 
Empfindung ihrer Lust als durch die ihres Leidens verbunden […], denn darin 
erkennen wir viel besser die Gleichheit unserer Natur« (E 458). Deshalb muss 
für Émile »das erste Schauspiel, das ihn ergreift,« nämlich auf der ›Weltbühne‹, 
»ein Gegenstand der Trauer sein«, von dessen Unglück er nicht betroffen ist, 
aber sein könnte: »Wenn er sieht, wie viel Unglück ihm erspart bleibt, wird er 
sich glücklicher fühlen, als er je gedacht hätte. Er teilt die Leiden seiner Mitmen-
schen, aber er teilt sie freiwillig und auf milde Art.« (E 473)  

Rousseaus nachträgliche Behauptung, die Moralpredigt des Zauberers wäre 
instruiert, seine Generosität also vielleicht bloß gekauft, schwächt und stärkt die 

                                                             
47 Zum Theatralität des Mitleids bei Rousseau vgl. Derrida: Grammatologie, S. 244-372. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 123 

 

Funktion der Schauspielerei hier gleichermaßen: Bei der verkehrten Welt, in 
welcher der Schausteller plötzlich für die Ehrsamkeit der bescheidenen Gesell-
schaft, das unschuldige Kind Émile aber plötzlich für die Verruchtheit eitler 
Schauspielerei steht, handelt es sich ihrerseits um eine Verkehrung. Zumindest 
die der verletzten Eitelkeit Émiles hinzugefügte verbale Beschämung, der eine 
gleichzeitig emotionale wie rationale Erkenntnis Émiles folgt, wäre eine Insze-
nierung. Die Generosität des Gauklers ist vorgetäuscht und vielleicht bezahlt. 
Die Welt des Theaters bleibt so schlecht, wie sie ist. Aber gerade so verstärkt 
diese Rousseaus späterer Selbstinterpretation zufolge ihren Einfluss in dieser 
Szene: Jean-Jacques bedient sich ihrer, um Émile gegen die Schlechtigkeit des 
Theaters – und das heißt immer auch: gegen die Schlechtigkeit des Theaters der 
Gesellschaft – zu immunisieren. Aus einem harmlosen Schausteller, der auf sei-
ne ärmlichen Berufsehre pocht, und einem gemeinsam mit seinem Zögling be-
schämten Erzieher werden zu diesem Zweck zwei gerissene Schauspieler. 

Einer von ihnen, der Erzieher, lässt sich vor den Augen seines Zöglings vom 
Gaukler demütigen und bietet so seinerseits ein Schauspiel der Beschämung: 
»Beim Weggehen richtet er laut und namentlich eine Zurechtweisung an mich. 
›Dieses Kind entschuldige ich gern‹, sagt er, ›es hat mir nur aus Unwissenheit 
Unrecht getan. Aber Sie mein Herr, der Sie seinen Fehlgriff kannten, warum lie-
ßen Sie es zu?‹« Den Lesenden gegenüber entschuldigt Jean-Jacques seinen 
Missgriff unter Hinweis auf die Vorbereitung jener zukünftigen ›Kameraderie‹ 
auf der erreichten Stufe der Erziehung: »Dieser Wandel darf sich nur ganz all-
mählich vollziehen – alles muß vorausbedacht werden, weit hinaus vorausbe-
dacht.« Dem Gaukler gegenüber schweigt er, wie nachträglich behauptet, mit ei-
nem inszenierten Schweigen. Der zuvor öffentlich beschämte Émile sieht im 
Privaten das Schauspiel seiner Beschämung und Herabsetzung wiederholt: als 
Beschämung und Herabsetzung desjenigen, der für ihn bisher eine »Autorität« 
(E 370) darstellte. Wenn er wenig später die ihm nicht bewusste Prüfung besteht 
und auf den Berufsstolz des Zauberers, d.h. die eitle Selbstpräsentation des 
Schauspielers, mit Schweigen reagiert, dann bleibt offen, ob er seine Lektion ge-
lernt hat oder, wo er diese Autorität immer noch anerkennt, sie schlicht nach-
ahmt. Émile wiederholt das Schweigen seines Erziehers: entweder als Wiederho-
lung von dessen Schweigen oder im geteilten Mitleiden mit dessen und seiner 
eigenen Demütigung. So wie Émile nicht klar sein kann, dass sein Erzieher 
schauspielert (und den Lesenden nicht ganz klar sein kann, ob das stimmt), kann 
der Erzieher nicht wissen, ob Émile ihn nicht eventuell nur nachahmt – und da-
mit vielleicht wieder in den Zirkel der im Knabenalter ausgetriebenen Nachah-
mung, die in Schauspielerei der ›Tugenden von Affen‹ mündet, eintritt. Das 
scheint hier auch nicht weiter wichtig. Émile besteht die Prüfung; er ist eben 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

kein ›Kind, das man hassen müsste‹. Wenn er mit dieser Transformation Schau-
spieler geworden ist, dann ein eingefleischter Schauspieler seiner eigenen Be-
scheidenheit: Er erlernt das Schauspiel vor sich selbst, das der Scham zugehört 
und sich von den anderen Menschen abwendet, der sich nach außen präsentie-
renden Schauspielerei vorzuziehen. Damit lernt er durch das Schauspiel, was es 
bedeutet, Mensch zu sein: bedürftig und im Mitleid mit der Bedürftigkeit anderer 
auf diese anderen ausgerichtet.  

 
 

5.  ROUSSEAUS VERSTECKTES THEATER DER ERZIEHUNG 
 
Rousseaus obskur anmutende Bemerkung über eine angeblich vom Erzieher ver-
anlasste Inszenierung der Gauklerepisode verweist darauf, dass ein Verhältnis 
zum Theater, zur Nachahmung und zur Schauspielerei Émiles Erziehung unum-
gänglich eingeschrieben bleibt und dass diese mehrschichtige Theatralität konsti-
tutiv für Émiles Erziehung ist: Für sie konstruiert der Erzieher Jean-Jacques ei-
nen künstlichen, von der Gesellschaft (d.h. dem Theater) abgeschiedenen Raum, 
in welchem er selbst eine streng durchinszenierte Rolle übernimmt. Der Zögling 
fällt auf ein Schauspiel herein, das sich nicht als solches zu erkennen gibt. Zu 
seiner ›Freiheit‹ meint Émile durch freie Entwicklung und aus freien Stücken zu 
gelangen. Anlässlich der Wachsentenepisode potenziert sich diese Konstellation: 
Die Schaustellerei auf dem Jahrmarkt bietet ein ärmliches Vorspiel auf das spä-
tere Gesellschaftstheater, vor dem es Émile zu bewahren gilt. Scheinbar gibt der 
Erzieher die Lenkung seines Zöglings auf. Aber nur, um Émile die Lektion zu 
erteilen, dass der Rausch der sich vor anderen präsentierenden Eitelkeit des 
Schauspielers mit der Demütigung durch diese anderen Hand in Hand geht. Der 
Zögling wird durch die Beschämung auf sein bescheidenes, ärmliches Selbstver-
hältnis zurückgeworfen, statt sich im luxuriösen Maskenspiel der Gesellschaft zu 
verlieren. Eine solche jeweils individuelle Beschämung will auf lange Sicht an 
die Stelle des gesellschaftlichen Spektakels, seiner Eitelkeiten und seiner so ver-
führerischen wie leeren Pracht die arme Gemeinschaft der Beschämten und Be-
scheidenen setzen. Diese haben sich nicht vom Theater abgewandt, sondern sind 
von seiner Verführungsmacht berührt und gegen sie abgehärtet worden.48 Der 
Gaukler und seine bloß temporäre ›Bretterbude‹ offenbaren die Armut, die auch 
am Grunde der theatralen Verführungsmacht liegt. Wegen ihrer Flüchtigkeit 

                                                             
48 Für die einer ähnlichen Logik im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert folgenden 

Immunisierungsdiskurse vgl. Cornelia Zumbusch: Die Immunität der Klassik. Frank-

furt a.M. 2011, S. 21-108. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 125 

 

lässt sich ihr Auftreten kurzzeitig für eine Erziehung zur Bescheidenheit instru-
mentalisieren. Weil sie wieder verschwinden und ihre theatrale Pracht nicht in 
einem festen Theater verstetigen, soll von ihnen keine Spur zurückbleiben, an 
der sich die Bescheidenheit des Subjekts oder die arme Gemeinschaft der Be-
scheidenen verunreinigen und anstecken könnte. 

Zunächst erscheint in diesem Kontext fast gleichgültig, ob die Moralpredigt 
des Gauklers durch den Erzieher veranlasst (also geschauspielert) ist oder nicht. 
Die Lektion wird verdoppelt, verbalisiert und wohl auch rationalisiert. Von der 
Doppeldeutigkeit, die diese Stelle wegen Rousseaus späterer Behauptung erhält, 
der Erzieher habe auch hier seine Inszenierungsmacht nicht aus der Hand gege-
ben, zeigt sich aber auch eine Doppeldeutigkeit des gesamten, gegen eine der 
Sphäre des Theaters zugeschriebene Zersetzungskraft gerichtete Erziehungspro-
zesses: wegen ihrer eigenen Theatralität wird die Erziehung nie sicher unter-
scheiden können, inwieweit es sich nicht auch beim an ihrem Ende stehenden 
›natürlichen Mensch‹ in all seiner Armut und Bescheidenheit nur um eine weite-
re auf der ›Weltbühne‹ einer dem Luxus des Theaters verfallenen Gesellschaft 
auftretende Rolle handelt.49 Und, wo sie sich ihren Zielen so sicher ist, muss sie 
das vielleicht auch nicht – zumindest solange, wie sie das Theater der Erziehung 
ihren Zwecken gemäß einrichten kann. 

                                                             
49 Zur theatralen Inszenierung dieser ›Natürlichkeit‹ nach Rousseau vgl. Günther Heeg: 

Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache und Bild im Theater des 18. 

Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V  Reguliertes Theater 

  Die neuen Pädagogen (Campe, Trapp, Salzmann u.a.) 

und der Nachahmungstrieb1 

 
 
 

1.  CAMPES »ERSTER UNTER ALLEN TRIEBEN« 
 
Den »jungen Nachahmungstrieb der Kinderseele« bestimmt Joachim Heinrich 
Campe in der Vorrede zu seinem pädagogischen Roman Robinson der Jüngere 

von 1779 als »den ersten unter allen Trieben, die bei uns zu erwachen pflegen«2. 
Die Fähigkeit und der Drang des kleinen Kindes zur Nachahmung, an der die 
Erziehung anzusetzen habe, aber auch fehlgehen könne, werden von der neuen 
Pädagogik des späten 18. Jahrhunderts geradezu topisch thematisiert. Aber auch 
Sittenlehre und Moraltheologie nehmen sich des etwaigen Nachwirkens dieses 
kleinkindlichen Verhaltens beim Erwachsenen an. »Nachahmungsgeist«3 oder 
»Nachahmungsbegierde«4 finden sich im Deutschen ebenfalls als Bezeichnung. 
Die Erzieher aus der pädagogischen Provinz in Goethes Wanderjahren machen 
sich diesen Trieb mehr als 40 Jahre nach Publikation von Campes Roman unter 

                                                             
1  Vorüberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jörg Schäfer: »Der 

›erste unter allen Trieben‹. Regulierte Mimesis in der pädagogischen Literatur der 

Aufklärung«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), S. 65-77; sowie in Martin 

Jörg Schäfer: »Die Theatralität des Philanthropinismus. Salzmanns Exempel«, in: 

Menke/Thomas Glaser (Hg.): Experimentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – 

Theatralität – Literarizität. München 2014, S. 65-87. 

2  Campe: Robinson der Jüngere, S. 7.  

3  Vgl. z.B. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 10. 

Frankfurt a.M. 1974, S. 243. 

4  Vgl. z.B. Georg Friedrich Meier: Philosophische Sittenlehre. Magdeburg 1753, S. 

117.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

dem Namen ›Nachahmungsgeist‹ zunutze, um ihren Zöglingen eine (stabile) 
Selbstidentität unterzuschieben. Damit stellt die literarische Konstruktion der 
pädagogischen Provinz eine theatrale Anordnung aus, die die Praxis der deutsch-
sprachigen pädagogischen Avantgarde des späten 18. Jahrhunderts prägt. An-
hand zweier ihrer Protagonisten soll dies in den folgenden Überlegungen ausge-
führt werden: einleitend an Campe, ausführlich an Christian Gotthilf Salzmann 
und mit Seitenblicken auf ihre zahlreichen Kollegen.  

Kindliche und, in Verlängerung, allgemeinmenschliche Triebe wie einen 
Bildungs- oder Tätigkeitstrieb werden in vielen Texten der unter dem Namen 
Philanthropinisten bekannt gewordenen Pädagogen der deutschsprachigen Auf-
klärung in den Beobachtungen an Kindern ›entdeckt‹ und beschrieben. Dabei 
benennt das Triebhafte nicht notwendig eine Natürlichkeit des jeweiligen Triebs. 
Vielmehr kann die Aufgabe der sich als wissenschaftlicher Disziplin und Praxis 
erfindenden Pädagogik gerade darin bestehen, solche Triebe im Zögling über-
haupt erst zu implementieren.5 Dies gilt nicht im Falle der hier als ›erster unter 
allen Trieben‹ privilegierten Nachahmung, die von alleine ›erwacht‹.  

Die Campe und vielen seiner Zeitgenossen vorschwebende Erziehung be-
steht nicht zuletzt in einer Modellierung des Zöglings durch Lenkung und Regu-
lierung dieses Triebs. Nicolas Pethes hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der 
von den Philantropinisten eingeführten Beobachtung des Zöglings und der Pro-
tokollierung seiner Verhaltensweisen um neue mediale Praktiken handelt, die ih-
rerseits das Ideal und Medium der neuen Erziehung, das zu modellierende Kind, 
erst hervorbringen.6 Mit einer verschobenen Perspektive soll anhand von Campe 
zunächst dargestellt werden, wie sich diese Erziehung auf zwei weitere und ein-
ander überkreuzende Weisen als medialer Vermittlungszusammenhang be-
schreiben und problematisieren lässt. Zunächst wird der kindliche Nachah-
mungstrieb gezielt mit Dingen verkettet: mit pädagogischen Gegenständen im 
engeren Sinne wie Bildern, Büchern, Spielzeug etc. Aber auch mit der gegen-
ständlichen Welt, zu der das von der Erziehung gewünschte Verhältnis aufgebaut 
werden soll. Hier handelt es sich dann um die vom Stichwortgeber der aufkläre-
rischen Erziehungstheorie, Rousseau, 1762 in seinem Émile beschriebene »Er-

                                                             
5  Vgl. Simone Austermann: Die »Allgemeine Revision«. Pädagogische Theorieentwick-

lung im 18. Jahrhundert. Bad Heilbrunn 2010, S. 153ff. 

6  Vgl. Nicolas Pethes: »›Und nun, ihr Pädagogen – beobachtet, schreibt!‹ Zur doppelten 

Funktion der Medien im Diskurs über Erziehung und Bildung im 18. Jahrhundert«, in: 

Eva Geulen/Ders. (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche 

Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 

2007, S. 49-67. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 129 

 

ziehung durch Dinge«7. Diese sollen bei Campe in die kindlichen Nachah-
mungsketten auf die vom Pädagogen gewünschte, d.h. über die von Pethes be-
schriebenen neuen Medienpraktiken konstituierte Weise eingebaut werden.8  

Explizit setzt Rousseau die Dingerziehung einer zweiten dem Nachahmungs-
trieb eigenen medialen Dimension entgegen: Strikt von der (›natürlichen‹) Ver-
bindung mit den Dingen unterscheidet Rousseau eine (›gesellschaftliche‹) Ver-
bindung zwischen den Menschen.9 Als Modus der zwischenmenschlichen Erzie-
hung wird ihm die Nachahmung problematisch, wo an ihrem Ende aufrichtige, 
mit sich selbst in Übereinstimmung lebende und selbsttätige Subjekte entstehen 
sollen, diese Eigenschaften aber über die Virtualität, Entäußerung und Nachträg-
lichkeit der Nachahmung induziert werden. Der Prozess des Nachahmens gerät 
mit seinen Zielen in Konflikt; in Aufnahme und Neupointierung einer auf Platon 
und Aristoteles zurückgehenden Tradition bestimmt Rousseau »Theatralität als 
Medium«10 und verwirft dessen angeblich reine Äußerlichkeit und Künstlichkeit 
zugunsten seiner Vorstellung von Eigentlichkeit, d.h. für Rousseau: ›Natürlich-
keit‹.11 Wie Platon gelten Rousseau Nachahmungspraktiken als Künstlichkeit 
schlechthin, d.h. als Vermittlung nur im Sinne einer Entfernung vom ›natürli-
chen‹ Ursprung. Die Erziehung durch Menschen darf daher, wie im Émile ge-
schildert, die ›natürliche‹ Erziehung durch die Dinge so wenig als möglich kon-
taminieren. Wenn Campe hingegen die Mimesis als den ›ersten unter allen Trie-
ben‹ bestimmt, verbindet er diese beiden medialen Dimensionen: In die unhin-

                                                             
7  In einer von Campe in Auftrag gegebenen und herausgegebenen Übersetzung: Jean-

Jacques Rousseau: Emil oder über die Erziehung. Erster Theil. Mit erläuternden, be-

stimmenden und berichtigenden Anmerkungen der Gesellschaft der Revisoren, aus 

dem Revisorenwerke besonders abgedruckt und herausgegeben von Joachim Heinrich 

Campe. Braunschweig 1789, S. 38. (Joachim Heinrich Campe (Hg.): Allgemeine Revi-

sion des gesamten Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer 

Erzieher. Band 12. Wien/Braunschweig 1789). 

8  Von Nachahmungsketten ist hier im Sinne Tardes und seiner Aufnahme durch Latours 

Akteur-Netzwerktheorie die Rede. Vgl. Gabriel Tarde: Die Gesetze der Nachahmung. 

Frankfurt a.M. 2009. Vgl. Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Von einer 

symmetrischen Anthropologie. Frankfurt a.M. 2008. 

9  Eigentlich verwendet Rousseau eine Trias aus natürlicher, dinghafter und menschli-

cher Erziehung. Erstere ist aber keine Erziehung im eigentlichen Sinn, sondern eine 

durch die Natur vorgegebene Entwicklung. Zu deren innerer Verkomplizierung vgl. 

Martin: »Éducations négatives«, S. 56-95. 

10  Vgl. Weber: Theatricality as Medium.  

11  Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

tergehbare ›Natürlichkeit‹ des Lebens selbst wird die Mimesis als eine mediale 
Kraft12 verlegt, die in Rousseaus platonischem Sinne unkontrolliert und gefähr-
lich zu wuchern droht und die es daher durch die Erziehung, d.h. durch den er-
zieherischen Einsatz der ›Dinge‹ zu regulieren gilt. Mimesis als Nachahmung 
tritt wie bei Platon als eine gefährliche Kraft auf. Hängt sie sich an die falschen 
oder an zu viele Vorbilder, droht sie statt zur Ausbildung eines stabilen Selbst, 
zur Aushöhlung, Zersplitterung, Fehlbildung oder gar Auflösung des Selbst zu 
führen.13 Der Zögling könnte, mit einem Wort aus dem Wilhelm Meister für das 
real existierende deutschsprachige Theater des 18. Jahrhunderts, statt einem 
selbsttätigen ganzheitlichen »nur ein gestoppeltes und gestückeltes Wesen« 
(L 295) werden. Als frei flottierender könnte der Nachahmungstrieb zu einer 
»Nachahmungssucht«14 ausarten, wie es in Texten des späten 18. Jahrhunderts 
befürchtet wird. 

Mit dem Nachahmungstrieb wird von der Aufklärungspädagogik ein Verhal-
ten als im menschlichen Leben verankert entdeckt und dem Wissen und den 
Praktiken der neuen Pädagogik überantwortet, das bekanntlich gleichzeitig von 
den zeitgenössischen Wissensweisen, nicht zuletzt denen der Erziehungswissen-
schaft, verabschiedet wird. Das rhetorische imitatio-Paradigma hatte über lange 
Zeit auch die Erziehung auf ganz praktische Art und Weise bestimmt: Das Ver-
fahren, die Heranwachsenden durch Anschauung und Nachahmung, einbezogen 
in die Arbeit, mit dem nötigen beruflichen Wissen auszustatten, transportierte 
das punktuell vorhandene, besondere Wissen von Generation zu Generation wei-
ter. Mit der Auflösung des unmittelbaren Konnexes von Familie und Beruf, der 
die Tradierung des beruflichen Wissens vom Vater auf den Sohn einschloss, er-
gibt sich jedoch ein allgemein-gesellschaftlicher Bedarf nach Bildung.15 Solange 
die Erziehung im Nachmachen und Wiederholen quasi von alleine erfolgte, kam 
sie ohne eigene Wissenschaft aus. Einen erhöhten Bedarf an Reflexion und Dis-
kursivierung gibt es, sobald diese imitatio-Praxis wegfällt. 

                                                             
12  Vgl. für eine parallele Entwicklung der Ästhetik im 18. Jahrhundert Christoph Menke: 

Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie. Frankfurt a.M. 2008. Auf das 

Auftauchen eines unhintergehbaren ›Lebens‹ als epistemologischer Grundlage der 

Humanwissenschaften verweist Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt 

a.M. 1974, S. 307ff. 

13  Vgl. Kapitel III. 

14  Vgl. z. B. Carl Friedrich Bahrdt: System der Moraltheologie. Eisenach 1780, S. 159.  

15  Vgl. Angelika Reinhard: Die Karriere des ›Robinson Crusoe‹ vom literarischen zum 

pädagogischen Helden: Eine literaturwissenschaftliche Untersuchung des Robinson 

Defoes und der Robinson-Adaptionen von Campe und Forster. Frankfurt a.M. 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 131 

 

Als Alternative zu imitatio will die aufklärerische Pädagogik, wie Heinrich 
Bosse im Anschluss an Michel Foucault und Friedrich Kittler pointiert, die Illusion 
des »Selbermachen[s]« in den für die neue gesellschaftliche Organisation benötig-
ten je einzelnen Subjekten verankern: als eine im Unterricht statthabende »Simula-
tion«, die mit dem Austritt aus den neuen Schulen Wirklichkeitswert annehmen 
soll. Die theatrale Konstellation der (passivischen) Nachahmung weicht einer an-
deren (aktivischen) theatralen Konstellation: »Anstelle der Nachahmung [tritt] 
nunmehr Pädagogik, das heißt, die hintersinnige Kunst, Jüngeren etwas vorzuma-
chen.«16 Bosse illustriert dies am neu zur Verwendung kommenden Unterrichts-
medium der Schiefertafel: Wegwischen und Neuschreiben des Geschriebenen er-
wecken den Eindruck des ›Selbermachens‹ dort, wo eigentlich eine pädagogischen 
Vorschrift durch beständige Wiederholung internalisiert wird.  

Die verabschiedete Kulturtechnik der imitatio kehrt nun bei Campe in der 
menschlichen Lebendigkeit als conditio humana schlechthin wieder.17 Aus einer 
beherrschbaren wie beendbaren Technik wird ein natürliches Faktum, dem, wo 
es sich an alles und jedes hängen kann, potentiell unbeherrschbare Züge inne-
wohnen. Dieses natürliche Faktum, das in der Kindheit lange vor allen Techni-
ken des Schulunterrichts auf den Plan tritt, gilt es für die neuen Pädagogen so-
wohl einzuhegen als auch produktiv zu machen. Wo Selbermachen und Selbsttä-
tigkeit das Ziel der neuen Pädagogik darstellt, muss das triebhafte Nachmachen 
gleichzeitig stimuliert wie kontrolliert, d.h. reguliert werden. 

Campes Bestimmung der Nachahmung als eines ursprünglichen menschli-
chen Vermögens ist autoritativ abgesichert. Der berühmte Anfang von Abschnitt 
vier der aristotelischen Poetik sieht das Nachahmungsvermögen als ›angeboren‹ 
und den Menschen ›von Kindheit an‹ im Vergleich mit den Tieren ›im besonde-
ren Maß zur Nachahmung befähigt‹. Sie wird mit Freude ausgeübt und ist das 
erste Mittel des Lernens. Entsprechend taucht die Nachahmung als ›Trieb‹, ›Be-
gierde‹ oder auch ›Sucht‹ noch in den Erziehungs- wie theologischen Moralleh-
ren des 17. und 18. Jahrhunderts auf. Hier steht immer die Frage im Hintergrund, 
wie denn das richtige Objekt der Nachahmung gefunden werden könne und stets 
lautet die Antwort, man müsse sich an Gott, Jesus, Bibel und Gesetz halten.18 

                                                             
16  Bosse: Bildungsrevolution, S. 191. 

17  In Kants Beschreibungen zur Rolle der Nachahmung in der Erziehung etwa wird die 

Ableitung aus dem imitatio-Paradigma deutlich. Vgl. Kant: »Über Pädagogik«, S. 

701-703. 

18  Vgl. z.B. François Fénelon: Über Mädchenerziehung. Traite de l’éducation des filles. 

Stuttgart 1963, S. 19ff. Vgl. z.B. Bahrdt: System der Moraltheologie, S. 159ff. Vgl. 

z.B. Meier: Philosophische Sittenlehre, S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Die Nachahmung findet sich so zum natürlichen Ursprung der menschlichen 
Kultur erklärt. Sie ist ein paradoxer menschlicher Instinkt des Nichtinstinkts, der 
die Abwesenheit von menschlichen Instinkten überbrückt. Die ersten Menschen 
treten als das von John Locke in die zeitgenössische Erziehungsdiskussion ein-
geführte ›blank slate‹ auf, das sie per Nachahmung, die ihnen als eigenschaftslo-
se einzige Eigenschaft zukommt, füllen.19 

Um diese Bestimmungslosigkeit geht es auch Campe und den anderen Phi-
lantropinisten mit dem Ziel, eine »Selbsttätigkeit« im Menschen zu erwecken, 
die ihn tauglich für die Anforderungen der sich formierenden Arbeitsgesellschaft 
macht. Entsprechend findet der Auftritt der Nachahmung bei Campe zwar an 
prominenter Stelle statt, ist aber bloß von kurzer Dauer: Die Erziehung, schon 
eine frühkindliche durch die Mütter, muss beim den Kindern ursprünglichen 
Nachahmungstrieb ansetzen, diesen dann aber in das Gegenteil der Nachah-
mung, die Selbsttätigkeit, umwandeln: »Sucht von dem Nachahmungstriebe, 
welcher früh in Kinderseelen zu erwachen pflegt, den bestmöglichen Gebrauch 
zur Beförderung ihrer Selbstthätigkeit zu machen.«20 Die philanthropinische Er-
ziehung beginnt mit dem, was sie hinter sich lassen will, und soll diese Anfang 
nicht einfach vergessen oder ausmerzen, sondern im Dienste seines Gegenteils 
produktiv machen: Der Nachahmungstrieb muss menschliche Selbsttätigkeit 
nachahmen und sich derart von sich selbst, von der eigenen Nachträglichkeit, lö-
sen. Die Erziehung macht sich eine theatrale Veranlagung des Zöglings zunutze, 
um den Zögling von eben dieser theatralen Veranlagung zu befreien. 

Auch wenn die Selbsttätigkeit, die Campe anstrebt, nicht im emphatischen 
Sinne von Rousseaus Freiheitskonzept zu verstehen ist, so steht diese Umkeh-
rungsfigur doch auch im Zeichen Rousseaus: Ein großer Teil von Émiles früher 
Erziehung widmet sich einer Übung der Organe und Sinne, welche eben zur 
Selbsttätigkeit ausgebildet werden sollen: Statt bloß passiv aufzunehmen, sollen 
die Sinne aktiv gestalten; statt Mimesis bloß im Sinne von Imitation zu vollzie-
hen, soll ihr mimetisches Vermögen sich aktiv, produktiv und schöpferisch voll-
ziehen: als natura naturans und nicht als natura naturata.21  

                                                             
19  Vgl. Locke: Einige Gedanken über die Erziehung, S. 10ff., S. 45-52, S. 76-86, S. 138-

140. Vgl. Kapitel IV. 

20  Joachim Heinrich Campe: »Ueber die früheste Bildung junger Kinderseelen im ersten 

und zweiten Jahre der Kindheit«, in: Ders. (Hg.): Allgemeine Revision des gesamten 

Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Band 2. 

Braunschweig 1785, S. 3-296, hier: S. 239. 

21  Vgl. E 157ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 133 

 

Die angestrebte, auf keine Vermittlung angewiesene ›Selbsttätigkeit‹ ist in 
sich zweifach vermittelt: über den Nachahmungstrieb und über die ihm gegen-
über angewandten Umgangsweisen. Beide sollen im pädagogischen Prozess zum 
Verschwinden gebracht werden. Wegen dieser Ausstreichung der Vermittlungs-
verhältnisse kann Campes Erziehung im Namen der Unmittelbarkeit auftreten: 
im Namen der »natürlichen Bedürfnisse des Menschen« statt der »erkünstelten 
und eingebildeten«22. Gegen die ›natürlichen Bedürfnisse‹ zieht aber die ›Natür-
lichkeit‹ des Lebens selbst zu Felde, das zu einem Medium avanciert, welches 
sich, wo es nichts als sich selbst zu vermitteln droht, immer weiter von der eige-
nen ›Natürlichkeit‹ entfernt. ›Erkünstelt und eingebildet‹ scheint vor allem eine 
unregulierte Verselbstständigung des Nachahmungstriebs, die sich in ›unnatürli-
chen‹ Verhaltensweisen ergeht:  

 
»süßliche Traurigkeits- oder Freudengefühle bei Gegenständen, die man bloos unter er-

dichteten und fantastischen Bezihungen auf sich betrachtet; deklamatorische, spilerische, 

preziöse, absichtsvolle Aeusserungen derselben, Händeringen und ohnmächtiges Hinsin-

ken mit pünktlicher Beachtung des teatralischen Wolstandes, stat wirksamer Tätigkeit«.  

 
Etc. Die unregulierte, verselbstständigte Nachahmung zeigt sich als das, was sie 
ist: als ›theatralischer Wohlstand‹, was übertrieben im Sinne von unnatürlich 
meint. Für Campe manifestiert sie sich in der Verselbständigung und Übersteige-
rung der zeitgenössischen Empfindsamkeitsbewegung; im Theater der falschen 
Nachahmung findet sich »das untriegliche Gepräge armseeliger Empfindelei«23. 
Im Fahrwasser der Theaterfeindschaft Rousseaus entdeckt und verwirft Campe 
›Theatralität als Medium‹: Mit Platon und Aristoteles gelten theatrale Praktiken 
wie Nachahmen und Auf- wie Vorführen, deren Bedeutung im griechischen 
Mimesis-Begriff ineinander übergeht, als für die Vermittlung von als wesenhaft 
begriffenen Zusammenhängen gerade in der Erziehung notwendig, dürfen sich 
aber keinesfalls verselbstständigen. Dann wird Mimesis verfälschend, verzer-
rend, destabilisierend und überflüssig.24 

Dem Theaterspiel als einer erzieherischen Strategie steht Campe (mit Base-
dow) zwiespältig gegenüber.25 Andere Medien der Erziehung, mit denen die 
theatrale Gefahr reguliert werden soll, treten bei Campe wie schon bei Platon im 

                                                             
22  Campe: Robinson der Jüngere, S. 7.  

23  Joachim Heinrich Campe: Ueber Empfindsamkeit und Empfindelei in pädagogischer 

Hinsicht. Hamburg 1779, S. 18. 

24  Vgl. Weber: Theatricality as Medium, S. 1-30. Vgl. Kapitel III. 

25  Vgl. Kapitel VI. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Namen der Unmittelbarkeit auf, auch wenn ihnen offensichtlich eine Vermitt-
lungsfunktion zukommt: Für das Buch Robinson der Jüngere, dem ersten Stück 
Kinderliteratur im Geiste philantropinischer Erziehungsmethoden und -werte,26 
ist diese gedoppelt. Es soll den »jungen Nachahmungstrieb der Kindersele […] 
unmittelbar auf solche Gegenstände richte[n], welche recht eigentlich zu unserer 
Bestimmung gehören«27, eben den ›natürlichen Bedürfnissen des Menschen‹. 
Das Buch behandelt fast die Gesamtheit des nach Campe an kindliche und ju-
gendliche Zöglinge zu vermittelnden praktischen und theoretischen Wissens.28 
Es soll so eine an der Natur orientierte Erziehung vermitteln, in der wiederum 
die Dinge selbst zu den Medien der Erziehung werden. Das Buch vermittelt also 
die ›Erziehung durch Dinge‹ Rousseaus, der bekanntlich auf den Kontakt des 
Zöglings mit Büchern so weit und so lange als möglich verzichten möchte. 
Rousseaus Ideal liegt nicht in der Beherrschung der Dinge durch den Menschen, 
sondern darin, dass der Mensch im Kontakt mit den Dingen seinen natürlichen 
Platz einzunehmen erlernt. Seine ›Freiheit‹ liegt in der Selbstbescheidung, sich 
in die ›natürliche‹ Verkettung der Dinge untereinander einzugliedern. Bis kurz 
vor die Pubertät lässt sich Rousseaus Zögling wie von alleine durch die Dinge 
formen, mit denen sein Erzieher ihn in Kontakt bringt. Erst spät entwickeln sich 
bei ihm die Kapazitäten, jene ›erdichteten und fantastischen Beziehungen‹ zur 
Welt einzugehen, vor denen Campe warnt. Dass dies an einer Transformation 
des Robinson-Stoffs Defoes durchgespielt wird, passt ins Bild: Handelt es sich 
bei Defoes Roman von 1719 doch um das einzige literarische Werk, das Émile 
vor dem Alter von zwölf Jahren zu lesen bekommt: Sein gefährlicher ›Nachah-
mungsgeist‹ lässt sich durch eine Identifikation mit dem eigenständigen und auf 
sich alleine gestellten Robinson in Selbsttätigkeit verwandeln.29  

Campe und seine Kollegen geben dem Kind, wohl wegen seines Nachah-
mungstriebs, das Potential von Anfang an ›erdichtete und fantastischen Bezie-
hungen‹ zur Welt einzugehen. Entsprechend wächst der Einfluss, der der Erzie-
hung durch Auswahl der Gegenstände zukommt, mit denen der Zögling in Kon-
takt gerät. Ernst Christian Trapp, erster Inhaber eines erziehungswissenschaftli-
chen Lehrstuhls und eine Weile parallel zu Campe bei Basedow am Dessauer 

                                                             
26  Vgl. Reinhard Stach: Robinson der Jüngere als pädagogisch-didaktisches Modell des 

philantropistischen Erziehungsdenkens. Studie zu einem klassischen Kinderbuch. Ra-

tingen/Wuppertal/Kastellan 1970, S. 80. 

27  Campe: Robinson der Jüngere, S. 7.  

28  Vgl. Silke Köstler-Holste: Natürliches Sprechen im belehrenden Schreiben: J. H. 

Campes »Robinson der Jüngere« (1779/80). Tübingen 2004, S. 74. 

29  Vgl. E 389-392. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 135 

 

Philantropinum beschäftigt, schreibt in seinem Versuch über Pädagogik von 
1780 über die »magnetische[] Kraft« der Dinge:  

 
»Alle ihre Empfindungswerkzeuge sind zart, und aller, auch der leisesten Eindrücke emp-

fänglich. Daher werden sie alle Augenblick, von den sie umgebenden Gegenständen, bald 

hiehin bald dorthin gezogen, oder sie ziehen sie gegenseitig an sich […]. Auch fühlen es 

die Kinder, daß sie, ohne die äusserlichen Gegenstände, Mangel an Ideen und Empfindun-

gen haben würden, und diese Leerheit […] ist ihnen unausstehlich.«30 

 
Eine solche ›Leerheit‹ soll das Robinson-Buch als Gegenstand füllen und auf die 
angemessenen Gegenstände umleiten. Der Text ist zum Vorlesen gedacht, setzt 
also Sprachkompetenz voraus. Zum Lesen an dessen fähige Kinder soll er nur 
unter Aufsicht und nie in Gänze gegeben werden. Ein theatraler Rahmendialog 
reproduziert die Vorlesesituation und gibt den Zuhörenden Vorbilder an die 
Hand, wie denn zuzuhören sei: stillsitzend, aber mit nützlichen manuellen Be-
schäftigungen durch angemessene Dinge. »Mutter: Hier sind Erbsen auszukrül-
len. Hier türkische Bonen abzustreifen; wer hat Lust? / Alle: Ich! ich! ich! 
ich!«31 Vordergründig, um die Zeit nicht zu vertrödeln und eine protestantische 
Arbeitsethik einzuüben,32 aber doch wohl auch, um ›Selbsttätigkeit‹ zu üben, um 
die ›zarten Empfindungswerkzeuge‹ nicht allein dem Eindruck des Gehörten zu 
überliefern und in eine Eigendynamik entgleiten zu lassen.33 Die Kinder unter-
brechen die Erzählung des Vaters an den angemessenen Stellen mit ebenso an-
gemessenen Nachfragen und Empfindungsäußerungen. Sie zeigen sich abgesto-
ßen vom Verhalten des noch ungeläuterten Robinson. Der Funke der Nachah-

                                                             
30  Trapp: Versuch über Pädagogik, S. 49. 

31  Campe: Robinson der Jüngere, S. 20.  

32  Vgl. Jörg Schönert: »Johann Karl Wezels und Joachim Campes Bearbeitungen des 

Robinson Krusoe: Zur literarischen Durchsetzung des bürgerlichen Wertekomplexes 

›Arbeit‹ in der Literatur des späten 18. Jahrhunderts«, in: Eda Sagarra (Hg.): Deutsche 

Literatur in sozialgeschichtlicher Perspektive. Ein Dubliner Symposium. Dublin 1989, 

S. 18-34. Vgl. Hans-Christoph Koller: »Erziehung zur Arbeit als Disziplinierung der 

Phantasie. J. H. Campes Robinson der Jüngere im Kontext der philanthropischen Päd-

agogik«, in: Harro Segeberg (Hg.): Vom Wert der Arbeit. Zur literarischen Konstituti-

on des Wertkomplexes ›Arbeit‹ in der deutschen Literatur (1770- 1930). Tübingen 

1991, S. 40-76. 

33  Vgl. Leonhard Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Litera-

tur seit 1800. München 2008, S. 39-47.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

mung springt hingegen auf sie über, wo z.B. »Uebungen der Enthaltsamkeit«34 
pädagogisch sinnvoll erscheinen: Vor allem sollen die der Rahmenerzählung 
lauschenden Zöglinge ihrerseits die Kinder der Rahmenerzählung nachahmen. 
Die Kinder identifizieren sich zwar weitgehend mit dem Helden Robinson,35 
letztlich jedoch sollen die prospektiven realen Kinder die fiktiven Kinder imitie-
ren.36 Auch der Vater als Erzähler der Rahmenhandlung beteiligt sich an den 
›Übungen der Enthaltsamkeit‹.37 Für seine Kinder wie auch für die Zöglinge, de-
nen aus Campes Buch vorgelesen wird, ist er so nicht bloß eine Autorität, son-
dern wird ihnen (wie anderen Vätern) auch nachahmenswertes Vorbild. 

Den jungen, einer Lesung von Campes Buch Zuhörenden wird im Lesen 
nachahmenswertes Nachahmen ebenso vorgeführt wie nachahmenswertes Ab-
lehnen von Heldenimitation.38 Allerdings geschieht dies in nunmehr guter plato-
nischer Tradition durch größere Nähe zur Diegesis und größere Entfernung von 
theatraler Mimesis. In der Erzählung behält der Erzähler laut Platon die Distanz 
und damit die Kontrolle über das Erzählte, im Rollenspiel droht hingegen der 
Selbstverlust der Darstellenden auf die Zuschauenden überzugreifen.39 Der dra-
matische, aber nicht gespielte, sondern vorgelesene Rahmendialog in Campes 
Robinson soll beides vollbringen: Den Nachahmungstrieb der zuhörenden Kin-
der stimulieren, ohne ihn außer Kontrolle geraten zu lassen.40 Der Dialog wird 

                                                             
34  Campe: Robinson der Jüngere, S. 229.  

35  Vgl. Stach: Robinson der Jüngere, S. 117. 

36  Vgl. Bernd Naumann: »›Merkt euch dies, meine Lieben!‹ Der didaktische Dialog in Joa-

chim Heinrich Campes Robinson der Jüngere (1779)«, in: Franz Hundsnurscher/Edda 

Weigand (Hg.): Beiträge zur Dialogforschung. Band 1. Tübingen 1991, S. 377-389, 

hier: S. 383. Vgl. Johannes Merkel/Dieter Richter: »Robinson – der Bürger als Abenteu-

er«, in: Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jüngere – ein Lesebuch für Kinder. 

(Neuabruck der Ausgabe von 1848) München 1991, S. 417-446, hier: S. 431. 

37  Vgl. Campe: Robinson der Jüngere, S. 128, S. 220. Vgl. Reinhard: Die Karriere des 

›Robinson Crusoe‹, S. 149. 

38  Der Text verlässt sich also nicht wie die traditionelle Exempelliteratur auf das Ab-

schreckende schlechter Exempel. Vgl. für diesen Zusammenhang auch Reiner Wild: 

Die Vernunft der Väter. Zur Psychographie von Bürgerlichkeit und Aufklärung in 

Deutschland am Beispiel ihrer Literatur für Kinder. Stuttgart 1987, S. 76.  

39  Vgl. P 117ff.. Vgl. Kapitel III. 

40  Und gleichzeitig soll das Buch nichtprofessionellen wie professionellen Erzieherinnen 

und Erziehern ein nachahmbares Vorbild zum Umgang mit ihren Zöglingen geben. 

Die Bearbeitung der literarischen Vorlage orientiert sich an Campes wissenschaftli-

chen Beobachtungen an Kindern. Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 251-257. Derart 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 137 

 

vorgelesen, nicht vor- oder gar nachgespielt. Er rahmt eine von ihrem Protago-
nisten distanzierte Erzählung, welche die kindliche ›Leerheit‹ zwar mit ›selbsttä-
tigen‹ Vorbildern füllt und anregt, sie aber nicht in ›theatralischen Wohlstand‹ 
eskalieren lässt. Die von Campe versprochene ›unmittelbare‹ Wendung des 
Nachahmungstriebs zu den eigentlichen Gegenständen, die das Robinson-Buch 
als Gegenstand bewirken soll, reguliert diese Wendung über eine Staffelung der 
Nachahmung. Durch Nachahmung nachahmenswerten Nachahmens soll ein 
Aus-dem-Ruder-Laufen des Nachahmungstriebs vermieden werden, wie es sich 
einige Jahre zuvor in der sprichwörtlichen Selbstmordmode unter jungen Wer-

ther-Lesern manifestierte.41 Gegen die Selbstverschwendung setzt die so regu-
lierte Nachahmung Rousseaus ›Erziehung durch Dinge‹, die zur ›eigentlichen 
Bestimmung gehören‹, nämlich hier Bohnen und Erbsen. Es obliegt jedoch im 
Sinne von Trapps Pointierung der Allmacht des Pädagogen, diese ›eigentliche 
Bestimmung‹ festzulegen:42 Der Erzieher kann ›bis auf einen gewissen Grad‹ 
›Neigungen einflössen, Schwächen verstärken, hinrichten und abkehren, wohin 
und wovon er will; er kann die Aufmerksamkeit lenken und festhalten; er kann 
beliebige Fertigkeiten des Verstandes und des Willens hervorbringen‹43. Die 
Selbsttätigkeit ist fremdgesteuert.44 In diesem Sinne soll Campes Robinson eine 
unkontrollierte Nachahmung regulieren und gleichzeitig die gewünschte ›eigent-
liche Bestimmung‹ der ›Selbsttätigkeit‹ mimetisch implementieren.  

 

 

2. DIE ÉMILE-LEKTÜREN DER REVISOREN UND TRAPPS 

TRANSFORMATION DES NACHAHMUNGSTRIEBS 
 
Campes und Trapps zeitgleich und im gegenseitigen Austausch entstehenden Er-
ziehungskonzepte ähneln sich von ihrer Stoßrichtung her. Sie setzen aber unter-
schiedliche Akzente, was den Umgang mit den erzieherischen Dingmedien und 

                                                                                                                                  
perspektiviert laufen die medialen Konstellation der philanthropinistischen Erziehung 

im Sinne von Niklas Luhmann letztlich auf das Kind als das »Medium« hinaus, in 

dem und über das Erziehung sich vollzieht. Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der 

Gesellschaft, S. 86-101. 

41  Vgl. Martin Andree: Wenn Texte töten. Über Werther, Medienwirkung und Medien-

gewalt. München 2006.  

42  Zu Trapp vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 226-234.  

43  Vgl. Kapitel II.  

44  Das Phantasma von der Allmacht des Erziehers findet sich bei Rousseau, eigentlich dem 

Fürsprecher der Freiheit und Gegner des Schauspiels, vorgeprägt. Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

mit der für die Erziehung so nützliche wie bedrohlichen Theatralität als Medium 
betrifft. Nicht zuletzt manifestiert sich dieser Unterschied darin, dass Campe den 
Nachahmungstrieb an den Anfang der menschlichen Entwicklung setzt und den 
Umgang mit ihm an den Anfang der Erziehung, während Trapp auf die Begriffe 
Nachahmung wie Nachahmungstrieb weitgehend verzichtet. Im Einklang mit neu-
en Entwicklungen in der Philosophie, die mit den Namen Baumgarten und Meier 
assoziiert sind, rückt an deren Stelle die »Einbildungskraft«45. Ganz wie bei 
Baumgarten ist mit dieser aber noch nicht die produktive Kraft gemeint, zu der die 
Einbildungskraft in der Genieästhetik erhoben wird. Trapp beschreibt ein zu einem 
Großteil mimetisches Vermögen, das Bekanntes mental wiederholen und in auf 
Zukunft gerichtete Aktivität umsetzen kann, die bei Kindern weitgehend unkont-
rolliert verläuft. Die Einbildungskraft kombiniert in diesem Sinne das in der plato-
nischen Fassung vorherrschende nachahmende Moment von mimesis mit dem ihr 
bei Aristoteles zukommenden modellierenden, vorstellenden Aspekt.46 

Implikationen und Konsequenzen dieser Akzentuierungen lassen sich an 
Campes und Trapps Auseinandersetzung mit Rousseaus Konzept der Nachah-
mung rekonstruieren, wie es am Rande von dessen so einflussreicher wie um-
strittener Erziehungskonzeption im Émile von 1762 auftaucht. Trapp ist einer der 
Mitarbeiter der in den 1780ern von Campe initiierten und herausgegebenen 
mehrbändigen Allgemeinen Revision des gesamten Schul- und Erziehungswesens 

von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Als Ergänzung erscheint von 1789 
bis 1791 in den Bänden 13 bis 15 eine von Carl Friedrich Cramer besorgte Über-
setzung des Émile. Unter Rousseaus Text werden zahlreiche Kommentare der 
Revisoren abgedruckt, die teils einzeln, teils gemeinsam namentlich gekenn-
zeichnet sind. Diese vertreten keine einheitliche Linie und verweisen auch auf 
die Debatten unter den Revisoren bzw. setzen sich mit der zeitgenössischen Dis-
kussion insgesamt (etwa Formeys Anti-Emile von 1763/64) auseinander.  

Wie oben dargestellt47 treten Einbildungskraft und Nachahmung bei 
Rousseau als gefährliches Doppel auf. Beide drohen den Menschen »seinem na-
türlichen Zustande zu entreißen«48. Indem sie das für die Zukunft Mögliche ima-
giniert, ebnet die Einbildungskraft den Weg zur menschlichen Freiheit, kann die-
sen aber gleichzeitig durch die Erweckung falscher »Begierden« verstellen. Als 
ein Effekt dieser Selbstentäußerung beschreibt Rousseau gute 150 Seiten später 

                                                             
45  Trapp: Versuch über Pädagogik, S. 60.  

46  Vgl. Petra Bahr: Darstellung des Undarstellbaren. Religionstheoretische Studien zum 

Darstellungsbegriff bei A.G. Baumgarten und I. Kant. Tübingen 2004, S. 11-172.  

47  Vgl. Kapitel IV. 

48  Rousseau: Emil oder über die Erziehung, S. 288.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 139 

 

die »Nachahmung«: »Die Nachahmung hat unter uns ihren Grund in der Begier-
de, sich stets außerhalb seiner selbst herauszuwerfen.«49 Nachahmung operiert in 
einer Öffnung, die durch die Zukunftsantizipation der Einbildungskraft erzeugt 
wird. Statt diesen Freiraum zu nutzen, um zum (vom Pädagogen vorgegebenen) 
›natürlichen Zustand‹ der Selbstübereinstimmung zurückzukehren bzw. vorzu-
dringen, füllt die Nachahmung ihn mit äußeren Eindrücken.  

Im Unterschied zu den Tieren erniedrigt der gesellschaftliche Mensch sich 
und andere durch gegenseitige Nachahmung:50 Zwar ist eine Selbsterhöhung an-
gestrebt, wie Rousseau ausführt. Die Nachahmung bringt aber, indem sie das 
Nachgeahmte durch seine unangemessene Zweitfassung herabwürdigt, einen 
›natürlichen Zustand‹ der Gleichheit überhaupt erst durcheinander. Die Nachah-
mung ist die vom Weg zum ›natürlichen Zustand‹ der Freiheit abgekommene 
Einbildungskraft. Sie erzeugt in diesem Sinne ein »Blendwerk«51, d.h. eine Fäl-
schung des ›natürlichen Zustands‹ durch Theatralität, vor der es den Zögling zu 
bewahren gilt. Höchstens darf die Nachahmung bei ganz jungen, bei Rousseau 
noch nicht mit Einbildungskraft begabten Kindern zur Vorbereitung der späteren 
Moralerziehung dienen. Sobald die Einbildungskraft erwacht, wird die Nachah-
mung zu gefährlich.52  

Demgegenüber setzen die Revisoren zunächst die kindliche Phantasiebega-
bung und damit die Einbildungskraft früher an. Des Weiteren stehen sie Rous-
seaus Konstruktion und Glorifikation eines ›natürlichen Zustands‹ kritisch ge-
genüber. Campe und Trapp kommentieren die entsprechende Stelle gemeinsam 
(und mit Johann Stuve), dieser sei einer »moralische[n] Glückseligkeit«53 letzt-
lich abträglich. Zunächst ist Trapp (gemeinsam mit Friedrich Gabriel Resewitz) 
derjenige, der erneut mit dem Vokabular von Baumgartens Ästhetik die Nach-
ahmung moralischen Handelns durch das Kind vor dem Vorwurf der ›Affentu-
gend‹ verteidigt: »Eine dunkle Vorstellung von dem Sittlichguten einer Hand-
lung ist wol schon in dem Kinde, das eine solche Handlung noch, wie es scheint, 
bloß aus Nachahmung verrichtet.«54 Gegen den Nachahmungsgegner Rousseau 
ist damit der Rousseau einer janusköpfigen Einbildungskraft betont: Theatralität 
als Medium kann der Erziehung ebenso dienen wie sie unterminieren. Es kommt 
darauf an, sich seiner regulierend zu bedienen. 

                                                             
49  Ebd., S. 446.  

50  Vgl. Kapitel IV. 

51  Rousseau: Emil oder über die Erziehung, S. 445.  

52  Vgl. Kapitel IV.  

53  Rousseau: Emil oder über die Erziehung, S. 288.  

54  Ebd., S. 447.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Deutlicher wird (nach weiteren Einwänden von Resewitz und Martin Ehlers) 
Campe, der den Rousseau der Abhandlung gegen den des Émile wendet: »Oh-
ne Nachahmung würde der Mensch nie Mensch werden, sondern ein unvernünf-
tiges Thier in menschlicher Gestalt bleiben.« Was für den ersten Naturmenschen 
gilt, gilt auch für das Kind. Rousseaus Nachahmungsfeindschaft muss schon an 
der Empirie scheitern: »[W]enn jemand einfältig genug wäre, den Nachah-
mungstrieb in seinem Zögling ersticken zu wollen: so würde ihm das nie gelin-
gen, weil dieser Trieb zu unsrer menschlichen Natur gar zu wesentlich gehört.« 
Wie Trapp betont Campe nun gegen Rousseau das Janusköpfige des theatralen 
Mediums, besteht aber auf der Kontrollierbarkeit durch die Erziehung und be-
hauptet, Rousseau verorte Nachahmung auf der falschen Seite: »Übrigens 
scheint R. hier Nachahmung mit Nachäffung verwechselt zu haben, welches 
doch zwei sehr verschiedene Begriffe sind.«55 Campe bezieht sich mit ›Nachah-
mung‹ positiv auf das rhetorische Paradigma von imitatio et aemulatio und setzt 
ihm negativ die ›Nachäffung‹ einer platonisch anmutenden mimesis als bloß ab-
geschwächter und verzerrender Zweitfassung entgegen. Eher als eine Verwechs-
lung durch Rousseau liegt jedoch eine Vertauschung und Vermischung von des-
sen Begriffen durch Campe vor: Gelungene Kindesnachahmung nach Campe 
wäre Rousseaus Affennachahmung, die den Sprung vom Affen zum Menschen 
geschafft hätte.56 Die Wahl des erstrebenswerten Nachahmungsobjekts wäre aber 
nicht die natürliche des Affeninstinkts, sondern durch den Erzieher vorgegeben. 
Diesen schert es nicht, ob und dass es sich dabei um theatrale ›Scheintugenden‹ 
handelt. Es zählt einzig, dass sie erfolgreich implementiert wurden und sich nicht 
bei nächster Gelegenheit durch das nächste Vorbild ablösen lassen. Damit setzt 
Campes Konzeption sich aber selbst der Rousseaus innerer Doppelung der ›Ein-
bildungskraft‹ innewohnenden Gefahr aus: Wenn der Nachahmungstrieb ›zu 
unsrer menschlichen Natur gar zu wesentlich gehört‹ droht der Erzieher statt 
selbsttätiger, moralisch gefestigter Zöglinge bloß ein Heer von Schauspielern mit 
›Scheintugenden‹ zu erziehen. Ein nicht oder falsch regulierter Nachahmungs-
trieb könnte fehlgehen, indem er bestehen bleibt, statt sich von sich selbst weg-
zulenken.57 

Ernst Christian Trapp umgeht die Konsequenzen von Campes Nachah-
mungstrieb, indem er ihn schlicht epistemologisch verabschiedet. Implizit gegen 

                                                             
55  Ebd., S. 445.  

56  Vgl. Kapitel IV.  

57  Entsprechend verlegt ihn das späte 19. Jahrhundert in ein Unbewusstes, aus dem er 

immer wieder hervorbrechen kann: Vgl. z.B. Wilhelm Wundt: Grundzüge der physio-

logischen Psychologie. Band 1. Leipzig 1893, S. 551ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 141 

 

Campe affirmiert er auf der folgenden Seite Rousseaus Forderung, die Kinder 
nicht zum Guten, d.h. für Campe: zum Nachahmen guter Vorbilder zu erziehen, 
sondern dazu, »niemals Jemand Uebels [zu]zufuegen«: »Dies ist unwidersprech-
lich wahr und muß aller sittlichen Erziehung zum Grunde liegen.«58 Die Konse-
quenz hatte Trapp Jahre zuvor in seinem Versuch über Pädagogik bereits entfal-
tet. Deren Ziel ist nicht die Implementierung von Moralität, sondern die Anpas-
sung von Individuen an die in der Gesellschaft herrschenden Normvorstellungen 
und Gesetze. »[D]aß man bei der Erziehung das menschliche Leben nachahme, 
so viel möglich ist«59, gilt der frühen Spezialisierung der Zöglinge auf einen Be-
ruf. Dass sie Erlerntes nachplappern wie »Papageien«, d.h. in Rousseaus und 
Campes Sinn bloß ›nachäffen‹, macht den Erzieher »herzlich zufrieden«60. 
Rousseaus persönliches Ende als zurückgezogener und der Gesellschaft grollen-
der Kauz gilt Trapp als abschreckendes Beispiel für den Versuch, Individualität 
abseits einer bloß mechanischen Nachahmung auszubilden.61 Die von der neu-
eren Philosophie anstelle der imitatio gerückte Einbildungskraft tritt bei Trapp 
entsprechend nicht als das Vermögen des in Meiers Baumgarten-Popularisierung 
gefeierten ästhetischen Menschen auf, sondern als der vom Pädagogen im eige-
nen Sinne zu formende Rohstoff, über dessen Selbst- oder Fremdtätigkeit kein 
Wort verloren werden muss.  

Der konzeptionelle Vorteil des Begriffs Einbildungskraft liegt darin, dass 
Trapp die beiden von Rousseau künstlich getrennten Erziehungsmedien der an-
geblich guten ›Erziehung durch Dinge‹ und der angeblich schlechten durch 
›Nachahmung‹ nun in ihrem Ineinander beschreiben kann: »[B]rauchbare Regeln 
für die Erziehung«62 leitet Trapp aus von ihm protokollierten Experimentalan-
ordnungen ab. Hier werden die Kinder sowohl mit Dingen (Spielzeug, Lernma-
terialien und weiterem) zusammengeführt als auch mit anderen Menschen, 
hauptsächlich anderen Kindern. Trapp ersetzt Campes Nachahmungstrieb durch 
einen grundlegenden »Trieb zum Wohlsein«, d.h. auch »zur Selbsterhaltung«63, 
und rekonstruiert aus seinen Protokollen, in welchem Ausmaß die Einbildungs-
kraft durch seine Experimente angeregt und manipuliert wird: ›Man gebe mehre-
ren Kindern von einerlei Alter verschiedene Gegenstände, Spielzeug, Bücher, 
Modelle, Gemälde und lasse sie damit nach Belieben schalten und walten. Nun 

                                                             
58  Rousseau: Emil oder über die Erziehung, S. 447.  

59  Trapp: Versuch über Pädagogik., S. 157.  

60  Ebd., S. 99.  

61  Vgl. ebd., S. 139.  

62  Ebd., S. 47.  

63  Ebd., S. 48.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

gebe man Acht auf die Verschiedenheit ihrer Äußerungen, Empfindungen, 
Handlungen, Erfindungen u.s.w.‹64  

Statt dem ›blank slate‹ des Kindergemüts nachzuahmende Vorbilder einzu-
pflanzen, wird dieses mit möglichst vielen Eindrücken konfrontiert. Die Eindrü-
cke sollen, nachdem die »Gesetze der Ideenverbindung und der Imagination«65 
erkannt sind, zu entsprechenden »Ideenreihe[n]«66 verknüpft werden. Mediale 
Vermittlungen entstehen jetzt nicht mehr auf der ontischen Ebene durch Nach-
ahmungsreihen oder Dingverkettungen wie bei Campe und Rousseau, sondern 
auf der mentalen Ebene, auf der der Pädagoge »Mittelideen in den Kindern zu 
erwecken«67 sucht. Deren Implementierung leitet er aber aus Experimentalan-
ordnungen ab, die zwischen Nachahmungsreihen und Dingverkettungen nicht 
mehr unterscheiden: »Die Gegenstände«, mit denen das Kind sich konfrontiert 
findet, »können auch lebendige Personen sein, die man unter die Objekte mischt: 
ja ein Kind ist Gegenstand für das andere.«68 So lassen und sollen sich potentiell 
nun auch (dingvermittelte) gruppendynamische Beziehungen der Kinder unterei-
nander beobachten lassen, wenn »ein Haufen Kinder im Gegensatz zu Einem 
Kinde«69 unter Beobachtung steht. Damit geht Trapp einen Schritt über Campe 
und Rousseau hinaus hin in Richtung neuer schulischer Erziehungsformen in 
größeren Klassenzusammenhängen. Allerdings interessiert Trapp sich im weite-
ren Verlauf dann nicht wirklich für diese neue Richtung. Denn wo letztlich alle 
Zöglinge im Sinne einheitlicher gesellschaftlicher Normen erzogen werden sol-
len, da kommt dem Unterschied zwischen Einzel- und Gruppenerziehung keine 
epistemologische Besonderheit zu. Trapps Verabschiedung des Nachahmungs-
begriffs verdeckt, was in diesen Verkettungen auf dem Spiel steht und Kulturkri-
tiker von Platon über Rousseau bis hin zu Girard70 nicht nur beunruhigt, sondern 
zu spektakulären theoretischen Operationen veranlasst: das Problem, wie bei der 
Aufgabe von Rousseaus strikter Trennung der Erziehungsmedien Campes Frage 
nach der Regulation der Nachahmung für solche Gruppendynamiken zu stellen 
wäre.  

Auf den Punkt gebracht findet sich diese Frage dann 40 Jahre später in den 
fiktiven Praktiken der pädagogischen Provinz: Goethe verdichtet Trapps Expe-

                                                             
64  Vgl. Kapitel II.  

65  Trapp: Versuch über Pädagogik, S. 85.  

66  Ebd., S. 86.  

67  Ebd., S. 87.  

68  Ebd., S. 67.  

69  Ebd., S. 68.  

70  Vgl. René Girard: Das Heilige und die Gewalt. Frankfurt a.M. 1992, S. 62-103.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 143 

 

rimente mit dem von Trapp eigentlich verabschiedeten Nachahmungstrieb bzw. 
des ›Nachahmungsgeists‹ der Mode. Durch dessen versteckte Regulierung wird 
der durch ›peer pressure‹ erzeugte Verfall der Ordnung, den Platon, Rousseau 
oder später Girard so fürchten, in eine Erzeugung eben dieser Ordnung ver-
kehrt.71  

 
 

3.   SALZMANNS PÄDAGOGISCHE PRAXIS  
UND DIE NACHAHMUNG VON EXEMPELN  

 
Dass Goethe in den 1810ern und 1820ern gegen den Prätext von Trapp auf dem 
Nachahmungstrieb beharrt, hat durchaus historische Berechtigung. Während mit 
Trapp die theoretische Avantgarde der Pädagogik in den 1780ern das zentrale In-
teresse am Nachahmungstrieb verliert und der entsprechenden philosophischen 
Diskussion folgt, behält der Nachahmungstrieb in der erzieherischen Praxis und 
ihren diskursiven Paratexten seine prominente Position, so etwa beim nicht an 
der Émile-Ausgabe der Revisoren beteiligten Christian Gotthilf Salzmann, einem 
zeitweiligen Kollegen Campes am Dessauer Philantropinum und sein dortiger 
Nachfolger als Religionslehrer. Nicht nur weil Salzmann am Umbruchpunkt 
zwischen familiärer und schulischer Erziehung sowie zwischen experimenteller 
und institutionalisierter Erziehung steht, gilt ihm im Folgenden das Interesse. 
Auch setzt sich das mit seinem Namen verbundene Ensemble von pädagogischer 
Theorie, pädagogischer Praxis und Erziehungsliteratur unter dem Einfluss Cam-
pes verstärkt mit der Domestikation und Lenkung des Nachahmungstriebs ausei-
nander – und damit mit der theatralen Dimension der Erziehung. Dies soll im 
weiteren Teil des Kapitels anhand der Staffelung von Vorbildern für die Mimesis 
in Salzmanns Erziehungsroman Konrad Kiefer sowie anhand von Salzmanns 
Campe weiterführender Theorie eines theatralen Erzählens und seiner zugehöri-
gen Erzählpraxis im Moralischen Elementarbuch mit seinen beigegebenen Kup-
ferstichen erläutert werden. 

Salzmann, ein selbststilisierter Nichtleser und Mann der Praxis, gibt für den 
Zusammenhang von Kindererziehung und Bildungstheater durchaus mehr ab als 
nur das illustrative Beispiel72 im Sinne einer ihm übergeordneten Regel. Im Zen-

                                                             
71  Vgl. Kapitel II.  

72  Immanuel Kant unterscheidet: »Beispiel, ein deutsches Wort, was man gemeiniglich 

für Exempel als ihm gleichgeltend braucht, ist mit diesem nicht von einerlei Bedeu-

tung. Woran ein Exempel nehmen und zur Verständlichkeit eines Ausdrucks ein Bei-

spiel anführen, sind ganz verschiedene Begriffe. Das Exempel ist ein besonderer Fall 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

trum von Salzmanns Pädagogik steht die Problematik eines ›Exempels‹ bezie-
hungsweise ›Exemplums‹: Die sich neu erfindende Pädagogik zielt gerade dar-
auf, wie ihr Stichwortgeber Jean-Jacques Rousseau es markiert, keine (nachzu-
ahmenden) »Muster« (modèle) bereitzustellen, sondern »Beispiele« (exemple) 
(E 297) zu liefern, die nicht wiederholt, sondern eigenständig angewandt werden 
müssen. Sie kann sich auch auf die Poetik der Aufklärung berufen: Die Funktion 
von Literatur, insbesondere von dramatischen Texten bestimmt Gottscheds Re-
zeption der Interpretation der aristotelischen katharisis-Lehre in der französi-
schen Klassik darüber, dass sie vorbildhafte oder abschreckende Exempel lie-
fern. Johann Bernhard Basedow, der Begründer des Dessauer Philantropinums 
und dort Arbeitgeber von Campe wie Salzmann, stellt entsprechend die nachzu-
ahmenden Exempel in den Mittelpunkt seiner pädagogischen Strategien, wie 
diese sich dann später etwa in Campes Robinson weiterentwickelt finden.73 

Salzmanns Texte springen nicht nur zwischen Begriffen wie ›Beispiel‹ und 
›Exempel‹ beliebig hin und her (und verwenden sie letztlich synonym), weil sie 
sich am Bildungsgrad ihrer jeweiligen Zielgruppe orientieren. Salzmanns Projekt 
steht vielmehr insgesamt für den Übergang zwischen erzieherischem Nachah-
mungs- und pädagogischen Vorführungsparadigma. Beim Nachahmen des Ex-
empels soll es sich letztlich um die ›Freiheit‹ eines ›Selbermachens‹ handeln, das 
keine zweitrangige Nachahmung mehr wäre. 

Salzmanns Pointierung manifestiert sich eben in der Ineinssetzung verschie-
dener Verwendungen des Begriffs ›Exempel‹ beziehungsweise ›Exemplum‹, 
welche die Nachahmungs- auf die Vorführungsdimension öffnen und so beide 
problematisch werden lässt. Zunächst schließt Salzmanns Erziehungsliteratur an 
die literarische Exempeltradition an, wie die Aufklärung sie wieder prominent 
macht. Zum Beispiel werden im 1781 erstmals veröffentlichten Moralischen 

Elementarbuch abstrakte moralische Lehrsätze anhand von Exempel-Erzählun-
gen vorgestellt und sollen den Zöglingen als Nachahmung oder Abschreckung 
dienen. Des Weiteren ist in Salzmanns pädagogischer Theorie und Praxis wie bei 

                                                                                                                                  
von einer praktischen Regel, sofern diese die Tunlichkeit oder Untunlichkeit einer 

Handlung vorstellt. Hingegen ein Beispiel ist nur das Besondere (concretum), als un-

ter dem Allgemeinen nach Begriffen (abstractum) enthalten vorgestellt, und bloß theo-

retische Darstellung eines Begriffs.« Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, in: 

Ders.: Werkausgabe. Band 8. Frankfurt a.M. 1977, S. 620. Vgl. auch Mirjam Schaub: 

Das Singuläre und das Exemplarische. Zu Logik und Praxis der Beispiele in Philoso-

phie und Ästhetik. Berlin/Zürich 2010. 

73  Vgl. Gina Weinkauff/Gabriele v. Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur. Paderborn 

2010, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 145 

 

Campe die Figur des Erziehers beziehungsweise der Erzieherin nicht nur Ver-
mittlungsinstanz für diese Exempla, sondern wird selbst zum Exempel im Sinne 
eines musterhaften Vorbilds: Sie soll das Ideal verkörpern, zu dem sie erziehen 
möchte beziehungsweise das von den Zöglingen nachgeahmt werden soll. Salz-
manns Exempel bezeichnen sowohl die vom Autor Salzmann veröffentlichten li-
terarischen Exempel als auch gleichzeitig die exemplarische Rolle, welche 
Salzmanns Theorie ihrem Verfasser zuschreibt. Das Vorbildhafte und seine 
Vermittlungsinstanz, the message und the medium, fallen tendenziell zusam-
men74 – in etwas, das exemplarisch vor denjenigen zu stehen kommt75, deren Er-
ziehung sich an diesem Exempel zu orientieren hat. Mit dem Exempel ist bereits 
die theatrale Konstellation der Vorführung wie auch der Mimesis, hier vor allem 
im Sinne von imitatio, aufgerufen – und damit eine Anordnung, die traditionell 
befürchten lässt, sie könne einen bloß passiven Zuschauer verdummen, statt ihn 
zu den moralischen Höhen des zur Vorführung Gebrachten zu erheben76, oder in 
der Nachahmung könne der Nachahmende als schlechte Zweitfassung zu weit 
hinter dem Vorbild zurückbleiben und letztlich die ›Freiheit‹ des ›Selberma-
chens‹ verfehlen.77 Diese fragile theatrale Dimension des Exempels kennzeich-
net das pädagogische Projekt Salzmanns in seiner theoretischen, praktischen und 
literarischen Ausprägung. In den Mittelpunkt von Salzmanns Projekt der Kin-
dererziehung rückt damit eben jene domestizierte theatrale Konstellation, von 
der sich das Erwachsenentheater seiner Zeit die Bildung ihrer Zuschauer erhofft, 
diese aber immer wieder gegen die mit dem Theater einhergehenden Gefahren 
durchsetzen muss. 

Nachdem Salzmann, Theologe von der Ausbildung her, von 1781 bis 1784 
bei Basedow am Dessauer Philanthropinum als Liturg und Religionslehrer tätig 

                                                             
74  In Anlehnung an die bekannte Redewendung von Marshall McLuhan, in: Marshall 

McLuhan: Understanding Media. The Extensions of Man. Cambridge 1984, S. 8. 

75  In diesem Sinne wäre das Exempel auch von der Theatralität des Raums her zu analy-

sieren mit Jörg Dünne/Sabine Friedrich/Kirsten Kramer (Hg.): Theatralität und Räum-

lichkeit. Raumordnungen und Raumpraktiken im theatralen Mediendispositiv. Würz-

burg 2009. 

76  Vgl. die Polemik von  Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 11-34. 

77  Letztlich steht damit die moralische Unterscheidung auf dem Spiel, die Immanuel Kant 

zwischen ›Beispiel‹ und ›Exempel‹ treffen möchte: Das moralische Beispiel dient dem 

noch unreifen Menschen zur Nachahmung; das moralische Exempel ist seiner eigenstän-

digen moralischen Entscheidung Vorbild. Um eben die bei Kant nicht weiter problemati-

sierte Entwicklung von der unreifen Nachahmung zur reifen Eigenständigkeit kümmert 

sich Salzmanns Pädagogik. Vgl. Kant: Metaphysik der Sitten, S. 619f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

ist, gründet er 1784 in Schnepfenthal bei Gotha eine eigene Erziehungsanstalt, 
die er bis zu seinem Tod 1811 leitet. Vielen Erstlesern von Goethes Wilhelm 

Meisters Wanderjahren gilt sie als das Vorbild der dort beschriebenen ›pädago-
gischen Provinz‹78 – wohl zu Unrecht, auch wenn viele Einzelheiten überein-
stimmen: In Schnepfenthal legt man wie in der ›pädagogischen Provinz‹ Wert 
auf das Lernen in der freien Natur, Arbeitsamkeit und körperliche Ertüchtigung, 
›learning by doing‹, handwerkliche Fertigkeiten, auf eine ganzheitliche Entwick-
lung bei gleichzeitiger Ausbildung von Spezialisierungen.79 Salzmanns Schule 
überdauert die seit den 1770ern eröffneten Philanthropine in Marschlins, Col-
mar, Dessau, Heidesheim und Hamburg bei Weitem.80 Trotz oder wegen dieser 
gelungenen Institutionalisierung, ist in der gegenwärtigen Erziehungswissen-
schaft die Bezeichnung »pädagogisches Experiment«81 für die Schnepfenthaler 
Erziehungsanstalt gang und gäbe: Die Bezeichnung soll in erster Linie markie-
ren, dass Salzmanns pädagogische Theorie sich hier in der Praxis ausgetestet 
findet und diese Praxis ihrerseits zur Transformation und Verfestigung der Theo-
rie führt. Experiment ist die Praxis der Erziehung in dem weiten Sinne, den Im-
manuel Kant dem Wort in »Über Pädagogik« gegeben hat: als das Experiment, 
das die Menschheit an sich selbst vollführen muss, um aus ihrer selbst verschul-
deten Unmündigkeit hinauszugelangen – auch, wo der Glauben an die Vernunft 
die Möglichkeit eines solchen Exodus letztlich nie in Frage stellt.82 Entsprechend 

                                                             
78  Vgl. Kapitel II. Die in Goethes pädagogischer Provinz präsentierte Pädagogik ist von 

einem ähnlich gespannten Verhältnis zu ihrer Theatralität geprägt wie sie hier für 

Salzmann beschrieben wird. Vgl. auch Konrad Albrich: Goethe und Christian Gotthilf 

Salzmann. Langensalza 1917. 

79  Vgl. Hanno Schmitt: Vernunft und Menschlichkeit. Studien zur philanthropischen Er-

ziehungsbewegung. Bad Heilbrunn 2007, S. 195-209. Vgl. Herwart Kemper/Ulrich 

Seidelmann (Hg.): Menschenbild und Bildungsverständnis bei Christian Gotthilf 

Salzmann. Weinheim 1995. 

80  Bis zu Salzmanns Tod 1811 werden hier in 27 Jahren um die 270 Jungen und Jugend-

liche erzogen, davon teilweise 70 gleichzeitig. Anfang des 19. Jahrhunderts kommt 

auf dem erweiterten Gelände eine Erziehungsanstalt für Mädchen unter Leitung von 

Salzmanns Ehefrau Sophie Magdalene hinzu. Vgl. Theo Dietrich: Mensch und Erzie-

hung in der Pädagogik Christian Gotthilf Salzmanns. München 1963, S. 32-50.  

81  Vgl. die entsprechend betitelte Sektion in: Kemper/Seidelmann (Hg.): Menschenbild 

und Bildungsverständnis bei Christian Gotthilf Salzmann, S. 48-149. Die Rede vom 

Experiment bezieht sich auf Kants Bezeichnung des Dessauer Philanthropiniums als 

»Experimentalschule« (Kant: »Über Pädagogik«, S. 708).  

82  Vgl. Kant: »Über Pädagogik«, S. 699-703, S. 708. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 147 

 

stellt Schnepfenthal für Salzmann die Avantgarde eines die ganze Menschheit 
umschließenden Erziehungsideals dar; entsprechend findet sich diese Praxis hier 
ausgetestet und von der Publikation zahlreicher Texte flankiert: pädagogische 
Theorien, Schulbücher und auch literarische Texte, unter anderem Erziehungs-
romane zur Volksaufklärung, enthalten im in Schnepfenthal monatlich herausge-
gebenen Boten aus Thüringen. Diese Texte sind vom Aufklärungsoptimismus 
getragen, eine zu ihrer Vernunft erwachte, selbsttätige und fleißige Menschheit 
gehe ihrer ›Glückseligkeit‹ entgegen – wenn sie es denn lerne, den ›Statthalter 
Gottes‹, nämlich den Verstand zu gebrauchen, bis schließlich alle Menschen 
›vernünftig‹ und ›gut‹ werden.  

Letztlich kennt Salzmann keine Gegenüberstellung von äußerer Erziehung 
und innerer Bildung. »Erziehe dich selbst!«83, lautet das Motto für die Erwach-
senen und insbesondere für die zukünftigen Kindererzieher. Denn die Kinderer-
ziehung leitet menschliche Wesen an, die ihren Verstand noch nicht selbsttätig 
und seinen ganzen Fähigkeiten gemäß zu gebrauchen wissen. Erziehung heißt 
hier vor allem Ermöglichung und soll im Endeffekt auf eine Selbsterziehung des 
Kindes hinauslaufen: »Man lasse [...] das Kind immer seinen eigenen Willen tun, 

so wird es gut werden!«84 D.h. mit möglichst keinen oder wenigen körperlichen 
Züchtigungen und einem höchst zurückgenommenen System von Belohnungen 
und Strafen, aber mit beständiger Aufsicht und einem beständigen Beschäfti-
gungsangebot. Die Erziehung hat die Rahmungen und Stimulationen bereitzu-
stellen, innerhalb derer ein solcher ›eigener Wille‹ des Kindes es wie von alleine 
zu einem vernünftigen und selbsttätigen Wesen erziehen kann. 

Mit dem Projekt einer Erziehung zur Selbsttätigkeit nimmt der Philanthropi-
nismus mit dem gesamten späten 18. Jahrhundert eine Zwischenstellung in der 
Geschichte der Erziehung ein: Die sich verselbstständigende Erziehung und ihre 
neuen Institutionen zielen nicht mehr auf eine ›naturgemäße‹ Erziehung, die den 
Zögling auf seinen ihm von der Natur gegebenen und in seiner inneren Natur an-
gelegten Ort in der Gesellschaft vorbereitet. Ziel dieser Erziehung ist eine allen 
gleichermaßen zukommende menschliche Freiheit, die in der Unmündigkeit des 
Zöglings zwar noch verschüttet liegt, aber auch gleich einem »Keim im Weizen-
korne«85 angelegt ist. Angelegt ist solch ein ›Keim‹ auch in der Unmündigkeit, 
die das Zeitalter der Aufklärung allenthalben in der Erwachsenenwelt vorfindet. 

                                                             
83  Christian Gotthilf Salzmann: Ameisenbüchlein. Pädagogische Schriften, 2. Teil. Wei-

mar/Langensalza 1947, S. 58.  

84  Ebd., S. 51.  

85  Ebd., S. 27.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Kant bringt dies auf die paradoxe Formel von der ›Erziehung zur Freiheit‹86 und 
kennzeichnet damit die Problematik, dass eine durch Zwang erzeugte Freiheit 
sich selbst zuwiderläuft. Am Anfang des 19. Jahrhunderts verschwindet das ent-
sprechende Freiheitsideal aus der Erziehung und findet sich durch die Orientie-
rung an ›Werten‹ ersetzt, die allen gemeinsam sein sollen.87 

Salzmanns Erziehung zur Selbsttätigkeit proklamiert bereits das Freiheitspa-
radigma, ist aber gleichzeitig noch am alten Paradigma orientiert. Dieses kennt 
noch keine Erziehung im spezialisierten Sinne. Die Unterweisung durch Haus-
meister, Gouvernanten, Pastoren oder oft schlicht durch die Eltern soll gleichzei-
tig für eine von den Inhalten der Unterweisung unabhängige Sozialisation des 
Zöglings bürgen.88 Vom Erzieher ist nicht nur die Vermittlung von Wissen und 
Fertigkeiten gefordert, sondern eine Vorbildhaftigkeit, deren Nachahmung eine 
Sozialisation am naturgemäßen Platz des Zöglings ermöglicht.89  
 
 

4.  GESTAFFELTE VORBILDER: KONRAD KIEFER 
 

Salzmanns der literarischen Volksaufklärung gewidmeten Texte finden unter 
künstlerischem Aspekt keine Gnade vor den Vertretern der zeitgleich neu entste-
henden Autonomieästhetik. Das dem Naturnachahmungsverdikt verpflichtete 
Abschildern sozialer Missstände zeugt, so etwa Schillers vernichtendes Verdikt, 
höchstens von einem »Affentalent gemeiner Nachahmung«90, keineswegs vom 
Eigengesetz der Kunst. In pädagogischer Hinsicht arbeiten sich jedoch Salz-
manns und die anderen reformpädagogischen Bemühungen der Zeit an einem 
strukturgleichen Problem ab: an der Loslösung des Kindes (bzw. des Künstlers) 
von eben einem solchen ›Affentalent‹. Strukturgleich funktionieren hier die An-

                                                             
86  »Eines der größesten Probleme der Erziehung ist, wie man die Unterwerfung unter 

den gesetzlichen Zwang mit der Fähigkeit, sich seiner Freiheit zu bedienen, vereinigen 

könne. Denn Zwang ist nötig! Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?« (Kant: 

»Über Pädagogik«, S. 711) Vgl. Andreas Luckner: »Erziehung zur Freiheit. Immanuel 

Kant und die Pädagogik«, in: Pädagogik 55, 7-8 (2003), S. 72-76. 

87  Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 173-180. 

88  Vgl. ebd., S. 48-59. 

89  Vgl. in extremis aus dem 17. Jahrhundert Fénelon: Über Mädchenerziehung. 

90  Friedrich Schiller: Über naive und sentimentalische Dichtung. Stuttgart 1969, S. 90. 

Vgl. Gertraude Selzer: Der Wandel des aufklärerischen Selbstverständnisses gegen 

Ende des 18. Jahrhunderts. Untersuchungen zur Ideologiegeschichte des Bürgertums 

am Beispiel von Christian Gotthilf Salzmanns Roman ›Carl von Carlsberg, oder, 

Über das menschliche Elend‹. Frankfurt a.M. 1985, S. 157-167. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 149 

 

forderungen an eine neuerdings verselbstständigte Erziehung beziehungsweise 
Bildung und die Anforderungen an eine neuerdings verselbstständigte ästheti-
sche Eigenständigkeit und ihre Absage an die Naturnachahmung.91

 

Salzmann steht dem Stichwortgeber der neuen Pädagogik, Rousseau, mehr als 
kritisch gegenüber. Er orientiert sich aber, indem er die Erziehungsinstanz zum 
Dreh- und Angelpunkt erhebt, an der zentralen Stellung von Rousseaus Erzieher 
als simultanem ›medium‹ und ›message‹: Im Krebsbüchlein von 1780, einer Ab-
rechnung mit den zeitgenössischen Erziehungsmethoden, finden sich sämtliche 
nicht wünschenswerten Eigenschaften und Verhaltensweisen der Zöglinge ganz im 
Sinne Rousseaus einem Fehlverhalten der Erziehungsberechtigten zugewiesen: 
Neid und Hass gegen die Geschwister, Grausamkeit gegen Tiere, Schadenfreude, 
Furcht vor Gewittern, Gespensterglaube, Lügenhaftigkeit, Trotz, Naschhaftigkeit, 
Unordnung, Eitelkeit, Müßiggang, Geiz und noch einige mehr führt der Text an 
abschreckenden Exempelerzählungen vor. Diese funktionieren immer nach einigen 
wenigen Mustern. Besonders prominent ist das folgende: Das Kind nimmt sich am 
schlechten Vorbild der Eltern oder des Lehrers ein Beispiel. Erst dadurch wird es 
grausam, schadenfroh, furchtsam, naschhaft und so weiter.92 »Kann man die Untu-

gend nicht durch sein Exempel lehren?«93, lautet die rhetorische Frage im Mittel-
punkt von Salzmanns Ameisenbüchlein, oder Anweisung zu einer vernünftigen Er-

ziehung der Erzieher von 1806, das die Exempla des Krebsbüchleins in eine päda-
gogische Theorie weiterführt. Salzmanns pädagogische Umformulierung von 
Kants kategorischem Imperativ lautet entsprechend: »Handle immer so, wie du 

wünschest, daß deine Zöglinge handeln sollen! […] Dein stetes Bestreben muss al-
so dahin gehen, deinen Zöglingen in jeder Beziehung Muster zu sein und die Be-
lehrungen, die du ihnen gibst, durch dein Beispiel zu bestätigen.«94 Wenn es sich 
bei Tugenden und Untugenden des Kindes um nachgeahmte Tugenden und Untu-
genden des Erziehers handelt, heißt das im Umkehrschluss, dass auch das liebevol-
le, mitleidige, vernünftige und mäßige Kind diese Eigenschaften nicht von Natur 
aus besitzt, und sei es auch einer Natur, die erst freigesetzt werden müsste. Das 
Kind ist also »ausnehmend biegsam«. Und diese Biegsamkeit ist in Gänze auf den 
Nachahmungstrieb zurückzuführen:  

 

                                                             
91  Vgl. Kapitel II.  

92  Vgl. Christian Gotthilf Salzmann: Krebsbüchlein, oder, Anweisung zu einer unver-

nünftigen Erziehung der Kinder. Bad Heilbrunn 1961.  

93  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 15.  

94  Ebd., S. 76.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

»Unter allen seinen Trieben ist sein heftigster der Nachahmungstrieb, durch denselben 

wird es gereizt, die Geschäfte und Vergnügungen, sowohl seiner Freunde, als auch derer, 

die ihm nahkommen, nachzuthun. Durch denselben lernt es die Mundart und die Sprache 

seiner Eltern, durch denselben wird es gefällig, edeldenkend, mitleidend, wenn seine Ge-

sellschafter, in seiner Gegenwart, diese Tugenden ausüben.«  

 
Und umgekehrt gilt: »Durch denselben verliert es aber auch all die Eigenschaf-
ten, die es liebenswert und glücklich machen, wenn dieselben seinen Gesell-
schaftern mangeln.«95 Das Kind stellt demnach, so sehr Salzmann auch auf einer 
naturgegebenen Tugend und Vernunft beharrt, ein blank slate im Sinne von John 
Locke96 dar, das durch Nachahmung des erzieherischen Exempels die ihm vor-
gestellten Eigenschaften annimmt – böse gesagt: diese ›nachäfft‹. Erziehung – 
sei sie nun an Naturgemäßheit, Freiheit oder Werten orientiert – kann sich in 
diesem Sinne nie ganz vom theatralen Problem der Nachahmung befreien.97 Nie 
ganz verschwindet so auch die Gefahr, dass der Nachahmungsvorgang in die Irre 
gehen und die Erziehung statt ihres Ideals seine transformierte, aus Sicht des 
Ideals entstellte Übersetzung hervorbringen könnte.98 – In Anschluss an Campe 
setzt Salzmann jedoch durchaus auf die Hervorbringung von Selbsttätigkeit 
durch die Nachahmung entsprechender Exempla. In Konrad Kiefer oder Anwei-

sung zu einer vernünftigen Erziehung, Salzmanns häufig so genanntem ›deut-
schen Émile‹ von 1796, heißt es: »Das Hauptwerk bei der Erziehung […] ist, daß 
die Alten den Kindern vormachen, was sie tun sollen. Wer dies recht versteht, 

                                                             
95  Christian Gotthilf Salzmann: Gottesverehrungen, gehalten im Betsale des Dessaui-

schen Philantropins. Leipzig 1784, S. 251f. 

96  »Let us suppose then the mind to be, as we say white paper void of all characters, 

without any idea; […].« John Locke: An Essay Concerning Human Understanding. 

London 1836, S. 51. 

97  Entsprechend verzichtet Gabriel Tarde auf eine Differenzierung wie etwa die Luh-

manns zwischen Erziehung und (nachahmender) Sozialisation und subsumiert die Er-

ziehung in Gänze der Nachahmung. Vgl. Luhmann: Das  Erziehungssystem der Ge-

sellschaft, S. 48-81. Vgl. Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, S. 60-80. 

98  »Übersetzung« ist die Transformation, die Bruno Latour seinerseits Gabriel Tardes 

Begriff der Nachahmung angedeihen lässt. Die von Jacques Rancière proklamierte 

Pädagogik eines »unwissenden Lehrmeisters« orientiert sich gänzlich an der Offenheit 

solcher Übersetzungsoperationen. Vgl. Bruno Latour: Die Hoffnung der Pandora. 

Frankfurt a.M. 2002, S. 381. Vgl. Rancière: Der unwissende Lehrmeister, S. 31-58. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 151 

 

der kann aus den Kindern machen, was er will. Das Exempel wirkt mehr als alle 

Ermahnungen.«99 
Zwar liegt der von Rousseau propagierte Rückzug in die Einsamkeit der Na-

tur auch der Wahl des abgeschiedenen Schnepfenthals als Internatsort zugrunde. 
Die völlige Abschottung Émiles markiert Salzmann aber als utopisch. Erziehung 
findet in einer Gruppe statt, das heißt der Zögling ist stets von zahlreichen, wi-
dersprüchlichen, guten wie schlechten Vorbildern umgeben. Salzmanns Erzie-
hungstheorie besteht zu einem guten Teil in der Vorgabe von Rahmungen für die 
Erziehung und deren Staffelung. Wie den Kontakt des Zöglings mit einer poten-
tiell schlechte Vorbilder liefernden Außenwelt regulieren? Wie, wo es mehrere 
erzieherische Autoritäten gibt (Eltern, Lehrer, geistliche Würdenträger), deren 
Rangordnung verdeutlichen? Denn nur wo die Kompetenzen sich letztlich zu ei-
nem einheitlichen Vorbild fügen, so das implizite Argument, lässt sich dem Zög-
ling das Exempel eines selbsttätigen Lebens vorstellen. Als Kernzelle der Erzie-
hung bestimmt Salzmann die patriarchal und hierarchisch organisierte Kleinfa-
milie. Die Schule, inklusive seiner eigenen Anstalt, ist weder Gegenentwurf 
noch Weiterentwicklung, sondern ein Hilfsmittel, dessen Verselbstständigung 
rückgängig gemacht werden kann, sobald die potentielle Elternschar ihrerseits 
flächendeckend zu Erziehern erzogen worden ist.100 Konrad Kiefer spielt ent-
sprechend im dörflichen Milieu, wo man sich eine Erziehung in Schnepfenthal 
nicht leisten kann. Konrads junge Eltern sind in der Erziehung noch unerfahren 
und machen vieles falsch. Dies wird durch eine Autoritätenstaffelung kompen-
siert: Die Eltern suchen schlechte Einflüsse aus der Nachbarschaft von Konrad 
fernzuhalten und sind selbst seine Vorbilder, wobei die (natürlich) nicht ganz so 
vernünftige Mutter sich am Vater orientiert. Dem Icherzähler, dem Vater, steht 
ein älterer, studierter Bruder zur Seite. Wo der Bruder nicht weiter weiß, hält 
man sich an den örtlichen Pfarrer, die Hauptautorität. Ihr ist auch der erwähnte 
Kernsatz in den Mund gelegt: ›Das Exempel wirkt mehr als alle Ermahnungen.‹ 

Mit der klaren Staffelung der Vorbilder soll in Konrad Kiefer eine möglichst 
stabile Einheitlichkeit des vorbildhaften Lebens trotz seiner unumgänglichen 
Aufsplitterung und trotz der unumgänglichen Komplexität entstehender Nach-

                                                             
99   Christian Gotthilf Salzmann: Konrad Kiefer, oder, Anweisung zu einer vernünftigen 

Erziehung der Kinder. Ein Buch fürs Volk. Bad Heilbrunn 1961, S. 40. 

100  Den Übergang von der Familienerziehung zur Erziehung in einer Lernanstalt, der als 

Hauptmerkmal der Ausdifferenzierung und Verselbstständigung der Erziehung im 

18. Jahrhundert gilt, möchte einer der Protagonisten dieser Verselbstständigung also 

zurückdrehen. Für die Ausdifferenzierungsthese vgl. Luhmann: Das Erziehungssys-

tem der Gesellschaft, S. 111-141. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

ahmungsketten101 sichergestellt werden. Eine solche patriarchale Ordnung liegt 
ebenfalls der Erziehungsanstalt Schnepfenthal zugrunde, mit Salzmann als dem 
unbestrittenen Oberhaupt. Vielleicht rührt auch Salzmanns Weggang aus dem 
Dessauer Philanthropinum von dieser Bemühung um die Stabilität des Exempels 
her. Oft werden Meinungsverschiedenheiten der fünf hauptamtlichen Pädagogen 
um Basedow als Grund für Salzmanns Weggang angeführt. Salzmanns Äuße-
rungen lassen das Problem jedoch eher darin vermuten, dass überhaupt mitein-
ander über das pädagogische Vorgehen diskutiert wurde.102 Dies läuft der einen, 
einheitlichen erzieherischen Autorität zuwider, welche bei Salzmann, auch wo 
die Erziehung sich auf mehrere Autoritäten verteilt, für das einheitliche Exempel 
bürgen soll – und damit für die Selbstabschaffung einer zersplitterten Nachah-
mung, indem diese sich durch Nachahmung in Selbsttätigkeit transformiert. Dar-
aus folgt nicht zuletzt Salzmanns Utopie, dass, sobald die Erziehung unter ihren 
Zöglingen genügend gute und ihrerseits zum Exempel taugende Erzieher hervor-
bringt, sich auch pädagogische Theoriebildung wie von alleine abschaffen könn-
te:  

 
»Ach gebt uns gute Erzieher! Gebt uns Leute, die Neigung, Geschicklichkeit und Fertig-

keit haben, Kinder vernünftig zu behandeln, sich die Liebe und das Zutrauen derselben zu 

erwerben, die Kräfte zu wecken, ihre Neigungen zu lenken und durch ihre Lehre und 

durch ihr Beispiel die jungen Menschen zu dem zu machen, was sie ihren Anlagen und ih-

rer Bestimmung nach sein können und sein sollen, – und die Erziehung wird gelingen, oh-

ne daß wir neue Theorien nötig haben.«103 

 
Das Exempel der sich selbsttätig erziehenden Erzieher erzieht ihrerseits die Kin-
der zur Selbsterziehung. Der Übergang vom Nachahmungstrieb in einen Tätig-
keitstrieb, ein »Streben nach Tätigkeit«104, kann so einerseits als ontogenetisch 
bedingt, andererseits als Regulierung des Nachahmungstriebs durch Erziehung 
ausgegeben werden. Der Tätigkeitstrieb äußert sich beim Kind als Spieltrieb und 
kann für das Erwachsenenleben in Arbeitsamkeit gelenkt werden. ›Den Kindern 
ihren Willen lassen‹ heißt dabei: sie stets beaufsichtigen und sie stets beschäftigt 
halten. Unbeaufsichtigt können die Zöglinge auf falsche Vorbilder stoßen. Untä-

                                                             
101  Im Sinne von Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, und der Tarde-Lektüre von La-

tour: Die Hoffnung der Pandora. 

102  Vgl. Dietrich: Mensch und Erziehung in der Pädagogik Christian Gotthilf Salz-

manns, S. 32ff.  

103  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 8.  

104  Ebd., S. 28.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 153 

 

tigkeit unterbräche die Orientierung am Vorbild, d.h. jene Tätigkeit, die sich 
in Selbsttätigkeit wandeln soll. Die Ausübung des freien Willens ist in Schnep- 
fenthal vom frühen Aufstehen bis zum zeitigen Insbettgehen durchgeplant.
Es obliegt dem Erzieher, ohne Zwang Begeisterung für den strikten Stunden-
plan zu wecken. Dies stimmt mit anderen Anordnungen und Experimenten der 
Erziehung überein, wie Nicolas Pethes sie für das 18. Jahrhundert im Zeichen
von Foucaults Theorie der Disziplinargesellschaft gelesen hat: Ohne Ausübung
körperlicher Gewalt wird im Zögling durch Techniken der Überwachung und 
Stimulierung die angestrebte Subjektform implementiert.  In Schnepfenthal105

schlägt diese Disziplinierung auf die Erziehungsinstanz zurück. Bei allen auf- 
gefahrenen pädagogischen Techniken steht die Figur des Erziehers im Zent-
rum der Überwachung und Stimulation. In der Pädagogik des protestantischen 
Theologen Salzmann wird aus der Selbstüberwachung des eigenen reinen Her-
zens die beständige Selbstüberwachung der eigenen Vorbildhaftigkeit. An dieser 
kann und soll das Theater der Nachahmung sich einerseits entzünden und sich 
gleichzeitig selbst abschaffen, um aus der Nachahmung des Vorbilds das gute, 
vernünftige, selbsttätige Wesen hervorgehen zu lassen. Wenn hingegen der Er-
zieher durch Züchtigung und sonstige Strafen unnötig eingreift, produziert er an 
Stelle des natürlichen Theaters der Nachahmung ein anderes, ein unnatürliches 
Theater: Der »freimütige, unbefangene Knabe, der keine Verstellung gelernt 
hat«, lernt erst aus »Furcht vor Mißhandlungen«106 eben diese Verstellung: als 
Lüge beziehungsweise als Schauspielerei.  

 
 

  

                                                             
105  Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 9-29. In den pädagogischen Debatten der 1970er 

und 1980er entspricht dem die These, dass der Philanthropinismus und mit ihm 

Salzmann eben nicht auf Seiten von Freiheit und ›Selbsttätigkeit‹, sondern auf Sei-

ten der von Kant nur für die Zähmung des tierartigen Kleinkinds gerechtfertigten 

›Dressur‹ und ›schwarzen Pädagogik‹ einzuordnen sei. Vgl. Wolfgang Dreßen: Die 

pädagogische Maschine. Zur Geschichte des industrialisierten Bewußtseins in Preu-

ßen/Deutschland. Frankfurt a.M./Berlin 1982, S. 115-207. Vgl. Katharina Rutschky 

(Hg.): Schwarze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte der bürgerlichen Erzie-

hung. Frankfurt a.M. 1977, S. 392f.  

106  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 20.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

5.  VORLESETHEATER UND KUPFERSTICH-TABLEAUX: 

MORALISCHES ELEMENTARBUCH 

 
Die Annahme eines natürlichen Theaters, dessen Natürlichkeit gerade darin be-
steht, sich als Theater verschwinden zu machen, lässt in Salzmanns Erziehung 
zur Selbsterziehung kaum Raum für Praktiken, welche dem Theater als einer 
Institution angehören. Wo das Theater überhaupt erwähnt wird, finden sich die 
traditionellen Argumente, seit Platon in der Philosophie bekannt, bei Tertullian 
fürs Christentum umgeschrieben, im ersten Hamburger Theaterstreit des 17. 
Jahrhunderts von zum Beispiel Anton Reiser für den Protestantismus übernom-
men und im 18. Jahrhundert von Rousseau säkularisiert: Das Theater sei ein Ort 
der Falschheit und der Lüge, das die Aufführenden korrumpiert und die Zu-
schauenden anzustecken droht. Daher fehlt etwa das Puppentheater, das in der 
Pädagogik des 18. Jahrhunderts häufig als zwangloser Zwang gilt, über den klei-
ne Kinder Stillsitzen und Distanz lernen können107, in Salzmanns Erziehungsplan 
auch für die reichen Bürgerkinder und scheint im Stile Tertullians dem heidni-
schen Götzendienst zugeordnet.108 Salzmanns Kinder sollen nicht passiv rezipie-
ren, wie etwa bei Goethe Wilhelm Meisters jüngere Geschwister, die in der The-

atralischen Sendung dem Puppenspiel bloß »vergackelt«109 folgen, ohne aus ihm 
Gewinn zu ziehen. Salzmanns Kinder sollen je nach Entwicklungsstand selbst 
aktiv werden: Ihr Spielzeug soll stets einfach sein und möglichst von den Kin-

                                                             
107  Vgl. mit Bezug auf La Salle Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kul-

turgeschichte der Moderne, S. 29. Vgl. Norbert Elias: Der Prozeß der Zivilisation. 

Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen. Band 1: Wandlungen des 

Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes. Frankfurt a.M. 1976, 

S. 280. 

108  Zumindest soll auch der erwachsene Dichter nicht »für seine aufgeklärten Landsleu-

te [...] immer die Puppen wieder auf die Bühne« bringen, »die die Menschen im 

Stande der Kindheit sich erschufen und damit spielten« (zit. n. Roswitha Grosse: 

Christian Gotthilf Salzmanns ›Der Bote aus Thüringen‹, Schnepfenthal 1788-1816. 

Eine Zeitschrift der deutschen literarischen Volksaufklärung an der Wende vom 18. 

zum 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 1989, S. 95). Abgewertet scheint damit nicht 

nur die antike Stoffwahl der zeitgenössischen Erwachsenendichtung, sondern auch 

das Puppentheater.  

109  Johann Wolfgang von Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, in: Ders: 

Goethes Werke. Band 8. Romane und Novellen III. München 1998, S. 487-516, hier: 

S. 491. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 155 

 

dern auch eigenständig hergestellt.110 Aber auch den Seitenwechsel zur aktiven 
Schauspielerei beurteilt Salzmann kritisch: In der ersten Ausgabe von Ueber die 

wirksamsten Mittel Kindern Religion beizubringen von 1780 findet sich das Für 
und Wider des aktiven Rollenspiels in der Erziehung noch gegeneinander abge-
wogen. Anhand von Joachim Heinrich Campes beschriebenem Robinson-Roman 
testet Salzmann in Dessau auch die pädagogische Effektivität des Schauspiels 
aus. Die Ergebnisse scheinen indes so unbefriedigend und die traditionellen pla-
tonischen Einsprüche scheinen so gravierend, dass das Rollenspiel in der zweiten 
Ausgabe von 1787 keine Erwähnung mehr findet: Im Rollenspiel könnte das 
Kind sich mit der falschen Rolle identifizieren, das heißt ein falsches Exempel 
nachahmen, und so vom rechten Weg abkommen.111  

Den gravierenden Einsprüchen gegen das Theater auf der einen Seite steht 
auf der anderen Seite das Exempel eines Erziehers beziehungsweise der Erzieher 
als ein Exempel gegenüber, die jeweils nur wirken können, wenn die Aufmerk-
samkeit der noch nicht vernünftigen Kinder erregt wird. Diese müssen auf ihrem 
Entwicklungsstand abgeholt und in den Bann des Erziehers gezogen werden: 
»Lerne mit Kindern sprechen und umgehen!«112, lautet eine der Hauptforderun-
gen Salzmanns an angehende Erzieher. Der junge Wilhelm Meister etwa ist nicht 
vom Spektakel des Puppentheaters zerstreut wie seine jüngeren Geschwister, 
sondern davon fasziniert. Salzmanns Pädagogik versucht sich eine solche Faszi-
nation am Theater zunutze zu machen, ohne die Zöglinge an die Instabilität und 
Vielgestaltigkeit des Theaters zu verlieren. Nicht so unmittelbar wie das Theater 
und nicht so vielgestaltig kommt nach altem platonischen Urteil die Erzählung 
als Diegesis daher: distanziert, von einem einheitlichen Erzähler in einem ein-
heitlichen Medium, dem der Stimme, dargeboten statt von mehreren verstreuten 
Rollen und multimedial.113 Die Erzählung weist zwar ebenfalls eine der ange-
strebten Selbsttätigkeit entgegengesetzte passive Faszination auf: »Die Erzäh-
lung hat für alle Kinder Reiz.« Wegen der besseren Möglichkeit der Kontrolle 
des einheitlichen Mediums durch den einen Erzähler, der gleichzeitig Erzieher 
ist, lässt sich die Erzählung aber zu pädagogischen Zwecken nutzen. Gleichzeitig 
muss das wegen seiner Einheitlichkeit ungefährlichere Medium nun nach gutem 
platonischen Vorbild mit bereinigten Inhalten versehen werden: »Nur hüte dich, 
deine Kleinen mit Feen- und Zaubergeschichten zu unterhalten. Diese hören sie 

                                                             
110  Vgl. Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 47-49.  

111  Vgl. Rainer Lachmann: Die Religions-Pädagogik Christian Gotthilf Salzmanns. Jena 

2004, S. 318f.  

112  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 62.  

113  Vgl. P 117ff. (394a-d) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

freilich so gern, als sie Pfefferkuchen essen, sie sind aber ihrem Geiste so nach-
teilig als der Pfefferkuchen ihrem Magen.«114 Vielmehr soll – analog zu Forde-
rungen wie etwa Gottsched sie in seiner Critischen Dichtkunst aus den 1730ern 
für das reformierte Erwachsenentheater mit einer ähnlichen Mischung aus strik-
tem und abgeschwächtem Platonismus aufstellt115 – ein moralisches Exempel 
nachzuahmenden oder zu verabscheuenden Verhaltens vorgestellt werden, dies 
allerdings bei Salzmann mit sämtlichen Mitteln des Theaters: Die Erzählung soll 
»Leben« erhalten, um für die Kinder »anziehend«116 zu wirken. Der Erzähler soll 
insbesondere die mündliche Rede hervorheben und dabei, ganz dramatisch und 
nun vollständig gegen die platonische Forderung nach einem gemäßigten und 
distanzierten Erzählvortrag, die Stimme verstellen: »Führe […] die Personen 
immer redend ein und lasse sie in dem Ton sprechen, wie sie wirklich würden 
gesprochen haben.« Die Einheit des Erzählers soll zum dramatischen Schauspie-
ler verschiedenster Rollen als auch der übrigen Ereignisse werden: »Endlich su-
che auch in deine Erzählung Handlung zu bringen. Dies geschieht alsdann, wenn 
du durch deine Mienen und die Bewegungen deiner Glieder die Handlungen, 
welche du erzählst, auszudrücken suchst.«117 Von Vorteil wäre es laut Salzmann, 
wenn mit jeder Anstalt zur Ausbildung von Erziehern »ein Schauspielhaus ver-
bunden [wäre], in welchem die Erzieher monatlich ein paar Schauspiele auf-
führten [...], so lernten sie Ton, Miene und Anstand des Körpers bilden.«118 Das 
frühneuzeitliche Schultheater kehrt hier zurück; nun aber ist es zur Einübung der 
Lehrer in Beeinflussungsstrategien bestimmt und nicht für die Schüler.  

Während das Erzähltheater des exemplarischen Erziehers alle Register der 
theatralen Verführung zieht, um Interesse für seine Exempla zu wecken, ist das 
Theaterspielen und Theaterschauen als pädagogisches Mittel verboten, weil sich 
dieses im Nichtexemplarischen verlieren könnte: »Kinder wissen beim Spielen 
aus allem alles zu machen« (L 30), beschreibt der erwachsene Wilhelm Meister 
rückblickend den kindlichen, in Wilhelms Fall durch das Puppentheater entfach-
ten, ungesteuert wuchernden mimetischen Trieb: als eine produktive Kraft der 

                                                             
114  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 63.  

115  Vgl. Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst durchgehend 

mit Exempeln erläutert. Leipzig 1751. Vgl. zu Gottscheds Aufnahme und Domesti-

kation der platonischen Argumente Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des 

Theaters, S. 217-261.  

116  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 64.  

117  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 65.  

118  Ernst Wagner: »Chr. Gotth. Salzmanns Pädagogische Schriften«, in: Ders. (Hg.): 

Die Klassiker der Pädagogik. Band III. Langensalza 1887, S. 94f.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 157 

 

geradezu beliebigen Verbindung und Verknüpfung. Diese gleichzeitig für die 
Bildung eines stabilen Selbst zu stimulieren und ihr unkontrolliertes Wuchern 
gleichzeitig einzugrenzen ist das Ziel von Salzmanns theatralen Exempel-
Lesungen.  

Deren wohl berühmtesten Stoff liefert Salzmann in seinem Moralischen 

Elementarbuch aus der Dessauer Zeit. Als Religionslehrer ist Salzmann dagegen, 
Kinder frühzeitig mit religiösen Geschichten zu konfrontieren (wie Wilhelm 
Meister in der Puppentheater-Episode mit dem David und Goliath-Stoff). Viel-
mehr sollen die moralischen und lebenspraktischen Lehren der Bibel in Exem-
pelerzählungen aus der Lebenswelt der Kinder eingekleidet werden. Nachdem 
der an Campes Robinson-Kinderroman orientierte Unterricht nicht die ge-
wünschten pädagogischen Ergebnisse zeitigt, schreibt Salzmann seine eigene 
Textvorlage. In den 43 Kapiteln des ersten Teils von 1781 entwickelt der Text 
die Geschichte des Kaufmanns Herrmann und seiner Familie, insbesondere der 
Kinder Ludwig und Luise. Für die moralische Absicherung ist letztlich (ähnlich 
wie in Konrad Kiefer) ein Landgeistlicher, ein Freund der Familie, zuständig. 
Ausgestattet ist das Buch mit einer Vorrede zum »nützlichen Gebrauch«119, die 
den innerfamiliären Erziehern, nun vor allen den Erzieherinnen, nämlich den 
Müttern120, jene Anweisungen zum theatralen Erzählen gibt, die ansonsten an die 
männlichen Erzieher gehen. Denn das Moralische Elementarbuch ist zum Vorle-
sen und nicht zum selbständigen Lesen der Kinder gedacht. Die theatrale Lesung 
soll nicht nur die Kinder in ihren Bann ziehen; sie soll auch Tempo, Umfang und 
Intensität des Konsumierten kontrollieren, um die Kinder in der Faszination für 
die Erzählung keinesfalls sich selbst zu überlassen. Die Vorrede beinhaltet ein 
Register von etwa 100 Begriffen: von körperlicher Reinlichkeit über den Um-

                                                             
119  Christian Gotthilf Salzmann: Moralisches Elementarbuch. Nachdruck der Auflage 

von 1785, mit 67 Illustrationen v. Daniel Chodowiecki. Dortmund 1980, S. I.  

120  Mit dem Moralischen Elementarbuch reiht sich Salzmann, wie Franziska Schößler 

anmerkt, nahtlos in die von Friedrich Kittler analysierte Tradition ein, in der die Fi-

gur der ›deutschen Mutter‹ zum phantasmatischen Bezugspunkt der Subjektbildung 

erhöht wird. Jedoch werden in der »Anleitung zum nützlichen Gebrauche« die iden-

tischen Formulierungen verwendet, mit denen im Ameisenbüchlein die männlichen 

Erzieher zum theatralen Erzählen ermuntert werden. Salzmanns Medium der Erzie-

hung, ob Erzieher oder Erzieherin, ist geschlechtsneutral. Vgl. Friedrich Kittler: Auf-

schreibesysteme 1800/1900. München 2003, S. 35-86. Vgl. Barbara Vinken: Die 

deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. München 2001, S. 161-184. Vgl. 

Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 30-33.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

gang mit Sachen, Tieren, sich selbst bis zum Umgang mit anderen Menschen, 
aus denen eine Exempelgeschichte gewählt werden kann.  

Berühmt ist das Elementarbuch durch die 67 Kupferstiche von Daniel Cho-
dowicki geworden, welche von 1784-1788 in drei Lieferungen erscheinen und 
zahlreiche der Exempla illustrieren, sinnlich anschaulich machen und, indem un-
ter dem Bild der Lehrsatz aufgeführt wird, dem Gedächtnis einprägen sollen. 
Ehrfurcht vor Gott oder Toleranz anderen Religionen gegenüber sind einige der 
vermittelten Moralvorstellungen, während andere Kupferstiche der Abschre-
ckung dienen: »Wie unglücklich macht mich der Eigensinn!«, »Was für ein 
haeßliches Ding ist nicht die Unreinlichkeit.«, »Wer einmal gelogen hat, dem 
glaubt man nicht leicht wieder.« (Abbildungen 1, 2, 3, 4) 

Das sinnliche Spektakel dieser Bilder soll ihre Moral dem sinnlichen, noch 
vorvernünftigen Kinderverstand einprägen. Ihre Anwendung folgt ihrerseits 
durchaus theatralen Strategien. Die Kupferstiche sind nicht in das Buch integ-
riert, sondern können von der Vorleserin nach eigenem Ermessen angewandt und 
auch entzogen werden. Salzmanns Vorschlag lautet wie folgt:  
 
»Dieses Kupfer könnte man nun auf Pappe leimen lassen. […] um es in das Zimmer, wo 

sich das Kind gewöhnlich aufhält, aufhängen zu können. […] So oft das Kind das Kupfer 

erblickte, würde es sich wieder an die Erzählung, die es vorstellet und die darin enthaltene 

Wahrheit erinnern, […]. Hat es dort einige Wochen gehangen, so wird das Kind – nicht 

mehr darauf achten. Daher ist das Beste, daß man es nun bei Seite thut, und nach einiger 

Zeit erst wieder hervorbringt, da es gewiß wieder neuen Reiz haben wird. Unterdessen 

wird doch das Zimmer nie leer von Kupfern sein, weil [...] die Erzählung immer fortge-

setzt, und dadurch die Aufhängung anderer Kupfer notwendig gemacht wird.«121 

   

                                                             
121  Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. XIIIf.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 159 

 

Abbildung 1 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Abbildung 2 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 161 

 

Abbildung 3 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Abbildung 4 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 163 

 

Das Kinderzimmer beziehungsweise das Zimmer, in dem das Kind den Großteil 
seiner Zeit verbringt wird zur stillgestellten Theaterbühne. Nicht zu übersehen ist 
eine Strukturähnlichkeit zum Theater der Aufklärung: Gegen das Theater als Un-
terhaltungsspektakel und für ein Theater als Bildungsanstalt beschreibt Diderot 
(und im Anschluss an ihn Lessing) das ideale zeitgenössische Theater als eine 
Szenenabfolge von tableaux vivants: als stillgestellte Bilder von Figurenkonstel-
lationen. Aneinandergereiht werden diese zur in sich geschlossenen Bühnen-
handlung, die jeglichen Zuschauerbezug (und vor allem die Verführung der Zu-
schauer) ausschließt und so zwischen Publikum und Bühne eine unsichtbare 
›vierte Wand‹ errichtet.122 Statt von den Oberflächlichkeiten und billigen Thea-
tereffekten (den coups de théâtre) passiv affiziert zu werden, findet das Publi-
kum sich zum imaginären Teilnehmer des Bühnengeschehens erhoben und 
gleichzeitig auf sich selbst zurückgeworfen. Und das heißt: auf das Training und 
die Verfeinerung der eigenen moralischen Vermögen.123 In Salzmanns stillge-
stelltem Kinderzimmertheater findet sich Diderots enttheatralisierende Bereini-
gung des Theaters noch verstärkt. Aus Diderots aus dem Leben gegriffenen Bil-
dern werden Chiffren moralisch vorbildlichen oder abstoßenden Verhaltens. Das 
Kind schaut dabei Sinne auf die von Diderot und Lessing imaginierten und nun 
tatsächlich stillgestellten tableaux. Völlig der Kontrolle der Erziehungsinstanz 
unterliegen deren Vorführungsdauer, Veränderung und Abfolge. Die Gefahr der 
Oberflächlichkeit, die Gefahr der Fehlanwendung, die Gefahr des bloßen oder 
falschen ›Nachäffens‹ soll so reguliert werden. Gleichzeitig stimuliert werden 
nicht bloß die positive Nachahmung der Vorbilder wie die negative Imitation der 
abschreckenden Beispiele. Gelenkt wird die Nachahmung zudem gut platonisch 
auf stabile aktivische Vorbilder, in deren Nachahmung das Kind eben nach und 
nach die passive Grundeinstellung des Nachahmens verlieren soll. Notwendig ist 
dazu der stabile Rahmen von einheitlicher Erzählung und Fixierung ihres Inhalts 
im tableau vivant. Mit der Stabilität dieser Rahmung soll das potentiell unge-
steuerte Wuchern des mimetischen Triebs domestiziert und in Selbsttätigkeit 
gewendet sein. 

Gleichzeitig markieren die von Salzmann in Auftrag gegebenen Kupferstiche 
oft bereits in sich eine theatrale Konstellation, indem viele der stillgestellten 

                                                             
122  Vgl. Denis Diderot: Das Theater des Herrn Diderot. Leipzig 1981, S. 105-109; S. 

315. 

123  Zur Rezeption im deutschsprachigen Raum vgl. vor allem Wild: Theater der 

Keuschheit – Keuschheit des Theaters, S. 297-327. Vgl. Heeg: Das Phantasma der 

natürlichen Gestalt, S. 64-82. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Szenen das Kind einem Tribunal der Blicke der anderen124, meist der Erwachse-
nen, ausgeliefert zeigen.125 Hinter der ›vierten Wand‹ der Bildoberfläche zeigt 
sich damit auch ein Gegenmodell zu Diderots Konzept. Denn Diderots Schau-
spielerinnen und Schauspieler müssen ihr Publikum vergessen, um eben diesem 
Publikum die imaginäre Teilnahme am Bühnegeschehen zu ermöglichen.126 
Wenn sich hingegen Salzmanns Kinderpublikum auf die stillgestellte Bühne ver-
setzt, sieht es sein alter ego auf einer anderen Bühne auftreten: auf der Bühne ei-
ner sozialen Beobachtung, oft derjenigen durch Erziehungsinstanzen. Auch das 
im Blick auf das tableau sich selbst überlassene Kind wird so alleine gar nicht 
sein dürfen. Die Erziehungsinstanz, zentrale Autorität und Reguliererin eines zu 
wild wuchernden mimetischen Triebs, ist in der Absorbiertheit der Betrachtung 
zwar nicht an seiner Seite. Kants Paradox einer ›Erziehung zur Freiheit‹ wird 
aber in Salzmanns Kupferstichtheater derart aufgelöst, dass der durch Erziehung 
zu befreiende Mensch imaginär vor den Augen seiner Erziehungsberechtigten 
auftritt – und vor deren Augen den gleichermaßen moralisch guten wie freien 
Menschen gibt. Chodowickies Kupferstich erfüllt dann seinen pädagogischen 
Zweck, wenn er ein grundlegend Theatrales der pädagogischen Situation, näm-
lich das ihr immer implizite, eigene »Wahrnehmen des Wahrgenommenwer-
dens«127, im Bewusstsein des Zöglings verfestigt.  

                                                             
124  Zu parallelen Anordnungen in der zeitgenössischen Tragödie vgl. Benthien: Tribu-

nal der Blicke.  

125  Zu untersuchen wären allerdings die von Chodowickies Kupferstichen in den Text 

eingeführten Verwirrungen: So zeigt die Illustration zu »Wer einmal gelogen hat, 

dem glaubt man nicht leicht wieder« (Abbildung 4) ein Kind mit schamvoll gesenk-

tem Kopf vor seinem Lehrer. Von zwei weiteren Kindern wird es beobachtet. Es 

schämt sich jedoch in der entsprechenden Erzählung die Identifikationsfigur Ludwig 

dafür, die Hausarbeiten schlampig verrichtet zu haben. Beim Lügen ertappt findet 

sich hingegen der kleine Karl, der vom Text als so verdorben dargestellt wird, dass 

er zur Scham gar nicht mehr fähig ist. Das Bild verbindet hier also Scham und Lüge, 

die der Text getrennt hält. Vgl. Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 195-200. 

Vgl. für den Bildgebrauch bei Salzmann auch Jasmin Schäfer: Das Bild als Erzie-

her. Daniel Nikolaus Chodowieckis Kinder- und Jugendbuchillustrationen in Jo-

hann Bernhard Basedows ›Elementarwerk‹ und Christian Gotthilf Salzmanns ›Mo-

ralischem Elementarbuch‹. Frankfurt a.M. 2013. 

126  Vgl. Diderot: Das Theater des Herrn Diderot, S. 37, S. 97, S. 314f.. Vgl. Franziska 

Sick: »Mimesis und (Selbst-)Beobachtung. Notizen zu Diderot, Beckett und Zucker-

berg«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), S. 51-63. 

127  Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 165 

 

6.   DER AUFTRITT DES ERZIEHERS: »COUP DE THÉÂTRE« 
 

Das Doppeldeutige von Salzmanns Strategie gegenüber dem Theater findet sich 
in einem Exempel des Moralischen Elementarbuchs gleichsam erzählt – und 
zwar im der »Furcht« und dem »Schrecken« gewidmeten dritten Kapitel. Wäh-
rend Lessing einige Jahre zuvor die vom Zuschauer angesichts des auf der Büh-
ne dargestellten Schreckens empfundene ›Furcht‹ um die eigene Integrität zu ei-
nem Ursprung der kathartischen Rührung erklärt128, sollen Salzmanns Zöglinge 
durch Aufklärung lernen, mit der Furcht vor dem Unbekannten wie mit der 
Lähmung durch den Schrecken rational umzugehen: Ludwig entfernt sich von 
seinen Eltern; er verläuft sich im Wald; es wird dunkel; er empfindet Furcht vor 
der amorphen Bedrohung im Unbekannten:  

 
»[N]un sah er neben und über sich lauter Dinge, die, wegen des schwachen Lichtes des 

Mondes, ein sehr sonderbares Ansehn hatten. Nicht weit von ihm saß ein schwarzes 

Männchen, das von Zeit zu Zeit ihm mit dem Kopfe zunickte, hinter demselben sah eine 

Nonne, mit einem weißen Schleier, aus einem Busche hervor, da winkte eine lange hagere 

Gestalt, aus jener Eiche guckte, hu! hu! hu! ein Totenkopf, und nicht weit davon stand gar 

ein Ding mit Hörnern und einem langen Schwanz.«129 

 
Wo Kinder Salzmanns Aufforderung zur Selbsttätigkeit beim Wort nehmen und 
ihren eigenen Weg gehen, da verlaufen und verwirren sie sich. Ihr entfesselter 
mimetischer Trieb, der ihre Phantasie ›alles aus allem machen lässt‹, verzerrt die 
Außenwelt zu jener furchterregenden Zaubergeschichte, von der Salzmanns er-
zählende Erzieher ihre Zöglinge mit scheinbar gutem Grund fernhalten sollen. 
Die Selbsterziehung der Zöglinge ist durch die Rahmengebung der Erziehungs-
instanz stets vorgegeben. Mangels einer solchen Führung hat Ludwig sich verirrt 
und erleidet nun die mit dem Verlust der Kontrolle über die Mimesis einherge-
hende Furcht vor dem Vielfältig-Amorphen. 

Ohne eine solche Metalesart anzudeuten, erklärt die Erzählung den Grund 
der Furcht ausführlich:  
 
»In der That war von allem diesem gar nichts da. Es waren nichts als Büsche, Zweige, 

dürre Aeste, die aber Ludwig, weil das Mondenlicht nicht helle genug war, nicht gehörig 

erkennen konnte, und die ihm so schrecklich vorkamen, weil die Furcht seine Gedanken 

                                                             
128  Vgl. Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, in: Ders.: Werke in 

drei Bänden. Band 2. Leipzig 1962, S. 255-520, S. 444-448. 

129  Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 22f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

so verwirret hatte, daß er weder Gelassenheit genug hatte, sie hinlänglich zu betrachten, 

noch Muth genug, sie in der Nähe zu untersuchen.«130  

 
Und ebenso selbstverständlich gibt es zu dieser Horrorvision keinen illustrativen 
Kupferstich, d.h. kein tableau fürs Kinderzimmer, wohl aber von ihrer Vor- 
geschichte und von ihrer Auflösung (Abbildungen 5, 6): Ein besonders be-
drohlich erscheinendes Gespenst entpuppt sich nicht nur als ein Landgeistlicher, 
der Ludwig aus dem Wald führen wird. Dieser Herr Magister wird später die 
moralische Autorität des Elementarbuchs, an der sich auch Ludwigs Eltern ori-
entieren werden: selbst moralisches Exempel und gleichzeitig oft Erklärer von 
Lehrsätzen. Ausführlich erläutert er Ludwig auf den nächsten Seiten logisch sei-
ne Furcht und seinen Schrecken, macht sie in zahlreichen Beispielerzählungen 
anschaulich und schlägt Mittel für einen rationalen Umgang mit beiden vor. 
Salzmanns impliziter Gegenentwurf zu Lessings kathartischer Rührung beinhal-
tet mit dem Auftritt des exemplarischen Erziehers eine eigene Form der kathar-

sis: die Hervorbringung der guten Nachahmung des Exempels durch ihre Berei-
nigung von der schlechten Mimesis einer wild wuchernden Phantasie. 

An dieser Stelle wechselt der Text in die auch zahlreiche andere Schriften 
der Aufklärung auszeichnende Dialogform. Hier soll die Vorleserin oder der 
Vorleser mit Stimmenverstellung und Mienenspiel das Kind in den moralischen 
Bannkreis der Erzählung ziehen. Mit diesem Erzähltheater findet sich gleichzei-
tig aber auch jener Theatereffekt überdeckt, der der Erzählung selbst bereits in-
newohnt: Der Erzieher mit dem beispielhaften Leben, von dem hier erzählt wird, 
tritt als deus ex machina auf.131 Von den verwirrenden Ängsten des Theaters, in 
die sich Ludwig verstrickt hatte, befreit der von Diderot und Lessing aus dem re-
formierten Bildungstheater verabschiedete coup de théâtre. Die plötzliche Ret-
tung ist eine nicht aus der Handlung motivierte Wende und hat vor einem aufge-
klärten oder im Prozess des aufgeklärt Werdens begriffenen Publikum nichts zu 
suchen: Es handelt sich um eben jenes Spektakelhafte am Theater, von dem das 
Theater der Aufklärung sich im Namen der Erwachsenenbildung abwendet und 
das eigentlich auch in Salzmanns Kindererziehung keinen Platz haben soll. Der 
Erzieher, das exemplarische Vorbild für den ohne dieses Vorbild wild wuchern-
den ›Nachahmungstrieb‹, tritt zunächst bloß als eine der zahlreichen, von eben 

                                                             
130  Ebd., S. 23. 

131  Zur prekären Struktur des Auftretens vgl. Juliane Vogel: »›Who’s there?‹. Zur Kri-

senstruktur des Auftritts in Drama und Theater«, in: Vogel, Juliane/Wild, Christo-

pher (Hg.): Auftreten: Wege auf die Bühne. Berlin 2014, S. 24-39. Vgl. ebd. Bettine 

Menke: »Suspendierung des Auftritts«, S. 249-275. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 167 

 

diesem wilden Wuchern hervorgebrachten Phantasiefiguren auf. Man könnte fast 
meinen, in der Erzählung bleibe Behauptung, dass die Transformation dieser Fi-
gur in den Landgeistlichen nicht bloß ein weiterer Auswuchs der Phantasie sei, 
sondern die Erlösung von eben diesen wilden Auswüchsen. Wo das Mittel der 
Bereinigung von den wilden Auswüchsen aber selbst einen Teil dieser wilden 
Auswüchse darstellt, bleibt die proklamierte Bereinigung stets prekär. Zwischen 
dem Landgeistlichen als moralischem Vorbild und dem Landgeistlichen als Her-
vorbringung der wuchernden Phantasie kann ebenso schwer unterschieden wer-
den wie zwischen der gelungenen Nachahmung selbsttätiger Vorbilder und ih-
rem bloßen ›Nachäffen‹. 

Im deus ex machina-Auftritt des Landgeistlichen verdichtet sich die Theatra-
lität von Salzmanns exemplarischer Autorität: Seine Vernunft erstrahlt vor dem 
Hintergrund der Verwirrungen der kindlichen Phantasie. Untrennbar verquickt 
das Moralische Elementarbuch so den Theatereffekt mit Salzmanns Erziehungs-
optimismus: Der mit allem Pomp des Theaters auftretende Erzieher steht für die 
Ablösung des ungezügelten mimetischen Triebs durch eine Freiheit und Selbsttä-
tigkeit, welche sich zwar ihrerseits nicht nachahmen lassen, aber durch Nachah-
mung guter Exempla freigesetzt werden sollen. Aber als deus ex machina steht 
der vorbildhafte Erzieher gleichzeitig für einen Theatereffekt, den Salzmanns 
theatrale Wegerziehung des Nachahmungstheaters nicht los wird. Erst von die-
sem Theatereffekt her kann für das Moralische Elementarbuch wie für das ganze 
Ensemble der mit Salzmanns Pädagogik verbundenen Texte und Praktiken be-
hauptet werden, die Nachahmung der Vorbilder durch den Zögling bringe nicht 
ein ›gestoppeltes und gestückeltes Wesen‹ hervor, sondern vielmehr ein exemp-
larisches Subjekt. Und durch diesen Theatereffekt steht diese Behauptung immer 
auch infrage.  
 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Abbildung 5  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 169 

 

Abbildung 6 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI  Theater des Selbstbewusstseins 

  Moritz’ Anton Reiser und das Spiel um Anerkennung1 

 
 
 

1.  SOKRATISCHES WISSEN,  
»LEIDEN DER EINBILDUNGSKRAFT« UND 

THEATERFEINDLICHE TRADITION 
 

Eine der möglichen Vorlagen für die Kritik an der schauspielerischen Praxis des 
›Nachäffens‹, die von den Erziehern in Goethes pädagogischer Provinz vorge-
bracht wird, liefert Karl Philipp Moritz’ Abhandlung »Über die bildende Nach-
ahmung des Schönen« von 1788. Die ersten Zeilen dieses kunsttheoretischen 
Traktats verbinden die Problematik der Mimesis mit der des Wissens, denn Mo-
ritz verhandelt sie an der Figur des Sokrates und damit am Prototyp des aufge-
klärten Philosophen. Der Text behauptet einen unhintergehbaren Gegensatz zwi-
schen einer mimetischen Theaterdarstellung der Figur des Sokrates (in der anti-
ken Komödie des Aristophanes) und der Orientierung an seiner philosophischen 
Praxis im eigenen Lebensentwurf. Bei der ersten Form der Mimesis handelt es 
sich um ein irrelevantes ›Nachäffen‹, bei der zweiten hingegen um produktive 
›Nachahmung‹:  

 
»Wenn der griechische Schauspieler […] dem Sokrates auf dem Schauplatze und der Wei-

se ihm im Leben nachahmt so ist das Nachahmen von beiden so sehr verschieden, daß es 

nicht wohl mehr unter einer und ebenderselben Benennung begriffen werden kann: wir 

sagen daher, der […] [äfft dem Sokrates nach], und der Weise ahmt ihm nach.«2  

                                                             
1 Vorüberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jörg Schäfer: »Thea-

terereignisse. Anton Reisers Eitelkeit«, in: Anna Häusler/Martin Schneider (Hg.): Er-

eignis Erzählen. ZfdPh (Sondernummer 2016), S. 91-103.  

2 Moritz: »Über die bildende Nachahmung des Schönen«, S. 958. Vgl. Kapitel II.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Der Schauspieler imitiert demnach nur die oberflächliche Erscheinung; das zu-
grundeliegende Prinzip bleibt ihm fremd. Aufgegriffen findet sich hier nicht nur 
die platonische Einschätzung am minderwertigen Wissen der theatralen Mimesis. 
Sie wird über das Sokrates-Beispiel auch mit Platons moralischer Verwerfung 
verknüpft: Der Schauspieler kann nicht zu dem idealtypischen Philosophen und 
Menschen werden, den Sokrates verkörpert.  

Die auf diesen Einstieg folgende Abhandlung würdigt Theater und Schau-
spielerei entsprechend mit keinem weiteren Wort. Die kurze Passage verweist 
jedoch auf Moritz’ andere schriftstellerische und editorische Unternehmungen 
der Zeit:3 Zum einen steht über dem Magazin zur Erfahrungsseelenkunde, das er 
von 1783 bis 1793 ediert und mit zahlreichen eigenen Beiträgen versieht, mit 
dem griechischen gnothi sauton das Lebensmotto eben des Sokrates, welches 
dieser vom Orakel von Delphi übernimmt und im Sinne der Aufklärung trans-
formiert. Zum anderen publiziert Moritz zwischen 1785 und 1790 vier Teile des 
›psychologischen Romans‹ Anton Reiser, dessen Titelheld von der für die Zeit 
sprichwörtlichen Theaterbesessenheit befallen ist. Diese Theatromanie aber wird 
als direkte Folge mangelnder (sokratischer) Selbsterkenntnis präsentiert und die-
se wiederum zunächst als Folge einer an den familiären und sozialen Umständen 
scheiternden Erziehungs- und Bildungsgeschichte. Gut platonisch wirkt die Affi-
zierung durch das Theater auf die Bildung zurück und wirft sie immer wieder 
aus der Bahn. Nicht zuletzt der Kontakt mit Moritz’ Wiederaufnahme dieser pla-
tonischen Figur als Romannarrativ bringt bei Goethes Umarbeitung des Entwurfs 
von Wilhelm Meisters theatralischer Sendung in Wilhelm Meisters Lehrjahre in 
den 1790ern einen theaterfeindlichen Diskursstrang in den Text, der die in der 
Sendung angelegte Kritik an der Differenz zwischen dem Traum vom Theater 
und seiner Realität bei Weitem übersteigt.4 Als Prätext der Lehrjahre stellt der 
Anton Reiser-Roman eine weitere Vorgeschichte der pädagogischen Provinz in 
den Wanderjahren dar: Die Anton Reiser-Figur steht beispielhaft für die Gefahr 
des ›Verworrenen‹ und des gerade nicht ›Wohlgebildeten‹, vor der die Pädago-
gen das Kind der Theaterliebe, Felix, bewahren wollen.  

Mit Anton Reiser treten vier weitere Aspekte zum in den vorherigen Kapiteln 
Entwickelten hinzu: Erstens weist die Anton Reiser-Figur mit ihrem immer wie-
der anders ansetzenden Bildungsweg letztlich auf das nie zu einem Ende kom-
mende ›lebenslange Lernen‹ des 21. Jahrhunderts voraus. Im historischen Kon-

                                                             
3 Vgl. insgesamt Christopher J. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically: Karl Phil-

ipp Moritz’s Theatromania«, in: MLN 120/3 (2005), S. 507-538. 

4 Vgl. Kapitel VII. Übernommen findet sich für die in der Sendung noch mit den Zügen 

des Genies ausgestattete Wilhelm-Figur etwa die Dilettantismus-Kritik.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 173 

 

text geht es zweitens nun vordergründig um ein Theater, das einen Bildungsgang 
auf Abwege bringt statt um die erzieherische Domestikation einer frühkindlichen 
theatralen Veranlagung. Und es geht drittens damit nicht mehr um die Konstitu-
tion eines stabilen Selbst und damit eines ›selbsttätigen‹ Innenlebens wie noch 
bei den Philantropinisten, die sich dann aber nicht weiter für dieses Innenleben 
interessieren. Darin, sich in diesem zu verlieren, besteht aber genau das Problem 
der Reiser-Figur. Ihre »Leiden der Einbildungskraft« (A 157) nehmen genau von 
jenem Vermögen ihren Ausgang, das in der pädagogischen Diskussion der Zeit 
erst langsam den ›Nachahmungstrieb‹ ablöst.5 Damit ist aber schon nicht mehr 
Baumgartens die imitatio ersetzender Begriff gemeint, sondern Pate steht inzwi-
schen diejenige Einbildungskraft, wie sie in Kants Bewusstseinsphilosophie 
entwickelt wird: Dieses Bewusstsein ist, wie am Ende der folgenden Ausführun-
gen pointiert werden soll, metaphorisch gleich einer Theaterbühne gestaltet. Das 
für die Pädagogik rein äußerliche Theaterproblem verlagert sich hier ins Innere 
eines zu erziehenden und bildenden Subjekts, das in seiner Erziehung und Bil-
dung jedoch aus den entsprechenden Institutionen relativ ungeregelt ein- und 
austritt und die eigene Entwicklung über weite Strecken gar selbst in die Hand 
nimmt.6 Viertens hat diese Verinnerlichung einer Guckkastenbühne Auswirkun-
gen auf die Beschreibung des Theaters als einer Institution und der Tätigkeit des 
Schauspielens im Roman: Die mangelnde Selbstanerkennung des »von der Wie-
ge an unterdrückt[en]« (A 91) Subjekts Anton Reiser führt dazu, dass er auf der 
Theaterbühne den anerkennenden Blick des Publikums sucht, um diesen inneren 
Mangel zu kompensieren: sowohl auf einer metaphorischen Bühne des sozialen 
Lebens als auch auf der Bühne des Theaters. Aus dem später von Hegel be-
schriebenen sprichwörtlichen ›Kampf um Anerkennung‹7 wird ein Spiel um An-
erkennung, welches die Erzählinstanz von vornherein zum Scheitern verurteilt 
sieht.  

Auf eine theaterfeindliche Haltung der Erzählinstanz im Anton Reiser-
Roman verweist bereits der Titel: Der verkappten Autobiographie des Schrift-

                                                             
5 Vgl. Kapitel V. Vgl. zur Diskussion über die Einbildungskraft Jutta Heinz: Wissen 

vom Menschen und Erzählen vom Einzelfall. Untersuchungen zum anthropologischen 

Roman der Spätaufklärung. Berlin 1996, S. 88-101. 

6 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57. 

7 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes, in: Ders.: Werke. 

Band 3. Frankfurt a.M. 1986, S. 145-155. Vgl. Schäfer: Szenischer Materialismus, S. 

136-150. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

stellers Karl Philipp Moritz8 ist ein Name gegeben, bei dem es sich auch um den 
Namen des historischen Hamburger Pastors Anton Reiser handelt. Gegen die der 
Hamburger Oper zugeschriebene Immoralität polemisiert dieser 1681 im ersten 
Hamburgischen Theaterstreit mit der Schrift Theatromania, Oder Die Wercke 

Der Finsterniß : In denen öffentlichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-

Vätern verdammet.9 Es handelt sich in erster Linie um eine Kompilation der ent-
sprechenden Stellen aus Tertullians De spectaculis, aber auch neuerer theater-
feindlicher Manifeste wie z.B. dem 50 Jahre alten Londoner Pamphlet von Wil-
liam Prynne. Hier finden sich die üblichen, später auch bei Rousseau aufge-
nommenen und von den Pädagogen in Goethes pädagogischer Provinz reprodu-
zierten Argumente bezüglich des Theaters als Lüge und Sündenpfuhl. Besonde-
res Befremden löst Reisers Kritik an der Schädlichkeit des Rollenspiels aus, auf 
das die Zeitgenossen mit dem Hinweis auf die Ritualisierung auch religiöser 
Praktiken antworten.10 

Diese Frage nach dem gesellschaftlichen Rollenspiel wird in der gesell-
schaftlichen Umbruchsphase um 1800 neu virulent: Zum einen entstehen im Zu-
ge gesellschaftlicher Ausdifferenzierung Semantiken von Privatheit und Indivi-
dualität. Zum anderen verlangt eben diese Ausdifferenzierung die Übernahme 
wechselnder sozialer Rollen.11 Im Anton Reiser-Roman zeugt davon die Sensibi-
lität der Titelfigur für den jeweiligen gesellschaftlichen Status und seine Impli-
kationen.12 

Im Namen der Fiktion eines autonomen Individuums finden sich viele der 
tradierten Argumente der Theaterfeinde auch in der neuen Pädagogik. Beschrie-
ben wurde dies bereits für die theatralen und antitheatralen Praktiken der Erzie-
hung.13 Aber auch, wo es explizit um Theaterspielen als Unterhaltung für Kinder 
(mit einem leicht erzieherischen Beigeschmack) geht, wie in den zeitgenössisch 

                                                             
8 Vgl. z.B. Hans Esselborn: »Der gespaltene Autor. Anton Reiser zwischen autobiogra-

phischem Roman und psychologischer Fallgeschichte«, in: Recherches Germanique 

25 (1995), S. 69-90. 

9 Vgl. Kapitel II. 

10 Vgl. Bernhard Jahn: Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem ihrer Ver-

sprachlichung im Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raumes (1680-1740). 

Tübingen 2005, S. 143-159.  

11 Vgl. Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssozio-

logie der modernen Gesellschaft. Band 3. Frankfurt a.M. 1989, S. 149-257. Vgl. Sen-

nett: The Fall of Public Man, S. 28-44, S. 107-122.  

12 Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 526-529. 

13 Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 175 

 

modischen Kindertheaterstücken,14  greift die neue Pädagogik die alten Argu-
mente auf: Joachim Heinrich Campe veröffentlicht einige Jahre, nachdem er sei-
ne eigene Tätigkeit den neuen experimentellen Schulanstalten in Dessau unter 
Basedow und in eigener Leitung bei Hamburg hinter sich gelassen hat, 1788 ei-
nen kurzen Text im selbst herausgegebenen Braunschweigischen Journal. Die ti-
telgebende Frage »Soll man Kinder Komödien spielen lassen?« wird in einem 
Dialog dreier Teilnehmer (A, B und C) diskutiert. Der erste trägt die aus der tra-
ditionellen Schulbildung bekannten Argumente für das Theaterspiel vor: als der 
Stimmbildung, Körperhaltung, Fremdsprachenkenntnis usw. förderlich.  

Der zweite liefert die Kontraposition und folgt den seit Platon bekannten Ar-
gumenten: Eine Aufführung statt einer bloßen Lektüre führe zu einer Identifika-
tion mit dem gespielten Charakter. Auch in den vorbildlichsten Stücken müsse 
es moralisch weniger einwandfreie Charaktere geben. Und immer bleibe hier et-
was »haften«15. Die Kinderschauspiele, die diese Charaktere weitgehend außen 
vor ließen, seien hingegen »langweilig«16 und daher für eine im Stile Rousseaus 
und Lockes die kindliche Energie abschöpfende Erziehung ebenfalls ungeeignet. 
Und selbst bei einer perfekten Vorlage führt das Theaterspielen zur charakterli-
chen Verwahrlosung: Die Maßstäbe der Zöglinge verschieben sich demnach in 
die falsche Richtung. Die Einbildungskraft werde nicht auf die zukünftige Exis-
tenz als Hausvater oder Hausfrau ausgerichtet, sondern nimmt die gespielten kö-
niglichen Identitäten an; die Rückkehr zur Realität ist dann entsprechend unge-
liebt. Vor allem verführt der Applaus des Publikums »zur Eitelkeit, zur Kokette-
rie und zur Lobsucht«17: Die jungen Schauspielerinnen und Schauspieler bräuch-
ten den Auftritt vor Publikum.  

Campes dritter Gesprächsteilnehmer hat eine salomonische Lösung parat, die 
(auch wenn A und B beide Recht bekommen) doch sehr zu den Argumenten von 
B tendiert. Um die nachteiligen Folgen zu vermeiden, müssen sich alle Figuren 
des Dramas zum »Muster der Nachahmung aufstellen lassen«18 können. Dass 
dies eigentlich auf die zuvor als langweilig abgetanen Kinderschauspiele hinaus-
laufen müsste, schert den Vermittler nicht. Insbesondere muss das Theaterspiel 
ein Spiel wie andere »ohne alle weitere Bedeutung«19 sein; es darf keine weitere 

                                                             
14 Vgl. Gunda Mairbäurl: Die Familie als Werkstatt der Erziehung: Rollenbilder des 

Kindertheaters und soziale Realität im späten 18. Jahrhundert. München 1983.  

15 Campe: »Soll man Kinder Komödien spielen lassen?«, S. 211. 

16 Ebd., S. 212. 

17 Ebd., S. 216. 

18 Ebd., S. 218. 

19 Ebd., S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Wichtigkeit erhalten. In diesem Sinne darf es nicht in der Öffentlichkeit oder 
Semi-Öffentlichkeit aufgeführt werden. Der eine Teil des Theaters, das Publi-
kum, entfällt damit. An Stelle der öffentlichen Aufführung aufreizender Angele-
genheiten, durch deren Bedeutsamkeitsproduktion Platon und Rousseau die Ord-
nung des Gemeinwesen insgesamt infrage gestellt sehen, setzt Campe also ein 
langweiliges Theater im Verborgenen; pädagogisch akzeptables Theater soll ihm 
zufolge jedoch keine Bedeutsamkeit produzieren. Aber vor dem Hintergrund der 
vorhergegangenen Kapitel scheint ohne diese Produktivität letztlich die Theatra-
lität des Theaters abgeschafft: Es entfallen sowohl die Ereignishaftigkeit auf der 
Bühne als auch das spezifische Aufführungsereignis des Theaters.  

Beide Dimensionen liegen auch der spezifischen Theatromanie zugrunde, die 
die Anton Reiser-Figur bei Karl Philipp Moritz auszeichnet. Beide Dimensionen 
sind jedoch gleichzeitig, wie im Folgenden entfaltet werden soll, nicht von der 
eigentlich angestrebten Bildung zu trennen, die von der Anton-Figur laut Erzähl-
instanz immer wieder verfehlt wird. Die emphatisch vom Text zur Schau gestell-
te Theaterfeindschaft verdeckt ähnlich wie später bei Goethes Pädagogen die 
Theatralität des entworfenen Bildungsszenarios und der mit ihm einhergehenden 
Subjektstruktur. Während der betreffende Auszug aus Goethes Wanderjahren 
diesen Zusammenhang reflektiert und ironisch ausstellt, handelt es sich beim An-

ton Reiser-Roman jedoch um zwei Diskursstränge, die der Text letztlich nicht 
miteinander zu vermitteln sucht. Er reflektiert sie jedoch implizit auf der Ebene 
metaphorischer Parallelführungen.  

 
 

2.  KOMPENSATIONSPHANTASIEN UND ZUKÜNFTIGE 

WISSENSCHAFT VON DER SUBJEKTBILDUNG 
 

Für die Anton-Figur verspricht das Theaterspiel die Verwirklichung ihrer Phan-
tasien im Leben. Diese Phantasien folgen einer Logik der »Entschädigung«: Die 
»täuschenden Bilder [...], die oft seine Phantasie sich vormalt« (A 92), kompen-
sieren dafür, »daß er von der Wiege an unterdrückt ward« (A 91). Diese in die 
unbehagliche wirkliche Welt eingelagerte Gegenwelt20 soll das Theater sinnlich 
realisieren: Als Zuschauer findet Anton auf dem Theater eine Manifestation sei-
ner Phantasiewelt; als Schauspieler glaubt er sie aktiv leben zu können. Für ein 
praktisches Leben wird er so laut Beschreibung der Erzählinstanz unbrauchbar 
und nicht nur in seelische, sondern auch körperliche Zerrüttung gestürzt. Die al-

                                                             
20 Vgl. Michel Foucault: Die Heterotopien. Der utopische Körper: Zwei Radiovorträge. 

Berlin 2005, S. 9-11, S. 14f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 177 

 

ten platonischen Vorbehalte gegen die Mimesis finden sich damit auch hier auf-
gerufen, nunmehr vor dem Hintergrund der neueren Subjekt- und Bewusstseins-
philosophie: Das Theater greift deren Ordnung an, zersetzt und unterminiert sie. 

Mit Anklang an Rousseau21 ist die Einbildungskraft aber nicht nur Vorstufe 
der Hingabe ans Theater, sondern auch Bedingung des Erziehungs- und Bil-
dungswegs, von dem das Theater hinterher abbringt. Die von der Erzählinstanz 
behaupteten und von der Forschung häufig übernommenen »Pole« von Einbil-
dungskraft und »Denkkraft«22 stellen sich im Roman komplexer dar: Der Beginn 
der Bildungsgeschichte reproduziert zunächst die Schizophrenie der Lebensge-
schichte. Die zerstrittenen Eltern, von denen er nicht wusste, »an wen er sich an-
schließen, an wen er sich halten sollte« (A 91), verdoppeln sich in widersprüch-
lichen Büchern, »wovon das eine eine Anleitung zum Buchstabieren, das andere 
eine Abhandlung gegen das Buchstabieren enthielt«. Die Ordnung der Trennung 
durch Widerspruch verschiebt sich aber in eine anschließend benannte zeitliche 
Ordnung sowie eine der »Begierde«. Antons »Begierde, lesen zu lernen« will ei-
ne Trennung zwischen Gegenwart und Zukunft überwinden, zwischen der die 
unentzifferbaren Buchstaben stehen. Diese ›Begierde‹ entspringt der Initialer-
kenntnis, »daß wirklich vernünftige Ideen durch die zusammengesetzten Buch-
staben ausgedrückt waren«. Deren Vernünftigkeit hatte der Text eben noch zu-
rückgenommen: Vorgegeben waren »schwere altbiblische Namen […], bei de-
nen er auch keinen Schatten einer Vorstellung haben konnte« (A 93). Das Initial-
erlebnis der ›vernünftigen Ideen‹ kann daher entweder aus dem andern buchsta-
bierfeindlichen Buch stammen, oder diese ›Ideen‹ können so ›vernünftig‹ nicht 
sein. In beiden Fällen führt Anton seine Begierde nicht zur Vernunft als solcher, 
sondern unmittelbar zu Ideen, ohne dass von deren Vernünftigkeit noch die Rede 
ginge: »[N]ach einigen Wochen« (A 94) ist die Lektüre fließend; die Buchstaben 
sind für Anton nur noch ein Vehikel der Ideen, das als nicht weiter störend oder 
in seiner Medialität eigendynamische Effekte entfaltend ausgegeben werden 
kann.23 Der späteren Theaterbesessenheit geht eine »Wut […] zu lesen« (A 254) 
voran:24 »Seine Begierde zu lesen war nun unersättlich.« (A 94) – Und dies nicht, 

                                                             
21 Vgl. Kapitel IV. Vgl. Barbara Völkel: Karl Philipp Moritz und Jean-Jacques Rous-

seau. Außenseiter der Aufklärung. New York 1991. 

22 Lothar Müller: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis. Karl Philipp Moritz’ 

›Anton Reiser‹. Frankfurt a.M. 1987, S. 44. 

23 Vgl. Kittler: Aufschreibesysteme, S. 37-67. Vgl. Geulen: »Erziehungsakte«, S. 638-

640. 

24 Vgl. Alexander Košenina: Karl Philipp Moritz. Literarische Experimente auf dem 

Weg zum psychologischen Roman. Göttingen 2006, S. 120-133. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

weil die Ideen hinter den Buchstaben nie ganz erreicht werden können,25 sondern 
weil das Lesen Ideen produzieren kann, die eine Flucht aus der das lesende Sub-
jekt unterdrückenden Welt ermöglichen. Entsprechend folgen die wenigen Sze-
nen gelingender Bildung, in denen Anton sich der »Wonne des Denkens« hingibt 
und Wissen erwirbt, später einem parallel strukturierten Muster:  

 
»Die immerwährende Begierde, das Ganze bald zu überschauen, leitete ihn durch alle 

Schwierigkeiten des Einzelnen hindurch. 

[…] 

Er vergaß hierüber fast Essen und Trinken, und alles was ihn umgab, und kam unter dem 

Vorwande von Kränklichkeit, in einer Zeit von sechs Wochen fast gar nicht von seinem 

Boden herunter – in dieser Zeit saß er vom Morgen bis an den Abend mit der Feder in der 

Hand bei seinem Buche, und ruhete nicht eher, bis er vom Anfang bis zum Ende durch 

war.« (A 300) 

 
Gleichzeitig ist es möglich, diese Lesewut gar nicht auf eine Ausbildung der ei-
genen Vernunft zu richten, sondern auf verführerische Dramentexte: Und dieses 
führt dann direkt zur Entscheidung, selbst Schauspieler zu werden. Die sich im 
›Leiden der Einbildungskraft‹ und am Theater manifestierende Instabilität führt 
der Text mit der Prekarität der Lebenssituation der Anton-Figur parallel: Gelin-
gende Bildung im Sinne der Erzählinstanz geschieht an Stellen im Text, an de-
nen eine gewisse Ruhe in der Lebenssituation eingekehrt ist.26 Eine solche Ruhe 
kann Anton zu ›vernünftigen Ideen‹ führen; die Unruhe führt ihn zur negativen 
Bildung durch das Theater. Dieses erscheint daher nicht nur die vom Text be-
nannte wirkliche Institution in der erzählten Welt, sondern auch als eine Allego-
rie dieser negativen Bildung. Während die Anton-Figur ungehindert von den 
Buchstaben direkt die ›Ideen‹ zu lesen lernt, allegorisieren die Buchstaben des 
Romantexts den beständigen Aufschub der Idee gelingender Bildung, welche 
den Beschreibungen der psychischen Zerrüttung Antons zugrunde liegt.  

Die Schreibweisen, deren sich der im Untertitel als »psychologischer Ro-
man« vorgestellte Text bedient, stehen bekanntlich im Zusammenhang mit Mo-

                                                             
25 Vgl. Jacques Lacan: »Das Drängen des Buchstaben im Unbewußten oder die Vernunft 

seit Freud«, in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theorie der Metapher. Darmstadt 1996, S. 

175-215, hier: S. 186-207.  

26 Vgl. Eva Blome: »Zerstückte Laufbahn. Karl Philipp Moritz’ Anton Reiser«, in: IASL 

(43/2016). Im Erscheinen begriffen.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 179 

 

ritz’ wissenschaftlichem Projekt einer »Erfahrungs-Seelenkunde«27. Durch das 
Protokollieren von Selbstbeobachtungen soll letztlich ein Wissen über das Selbst 
hergestellt werden und zum erwähnten sokratischen gnothi sauton führen, zur 
Selbsterkenntnis. Säkularisiert findet sich hier die pietistische Technik der be-
ständigen Seelen- und Gewissensprüfung28, und in dem Maße, in dem der Text 
das pietistische bzw. quietistische Milieu, in dem die Titelfigur aufwächst, mit-
tels dieser Technik beschreibt, stellt er gleich eingangs die Bedingungen der ei-
genen Hervorbringung aus. Das Beobachten und Notieren der Ereignisse des ei-
genen inneren Lebens soll ein Subjekt hervorbringen, welches sich gleich Sokra-
tes selbst erkennt. Ein solches Großereignis des Subjekts kann daraus entstehen, 
dass jede Kleinigkeit in seinem Leben zum beobachtungswürdigen Ereignis er-
klärt wird. Aus dem Muster und der Verkettung dieser Kleinstereignisse kann 
dann das Großereignis, das sich selbst erkennende Subjekt, hervorgehen. Sein 
Magazin zur Erfahrungsseelenkunde versteht Moritz als Experimentierfeld für 
eine zukünftige Wissenschaft von der Seele, auf dem Interessierte sich gegensei-
tig ihre und fremde Detailbeobachtungen vorstellen. Auch als Experimentierfeld 
für eine zukünftige psychologisch orientierte schöne Literatur kann das Magazin 
dienen. Nicolas Pethes hat in seinen Forschungen zu Menschenexperiment und 
Fallgeschichte darauf hingewiesen, dass es sich hier um die Geburt der Individu-
alität aus seiner Archivierung handelt, wie Michel Foucault sie in Überwachen 

und Strafen als Disziplinar- und Kontrolltechnik beschrieben hat.29 
Foucault geht davon aus, dass das moderne Beobachtungsparadigma der 

Disziplinierung ein von ihm in der Antike verortetes Theaterparadigma der öf-
fentlichen Zurschaustellung ablöst.30  Diese These trifft aber vor dem Hinter-
grund der vorhergehenden Kapitel nur eingeschränkt zu: Im von Foucault her-
ausgearbeiteten Paradox von Individualität als durch Machttechniken des Beob-
achtens und Schreibens hervorgebrachten allgemeinen Modell greift die auch 

                                                             
27 Vgl. Karl Philipp Moritz (Hg): Gnothi sauton oder Magazin zur Erfahrungsseelen-

kunde als ein Lesebuch für Gelehrte und Ungelehrte. Band 1 (1783). Nördlingen 1986.  

28 Vgl. Fritz Stemme: »Die Säkularisation des Pietismus zur Erfahrungsseelenkunde«, 

in: Zeitschrift für Deutsche Philologie 72 (1953), S. 144-158. 

29 Vgl. Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frank-

furt a.M. 1976, S. 238-250. Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 289-293. Vgl. Nicolas 

Pethes: »Ästhetik des Falls. Zur Konvergenz anthropologischer und literarischer The-

orien der Gattung«, in: Sheila Dickson/Stefan Goldmann/Christof Wingertszahn 

(Hg.): Fakta, und kein moralisches Geschwätz. Zu den Fallgeschichten im ›Magazin 

zur Erfahrungs‹. Göttingen 2011, S. 13-32.  

30 Vgl. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 278f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

schon am pädagogischen Paradox einer ›Erziehung zur Freiheit‹ herausgearbei-
tete theatrale Struktur, die sich von einer Öffentlichkeit der Zuschaustellung in 
die Innerlichkeit der zu bildenden Subjektivität verlagert:31 Diese zu bildenden je 
individuellen Subjekte sind gleichzeitig Modelle von Individualität. An ihnen 
manifestiert sich nicht nur eine Spannung zwischen Besonderem und Allgemei-
nem, sondern auch die theatrale Problematik von Individualität und imitatio: Wie 
Modelle von individueller Subjektivität liefern, wie dieses Ereignis dingfest ma-
chen? Und wäre es dann noch die jeweils besondere Hervorbringung des Sub-
jekts, wenn sie sich wiederholen und imitieren lässt? Die von Foucault beschrie-
bene Gouvernementalität der je individuellen Subjektbildung mag nicht mehr 
nach einem Theaterparadigma der Zurschaustellung funktionieren. Sie handelt 
sich jedoch die Theatralität einer solchen Subjektbildung als Problem ein.  

Davon dass Moritz eine solche Abhängigkeit keineswegs in einer Logik des 
Theaters verstanden haben möchte, zeugt seine eingangs zitierte Polemik gegen 
eine schauspielerische Darstellung des Sokrates: ›Wenn der griechische Schau-
spieler […] dem Sokrates auf dem Schauplatze und der Weise ihm im Leben 
nachahmt so ist das Nachahmen von beiden so sehr verschieden, daß es nicht 
wohl mehr unter einer und ebenderselben Benennung begriffen werden kann.‹ 
Demgegenüber hat Christopher Wild herausgearbeitet, in welchem Ausmaß Mo-
ritz zur Beschreibung seines Vorhabens im Magazin Metaphern des Zuschauens 
und Schauspielens benutzt. Um das eigene Leben beobachtbar zu machen, muss 
der Beobachter sich demnach selbst zum distanzierten Theaterzuschauer machen 
und das Leben, auch das eigene, als ein Schauspiel betrachten, gerade wenn das 
eigene Leben ein beschwerliches ist: Der »Beobachter des Menschen« braucht 
»Kälte und Heiterkeit der Seele dazu, alles was geschieht, so wie ein Schauspiel 
zu beobachten, und die Personen, die ihn oftmals kränken, wie Schauspieler«32. 
Das Psychologen-Ich, das seine ›Erfahrungsseelenkunde‹ begründet, leitet diese 
transformierte theatrum mundi-Metapher aus eben den Erfahrungen der Ernied-
rigung und des gesellschaftlichen Ausschlusses ab, die später im Anton Reiser-
Roman so ausführlich entfaltet werden: »So bald ich also sehe, daß man mir sel-
ber keine Rolle geben will, stelle ich mich vor die Bühne, und bin ruhiger, kalter 

                                                             
31 Vgl. Kapitel II. 

32 Karl Philipp Moritz: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde«, in: 

Ders.: Werke in zwei Bänden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 783-809, hier S. 801. 

Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 530. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 181 

 

Beobachter.«33 – und zwar des eigenen Innenlebens und des Verhaltens der an-
deren auf der Bühne des Lebens.  

Diese metaphorischen Theaterereignisse sind also Mittel zum Zweck: Sie 
lassen eine Flüchtigkeit erscheinen, die dann notiert werden und den sie Notie-
renden zu einem Nachfolger des Sokrates machen kann. Andersherum liegt das 
Problem der nichtmetaphorischen Theaterereignisse (also eines geschauspieler-
ten Sokrates) jedoch gerade (und mit den traditionellen theaterfeindlichen Ar-
gumenten) in ihrer Flüchtigkeit und Instabilität: Sie bringen nur Oberflächliches 
zur Erscheinung; ein solches Innenleben fehlt ihnen. Und sie lassen ihr Publikum 
gerade nicht kalt. Es handelt sich hier also nicht nur um die Entgegensetzung 
zwischen dem metaphorischen und wirklichen Theaterereignis. Es handelt sich 
auch nicht, wie sowohl die Absage an das Schauspiel als auch die Pathologisie-
rung der Theatromanie im Anton Reiser zunächst vermuten lassen, um eine 
Verwerfung des Theaters, sondern um die seit Platon tradierte Unterscheidung 
zwischen gutem und schlechtem Theater: zwischen dem Theater als Mittel zum 
Zweck der Herstellung eines zukünftigen Ereignisses höherer Ordnung (nämlich 
eines sokratischen Subjekts) und den nutzlosen oder gar gefährlichen Theaterer-
eignissen als solchen, die keinem Zweck untergeordnet werden und so zur Ent-
bildung und Zerrüttung des Subjekts beitragen.  

 
 

3.  THEATROPHOBE ROLLEN, BILDUNGSTHEATER  
UND VERFEHLTER BILDUNGSGANG  

 
Die dem Magazin zugrunde liegende Beobachtungsstruktur verkompliziert sich 
im Hinblick auf den Anton Reiser-Text.34 Diese monoton Tiefpunkt an Tiefpunkt 
reihende Niederschrift einer aus sozialen Erniedrigungen bestehenden Bildungs- 
und Lebensgeschichte könnte laut Vorrede zum ersten Teil nicht nur ›psycholo-
gischer Roman‹, sondern »auch eine Biographie genannt werden«. Von einer 
»pädagogische[n] Rücksicht« geht zusätzlich die Rede und bereitet so auf den 

                                                             
33 Vgl. Moritz: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde«, S. 802. Vgl. 

Raimund Bezold: Popularphilosophie und Erfahrungsseelenkunde im Werk von Karl 

Philipp Moritz. Würzburg 1984, S. 152-163.  

34 Zum Verhältnis von Magazin und Roman vgl. Steffi Baumann: »Geschichten, die hel-

fen, die Seele zu erkunden«. Karl Philipp Moritz’ ›Anton Reiser‹ und das ›Magazin 

zur Erfahrungsseelenkunde‹. Berlin 2009. Vgl. Christiane Frey: »Der Fall Anton Rei-

ser. Vom Paratext zum Paradigma«, in: Anthony Krupp (Hg.): Karl Philipp Moritz. 

Signaturen des Denkens. Amsterdam 2010, S. 19-43. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Charakter eines pädagogischen und anthropologischen Traktats vor, wie er sich 
dann in den kommentierten Passagen wiederfindet. Der Roman liefert zwar mo-
dellhaft die »innere Geschichte« (A 86) eines Menschen, aber dieser modellhafte 
Text geht über zahlreiche Signale mit den Lesenden doch einen abgeschwächten 
autobiographischen Pakt ein:35 Es scheint sich um eine nachträgliche Selbstbe-
obachtung von Karl Philipp Moritz zu handeln. In der Niederschrift, Verknüp-
fung und natürlich auch häufig genug in einer literarischen Inszenierung der Er-
eignisse, die dem Anspruch des Magazins auf ›kalte‹ Beobachtung zuwiderläuft, 
wird dem Ich aber eine persona, d.h. eine im Sinne der ›Erfahrungsseelenkunde‹ 
distanzierende Rolle gegeben: ›Anton Reiser‹. Die Forschung ist diesbezüglich 
seit jeher gespalten: zwischen einer Lektüre des Texts als eines sozialgeschicht-
lichen Zeugnisses, einer verkappten Autobiographie und einer poetischen Konst-
ruktion tummeln sich unterschiedlichste Ansätze.36 Der Name Anton Reiser er-
hält dabei erstaunlich wenig Interesse bis hin zu der These, um eine historische 
Referenz auf den Theaterfeind könne es sich ja aufgrund mangelnder Relevanz 
nicht handeln.37  

In der Tat handelt es sich bei Antons Theatromanie weniger um das Haupt-
thema des Texts als vielmehr um ein Symptom. Dem psychologischen Ansatz 
gemäß werden Theatererlebnisse beschrieben, wie sie sich in Reisers Seele ma-
nifestieren: von der Dramenlektüre über Aufführungsbesuche bis hin zu dem 
Entschluss, selbst Schauspieler zu werden, und den Folgen. Die Theaterbeses-
senheit und die vorherige Lesewut werden zum anderen von der Erzählinstanz 
als Effekte der frühkindlichen Vernachlässigung und der sich daraus in die fol-
gende Bildungsgeschichte entspinnende Demütigungskette präsentiert: Das The-
ater setzt das frühkindliche ›Leiden der Einbildungskraft‹ fort und vollendet es. 
»[W]as bis jetzt nur noch in seiner Phantasie aufgeführt war,« das kann Anton 
»nun auf dem Schauplatz mit aller möglichen Täuschung wirklich dargestellt zu 
sehn« (A 269) bekommen. Die Produkte der Einbildungskraft werden real, ohne 
ihren fiktionalen Status zu verlieren. »[D]ie Welt ihrer Phantasie« ist »gewis-
sermaßen wirklich gemacht« (A 270); ein gelungener Kompromiss scheint ge-
bildet. Denn das Theater ermöglicht erstens die Flucht aus der realen Welt, ohne 
dass die Einbildungskraft noch aktiv werden müsste: Ihm wird eine alternative 

                                                             
35 Nicht im ganz strikten Sinne von Philippe Lejeune: Der autobiographische Pakt. 

Frankfurt a.M. 1994. 

36 Vgl. Heide Hollmer/Albert Meier: »Deutungsaspekte«, in: Karl Philipp Moritz: Werke 

in zwei Bänden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 982-989. 

37 Vgl. Müller: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis, S. 415. Vgl. dagegen 

Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 507f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 183 

 

Realität ja bereits vorgesetzt. Nun kann das Theater zweitens auch als Stimulanz 
gegen die Eintönigkeit des Alltags wirken. In der pseudo-kompensatorischen 
Logik einer Suchtgeschichte wirkt das jeweilige Lese- oder Theatererlebnis wie 
»Opium« (255); Anton ist von seinen Phantasiegebilden »wie berauscht«. Das 
Produkt der Einbildungskraft verspricht die melancholische Lücke in Reisers 
Existenz zu füllen und reproduziert in seiner Substanzlosigkeit nur deren Melan-
cholie.38 »Und alles, was er tat, […] war im Grunde eine bloße Betäubung seines 
innern Schmerzes, und keine Heilung desselben – sie erwachte mit jedem Tage 
wieder« (A 270). Die kleinteilige Protokollierung des Seelenlebens der Anton-
Figur mit all ihren Mikro-Ereignissen bestätigt, dass das angestrebte Ereignis ei-
nes sich selbst erkennenden Subjekts noch in der Zukunft liegt: entweder in der 
Zukunft der Figur oder in der Zukunft einer durch Reisers Exempel abgeschreck-
ten Lektüre.  

Die Theatromanie der Anton Reiser-Figur entspricht allerdings nur einge-
schränkt dem vom historischen Anton Reiser an die Wand gemalten Schreckge-
spenst: Der asexuelle Anton, der selbst den Werther ohne einen Gedanken an 
Erotik rezipieren kann, geht keinesfalls ins Theater als die von seinem Namens-
patron beschriebene »allgemeine Schule der Geilheit«39. Zwar führt der fließen-
de »Übergang von der Affektation zur Heuchelei und Verstellung« (A 290) im-
mer wieder dazu, dass die Anton-Figur sich selbst betrügt oder anlügt – und da-
durch auch ihre Umgebung. Dadurch nimmt ihre Umgebung sie immer wieder 
als »niederträchtig« (A 260), »verdorben« und der »Lüderlichkeit« hingegegeben 
wahr und damit eben so, wie der Theaterfeindschaftsdiskurs sich traditionell ei-
nen Theatergänger vorstellen. Die Erzählinstanz markiert aber, dass die Anton-
Figur oft bloß fälschlich so »schien« (A 296), weil das Umfeld ihre verborgene 
psychologische Vorgeschichte nicht in diese Beurteilung einbezieht. Die morali-
sche Verderbtheit, die dann nicht zuletzt Antons Theaterbesessenheit zuge-
schrieben wird, resultiert also aus einer Betrachtung, die selbst in der dem Thea-
ter von seinen Feinden unterstellten Oberflächlichkeit verharrt. Die traditionelle 
Theaterkritik findet sich gegen sich selbst gewendet.  

Die vom Text dargestellte Verführung der Anton-Figur durch das Theater 
geschieht dabei in markanter Weise nicht durch eben dessen Lüge und Sündhaf-
tigkeit, sondern orientiert sich an den zeitgenössischen avantgardistischen und in 

                                                             
38 Vgl. Hans-Jürgen Schings: Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre Kri-

tiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1977, S. 

226-254. 

39 Reiser: Theatromania, S. 294. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des 

Theaters, S. 167-215. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

der Praxis noch wenig verbreiteten Theaterprogrammatiken: Der Roman evoziert 
die Konzepte Diderots und Lessings, mit denen das Theater zu einer Bildungsan-
stalt reformiert werden soll und die in den 1780ern noch alles andere als kano-
nisch oder gar für die Theaterpraxis übergreifend relevant sind.40  

Statt des niederen Unterhaltungsspektakels, als das die traditionelle Wander-
bühne von den Reformern gerne beschrieben wird, hat Anton sein Initialerlebnis 
mit dem neuen reformierten Bildungstheater par excellence: In seiner Heimat-
stadt macht die aus den Stars des deutschen Theaters bestehende Ackermannsche 
Truppe Station. Zur Aufführung kommt ausgerechnet Emilia Galotti, das schon 
damals zwar als Modellstück des zukünftigen Theaters gilt, aber relativ selten 
tatsächlich den Weg auf die Spielpläne findet.41 Gerade die hohe Qualität des 
Gesehenen macht der Text für Antons spätere Besessenheit verantwortlich: »Da-
durch bildete sich ein Ideal von der Schauspielkunst in ihm, das nachher nir-
gends befriedigt wurde, und ihm doch weder Tag und Nacht Ruhe ließ, sondern 
ihn unaufhörlich umhertrieb, und sein Leben unstet und flüchtig machte.« (A 
272) 

Allerdings wird das Initialerlebnis Theater gleich über seine Nachträglichkeit 
beschrieben: Anton hat bereits einmal in einem weniger avancierten Kontext 
Theater »spielen sehen«, ohne dass der Text Näheres davon berichtet, »und 
schon von jener Zeit her, schwebten die rührendsten Scenen aus diesen Stücken 
noch seinem Gedächtnis vor« (A 272). Diese Phantasie hat er nun in Lektüre und 
Deklamation in kleinem Kreise weiterentwickelt. Wenn Anton  

 
»irgend eines seiner Lieblingstrauerspiele als Emilia Galotti, Ugolino, oder sonst etwas 

Tränenvolles […] vorlesen konnte, [empfand] […] er denn ein unbeschreibliches Entzü-

cken […], wenn er rund um sich her jedes Auge in Tränen erblickte, und darin den Beweis 

las, daß ihm sein Endzweck, durch die Sache, die er vorlas, zu rühren, gelungen war.« (A 

261 f.)  

 
Das wirkliche Initialerlebnis Theater erfolgt also erst, nachdem es bereits eine 
Phantasie vom Theater gibt und das Versprechen auf eine Theaterpraxis, die für 
das ›unterdrückte‹ Subjekt Anton mit der Semantik des ›Gelingens‹ aufgeladen 
ist.  

                                                             
40 Vgl. immer noch einschlägig Rudolf Münz: Das andere Theater. Studien über ein 

deutschsprachiges teatro dell’arte der Lessingzeit. Berlin 1979.  

41 Vgl. z.B. Peter Heßelmann: Gereinigtes Theater? Dramaturgie und Schaubühne im 

Spiegel deutschsprachiger Theaterperiodika des 18. Jahrhunderts (1750-1800). 

Frankfurt a.M. 2002, S. 171-195. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 185 

 

Dass zwischen der wohltemperierten Rührung durch Lessings Text und dem 
Exzess in Gerstenbergs kein Unterschied gemacht wird, weist bereits auf ein 
mangelndes Urteilsvermögen der Anton-Figur hin. Der Theaterbesuch bewirkt 
bei Anton dann jedoch präzise die von Diderot angestrebte Absorption ins für 
Realität genommene Bühnengeschehen,42 wenn die Handlung »mit aller mögli-
chen Täuschung wirklich« (A 269) erscheint, statt ihre Effekte über Spektakel, 
Improvisation oder deklamatorischem Bombast zu erzielen. Ebenso orientiert 
Antons Theaterrezeption sich an der von Lessing proklamierten Identifizierung 
mit den Figuren.43 Bei Lessing intensiviert ein solches Mitleiden die allgemein 
menschliche Eigenschaft schlechthin und verstärkt so die Menschlichkeit des 
Menschen. Wie bei Diderot basiert diese Konzeption aber darauf, dass die Gren-
ze zwischen Bühne und Publikum erhalten bleibt. Diderots Zuschauer dürfen nur 
»beinahe«44 so sehr absorbiert sein, dass sie die Bühne betreten wollen. Lessings 
Mitleid basiert auf einer Furcht um sich45; der Fremdbezug basiert auf einem 
stabilen Selbstbezug. Da Anton diesen stabilen Selbstbezug nicht besitzt, ver-
stärkt die Wirkung des neuen Bildungstheaters nur seinen Selbstverlust: Zwar  

 
»flossen [seine Tränen] im Grunde eben sowohl über sein eignes Schicksal, als über das 

Schicksal der Personen, an denen er Teil nahm, er fand sich immer auf eine nähere oder 

entferntere Weise in dem unschuldig Unterdrückten, in dem Unzufriednen mit sich und 

der Welt, in dem Schwermutsvollen, und dem Selbsthasser wieder.« (A 271)  

 
Aber damit ist Lessings Konzeption übererfüllt: Statt sich an die Stelle der Büh-
nenfiguren zu setzen, setzt Anton die Bühnenfiguren an die eigene Stelle: Er 
kompensiert für das ›unterdrückte‹ und noch nicht ausgebildete Selbst, zu dem 
seine Selbstaufgabe an das Theater ihm einen weiteren Bildungsweg von nun an 
versperren wird: »Er dachte von nun an keinen andern Gedanken mehr, als das 
Theater, und schien nun für alle seine Aussichten und Hoffnungen im Leben 

                                                             
42 Vgl. für das Folgende Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 523-527. Vgl. 

Michael Fried: Absorption and Theatricality. Painting and Beholder in the Age of Di-

derot. Berkeley 1980. Vgl. Johannes Friedrich Lehmann: Der Blick durch die Wand. 

Zur Geschichte des Theaterzuschauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing. 

Freiburg 2000. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des Theaters, S. 306-

328.  

43 Vgl. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 444-448. 

44 Diderot: Das Theater des Herrn Diderot, S. 97. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – 

Keuschheit des Theaters, S. 307-312. 

45 Vgl. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 445. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gänzlich verloren zu sein.« (A 270) Anton schafft es, das eigene Leiden mittels 
dieser Übererfüllung auch im Genre der Komödie wiederzuerkennen: »Dies ging 
so weit, daß er selbst bei komischen Stücken, wenn sie nur einige rührende 
Scenen enthielten, als z.B. bei der Jagd, mehr weinte, als lachte« (A 271). Statt 
sich in der Identifizierung mit dem Leiden der Bühnenfigur zu einem besseren 
Menschen zu bilden, verliert Anton sich in der fiktiven Welt. Dieser Selbstver-
lust im Theater stellt also das Gegenteil zu der kalten Abstraktionsleistung dar, 
die der sokratische Selbstbeobachter des Magazins zur Erfahrungsseelenkunde 
erbringt, der sich auch mit einigen Fällen von Theatromanie befasst. – Ironischer 
Weise ist die erste Bühnenrolle, die Anton Reiser sich erträumt, die des sterben-
den Sokrates.46 

Auf der Ebene des Erzählten weist diese Überidentifikation Anton als Dilet-
tanten aus:47 Er ist nicht zum professionellen Schauspieler bestimmt, weil er das 
Theaterereignis nicht selbst technisch und kontrolliert erzeugen kann. Stattdes-
sen verliert er sich auch auf der Bühne in seiner Zuschauerphantasie von der 
Rolle. Erzähltechnisch heißt das, dass iterativ eigentlich immer wieder dieselben 
Vorkommnisse in Variationen erzählt werden: Auf Erniedrigung und Melancho-
lie folgt Eskapismus. Auf diesen Genesung oder erneute Erniedrigung oder Lan-
geweile und damit erneut Melancholie und Eskapismus usw. Das verfehlte Bil-
dungsereignis Theater zieht eine Kette von weiteren Bildungsverfehlungen nach 
sich. Der Anton Reiser-Figur gelingt es nicht, das eigentlich für sie von der Er-
zählinstanz angestrebte Ereignis der Selbsterkenntnis zu erzeugen. Zum Schluss 
greift die Erzählung der verfehlten Ereignisse auf die thematische Ebene über: 
Das Theater zerfällt als Institution. Der vierte Teil endet damit, dass Anton nach 
entbehrungsreicher Wanderschaft endlich auf eine Schauspielergesellschaft stößt, 
bei der er sich Aufnahme erhofft. Diese Gesellschaft findet sich aber gerade in 
Auflösung begriffen: »Die […] Truppe war […] eine zerstreuete Herde« (A 518) 
und entspricht gänzlich der Verfassung von Antons vom Theater unterminierten 
Psyche. Dem Theater und seiner Rezeption fehlt bis zu guter Letzt eine feste 
Struktur; die Unbeständigkeit der erzählten Seelenvorgänge findet keine feste 
Verankerung in der Welt. Einen fünften Teil des ›psychologischen Romans‹ gibt 
es dann nicht mehr. 
 

                                                             
46 Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 529f. 

47 Vgl. Nadja Wick: Apotheosen narzisstischer Individualität. Dilettantismus bei Karl 

Philipp Moritz, Gottfried Keller und Robert Gernhardt. Bielefeld 2008, S. 137-142. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 187 

 

4.  EITELKEIT, SELBSTGEFÜHL    
TUND HEATER DER ANERKENNUNG 

 
Der Bezug auf das Theater funktioniert im Anton Reiser-Roman auf zwei Ebe-
nen: Der Selbstverlust im Theater wird als paradigmatisch für die ihr Ziel be-
ständig verfehlende Bildungsgeschichte ausgegeben, deren Ereignisabfolge in 
Anlehnung an den Stil des Magazins notiert wird. In diesem Sinne ist der Be-
zugsrahmen Theater der Bildungsgeschichte vorgeordnet. Gleichzeitig ist die 
Theatromanie der Anton-Figur ein zwar extremes, aber letztlich beliebiges Bei-
spiel für eine durch die ›Leiden der Einbildungskraft‹ vom Weg abgekommene 
Bildung; in diesem Sinne wiederum ist das Theater der Bildungsgeschichte 
nachgeordnet. Das Initialerlebnis für Antons Hingabe ans Theater anlässlich von 
Emilia Galotti bildet diese doppelte Struktur ab: Es bezieht sich auf ein noch 
nicht in der Geschichte erzähltes, jedoch bereits in der Vergangenheit liegendes 
Theatererlebnis, ist aber gleichzeitig aus der vormaligen Lesewut abgeleitet. 

Die Vorläufigkeit des Theaters hat ihre Wurzel in der vom Text aufgerufenen 
Semantik und Metaphorik aus dem subjektphilosophischen Diskurs: Der Selbst-
verlust ans und im Theater wird dadurch ermöglicht, dass die Anton-Figur gar 
kein stabiles Selbst ausgebildet hat. Die Metaphorik ist hier zunächst eine des 
Fühlens; es mangelt ihm an einem »Selbstgefühl[]«: Sein verfehlter Bildungs-
weg ist »eine natürliche Folge seines von Kindheit an unterdrückten Selbstge-
fühls« (A 292), das vom Blick der anderen abhängig bleibe. 48  Ein solches 
Selbstgefühl erklärt die Erzählinstanz zur Grundlage der »Selbstachtung« (A 
283) eines gesunden Subjekts. Verwendet wird der Begriff des Selbstgefühls, der 
später zu philosophischer Prominenz kommen soll,49 ganz im Sinne der von Im-
manuel Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft beschriebenen »Selbstaffekti-
on«50. Der eigentlich rhetorische Begriff der Autoaffektion beschreibt bekannt-

                                                             
48 »Selbstgefühl: das Gefühl, die lebhafte, anschauende Erkenntniß, seines eigenen Zu-

standes, besonders seines moralischen.« (Adelung: Grammatisch-kritisches Wörter-

buch der hochdeutschen Mundart. Bd. 3, S. 49) 

49 Vgl. Manfred Frank: Selbstgefühl. Eine historisch-systematische Erkundung. Frank-

furt a.M. 2002. 

50 Vgl. Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M. 1973, 

S. 182-189, hier: S. 184: »die endliche, reine Anschauung, die den reinen Begriff (den 

Verstand), der in wesenhafter Dienststellung zur Anschauung steht überhaupt trägt 

und ermöglicht«.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

lich die Selbsterregung des Redners mit den zu vermittelnden Affektzuständen.51 
Die Schauspieltheorien seit dem 18. Jahrhundert arbeiten sich an dieser Figur ab; 
Antons Dilettantismus liegt gerade darin, dass er die eigene Erregung schon für 
eine schauspielerisch (bzw. rhetorisch) hinreichende Leistung hält.  

Beim erwähnten ›Selbstgefühl‹ und Kants Rede von der ›Selbstaffektion‹ 
handelt es sich aber um etwas Grundsätzlicheres: darum, überhaupt in einem 
sinnlich fühlbaren Selbstverhältnis zu sich zu stehen, noch vor jeder aktiven 
Formung. An dieser ›Selbstaffektion‹ hängt bei Kant nun die visuelle Metapher 
der Guckkastenbühne: Sinnliche Anschauungen und begrifflicher Verstand ver-
binden sich zu »Vorstellungen« 52 . Ein solches Selbstgefühl ermöglicht mein 
Wissen davon, dass die inneren Vorstellungen, die vor mir erscheinen, die mei-
nen sind.53 Kants Subjektphilosophie lässt sich hier also metaphorisch mit der 
identifikatorischen Struktur des Theaters im Sinne Diderots und Lessings paral-
lel führen. Weil diese Verankerung fehlt, kann die Anton-Figur ihr Selbst an die 
Vorstellungen des Theaters verlieren, statt diese als Vorstellung für sich selbst 
zu begreifen und das eigene Selbstgefühl bestätigt zu fühlen. Ihre Entsprechung 
findet diese Struktur im Sozialen: Die Erzählinstanz erläutert, dass ›Selbstach-
tung‹ für Anton nur durch die »Achtung anderer Menschen« (A 283) zu haben 
ist. Sie soll die fehlende ›Selbstachtung‹ ersetzen, kann die Lücke des fehlenden 
Selbstbezugs aber nicht füllen. Einer solchen Achtung muss Anton also auf ähn-
liche Weise hinterherlaufen wie der Erfüllung durch das Theatererlebnis.  

Szenen der gesuchten und verfehlten Anerkennung durch andere beschreibt 
der Text primär in visuellen Metaphern und teilweise ganz wörtlich in Szenen 
des Schauens: Es geht darum, von den anderen gesehen zu werden, statt im »un-
terträglichen Nichtbemerktwerden« (A 320) zu verharren. Anton braucht auch 
schon im Sozialen den theatralen Auftritt vor anderen, um das mangelnde 
Selbstgefühl zu kompensieren: Die Figur ist nicht in einen Kampf um Anerken-
nung verwickelt, sondern in ein Theaterspiel um Anerkennung. Der Text fasst 
dies mit dem Begriff der »Eitelkeit« im einerseits zeitgenössisch noch nicht ge-

                                                             
51 Vgl. Rüdiger Campe: »Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch-anthropologische 

Näherung ausgehend von Quintilian, Institutio oratoria VI, 1-2«, in: Josef Kopper-

schmidt (Hg.): Rhetorische Anthropologie. München 2000, S. 135-152. 

52 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 3. Frank-

furt a.M. 1974, S. 73. 

53 Vgl. Schäfer: Szenischer Materialismus, S. 32-36. Vgl. Marco Baschera: Das drama-

tische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und Theater anhand von Kants 

»Kritik der reinen Vernunft« und Diderots »Paradoxe sur le comédien«. Heidelberg 

1989, S. 9-29.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 189 

 

bräuchlichen modernen Sinne: als übertriebene Selbstbezogenheit, deren die Er-
zählinstanz die Anton-Figur immer wieder anklagt, die sich aber andererseits 
immer nur in Bezug auf das Auftreten vor dem Blick der anderen äußert. Antons 
Einbildungskraft stimuliert sich an Szenen, in denen er in der Zukunft von ande-
ren als bedeutsam gesehen werden wird: von Erwachsenen, die das so glaubens-
feste Kind loben, vom Pastor, dem der brave Kirchgänger auffallen wird, vom 
Schulrektor, von den Klassenkameraden. Die »süße Nahrung« (A 136), die sol-
che Bilder seiner Eitelkeit liefern, kompensieren den Hunger, den der physische 
Körper Antons oft leidet. Die Eitelkeit markiert ein nicht vorhandenes Selbstge-
fühl, das die fehlende eigene innere Selbstaffektion durch den Anerkennung ver-
sprechenden Blick der anderen von außen ausgleichen soll. Das institutionelle 
Theater tritt auch hier an die Stelle eines ihm vorgängigen metaphorischen Thea-
ters: Zu Antons  
 
»Begierde, sich auf irgend eine Weise […] öffentlich zu zeigen, um Ruhm und Beifall 

einzuernten, […] [mußte] ihm nun freilich nichts bequemer, als das Theater scheinen […], 

wo es einem nicht einmal darf zur Eitelkeit angerechnet werden, daß er sich so oft wie 

möglich zu seinem Vorteil zeigen will, sondern, wo die Sucht nach Beifall gleichsam pri-

vilegiert ist« (A 398 f.).  

 
Aus Sicht der vom Pfad der Bildung und Tugend abgekommenen Titelfigur fin-
det sich hier das Argumentationsmuster des theaterfeindlichen Diskurses umge-
kehrt: Nicht das Theater ist der Sündenpfuhl. Vielmehr entlastet es von der eige-
nen Charakterschwäche, weil diese institutionell gefordert wird. Die Distanzie-
rung der Erzählinstanz lässt diese Entlastungsstrategie der beschriebenen Figur 
als Tugend- und Perspektivverlust erscheinen. Letztlich unterstreicht die Erzähl-
instanz mit dieser Argumentation die Parallelführung von Bewusstseins- und 
Theaterbühne in der dem Text zugrunde liegenden diskursiven Ordnung.  

Aufgenommen und variiert wird so vom Roman die Argumentation Jean-
Jacques Rousseaus aus Émile und dem Brief an d’Alembert über die Schauspiele, 
der Sündenfall der Eitelkeit (und ihrem falschen ›amour propre‹) werde vom 
Theaterauftritt erzeugt: von der Mimesis als dem etwas Vorführen vor anderen.54 
Der Text orientiert sich auch bei der Umsetzung von Antons Eitelkeitsphantasien 
am Theater an Rousseau. Während Émile allerdings durch eine Szene öffentli-
cher Beschämung von der Eitelkeit geheilt wird, laufen beim unverbesserlichen 
Anton die sich wiederholenden Eitelkeits- und Anerkennungsphantasien immer 
auf Szenen der Beschämung hinaus: auf Blicke der anderen (Eltern, Lehrer, Mit-

                                                             
54 Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

schüler), die abwerten, verachten, erniedrigen und bloßstellen. Die Auftritte An-
tons auf der sozialen Bühne erfolgen immer wieder »in einem verächtlichen 
Lichte« (A 229), »in einem lächerlichen Lichte« oder sind doch von der »Furcht 
davor« begleitet (A 230). Die Eitelkeit spekuliert auf eine in der Zukunft ver-
wirklichte Anerkennung, schiebt sich immer wieder in diese auf und bringt nur 
neue Schamerlebnisse: In diesen erscheint das Ich sich selbst ›lächerlich‹ oder 
›verächtlich‹; die Erzählinstanz sieht es vom Verschwinden, nicht nur sozialer 
Art, bedroht: »Die Scham ist ein so heftiger Affekt, wie irgend einer, und es ist 
zu verwundern, daß die Folgen desselben nicht zuweilen tödlich sind.« (A 228) 

Nur ein einziges Mal beschreibt der Text die Verwirklichung einer Eitel-
keits- und Anerkennungsphantasie der Anton-Figur – und damit ein in ihrem 
Sinne gelingendes Theaterereignis. Dies geschieht der beschriebenen Ordnung 
des Texts gemäß noch bevor Anton dem Theater verfällt: Anton darf vor öffent-
lichen Würdenträgern deklamieren. Hier taucht der Begriff ›Eitelkeit‹ nicht auf, 
sehr wohl aber ein Synonym seiner vormodernen Bedeutung als »Nichtigkeit«55, 
wie sie auch beim historischen Anton Reiser Verwendung findet: »Indes kam 
Reisern an diesem Tage alles so tot, so öde vor; die Phantasie mußte zurücktre-
ten – das Wirkliche war nun da […]. [E]he er noch anfing zu reden, dachte er an 
etwas ganz anders, als an seinen gegenwärtigen Triumph – er dachte und fühlte 
die Nichtigkeit des Lebens« (A 361). Eben eine solche Nichtigkeit war ein paar 
Seiten zuvor als die »Eitelkeit aller menschlichen Dinge« (A 305) beschrieben 
worden. Antons verwirklichte Eitelkeit, deren Selbstbezug über den Umweg der 
anderen gelingt, entpuppt sich als nichtige Eitelkeit im Sinne der traditionellen 
Theaterfeinde. – Statt zum gelingenden Selbstgefühl vorzustoßen, lässt der Text 
Anton an dieser Stelle natürlich einen Rückfall erleiden.  

Für die Erzählinstanz ist die Sache klar: Das mangelnde Selbstgefühl kann 
nicht durch den Blick der anderen erzeugt werden. Es muss im Subjekt als der 
wohlwollende narzisstische Blick auf sich selbst installiert werden und zwar be-
reits in der frühkindlichen Prägung. Der Text geht bis in die früheste Kindheit 
zurück, um diese misslungene Selbstspiegelung zu rekonstruieren, die einem 
verfehlten Selbstgefühl entspricht: Mit der Lieblosigkeit der zerstrittenen Eltern, 
von denen Anton nicht wusste, »an wen [der beiden] er sich halten« (A 91) sollte, 
ist noch das mimetische Modell der Orientierung an Vorbildern aufgerufenen, 
über das auch der Philantropinismus operiert.56 Hinzu treten die fehlende Zärt-
lichkeit der Berührung sowie der fehlende Blick auf das lächelnde Antlitz der 

                                                             
55 Vgl. Adelung: Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart. Bd. 

2, S. 1779f. 

56 Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 191 

 

Bezugspersonen: »In seiner frühesten Jugend hat er nie die Liebkosungen zärtli-
cher Eltern geschmeckt, nie nach einer kleinen Mühe ihr belohnendes Lächeln.« 
(A 91) Dieser Durchgang durch die Sinne endet damit, dass Anton mit der Ge-
burt eines Bruders aus dem Blickfeld rückt und nur noch abwertend seinen Na-
men »mit einer Art von Geringschätzung und Verachtung nennen hörte, die ihm 
durch die Seele ging« (A 92). Zwar differenziert der Text im Folgenden zwi-
schen dem inneren »niederschlagende[n] Gefühl der Verachtung, die er von sei-
nen Eltern erlitten, und die Scham, wegen seiner armseligen, schmutzigen, und 
zerrißnen Kleidung« (A 93) vor anderen, aber Inneres und Äußeres verhalten 
sich im in seiner frühkindlichen Entwicklung angelegten Mangel strukturgleich 
zueinander. Durch sämtliche Register der Sinne hindurch wird das mangelnde 
spätere ›Selbstgefühl‹ durch seine frühkindliche Störung begründet. Das fehlen-
de elterliche Lächeln weist dabei schon auf die für die spätere Theatermetapher 
grundlegende Ordnung des Blicks: Mit der späteren Metaphorik der Psychoana-
lyse, auf die Moritz’ Projekt in Vielem vorausweist,57 zeichnet eine Störung der 
mimetischen Identifizierung im narzisstischen »Spiegelstadium«58 für sein ge-
störtes Selbstgefühl verantwortlich. Dass es ein solches Selbstgefühl immer gibt, 
setzt der Text mit einer rhetorischen Frage voraus: »Woher mochte wohl dies 
sehnliche Verlangen nach einer liebreichen Behandlung bei ihm entstehen, da er 
doch derselben nie gewohnt gewesen war, und also kaum einige Begriffe davon 
haben konnte?« (A 92) In der fehlenden kindlichen Befriedigung dieses mimeti-
schen ›Verlangens‹ nach Identifizierung mit einem als Selbst erkannten Anderen 
ist die theatrale Spaltung angelegt, die durch den Text hindurch nicht mehr ein-
geholt werden kann: Im Spiegelbild, mit dem das Ich sich narzisstisch identifi-
ziert, blickt das Ich sich nicht nur als sich selbst an, sondern auch als einen An-
deren.  

Mit der frühkindlichen Fixierung des Ursprungs der späteren Theatromanie 
zeigt sich aber ein doppeltes Argumentationsmuster der Erzählinstanz: Einerseits 
behauptet diese durch den Text hindurch in ihrer pädagogischen Funktion, dass 
der Blick der Anderen das nötige ›Selbstgefühl‹ nie geben können wird. Das von 
der Hauptfigur im sozialen Bereich und auf der Theaterbühne gespielte Theater 
um Anerkennung wird aus dem Bereich einer gelingenden Subjektbildung ver-
bannt. Andererseits beschreibt die Erzählinstanz in den frühkindlichen Szenen 

                                                             
57 Vgl. Hartmut Raguse: »Autobiographie als Prozeß der Selbstanalyse. Karl Philipp 

Moritz’ Anton Reiser und die Erfahrungsseelenkunde«, in: Johannes Cremerius et al. 

(Hg.): Über sich selber reden. Zur Psychoanalyse autobiographischen Schreibens. 

Würzburg 1992, S. 145-157. 

58 Vgl. Jacques Lacan: Schriften I. Berlin 1986, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

doch den Ursprung eines solchen ›Selbstgefühls‹ als von diesen Anderen und ih-
rer Affirmation abhängig: Das Selbstgefühl basiert auf dem liebenden Blick von 
außen. Die Doppelstrategie des Texts besteht darin, einerseits die Spaltung, die 
Anton nicht überwinden kann und mit seiner Eitelkeitsphantasie füllt, als die ei-
nes leeren Theaterereignisses zu pathologisieren. Das zur angestrebten sokrati-
schen Selbsterkenntnis befähigte Subjekt basiert aber ebenfalls auf einer solchen 
grundlegenden Spaltung und ist eine Gabe der anderen, in diesem Fall der Eltern. 
Damit schreibt der Text, ohne seiner eigenen Argumentation zu folgen, eine 
Problematik aus, die schon von den späteren Nachfolgern und Kritikern Kants 
als Problem seiner Subjektphilosophie erkannt wird und auf die Ausrichtung der 
Subjekttheorie auf den ›Anderen‹ in der Psychoanalyse Lacans endet:59 Das Sub-
jekt, welches sich selbst fühlen und anblicken soll, ist schon in sich geteilt und 
kommt nie ganz bei sich an. In seinem Selbstgefühl fühlt es sich schon selbst als 
die eigene Andersheit. Mit der Theatermetaphorik von Kants Bewusstseinsphilo-
sophie gesprochen ist die Vorstellung auf der eigenen Bewusstseinsbühne schon 
eine Vorstellung von Andersheit und umgekehrt auch die Vorstellung von sich 
selbst auf der eigenen Bühne schon strukturell einem Blick dargeboten, von dem 
nicht sicher ist, dass er der eigene ist: Die anderen, um deren Anerkennung die 
Anton-Figur Theater spielt, um sein eigenes Selbstgefühl zu finden, lassen sich 
nicht abschütteln. Sie sind in seinem Selbstbewusstsein schon konstitutiv ange-
legt. – Und solange dieses Selbstbewusstsein wie eine Theaterbühne gedacht 
wird, ist auch die Besessenheit mit dem Theater ein strukturell konstitutives 
Moment für diese Bildungsgeschichte.  

 
 

5.  VERQUERE BILDUNGSVERHÄLTNISSE 
 

Der Name des Theaterfeindes Anton Reiser liefert im Sinne des hier Ausgeführ-
ten eine äußerst passende persona bzw. Theatermaske für die Selbst- oder auch 
Fremdbeobachtung eines Subjekts im Stile des Magazins zur Erfahrungsseelen-

kunde. Und dies bleibt unabhängig davon, ob ein solches Subjekt nun mit bür-
gerlichem Namen Karl Philipp Moritz heißt oder nicht. Als Name steht ›Anton 
Reiser‹ zwar für eine traditionelle Kritik an der Substanzlosigkeit und morali-
schen Verwerflichkeit des Theaters. Das theatrale Spiel mit der Maske der Thea-
terfeindschaft, das später auch in Goethes pädagogischer Provinz wiederkehren 

                                                             
59 Vgl. Derrida: Das Tier, das ich also bin, S. 175-202. (Derridas Lesart Lacans basiert 

auf der eigenen Weiterführung von Heideggers Analyse der Selbstaffektion bei Kant: 

in ihrer beim Wort genommenen sexuellen und onanistischen Dimension.) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 193 

 

wird, verdeckt aber auch, dass die Theaterbühne als metaphorische Struktur auch 
des Selbstbewusstseins eine Bedingung für diese Erzählung und diese Selbstbe-
obachtung darstellt: Weil ihr die Stabilität der Selbstanerkennung fehlt, sucht die 
Anton-Figur in ihrer Eitelkeit die Anerkennung anderer durch das Theaterspiel. 
Die Spaltung des Selbstbewusstseins, das in seinem Selbstbezug immer auch 
schon in Differenz zu sich steht, bleibt aber unausweichlich – durch die Aner-
kennung der anderen ist sie nicht einzuholen.  

Die Einsetzung des Namens ›Anton Reiser‹ in ein autobiographisches Pro-
jekt hat nicht nur eine metaphorische Funktion; sie zeitigt auch auf der buchstäb-
lichen Ebene ihre Effekte: Einerseits tritt zur Theatromanie die durch den Namen 
wörtlich bezeichnete Reisebesessenheit: »Theater – und reisen – wurden unver-
merkt die beiden herrschenden Vorstellungen in seiner Einbildungskraft, woraus 
sich denn auch sein nachheriger Entschluß erklärt« (A 379), dem fahrenden The-
atervolk hinterherzuwandern. Und die unstete Dynamik des Reisens, die nir-
gendwo und schon gar nicht bei sich ankommen kann, strukturiert dann auch die 
Handlung des Romans über weite Strecken. Andererseits deutet die Einsetzung 
des Namens ›Anton Reiser‹ auch einen positiven Alternativentwurf zu den ver-
queren Familienverhältnissen des Kindes Anton an, für die die Erzählinstanz den 
scheiternden Bildungsweg verantwortlich macht. Der literarische Anton Reiser 
findet in der historisch verbürgten Figur Phillip Reiser einen treuen Gefährten. 
Die in die historische Vorlage eingeführte Namensgleichheit macht die beiden 
zu Spiegelfiguren; die Anerkennung eines anderen, der vom Namen her als ein 
Teil des eigenen Selbst präsentiert wird, bewirkt jene Stabilisierung bei der An-
ton-Figur, die ihr sonst oft fehlt. Mit seinem Spiegelbild gemeinsam tritt Anton 
dann in einem weiteren Kreis von unabhängig vom Bildungssystem Lernenden 
und Lehrenden ein. Dort hat die Figur zahlreiche Bildungserlebnisse, die die Er-
zählinstanz auf der gesamten Skala zwischen positiver Weitererntwicklung, ne-
gativer Schwärmerei und zwiespältigen Zwischenschritten (wie der Shakespea-
rebegeisterung) verortet.60  

Der negativen Verquerung einer heterosexuellen Normfamilie setzt der Text 
also auch eine verquere Familien- und Bildungsgeschichte im positiven Sinne 
entgegen. Diese Ersatzfamilie fällt erst auseinander, als das Phillip-Spiegelbild 
der gänzlich asexuellen Anton-Figur seinerseits in die heterosexuelle Ordnung 
abdriftet und Anton Reiser mit sich und seinem theatralen Selbstbewusstsein al-

                                                             
60 Vgl. A 278ff. Vgl. Susan Gustafson: »›Ich suchte meinen Freund‹: Melancholy Nar-

cissism, Writing, and Same-Sex Desire in Moritz’s Anton Reiser«, in: Lessing Year-

book (2008/2009), S. 135-159. Vgl. zu ›queeren‹ Familienverhältnissen Judith Butler: 

Undoing Gender. New York 2004, S. 152-160. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

leine lässt. Neben der expliziten Theaterfeindschaft und der versteckten Ange-
wiesenheit auf das Theater bietet der Text somit nicht zuletzt auch einen Erzähl-
strang an, in dem die Unhintergehbarkeit des Theaters statt zu Verwerfungen zu 
alternativen, vom Bildungssystem nicht unbedingt vorgesehenen diskontinuierli-
chen Verkettungen und Vernetzungen führt.61 Damit weist der Text nicht zuletzt 
auf die Erziehungs- und Bildungslandschaft des 21. Jahrhunderts voraus, die im 
›lebenslangen Lernen‹ eine solche Produktivität mehr oder minder offen zu ih-
rem Maßstab gemacht hat. 

                                                             
61 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII  Theater in Reserve  

   Goethes Lehrjahre und die Einhegung  

mimetischer (Un-)Produktivität 

 
 
 

1.  »UNENDLICHE OPERATIONEN«  
UND ZIELLOSE »BILDUNG« 

 
Der Widerpart zum durch das Theater korrumpierten Anton Reiser heißt be-
kanntlich Wilhelm Meister. Von Goethes Romanfigur und ihrer kindlichen Vor-
liebe für das Puppen- bzw. Marionettentheater war anlässlich der Philantropinis-
ten und ihres zwiespältigen Verhältnisses zum Kindertheater schon die Rede. 
Ebenfalls vom ›zerstückelten und zerstoppelten Wesen‹, als welches das Theater 
nach gutem platonischen und bei Rousseau wieder aufgelegten Vorurteil auch 
noch die Bildung des erwachsenen Menschen zum ganzheitlichen, selbstidenti-
schen und aufrichtigen Subjekt bedroht.1 In den Fokus rückt im folgenden Kapi-
tel die literarische Version solcher Subjektbildungen anhand von Johann Wolf-
gang von Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre-Roman, dessen acht Bücher 
1795/96 publiziert wurden. Sie deuten auf die eingangs beschriebene Problem-
stellung aus der in den Wanderjahren von 1821/1829 beschriebenen pädagogi-
schen Provinz voraus,2 setzen aber noch ganz andere Akzente. 

In diesem Textkorpus verwischt sich die in seinem Entstehungszeitraum auf-
kommende Unterscheidung zwischen einer von außen kommenden Erziehung 
(welche notgedrungen an den noch tierähnlichen Kindern zur Anwendung kom-
men muss) und dem Ideal einer aus dem (mündigen, d.h. bereits grundsätzlich 
erzogenen) Subjekt heraus initiierten Bildung des eigenen Selbst,3 so dass beide 

                                                             
1 Vgl. Kapitel V. 

2  Vgl. Kapitel II. 

3  Vgl. Menke/Glaser: »Experimentalanordnungen der Bildung«, S. 7-17. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Begriffe letztendlich zu Synonymen werden.4 Das von Blumenbach für die zeit-
genössische Biologie popularisierte Konzept einer sich von alleine entfaltenden 
wie erhaltenden Selbstbildung5 ironisiert der Text der Lehrjahre.6 Vom als eini-
germaßen ungebildet gekennzeichneten Wilhelm lässt er es zitieren, der Forde-
rung nach zweckmäßiger und selbsttätiger »Bildung« entgegenhalten und dem 
ästhetikgeschichtlich noch recht frisch veralteten Geniekonzept zuschreiben. Ein 
Genie könne demnach »die Wunden, die es sich geschlagen [hat], selbst heilen« 
(L 120). Darin bestünde dann die Geschichte seiner Bildung, die ihm in Wil-
helms Vorstellung von einem »Schicksal« (L 121) auferlegt wurde.  

Innerhalb der Textrealität scheint bloß eingeschränkte Wirkung nicht nur der 
Anschauung des frühen Wilhelm, sondern auch der Bildungstheorie der ihn ver-
steckt stimulierenden und manipulierenden Turmgesellschaft zuzukommen, nach 
deren Ausbildungskonzept ein Zögling seine Bildung auf die Entwicklung be-
reits vorhandener innerer Anlagen auszurichten habe. Ob diese Theorie über-
haupt noch generell in Praxis umgesetzt wird oder es sich bei Wilhelm bloß um 
einen besonderen Fall handelt, bleibt ebenso ungeklärt wie die Frage, ob Wil-
helms Bildung denn überhaupt zu einem Abschluss gekommen sei. Wilhelm 
lernt im Laufe der Lehrjahre zwar nicht zuletzt durch das Einwirken der Turm-
gesellschaft, dass eine Lebenskunst vor allem das dem vom unausweichlichen 
»Notwendige[n]« vorgegebenen Rahmen ausfüllende »Zufällige« (L 71) selbst-
tätig zu bewältigen hat; genaueres bleibt aber nicht nur bezüglich der Wilhelmfi-
gur offen, sondern auch bezüglich der anderen, gänzlich im Banne der Turmge-
sellschaft erzogenen und gebildeten Figuren: Eine Erfolgs- bzw. Misserfolgsquo-
te von 50% suggeriert zumindest, die weder Aufwand noch Mühe scheuenden 
entsprechenden »pädagogischen Versuche« (L 521) könnten völlig wirkungslos 
verpufft sein.  

Die Betonung des Zufalls in der völlig unzufällig bis ins kleinste Detail 
durchkonstruierten Anlage des Lehrjahre-Romans lässt vermuten, dass einer an-
deren Szene eher übergreifende Aussagekraft für das dargestellte Geschehen zu-
kommt: Der Abbé genannte Pädagoge, der als theoretischer Kopf der Turmge-
sellschaft bis in die Wanderjahre hinein eine Art Gegenspieler zu Wilhelm dar-
stellt, spricht in einem Moment der Niedergeschlagenheit frustriert von den »un-

                                                             
4  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-155. 

5  Johann Friedrich Blumenbach: Über den Bildungstrieb. Göttingen 1791.  

6  Vgl. Cornelia Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit. Pädagogik der 

Vorsorge in Goethes Bildungsroman«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): Expe-

rimentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. Pader-

born 2014, S. 111-127, hier: S. 111-115. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 197 

 

endliche[n] Operationen«, die »Natur und Kunst machen müssen, bis ein gebil-
deter Mensch dasteht« (L 427).7 Diese Aussage bleibt in ihrer Vagheit so stehen, 
weil der ansonsten immer so kühl kalkulierende Abbé vom Auftritt der in der 
Lydie-Figur verkörperten gänzlich oberflächlichen Leidenschaft unterbrochen 
wird, an der – so insinuiert es der Roman später – Hopfen und Malz jeder äuße-
ren Erziehung bisher verloren gegangen und Bildungsanstrengungen von innen 
nicht weiter zu erwarten sind. Damit erhält die Aussage einen paradoxen An-
strich: ›Unendliche Operationen‹ können schließlich per definitionem nicht in 
einem ›Dastehen‹ stillgestellt werden. Das Bild deutet vielmehr auf eine unhin-
tergehbare und letztlich nicht kontrollierbare Verflechtung hin: ›Kunst‹ wird im 
weiten Sinne von ars und téchne gebraucht bzw. in Rousseaus Sinn von culture, 
der sich bei Kant als ›Kunst‹ übersetzt findet. ›Kunst‹ ist hier nicht das, was das 
vermeintlich Unbelassene der ›Natur‹ oder physis entweder positiv überformt 
(also erzieht oder ›bildet‹) oder negativ entstellt, sondern die beiden Pole laufen 
entweder nebeneinander her, oder sie befinden sich in einer Wechselbeziehung, 
in welcher der eine den anderen ständig neu beeinflusst und supplementiert. 
Letztlich bleibt in der Formulierung unklar, ob das vermeintlich Innere (›Natur‹) 
von außen (durch ›Kunst‹) gebildet wird oder die innere Entwicklung des Sub-
jekts die ›Kunst‹ ausmacht, die sich in der äußeren ›Natur‹ bewähren muss. Da 
mit dem Auftritt Lydies die Ausführungen des Abbés abrupt enden, stehen sie 
genauso unentschieden zwischen ›Natur‹ und ›Kunst‹ da wie die meisten ange-
sprochenen Bildungsanstrengungen.  

Dieses ›unendliche‹ Verhältnis von Bildung zu ›Natur‹ und ›Kunst‹ ließe 
sich thematisch etwa mit Goethes Arbeiten zur Morphologie in Konstellation 
bringen und von daher beleuchten.8 Im hier vorgestellten Zusammenhang ist je-
doch eine eher implizit mitlaufende als explizit verhandelte Problematik von In-
teresse: Ohne richtig an die Oberfläche des Diskurses zu treten, ist strukturell mit 
dieser Suspension der Wechselwirkung von ›Kunst‹ und ›Natur‹ die Problematik 
einer nicht bloß als Imitation verstandenen Mimesis angesprochen – also einer 
Mimesis, die sich eben nicht auf das poetologische Vorgängerparadigma zu 
demjenigen vom ›Genie‹ reduzieren lässt: auf imitatio. In seiner Physik begreift 

                                                             
7  Vgl. Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit«, S. 122f. 

8  Vgl. z.B. Volker Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns. Die Shakes-

peare-Rezeption in Goethes Romanen »Wilhelm Meisters Theatralische Sendung« und 

»Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Münster 1997. Vgl. Eva Geulen: »Funktionen von 

Reihenbildung in Goethes Morphologie«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): 

Experimentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. Pa-

derborn 2014, S. 209-223. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Aristoteles Mimesis als eine die physis (›Natur‹) ergänzende téchne (›Kunst‹). 
Insbesondere die ästhetisch-philosophischen Entwürfe Hölderlins und Schellings 
nehmen diese Struktur wenige Jahre später dezidiert auf, wo sie im Zeichen 
Rousseaus téchne als vervollständigende Selbstreflexion der physis fassen.9 Ein 
solches differentielles statt gegensätzliches Modell evoziert die Rede des Abbés 
nicht nur. Durch den Abbruch seiner Ausführungen scheint das Modell außer-
dem dynamisiert, denn die Suspension lässt den Prozess der Supplementierung 
zu keinem teleologischen Ende kommen, sondern zwischen ›Natur‹ und ›Kunst‹ 
verharren.  

Diese weder in imitatio aufgehende noch in Einbildungskraft gewendete Dy-
namik entspricht bezüglich der vom Abbé behandelten Erziehungs- wie Subjekt-
bildungsdiskurse einer Mimesis, wie diese seit Platon zum Stichwort wie zum 
Problem wird:10 als Subjektbildungsgeschehen, das unentscheidbar zwischen der 
Orientierung an äußeren kulturellen Einflüssen (z.B. ›Kunst‹) und innerer Entäu-
ßerung der Anlagen (z.B. ›Natur‹) fluktuiert. Laut Philippe Lacoue-Labarthes 
Rekonstruktionen der inneren Spannungen des Mimesis-Begriffs stellt ein sol-
ches Subjektbildungsgeschehen den Unterschied zwischen einer passivischen, 
destruktiven Mimesis im platonischen und einer aktivischen, produktiven Mime-
sis im aristotelischen Sinne grundlegend infrage: Mimesis benennt in diesem 
Sinne den Bezug auf ein Außen, der jede Innerlichkeit eines Subjekts erst be-
dingt. Mimesis lässt sich dann weder als Kraft eines Subjekts beschreiben, des-
sen Bildung bereits als seine innere Möglichkeit vorausgesetzt wird, noch als ur-
sprüngliche Orientierung am äußeren Vorbild oder äußeren formierenden Kräf-
ten, welche vom Subjekt nie eingeholt werden kann.11 Zwischen beiden Polen, 
die wie etwa in der Rede des Abbé ›Natur‹ und ›Kunst‹ heißen können, fluktuiert 
die Mimesis unfixierbar hin und her. Fluide entzieht sie sich, wo sie fixiert wer-
den soll, und stört, wo eine feste Ordnung ohne sie auszukommen meint. Als 
nicht dingfest zu machendes ist das im Zeichen einer solchen Mimesis stehende 
Subjektbildungsgeschehen mit der Gefahr der Instabilität dessen verbunden, was 
sich durch eine solche Mimesis doch erst bilden soll: Mimesis im Sinne Lacoue-
Labarthes konterkariert die herkömmlichen Vorstellungen von ›Bildung‹ – und 
damit auch viele der sich anbietenden Lesarten von Wilhelm Meisters Lehrjah-

ren. 

                                                             
9  Vgl. Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen, S. 73-78. Vgl. Aristoteles: 

Physikvorlesung. Berlin 1983, S. 52f. (199a). 

10  Vgl. Kapitel III. 

11  Vgl. insgesamt Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 199 

 

Die dynamische Struktur einer solchen Mimesis entspricht den ›unendlichen 
Operationen‹, von denen hier die Rede ist und deren kontrollierte diskursive Ent-
faltung durch die Erzieherfigur des Abbés dann vom Auftritt einer erziehungs- 
und bildungsfernen Figur unterbrochen und fehlgeleitet wird. Bei dieser laut tex-
tueller Inszenierung also immer vom Fehlgehen bedrohten Mimesis handelt es 
sich, wie in den vorigen Kapiteln gezeigt, um dasjenige am Theater der Erzie-
hung um 1800, was die im pädagogischen Alltag verankerten Texte (Salzmanns 
und anderer) zu sehr beunruhigt, als dass sie ihm freien Lauf lassen könnten – sei 
es im Sinne einer nach außen gerichteten Nachahmung, sei es im Sinne einer von 
innen kommenden Einbildungskraft.12 Und es handelt sich, wie einleitend darge-
stellt, um dasjenige, was bei der Neuauflage dieses Theaters im 21. Jahrhundert 
oft vergessen wird: um die Unverfügbarkeit dieser Bedingtheit von Subjektbil-
dung.13 Goethes Lehrjahre spielen die epistemologische wie praktische Proble-
matik von solchen ›unendlichen Operationen‹ in der Schutzzone des Literari-
schen durch: an der Wilhelmfigur und anderen im Kontext ihrer jeweiligen ›Na-
tur‹, aber auch im Kontext der ›Kunst‹ im weiten und engen Sinne. Sie pro-
blematisieren das Erlernen von Lebenskunst, liefern aber gleichzeitig mit Fried-
rich Schlegels berühmtem Wort auch eine »Naturgeschichte des Schönen«14, die 
mit einer Sinnstiftung durch schöne Kunstwerke beginnt und die Kunst am Ende 
auf ein schmückendes Beiwerk der prosaischen Welt reduziert.  

Die Lehrjahre gehen, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, bei ihrer Ausei-
nandersetzung mit der Mimesis einen Schritt weiter als die zeitgenössischen Bil-
dungskonzepte und Erziehungspraktiken: Statt wie diese die Mimesis produktiv 
zu machen, um sie desto effektiver zu domestizieren, bleibt die Wilhelm-Figur 
Mimetikerin und damit in den ›unendlichen Operationen‹ von ›Natur‹ und 
›Kunst‹ suspendiert. Die Wilhelm in ihren Bann ziehende Turmgesellschaft will 
ihn nicht, wie es die Rede von der ›Bildung‹ suggeriert, umformen; ihr geht es 
darum, das Unbeständige der Mimesis nicht außer Kontrolle geraten zu lassen 
und ihre (Un-)Produktivität in Reserve zu halten – oder doch zumindest zu de-
monstrieren, dass die eigene pädagogische und politische Macht zur Subjektbil-
dung nicht von der Unkontrollierbarkeit der Mimesis aus der Bahn zu werfen ist. 
  

                                                             
12  Vgl. Kapitel V. 

13  Vgl. Kapitel I. 

14  Friedrich Schlegel: »Über Goethes Meister«, in: Ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-

Ausgabe. Erste Abteilung, Band 2. München 1967, S. 126-147, hier: S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

2.  IN RESERVE: DIE FIGUR DES MIMETIKERS  
 

Die theatralen Irrungen und Wirrungen von Wilhelms Entwicklungsweg in den 
Lehrjahren (von dem die Germanistik des 19. Jahrhunderts in Anschluss an 
Körner und Morgenstern annimmt, es sei eben einer der ›Bildung‹16) werden 

                                                             
15  Die Frage nach einer anarchischen Eigendynamik der Mimesis scheint zwar durchaus 

konträr zu Goethes Ästhetik, vor allem in ihrer klassizistischen Variante, sowie zu 

seinen sonstigen poetologischen wie ästhetischen Positionen zu stehen. Diese Frage ist 

aber durchaus anschlussfähig: etwa an die mit einer mit einer »Lust am Unordentli-

chen« einhergehende »Ästhetik des Selbstseins«, die Friedmar Apel in Goethes gegen 

eine Poetik der geregelten Nachahmung gerichtete Winckelmann-Schrift von 1805 

(Winckelmann und sein Jahrhundert) ausmacht. Oder, und mit einem ganz anderen 

und scheinbar zunächst konträren Akzent, an das hysterische und nachgerade patholo-

gische Moment, das Avital Ronell in Goethes poetischer Produktion und Selbstinsze-

nierung markiert, die das Trauma des unzugänglichen Ursprung jedes Schreibens, je-

der Produktivität und jedes Selbstseins umschreibe. Vgl. Friedmar Apel: »Die Ästhe-

tik des Selbstseins. Goethes Kunstanschauung 1805-1806«, in: Johann Wolfgang von 

Goethe: Ästhetische Schriften 1805-1816. Frankfurt a.M. 1998, S. 727-757, hier: S. 

735, S. 729. Vgl. Avital Ronell: Der Goethe-Effekt. Goethe – Eckermann – Freud. 

München 1994, S. 109-145. 

16  Nach der von Morgenstern überlieferten, von Körner inspirierten Lesart handelt es 

sich beim Text bekanntlich um das Urbild einer literarischen Gattung, die vorrangig 

nicht eine institutionelle Erziehung eines Zöglings, sondern die Selbstbildung eines 

der Schule entwachsenen jungen Mannes in seiner Auseinandersetzung mit der Welt 

zur Darstellung bringt. Dieses Deutungsschema ist so wirkmächtig, dass sich auch die 

Interpretationen ab dem 20. Jahrhundert noch stets durch Abgrenzung oder Ironisie-

rung auf es beziehen müssen. Zwar geht im Roman viel von ›Bildung‹ die Rede; ins-

besondere seine letzten drei Bücher wimmeln von Bildungsdebatten und -sentenzen. 

Aber wenig lässt auf die Bildungsfrage im engeren Sinne als das Kompositionsprinzip 

des Gesamttexts schließen – schon gar nicht die das Textende prägende, streng durch-

komponierte Vermischung von komödiantischem Partnertausch und mehr oder weni-

ger tragischem Scheitern einmal quer durch einen Großteil des Figurenarsenals hin-

durch. Rüdiger Campes Rede vom »Institutionenroman« für die Bildungsromane um 

1900 wäre mit Hinblick auf die Lehrjahre auf das Theater als Institution oder viel-

leicht gerade Anti-Institution zu überprüfen. Vgl. Rüdiger Campe: »Kafkas Institutio-

nenroman. Der Proceß, Das Schloß«, in: Ders./Michael Niehaus (Hg.): Gesetz, Ironie. 

Heidelberg 2004, S. 197-208. Vgl. für die Lehrjahre z.B. Zumbusch: »Wilhelm Meis-

ters Entwicklungskrankheit«, S. 111-115. Vgl. für einen Forschungsüberblick Uwe 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 201 

 

vom Text als in seiner kindlichen Erziehung verwurzelt gekennzeichnet – bzw. 
in deren mütterlicher Laxheit: Vom »verwünschten Puppenspiel […], […] das 
euch zuerst auf den Geschmack am Schauspiele beibrachte« (L 12) und das der 
Mutter die beständige Kritik des Vaters einbringt, spricht Wilhelms Haupterzie-
hungsverantwortliche bereits auf den ersten Seiten. Doch diese Markierung einer 
mütterlichen Schuld17 überdeckt nur den eigentlichen und viel früher zu veror-
tenden Fehler des Vaters, auf den Wilhelms Replik hindeutet: »Schelten Sie das 
Puppenspiel nicht […]! Es waren die ersten vergnügten Augenblicke, die ich in 
dem neuen leeren Hause genoß« (L 12). ›Neu‹ und ›leer‹ ist dieses Haus, weil 
Wilhelms Kaufmannsvater Bildung, vor allem ästhetische Bildung, zugunsten 
des größeren Besitzes verworfen hat. Die aus Italien stammenden Kunstsamm-
lung von Wilhelms Großvater hat er verkauft und von dem Erlös das größere 
Haus erworben. Die Turmgesellschaft stilisiert diesen »Schatz« (L 68), dessen 
der kindliche Wilhelm verlustig geht, zu einem geradezu biblischen Ursprungs-
ort, den ihr erster Abgesandter sich wie in göttlicher Arbeit erschließt: »Sechs 
Tage besah ich das Kabinett, und am siebenten riet ich« (L 69) zum Kauf.  

Die Sammlung aus Gemälden und Plastiken geht auf die Turmgesellschaft 
über. Der Verlust dieses Paradieses bringt die ›Leere‹ des neueren und größeren 
Hauses hervor, die die Mutter zwar nicht verschuldet hat, mit dem Puppenspiel 
aber füllen kann. Die Unbeständigkeit des Theaters stellt in diesem Sinne nicht den 
mütterlichen (und in der Sprache Lacans der Ordnung des Imaginären angehöri-
gen) Widerpart zur (symbolischen) Ordnung der väterlichen Autorität dar.18 Bei 
der Wilhelm vom Textanfang an zum Vorwurf gemachten Unbeständigkeit, mit 
der das Theater seinen Charakter infiziert, handelt es sich vielmehr um ein direktes 
Korrelat zur Abwendung dieser Autorität von der ästhetischen Erziehung bzw. zu 
ihrer Hinwendung zum ökonomischen Erfolg. Entsprechend verschwindet die 
Mutter im weiteren Verlauf weitgehend aus der Handlung des Romans, während 
Vater- und Autoritätsfiguren in dieser zum Problem werden. Demgemäß geht es in 

                                                                                                                                  
Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Bernd Witte/Peter Schmidt/Gernot Böhme 

(Hg.): Goethe Handbuch in vier Bänden. Band 3. Stuttgart 1997, S. 113-152, hier: S. 

131-143. Vgl. Bernd Hamacher: Einführung in das Werk Johann Wolfgang von Goe-

thes. Darmstadt 2013, S. 113-123. 

17  Die sozialhistorische Referenz auf die Entstehung der bürgerlichen Kleinfamilie arbei-

ten Friedrich Kittler und Franziska Schößler deutlich heraus. Vgl. Friedrich Kittler: 

»Über die Sozialisation Wilhelm Meisters«, in: Gerhard Kaiser/Ders.: Dichtung als 

Sozialisationsspiel. Göttingen 1978, S. 13-124. Vgl. Schößler: Goethes Lehr- und 

Wanderjahre, S. 25-50.  

18  So bekanntlich Kittler: »Über die Sozialisation Wilhelm Meisters«, S. 14-28. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

der Auseinandersetzung mit Vaterfiguren (vor allem mit der Theaterfigur des vä-
terlichen Geists aus dem Hamlet), die Wilhelm später in eben der unbeständigen 
Sphäre des Theaters suchen wird, untergründig um die Auseinandersetzung mit der 
von dieser Autorität aufoktroyierten ›Leere‹, die keine Fixpunkte und damit auch 
keine Stabilität des Subjekts zuzulassen scheint. Korreliert wird eine solche Stabili-
tät des Subjekts so mit der Stabilität der in sich ruhenden Werke der bildenden 
Kunst, deren schockhaftes Verschwinden eben der sich beständig verändernden 
Unbeständigkeit des Theaters Tür und Tor öffnet. 

Der Einbruch des Theaters wird möglich durch einen Verlust, der Wilhelm 
»die ersten traurigen Zeiten meines Lebens« (L 69) und einen Bruch in seiner 
Entwicklung beschert: Als er auf den ersten Abgesandten der Turmgesellschaft 
trifft, ist er immer noch auf sein künstlerisch nicht hochwertiges »Lieblingsbild« 
vom »kranke[n] Königssohn« fixiert, das wegen dieser Minderwertigkeit in den 
»äußersten Vorsaale« verbannt war, »wo wir Kinder immer spielen durften […] 
und wo dieses Bild einen unauslöschlichen Eindruck auf mich machte«. Aller-
dings zielt seine Fixierung rein thematisch auf den »Gegenstand« ab, nicht auf 
die »Kunst« im Sinne von dessen ästhetischer Durchkomponiertheit. Sein Ge-
genüber vermutet, dass Wilhelm »nach und nach der Sinn für die Werke selbst 
aufgegangen« (L 70) wäre, hätte man ihn mit zunehmendem Alter und seinem 
Entwicklungsstand gemäß in das Innere der Sammlung eingeführt. Der ökono-
misch motivierte Bruch des Vaters mit der vom Großvater mühsam zusammen-
getragenen Bildung verhindert eine solche (an Prinzipien Rousseaus erinnernde) 
altersäquivalente Stufenerziehung. Der Vater erzeugt damit jene den Bildungs-
gang Wilhelms unterbrechende ›Leere‹, die vom so unseriösen wie wechselhaf-
ten Theater ausgefüllt wird, zu Wilhelms tragischer Liebe zur Mariannefigur 
führt und über die ersten fünf Romanbücher sein Leben bestimmen wird, ohne 
dass Wilhelm die ihm ursprünglich vorgezeichnete Entwicklung nachholt. Als er 
sein minderwertiges Lieblingsbild im Besitz der Turmgesellschaft wiederent-
deckt, scheint es ihm »noch immer […] reizend und rührend« (L 516). Die 
Turmgesellschaft kompensiert, indem sie Wilhelm wieder mit der Sammlung 
und ihrem Versprechen geordneter ästhetischer Bildung vereinigt, zwar den 
Bruch und die ›Leere‹ in seiner Erziehung. Welche Wirkungen das Theater hin-
terlassen hat und wie schädlich diese denn nun eigentlich gewesen sind, das hal-
ten die Lehrjahre jedoch weitgehend in der Schwebe.  

Berühmt ist Goethes Äußerung in einem Brief an Schiller von 1794, Wil-
helm »Schüler«19 sei der treffendere Name für Wilhelm, dem sein »schülerhaf-

                                                             
19  Johann Wolfgang von Goethe: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. 

Band 4. Frankfurt a.M. 1998, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 203 

 

te[s] Wesen« (L 257) zwar bewusst ist, der aber wenig daran ändern zu können 
oder zu wollen scheint. Diese Beschreibung konterkariert die nach Publikation 
sämtlicher Bücher der Lehrjahre z.B. zwischen Schiller, Körner und Humboldt 
geführte Diskussion über Art und Gelingen von Wilhelms ›Bildung‹. 20  Der 
Nachname ›Meister‹ stößt der Figur in Goethes Kennzeichnung ebenso zufällig 
zu wie die meisten seiner ›Bildungserlebnisse‹. Wilhelms Bildungsgang bleibt 
unabgeschlossen, er sein Leben lang ein Lernender – allerdings oft ohne dass 
seine Entwicklung mit der von seinen Gesprächspartnern, Beobachtern und Ma-
nipulatoren erwarteten oder erwünschten Schnelle und Zielgerichtetheit vonstat-
ten ginge. In diesem Sinne ist das Wilhelm Meister-Projekt nicht nur im am Ende 
der 1770er im deutschsprachigen Raum entstehenden Diskurs von einer poten-
tiell unendlichen und durch keine äußeren Kriterien dingfest zu machenden 
›Selbstbildung‹ zu verorten.21 In diesem Projekt gibt sich auch eine Vorgeschich-
te jenes ›lebenslangen Lernens‹ zu lesen, wie es ›nie zu einem Ende kommt‹22 
und um das Jahr 2000 herum zum Topos der gesamtgesellschaftlichen Bildungs-
politik und zum je individuellen Anforderungsprofil an das einzelne Subjekt ge-
worden ist.23  

Sicherlich nicht zufällig geht diese Darstellung des ›lebenslangen Lernens‹ 
aus dem Entwurf eines Theaterromans hervor und arbeitet sich durch die beiden 
publizierten Romane hindurch am Theater ab. Scheinbar erhält das Theater eine 
negative Konnotation: In den Lehrjahren wird im dem Reformadel zuzurech-
nenden Milieu der Turmgesellschaft, das Wilhelm von Kindesbeinen an beob-
achtet, zu beeinflussen sucht und dann an sich zieht und bindet, seine zwei Drit-
tel des Texts andauernde Bindung an das Theatermilieu als Verirrung abgetan, 
und auch die Wilhelm-Figur teilt am Ende dieses Urteil emphatisch. Dem er-
wachsenen Wilhelm wird am Ende der Lehrjahre sein Sohn Felix zur Seite ge-
stellt, dessen Erziehung die Wanderjahre parallel zum weiteren Zickzackweg 
seines Vaters erzählen. In den Wanderjahren bringt Wilhelm Felix, der ja in al-
lererster Linie ein aus Wilhelms Liebe zum Theater hervorgegangenes Kind ist, 
in der pädagogischen Provinz unter. Aus dieser Erziehungsanstalt erhält das 
emanzipatorische Projekt der Turmgesellschaft seinen Nachwuchs. Zu allen in 
irgendeiner Form als sinnvoll erachteten Berufen kann man sich ausbilden lassen, 

                                                             
20  Vgl. Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, S. 132-135. 

21  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-155. 

22  Vgl. Deleuze: »Postskriptum über die Kontrollgesellschaften«. 

23  Vgl. Vogl: »Lernen, lebenslanges«. Vgl. für die Lehrjahre Netzwerk Kunst & Arbeit: 

art works, S. 111-136 (nämlich das von Anja Lemke und Martin Jörg Schäfer abge-

fasste Kapitel: »Erziehung und Bildung als ästhetische Arbeit am Selbst«). 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

auch in allen Künsten. Nur das Theater hat, wie dargestellt,24 nicht nur keinen 
Ort in der Provinz; diese muss laut eigenem Reglement sogar durchgängig von 
allen theatralen Elementen befreit und bereinigt werden. In beiden Fällen geht 
die Rolle des Theaters aber nicht in den von den literarischen Figuren getroffe-
nen abwertenden (und von den Interpretationen der Romane über lange Zeit un-
hinterfragt übernommene) Aussagen auf. In den Lehrjahren wie in den Wander-

jahren wiederholt die proklamierte Theatrophobie vielmehr die von Erziehungs-
diskursen seit Platon bekannte Doppelstrategie gegenüber der Mimesis: Diese 
soll als produktives Vermögen nutzbar gemacht, aber gleichzeitig in ihrer poten-
tiell überbordenden Anarchie auch kontrolliert werden. Die Turmgesellschaft 
und die Pädagogen der Provinz nutzen die Mimesis verschwiegen und kontrol-
lieren sie nicht zuletzt dadurch, dass diese Benutzung durch die lautstarke Ver-
dammung des Theaters als des ureigenen Milieus der Mimesis übertönt wird. 
Das ›Theater der Erziehung‹ besteht letztlich auch im Wilhelm Meister-Projekt 
des ›lebenslangen Lernens‹ daraus, die eigene Theatralität zu überdecken und 
fortzuinszenieren.  

In diesem Kontext springt an der in den späten 1810ern entstandenen Passa-
gen zur pädagogischen Provinz besonders ins Auge, wie zu diesem frühen Zeit-
punkt bereits in einem Rückblick auf die Erziehungsdiskurse des späten 18. 
Jahrhunderts deren theaterfeindlichen Urtexte von Platon und Rousseau noch 
einmal aufgerufen und mit den ihnen eigenen Inszenierungsmustern ausgestellt 
werden. Etwas anders liegen die Dinge jedoch im Falle von Felix’ Vater. Im vor-
liegenden Kapitel soll für dessen ›Lernen‹ gezeigt werden, dass aus der Perspek-
tive einer Theatralität von Erziehung und Bildung die Lehrjahre an der Wilhelm-
Figur einen weiteren Aspekt ins Spiel bringen: Wilhelm tritt auch im Erwachse-
nenalter noch als weitgehend bestimmungsfreies Wesen auf. Immer wieder wird 
er von den auf ihn äußerlich einwirkenden Umständen determiniert, an denen 
sich die Rudimente seiner kindlichen Einbildungskraft festmachen. Er erinnert 
nicht nur über weite Strecken an Platons Horrorvision vom mimetischen Wesen 
aus der politeia; der Text legt ihm dies auch als Selbstbeschreibung in den Mund. 
Ausgerechnet sein Heiratsantrag an die theaterfeindliche, selbstkontrollierte und 
rein auf Funktionalität ausgerichtete Therese, die als das komplette Gegenteil der 
chaotischen Schauspielerin Marianne auftritt (und wohl am ehesten als Sprach-
rohr der vom Autor Goethe andernorts geäußerte Lebensphilosophie)25, »ist viel-
leicht der erste [Entschluß], der ganz rein aus mir selbst kommt« (L 534). Der 
Text lässt wie auch meist sonst diese Selbstbeschreibung Wilhelms, der sich zu-

                                                             
24 Vgl. Kapitel II. 

25  Vgl. Kinzel: Ethische Projekte, S. 262-272. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 205 

 

vor ungeniert der ihm vom Turm in seiner Initiation zugewiesenen Fremdbe-
schreibungen bedient hat, unkommentiert. Offen bleibt so, inwieweit es sich 
beim scheinbar ›rein aus mir selbst kommenden Entschluss‹ vielleicht auch sei-
nerseits nur um ein mimetisches Anschmiegen an die stets entschlossene Therese 
handelt (und damit um die gelungene Nachahmung der ›Selbsttätigkeit‹ im Sinne 
von Campes philantropinistischer Erziehung). Schließlich wird dieser Entschluss 
Wilhelm wenig später wieder entgleiten: einerseits durch Einwirkungen von au-
ßen, andererseits durch das innere Fortleben seiner kindlichen Theaterphantasie, 
die sich an die »schöne Amazone« (L 226) Natalie geheftet hat. Nachdem die 
Turmgesellschaft seine Lehrjahre für beendet erklärt, wird Wilhelm sich immer 
noch zuallererst als unbestimmt empfinden: »[W]as ich kann, will oder soll, 
weiß ich […] am allerwenigsten.« (L 550)  

In der Theatralischen Sendung ist die Wilhelm-Figur noch als Genie konzi-
piert, das sein Verhältnis zu der Welt, in der es sich verwirklichen soll, austarie-
ren muss – in erster Linie zur Welt des Theaters. In den Lehrjahren wird aus 
dem Theaterroman zuerst einer über die Lebenskunst. 26 Mit dem Eintritt in die 
Turmgesellschaft geht dieser in einen Sozialroman über.27 Das aus der Theatrali-

schen Sendung importierte Theatermilieu der ersten fünf Bücher stellen die letz-
ten beiden Bücher dann als Laboratorium dar, in dem Wilhelm eine solche Kunst 
des Lebens zu erlernen versuchte, aber erst durch die Abkehr vom Theater den 
eigentlich nötigen Schritt tut. Vor lauter entsprechender Emphase, die vom fast 
gesamten Figurenpersonal geäußert wird, gerät in Vergessenheit, dass weder die-
se Lebenskunst noch Wilhelms Ort in seinem neuen Sozialzusammenhang der-
weil eine tiefere Bestimmung erfahren haben. Wilhelm, als dessen Lieblings-
gangart immer wieder das »ohne Überlegung [H]inschlendern« (L 71) angeführt 
wird, ist als die verkörperte »Ungewißheit« (L 62) immer noch eine vom Cha-
rakter und den Talenten ebenso unbestimmte Figur wie am Anfang des Texts.  

Die Sphäre des Theaters ist in den Lehrjahren eine der Instabilität, in der die 
Dinge kaum dem Leben zuträgliche und oft wenig sinnvolle Mischverhältnisse 
eingehen wie in Mariannes Wohnung:  

 

                                                             
26  Vgl. Hans-Jürgen Schings: »›Agathon‹, ›Anton Reiser‹, ›Wilhelm Meister‹. Zur Pa-

thogenese des modernen Subjekts im Roman«, in: Wolfgang Wittkowski (Hg.): Goe-

the im Kontext. Kunst und Humanität, Naturwissenschaft und Politik von der Aufklä-

rung bis zur Restauration. Ein Symposium. Tübingen 1984, S. 42-68, hier: S. 44f. 

27  Vgl. Wilhelm Voßkamp: »Struktur und Gehalt (Lehrjahre)«, in: Johann Wolfgang 

von Goethe: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehrjahre. 

Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. Frankfurt a.M. 1992, S. 1363-1378. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

»Die Trümmer eines augenblicklichen, leichten und falschen Putzes lagen […] zerstreut in 

wilder Unordnung durcheinander. Die Werkzeuge menschlicher Reinlichkeit, als Kämme, 

Seife, Tücher, waren mit den Spuren ihrer Bestimmung gleichfalls nicht versteckt. Musik-

rollen und Schuhe, Wäsche und italienische Blumen, Etuis, Haarnadeln, Schminktöpfchen 

und Bänder, Bücher und Strohhüte, keines verschmähte die Nachbarschaft des andern, alle 

waren durch ein gemeinschaftliches Element, durch Puder und Staub, vereinigt«. 

 

Nur der »glückliche[] Nebel« (L 59) seiner Blendung durch die Theaterliebe 
verhindert Wilhelms klaren Blick auf diese ungeordneten Verhältnisse, die auf 
das Gemeinwesen bezogen Platons Horrorvision des vom Theater infizierten po-
litischen Körpers entsprechen. Dass bürgerliche »Reinlichkeit« kurz zuvor als 
»das Element, worin er atmete« und welches seine durchaus theatrale »Prunklie-
be« (L 58) zur Entfaltung bringe, gekennzeichnet wurde, deutet auf zwei Paralle-
len hin: auf die bürgerlichen Versuche der ›Bereinigung‹28 des Theaters, an der 
sich Wilhelm später versuchen wird, und darauf, dass diese ›Prunksucht‹ ihn 
durchaus aus der Sphäre der ›Reinlichkeit‹ hinausreißen können wird.  

Zum Romanauftakt wird Wilhelm noch als mimetisches Wesen im platoni-
schen Sinne dargestellt, erweitert um die aus dem Inneren kommende Produkti-
vität der Einbildungskraft im Sinne des späten 18. Jahrhunderts: als theaterbe-
geistertes Kind, das ›alles aus allem machen kann‹, dabei dann aber nichts Ei-
gentliches zustande bringt und vom Medium des Theaters ziellos durch seine 
narzisstischen Heldenidentifikationen geführt wird, ohne irgendwo anzukommen 
oder diese Identifikationen in Auseinandersetzung mit der Welt produktiv zu 
machen. Am Ende hat Wilhelm sich der einer durchorganisierten, ›sinnvollen‹ 
und spezialisierten Tätigkeit verschriebenen Turmgesellschaft zwar ergeben, 
harrt aber immer noch seiner eigenen näheren Bestimmung. Diese Bestim-
mungslosigkeit wird sogar zum Ausgangspunkt der späteren Wanderjahre wer-
den: Wilhelm bleibt, mit Cornelia Zumbusch gesprochen, geradezu »patholo-
gisch unentschieden[]«29. Die Turmgesellschaft schickt ihn auf Wanderschaft, 
auf dass er sich im Modus der erzwungenen Bestimmungslosigkeit endlich finde. 
Seine Wahl der beruflichen Spezialisierung zum Wundarzt passt zwar einerseits 
in die schon die Lehrjahre durchziehende poetische Programmatik einer Immu-
nisierung des Subjekts gegen seine schwärmerischen Auswüchse, 30  ist aber 

                                                             
28  Vgl. für die von Gottsched ausgehenden Tendenzen Heßelmann: Gereinigtes Theater?.  

29  Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit«, S. 127. 

30  Vgl. ebd. Vgl. zu Wilhelms Berufswahl auch Thomas Weitin: »Die Kunst des Unter-

scheidens. Kritik und Distinktion in Goethes Wilhelm Meister«, in: Zeitschrift für Li-

teraturwissenschaft und Linguistik. Heft 166 (2012), S. 120-149.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 207 

 

gleichzeitig einer letztlich kontingenten Assoziation dieses Berufs mit seiner 
ehemaligen Theaterphantasie verbunden: Die Figur des Wundarztes verweist auf 
die Begegnung mit der ›schönen Amazone‹, diese Figur wiederum auf seine ju-
gendliche Begeisterung für die Chlorinde-Figur. Auch in seine verantwortungs-
volle soziale Rolle ›schlendert‹ Wilhelm also letztlich hinein. 

Die Pointe des experimentellen Erziehungskonzepts der Turmgesellschaft, 
welches sich an Wilhelm durchexerziert findet,31 liegt nun im Unterschied zu 
den pädagogischen Phantasien von Platon bis zu den Philantropinisten darin, 
Wilhelm gerade nicht mit einer stabilen Identität auszustatten (bzw. sie ihm 
durch theatrale Manipulation aufzuoktroyieren). Wilhelm tritt vielmehr der von 
der Turmgesellschaft kontrollierten Sphäre bei und wird ihrer Autorität unter-
worfen, ohne seine grundlegende Unbestimmtheit und mimetische Unbeständig-
keit zu verlieren. D.h. auch als ›erzogener‹ bleibt er ein mimetisches Wesen, al-
lerdings ohne dass seine Unbeständigkeit den traditionell der Mimesis zuge-
schriebenen bedrohlichen Charakter erhielte. Die Turmgesellschaft scheint viel-
mehr durchaus in der Lage, die immer noch überschüssige und potentiell gefähr-
liche Mimesis auszuhalten und vielleicht bei Gelegenheit oder langfristig für die 
eigenen Zwecke produktiv zu machen. Zwar gibt es auch hier die scheinbare 
Verabschiedung der Mimesis durch ihre Weginszenierung: Man denke nur an 
Wilhelms ostentativen Abschied vom Theater als einer kulturellen Institution. 
Auch hier gibt es in Wilhelms Berufswahl die Behauptung einer spezifischen, 
wenn auch recht willkürlich aufgepfropften Identität. Aber für das pädagogische 
Konzept der Turmgesellschaft scheint es nicht vonnöten, die Gefahr einer ›Zer-
stückelung und Zerstoppelung‹ als solche zu bannen. An der Figur Wilhelm 
Meister findet sich ein Erziehungs- und Bildungskonzept durchgespielt, das die 
anarchische (Un-)Produktivität der Mimesis nicht mehr regulieren (wie Salz-
mann) oder gar bändigen (wie Platon) will. Vielmehr wird auch noch diese 
Überschüssigkeit selbst in die Sphäre des gebildeten Lebens einbezogen: nur 
manchmal, um produktiv gemacht, über weite Strecken aber auch, um sich 
scheinbar selbst überlassen zu werden.  

Beschreiben lässt sich diese scheinbare Freiheit nicht mehr im Rahmen von 
Foucaults ›Disziplinargesellschaft‹ des 18. und 19. Jahrhunderts, in deren Erzie-
hung Zwänge internalisiert werden; und wohl auch nicht im Rahmen von der im 
Anschluss an Foucault von Deleuze seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
beschriebenen ›Kontrollgesellschaft‹, die scheinbare Freiheiten durch beständige 
Prüfungs- und Kontrollregime steuert, nicht zuletzt durch die eines ›lebenslan-

                                                             
31  Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 298-311. Vgl. Zumbusch: Die Immunität der 

Klassik, S. 270-299. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gen Lernens‹: Wilhelms als auf gewisser Ebene als abgeschlossen dargestellte 
Erziehung und Bildung durch die Turmgesellschaft ist über weite Teile durch die 
Indifferenz gegenüber seinem den Prinzipien dieser Erziehung und Bildung ei-
gentlich zuwiderlaufenden mimetischen Charakter geprägt. Der vorgegebene 
Rahmen darf von der nicht fixierbaren, frei fluktuierenden Mimesis nicht ge-
sprengt werden. Dass Wilhelm oft aus den falschen Gründen und Motivationen 
innerhalb dieses Rahmens verbleibt, scheint hingegen gleichgültig. Häufig wirkt 
die Figur wie ein Reservist, der sich am Spielfeldrand fortdauernd warmmachen 
muss, um im Notfall für die Zwecke der Turmgesellschaft, wie behelfsmäßig 
auch immer, eingesetzt werden zu können. Statt der Gouvernementalität der 
›Kontrollgesellschaft‹ verkörpert Wilhelm die Gouvernementalität einer Forma-
tion, die man ›Bereitschaftsgesellschaft‹ nennen könnte. Anhand seiner Ausein-
andersetzung mit der gesellschaftlichen Transformation um 1800 probiert der 
Text an der Wilhelm-Figur eine entsprechende Lebensform durch; in vielen As-
pekten weist diese strukturell voraus auf die Tendenz der ›westlichen‹ Gesell-
schaften des 21. Jahrhunderts, die vorherrschende Indifferenz gegenüber den von 
ihr Ausgeschlossenen oder nicht in sie Passenden durch die beständige Simulati-
on einer potentiellen zukünftigen Inklusion zu überspielen. Gefährliche Devian-
zen werden so in Schach gehalten; innerhalb eines bestimmten Rahmens und auf 
das Versprechen ihrer zukünftigen Nutzbarmachung ausgerichtet können sie sich 
ihren anarchischen Tendenzen anscheinend hingeben. 32  Dies ändert jedoch 
nichts an einem Status der »assigned disposibility«33: nicht nur wie der von 
Rousseaus Erziehung angestrebte Mensch disponibel einsetzbar zu sein,34 son-
dern auch potentiell jederzeit entsorgbar. In diesem Sinne findet sich im Wilhelm 

Meister-Projekt das Konzept von Bildung als einem Prozess des ›lebenslangen 
Lernens‹ nicht nur ausgestellt und gleichzeitig ironisiert. Im Wilhelm als Mime-
tiker betreffenden Erzähl- und Motivstrang läuft auch ein den gängigen Lesarten 
gegenläufiges Narrativ mit. 

Im Romantext selbst sind Handlungsablauf und die dabei aufgerufenen Bil-
der mit äußerster Strenge statt mit mimetischer Anarchie konstruiert. Für diese 
Bilder böte es sich also durchaus an, immanent eine Entwicklung nachzuzeich-

                                                             
32  Vgl. Lazzarato: Die Fabrik des verschuldeten Menschen, S. 6-21. Vgl. Achille 

Mbembe: Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin 2014. Demgegenüber verbleibt Goe-

thes Roman natürlich in der Sphäre der Literatur: Von materieller Not ist das Bürger-

kind Wilhelm im Unterschied zu etwa Anton Reiser nicht bedroht. 

33  Judith Butler/Athena Athanasiou: Dispossession. The Performative in the Political. 

Cambridge 2013, S. 20. 

34  Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 209 

 

nen, wie dies Goethe selbst in seinem Morphologie-Projekt als »Verwandlungs-
lehre« 35  betreibt. Auch für die Figur des Protagonisten ist so eine geregelte 
Formverwandlung auszumachen.36 Nimmt man dem Wort ›Bildung‹ ein wenig 
seines zielgerichteten und positiven Gehalts, dann ist Wilhelm Meisters Lehrjah-

re sicherlich ein ›Bildungsroman‹, vielleicht sogar der einer die ›Leere‹ der kind-
lichen Traurigkeit überwindenden ›Heilung‹.37 – Aber eine solche Lesart über-
deckt die mimetische Anarchie, die bei Wilhelms ›Bildung‹ durchgängig am 
Werk ist und die er auch nach seiner Abkehr vom Theater nie richtig loswird. Im 
Folgenden soll zwar nicht Karl Schlechtas einseitige Polemik der 1950er gegen 
die Goethe-Philologie, eine positive Bewertung der Turmgesellschaft und die 
Herabwürdigung des dargestellten Theatermilieus erneuert werden.38 Es gilt je-
doch, und durchaus mit einigen Argumenten Schlechtas, zu zeigen, wie sehr die 
Problematik der mimetischen Anarchie in die ›Formverwandlungen‹ des Ro-
mans mit hineinkonstruiert ist. Die streng durchkomponierte textuelle Ordnung 
von Symbolen und Verweisen zeigt auch immer wieder auf das Uneinheitliche 
und Zerstückelte einer Mimesis, die Wilhelm nicht zum Prototypen des moder-
nen Bildungsromansprotagonisten werden lässt, zu dem ihn vor allem das 19. 
Jahrhundert verklärt hat.39 ›Modernes‹ Individuum ist Wilhelm in dem Maße, in 
dem er eine Figur dieser unabschließbaren und gänzlich offenen Mimesis dar-
stellt, vor der es den pädagogischen Konzepten der Zeit (und nicht nur dieser 
Zeit) so graut. 

Der Lehrjahre-Text kennzeichnet die Mimesis als Problem der Bildung (und 
insbesondere einer ästhetischen Bildung, wie Wilhelm sie nach Verlust der 

                                                             
35  Johann Wolfgang von Goethe: Schriften zur Morphologie. Frankfurt a.M. 1987, S. 

349. Vgl. Geulen: »Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie«, S. 211-

213. 

36  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 93-123, S. 223-228. 

37  Vgl. Schings: »›Agathon‹, ›Anton Reiser‹, ›Wilhelm Meister‹. Zur Pathogenese des 

modernen Subjekts im Roman«, S. 55f. 

38  Vgl. Karl Schlechta: Goethes Wilhelm Meister. Frankfurt a.M. 1953, S. 46-75, S. 97-104. 

39  Von der Radikalität seiner ästhetischen Konstruktion her gehört der Lehrjahre-Roman 

durchaus zu jenen Schriften Goethes, die Karl Heinz Bohrer zu seinen rein ästheti-

schen, sich jeder Funktionalisierung verweigernden rechnet (auch gegen Bohrers ei-

gene Unterordnung unter den Primat des Bildungsdiskurses). In die ästhetische Konst-

ruktion einbezogen findet sich hier jedoch mit der Mimesis eben jenes formlose Mo-

ment, welches der ›Form‹, der Konstruktion oder auch dem ›Stil‹ zuwiderläuft. Vgl. 

Karl Heinz Bohrer: Großer Stil. Form und Formlosigkeit in der Moderne. München 

2007, S. 120-145.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

großväterlichen Sammlung verpasst hat), indem er mit Shakespeares Hamlet ein 
Stück über die Mimesis zu dem Bezugspunkt erhebt, an dem Wilhelm sich ästhe-
tisch abarbeitet. Auf der einen Ebene lässt sich die ›Formverwandlung‹ Wil-
helms hier als Entwicklung lesen. Auf einer anderen Ebene bietet der Text über 
Anspielungen auch eine Gegenlesart an: Die ästhetische Erziehung durch und 
am Hamlet unter Beobachtung der Turmgesellschaft liest sich wie eine Parodie 
auf Friedrich Schillers Entwurf in den zeitgleich entstehenden Briefen über die 

Ästhetische Erziehung.40 Eine solche selbst mimetische, d.h. über Ähnlichkeiten 
zunächst Verweise und nach und nach eine Gegengeschichte evozierende 
Schicht soll die folgende Lektüre entfalten. Diese springt dazu zwischen der 
Shakespeare- bzw. Hamlet-Referenz, der Parallele zu bzw. Parodie auf Schillers 
Briefe sowie der jeweils damit einhergehenden Problematisierung der Mimesis 
hin und her.  

 
 

3.  FEHLBILDUNG DURCH DEN TURM:  
MIMETISCHE ANSTECKUNG MIT SHAKESPEARE  

 
Literarisch verhandelt das Wilhelm Meister-Projekt widerstreitende Bildungs-
konzepte mit einem Problematisierungsgrad, den sich die praktischen Projekte 
der Zeit schon aus ganz pragmatischen Gründen nicht leisten können. Damit 
steht die Frage im Raum, inwieweit insbesondere der Lehrjahre-Text seinerseits 
auf Lesewirkung, d.h. auf ›Bildungseffekte‹ ausgerichtet ist: Inwieweit soll und 
will eine solche Lektüre ›bilden‹ bzw. ›erziehen‹?41  Inwieweit kann sie dies 
überhaupt im Rahmen der ästhetischen Konzeption des Romans? Und in wel-
chem Verhältnis steht eine solche Konzeption dann zu den im Text zur Darstel-
lung gebrachten ›unendlichen Operationen von Natur und Kunst‹ wie sie oben 
als Unentscheidbarkeit der Mimesis gekennzeichnet wurden? Zur Frage steht al-
so das Verhältnis ästhetischer Lektüreprozesse zum pädagogischen, moralischen, 
ethischen und im Endeffekt auch politischen Erziehungs- und Bildungsproblem, 
das von der Mimesisproblematik aufgeworfen wird. Zwar bleibt dieser literari-

                                                             
40  Für eine Perspektive aus der dieser Studie zugrundeliegenden Frage nach der Aktuali-

tät der Erziehung um 1800 für die Gegenwart vgl. Anja Lemke: »Ästhetische Erzie-

hung als Arbeit am Selbst. Schillers Bildungsprogramm aus der Perspektive postfor-

distischer Kontrollgesellschaften«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): Experi-

mentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. Paderborn 

2014, S. 131-146. 

41  Vgl. Kinzel: Ethische Projekte, S. 193-219.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 211 

 

sche Text von der eigenen Programmatik her eine Antwort schuldig, aber er in-
szeniert diese Frage an sich selbst ebenso, wie er sie thematisch verhandelt.  

Offensichtlich machen ästhetische Bildung und vor allem ihre Problematisie-
rung einen Großteil des Lehrjahre-Romans aus. Aus Sicht der Vertreter der 
Turmgesellschaft ist Wilhelm durch die frühe Theaterbegeisterung auf einen fal-
schen Weg gebracht worden: nämlich auf den mimetischen Abweg der falschen 
Identifikationen. Das ästhetisch vom Turm als minderwertig abgetane Bild vom 
›kranken Königssohn‹, mit dem sich Wilhelm in der großväterlichen Sammlung 
identifiziert, zeugt davon. Aus diesem Bild heraus entwickelt der Text die litera-
rischen Bilder von Wilhelms Subjektwerdung als Metamorphose: An deren Ende 
hat Wilhelm immerhin seinem tragisch eingefärbten Schicksalsglauben abge-
schworen, ist bereit zu Verzicht und Unterordnung unter die größere Sache, kann 
immerhin schlagfertig seine Lenkung durch die Turmgesellschaft kommentieren 
und begreift seine fortuna bzw. sein »Glück« (L 610), angelehnt an das Narrativ 
vom ›Hans im Glück‹, eher nach dem Modell der Komödie von der Macht des 
Zufalls her.42  

Der ästhetische Selbstbildungsprozess war aus Sicht der Turmgesellschaft 
zunächst als Fehlbildungsprozess erschienen. Erzieherisch greift einer ihrer Ver-
treter (nachdem im ersten und zweiten Buch einige freundliche Hinweise unge-
hört verhallt sind) im dritten Buch in ihn ein, indem er den gerade in der Mitte 
zwischen halbseidenem Theater- und dekadenten Adelsmilieu eingeklemmten 
Wilhelm mit den Theatertexten William Shakespeares in einer Gesamtausgabe 
bekannt macht.43 Jarno, der Vertreter des Turms, geht dabei gut erzieherisch 
nach den Methoden Rousseaus und der Philantropinisten vor: Er holt Wilhelm 
auf seinem aktuellen Entwicklungsstand in der Hoffnung ab, ihn von dort in die 
gewünschte Richtung zu lenken. Der theaterbegeisterte Wilhelm kennt Shakes-
peare nur vom Hörensagen und bringt die Mitte des 18. Jahrhunderts aus dem 
englischen Neoaristotelismus in die deutsche Aufklärung importierten üblichen 

                                                             
42  Vgl. zum Modell der Komödie insgesamt Hans Reiss: »Lustspielhaftes in Wilhelm 

Meisters Lehrjahre«, in: Gerhart Hoffmeister (Hg.): Goethezeit. Studien zur Erkennt-

nis und Rezeption Goethes und seiner Zeitgenossen. Bern/München 1981, S. 129-144. 

43  Einer historisch genauen Verortung gegenüber erweisen die Lehrjahre sich bekannt-

lich als widerspenstig. Anspielungen reichen von den 1750ern bis zur französischen 

Revolution. Da Wilhelm später im Hamlet die von Wieland nicht übersetzten Stellen 

nachbessert, ist anzunehmen, dass auch hier auf Wielands Übersetzung von 22 von 

Shakespeares Dramen aus den 1760ern angespielt ist – und Eschenburgs vervollstän-

digte und verbesserte Ausgabe aus den 1770ern in der Handlungsrealität noch nicht 

vorliegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Vorurteile mit, nach denen es sich bei Shakespeares Dramen um »Ungeheuer 
[…], die über alle Wahrscheinlichkeit, allen Wohlstand hinauszuschreiten schei-
nen«, handelt. Jarno hingegen kündigt die »Zauberlaterne« einer »unbekannten 
Welt« (L 180) an. Im Hintergrund scheint das ebenfalls aus der englischen Dis-
kussion stammende und in der deutschsprachigen Rezeption von Wieland, der 
seiner Erstübersetzung das Vorwort Alexander Popes voranstellte, popularisierte 
Argument zu stehen, Shakespeares Regellosigkeit und manchmal nachgerade 
Geschmacklosigkeit gehe mit der Welthaltigkeit und höheren Wahrheit seiner 
Dramen einher.44 Wer mit Shakespeare bekannt wird, lernt in diesem Sinne nicht 
eine neue Ästhetik kennen, sondern das Leben selbst. Von daher kann Jarno sich 
von Wilhelms Shakespearelektüre erhoffen, dieser werde in »ein tätiges Leben 
über[]gehen« und »die guten Jahre, die Ihnen gegönnt sind, wacker […] nutzen« 
(L 193). 

Die pädagogische Absicht ist offensichtlich: Aus seiner ästhetischen Befan-
genheit in der kleinen und niederen Theaterwelt soll Wilhelm mit ästhetischen 
Mitteln, nämlich Theatertexten, herausgelöst werden, um sich in der wirklichen 
Welt nützlich zu machen.45 So wie die Zöglinge in Platons Staat mimetisch die 
nicht von der mimetischen Schwäche befallenen Vorbilder aufnehmen und so 
von der mimetischen Schwäche befreit werden sollen, spekuliert die Turmgesell-
schaft hier darauf, dass Wilhelm in Shakespeares Theaterkunst die Welt entdeckt 
und sich so vom theatralen Schein befreien kann. Dass die Absicht fehlschlägt, 
liegt daran, dass Shakespeare von Wilhelm nach einem dritten Modell gelesen 
wird, nämlich nach dem von Herder in den 1770ern für die Stürmer und Dränger 
popularisierten Shakespeare-Bild: als Genie, das die von Jarno gepriesene Welt-
haltigkeit kraft seiner Kunst hervorbringt:46 »Alle Vorgefühle, die ich jemals 
über Menschheit und ihre Schicksale gehabt, […] finde ich in Shakespeares Stü-
cken erfüllt und entwickelt. […] Seine Menschen scheinen natürliche Menschen 
zu sein, und sie sind es doch nicht.« (L 192) Die Shakespeare-Lektüre drängt 
Wilhelm nicht wie erhofft in die Welt; sie lässt ihn sich vielmehr von dieser bis 
in eins »der hintersten Zimmer« des Schlosses zurückziehen, nur in Gesellschaft 
mit den von Jarno so scharf kritisierten, der Welt der Poesie angehörigen Figuren 
Mignon und Harfner: Dort »lebte und webte er in der shakespeareschen Welt, so 

                                                             
44  Vgl. Christoph Martin Wieland: »Alexander Pope’s Vorrede zu seiner Ausgabe des 

Shakespears«, in: William Shakespeare: Shakespear. Theatralische Werke. Zürich 

1762, S. 3-28, hier: S. 3-9. 

45  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 197-200. 

46  Vgl. Johann Gottfried Herder: »Shakespear«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Band 5. 

Berlin 1891, S. 208-23.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 213 

 

daß er außer sich nichts kannte noch empfand« (L 185). Als Wilhelm wieder in 
der wirklichen Welt erscheint, ist er schließlich der Phantasiewelt von Literatur 
und Theater nicht weniger zugetan, sondern mehr. Die beabsichtigte platonische 
Wegregulierung der Mimesis ist fehlgeschlagen.  

Der pädagogische Einsatz, mit dem Jarno hier agiert, verdeutlicht, dass nicht 
nur der schülerhafte Wilhelm in seiner Theaterbegeisterung vom Text ironisiert 
wird, sondern ebenfalls die Theaterfeindlichkeit der Turmgesellschaft, auch 
wenn deren Vertreter ästhetisch tendenziell mit Goethes eigenem Klassizismus 
übereinstimmen. Zum Zeitpunkt der Veröffentlichung der Lehrjahre wirkt die 
Gleichsetzung von Shakespeares Texten mit der ›Wahrheit‹ (sowohl im Sinne 
Popes und Wielands wie auch im Sinne Herders) einigermaßen frisch veraltet. 
Wielands Shakespeare erstmals auf Deutsch zugänglich machende Prosaüberset-
zung der 1760er war zwar bei den Stürmern und Drängern (inklusive Goethe) 
nicht nur wegen ihrer abwertenden Fußnoten in die Kritik geraten, sondern auch, 
weil Wieland vor Shakespeares Metrik und Versifikation kapituliert. Aber gera-
de Shakespeares Prosa ist es dann, die etwa bei Lenz für Shakespeares tiefere 
›Wahrheit‹ steht:47 Seine Figuren gelten nicht wie aus der Kunst, sondern wie 
aus dem Leben gegriffen. Die hochartifizielle Shakespearsche Redekunst wirkt 
auf die Stürmer und Dränger so effektiv, dass sie wie der ideale Redner aus der 
Rhetorik des Aristoteles ihre eigene Kunsthaftigkeit vergessen lässt und als Na-
tur erscheint. In den Worten des jungen Goethe: »[N]ichts so Natur als Shakspe-
ars Menschen.«48 August Wilhelm Schlegels Ankündigung seiner neuen Über-
setzung, die mit Metrik und Versmaß auch der Poetizität seiner Ausgangstexte 
gerecht werden will, wird zwar erst 1796 publiziert, in den 1790ern sind Shakes-
peares Texte aber bereits in ihrer ästhetischen Dimension bekannt.49 Zumindest 
dem von der Turmgesellschaft erzogenen Jarno gestehen die Lehrjahre nicht ge-
nügend Kunstverstand zu, diese ästhetische Dimension zu bemerken. Zwar wird 
immer wieder deutlich, dass Kunstkennerschaft Jarnos Stärke sowieso nicht ist. 

                                                             
47  Vgl. Jakob Michael Reinhold Lenz: »Das Hochburger Schloß«, in: Ders.: Werke und 

Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 369-377, hier: S. 370. 

48  Johann Wolfgang von Goethe: »Zum Shakespears Tag«, in: Ders.: Sämtliche 

Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. Band. 18. Frankfurt a.M. 1998, S. 9-

12, hier: S.11. Vgl. neben Herder auch Jakob Michael Reinhold Lenz: »Anmerkun-

gen übers Theater«, in: Ders.: Werke und Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 329-

363.  

49  Vgl. Hansjürgen Blinn: »Einführung: Shakespeare in Deutschland 1790-1830«, in: 

Ders. (Hg.): Shakespeare-Rezeption. Die Diskussion um Shakespeare in Deutschland. 

II. Ausgewählte Texte von 1793-1827. Berlin 1988, S. 9-66, hier: S. 9-16. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Mit Jarnos Intervention deutet sich aber an, dass der vom Text suggerierte pan-
optische Blick des Turms, der »jederzeit unterrichtet« (L 521) ist und dem Wil-
helm von Geburt an ausgesetzt scheint, in eben jenem Bereich, dem er Wilhelm 
entreißen will, einen blinden Fleck aufweist. Die Schülerhaftigkeit des mimeti-
schen Wilhelms geht mit einer mangelnden Kompetenz seiner selbsternannten 
Erzieher für die Ästhetik einher – und damit für jene Sphäre, der sie Wilhelm 
entreißen will.  

So liegt es zumindest nicht nur an der Stärke von Wilhelms Verblendung, 
wenn die Neuauflage der platonischen Erziehungsstrategie im dritten Buch dann 
im vierten zunächst nicht nur fehlschlägt, sondern sogar katastrophale Folgen 
zeitigt: Das komödiantische Missverständnis in der Kommunikation zwischen 
Wilhelm und dem Turm mischt sich fast mit einem ins Reich der Tragödie gehö-
rigen Ausgang. Der Text imitiert in Prosa jenes ›Ungeheuer‹ der Gattungsmi-
schungen, als das die Aufklärung Shakespeares Texte noch wahrnahm: Der pan-
optische Blick des Turms erweist sich als kurzsichtig, da Wilhelm Shakespeares 
Protagonisten schlicht in die Reihe seiner Heldenidentifikationen aus Kinder-
dramen und mittelmäßigen Bildern aufnimmt. Durch Mimesis an den wagemuti-
gen Prince Henry aus Shakespeares Heinrich-Dramen führt er die Theatergesell-
schaft auf Abwege und überzeugt sie, durch gefährliches Gebiet zu reisen. Nicht 
zuletzt der Lärm des inspiriert durch Shakespeares Dramen wieder aufgenom-
menen Fechttrainings scheint in direkter Folge das marodierende Freikorps anzu-
locken, vor dem so ausdrücklich gewarnt worden war. Wilhelm wird beinahe 
tödlich verwundet; durch seine Schuldgefühle glaubt er sich zum Eingehen eben 
jenes professionellen Theaterengagements verpflichtet, von dem seine versteck-
ten Erzieher ihn fernhalten wollten: Die Neuauflage der platonischen Erziehung 
durch einen Vertreter des Turms bewirkt ihr Gegenteil. 

In jenen ›unendlichen Operationen von Natur und Kunst‹ bewirkt der Miss-
erfolg aber auch die ästhetische Erziehung bzw. Selbstbildung Wilhelms auf ei-
ner anderen Ebene: im Theater als »Medium der Selbstbildung«50. Das Engage-
ment am Theater bietet Wilhelm die Möglichkeit, sich mit der eigenen Identifi-
kation mit Shakespeares Hamlet-Figur auseinanderzusetzen und diese sogar auf 
die Bühne zu bringen. (In diese ästhetische Bildung wird die Turmgesellschaft 
erneut eingreifen und sich diesen Eingriff rückwirkend als entscheidend für Wil-
helms Loslösung vom Theater zuschreiben.) Allerdings folgen Wilhelms Lektüre 
und Inszenierung nicht mehr den Maßgaben, unter denen Jarno Wilhelm noch 
verführen wollte. Wilhelm geht es nicht mehr um eine ›Wahrheit‹ und Welthal-
tigkeit der dramatischen Figuren, wie das Theater von Aufklärung und ›Sturm 

                                                             
50  Ortrud Gutjahr: Einführung in den Bildungsroman. Darmstadt 2007, S. 88.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 215 

 

und Drang‹ sie in Shakespeare sah. D.h. auch die Heldenidentifikation mit einem 
auf seine Melancholie reduzierten Hamlet läuft höchstens noch implizit mit. Sät-
ze wie folgenden aus der Theatralischen Sendung lassen sich in den Lehrjahren 
nicht mehr finden: »Auch die Last der tiefen Schwermut war er bereit auf sich zu 
nehmen, und die Übung der Rolle verschlang sich dergestalt in sein einsames 
Leben, daß endlich er und Hamlet eine Person zu werden anfingen.«51 Wilhelm 
ist nun vielmehr die ästhetische Dimension von Shakespeares Texten bewusst 
geworden. Diese Dimension versucht er für die Bühne zu gestalten, denn unter 
dem Einfluss Serlos hat er gelernt, »auf den Sinn und Ton des Ganzen« (L 341) 
zu achten. 

Das komödiantische Missverständnis der Shakespeare-Initiation überlagert 
die möglichen tragischen Folgen. So zufällig wie die mangelnder ästhetischer 
Bildung geschuldete pädagogische Intervention der Turmgesellschaft keine töd-
lichen Folgen für Wilhelm hat, so zufällig initiiert sie auch Wilhelms ästhetische 
Selbstbildung: nicht in der passiven Kunstrezeption, sondern nun als aktiv Betei-
ligter. Keineswegs zufällig im Zusammenhang für die Verschränkung von Bil-
dungs- und Erziehungsfragen mit der Theaterproblematik des Romans fällt Wil-
helms besonderes Interesse auf Shakespeares Hamlet. Die lange Rezeptionsge-
schichte von Wilhelms identifikatorischer Auslegung des Stücks zunächst als 
Goethes ungebrochener Shakespeare-Interpretation, die nicht zu geringem Anteil 
an der internationalen Karriere des Hamlet beteiligt ist,52 droht oft die Funktion 
des Hamlet-Verweises in der ästhetischen Konstruktion der Lehrjahre zu überla-
gern: Hamlet ist in erster Linie ein Stück über die theatrale Dimension der Mi-
mesis.53 Diese kommt hier nicht nur als imitatio ins Spiel, auch wenn Hamlet 
sich ›wahnsinnig‹ stellt, sondern in allererster Linie als Vorspielen, Zuschauen 
und Verstellen. Die Figuren des Dramas, die sowieso schon innerhalb der thea-
tralen Rituale der höfischen Repräsentation agieren, spielen die ganze Zeit vor 
Publikum: Hamlet spielt verrückt, Polonius und die Höflinge spielen ihm Inter-
esse und Freundschaft vor, Ophelias wahrhaftige Liebe wird vom Spiel kontami-
niert. In der für das Stück so zentralen mousetrap-Szene, die in den Lehrjahren 

ungenannt bleibt, auf die aber, wie im Weiteren zu zeigen sein wird, an markan-

                                                             
51  von Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, S. 316.  

52  Vgl. Hans Jürg Lüthi: Das deutsche Hamletbild seit Goethe. Bern 1951. Vgl. Kurt 

Ermann: Goethes Shakespeare-Bild. Tübingen 1983, S. 293-353. Vgl. Mark Evan 

Bonds: »Die Funktion des Hamlet-Motivs in Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Goe-

the-Jahrbuch 96 (1979), S. 101-110.  

53  Vgl. Robert Weimann: »›Mimesis‹ in Hamlet«, in: Patricia Parker/Geoffrey Hartman 

(Hg.): Shakespeare and the Question of Theory. New Haven 1985, S. 275-291. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ten Stellen angespielt wird, beobachten alle Akteurinnen und Akteure statt der 
Theateraufführung einander als Zuschauer beim Zuschauen. Und während Wil-
helm der von seiner mimetischen Shakespeare-Verstrickung ausgelösten tödli-
chen Katastrophe beim Raubüberfall im vierten Buch noch knapp entrinnt, 
kommt in Shakespeares Stück über die Mimesis niemand mit dem Leben davon.  

An der Darstellung von Wilhelms ästhetischer Selbstbildung und ihren Kon-
texten gilt es daher zu rekonstruieren, inwieweit dabei auch das Problem der 
Mimesis direkt und indirekt verhandelt wird. In den Blick genommen werden 
soll dabei nicht die Hamlet-Bildung im Detail,54 sondern das Zusammenspiel der 
Kontexte, in denen Hamlet als Theatertext und als Figur in Wilhelm Meisters 

Lehrjahren seinen Auftritt hat. Zu deren Einordnung ist nicht zuletzt die Einbe-
ziehung einer weiteren intertextuellen Schicht vonnöten; in den Blick zu nehmen 
gilt es seinerseits einen poetologischen und ästhetiktheoretischen Kontext des 
Romans, von dem sich das eigenwillige Verhältnis aus Ästhetik der Klassik, äs-
thetischer Bildung und Mimesisproblematik auffächern lässt, das die Lehrjahre 

aufmachen: Ausgehend von den in Friedrich Schillers Briefen Über die Ästheti-

sche Erziehung des Menschen vertretenen Thesen lässt sich verdeutlichen, was 
im Wechselverhältnis zwischen Wilhelms Hamlet und dem Erziehungsprojekt 
der Turmgesellschaft auf dem Spiel steht: die Einhegung des Mimetikers. Von 
verschiedenen Aspekten der Schillerschen Briefe her stellen die folgenden Teil-
kapitel die Verbindungslinien zwischen Hamlet-Strang und Turmpädagogik her. 

 
 

4.  ›BILDUNG‹ ALS KEHRSEITE EINER  
ÄSTHETISCHEN ERZIEHUNG NACH SCHILLER 

 
Goethes Arbeit an Wilhelm Meisters Lehrjahren wird bekanntlich in einem par-
allelen Briefwechsel mit Friedrich Schiller intensiv diskutiert und durch dessen 
Rückmeldungen beeinflusst. In dieselbe Zeit fällt auch Schillers Abschluss sei-
ner klassizistischen Ästhetik in den Briefen Über die Ästhetische Erziehung des 

Menschen mit ähnlichen Fragen, nicht zuletzt die Auseinandersetzung mit von 
der französischen Revolution aufgeworfenen Problemstellungen.55 In den Lehr-

                                                             
54  Grundlegend für die Zusammenfassung und weiterführende Beobachtungen: Zum-

brink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 223-296. 

55  Vgl. Terence James Reed: »Revolution und Rücknahme. ›Wilhelm Meisters ›Lehrjah-

re‹ im Kontext der französischen Revolution«, in: Bernd Hamacher/Rüdiger Nutt-

Kofoth (Hg.): Johann Wolfgang Goethe. Romane und theoretische Schriften. Neue 

Wege der Forschung. Darmstadt 2007, S. 38-58. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 217 

 

jahren lässt sich daher umgekehrt auch eine Auseinandersetzung mit Schillers 
Konzepten rekonstruieren.56 Nicht nur lassen sich sowohl die Wilhelm-Figur wie 
auch viele der vom Text vorgestellten sozialen Welten als Manifestationen des 
bei Schillers so zentralen ›Spieltriebs‹ sehen.57 Vor allem besteht das von Kant 
herkommende Anliegen der Briefe in einer Bestimmung des Verhältnisses von 
Erziehung (bzw. der äquivalent benutzten Bildung) zu Moral, Ästhetik und Poli-
tik: Für Schillers Autonomieästhetik ist der imitatio-Topos wie für Goethe Ana-
thema. Der als autonom gefassten Kunst kommt »Immunität«58 gegenüber der 
Wirklichkeit zu. Sie folgt einerseits ihrem Selbstgesetz; andererseits soll dieses 
Selbstgesetz aber über sich hinaus wirken: Das »vollkommenste[] aller Kunst-
werke« liegt im »Bau einer wahren politischen Freiheit«59, d.h. konsequent zu 
Ende gedacht im »ästhetische[n] Staat«60. Bei Freiheit im Sinne Kants handelt es 
sich um eine moralische Kategorie, denn der freie Mensch tut das Gute und ist 
ehrlich. Für Schiller soll diese Freiheit nun nicht von einer Erziehung wie der 
philantropinistischen, sondern durch die ästhetische Erfahrung des sich im 
Kunstwerk manifestierenden Schönen gebildet werden. Das Kunstwerk ist also 
prinzipiell eine öffentliche Angelegenheit61 und weist so strukturelle Parallelen 
zum Theater (und zu den entsprechenden Bildungsphantasien) auf. 

Das Schöne begreift Schiller mit Kant als Versöhnung von Vernunftgesetz 
und der ungeregelten Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindrücke, in deren Be-
schreibung als wuchernd und formlos sich durchaus Nachklänge der platoni-
schen Mimesisphobie zeigen, die sich ebenfalls primär gegen eine als instabil 
gefasste Sphäre des Sinnlichen richtet: »Darin besteht das eigentliche Kunstge-
heimnis des Meisters, daß er den Stoff durch die Form vertilgt.«62 Radikaler be-
zeichnet Schiller diese Formgebung sogar als »Krieg gegen die Materie«63. Auf 

                                                             
56  Vgl. z.B. Hans-Jürgen Schings: »Einführung«, in: Johann Wolfgang von Goethe: Wil-

helm Meisters Lehrjahre. Ein Roman. Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaf-

fens. Münchener Ausgabe. Band 5. München 1988, S. 613-643.  

57  Vgl. Pierre Batteaux: Gar schöne Spiele spiel’ ich mit dir! Zu Goethes Spieltrieb. 

München 1986, S. 199-203. 

58  Friedrich Schiller: Über die Ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von 

Briefen, in: Ders.: Werke und Briefe. Frankfurt a.M. 1992, 556-705, hier: S. 583. 

59  Ebd., S. 558. 

60  Ebd., S. 582. 

61  Vgl. Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. 

Frankfurt a.M. 1988, S. 59-64. 

62  Schiller: Über die Ästhetische Erziehung, S. 641. 

63  Ebd., S. 648. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

die platonische Tradition bezogen heißt dies: Die Instabilität der Mimesis wird in 
der Stabilität der Form (bei Platon der ›Idee‹) gebannt. Die Passivität und Nach-
träglichkeit der Mimesis ist verkehrt in das Ziel jeglicher Erziehung um 1800, 
die vernünftige Selbsttätigkeit: »[N]och in seinem Leiden muß [der Mensch] 
seine Selbsttätigkeit, noch innerhalb seiner sinnlichen Schranken seine Vernunft-
freiheit beginnen«64. 

Durch ästhetischen Erfahrung dieser ›Versöhnung‹ findet sich das Subjekt 
selbst in einen versöhnten Zustand gebracht, den »ästhetischen Zustande«65 . 
Nunmehr gegen Kant entsprechen bei Schiller die aus der Sinnlichkeit kommen-
den Neigungen des Subjekts seiner moralischen Pflicht. Und da, jetzt wieder mit 
Kant, die moralischen Pflichten allgemeingültige sind, können die ästhetisch er-
zogenen Subjekte gemeinsam den ›schönen Staat‹ als das ›vollkommenste aller 
Kunstwerke‹ bilden. Dazu bedarf es aber nicht nur »schöner Künstler«, sondern 
auch »pädagogische[r] und politischer[r] Künstler« und letztlich »Staatskünst-
ler«66 – also Befähigte in denjenigen Künsten, die Kant in seiner Pädagogik als 
die schwierigsten bezeichnet.67  Dieser ›Staatskünstler‹ macht »den Menschen 
zugleich zu seinem Material wie zu seiner Aufgabe«68.  

Schiller kennzeichnet (immer noch mit Kant) seinen vernünftigen, aber 
gleichzeitig mit den Sinnen versöhnten Entwurf als nie erreichbare regulative 
Idee. Von diesem ist auch der Glaube an die Vernünftigkeit der Vernunft über-
nommen. Ist diese Theorie in sich doch nur schlüssig, wenn Natur des Sinnli-
chen und Kunst des Vernünftigen tatsächlich in einem gemeinsamen Nenner 
versöhnbar sind und sich also aus einer gemeinsamen Quelle speisen, die für 
Kant und in seiner Nachfolge für Schiller nur in der Sphäre des Vernünftigen 
und Gesetzmäßigen liegen kann. 69  

Zwar hat Schillers Kunsttheorie weder affirmativ noch ablehnend in Wilhelm 

Meisters Lehrjahren einen Auftritt; schon gar nicht liefert sie einen Schlüssel zu 
den Konstruktionsprinzipien des Romans. Wie etwa der im selben Zeitraum wie 
die Lehrjahre entstandene Text Das Märchen vorführt, steht Goethe Schillers 
Entwurf eher kritisch gegenüber.70 Bezüglich der Problematik der Erziehung und 

                                                             
64  Ebd., S. 648. 

65  Ebd., S. 636. 

66  Ebd., S. 566. 

67  Vgl. Kant: »Über Pädagogik«, S. 702.  

68  Schiller: Über die Ästhetische Erziehung, S. 566. 

69  Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei. Wien 1992, S. 144. 

70  Vgl. Peter Pfaff: »Das Horen-Märchen. Eine Replik Goethes auf Schillers Briefe über 

die ästhetische Erziehung«, in: Herbert Anton (Hg.): Geist und Zeichen. Heidelberg 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 219 

 

ihrer Verzahnung mit Ästhetik und Politik werden in Wilhelm Meisters Lehrjah-

ren allerdings immer wieder Elemente aus Schillers politisch-pädagogischer Äs-
thetik evoziert: Die Ideale des Turms etwa entsprechen den von Schiller impli-
zierten, bei aller Kunstaffinität vernunftgemäßen Leitlinien: Der die Turmgesell-
schaft begründende Oheim und der an seiner Seite stehende Abbé entwerfen die-
se Sozietät71 als Keimzelle einer zukünftigen, in sich wie bei Schiller vernünftig 
durchorganisierten Gesellschaft, in die auch die Versöhnung mit dem Sinnlichen 
einbezogen ist, z.B. als künstlerische Durchgestaltung des Wohnsitzes des 
Oheims, insbesondere des »Saal[s] der Vergangenheit« (L 541), der der Kunst 
gleich vom Namen her jegliche bedeutende Rolle für das politische und soziale 
Zukunftsprojekt abspricht. Denn aus Schillers erstrebenswerter regulativer Idee 
ist ein noch nicht erreichter zukünftiger Zustand geworden, dessen Verwirkli-
chung auch in den Wanderjahren noch in der Ferne liegt. Nach dem Tode des 
Oheims ist ein politischer ›Staatskünstler‹ nicht in Sicht. Der eigentlich die ent-
sprechende Position ausfüllende Lothario scheint schon von seinem Namen her 
(und trotz seiner späteren Verbindung mit der durch und durch vernünftigen 
Therese) etwas zu sehr den Sinnesfreuden der Liebe zugeneigt, und stellt die für 
Schiller ›höchste‹ der Künste dadurch infrage. Einen ›pädagogischen Künstler‹ 
gibt es aber durchaus: eben jenen Abbé,72 der in einem schwachen Moment Bil-
dung zwar als überkomplexes und letztlich nicht steuerbares Ergebnis der ›un-
endlichen Operationen von Natur und Kunst‹ bezeichnet, aber ansonsten durch-
gängig auf die Möglichkeit gelingender Bildung spekuliert. 

Der vernünftige Staat, wie er dem Abbé vorschwebt, hat nun zwar einen Sinn 
für die Kunst; jedoch wird sie in einem allumfassenden Anspruch, wie er im Ge-
niediskurs des jungen Wilhelm noch zum Ausdruck kommt, dann im ›Saal der 
Vergangenheit‹ zu Grabe getragen. Anlässlich der Beerdigung der für diesen 
Anspruch stehenden Mignon-Figur erläutert der Abbé seine Konzeption eines 
Bildung und Erziehung dienenden Verhältnisses der Künste, die als säuberlich in 
Sparten unterschiedene immer jeweils einzelne Organe ansprechen und ausbil-

                                                                                                                                  
1977, S. 320-332. Vgl. Bernd Witte: »Das Opfer der Schlange. Zur Auseinanderset-

zung Goethes mit Schiller in den Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten und im 

Märchen«, in: Wilfried Barner/Eberhard Lämmert/Norbert Oellers (Hg.): Unser 

Commercium. Goethes und Schillers Literaturpolitik. Stuttgart 1984, S. 461-484. 

71  Für deren spezifische Verfasstheit vgl. Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 

142-154.  

72  Vgl. Rosemarie Haas: Die Turmgesellschaft in ›Wilhelm Meisters Lehrjahren‹. Zur 

Geschichte des Geheimbundromans und der Romantheorie im 18. Jahrhundert. 

Münster 1975, S. 66ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

den sollen. Wo Schiller die Kunst zwar mit der Würde der Autonomie ausstattet, 
dann aber zu einer bloßen Durchgangsstation zum ›ästhetischen Staat‹ erklärt, da 
findet sich im Turm auch die wohlgeordnete Kunst den erzieherischen und poli-
tischen Endzwecken untergeordnet: zwei Künsten eigentlich im Sinne von den 
älteren Begriffen ars und téchne, und eben nicht im von Schiller proklamierten 
Sinne ästhetischer Autonomie. Mit einem Theater, wie ihm Wilhelm sich ver-
schrieben hat, steht der Turm entsprechend auf Kriegsfuß. Auf der Realitätsebe-
ne des Romans tut er dies nicht ganz zu Unrecht: Der Traum von einem aus den 
Theaterreformen des 19. Jahrhunderts hervorgehenden Nationaltheater und sei-
ner gebildeten Öffentlichkeit wird in Wilhelm Meisters Lehrjahren zwar immer 
wieder aufgerufen, aber stets findet sich die im real existierenden Theater ver-
sammelte Menge desavouiert: als bis auf wenige Ausnahmen vergnügungssüch-
tig, oberflächlich, urteilsschwach, unkultiviert oder schlicht desinteressiert. Die 
an die Geheimgesellschaften des 18. Jahrhunderts erinnernde Turmgesellschaft 
hingegen besteht aus einer kleinen, ihre weiteren Mitglieder kooptierenden 
Gruppe. Während in Schillers Briefen die den Werken der Kunst vorbehaltene 
Sonderzone zu einem Umweg wird, über den der ›ästhetische Staat‹ sich bilden 
kann, bildet das ideal geordnete Gemeinwesen, wie es der Turmgesellschaft vor-
schwebt, selbst eine Sonderzone, die versucht sich von den Sphären der Unbil-
dung autonom zu machen. Sie ist ein politisches Kunstwerk, das auf Ordnung 
und Beständigkeit setzt. In diesem Sinne ist sie am von Schiller privilegierten 
Kunstmodell der antiken Statue orientiert, deren Stoff/Form-Metaphorik Schiller 
dann auf die Erziehungs- und Staatskunst überträgt. Strukturgleich ähnelt der 
sentenzhafte »Lehrbrief« (L 496), den Wilhelm erhält und der ihm recht un-
brauchbar als Lebensanleitung erscheint, einem Anweisungskatalog für bildende 
Künstler, der sich jedoch auf eine Lebenskunst bezogen findet.73  

Nicht nur die soziale Fragwürdigkeit des weitgehend noch nicht verbürger-
lichten Theatermilieus muss aus solch einer Perspektive problematisch erschei-
nen, sondern auch die ungeordnete Fülle der sinnlichen Eindrücke einer Theater-
aufführung sowie die Flüchtigkeit und Einmaligkeit des Ereignisses.74 In seiner 
berühmten Polemik gegen die langjährige Privilegierung der Perspektive der 
Turmgesellschaft durch die Goethe-Philologie verweist Schlechta auf einen Aus-
spruch Wilhelms aus der Theatralischen Sendung, der der Bewertung des Thea-
ters durch den frühen Text entspricht, in den Lehrjahren aber nicht wieder auf-
taucht:  

 

                                                             
73  Vgl. Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, S. 145. 

74  Vgl. Kapitel II. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 221 

 

»Und ich behaupte sogar, daß, je mehr das Theater gereinigt wird, es zwar verständigen 

und geschmackvollen Menschen angenehmer werden muß, allein von seiner ursprüngli-

chen Wirkung immer mehr verliert. Es scheint mir, wenn ich ein Gleichnis brauchen darf, 

wie ein Teich zu sein, der nicht allein klares Wasser, sondern auch eine gewisse Portion 

von Schlamm, Seegras und Insekten enthalten muss, wenn Fische und Wasservögel sich 

darin wohl befinden sollen.«75  

 
Ebenso einseitig nimmt Schlechta nun umgekehrt für die Seite des Theaters Stel-
lung und übersieht, dass die Realitätsebene des Romans die Vorbehalte der Turm-
gesellschaft zu bestätigen scheint. Jedes gelungene Theaterereignis führt, sobald es 
ausklingt, ins Unglück: Die ekstatische gemeinsame Lektüre eines Ritterdramas im 
zweiten Buch wird von der Katerstimmung des nächsten Tages abgelöst. Auf die 
beglückende Probe eines kommenden republikanischen Theaters im vierten Buch 
folgt der für Wilhelm fast tödlich endende Raubüberfall. Auf Hamlet-Premiere, 
Premierenfeier und Liebesnacht im fünften Buch folgt nicht nur die Bedrückung 
durch den grauen (Theater-)Alltag, sondern die Brandkatastrophe.76 

Die ohne endgültige Festlegung für oder gegen das Theater auskommende 
Erzählinstanz der Lehrjahre steht weder ganz auf Seiten der Turmgesellschaft 
und ihres an Schiller gemahnenden Projekts, noch, wie Schlechta mit rhetori-
scher Wucht suggeriert, auf Seiten einer vom Zivilisationsprozess domestizierten 
Lebensfülle, welche sich privilegiert in der Sphäre des Theaters ausdrücke. Der 
Text verhandelt vielmehr die Spannung zwischen dem pädagogisch-politischen 
Projekt des Turms und demjenigen, was in diesem Projekt nicht aufgeht und sich 
ihm immer zu entziehen droht. In ihrer konkreten Ausprägung bezieht sich die 
Vernünftigkeit des Turms eher auf das platonische Gemeinwesen als auf Kant 
und Schiller: In jedem Menschen soll sein besonderes Talent zur Ausprägung 
gebracht werden; die Gesamtheit der spezialisierten Turmmitglieder bilden dann 
ein Gemeinwesen, in dem jedem und jeder seine oder ihre spezifische Stelle zu-
gewiesen ist. Schlechtas Polemik gegen den Turm und für das Theater kommt 
dieser Spannung eigentlich sehr nahe: Müsste Wilhelm doch für den Turm unin-
teressant sein, da er keine besonderen Merkmale oder Talente aufweist. Er ist 
deswegen auch kein Protagonist des Romans: »[D]ieser Roman […] hat keinen 
Helden: Wilhelm hat keinen ›Charakter‹«77. Er geht in seiner Liebe zum Theater 

                                                             
75  Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, S. 100f. Vgl. Schlechta: Goethes 

Wilhelm Meister, S. 99.  

76  Vgl. Primavesi: Das andere Fest, S. 116-125. 

77  Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 11. Für die Frage nach dem Charakter und der 

ihm im 18. Jahrhundert zugeschriebenen Prägekraft vgl. Heide Volkening: Charakter 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

auf, die sich in der Liebe zur Schauspielerin Marianne manifestiert, aber in ihr 
nur das Theater sieht.78 Dieses ist das ewig Wandelbare, in dem nur eines gleich 
bleibt: Dass Wilhelm sich als ganzheitliches Subjekt in ihm imaginieren kann: 
»Ich [pflegte] mich meist an den Platz der Haupthelden zu setzen« (L 21), lautet 
seine prägende Erinnerung an die eigene kindliche Theaterfaszination. Wilhelm 
ist ganz bei sich, ist sein eigener Held, immer wenn er sich verändert. Daher 
rührt auch seine Hingabe an die kulturelle Institution Theater. 

Im Theater findet Wilhelm zwar nicht das erwartete Glück. Bei den Ach-
tungserfolgen, die er bei der vom Roman als objektiv auf der Höhe der Theater-
kunst befindlichen Truppe einfährt, kann aber von dem von Turm und insbeson-
dere Jarno stets suggerierten völligen Mangel an Talent keine Rede sein. Wil-
helm passt weder gut noch schlecht ans Theater. Er hat so wenig und so viel ein 
Talent dafür wie für andere Dinge auch: Er ist ein Mann ohne (hervorstechende) 
Eigenschaften. In seiner Offenheit für äußere Eindrücke verkörpert er das von 
der platonischen Erziehung und Politik so gefürchtete mimetische Wesen, das zu 
vielem werden kann, ohne eine feste Gestalt anzunehmen: zu Schillers Stoff, 
dem es an Form mangelt. In diesem Sinne sollte er zwar eigentlich für die Turm-
gesellschaft nicht von Interesse sein; dennoch scheint der Abbé ihn als privile-
giertes Objekt der eigenen Erziehung auserkoren zu haben: »[E]s will schon et-
was heißen, in dem hohen Grade seine Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen.« (L 
550) Schlechta markiert trotz seiner einseitigen Perspektive einen springenden 
Punkt, wenn er argumentiert, an Wilhelm müsse das Erziehungsprojekt des Ab-
bés sich beweisen: Schafft er es, den ›Mann ohne Eigenschaften‹ in den Bann 
des Turms zu ziehen, dann ist ihm auch die Erziehung desjenigen gelungen, was 
seinem Projekt gänzlich zuwiderläuft. – Durch die Erziehung des eigentlich Un-
erziehbaren würde sein Projekt sich bestätigen und bekräftigen.79  

Eine solche Selbstbestätigung ist nicht zuletzt nötig, weil der Abbé und Wil-
helm sich strukturell auf unheimliche Weise ähneln: Auch beim Abbé handelt es 
sich um einen ›Mann ohne Eigenschaften‹. Laut dem scharfsinnigen Jarno hat die-
ser eine philosophisch-pädagogische »Sinn für alles, Lust an allem, es zu erkennen 
und zu befördern« (L 552). In dieser ›Lust an allem‹ entwickelt die Figur des Ab-

                                                                                                                                  
– Arbeit. Zur literarischen Produktivität des tätigen Menschen (zgl. Habil. Ludwig-

Maximilians-Universität 2015). Publikation in Vorbereitung.  

78  Vgl. die inzwischen klassische Definition der Metonymie Wilhelms durch Marianne 

vermittelter Theaterliebe bei David E. Wellbery: »Übertragen: Metapher und Meto-

nymie«, in: Heinrich Bosse/Ursula Renner (Hg.): Literaturwissenschaft. Einführung 

in ein Sprachspiel. Freiburg i.Br. 2010, S. 121-136. 

79  Vgl. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 136-138. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 223 

 

bés formwandlerische Qualitäten, an die Wilhelms mimetisches ›Herumschlen-
dern‹ und seine Schauspielversuche nicht heranreichen. Ob und in wie vielen Rol-
len der Abbé als Abgesandter an Wilhelm aufgetreten ist, bleibt auch den anderen 
Turmgesellschaftern unklar, die vage von einem ebenfalls assoziierten »Zwillings-
bruder« (L 551) reden. Auch der Reigen der theatralen Auftritte bei Wilhelms Ini-
tiationszeremonie schafft hier der weiteren Erkenntnis keine Abhilfe, da Wilhelm 
so sehr der Illusion der jeweiligen Bühnenfiktion verfällt, dass er sogar die Stimme 
seines toten Vaters zu vernehmen meint. Dass es Wilhelm im zweiten Buch scheint, 
als habe er den Abbé »schon irgendwo gesprochen«, deutet einerseits auf seine 
Identität mit dem Fremden im ersten Buch hin, aber da es allen Begleiterinnen und 
Begleitern ebenso geht, ist dieses Indiz bedeutungslos. Die lebenspraktische Phili-
ne kennzeichnet sein Äußeres als das eines »Mensch[en]« im Unterschied zu dem 
eines »Hans oder Kunz« (L 123): also doch wohl eines allgemeinen und beispiel-
haften statt eines x-beliebigen Menschen. In dieser nicht festlegbaren Allgemein-
heit (die Schlechta als Entleerung abtut)80 wird der Abbé eine Parallelfigur zu Wil-
helm bzw. zu dessen Spiegelbild: Er befördert zwar Formen und ist in diesem Sin-
ne schöpferische Mimesis, besteht selbst aber nicht aus einem geformten Stoff. In 
dieser Hinsicht ähnelt er dem ungeformten Wilhelm, in dem sich gar keine zu be-
fördernde Form abzeichnet.  

Der einzige vom Text der Lehrjahre gegebene Konnex zwischen Wilhelm 
und der Turmgesellschaft lässt es indes offen, was die ›Aufmerksamkeit‹ für 
Wilhelm provoziert. Beim Kauf der Kunstsammlung, deren Verlust Wilhelm 
dem Theater in die Arme treibt, provoziert der kindliche Wilhelm selbst eine 
solche: »Sie hatten […] ein Lieblingsbild darunter, von dem Sie mich gar nicht 
weglassen wollten.« (L 69f) Ob die Ausstrahlungskraft des mimetischen Kindes, 
das den Kunstkenner von seiner sechstägigen Bewertungsarbeit anscheinend 
zumindest teilweise abhielt, die Anstrengungen der Turmgesellschaft hervorruft, 
oder die spätere Zufallsbegegnung im ersten Buch, bei der sich der langfristige 
Kollateralschaden dieses Kaufes abzeichnet, bleibt offen. Strukturell hat in bei-
den Fällen der Zögling mit seiner mimetischen Kraft einen Erzieher angezogen, 
der entweder nicht von ihm ablassen kann oder sich seiner später erinnern muss. 
Die Erziehungsinstanz hat bezüglich Wilhelms von vornherein einen Teil jener 
in der sich selbst zugeschriebenen tätigen wie formenden Vernunft gegründeten 
Macht abgegeben und gewinnt sie nur zurück, indem sie Wilhelm in die Sphäre 
der Turmgesellschaft holt. 

In diesem Sinne wirkt auch das von Wilhelm plötzlich gefundene ›Glück‹, 
seine Paarbildung mit der ›schönen Amazone‹ Natalie am Ende der Lehrjahre, 

                                                             
80  Vgl. ebd., S. 49, S. 137f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

nicht in dem Ausmaß von einem von der Lenkung durch den Turm losgelösten 
›Glück‹ der fortuna abhängig, wie es Wilhelm vorkommt.81 Vielmehr scheint es 
aus Sicht des Turms durchaus logisch: Auch Natalie, die wohltätige Erzieherin 
und Menschenbildnerin, beschreibt sich selbst als Gegenpol zu den experimen-
tellen Erziehungsprinzipien des Abbés. Während dieser die Suche nach der je ei-
genen Bestimmung als großangelegte Erprobung des eigenen Lebens bestimmt, 
gibt Natalie ihren weiblichen Zöglingen »Gesetze« vor. Sie unterläuft damit ten-
denziell die Spezialisierungstendenzen des Turms und die Forderung nach einem 
radikal eigenverantwortlichen Selbstentwurf, die mit diesen einhergehen. Da sie 
aber selbst ihren Selbstentwurf so radikal lebt, wie das pädagogische Projekt es 
verlangt, bringe man ihr die »unglaubliche Toleranz« (L 527) entgegen, die die-
sem Projekt insgesamt eigen sei.  

Zum Ausdruck kommt mit dieser Zuschreibung allerdings auch der von der 
eigenen Spezialisierung wohl eingeschränkte Blick der Nataliefigur: Wurde das 
Kapitel, in dem diese Worte fallen, doch durch ein Gespräch mit Wilhelm über 
Nataliens Tante, die ›schöne Seele‹, begonnen, der Natalie äußerlich gleicht und 
innerlich nachzustreben behauptet. »Im Praktischen ist doch kein Mensch tole-
rant.« (L 419), weiß diese von einer Turmgesellschaft zu sagen, die sie von der 
Erziehung Nataliens ausgeschlossen hat. Kein (wohl letztlich mimetischer) Ein-
fluss war dieser Tante also auf einen Zögling erlaubt, der sich laut Selbstein-
schätzung unter eben diesem mimetischen Einfluss wähnt. Nicht in Betracht 
zieht Natalie dabei, dass sie im Herzen des Reichs der Turmgesellschaft, nämlich 
auf dem Anwesen ihres Gründers, diese abweichende Erziehungsphilosophie 
verwirklicht. Ihre Devianz steht ebenso unter Dauerbeobachtung wie Wilhelm, 
dessen Devianz sich komplementär zu ihrer Spezialisierung organisiert, aber 
doch ganz anders begründet ist: Wilhelm ist nicht falsch, sondern zu gar nichts 
besonders talentiert. An Natalie kontrolliert der Turm das von ihm als fremd 
Identifizierte, an Wilhelm eine grundsätzlichere Andersheit mimetischer Fluidi-
tät. An Wilhelm muss sich daher nicht nur beweisen, ob das Projekt des Turms 
allgemeine Gültigkeit hat, also potentiell ein Menschheitsprojekt ist oder ob es 
sich auf eine Gruppe kontingent Ausgesuchter bzw. Auserwählter beschränkt. 
Kann der Abbé Wilhelm zum Teil seines Projekts machen, ist auch noch – nun 
von einer weiteren Theorietradition her gesehen – der platonische Albtraum ab-

                                                             
81  Für die Widerspenstigkeit solcher Glücksmomente im ganzen Roman, allerdings ohne 

Rückbezug auf die eher Willhelm in ihrem Bereich haltende als ihn ›bildende‹ Struk-

tur der Turmgesellschaft vgl. Jochen Hörisch: Gott, Geld und Glück. Zur Logik der 

Liebe in den Bildungsromanen Goethes, Kellers und Thomas Manns. Frankfurt a.M. 

1993, S. 30-99. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 225 

 

gewendet und die Mimesis als solche unter eine höchst ›tolerante‹ Kontrolle ge-
bracht. Die Mimesis wird nicht gebannt, sondern in Reserve bzw. vielleicht so-
gar Bereitschaft für Kommendes gehalten. 

All das scheint im Kontext des Wilhelm Meister-Projekts in keiner Weise zu 
heißen, dass die mimetische Fluidität an einem festen Ort gebannt werden muss. 
Ganz im Gegenteil ist Wilhelm in den Wanderjahren immer noch auf der den Ti-
tel gebenden Suche nach seiner Bestimmung und findet sie am Ende nur im Re-
kurs auf seine mimetischen Kindheitsträume. Nicht auf die Zuordnung zu einer 
Funktion, hier die des Wundarztes, scheint es anzukommen, sondern darauf, 
Wilhelm in der Sphäre des Turms zu halten. Die Mimesis muss sich nicht festle-
gen; etwaige Festlegungen dürfen auch Zufallszuckungen der Mimesis sein. Sie 
muss sich nur den Rahmenbedingungen des Turms unterwerfen, d.h. für eine zu-
künftige Festlegung in Reserve halten bzw. die kontingenten Festlegungen mi-
metisch, wie sie ist, übernehmen.  

Aber nicht nur mit der Turmgesellschaft scheint auf Schillers Briefe Über die 

Ästhetische Erziehung angespielt, die aber beim Wort genommen und so gegen 
sich selbst gewendet werden. In seiner Eigenschaftslosigkeit evoziert Wilhelm 
das, was Schiller den ›ästhetischen Zustand‹ nennt, um diesen Zustand gleichzei-
tig zu konterkarieren: »In dem ästhetischen Zustande ist der Mensch also Null«82. 
Gemeint ist bei Schiller, dass im Zeichen der ästhetischen Erfahrung alle 
menschlichen Vermögen ausgesetzt sind und weder der formende Verstand 
agiert, noch die ungeformte Sinnlichkeit. Diese Suspension tendiert bekanntlich 
immer zur Seite des Verstandes und seiner stabilisierenden Kräfte. Sie geschieht 
angesichts der Erfahrung eines autonomen Kunstwerks und seiner in sich ruhen-
den Stabilität. Diese passive Schau ist für Schiller in diesem Sinne auch nicht 
nur passivisch zu fassen, sondern selbst bereits ein aktivisches Formen: »[D]er 
Schein der Dinge ist des Menschen Werk, und ein Gemüt, das sich am Scheine 
weidet, ergötzt sich […] an dem, was es tut.«83 Die von Platon der Mimesis zu-
geschriebene Zerrüttung ist Schillers ›ästhetischem Zustand‹ entsprechend fremd, 
»denn der unausbleibliche Effekt des Schönen ist Freiheit von Leidenschaften«84. 
Wilhelms ›ästhetischer Zustand‹ äußert sich als komplette Verkehrung von 
Schillers Ideal: als ganz seinen Leidenschaften hingegeben statt in einem Null-
zustand suspendiert; beweglich von diesem in jenen Zustand überwechselnd, oh-
ne doch je eine eigene Eigenschaft anzunehmen.  

                                                             
82  Schiller: Über die Ästhetische Erziehung, S. 636. 

83  Ebd., S. 661. 

84  Ebd., S. 642. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Der junge Wilhelm erfährt die eigene Nichtfestgelegtheit auf eine Eigen-
schaft als die ästhetische Ganzheitlichkeit seiner kindlichen Theaterliebe, die er 
später in der Sphäre des Theaters erneut suchen und in Marianne gefunden zu 
haben meinen wird. Als das Gegenteil von Schillers Ideal entspricht dieser ›äs-
thetische Zustand‹ aber doch Schillers Beschreibung. Wilhelm ist »ein Ganzes in 
sich selbst. […] [U]nd unsre Menschheit äußert sich mit einer Reinheit und Inte-

grität, als hätte sie von der Einwirkung äußrer Kräfte noch keinen Abbruch er-
fahren.«85 Von der rhetorischen Inszenierung wie argumentativen Abfolge her 
rückt Schillers Text diesen Zustand ins Zentrum seiner Ausführungen. Nur am 
Rande wird benannt, dass die Kunst so autonom, wie sie dargestellt wird, gar 
nicht ist, sondern Mittel zum pädagogisch-politischen Zweck. Indem die Schil-
ler-Anleihen der Lehrjahre Erziehungsprinzip und ästhetischen Nullzustand 
durch Entgegensetzung und Domestikation des zweiten durch den ersten aufein-
ander beziehen, stellen sie diesen Zusammenhang pointiert aus. Und von dieser 
Pointierung her gibt sich auch das ästhetische Selbsterziehungsprogramm, in das 
Wilhelm mit dem Hamlet durch die Fehlkalkulation der Turmgesellschaft hin-
einstolpert, als Ironisierung von Schillers Briefen zu lesen: Nur aus Versehen 
schickt die Turmgesellschaft Wilhelm (und damit die Kehrseite von Schillers 
›ästhetischem Nullzustand‹) in seine ästhetische Selbstbildung am Hamlet. Aus 
Schillers in den Briefen im hohen Ton vorgetragener Trias von Kunst, Erziehung 
und Politik ist ein komödiantisches Stolpern vom ersten ins zweite geworden. 
Die Weiterführung des Projekts im dritten Schritt liegt in einer noch ungewissen 
Zukunft.  

 
 

5.   DIE THEATRALITÄT ÄSTHETISCHER ERZIEHUNG 
 

Wilhelm gerät über seine mimetische Identifikation an Hamlet und so auch an 
das Stück als ästhetisches Ganzes. Damit ist in seiner Bildung ein großer Schritt 
getan. Statt als ›Genie‹ höhere Wahrheiten zu produzieren und sich vor allem 
selbst als Dichter zu einer Heldenfigur zu erheben, denkt er jetzt fast schon in 
Kategorien der Autonomieästhetik, wie Schiller sie in den Briefen entwickelt. 
Die von der Turmgesellschaft bewirkte Ansteckung mit dem ›Shakespeare-
Fieber‹ führt nicht von der Kunstbesessenheit in die Realität, sondern in eine äs-
thetische Erziehung, an der es der Turmgesellschaft zu mangeln scheint – auch 
wenn diese einen Erziehungskünstler und einen zumindest potentiellen Staats-
künstler aufweist. Aus Perspektive von Schillers Ästhetik komplementiert die 

                                                             
85  Ebd., S. 638. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 227 

 

›Null‹ Wilhelm in ihrem ›ästhetischen Zustand‹ die Turmgesellschaft, aber ohne 
dass diese das zu würdigen wüsste.  

Gleichzeitig steht das Kunstwerk, an dem Wilhelm sich ästhetisch bildet, 
aber auch quer zu der der Kunst von Schiller zugeschriebenen Autonomie: Als 
Theaterstück über soziales Theater der gegenseitigen Inszenierungen, Verstel-
lungen und Beobachtungen kommt im Hamlet eine gänzlich andere Mimesis auf 
die Bühne als die Mimesis, die Schillers Ästhetik impliziert. In Anschluss an die 
traditionellen teils platonischen, teils aristotelischen Argumentationsmuster ist 
auch für Schiller das Theater zentral. Die Briefe übernehmen für die Mimesis das 
Ursprungstheorem; sie klären Mimesis zum Anfang der Kunst als eines Anfangs 
von Kultur überhaupt. Und, da die Erziehung zur politischen Freiheit ja auf 
Kunst angewiesen ist, wird die Mimesis gleich am Anfang der Kultur auch zum 
indirekten Ursprung des möglichen guten Lebens im ›ästhetischen Staat‹ erho-
ben. Mit der Mimesis kommt die Kultur ins Spiel, bzw. der »Eintritt in die 
Menschheit«. Sie ist, so heißt es im 26. Brief, aber ein nicht selbst produzierba-
res »Geschenk der Natur«86, aus dem sich dann, wie der 21. Brief entwickelt hat-
te, die »Schenkung der Menschheit«87 ergeben wird. Alle vorzivilisierten ›Wil-
den‹ haben bereits »die Freude am Schein, die Neigung zum Putz und zum Spie-

le«88. Während der Text sonst mit Metaphern der bildenden Kunst arbeitet, ist 
hier nun das Theater in jedem der Begriffe mitangesprochen: die Freude zu 
scheinen im Sinne von Ausstellung, spielerischer Verstellung und Auftritt, die 
Freude am Putz auch im Sinne von Kostüm und Dekoration, die Freude am Spiel 
auch im Sinne von verkleidet eine Rolle Übernehmen. Die ganze Abhandlung 
Über die Ästhetische Erziehung lässt sich in diesem Sinne auch als Auseinander-
setzung mit der theatralen Dimension der Mimesis und ihrem Titel gemäß als 
Beitrag zur Diskussion über die Theatralität einer Erziehung lesen, die nicht un-
bedingt an die kulturelle Institution Theater gebunden ist. Insbesondere ›Spiel‹ 
und ›Schein‹ sind Kernwörter der Abhandlung, die sich nicht auf ihren Kontext 
bei Kant reduzieren lassen: ›Spiel‹ ist nicht nur das freie Spiel zwischen Ver-
stand und Sinnlichkeit, ›Schein‹ nicht nur die aisthetische Stimulation wie Sti-
mulation der Augen und anderer Sinne. Insbesondere im ›Schein‹ kommt auch 
die Dimension des ›Erscheinens‹ und der Sichtbarwerdung hinzu, wie sie zum 
Vokabular und zur Bedeutungsproduktion von Theater und Theatralitätsgefügen 
gehören. Die ›Gabe‹ seiner ästhetischen Befähigungen stellt für Schiller die erste 
Emanzipation des Naturwesens Mensch von der physis dar. Er blickt jetzt auf 

                                                             
86  Ebd., S. 660. 

87  Ebd., S. 636. 

88  Ebd., S. 661. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

diese; »es erscheint ihm eine Welt«89. Der ästhetische Schein ist in diesem Sinne 
nicht nur die Doppelung dieses ursprünglicheren Erscheinens; er ist auch dessen 
Vorstufe.  

Mit der Betonung der ›Freude‹ an Schein, Putz und Spiel, stellt sich der Text 
eindeutig auf die aristotelische Seite der Debatte um die Mimesis: Mimesis be-
reitet eine Lust, die auf Wissen ausgerichtet ist. Denn dass man durch sie, ganz 
im Sinne von Aristoteles, auch lernt, haben die 25 vorhergehenden Briefe bereits 
beschrieben. Schillers Autonomiehypothese wäre ohne die aristotelische Mime-
siskonzeption kaum denkbar: Kommt der Mimesis doch hier kein nachgeordne-
ter Charakter zu, sondern der eines Modells, um mögliche Welten durchzuspie-
len. Für die Legitimierung seiner Autonomiehypothese greift Schiller auf die 
grundlegende Unterscheidung zwischen platonisch verstandener und aristote-
lisch verstandener Mimesis zurück. Die Daseinsberechtigung des ›ästhetischen 
Scheins‹ ist für Schiller nur gegeben, wenn er nicht der Schein der Lüge und 
Täuschung ist. Sein Bezug zur Wirklichkeit ist gekappt. Den »Schein […] von 
der Wirklichkeit [zu] reinigen« heißt auch, die »Wirklichkeit von dem Scheine 
frei zu machen.«90 Die unwirklichen Räume der Kunst sollen auf eine nicht von 
Lüge und Täuschung kontaminierte Wirklichkeit wirken: auf die Sphäre jener 
Aufrichtigkeit, zu der bürgerliche Erziehung seit Rousseau ihren Beitrag leisten 
will.  

In diesen Zusammenhang fällt auch Schillers Absage an eine Abbildästhetik 
oder imitatio-Poetik: »Auf die Frage ›Inwieweit darf der Schein in der morali-

schen Welt sein?‹ ist also die Antwort so kurz als bündig diese: in so weit es äs-

thetischer Schein ist, d.h. Schein, der weder Realität vertreten will, noch von 
derselben vertreten zu werden braucht.«91 Der Schein selbst findet sich in diesem 
Sinne auf zwei Hauptanliegen verpflichtet, die beide auch Anliegen der rous-
seauistischen Erziehung zum aufrichtigen, stabil in sich selbst ruhenden Men-
schen sind:  
 

»Nur soweit er aufrichtig ist, (sich von allem Anspruch auf Realität ausdrücklich lossagt) 

und nur soweit er selbständig ist, (allen Beistand der Realität entbehrt) ist der Schein äs-

thetisch. Sobald er falsch ist und Realität heuchelt, und sobald er unrein und der Realität 

zu seiner Wirkung bedürftig ist, ist er nichts als ein niedriges Werkzeug zu materiellen 

Zwecken«92.  

                                                             
89  Ebd., S. 655. 

90  Ebd., S. 663. 

91  Ebd., S. 665, Fußnote 20. 

92  Ebd., S. 664. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 229 

 

Von der aristotelischen Mimesis wäre ein solcher ›Schein‹ zur platonischen Mi-
mesis herabgestiegen. Präziser noch wäre er zu dem herabgestiegen, was die 
christliche Tradition seit Tertullian aus dem platonischen Vorurteil gegen die 
Mimesis gemacht hat: ein Medium von Lüge und Betrug. – Diesen Vorwurf 
richtet Rousseau dann auch noch an die adelige Erziehung, die statt zur Aufrich-
tigkeit zur kühlen Selbstkontrolle, Gesichtswahrung und Manipulation der ande-
ren im höfischen Umgang, wie ihn etwa Machiavellis Prinzenerziehung be-
schreibt, befähigen möchte. 93 

In eben eine solche Sphäre der Verstellung wird der naive Wilhelm aber vom 
Text versetzt. Als er durch Jarno mit Shakespeare bekannt wird, bewegt er sich 
an den Rändern eben des adeligen Milieus. Auch in den reformadeligen Kreisen 
der Turmgesellschaft findet Wilhelm nach seiner Abkehr vom Theater wieder 
wie »überall Schauspieler und Theater« (L 428) vor, wie Jarno es pointiert.94 
Jarno selbst, der die Charakterschwächen der Menschen als die Schwächen einer 
von ihnen sozial geforderten Schauspielerei bestimmen wird,95 ist als ›natürli-
cher Sohn‹ Produkt der entsprechenden adeligen Erziehung. Obwohl er Wilhelm 
auf deren Grenzen hinweist, bleibt diesem seine Faszination für den Adel auch 
nach dem bunten Intermezzo bei Hofe erhalten. Davon kündet (in Anspielung 
Christian Garves Beschreibungen des ›vornehmen Anstands‹) Wilhelms soge-
nannter ›Bildungsbrief‹: Wilhelm will bekanntlich »eine öffentliche Person […] 
sein […]. Auf den Brettern erscheint der gebildete Mensch so gut persönlich in 
seinem Glanz als in den obern Klassen; Geist und Körper müssen bei jeder Be-
mühung gleichen Schritt gehen, und ich werde da so gut sein und scheinen kön-
nen als irgend anderswo.« (L 292) An der Oberfläche sind hier nicht zuletzt die 
traditionellen pädagogischen Konzepte des historisch gerade im Verschwinden 
begriffenen Schultheaters aufgerufen, die konkret das Auftreten, die körperliche 
Haltung, das stimmliche Vermögen sowie allgemein die gesellschaftlichen Um-
gangsformen der Zöglinge verbessern wollen. Ihre Residuen finden sich noch in 
den zeitgenössischen Debatten um das ›Nationaltheater‹ als ›Bildungsinstituti-
on‹.96 Strukturell proklamiert Wilhelm hier eine Bildung, die tatsächlich vom 
äußeren Schein ausgeht und sich davon Effekte der inneren Bildung erhofft.97  

                                                             
93  Vgl. E 138f. Vgl. Niccolò Machiavelli: Der Fürst. Berlin 2012. Vgl. auch Lethen: 

»›Schein zivilisiert!«. 

94  »Auf dem Theater geht es wie im Leben zu, und auch im Leben ist alles nur Theater.« 

(Stefan Blessin: Goethes Romane. Aufbruch in die Moderne. Paderborn 1996, S. 123) 

95  Vgl. L 434f. 

96  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 193-236. 

97  Vgl. Primavesi: Das andere Fest, S. 88-93. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Die Faszination für die Hamlet-Figur und das dadurch ausgelöste Interesse 
für die Dramaturgie des zugehörigen Theaterstücks konterkarieren jedoch, paral-
lel zum vollzogenen Bildungsschritt in die richtige Richtung, die daran hängende 
Hoffnung auf innere Bildung. Die ästhetische Weiterbildung ausgerechnet am 
Hamlet wirkt zunächst eher wie ein Auf-der-Stelle-Treten: Handelt es sich bei 
dem Stück doch um eine groß ausgesponnene Hofintrige, in der theatraler 
›Schein‹ eben als das von Schiller gegeißelte ›niedrige Werkzeug zu materiellen 
Zwecken‹ benutzt wird. Die Identifikation, die ihn zu Hamlet als Figur führt, 
läuft nicht nur der ästhetischen Auseinandersetzung mit Hamlet als einem Stück 
zuwider. Vor allem wird Wilhelms ›ästhetische Erziehung‹ weg von seiner nar-
zisstischen Heldenidentifikation hin zur Auseinandersetzung mit ästhetischen 
Gesamtzusammenhängen vom zur Bildung gewählten Kunstwerk ausgehebelt: 
von der Darstellung mimetischer Verstellungs- und Täuschungskünste, wie sie 
allen gängigen Erziehungskonzepten der Zeit als bedrohlich erscheinen. Wie so 
häufig im Problemfeld der Theatralität von Erziehung um 1800 tritt auch in ihrer 
fiktionalen Variante eine gute, Stabilität erzeugende, Erziehung gelingen lassen-
de und aristotelisch eingefärbte Mimesis gegen eine schlechte und Erziehung 
verhindernde, platonisch konnotierte Mimesis an.  
 
 

6.  NACHAHMEN UND NACHÄFFEN IN DEN LEHRJAHREN: 

EINHEGUNG DER MIMESIS 
 

Wie so viele Dinge, die in den Lehrjahren zwischen den Zeilen, perspektivisch 
mehrfach gebrochen oder indirekt verhandelt werden, kommt auch die Proble-
matik der Mimesis nie richtig zum Tragen. Dahinter lässt sich in einem Text, der 
so sehr mit in den Debatten der Zeit über die Frage nach der Mimesis verhandel-
ten Themen wie denen des Theaters, des Kunstdilettantismus oder der Erziehung 
beschäftigt ist, poetisches Kalkül vermuten. Nur selten fällt die Vokabel ›Nach-
ahmung‹. Auffälligerweise kommt im gesamten Roman nur genau einmal die 
Rede auf den für die Klassik so unheimlichen und gefährlichen Doppelgänger 
der Nachahmung, das ›Nachäffen‹,98 vor. Dieses aber an zentraler Stelle, aller-
dings mehrfach gebrochen: Im Gespräch mit dem noch recht frisch in die Turm-
gesellschaft initiierten Wilhelm beschreibt Natalie das Erziehungskonzept des 
Abbé, von dem ihr jüngst verstorbener Oheim sich bei ihrer Erziehung leiten las-
sen hat. Mit einem »wie er jetzt denkt, kann ich nicht sagen« (L 520) wird dieses 
Konzept im selben Atemzug relativiert; dass es bis vor kurzem auch auf Wil-
helm angewandt wurde, lässt sich nur vermuten. Bedeutsam erscheint in diesem 

                                                             
98  Vgl. Kapitel II. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 231 

 

Zusammenhang jedoch, dass der Abbé sein Erziehungskonzept über eine Analo-
gie zur Kunst herleitet, also zu derjenigen Sphäre, der Wilhelm sich bis vor kur-
zem zugehörig fand.  

Der Abbé definiert in Natalies Zusammenfassung (die sich weitgehend mit 
einer früheren ihrer Tante deckt) Menschlichkeit als Tätigkeit und evoziert damit 
die in der Aufklärung ubiquitäre Rede von ›Selbsttätigkeit‹. Die je spezifischen 
Tätigkeiten, in denen der je spezifische Mensch sich verwirklichen könne, seien 
aber von der inneren Anlage vorbestimmt. Den Theorien der Philantropinisten 
und Revisoren, die ›Triebe‹ einpflanzen zu können meinen, wird Blumenbachs 
biologische These von der Ausbildung immanenter Eigenschaften entgegenge-
setzt und mit Schillers Forderung aus den Briefen kombiniert, (kulturelle aufokt-
royierte) Pflicht und (aus der sinnlichen Sphäre kommende) Neigung zu versöh-
nen: »[M]an könne nichts tun, ohne die Anlage dazu zu haben, ohne den Instinkt, 
der uns treibe.« Das heißt für den Abbé nicht nur, dass »jede, auch nur die ge-
ringste Fähigkeit uns angeboren« ist, sondern auch, dass es »keine unbestimmte 
Fähigkeit [gibt]« (L 520). Gegen die von Platon bis Locke gängige tabula rasa-
These, nach der das unbestimmte kindliche Wesen prinzipiell in jede Richtung 
durch seine mimetische Veranlagung bildbar sei, wird hier eine Art Prädestinati-
on gesetzt. Durchaus platonisch ist dann aber die andernorts explizierte Argu-
mentation bezüglich der misslichen Einwirkungen erzieherischer und sonstiger 
früher Einflüsse: Durch »die ersten Eindrücke der Jugend« (L 121) kann der 
Zögling »verbildet« und »auf falsche Wege gestoßen« werden. Dem gilt es »frü-
he Bildung« (L 120) entgegenzusetzen, allerdings in einem sehr eigenwilligen 
Sinne. Zunächst jedoch beschreibt der Abbé in Nataliens Wiedergabe die Erzie-
hungspraktiken seiner Zeit (und überhaupt der menschlichen Kultur) mit der kul-
turkritischen Rhetorik Rousseaus: »Nur unsere zweideutige, zerstreute Erzie-
hung macht die Menschen ungewiß« (L 520). Mit der Rede von der Zweideutig-
keit und Zerstreuung ist die auch bei Rousseau wirksame Panik angesprochen, 
die bei Platon von der Mimesis ausgeht und der Sphäre des Theaters zugeschrie-
ben wird. Die notwendige Gewissheit bezüglich seiner selbst sollen demgegen-
über die »pädagogischen Versuche« (L 521) des Abbé bringen, die seine Zöglin-
ge »auf ihrem eigenen Wege irrgehen lassen« in der Hoffnung, dass daraufhin 
ein besserer eingeschlagen und die »ihrer Natur gemäß[e]« (L 520) Fähigkeit 
bzw. Anlage gefunden werde.  

Die eigene Gewissheit über die Eindeutigkeit dieser Anlagen zieht der Abbé 
nun markanter Weise aus der Evidenz der Kunst, und zwar in jenem eng gefass-
ten, ästhetischen Sinne, dem ansonsten in der Sphäre des Turms bloß ein unter-
geordneter Rang zukommt: Die an der Wirklichkeit ablesbare Tatsache, dass 
Dichtertum wie Künstlertum überhaupt angeboren seien, ließe sich in einem wei-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

teren Schritt durch genaue Beobachtung für alle übrigen Fähigkeiten nachweisen. 
Diese Behauptung steht und fällt allerdings mit der Tatsache der künstlerischen 
Naturbegabung. Hier kommt ex negativo das ›Nachäffen‹ ins Spiel: »Man gibt 
zu […] daß Poeten geboren werden, man gibt es bei allen Künsten zu, weil man 
muß, und weil jene Wirkungen der menschlichen Natur kaum scheinbar nachge-
äfft werden können« (L 520). Aufgegriffen findet sich mit dem von Kants Ästhe-
tik für die Aufklärung mit der Handwerklichkeit der Kunst versöhnten Geniedis-
kurs durchaus eine Redeweise, die auch dem zuvor seine Theaterphantasie aus-
lebenden Wilhelm nicht fremd gewesen ist. Der Abbé argumentiert zunächst 
ganz im Stile der Rezeptionsästhetiken Kants und später Schillers nicht von der 
Produktion her: Der Zwang, das naturgegebene Genie anzuerkennen, rührt von 
der Wirkung des Kunstwerks auf eine Rezeption her, die es anzuerkennen in der 
Lage ist: ›Man muß.‹ Beide setzen sich gegenseitig voraus. Die vom Oheim und 
Abbé ansonsten proklamierte Ausbildung des Kunstgeschmacks durch Erlernen 
der Kunstgeschichte erübrigt sich ebenso wie die ansonsten proklamierte Aus-
bildung der diese Kunst Produzierenden; von der in den ersten fünf Büchern 
immer wieder anzitierten Problematik des Nationaltheaterprojekts, dass entwe-
der das Theater oder in Serlos und Aureliens Fall (und eben auch bei Wilhelms 
Debüt als Hamlet) das Publikum noch nicht reif genug sei, ganz zu schweigen. 
Die Geniebehauptung überdeckt hier in einem ersten Schritt jene Verkomplizie-
rungen eines Ursprungs und Telos von Bildung, die vom Roman an dieser Stelle 
schon lange entfaltet worden sind. 

In einem zweiten Schritt kommt nun das im Diskurs der Zeit meist abwer-
tend gemeinte und mit dem nicht als eigenständige Kunstform betrachteten The-
ater assoziierte ›Nachäffen‹ ins Spiel. Die Evidenz des Genies ist eine Sache der 
Wahrscheinlichkeit, ›weil jene Wirkungen der Natur kaum scheinbar nachgeäfft 
werden können‹. Niemand kann ein Genie spielen; niemand kann ›scheinen‹ wie 
ein Genie; niemand kann eine ›nachäffende‹ Zweitfassung geben. Damit ist mit 
der Geniethese auch gleichzeitig die theaterfeindliche Tradition aufgerufen: Ge-
nie und Theater schließen sich aus; das Theater ist hinterrücks für letztlich nicht 
kunstfähig erklärt worden. 

Mit der Behauptung, dass die Fähigkeiten des Genies gänzlich unmimetisch 
seien, bewegt sich der Abbé noch auf dem Boden von Kants Ästhetik, deutet mit 
dem theaterfeindlichen Akzent aber schon auf die Problematik der philantropin-
ischen Erziehung zu Aufrichtigkeit und Selbstidentität. Diese Problematik wird 
nun im zweiten Schritt noch überboten. Der Abbé überträgt nämlich die Genie-
struktur auf alle anderen Fähigkeiten; suggeriert wird durch die ›genaue Beob-
achtung‹ wiederum jene wissenschaftliche Wahrscheinlichkeit, die auch der Ge-
niethese Geltungskraft verleihen sollte. D.h. auch, dass letztlich gar keine Fähig-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 233 

 

keit ›scheinbar nachgeäfft‹ werden kann. Dies kann nun aber nur von der ›ge-
nauen Betrachtung‹, welcher der Abbé sich rühmt, bestimmt werden, da schließ-
lich die Welt um ihn herum bereits ›zweideutig‹ und ›zerstreut‹ erzogen worden 
ist und aus ›scheinbaren Nachäffungen‹ von Fähigkeiten besteht. Der Albtraum, 
gegen den etwa Salzmanns Erziehung mit und gegen das Theater anarbeitet, ist 
für den Abbé schon lange Wahrheit. Er versucht nicht nur Wilhelm vom Theater 
als einer kulturellen Institution loszureißen, sondern kämpft gegen die vom mi-
metischen Prinzip des Theaters durchsetze Halb- und Scheinwelt an, welche die 
zeitgenössische Erziehung hervorgebracht hat. – Außer Natalie relativiert auch 
Jarno die philosophische Grundierung der Turmgesellschaft, wenn er Wilhelm 
gegenüber an anderer Stelle erklärt, dass diese schon lange an Substanz verloren 
habe und zum Ritual erstarrt sei, »über das nun alle gelegentlich nur lächeln« (L 
548). Trotz aller vom Text aufgeworfenen Infragestellung der Geltung des Aus-
geführten (nicht zuletzt durch die gemischten Ergebnisse dieser Erziehung bei 
Natalie und ihren Geschwistern), steht doch nie außer Frage, dass der Abbé sich 
dem Mimetiker Wilhelm durchgehend und bis zum Schluss widmen und ihn 
auch in den späteren Wanderjahren aus der Ferne anleiten wird.  

Auch den weniger negativ als ›Nachäffen‹ besetzten Begriff der ›Nachah-
mung‹, der in zeitgenössischen Debatten meist im Sinne von aemulatio Verwen-
dung findet und auch in Goethes ästhetischen Schriften und denen zum Dilettan-
tismus vorkommt,99 benutzt der Text trotz der durchgängig aufgerufenen Thea-
ter- und Dilettantismusdiskurse sparsam und fast nie in entsprechenden Kontex-
ten. Einzig dem vom Text als der herausragende Schauspieler der Zeit gekenn-
zeichneten Serlo wird die »Gabe der Nachahmung« (L 250) zugeschrieben, al-
lerdings eher im Sinne eines Kuriosums bzw. eines virtuosen Zirkusartisten als 
einer ernsthaften Kunstausübung: »Seine Nachahmungsgabe überstieg allen 
Glauben.« (L 269) Die als mittelmäßige bis schlechte Schauspielerin beschrie-
bene Philine ist im Sozialen und eben nicht auf dem Theater »von einer leichten 
nachahmenden Natur« (L 173) und weiß daraus ihren Vorteil zu ziehen. Ihre 
Kollegen üben sich im »Nachahmen« nur in Verbindung mit »Spotten« und 
»Necken« (L 211). In allen Fällen ist nicht die schauspielerische Darstellung, 
sondern ein Imitieren als Zweitfassung in dem bei Platon dominanten Gebrauch 
von Mimesis gemeint. 

Als Zweitfassung im Sinne einer Abbildästhetik bestimmt auch der Gründer 
der Turmgesellschaft Nachahmung: »Gute Gemüter sehen so gerne den Finger 
Gottes in der Natur; warum sollte man nicht auch der Hand seines Nachahmers 
einige Betrachtung schenken?« (L 408), zitiert ihn die ›schöne Seele‹. In Wil-

                                                             
99  Vgl. z.B. Hermann Bitzer: Goethe über den Dilettantismus. Bern 1969, S. 28-66. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

helms aus Sentenzen bestehenden Lehrbrief wird diese Abbildästhetik zunächst 
evoziert und später verabschiedet: »Die Nachahmung ist uns angeboren, das 
Nachzuahmende wird nicht leicht erkannt.« (L 496) Damit ist nicht nur auf den 
bildenden Kunstdiskurs, sondern auch auf Campes ›Nachahmungstrieb‹ ange-
spielt, der mit der Erziehungsphilosophie des Abbé kurzgeschlossen wird: Nach-
geahmt werden soll, was schon da ist, und dieses bereits innerlich Angelegte gilt 
es zu suchen. »Nur ein Teil der Kunst kann gelehrt werden, der Künstler braucht 
sie ganz. Wer sie halb kennt, ist immer irre und redet viel« – so wie Wilhelm, 
der Theatertheoretiker und Hamlet-Exeget. Er stößt so nicht zum »Geist, aus 
dem wir handeln,« vor, der »das Höchste« ist. »Die Handlung wird nur vom 
Geiste begriffen und wieder dargestellt.« Eine solche ›Darstellung‹ wäre dann 
die wirkliche Kunst, der nichts Zweitrangiges zukommt. – In diesem Sinne über-
setzen die Romantiker später Mimesis mit ›Darstellung‹. Aus einer solchen 
»spricht die Tat«, wie sie mit »[d]es echten Künstlers Lehre« (L 496) verbunden 
ist. Hier muss der »Schüler« die Zweitrangigkeit hinter sich lassen und mit dem 
»Meister« wettstreiten (im Sinne von aemulatio), statt ihn zu imitieren: »Der 
echte Schüler lernt aus dem Bekannten das Unbekannte entwickeln und nähert 
sich dem Meister.« (L 496f.) Er wird ein Künstler, der nicht so viel redet wie der 
Mimetiker Wilhelm, sondern aufgehört hat, ihm Vorgesetztes nachzuahmen. Auf 
die Kunst im engeren Sinne bezogen hieße das, dass Wilhelm tatsächlich selbst 
ernsthafter Dichter hätte werden müssen, statt im vierten und fünften Buch all 
seine Energie in eine Shakespeare-Bearbeitung zu stecken.100 Auf die Lebens-
kunst bezogen heißt dies, dass Wilhelm mit dem ›Hinschlendern‹ aufhören 
müsste, das ihn von hier nach dort, aber nirgendwohin wirklich führt.  

Der Verabschiedung der Nachahmung im ›Lehrbrief‹ entspricht ihr letzter 
versteckter Auftritt in der Architektur des ›Saals der Vergangenheit‹, in dem spä-
ter die jeglicher Handwerklichkeit abholde Genie-Figur Mignon begraben wird. 
Die Nachahmung spielt eine winzig kleine Rolle in der Wilhelm überwältigen-
den Komposition aus Stein: »Die architektonischen Glieder waren mit dem 
schönen gelben Marmor, der ins Rötliche hinüberblickt, bekleidet, hellblaue 
Streifen von einer glücklichen chemischen Komposition ahmten den Lasurstein 
nach und gaben […] dem Ganzen Einheit und Verbindung.« Statt als Zweitran-
gigkeit der imitatio hintan zu stehen oder im Wettstreit ihr Vorbild als aemulatio 

zu übertreffen, wird Nachahmung hier zu einer Nahtstelle, die ›Einheit und Ver-
bindung‹ im Sinne von Schillers Autonomieästhetik erst herstellt. Die ästheti-
sche Erfahrung dieser ›Einheit‹ lässt die sie Betrachtenden die eigene Mensch-
lichkeit spüren, wie die Erzählinstanz lapidar mitteilt: »[S]o schien jeder, der hi-

                                                             
100  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 363-382. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 235 

 

neintrat, über sich selbst erhoben zu sein, indem er durch die zusammentreffende 
Kunst erst erfuhr, was der Mensch sei und was er sein könne.« (L 540) Das im-
mer am Rande mitlaufende, aber kaum je Erwähnung findende Zweitrangige und 
Zweideutige an der Mimesis, findet sich am Ende ganz wie nebenbei in Stein 
gebannt und einer überwundenen Vergangenheit zugeordnet. – Dass Wilhelm 
den ›Saal der Vergangenheit‹ »ebensogut den Saal der Gegenwart und der Zu-
kunft nennen« (L 541) möchte, stellt nicht nur aus, wie wenig er auch hier ein-
mal wieder von dem ihm Mitgeteilten begriffen hat, das ihm durch Kenntnis der 
Kunstgeschichte doch eine ›gebildete‹ ästhetische Erfahrung ermöglichen soll. 
Dieser Ausspruch verweist nicht zuletzt darauf, dass Wilhelm die Bannung der 
Mimesis in der Vergangenheit nicht akzeptiert und auch in Gegenwart und Zu-
kunft der rastlose, zweitrangige und zweideutige Mimetiker bleiben wird, als den 
die Turmgesellschaft ihn in ihren Bann zu schlagen versucht.  
 
 

7.  VOR HAMLETS MAUSEFALLE: OHR, AUGE, HAUT  
ALS SINNESMEDIEN GESTEUERTER ANSTECKUNG 

 
Beim Verlassen des ›Saals der Vergangenheit‹ wird untergründig auch der Ham-

let-Strang zu Grabe getragen – bereits kurz bevor es zum abschließenden Thea-
tergespräch mit dem Shakespeare-Verführer Jarno kommt: Natalie lenkt Wil-
helms Blick auf versteckte Balkone, die einen Chorgesang ermöglichen, ohne 
dass der Chor gesehen wird. In der Ästhetik des Oheims ist dies eine Strategie 
zur bereits erwähnten Spezialisierung der Künste untereinander; zum Hauptab-
grenzungsprojekt wird erneut das Theater erklärt, weil es die Musik seinem Sin-
nenspektakel subsumiert: »Das Theater verwöhnt uns gar zu sehr« (L 542), wäh-
rend die Architektur des Oheims die Hörenden sich »auf den einzigen reinen 
Genuß des Ohrs […] konzentrieren« (L 543) lassen kann. Nur wenig später wird 
dies bei Beerdigung der Mignon-Figur, deren geniehafte Züge sie mit Wilhelms 
Shakespeare-Bild assoziieren, auch so geschehen. Indem die Musik direkt aufs 
Ohr wirkt, während implizit auch seine Shakespearebegeisterung ihre letzte Stät-
te findet, ist ein Grundmuster eben dieser Shakespearebegeisterung wieder auf-
gerufen: Die direkte Wirkung durchs Ohr steht sowohl bei Wilhelms Shakespea-
reinitiation durch Jarno als auch beim Hamlet-Strang im Hintergrund. 

Jarno erhält von Wilhelm nicht lange Dankbarkeit für die Gabe Shakespeare; 
er wird vielmehr Opfer von Wilhelms ›Eintauchen‹ in die Shakespearewelt: 
Nicht nur distanziert sich Wilhelm von ihm, nachdem Jarno sich negativ über 
seinen Umgang mit den Geniefiguren Harfner und Mignon äußert. In seiner mi-
metischen Identifikation mit Hamlet projiziert Wilhelm all diejenigen Aspekte, 
die in seiner Stilisierung zum melancholischen, aber unproblematisch heldenhaf-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ten Jüngling (der von Schröders erfolgreicher Bühnenfassung der 1770er gelie-
ferten Vereinfachung folgend)101 keinen Platz haben, auf Jarno: Jarno wird in 
Wilhelms Augen zum anderen Teil Hamlets, zum höfischen Intriganten und 
Strategen mit den brutalen Plänen.102 Bezüglich Intrige und Strategie hat er, da 
es sich bei Jarno ja um einen Abgesandten der Turmgesellschaft handelt, nicht 
ganz unrecht. Man muss die Buchstaben seines Namens nur ein wenig zerstü-
ckeln und verschieben, dann wird aus dem in den Wanderjahren abgelegten 
Namen derjenige des größten von Shakespeares Intriganten: Jarno klingt fast wie 
Iago aus Othello, der im Deutschen auch oft Jago geschrieben wird, etwa in Wie-
lands Erstübersetzung, und ebenfalls einen Offizier darstellt. Seine Intrige, die 
Othello und Desdemona in den Ruin treibt, füllt als »poison«103 eine metaphori-
sche Pest in Othellos Ohr: »I'll pour this pestilence into [Othello’s] ear.«104 Was 
Iago, wie es bei Wieland in einer geradezu erläuternden Übersetzung heißt, dem 
Othello »als giftigen Argwohl in die Ohren blasen«105 kann, hat bekanntlich so 
katastrophale wie tragische Folgen, während Jarno das Shakespeare-Gift eigent-
lich als Heilmittel gibt,106 dies aber ebenso hinterrücks und mit versteckten Ab-
sichten tut. Um Wilhelm vom Theater zu befreien, bedient Jarno sich einer Thea-
terintrige, infiziert Wilhelm aber nur noch stärker mit dem Theatervirus: Die An-
steckung ist eine mit der seit Platon als ansteckend imaginierten Mimesis selbst.  

                                                             
101  Vgl. Schröders Hamburger Bearbeitung von 1778: William Shakespeare: Hamlet. 

Prinz von Dänemark. Trauerspiel in sechs Aufzügen. Nach Shakspeare. Nebst 

Brockmann’s Bildniß, als Hamlet, und der zu dem Ballet verfertigten Musik. Berlin 

1785. Vgl. Dieter Hoffmeier: »Die Einbürgerung Shakespeares auf dem Theater des 

Sturm und Drang«, in: Rolf Rohmer (Hg.): Schriften zur Theaterwissenschaft. Band 

3.II. Berlin 1964, S. 9-266, hier: S. 27-48. Vgl. Renata Häublein: Die Entdeckung 

Shakespeares auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts. Adaption und Wirkung 

der Vermittlung auf dem Theater. Tübingen 2005, S. 56-93.  

102  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 199f. 

103  William Shakespeare: The Complete Works. Second Edition. Oxford 2005, S. 891. 

104  Ebd., S. 887. 

105  William Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band. Übersetzt von Christoph 

Martin Wieland. Frankfurt a.M. 2003, S. 732. 

106  Als eine Art ›Impfung‹ steht das Shakespeare-Gift eigentlich im Rahmen der von  

Cornelia Zumbusch so nachdrücklich wie überzeugend für die Lehrjahre aufgezeig-

ten Poetik der Impfung. Die platonische Konnotation der Regulierung und Umlen-

kung liegt allerdings zu diesem Kontext leicht quer. Vgl. Zumbusch: Die Immunität 

der Klassik, S. 278-288. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 237 

 

Das Bild vom ins Ohr geträufelten Gift wird bezüglich Jarno/Iago evoziert, 
nicht aber genannt. Erst rückblickend wird die Anspielung deutlich: Das Bild 
ist nämlich das zentrale für die Theatralität des Hamlet. Es steht im Zentrum 
der die Theatralität als solche reflektierenden und ausstellenden mousetrap-
Szene, wird aber, da alle Zuschauenden sich gegenseitig beobachten, nur halb 
von allen gesehen: Für die Aufführung der bei Hofe auftretenden Schauspieler-
truppe schreibt Hamlet ein pantomimisches Vorspiel, das den von ihm ange-
nommenen Mord an seinem schlafenden Vater durch dessen Bruder zur Auf-
führung bringen soll: einen von mimetischer Rivalität generierten Akt.107 Die-
ser Mord findet durch ins Ohr geträufeltes Gift statt. Aus der Reaktion des 
Onkels will Hamlet auf die Stichhaltigkeit der Vorwürfe schließen, während er 
selbst wegen seines Wahnsinns und der etwaigen heilenden Kraft der Liebe 
Ophelias unter der Beobachtung von Onkel Claudius und Mutter Gertrud steht. 
Das Stück im Stück, The Murder of Gonzago, wird dadurch zentral und 
gleichzeitig zum Requisit: zum Beiwerk der bei Hofe gegeneinander gespon-
nenen Intrigen.  

In Wilhelms ganzer Faszination und Obsession mit dem Protagonisten, 
dem Stück und vor allem seiner dramaturgischen Struktur findet diese Szene 
jedoch keine Erwähnung. Der Text spielt ähnlich wie im dritten Buch die Ver-
führerfigur Jarno/Iago auf sie an, aber nun mit dem deutlichen Verweis darauf, 
dass hier etwas verschoben, weggelassen oder nicht gesehen wird: »Bei all eu-
rer Gewissenhaftigkeit, den großen Autor nicht verstümmeln zu wollen, laßt 
ihr doch den schönsten Gedanken aus dem Stücke.« (L 316) Philine verweigert, 
als Wilhelm wissen möchte, worauf der Vorwurf sich bezieht, die Antwort. 
Stattdessen singt sie ein erotisches Lied. Anzunehmen ist, dass sie auf Hamlets 
erotisches Geplänkel mit Ophelia in der mousetrap-Szene anspielt. In deren 
Schoß legt er sich nicht als Zeichen seiner Liebe, sondern für den besseren 
Blick auf Claudius: »That’s a fair thought to lie between maids’ legs«108. Weil 
die Stelle vom sonst Anstößiges in seiner Übersetzung oft vermeidenden Wie-
land durchaus übersetzt ist (als »Das ist ein hübscher Gedanke, zwischen eines 
Mädchens Beinen zu ligen – – «109), kann sie als der am Erotischen und Sexu-
ellen stets interessierten Philine bekannt gelten. Ebenfalls große Bekanntheit, 
wenn nicht geradezu Berühmtheit, hat in der Zeit der Publikation der Lehrjah-

re der Kupferstich Daniel Chodowickies zur Mausefalle, der den Höhepunkt 

                                                             
107  Vgl. René Girard: Shakespeare. Theater des Neids. München 2011, S. 434-463. 

108  Shakespeare: The Complete Works, S. 700. 

109  Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band, S. 817. Vgl. auch Zumbrink: Me-

tamorphosen des kranken Königssohns, S. 242f.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

einer zum Gedenken an Brockmanns Berliner Gastspiel von 1777/78 (als 
Hamlet in der Hamburger Schröder-Fassung) entstandenen Reihe bildet (Ab-
bildung 7).110 Auf die Erkennbarkeit der mousetrap-Referenzen bei Teilen der 
Leserschaft kann der Text also durchaus spekulieren. Philines Einwurf ver-
weist aber nicht nur auf die theatrale Rahmung der in den Lehrjahren nicht ge-
nannten mousetrap-Szene. Verwiesen ist damit auf den Blick, den Hamlet (und 
mit ihm Ophelia) auf die mousetrap-Szene und damit auf das übers Ohr einge-
flößte Gift erhält.  

Der Witz von Philines Anspielung liegt nicht nur darin, dass Wilhelm nach 
der Hamlet-Premiere ja durchaus zwischen Philines Beinen ›zu liegen‹ kommen 
wird. Vor allem ruft Philine damit die zentrale Stelle der Lehrjahre auf, die (lässt 
man die Bekenntnisse einer schönen Seele weg) auch vom Umfang her genau in 
der Mitte der Wilhelm Meister-Handlung steht: Als Wilhelm durch seine Mime-
sis an Shakespeares Prince Henry fast zu Tode gekommen ist und aus seiner 
Ohnmacht erwacht, »fand er sich in Philines Schoß, in den er auch wieder zu-
rücksank« (L 224). Die beiden Figuren stellen die Publikumsposition Hamlets 
und Ophelias gegenüber der mousetrap-Szene nach.111 Von hier erblicken sie die 
für das ›glückliche‹ Ende des Romans zentrale Szene, in der sich eine komplexe 
Verzahnung von Auge, Ohr, Übertragung und Theatralität rekonstruieren lässt: 
die Erscheinung der ›schönen Amazone‹ Natalie, an die sich einerseits Wilhelms 
von Theater und Mimesis geprägte Jugendphantasie wegen Nataliens Ähnlich-
keit zu deren Heldinnen heften kann und die ihn andererseits fest an die Turmge-
sellschaft binden wird. Mit dem in ihrer Begleitung auftretenden und Wilhelm 
versorgenden Wundarzt wird noch dazu auch Wilhelms spätere Berufsspeziali-
sierung in den Wanderjahren an die Bedingtheit seiner sich an diese Szene hef-
tenden Phantasie angeschlossen. Während ihm durch Jarno das Shakespearegift 
ohne sein Wissen eingeträufelt wurde, ist Wilhelm nun fast zum Zuschauer auf-
gestiegen, aber eben noch nicht ganz: Zwar bekommt er eine Art Ansteckung zu 
sehen, doch findet hier die eigene Ansteckung ebenfalls statt – jetzt über das 
Auge.  

 
  

                                                             
110  Vgl. Abbildungsanhang zu Bruno Voelcker: Die Hamlet-Darstellungen Daniel Cho-

dowieckies und ihr Quellenwert für die Theatergeschichte des 18. Jahrhunderts. 

Leipzig 1916.  

111  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 360-362. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 239 

 

Abbildung 7 

 

Nicht nur Wilhelm erscheint Natalie als »Heilige«, deren »Haupt mit Strahlen 
umgeben« (L 228) ist. Auch die Konstruktion des Gesamttexts erhöht diese 
Epiphanie zum zentralen Bild des Texts, welches letztlich für die Kehre hin zu 
Wilhelms gelingender ›Bildung‹, wenn nicht gar Heilung, zu stehen kommt.112 
Das Strahlen dieses Bilds verdeckt jedoch, dass an dieser zentralen Stelle auch 
der Patriarch der Turmgesellschaft seinen einzigen Auftritt in Wilhelms Welt 
hat: Der später verstorbene Oheim befindet sich in Natalies Begleitung und 
drängt darauf, nicht bei dem Verwundeten zu verweilen. Der in Hamlets Position 
befindliche Wilhelm sieht Nataliens Barmherzigkeit in das Ohr des ihm unbe-
kannten Patriarchen der Turmgesellschaft dringen. Im Sinne einer solchen posi-
tiven Vergiftung zeichnet sich an der Oberfläche nur Natalie verantwortlich für 
die Wilhelm entgegengebrachte Anteilnahme: Als ›Heilige‹ erscheint sie, indem 
sie ihren Mantel ablegt und so ihre Schönheit sichtbar macht. Der Mantel wird 
dadurch zunächst zum Vorhang, dessen Wegziehen Natalie eben als ›Heilige‹ 
auftreten lässt. Dann wird Wilhelm mit diesen Mantel bedeckt, woraufhin der 
Vorhang sich wieder schließt: Hören und Sehen vergeht ihm in einer Ohnmacht; 

                                                             
112  Vgl. Schings: »›Agathon‹, ›Anton Reiser‹, ›Wilhelm Meister‹. Zur Pathogenese des 

modernen Subjekts im Roman«, S. 62-65. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

»[d]ie Heilige verschwand vor den Augen des Hinsinkenden« (L 228). Vom Zu-
schauer ist er zu einer Figur geworden, dem wie Shakespeares Theaterfiguren 
und metatheatralen Figuren ein unwiderstehlicher Wirkstoff eingeflößt wird, nur 
statt in die Ohren in die Augen: seine Obsession mit der ›schönen Amazone‹. 

Doch diese Rollenverteilung täuscht. Als »von einem ihrer Gesellschafter 
geborgt« (L 227) wird der Mantel der ›Amazone‹, die darunter ganz ›Frau‹ ist, 
eingeführt. Mit der Frage »[D]arf ich auf Ihre Kosten freigebig sein?« (L 228) an 
den Oheim wird vor der Mantelübergabe deutlich gemacht, von wem oder was 
Wilhelm hier eingehüllt wird: vom Mantel der Turmgesellschaft. Der theatrale 
Auftritt Nataliens überspielt ebenso wie ihre Barmherzigkeit, dass die Geste ein 
Band zwischen dem Vater der Turmgesellschaft und Wilhelm schmiedet. Erst 
rückblickend stellt sich heraus, dass Natalie dem Oheim nicht nur ins Ohr und 
Wilhelm nicht nur ins Auge gewirkt, sondern dass sie Wilhelm ganz direkt über 
die Haut mit einer Gabe der Turmgesellschaft infiziert hat. Des Mantels »Wärme 
schien aus der feinen Wolle in seinen Körper überzugehen« (L 229). Der Lock-
vogel bringt ein Gift, das Wilhelm, der hier eigentlich hilfloser Zuschauer ist, 
eingeflößt wird.  

Ob es sich auch bei Wilhelms Infizierung mit dem Natalie-Bild um eine In-
szenierung der Turmgesellschaft (die vielleicht den vorherigen Missgriff mit 
Shakespeare kompensieren will) oder um den von allen Beteiligten inklusive Er-
zählinstanz suggerierten Zufall handelt, lässt der Text offen. Aber vor diesem 
Hintergrund wirkt es zutiefst ironisch, wenn ausgerechnet Natalie im ›Saal der 
Vergangenheit‹ die versteckte Positionierung des Chores damit begründet, dass 
»im Theater« »die Musik […] nur gleichsam dem Auge [dient]« (L 542). Ist ihr 
eigenes Bild doch in einer Szene, die auf die Affizierung des Ohres anspielt, 
übers Auge in Wilhelms Phantasie eingedrungen. Im ›Saal der Vergangenheit‹ 
zumindest hat sich das Spiel der gegenseitigen Beobachtungen, Auslassungen 
und blinden Flecken erledigt. Wilhelm, den in der ihm zwischenzeitlich als so 
(höfisch-)intrigant wie gleichzeitig unorganisiert erscheinenden Turmgesell-
schaft der Wunsch hält, Mignons toten Körper (und damit auch den Körper einer 
seinem früheren Geniebegriff entsprechenden Kunst) zu sehen,113 ist von der Be-
erdigungszeremonie, bei welcher der Chor nach den ästhetischen Vorgaben des 
Oheims auftritt, so mitgenommen, dass er als einziger nicht den einbalsamierten 
Körper betrachtet: »Nur Wilhelm blieb in seinem Sessel sitzen, er konnte sich 
nicht fassen« (L 577).  

                                                             
113  »Was das Äußere betraf, hätte er nun immer abreisen können, allein sein Gemüt war 

noch […] gebunden.« (L 570) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 241 

 

Dies lässt sich im Sinne von Wilhelms ›Bildung‹ als Formentwicklung 
durchaus positiv als ›Bildung‹ und Reife deuten: Die von seinem ›Hinschlen-
dern‹ im Leben anderer (namentlich denen Mariannes, der schönen Gräfin und 
Mignons) angerichteten Verwüstungen überwältigen ihn. Doch die Szene lässt 
sich auch von der ästhetischen Konzeption der Turmgesellschaft lesen: Der vom 
Oheim anvisierte reine Kunstgenuss wird hier zu einem Stupor, der Wilhelm in 
der Turmgesellschaft hält. Die architektonische Verortung des Chors durch den 
Oheim will mit Ohr und Auge auch noch diejenigen Sinnesorgane voneinander 
differenzieren, welche laut der Kulturtheorie der Zeit (nicht zuletzt laut Schillers 
Briefen) gemeinsam für die Distanzierung des Menschen von seinem tastenden 
und fühlenden Naturzustand verantwortlich sind, und einen wissenschaftlichen 
Blick auf die erscheinende Welt ebenso wie theatrale Praktiken ermöglichen.114 
Auf Wilhelm hat die anvisierte Reinheit der Musik den gegenteiligen Effekt. Die 
größtmögliche Reinigung und ›Dienstbarmachung‹ der Ästhetik führt in jene 
Überwältigung zurück, aus der sie befreien wollte: Sie hüllt ihn ein wie vormals 
der von Natalie übergebene Mantel der Turmgesellschaft. Aber in einer nicht 
enden wollenden ironischen Drehung hält eben diese Verkehrung Wilhelm hier 
bildlich im Bereich der Turmgesellschaft: Über Umwege hat das Gift, das Jarno 
als Iago im dritten Buch in sein Ohr träufelte, seine Wirkung getan. In den Ge-
mäuern, von denen der Text andeutet, dass hier auch die ›Nachahmung‹ domes-
tiziert wurde, ist nun auch Wilhelm bildlich gefangen und seines (meist mimeti-
schen) Bewegungsdrangs wie seiner persönlichen Wünsche (z.B. eben des Wun-
sches, Mignons toten Körper noch einmal zu sehen) beraubt.  

 
 

8.  UNGESTEUERTE ANSTECKUNG:  
HEISSKALTE SCHAUSPIELEREI  
UND ALLTAGSCHARISMATIK 

 

Wilhelms ästhetische Bildung an Shakespeares Hamlet als Theaterstück bis zum 
berühmten Premierenabend ist schnell skizziert:115 Zwar bleibt sein Blick auf das 
Stück durch die Hervorhebung von Hamlets melancholischem Zaudern extrem 
verkürzt, doch betätigt er sich durchaus eigenständig als Bearbeiter und Drama-
turg. Wilhelm nimmt so Schillers erwähntes Diktum beim Wort, bei ästhetischer 
Erfahrung handle es sich bereits um eine aktivische Tätigkeit und nicht um ein 

                                                             
114  Vgl. Schiller: Über die Ästhetische Erziehung, S. 662f. 

115  Für eine ausführliche Darstellung vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Kö-

nigssohns, S. 264-289. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

passives Rezipieren. Für Wilhelm bedeutet ästhetische Bildung nunmehr, dass er 
selbst ästhetischen Stoff bildet, allerdings nicht als der Produzent, als den er sich 
seit seiner Jugend imaginiert. Er eifert Shakespeare nach, ist also nachahmend 
bzw. mimetisch tätig. Noch in den Wanderjahren wird es reminiszenshaft in den 
»Betrachtungen im Sinne der Wanderer« heißen: »Shakespeare ist für aufkei-
mende Talente gefährlich zu lesen; er nötigt sie, ihn zu reproduzieren; und sie 
bilden sich ein, sich selbst zu produzieren.« (W 295) 

Dass Wilhelm sich bei seiner Bearbeitung der Übersetzung Wielands an-
nimmt ist nicht nur als Hinweis auf die zeitliche Einordnung der Handlung zu 
verstehen. Insofern eine solche vom Roman ansonsten notorisch unterlaufen 
wird, weist der Name Wieland eher auf den Stand von Wilhelms Bildung hin: 
Wieland übersetzt Shakespeare in Prosa; vor der ästhetischen Form kapituliert er. 
Auch Wilhelms kindliche und jugendliche Kunstbegeisterung wusste mit ästheti-
schen Formen noch nichts anzufangen. Wie in der Identifikation mit dem bloß 
mittelmäßigen Bild vom ›kranken Königssohn‹ beschränkt er sich auf den darge-
stellten Inhalt. Auch zu Shakespeare hat er, vermittelt durch Wielands Prosafas-
sung, zunächst noch ein solches Verhältnis: Wielands Verzicht auf eine Orientie-
rung an der Form mit ihren meist komplexen Blankversen und manchmal weiter 
variierenden Versmaßen tendiert immer noch zum dargestellten ›Gegenstand‹ 
und nicht so sehr zur ›Kunst‹ insgesamt. 116 

Erst im Laufe der Auseinandersetzung erlangt Wilhelm jenes Verständnis für 
die ästhetische Form, das sich in den 1790ern durchzusetzen beginnt und in der 
Schlegel-Übersetzung kulminiert. In Wielands ausschnitthaft übersetztem Ham-

let füllt er die Lücken und erkämpft, gegen Serlos Argumente für ein pragmati-
sches, ›zerstückeltes und zerstoppeltes‹ Theater, das Recht des Kunstwerks auf 
seine Unversehrtheit. Doch die von Wilhelm benutzte organologische Metapher, 
die Herder in den Diskurs eingebracht hatte und über Herder hinaus den Weg für 
Schlegels Blick auf Shakespeares selbstreflexive Poetik ebnet, ist in vieler Hin-
sicht schief: In der Debatte mit dem Theatermann Serlo antwortet Wilhelm auf 
die Vorwürfe der Aufklärung, Shakespeare bestehe nicht nur aus großen Schön-
heiten, sondern auch aus großen Fehlern: »Es ist nicht Spreu und Weizen durch-
einander […,] es ist ein Stamm, Äste, Zweige, Blätter, Knospen, Blüten und 
Früchte. Ist nicht eins mit dem andern und durch das andere?« (L 294) ›Knospen, 
Blüten und Früchte‹ werden an dieser Stelle von Wilhelm aber noch gemeinsam 
dargeboten, nicht in ihrer einander bedingenden zeitlichen Abfolge. Im Laufe 
der immer wiederkehrenden Diskussion des Hamlet-Stoffs zielen seine drama-
turgischen Überlegungen immer stärker darauf, eine solche Abfolge als Form-

                                                             
116  Vgl. ebd., S. 142-159. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 243 

 

entwicklung im Hamlet zu erblicken und für die Bühnenfassung dramaturgisch 
zu konzipieren. Parallel lässt sich auch die Entfaltung der Romanhandlung selbst 
als eine solche Abfolge rekonstruieren.117  

Ein wichtiger Schritt für die ›Bildung‹ der Wilhelm-Figur wird aus der Kon-
zeption der Theatralischen Sendung importiert118  und auf die dramaturgische 
Arbeit am Hamlet übertragen: Der sich bisher dem eigenen ›Hinschlendern‹ und 
seinen Liebeshändeln widmende Wilhelm schließt Kompromisse mit der Realität, 
statt sich von den auf ihn einströmenden Impulsen leiten zu lassen oder gar in 
diesen Impulsen die eigene Selbstverwirklichung zu sehen. Er kann gegenüber 
Serlo auf der Unversehrtheit des Stücks, insbesondere seines tragischen Endes, 
beharren und erklärt sich gleichzeitig bereit, eine Strichfassung zu liefern, die 
das Kunstwerk in seinem von Wilhelm ausgemachten Gehalt belässt und trotz-
dem für die Theaterbühne spielbar macht. Wilhelm bewährt sich hier nicht zu-
letzt sozial in einer im Wechselspiel mit anderen verrichteten Tätigkeit.  

In der Auseinandersetzung mit Hamlet hört Wilhelm auf, »ein Stück aus ei-
ner Rolle zu beurteilen« (L 216), hier der Heldenrolle des Hamlet, und schaut 
stattdessen auf den als organisches Ganzes verstandenen Text. Bei aller Entwick-
lung und bei aller Souveränität im ästhetischen Umgang mit Hamlet als einem 
Textkunstwerk gelingt es Wilhelm jedoch nicht, sich von der eigenen mimeti-
schen Identifizierung mit seinem einseitigen Bild von Shakespeares Protagonis-
ten freizumachen. Entsprechend bleibt seine Schauspielkunst in dem psychologi-
schen Realismus der Hamlet-Interpretation stecken, mit dem von den 1750ern 
bis 1770ern Garrick in England und dann Brockmann und Schröder im deutsch-
sprachigen Raum große Erfolge feiern und diese Figur so zum Paradigma des 
psychologischen Realismus in der Schauspielerei machen: Sie sind, so der ein-
flussreiche zeitgenössische Kritiker und Dramaturg Johann Friedrich Schink, in 
der Lage »auf[zu]hören Schauspieler zu sein« 119  und stattdessen »Wirklich-
keit« 120  darzustellen. In diesem Sinne legt die Wilhelmfigur die Kunst des 
Schauspielens eindimensional und letztlich unästhetisch aus: eben als eine des 
völligen Aufgehens in der Rolle, die das Theater vergessen lässt.121 Deutlich 

                                                             
117  Vgl. ebd., S. 324-335. 

118  Vgl. ebd., S. 1162-1177. 

119  Johann Friedrich Schink: Ueber Brockmanns Hamlet. Berlin 1778, S. 62. 

120  Ebd., S. 28. 

121  Vgl. neben Schink auch Johann Jacob Engel: Ideen zu einer Mimik. Erster Teil. Mit 

erläuternden Kupfertafeln. Berlin 1785. Vgl. Erika Fischer-Lichte: Semiotik des 

Theaters. Band 2. Vom »künstlichen« zum »natürlichen« Zeichen. Theater des Ba-

rock und der Aufklärung. Tübingen 1983, S. 156-176. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

markiert der Text aber, dass es sich hier um ein Vergessen Wilhelms handelt: 
Während auf die mousetrap-Szene bloß angespielt wird, gibt der Text der Suche 
nach einem Akteur in Serlos Schauspielertruppe, der den Hauptdarsteller dieses 
Spiels im Spiel darstellen kann, großen Raum. Wilhelm zitiert aus der eigenen 
Übersetzung Hamlets Bewunderung für dessen gekonnt gespielte Leidenschaft 
bei der Trauer um eine mythologische Figur: »Sein ganzes Wesen von einem 
Gefühl durchdrungen! und das alles um nichts – um Hekuba! – Was ist Hekuba 
für ihn oder er für Hekuba, daß er um sie weinen sollte?« (L 304) Er lässt aber 
Hamlets nachfolgenden Worte weg, die Hamlets Reflexionsniveau beweisen. 
Bei Wieland lauten sie: »Was würd er thun, wenn er die Ursache zur Leiden-
schaft hätte, die ich habe?«122  Für Shakespeares Hamlet liegt die Kunst des 
Schauspielens in der Fähigkeit zur kalkulierten wie künstlichen, emotional ei-
gentlich unmotivierten Verstellung; für Wilhelm liegt sie in der Hervorbringung 
von Wirklichem – und, in Anlehnung an die platonische Mimesiskonzeption, in 
der Ansteckung an und Identifikation mit den dargestellten Leidenschaften. 

Die Lehrjahre spielen hier auf die beiden widerstreitenden Prinzipien der 
Schauspieltheorie in der Mitte des 18. Jahrhunderts zunächst in Paris geführten 
Diskussion an: auf die Prinzipien der ›heißen‹ und ›kalten‹ Schauspielerei, die in 
den 1790ern schon leicht anachronistisch wirken.123 Pierre Rémond de Saint-
Albine argumentiert (in Weiterführung der verbreiteten Argumentation Jean-
Baptiste Dubos’ und im weiteren Fahrwasser der Autoaffektion der antiken Rhe-
torik) in einem Text von 1747, Schauspielen heiße, die dargestellten Gemütszu-
stände selbst zu fühlen: Darstellende müssen, so heißt es in Lessings Überset-
zung, »sich einbilden, das würklich zu seyn, was sie vorstellen. […] eine glück-
liche Raserey muß sie überreden«124. 1750 publiziert Francesco Riccoboni die 
Gegenposition, nach der Schauspielerei kalkuliert und technisch die entspre-
chenden Zustände vorstellen, die Akteure aber nicht von ihnen ergriffen sein sol-
len. Ebenfalls in einer Übersetzung Lessings: »Man muß die Bewegungen der 
Natur bei andern vollkommen wissen und von seiner Seele allezeit Meister blei-
ben, damit man sie nach Belieben der Seele eines andern ähnlich machen 

                                                             
122  Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band, S. 817. Vgl. auch Zumbrink: Me-

tamorphosen des kranken Königssohns, S. 243f. 

123  Allerdings bestimmen die beiden Prinzipien die Diskussion bis weit ins 20. Jahrhun-

dert hinein. Vgl. Roselt: »Seelen mit Methode. Einführung«, S. 17f. 

124  Pierre Rémond de Saint-Albine: »Der Schauspieler«, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen 

mit Methode. Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen The-

ater. Berlin 2005, S. 101-109, hier: S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 245 

 

kann.«125 Für sein Gegenargument hat Riccoboni schlicht technische Gründe: 
Wegen der auf der Bühne erzählten Zeitraffungen könne man die wahren Gefüh-
le erstens nicht schnell genug an-, aus- und umschalten. Zweitens gelte es, sie 
sowieso je nach Größe des Aufführungshauses noch zu übertreiben; eine direkte 
Reproduktion verbiete sich also. Völlig einig allerdings sind sich die beiden Au-
toren über die ästhetische Wirkung der jeweils dargestellten Gefühle: Sowohl die 
kühl kalkulierte wie die heiß empfundene Emotion haben nach Riccoboni eine 
theatrale Darbietung zum Effekt, »welcher sich die Zuschauer notwendig über-
lassen müssen, und die sie wider Willen mit sich fortreißt«126. Rémond de Saint-
Albine spricht gar von einer »epidemischen Krankheit der Seele, deren Fortgang 
eben so schnell, als erstaunlich ist«127. Nur die heiße Schauspielerei praktiziert 
eine sich hingebende und identifizierende Mimesis im platonischen Sinne. Die 
von Platon ausgemachte ansteckend-mimetische Wirkung auf das Publikum ha-
ben die heiße wie die kalte Schauspielerei jedoch gleichermaßen. Der gelunge-
nen Schauspielerei kommt unter beiden Vorzeichen zu, was die Diskussion des 
20. und 21. Jahrhunderts »Aura«128 nennen wird: eine quasi-magische Wirkung 
der darstellerischen Präsenz, die das Publikum in den Bann schlägt.129  

In den 1790ern sind diese Schauspieltheorien, obwohl z.B. Friedrich Ludwig 
Schröder in Hamburg sich in der Praxis stark an Riccoboni orientiert, nicht mehr 
auf dem neuesten Stand. Lessing und Diderot haben sie bereits transformiert.130 

                                                             
125  Francesco Riccoboni: »Die Schauspielkunst. An die Madame *** durch Herrn Fran-

ziskus Riccoboni den Jüngeren«, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Methode. Schau-

spieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen Theater. Berlin 2005, S. 

116-123, hier: S. 119. 

126  Ebd., S. 118. 

127  Rémond de Saint-Albine: »Der Schauspieler«, S. 106. 

128  Walter Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-

keit«, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Band I.2. Abhandlungen. Frankfurt a.M. 

1974, S. 471-508, hier: S. 477. Vgl. Fischer-Lichte: Ästhetik des Performativen, S. 

114-126, S. 160-175. 

129  Vgl. Erika Fischer-Lichte: »Der Körper als Zeichen und als Erfahrung. Über die 

Wirkung von Theateraufführungen«, in: Dies./Jörg Schönert (Hg.): Theater im Kul-

turwandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Körper – Mu-

sik – Sprache. Göttingen 1999, S. 53-68. 

130  Vgl. die Kapitel zu Lessing und Diderot in Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Methode. 

Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen Theater. Berlin 

2005, S. 124-147. (Allerdings wird Denis Diderots 1770 entstandener »Paradoxe sur 

le comédien« erst 1830 publiziert.). 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Bereits für das Illusionstheater eines Schröders oder Brockmanns gelten beide 
Schauspielstile als zu exaltiert theatral und damit wirklichkeitsfern.131 Verführt 
werden soll nunmehr zum Glauben an die Realität des Vorgeführten: Die »eige-
ne Überzeugung, man sei ein ganz anderer Mensch«, soll laut Serlo »den Zu-
schauer gleichfalls zur Überzeugung hinreiße[n]« (L 309).132 Und die in Weimar 
unter dem Theaterdirektor Goethe eingeübte klassizistische Ästhetik lässt auch 
das Illusionstheater hinter sich. Sie will das Publikum nunmehr erheben und bil-
den, statt es mit Leidenschaften zu infizieren oder mit vorgespiegelter Wirklich-
keit zu täuschen.133  

Im Lehrjahre-Roman finden sich jedoch trotzdem die komplementären An-
steckungstheorien von der heißen und kalten Schauspielerei aufgerufen: als Ele-
mente, anhand derer sich eben die im Text unterschwellig verhandelten Fragen 
nach der Mimesis, ihren Orten und ihren Wirkungen weiterführen lassen. Der 
von Wilhelm zum Schicksal stilisierte Zufall führt ihn zum Ziel seiner Jugend-
träume, nämlich zur hervorragenden Theatertruppe seiner Zeit, die mit einem 
vorklassischen, realistischen Theaterstil reüssiert. Hier findet Wilhelm sich zwi-
schen das Geschwisterpaar Serlo und Aurelie gestellt: Der in der Theatralischen 

Sendung noch deutlich mehr nach dem historischen Schröder modellierte Prinzi-
pal Serlo steht mit der »Kälte seines Gemütes« (L 272) bei gleichzeitiger Abwe-
senheit von eigener »Erfindungskraft« (L 271) für eben den kalten Schauspieler, 
der »natürlich zu spielen und doch immer verstellt zu sein« (L 272) gelernt hat. 
Seine leidenschaftliche Schwester Aurelie verkörpert die heiße Schauspielerin, 
die die von ihr als Ophelia oder der Gräfin Orsina in Emilia Galotti gespielten 
»dunkeln, heftigen, unbestimmten Anklänge« (L 278) nicht nur selbst empfindet, 
sondern im wirklichen Leben an den Folgen ihrer Bühnenexzesse zugrunde ge-
hen wird.134  

                                                             
131  Vgl. Schink: Ueber Brockmanns Hamlet, S. 61f. 

132  Das Prinzip des von Serlo verkörperten Illusionstheaters ist insofern in die Konst-

ruktion des so gar nicht auf Illusion zielenden Romantexts eingelassen, als in ihm 

der zentrale Komplex über Illusionierung und Desillusionierung der Hauptfigur re-

flektiert wird. Vgl. Matthias Mayer: Selbstbewußte Illusion. Selbstreflexion und Le-

gitimation der Dichtung im »Wilhelm Meister«. Heidelberg 1989.  

133  Vgl. zur Abwehr der Leidenschaft in Goethes Kunstprogramm Zumbusch: Die Im-

munität der Klassik, S. 230-269. 

134  Vgl. Thorsten Valk: »›Alles macht einen ewigen Zirkel in mir‹. Aurelie als Melan-

cholikerin in Goethes ›Wilhelm Meister‹«, in: Goethe-Jahrbuch 116 (1999), S. 259-

270. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 247 

 

Mit der von beiden Schauspieltheorien nicht zu trennenden theatralen Anste-
ckungstheorie brechen die Lehrjahre jedoch bzw. ironisieren sie. Zum einen 
wird die Ansteckungstheorie parodiert, denn nicht Serlos kalkuliertes Schauspiel 
großer Leidenschaften wirkt ›epidemisch‹ von der Bühne, sondern sein in jeder 
Lebenslage durch und durch gemütliches Naturell:  

 
»Die innere Behaglichkeit seines Daseins schien sich über alle Zuhörer auszubreiten, und 

die geistreiche Art, mit der er die feinsten Schattierungen der Rollen leicht und gefällig 

ausdrückte, erweckte um soviel mehr Freude, als er die Kunst zu verbergen wußte, die er 

sich durch eine anhaltende Übung eigen gemacht hatte.« (L 250f) 

 
Das Publikum wird im Theater weder von einer quasi-magischen Aura affiziert, 
noch im Sinne des Nationaltheaterkonzepts gebildet, sondern findet dort einen 
Ort der gepflegten Unterhaltung, deren Grundstimmung durch Serlos Ausstrah-
lung bestimmt wird: eine nicht magische, sondern ›behagliche‹ Aura. Der Text 
führt auch keine ›dunkle‹ Wirkung der melancholischen Aurelie von der Bühne 
herab vor, sehr wohl aber die private Wirkung ihres übersteigerten Leidensbe-
richts auf den mimetischen Wilhelm: »Er empfand die Foltern der unglücklichen 
Anspannung mit: sein Gehirn zerrüttete sich, und sein Blut war in einer fieber-
haften Bewegung.« (L 279)  

Mimetische Übertragung existiert also; das mimetische Wesen Wilhelm wird 
bis in die Wanderjahre hinein als für sie empfänglich geschildert. Solche Über-
tragungen finden aber nicht von der Theaterbühne herab statt, stattdessen kommt 
im Text immer wieder die einigen, nicht allen Menschen eigene auratische Aus-
strahlung im sozialen Umgang zum Tragen. Natalie und ihr Bruder Lothario 
brauchen nicht die Theaterbühne und das Publikum Aureliens und Serlos, um 
»den reinsten Einfluß« (L 526) zu entfalten. Sie entwickeln vielmehr eine cha-
rismatische Präsenz im persönlichen Umgang. »Ausstrahlung«, »Ausdruck«, 
»Wirkung« auf der einen Seite, »Wirkung« und »Empfängnis« auf der anderen 
sind die entsprechenden Vokabeln, die auch andere Goethe-Texte, und nicht nur 
die literarischen, zur Beschreibung solcher Zusammenhänge benutzen.135  Als 
Macht von »Daimon« bzw. »Dämon« findet sich dieses Phänomen des Charis-

                                                             
135  Vgl. für »ausstrahlen«: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften/ 

Akademie der Wissenschaften zu Göttingen/Heidelberger Akademie der Wissen-

schaften (Hg.): Goethe-Wörterbuch. Band 1: A - azurn. Stuttgart 1978, Spalte 1263-

1265. Vgl. für »Eindruck«: Dies. (Hg.): Goethe-Wörterbuch. Band 2: B - einweisen. 

Stuttgart 1989, Spalte 1436-1438. Vgl. für »empfangen«: Dies. (Hg.): Goethe-

Wörterbuch. Band 3: Einwenden - Gesäusel. Stuttgart 1998, Spalte 56-59.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

mas vom Egmont bis zu Dichtung und Wahrheit in all seiner Mehrdeutigkeit 
thematisiert.136 In Goethes kunsttheoretischen und poetologischen Texten tritt in 
den 1790ern immer mehr die Entwicklung einer Ästhetik des Symbols in den 
Vordergrund, in dem eine so geartete Wirkmacht der Präsenz sich verdichten 
soll. 137 Auf der Handlungsebene der Lehrjahre tritt an die Stelle der Faszination 
für Bühnenmagie diejenige für Alltagscharismatiker. Die wichtige Funktion der 
Aura in Wilhelms Leben bleibt bestehen, sie verändert aber ihre Qualität: Es ist 
keine Aura des Schauspielaktes, die sich aus einem Charisma der Schauspielerin 
oder des Schauspielers speisen mag, die in ihren Rollen aufgehen. Die Charisma-
tikerinnen und Charismatiker der Turmgesellschaft treten als sie selbst auf. Der 
Text der Lehrjahre macht überdeutlich, dass die Turmgesellschaft Wilhelm in 
eine Sphäre zieht, in der ein Umgang mit diesen Alltagscharismatikern die Büh-
nenmagie ablöst. Gleichzeitig haben die Plötzlichkeit dieses Umbruchs und Wil-
helms beinahe umstandslose Adoption durch den Turm jedoch strukturell eher 
etwas von der epidemischen Wirkung des Theaters als von der vernünftig orga-
nisierten Tätigkeit, wie der Turm sie predigt. 

Der Text lässt es offen, inwieweit der von Natalie, Lothario und anderen in 
den Bann geschlagene Wilhelm seine Bindung an den Turm überhaupt richtig 
einzuordnen weiß. Das ironischerweise durch und durch theatrale Ritual, mit 
dem die Turmgesellschaft seine Befreiung vom theatralen Irrweg behauptet, 
vermag Wilhelm zumindest nicht als ein Theaterereignis zu deuten. Er regrediert 
zum Kind, das Bühnenfiktion und soziale Situation nicht unterscheiden kann: 
Nicht nur will er auf von der Bühne gestellte Fragen antworten, auch »glaubte 
[er] die Stimme seines Vaters« tatsächlich zu hören, als das Ritual den Geist von 
Hamlets Vater als Reminiszenz an die Hamlet-Aufführung auftreten lässt und 
mit Wilhelms wirklichem, gerade verstorbenen Vater verdichtet. Während die 
dekontextualisierte Bühnenfigur behauptet, sie »scheide getrost« (L 495), da sie 
Wilhelm auf einem guten Weg wisse, ist dieser durch die recht basale Erfahrung, 
dass das von der Bühne wie real auf ihn wirkende Geschehen wohl so real gar 
nicht sei, in die »verworrenste[] Lage« (L 496) gebracht. Mit den ausgerechnet 
im Moment der Übernahme der natürlichen Rolle der Vaterschaft gesprochenen 
Worten des Abbés »Heil dir, junger Mann! deine Lehrjahre sind vorüber; die Na-
tur hat dich losgesprochen!« (L 497) ist wohl vor allem das Theater gemeint. Im 

                                                             
136  Vgl. Lars Friedrich/Eva Geulen/Kirk Wetters (Hg.): Das Dämonische. Schicksale 

einer Kategorie der Zweideutigkeit nach Goethe. Paderborn 2014.  

137  Vgl. Frauke Berndt: »The Myth of Otherness: Goethe on Presence«, in: Goethe 

Yearbook 19 (2012), S. 49-66. Vgl. zum Charisma Eckart Goebel: Charis und Cha-

risma. Grazie und Gewalt von Winckelmann bis Heidegger. Berlin 2006, S. 9-15. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 249 

 

Moment seiner Lossprechung vom Theater befindet Wilhelm sich in exakt dem-
jenigen Modus, den Platon in seiner Theaterkritik als von der Mimesis korrum-
pierten beschreibt. Wie so häufig in den Lehrjahren (und auch noch in den Wan-

derjahren) endet diese Verwirrung nicht durch innere Stärke, sondern durch eine 
weitere äußere Stimulation: Das Ritual geht weiter; anstelle der seit seinen thea-
tralen Kinderphantasien imaginierten Heldenrolle wird Wilhelm nun der Lehr-
brief als »kleine Rolle« (L 496) im ganz wörtlichen Sinne überreicht. Über die 
Etymologie der Schauspielerrolle als Textvorlage ist der Bezug zur großen Rolle 
beim Theater wie zur Unterordnung unters Allgemeinwohl im Zirkel der Turm-
gesellschaft einerseits gegeben. Andererseits wird dieser Übergang dadurch kon-
terkariert, dass der unter dem Bann des (hier rituellen) Theaters stehende Wil-
helm in die ihm von seinem neuen Umfeld zugedachte ›kleine Rolle‹ ebenso hi-
neingezogen wird wie vorher ins Theatermilieu. Sein ›Hinschlendern‹ ist auch 
hier eher ein Stolpern.  

Aber Wilhelm steht nicht nur im Bann auratischer Charismatiker. Er selbst 
hat ebenfalls Aura bzw. Charisma und übt mit diesen Einfluss aus – auch wenn 
er einen solchen Einfluss nicht richtig zu kontrollieren weiß. Im Unterschied zur 
Titelfigur aus Moritz’ Anton Reiser-Roman fliegen ihm die Herzen und die 
Sympathien zu. In der heterosexuellen Ordnung des Texts sind dies die Freund-
schaft der Männer und die Liebe der Frauen. Der von seiner Bücherwelt beses-
sene Bürgersohn mutiert schnell zum Mittelpunkt des Zirkels zunächst der halb-
professionellen und dann der ganz professionellen Schauspieler; ein gleiches Ge-
schick wird ihm im adeligen Milieu zuteil. Von seiner Identifikation mit Prince 
Henry beflügelt, kann er fast nach Belieben Melinas Schauspieltruppe mit dem 
eigenen Begeisterungszustand infizieren.138 Dass er hinterher angesichts der ka-
tastrophalen Folgen dieser Begeisterung auf dem zuvor formal eingehaltenen 
demokratischen Prozess und der kollektiven Verantwortung beharrt, deutet dar-
auf hin, dass seine Aura ihm eher von der mimetischen Identifikation verliehen 
wird, als dass er die Rolle des Charismatikers souverän und kontrolliert spielen 
könnte. Wilhelms auratische Wirkung beruht auf seiner eigenen Begeisterung 
und diese weist ihn als ›heißen Schauspieler‹ aus. 

Anlässlich Wilhelms Bühnendebüt in der Rolle des Hamlets parodieren die 
Lehrjahre dann sowohl eine ›heiße Schauspielerei‹ im Sinne Rémond de Saint-
Albines, als auch die von Riccoboni bei ihr ausgemachten Probleme: Wilhelm 
betritt mit seinen echten Gefühlen die Bühne, die aber nun so ›heiß‹ gar nicht 
sind. Vielmehr machen die Eile und das Lampenfieber ihn aufgeregt und hek-
tisch. So wie Hamlet am Hofe seines Stiefvaters fühlt er sich dadurch »recht un-

                                                             
138  Vgl. Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 82-88. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

behaglich«. In der von Garricks Londoner Hamlet berühmt gemachten und zur 
Nagelprobe des psychologischen Schauspielstils erhobenen Szene der Geisterer-
scheinung »erschrak [Wilhelm] wirklich« (L 321), wo diese ja in der Tat auch für 
die Truppe auf der Bühne gänzlich unerwartet erscheint. »[D]as ganze Publikum 
schauderte« (L 322) – wie bei Garrick seit den 1750ern in London, wie bei 
Brockmann und Schröder in den 1770ern in Hamburg und dann Wien.139 Dieses 
Schaudern ist wohl empathischer Natur, eben weil das Schaudern Wilhelms so 
echt ist: Seine von Riccoboni als Schreckgespenst an die Wand gemalte Unbe-
holfenheit führt zufällig zu den von Rémond de Saint-Albine bestimmten Effek-
ten. Als der gute Schauspieler, den von Philine bis zum Vollprofi Serlo alle Fi-
guren in ihm vermuten, steht der Mimetiker Wilhelm damit allerdings in keiner 
Weise da; einzig seine »Fechtübungen« (L 312) finden die Anerkennung der Er-
zählstimme – was wohl impliziert, der Rest sei nicht weiter bemerkenswert ge-
wesen.140  

Wilhelm scheitert also nicht als Schauspieler, weil es sich bei ihm um ein 
modernes bürgerliches Individuum handelt statt um einen im Bann der imitatio-
Logik stehenden Komödianten.141 Die auf Friedrich Ludwig Schröders in den 
1770ern entwickelten ›Hamburger Stil‹ anspielende Schauspielpraxis, die Wil-
helm (im Unterschied zum im Weimar unter Goethe eingeübten ästhetisierten 
Stil) anstrebt, soll ja gerade eine solche Individualität auf die Bühne bringen; die 
verkürzte Shakespeare-Interpretation von Aufklärung wie Sturm und Drang er-
hebt dessen Stücke gerade zum Paradigma moderner Individualität.142 Wenn Jar-
no später behauptet, Wilhelm habe »sich nur selbst« (L 551) gespielt, nur die 
Züge des eigenen »Charakter[s]« aufgeführt und ansonsten kein Talent zur Ver-
stellung, dann stellt sich die Frage, welches Selbst des eigenschafts- und charak-
terlosen Wilhelm denn gemeint sein könnte: Wilhelms Scheitern scheint eher 
von zu viel statt zu wenig an Mimesis zu rühren. Vielmehr führt Jarno hier erst 

                                                             
139  Vgl. Georg Christoph Lichtenberg: »Briefe aus England. An Heinrich Christian Boie. 

[Erster Brief]«, in: Ders.: Schriften und Briefe. Dritter Band. Aufsätze, Entwürfe, 

Gedichte. Erklärung der Hogarthischen Kupferstiche. München 1992, S. 326-338. 

Vgl. Häublein: Die Entdeckung Shakespeares auf der deutschen Bühne des 18. 

Jahrhunderts, S. 56-93. 

140  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 289. 

141  So in seiner ansonsten so einschlägigen Interpretation Kittler: »Über die Sozialisati-

on Wilhelm Meisters«, S. 57-83. 

142  Vgl. z.B. Herder: »Shakespear«, S. 208-231. Allerdings findet sich das Motiv von 

Shakespeare als ›Menschenbildner‹ auch bereits in der noch seine ›großen Fehler‹ 

bemängelnden englischen Kritik des 18. Jahrhunderts. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 251 

 

die Idee ein, dass Wilhelm überhaupt solch ein Selbst und einen solchen ›Cha-
rakter‹ haben könnte. Diese Idee wird dann Wilhelms weiteren Verbleib in der 
Turmgesellschaft regulieren.  

Wilhelms Mittelmäßigkeit als Schauspieler scheint innerhalb der Realität des 
Romans aber nicht weiter folgenreich: Mit der Aufführung des Hamlet ist die äs-
thetische Bildung am Kunstwerk zum Abschluss gekommen. Sieht man in den 
Lehrjahren den geregelten Bildungsweg Wilhelms, dann lässt sich von Goethes 
theoretischen Schriften her argumentieren, über das Erlangen einer versinnlich-
ten und verbildlichten Wahrheit habe Wilhelm sich von eben der Sphäre des Bil-
des emanzipiert und sei jetzt bereit, sich der Sphäre der Wirklichkeit zuzuwen-
den.143 Aber wo Wilhelm sich auch vom Theater als Institution lossagt, da bleibt 
er doch durch und durch zunächst Theatraliker: Gleich nach seiner Beschwerde 
über das Theater gegenüber dem wie zufällig getroffenen Abbé trainiert er im 
Geiste die Rolle, mit der er Lothario über Aurelies Tod beschämen will. Er probt 
weiter den großen Auftritt, wird aber durch drei Dinge aus der Bahn geworfen: 
zunächst dadurch, dass ihm sein Timing vom Rhythmus des Turms durcheinan-
der gebracht wird, denn Lothario empfängt ihn nicht so wie erwartet und ist dann 
mit anderen Dingen beschäftigt. Zweitens dadurch, dass die Turmgesellschaft 
ihm spiegelt, was es auch jenseits der Theaterbretter heißt, ein beobachtendes 
Publikum zu haben: Die geplante Beschämung Lotharios endet in Wilhelms ei-
gener Beschämung über die dem Turm bekannten Folgen der Tändelei mit der 
jungen Gräfin, wie sich herausstellt der Schwester Lotharios (und auch Nata-
liens). Wilhelms erster Auftritt im Turm ist nicht nur wie sein Theater-Hamlet 
ein potentielles Desaster, sondern ein wirkliches. Den Ausweg bietet die passive 
Dimension der Mimesis: Drittens nämlich gerät Wilhelm durch Lotharios aurati-
sches Charisma, dem er sich ergibt, aus dem Konzept und wird, während er 
selbst im Turm als Schauspieler nichts taugt, von dieser Ausstrahlung gebunden: 
»Lotharios Gegenwart [stimmte] ihn zu ganz anderen Gefühlen« (L 425). Wil-
helm hat sich also auch nach der Hamlet-Aufführung nicht vom Theater emanzi-
piert, wie er es später stilisieren wird. Er ist auch nicht, wie von der Turmgesell-
schaft zu diesem Anlass aufgefordert, geflohen. Vielmehr bindet die Turmgesell-
schaft Wilhelm durch die vom Text zuvor durchgehend dem Theater zugeschrie-
benen, aber dann nicht zugestandenen Mittel an sich.  

 
 

                                                             
143  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 290-296. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

9.  INITIATION IN DER MAUSEFALLE:  
DER GEIST DER ENTFERNTEN AUTORITÄT 

 
Als Autorität für die Erziehungs- und Bildungspolitik der Turmgesellschaft 
nimmt der Abbé eine Vaterrolle ein, auch wenn diese vom Text immer wieder 
verunsichert, eingeklammert und ironisiert wird. Die Erziehungs- und Bildungs-
politik der Turmgesellschaft ist einerseits keine, die der Text letztlich in Gänze 
als autoritative vertritt. Andererseits wird diese Politik eben gänzlich dadurch 
bestimmt, dass sie aus dem Verborgenen wirkt und ihre Befürworter und Prakti-
ker sich nicht fassen lassen. Der Mimetiker Wilhelm findet sich gesteuert, aber 
nicht vom Referenzpunkt einer zunächst als externer und dann als internalisierter 
Erzieher fungierenden stabilen Autorität im Sinne Platons, Rousseaus, Salz-
manns etc. aus. Die Kontrolle und Steuerung der von Wilhelm verkörperten mi-
metischen Unbeständigkeit wirkt anders. Vielleicht tritt auch von daher der Abbé 
zwar gleich zweimal in der Rolle eines Vaterersatzes auf: nämlich jeweils in der 
Rolle des Geists von Hamlets Vater, der Hamlet bzw. den sich mit ihm mime-
tisch identifizierenden Wilhelm zum »[G]edenke mein« (L 495)144 aufruft und so 
sein nachfolgendes Handeln bestimmt bzw. bestimmen will. Aber in beiden Fäl-
len ist nicht ganz ausgemacht, ob es sich tatsächlich um den Abbé handelt. Der 
Geist kommt »in voller Rüstung« (L 495); seine Zuordnung zu einem Schauspie-
ler bleibt letztlich unsicher. Die Wirkung ist dafür jeweils umso realer: In beiden 
Fällen, sowohl bei der Hamlet-Premiere als auch beim Initiationsritual in die 
Turmgesellschaft, findet sich für Wilhelm die theatrale Fiktion zugunsten eines 
Erlebens von Wirklichkeit ausgesetzt. Er nimmt die Zuschauerrolle in einem ge-
lingenden Illusionstheater im Stile jener Truppe, von der er sich gerade getrennt 
hat, ein – mit dem einzigen Unterschied, dass er sich in diesem Fall hinterher 
über die Täuschung empören wird. 145  Das Theater ohne einen erkennbaren 
Schauspieler, die Vaterfigur ohne erkennbare Identität, übersteigt sämtliche an-
sonsten geschilderten Theatereffekte und lenkt Wilhelm, wo nicht auf einen 
›vernünftigen‹ Lebensweg, so doch in den Bannkreis der Turmgesellschaft.146  

                                                             
144  Bei Wieland heißt die Stelle: »Gedenke meiner, Sohn!« (Shakespeare: Theatralische 

Werke in einem Band, S. 802)  

145  Vgl. für den Initiationskomplex auch Michael Neumann: Roman und Ritus. »Wil-

helm Meisters Lehrjahre«. Frankfurt a.M. 1992.  

146  Nur schwer lässt Wilhelms Verwirrung an der Stelle sich als eine von der Turmge-

sellschaft kalkulierte lesen, bei der Wilhelm die Diskrepanz zwischen Schicksals-

glauben und Erkenntnis der Lenkung durch den Turm langsam aufgeht. So Hanno 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 253 

 

Der gespielte Vatergeist aus Hamlet usurpiert bekanntlich die Stimme von 
Wilhelms kürzlich verstorbenen leiblichen Vater, und transformiert dabei die 
Worte Shakespeares bzw. Wielands: »Ich bin der Geist deines Vaters […] und 
scheide getrost, da meine Wünsche für dich, mehr als ich sie selbst begriff, er-
füllt sind. […] Lebe wohl und gedenke mein, wenn du genießest, was ich dir 
vorbereitet habe.« (L 495) Der Aufruf, der bei Shakespeares Geist noch zur Ra-
che an seinem falschen Stellvertreter Claudius, Hamlets Onkel und Stiefvater, 
auffordert, bringt hier keine permanente Heimsuchung hervor. Der Vatergeist 
gibt seine Autorität über einen Sohn ab, der nunmehr ›wohlleben‹ statt sich 
gleich Hamlet in Rache verzehren soll. Aus Hamlets schuldhafter Erinnerung 
soll das dankbare Andenken beim ›Genießen‹ des von der väterlichen Autorität 
Gestifteten werden.  

Einigermaßen dreist behauptet die Stimme des Turms, dass Wilhelms Vaters 
›Wünsche‹ für den Sohne ›mehr als ich sie selbst begriff‹ erfüllt sind. Erwähnt 
hat der Text an Wünschen des Vaters das ökonomische Wohlergehen und eine 
gewisse Weltläufigkeit, die man auch ›Bildung‹ nennen könnte. Erstere kann die 
Turmgesellschaft letztlich garantieren; zweitere besitzt Wilhelm immer noch 
nicht richtig. Die Fiktion, dass er diese ›Bildung‹ besitzt, ist es aber, die seine 
Unbeständigkeit auf Dauer im Bannkreis der Turmgesellschaft zu halten ver-
spricht. Dass Wilhelm die Stimme seines Vaters wirklich zu hören meint, ver-
deckt hier, dass Shakespeares Theatergeist sich seinerseits inzwischen die Stim-
me des biblischen Gottvaters angeeignet hat. Durch diesen wurde für Wilhelm 
seine neue Welt ›vorbereitet‹: »Denn wir sind sein Werk, geschaffen in Christo 
Jesu zu guten Werken, zu welchen Gott uns zuvor bereitet hat, daß wir darinnen 
wandeln sollen.« , heißt es parallel im 147 Epheser-Brief des Paulus. Aus den Wün- 
schen des Vaters ist eine von einer gottgleichen Autorität gestiftete Welt geworden.  

Getilgt scheint in der Überformung des Vaters durch den Turm nicht zuletzt 
die väterliche Schuld, die Wilhelm ans Theater führte. Hatte doch die vom 
kaufmännischen Denken erzeugte ›Leere‹ des Hauses Wilhelm ans Theater ge-
trieben: Den Verlust der von der Sammlung des Großvaters garantierten ästheti-
schen Bildung kompensiert Wilhelm mit Unbeständigkeit und Tand des Theaters. 
Die Bibelreferenz unterstreicht diese Verzahnung von kaufmännischer und thea-
traler Disposition: Mit Paulus’ Brief an die Epheser wird ein Ort aufgerufen, der 
berühmt nicht zuletzt für sein großes antikes Theater ist. Laut Teilen 19 und 20 
der Apostelgeschichte des Lukas ist dieses Theater der Ort eines großen »Auf-

                                                                                                                                  
Beriger: Goethe und der Roman. Studien zu »Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Zürich 

1955, S. 151f.  

147  Lutherbibel, Epheser 2.10.: Haffmanns/Haffmans (Hg.): Das neue Testament, S. 777. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ruhrs«148, bei dem sich die Silberschmiede des Orts gegen Paulus Missionie-
rungsanstrengungen stellen.149 Diese bedrohen ihr Geschäftsmodell, das auf dem 
Verkauf heidnischer Statuen beruht. Neben der später von Tertullian hergestell-
ten Parallele zwischen Theaterpraxis und Götzendienst,150 wie sie auch noch die 
zeitgenössischen Erziehungskonzepte Campes oder Salzmanns prägt, assoziiert 
diese Passage das Theater auch mit kaufmännischem Denken und verweist so 
auf den Beginn von Wilhelms Irrwegen. Ebenso verweist sie auf deren Ende: 
Paulus verzichtet auf eine Konfrontation mit jenem ›Aufruhr‹, der gleichzeitig 
das Theater wie auch die Kaufleute betrifft. Er zieht sich aus Ephesus zurück 
und wirkt aus der Ferne durch eben seinen Brief: strukturgleich zur Wirkung der 
Turmgesellschaft auf Wilhelms Leben. Noch dazu zählt der Epheser-Brief zu 
den sogenannten Deuteropaulinen: Seit 1792, also in etwa seit der Zeit von Goe-
thes Arbeit an der endgültigen Fassung der Lehrjahre, findet sich die Authentizi-
tät des Schriftstücks angezweifelt – und zwar, weil er zu unpersönlich und abs-
trakt geschrieben sei und damit eben nicht dem individuellen Stil des Paulus ent-
spreche.151 Von der durch Gottvater autorisierten, aber höchst abstrakt gehalte-
nen Aufforderung per Brief aus der Ferne, lässt sich also gar nicht wissen, durch 
welchen Agenten sie denn nun wirklich vermittelt wird. Zwar tritt mit der Figur 
des Geists von Hamlets Vater eine Theaterfigur auf; diese spricht jedoch Worte, 
die einem Brief statt der sie sprechenden Stimme zuzuordnen sind und statt der 
vorgeschobenen biblischen Autorität wohl einer so anonymen wie abstrakten 
Schreibinstanz.  

Mit der Referenz zum wohl berühmtesten und effektvollsten von Shakespeares 
Theatereffekten, dem Auftritt des Geists, wird auch gleichzeitig die Verabschie-
dung des Theaters behauptet. – Der Abbé (oder wer immer hier sprechen mag) 
spielt an dieser Stelle allerdings nicht nur mit einer Rolle aus Wilhelms Theater-

                                                             
148  Lutherbibel, Apostelgeschichte nach Lukas, 19.: Ebd., S. 563.  

149  Goethes späteres Gedicht »Groß ist die Diana der Epheser« aus den 1810ern, das im 

Titel die Lutherübersetzung zitiert, stellt sich auf die Seite der Kunst und damit auf 

die von Heidentum, Götzendienst und letztlich Theater. Vgl. Lutherbibel, Apostel-

geschichte nach Lukas, 19.: Ebd., S. 562f. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: 

»Groß ist die Diana der Epheser«, in: Ders.: Goethes Werke I. Gedichte und Epen I. 

München 1998, S. 285f. 

150  Vgl. Tertullianus: De spectaculis, S. 11f., S. 19-29. 

151  Vgl. Edward Evanson: The Dissonance of the Four Generally Received Evangelists 

and the Evidence of Their Respective Authenticity, Examined; with that of Some 

Other Scriptures Deemed Canonical. Gloucester 1792, S. 312f. Vgl. Harold 

Hoehner: Ephesians: An Exegetical Commentary. Grand Rapids 2002, S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 255 

 

identifikation; er spielt auch mit der Rolle von Wilhelms Vater und lässt beide 
Ordnungsmuster zugunsten der Autorität der Turmgesellschaft hinter sich: Dass 
Wilhelm nunmehr die (unbewussten) Wünsche des Vaters übererfüllen werde, 
bleibt, wie man aus dem weiteren Verlauf der Lehrjahre wie auch aus den späteren 
Wanderjahren weiß, ebenso bloße theatrale Behauptung wie die Ankündigung, 
Wilhelm stehe nun eine Zeit des ›Genießens‹ bevor. Nur als zirkuläre ergibt diese 
Behauptung Sinn: Sein Leben per definitionem ›genießen‹ wird Wilhelm demnach, 
solange er sich an der Autorität der Turmgesellschaft orientiert.  

Der zweite Auftritt von Hamlets Vater inklusive seiner doppelten Überblen-
dung mit Wilhelms Vater und der Autorität der Turmgesellschaft rundet auch die 
untergründig mitlaufende Referenz auf Shakespeares mousetrap-Szene ab, bevor 
sie im ›Saal der Vergangenheit‹ endgültig zu Grabe getragen wird. Von dieser 
Referenz her wird Wilhelms theatral erzeugte Bindung an die Autorität der 
Turmgesellschaft gleichzeitig infrage gestellt: Der Abbé (bzw. einer seiner mut-
maßlichen Stellvertreter) zeigt sich vor allem in eben einer Stellvertreterrolle. Er 
vertritt die fehlende Rolle von Hamlets Vater in Wilhelms Inszenierung; als 
Hamlets Vater vertritt er Wilhelms Vater noch aus dem Grabe. Im Stück Hamlet 

hat der Vater ja aber durchaus einen Stellvertreter, wenn auch einen falschen: 
den Stiefvater Claudius, der Hamlet zunächst ebenso in seinem Bannkreis halten 
will wie die Turmgesellschaft Wilhelm und ihm später, nachdem er in der 
mousetrap-Szene die von seinem Neffen und Stiefsohn ausgehende Gefahr er-
kennt, so nach dem Leben trachtet wie zuvor dessen Vater.  

Ein falscher Stellvertreter von Wilhelms Vater ist im Initiationsschauspiel 
der Abbé. Die Existenz eines ›Zwillingsbruders‹ als Doppelgänger verweist auf 
eine strukturelle Ähnlichkeit zur Brüderschaft von Hamlets Vater und Claudius, 
die ja zumindest von Hamlets Mutter Gertrud nicht ausreichend auseinanderge-
halten werden können. Wenn Wilhelm als Hamlet in der mousetrap-Szene die 
Schauspieler stellvertretend den Mord an Hamlets Vater nachspielen sieht, ist al-
so keineswegs ausgemacht, ob analog der Abbé (oder sein Stellvertreter) für den 
ermordeten König steht oder vielmehr für den Mord am König. In dem Maße, in 
dem der Abbé für Claudius steht und der alte Hamlet gleichzeitig für Wilhelms 
Vater, Wilhelms Abstammung und damit Wilhelm selbst und letztlich seine 
Theaterleidenschaft, sieht Wilhelm als Hamlet hier seine eigene Vergiftung 
durch die Turmgesellschaft. – Oder er hätte sie gesehen, hätte er bereits den Ab-
bé als Stellvertreter von Hamlets Vater und vom eigenen Vater erkannt. Im Ro-
mantext sieht Wilhelm diese Szene jedoch ebenso wenig wie die Lesenden sie zu 
lesen bekommen: Die Vergiftung bzw. Eingemeindung Wilhelms bedient sich 
zwar der Mittel des Theaters, wirkt aber (wie Paulus mit seinen Briefen) aus dem 
Verborgenen.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Wilhelms Hamlet-Version steht im Zeichen der vor dem Palast, in dem Ham-

let spielt, lagernden norwegischen Flotte und gibt dem Stück so einen abwesen-
den wie gleichzeitig sichtbaren Fixpunkt, der das Stück im Unterschied zu den 
die deutschsprachigen Bühnen der Zeit dominierenden, auf den Norwegen-Plot 
verzichtenden Versionen zusammenhält.152 Mit der Behandlung der mousetrap-
Szene in den Lehrjahren ist ein solcher Fixpunkt für den Gesamttext ins Unzugäng-
liche verschoben. Die infizierende Dimension der Mimesis, die diese Szene vor 
die Augen stellt, wirkt aus dem Verborgenen und Unfasslichen. Wer sie in dieser 
Unfasslichkeit zwar nicht dingfest machen, aber doch in den eigenen Bannkreis 
ziehen kann wie die Turmgesellschaft, hat vielleicht an konkreter Steuerungs-
macht im Einzelfall verloren, aber doch an abstrakter Macht über den Gesamtzu-
sammenhang gewonnen: Der Mimetiker Wilhelm sitzt in der Mausefalle – und 
mit ihm die Mimesis. 

Mit der gleich an die zweite Übernahme von Shakespeares Geist durch den 
Abbé anschließende Übergabe des Lehrbriefs zeigt sich, dass die Wilhelm be-
stimmende Ordnung endgültig von der konkret-nahen Unbeständigkeit des Thea-
termilieus auf die abstrakte-distanzierte Undurchsichtigkeit der Archive der 
Turmgesellschaft übergegangen ist.153 Die Autorität der Turmgesellschaft bleibt 
unzugänglich. Sie operiert mit theatralen Mitteln, ist aber nicht an Theater oder 
Theatralität insgesamt interessiert. Diese Autorität will vom Mimetiker Wilhelm 
eigentlich nichts Besonderes, zumindest keine direkte Formung nach einem ihm 
vorgeschriebenen Bilde. Diese Autorität will vor allem eines: dass Wilhelm sich 
bei aller Unbeständigkeit dauerhaft in ihrem Bannkreis bewege.  

Genau beim Auftritt des Geists im Ritual der Turmgesellschaft hat Wilhelm 
einen kurzen diesbezüglichen Disput mit der Hinterbühne. Auf die Frage, warum 
er denn eben nicht »strenger« geführt worden wäre, antwortet »eine Stimme«: 
»Rechte nicht mit uns! […] du bist gerettet, und auf dem Wege zum Ziel. Du 
wirst keine deiner Torheiten bereuen und keine zurückwünschen, kein glückli-
cheres Schicksal kann einem Menschen werden.« (L 495) Markant ist hier die 
zeitliche Struktur: Die ›Rettung‹ ist nicht das ›Ziel‹, sondern der ›Weg‹ dorthin. 
Die in sich plurale, aber mit einer Stimme sprechende Autorität des Turms darf 
bis dahin aber nicht angezweifelt werden; der ›Weg‹ wird unter ihrer Führung 
beschritten. Dafür spricht der Turm jetzt plötzlich Wilhelms Sprache, wenn vom 
›Schicksal‹ die Rede ist. Kurz vorher sollte Wilhelm noch begreifen, dass es sich 

                                                             
152  Schröder stellt den politischen Norwegen-Plot zugunsten des Familienzwists zurück. 

Vgl. zu ›Wilhelm Meisters Meisterstück‹ als einer kongenialen Lesart Shakespeares 

Anselm Haverkamp: Hamlet. Hypothek der Macht. Berlin 2004, S. 67-82. 

153  Vgl. Kittler: »Über die Sozialisation Wilhelm Meisters«, S. 99-114. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 257 

 

auch in der Sphäre des Theaters um eine der unsteten Zufälle statt um eine der 
Verwirklichung seines Schicksals handelt. Glücklich soll dieses nicht nur im 
Sinne des Zufälligen sein, weil er weder Ressentiment noch Nostalgie gegenüber 
den ›Torheiten‹ der Vergangenheit empfinden werde – wohl nachdem er sie be-
gangen habe, um sie anschließend zu überwinden. Dieser stoische und in sich 
ruhende amor fati suggeriert nach der Zerrüttung und Zersplitterung durch das 
Theater eine stabile Selbstidentität, ist aber fehl am Platz: Eher zufällig, nämlich 
durch die weitere ›Torheit‹, sich als Rächer Aurelies aufspielen zu wollen, ist 
Wilhelm ja dem Theater entkommen. Seine Reaktion auf das vom Turm aufge-
führte theatrale Ritual zeigt, dass er sich keineswegs von dessen Wirkmacht be-
freit hat. Und dies gilt auch für die Zeit nach seiner Initiation: Wilhelms ›Tor-
heit‹ gegenüber Marianne bleibt unentschuldbar, auch wenn er die Vaterschaft 
für Felix übernimmt. Seine ›Torheit‹ im Umgang mit Mignon ist noch nicht an 
ihr Ende gekommen. Und auch die Autoritäten der Turmgesellschaft scheinen 
nicht arm an eigenen ›Torheiten‹ zu sein, die etwa zum Freitod des Harfners füh-
ren werden. Die aus dem Off sprechende Stimme kann Wilhelm nur mittels einer 
höchst selektiven Wahrnehmung sein ›Schicksal‹ als ›glücklich‹ suggerieren, 
weil es jetzt nach den mimetischen Irrungen und Wirrungen des Theaters Stabili-
tät erlangt habe. Sie kann ihm nur mittels dieser selektiven Wahrnehmung die 
jetzige wie zukünftige Infragestellung ihrer Autorität verweigern: Die der Sub-
jektkonstitution des Mimetikers Wilhelm inhärente Instabilität wird nun für Ge-
genwart und Zukunft auf die stabile, aber weitgehend unbestimmte Autorität des 
Turms ausgerichtet und bedient sich dazu teils des völligen, teils des umwerten-
den Vergessens jener Aspekte, die nicht in diese Neuorganisation passen. Aus 
›Zufall‹ wird hier wieder ›Schicksal‹,154 aber ohne dass dieses ›Schicksal‹ je 
sämtliche ›Torheiten‹ umfassen könnte. 

 
 

10.  DOPPELTES VERGESSEN: UMLENKUNG DER MIMESIS 
 

Der Instabilität der Mimesis ist das Vergessen wesentlich. Die Mimesis muss 
sich flexibel an ein neues Vorbild hängen können, ohne dass ein altes wirklich 
Spuren hinterließe. Die implizite tabula rasa-Vorstellung macht das mimetische 
Vermögen für Konzepte von Lernen und Erziehung so interessant, aber auch so 
problematisch: Nicht nur gilt es stets die Angemessenheit der Wiederholung des 

                                                             
154  Dies konterkariert die von Wilhelm selbst vorgetragene Gattungstheorie, im »Dra-

ma« gehe es um »Schicksal«, im »Roman« hingegen um den »Zufall« (L 308).  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Vorbilds zu kontrollieren.155 Auch bleibt die Kontrolle darüber stets prekär, ob 
das neu Erlernte oder Anerzogene nicht gleich im nächsten Moment durch noch 
Neueres ersetzt wird. Verkompliziert wird diese Struktur dadurch, dass zum 
wirklichen Vergessen auch das Vergessen des Vergessens gehört: Damit ist nicht 
nur ein speicherndes Gedächtnis und ein auf dieses zugreifendes Erinnerungs-
vermögen gemeint, ohne die sich vom Vergessen nicht sprechen ließe. Vielmehr 
hat die tabula rasa-Vorstellung in sich bereits vergessen, welche vergessene 
Vorgeschichte unter der scheinbar unbeschriebenen Tafel liegt oder doch zumin-
dest welche materiellen Bedingungen, unter denen die Mimesis statthaben 
soll.156 In diesem Sinne bringt der mimetische Akt keine Kopie des Originals 
hervor, sondern jenes von Platon so gefürchtete Hybridwesen: nicht nur wegen 
der zwischen den unterschiedlichen Vorbildern schwankenden Instabilität, son-
dern auch wegen der Überlappungen zwischen den verschiedenen Vorgeschich-
ten. Zum Vergessen gehört auch, dass der Prozess des Vergessens nicht völlig 
kontrolliert werden kann und ab und an unpassende Erinnerungsspuren jeglicher 
Art hervortreten können.  

Von der Problematik des Vergessens her ist Wilhelms Freispruch eher ein 
Imperativ: Er soll eben ›keine seiner Torheiten bereuen‹, was beinhaltet, dass er 
die Vergangenheit eben nur als jugendliche Torheiten wahrnehmen soll und 
nicht als Zerstörung des großen, auratisch aufgeladenen Lebensentwurfs mit den 
Marianne betreffenden katastrophalen Folgen. Die Erinnerungsspuren aus der 
Vergangenheit sollen nicht verschwinden, Unpassendes soll aber vergessen und 
dem ›Weg‹ des Turms untergeordnet werden. Für die ›Bildung‹, über die insbe-
sondere im achten Buch so gerne und so häufig von allen Beteiligten gesprochen 
wird, ist dieses Vergessen, das in dem ›Gedenke‹ des Geists wohnt, essentiell. 
Vergessen und nur ungern erinnert wird z.B. in der Bindung an den Turm, die 
später eine an Natalie sein wird, dass ja die Wilhelm erotisch faszinierende Phi-
line als erstes Wilhelm zum »Gedenke mein« (L 94/557) aufforderte und er das 
entsprechende Geschenk immer bei sich führt. Die Umwertung des Verabschie-
dungsaspekts des ›Lebewohls‹ in ein ›Wohlleben‹ überspielt, dass hier durchaus 

                                                             
155  Dies ist durchaus als Affirmation und vielleicht auch Herstellung eines Originals 

durch Tabuisierung von Devianz zu verstehen im Sinne von Butler: Gender Trouble, 

S. 128-141. 

156  Durchaus im Sinne der Gedächtnistheorie von Sigmund Freud: »Notiz über den 

›Wunderblock‹«, in: Ders.: Gesammelte Werke. Band XIV. Werke aus den Jahren 

1925-1931. Frankfurt a.M. 1991, S. 1-8. Vgl. auch Jacques Derrida: »Freud und der 

Schauplatz der Schrift«, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a.M. 1976, 

S. 302-350.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 259 

 

eine Verabschiedung vollzogen werden soll: die Verabschiedung der Unkontrol-
lierbarkeit einer mimetischen Instabilität, die sich für die Zukunft am Turm aus-
richten soll.  

In den Gesprächen mit den Vertretern des Turms findet sich Wilhelms thea-
trale Karriere vor allem auf seine Ambitionen als Schauspieler reduziert. Dass er 
»Bildung suchte, wo keine zu finden war«, als er sich »einbildete, ein Talent er-
werben zu können, zu dem [er] nicht die geringste Anlage hatte« (L 495), ist ei-
ne vom Turm ausgesprochene und teils übernommene Einschätzung, die ange-
sichts der teilweise sehr positiven Reaktionen Serlos und des Publikums ebenso 
wenig ernst genommen werden kann wie Wilhelms andere Selbstbeschreibun-
gen.157 Unter den Tisch fällt, dass Wilhelm nicht nur Schauspieler, sondern auch 
Theaterpraktiker für das angestrebte ›Nationaltheater‹ war und dies durchaus mit 
Erfolg: als Dramaturg, Regisseur, Theaterdichter und Mitarbeiter in der Theater-
leitung hat er sich (und auch das Theater) in seiner Arbeit am Hamlet durchaus 
ästhetisch gebildet. In der spielerischen Sphäre der Ästhetik hat er zahlreiche 
Fähigkeiten erworben, die ihm langfristig den sozialen Umgang im Zirkel des 
Reformadels der Turmgesellschaft ermöglichen können: in der Sprache des 21. 
Jahrhundert sogenannte ›Kompetenzkompetenzen‹158 , die ihm die Aneignung 
weiterer Kompetenzen ermöglichen. Wilhelms Abkehr vom Theater scheint mit 
seinem angeblichen Dilettantismus gar nicht allzu viel zu tun zu haben. Prägen-
der ist eher die bereits in der Theatralischen Sendung markierte Diskrepanz zwi-
schen den von Wilhelm aus Texten der deutschsprachigen Theaterreform des 18. 
Jahrhunderts zusammengetragenen Kunstidealen und der sozialen Realität des 
Theatermilieus. Allen Beteiligten auf der Bühne wie im Zuschauerraum fehlt es 
an den Voraussetzungen, um ein Theater der ästhetischen Bildung, wie es Wil-
helm vorschwebt, zu konstituieren und weiterzuentwickeln. Während Wilhelm 
in Goethes Theatralischer Sendung aus den 1770ern noch Kompromisse schließt, 
verlässt er in den Lehrjahren das Theater. Seine Bemühungen um eine Theater-
reform fallen dem Vergessen anheim, ohne vom Theater oder der Turmgesell-
schaft anerkannt zu werden.159 Die (Un-)Produktivität von Wilhelms mimeti-
schen ›Hinschlendern‹ muss vergessen werden, um die Mimesis auf die Autorität 
der Turmgesellschaft hin auszurichten.  

Diese Art des Vergessens scheint fast eine des Texts der Lehrjahre selbst zu 
sein, denn nur sehr indirekt findet es sich markiert: in Wilhelms Erinnerungen an 
das sich nicht in den amor fati des Turms Fügende wie z.B. im ›Saal der Ver-

                                                             
157  Vgl. z.B. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 65, S. 114. 

158  Vgl. Vogl: »Lernen, lebenslanges«, S. 229. 

159  Vgl. für das Argument Netzwerk Kunst & Arbeit: art works, S. 119-127. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gangenheit‹ anlässlich der Beerdigung Mignons. Aber auch während Wilhelm 
sich bei den Vorbereitungen zu seiner Hamlet-Produktion auf dem Höhepunkt 
seiner Theaterkarriere befindet, bricht die Erinnerung ein und lässt nicht wieder 
los: nun die an Marianne.160 Liebte Wilhelm in Marianne ursprünglich das Thea-
ter, so wird das Theater, namentlich ein Bühnenbild, nun zum Verweis auf die 
ehemalige Geliebte, der Wilhelm aus seiner Probenarbeit völlig herausreist und 
eine glückliche Zukunft verspricht – weder die der Theaterrealität noch des 
Turms. »Er setzte sich nieder […] und glaubte zu ahnen, daß er sie vielleicht auf 
diesem Platz bald wiedersehen werde.« Wilhelms mimetische Reaktion führt zu 
einer auratischen Aufladung dieses Augenblicks, der nun Vergangenheit, Zu-
kunft und Gegenwart zusammenführt. Eine solche Fähigkeit zur Auratisierung 
der Welt und des eigenen Auftretens darin hatte Wilhelm bis hierhin jenes Cha-
risma verliehen, welches ihn sein ›Hinschlendern‹ durch die Welt bei allen Wir-
rungen so sozial unbeschadet überstehen lässt. Auch sein sozialer Erfolg in der 
Turmgesellschaft speist sich nicht zuletzt aus diesem Charisma. Hier zeigt sich 
die Kehrseite der Trias von Mimesis, Auratisierung von Welt und Charisma: Mit 
der Erinnerung an Marianne bricht das ehemals Auratisierierte, aber im mimeti-
schen ›Hinschlendern‹ Verlorene und Zerstörte ein. Ebenso wenig wie Wilhelms 
sonstiges mimetisches Fluktuieren, seine sonstigen auratischen Aufladungen der 
Welt und seine sonstigen charismatischen Auftritte lässt sich aber auch dieser 
Einbruch auf Dauer stellen; er wird von der schnöden Realität des Theaters ein-
geholt: »Ach, und es war weiter nichts […] als […] Dekoration« (L 310). 

Die beiden genannten Arten des Vergessens schließen einander aus und ge-
hören doch zusammen: Im zuletzt genannten Beispiel wird die Gegenwart ange-
sichts der einbrechenden Vergangenheit vergessen. Wilhelms mimetische Veran-
lagung lässt sich ebenso wenig kontrollieren wie die von ihr hervorgebrachten 
auratischen Effekte. Das zuerst genannte Vergessen im Zeichen der Initiation in 
die Turmgesellschaft vergisst die auratische Aufladung der Vergangenheit, um 
Wilhelms mimetische Veranlagung für die Zukunft in den Bann des Turms zu 
stellen. Damit eignet sich die Turmgesellschaft für die Zukunft einerseits auch 
Wilhelms Fähigkeit zur Auratisierung seiner Welt an. – Nur dass diese Fähigkeit 
andererseits immer gleich vergessen und entwertet werden muss, um für die Zu-
kunft weiter produktiv gemacht werden zu können.  

Das auratisch aufgeladene ›Fest‹ des Theaters, das Wilhelm durch den Text 
hindurch immer wieder feiert (ob als Besäufnis, Probe oder Premierenfeier), 
lässt sich nicht auf Dauer stellen. Auch im Bann der Turmgesellschaft bleibt 
Wilhelm zwar ein Suchender und ›Hinschlendernder‹; das ›Fest‹ ist nun aber 

                                                             
160  Vgl. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 126-128. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 261 

 

dauerhaft in die Zukunft aufgeschoben. Wenn seine ›Bildung‹ einen Effekt hatte, 
dann denjenigen, dass er den Narzissmus des ›kranken Königssohns‹ durch ›Ent-
sagung‹ (und Sorge um den eigenen Sohn) ersetzt. Die Utopie, die für Wilhelm 
als Individuum im Leben mit Natalie und für Wilhelm als soziales Wesen im 
gemeinsamen Auswandern der Turmgesellschaft nach Amerika besteht, ist ein 
Zukunftsversprechen, das in der Gegenwart alle ihm Unterworfenen zu diszipli-
nieren in der Lage ist. So auch, zu einem gewissen Grade, das mimetische We-
sen ohne weitere eigene Eigenschaften. Die Wilhelm-Figur steht in dem Maße 
für das moderne Individuum, das so viele Interpretationen seit dem 19. Jahrhun-
dert in ihr haben finden wollen, in dem sie für diese unabschließbar offene Insta-
bilität der Mimesis steht.  

Im Jahrzehnte später vollendeten Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre, der 
die Grenzen des gerade erst in den Rang ernsthafter Literatur erhobenen Genres 
bereits wieder sprengt, nimmt die Figur Wilhelm Meisters folgerichtig eine im-
mer kleinere Rolle ein. Er ist ein Reservist, dessen mimetischen Fähigkeiten die 
Turmgesellschaft aus zwei Gründen in der Hinterhand zu behalten scheint: zum 
einen, um sich ihrer bei Bedarf bemächtigen zu können. Zum anderen, um die 
eigene Macht zur ›Bildung‹ des sozialen Lebens auch anhand der Verkörperung 
all dessen zu beweisen, was dieser Macht entgegenläuft – nämlich der instabilen 
mimetischen Fluktuation und (Un-)Produktivität. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII Nachspiel 

   Allerneueste Erziehungspläne 

 
 
 

Die neuen Erziehungs- und Bildungsdiskussionen des späten 18. Jahrhunderts 
machen, wie die vorangegangenen Kapitel beschrieben haben, in ihrer impliziten 
und expliziten Auseinandersetzung mit Theatralität und Theater Anleihen bei 
althergebrachten Diskursen. Nicht zuletzt als zur Sphäre des Theaters gehörig 
bestimmt wird die spektakuläre Dimension des Ereignishaften,1 das es einerseits 
für die Erziehung zu nutzen gilt, von dem diese sich andererseits aber auch nicht 
aus der Bahn werfen lassen darf: Das Theater soll instrumentalisiert werden; es 
darf sich jedoch auf keinen Fall verselbstständigen. – In der Gouvernementalität 
des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert findet sich wohl nicht zufällig in-
mitten zahlreicher Theatersemantiken2 auch ein solcher Anspruch auf Neuheit 
aufgenommen und radikalisiert: Nicht nur soll dauerhaft neu gelernt werden. 
Auch gibt es beständig neue Lern- und Bildungsangebote, welche unverbrauchte 
Fähigkeiten für einen innovationshungrigen Markt versprechen.  

Ein Spektakel nutzt sich allerdings in der Wiederholung ab und verliert seine 
Ereignishaftigkeit;3 das Theaterereignis ist in den Repertoirevorstellungen schnell 
kein Ereignis mehr. Bereits historisch verliert die Neuheit des aufklärerischen Er-
ziehungsprojekts schnell an Glanz und fordert Parodien auf den Plan, nicht zuletzt 
solche, die das Neuheitsversprechen selbst kritisch angehen. In seinen Berliner 

                                                             
1 Mit einem solchen Anspruch auf Ereignishaftigkeit und Neuheit tritt das aufklärerische 

Projekt der Erziehung im 18. Jahrhundert selbst auf und legitimiert zu einem nicht gerin-

gen Grad über diesen. Eine ganz eigene Analyse könnte man in diesem Zusammenhang 

den Tagen der offenen Tür widmen, an denen die Philantropine z.B. in Dessau ihre wun-

dersam gebildeten Zöglinge der interessierten Öffentlichkeit vorführten. 

2 Vgl. Kapitel I.  

3 Vgl. Nikolaus Müller-Schöll: »Vorwort«, in: Ders. (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale 

Kategorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Aporien. Bielefeld 2003, S. 9-17. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Abendblättern publiziert Heinrich von Kleist 1810 einen Text mit dem plakativen 
Titel »Allerneuester Erziehungsplan«. Dieser parodiert das Wirken der Philantrop-
inisten deutlicher als die spätere, von vielen für bare Münze genommene Pädago-
gik in Goethes Provinz. Dieser kurze Text spricht mit zwei Stimmen: Der Konkre-
tor C.J. Levanus wird von der Redaktion kommentiert, hinterfragt, korrigiert und 
beschimpft. Das Projekt der Zeit, die Erziehung zum in sich stabilen, einheitlichen 
Subjekt, zeigt sich damit als eine bereits in sich zerstückelte Angelegenheit. Ent-
sprechend ist der Text auf zwei Ausgaben der Tageszeitung verteilt, was nicht wei-
ter ungewöhnlich für Kleists Strategien in diesem Publikationsorgan ist. Sehr wohl 
ungewöhnlich ist die extrem lange Publikationslücke von mehreren Wochen zwi-
schen den beiden Teilen. Dies lässt Zweifel daran aufkommen, inwieweit der zwei-
te Teil, der dann den vom Titel versprochenen Erziehungsplan bringt, überhaupt 
gemeinsam mit dem ersten konzipiert worden ist.4 Dieser erste Teil beschreibt das 
aus der »Experimental-Physik« entnommene »Gesetz des Widerspruchs«5, nach 
dem sich durch Kompensation elektrischer Ladung »das ursprüngliche Gleichge-
wicht«6 von Spannung in der Natur wieder herstellt. Anekdotisch erfolgt dann eine 
Analogiebildung zur Sphäre moralischer Entscheidungsfindung7 mit einer Bei-
spielreihe »von Meinungen und Begehrungen, […] von Gefühlen, Affekten, Ei-
genschaften und Charakteren«, bei denen nicht ganz klar ist, ob sie das ›Gesetz des 
Widerspruchs‹ eigentlich illustrieren oder durch Konterkarrieren performativ zur 
Durchführung bringen.8 

Nachdem der erste Teil derart in der Luft hängen bleibt, liefert der nachge-
schobene zweite tatsächlich ein Erziehungskonzept, und nun in deutlicher Ana-
logie zum ›Gesetz des Widerspruchs‹. Die Ausführungen laufen nämlich auf ei-

                                                             
4 Vgl. Sibylle Peters: Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit. Von der MachArt 

der Berliner Abendblätter. Würzburg 2003, S. 157-172. 

5 Heinrich von Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, in: Ders.: Sämtliche Werke und 

Briefe in vier Bänden. Band 3. Erzählungen. Anekdoten. Gedichte. Schriften. Frank-

furt a.M. 1990, S. 545-552, hier: S. 546. 

6 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 545. 

7 Vgl. für das Ineinanderspiel von aufgerufenen naturwissenschaftlichem und pädagogi-

schen Diskurs Michael Gamper: »Elektrische Blitze. Naturwissenschaft und unsiche-

res Wissen bei Kleist«, in: Kleist-Jahrbuch (2007), S. 254-272. Vgl. Roland Borgards: 

»›Allerneuester Erziehungsplan‹. Ein Beitrag Heinrich von Kleists zur Experimental-

kultur um 1800 (Literatur, Physik)«, in: Marcus Krause/Nicolas Pethes (Hg.): Litera-

rische Experimentalkulturen. Poetologien des Experiments im 19. Jahrhundert. 

Würzburg 2005, S. 75-102. 

8 Vgl. Peters: Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit, S. 157-166. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 265 

 

ne Umkehrung der grundlegenden Erziehungsstrategie der Philantropinisten hin-
aus: »[A]lle Sittenschulen« waren »bisher nur auf dem Nachahmungstrieb ge-
gründet«9. Ihr Erziehungskonzept besteht in deutlicher Anspielung auf die plato-
nische Ader der darin so gar nicht neuen Philantropinisten einzig in der »Auf-
stellung sogenannter guter Beispiele«, ohne dass diese Sittenschulen damit »für 
den Fortschritt der Menschheit Bedeutendes und Erkleckliches hervorgebracht 
haben«10. Mit dieser frechen Komplexitätsreduktion, die aber doch den Finger 
auf eine Bruchstelle des aufgerufenen pädagogischen Einsatzes legt, ist zunächst 
unter namentlicher Erwähnung der Philantropine von »Basedow und Campe«11 
eine zeitliche Spannung in den neuen Erziehungskonzeption des 18. Jahrhun-
derts markiert: Sie behaupten eine Revolution, operieren aber im Tradierungs-
modus der Nachahmung. Diese Spannung ist bereits bei Rousseau angelegt: Er-
ziehung ist ein in die Zukunft gerichtetes Projekt, das aber eine in der Vergan-
genheit verlorene ›Natürlichkeit‹ wiederbelebt.12 

Nicht ganz ernst zu nehmen ist diese Kritik nicht nur wegen der einseitigen 
Hervorhebung des Nachahmungstriebs. Der ›Allerneueste Erziehungsplan‹ rich-
tet sich ja selbst an einem ›ursprünglichen Gleichgewicht‹ aus und nicht an ei-
nem ›Fortschritt der Menschheit‹. In Analogie zum Widerspruchsgesetz skizziert 
der Text anschließend eine zukünftige »Lasterschule«, in der »Tugend durch 

Laster«13 als einem zu widersprechenden Vorbild erzeugt werden soll: Statt 
nachzuahmen sollen die Zöglinge durch Abwehr der gegebenen Beispiele erzo-
gen werden.14 Die Herrschaft von Campes Nachahmungstrieb bleibt intakt; sie 
findet sich bloß umgewertet. Während von Rousseau bis Salzmann die nicht 
wünschenswerten Eigenschaften der Kinder dem schlechten Vorbild der Erzie-
hungsinstanzen angerechnet werden, bringt die anvisierte Erziehung nun das Gu-
te aus dem Schlechten, das Neue aus dem Alten und das Überdurchschnittliche 
aus dem Mediokren hervor. In diesem Sinne fällt die grob-satirische Skizze nach 
dem ganzen Vorlauf äußerst knapp aus. Gruppendynamische Prozesse zwischen 
Kindern wie die von Goethes Pädagogen in der Provinz ausgemachte peer pres-

sure oder andere Komplexitäten reflektiert sie nicht. Auch zu ihrem Titel verhält 

                                                             
9 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 549. 

10 Ebd., S. 550. 

11 Ebd., S. 549. Vgl. Kapitel V. 

12 Vgl. Kapitel IV. 

13 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 550. 

14 Allerdings handelt es sich bei einer negativen Mimesis um eine Strategie, die im 

Bannkreis der Mimesis verbleibt: als »Gegen-Nachahmung« (Tarde: Die Gesetze der 

Nachahmung, S. 13).  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

sie sich gemäß des Widerspruchsgesetzes: Der allerneueste Erziehungsplan ist 
nur eine Variation der alten, tritt aber wie diese alten Erziehungspläne des 18. 
Jahrhunderts mit revolutionärem Gestus auf. Wichtig an dieser Erziehung 
scheint weniger, was sie leistet, und mehr, was sie für die Zukunft ankündigt. 
Die Erziehungsanstrengungen des pädagogischen 18. Jahrhunderts reduziert 
Kleists kurzer Text handstreichartig auf eine Zukunftsversprechensmaschinerie 
und markiert damit eine in diesem Erziehungskomplex angelegte Möglichkeit, 
die das 21. Jahrhundert als ›lebenslanges Lernen‹ aktualisieren und einer Öko-
nomisierung überliefern wird: Neueste und ›allerneueste‹ Erziehungspläne ver-
sprechen nunmehr den Zugriff auf eine bestmögliche Zukunft, die durch immer 
neuere Pläne immer weiter aufgeschoben wird. 

Wichtiger als die Umkehrungsthese des allerneuesten Erziehungsplans der 
Erziehungsanstrengungen des 18. Jahrhundert scheint jedoch der von der Erzähl-
instanz des Haupttexts angefügte Nachsatz zu sein. In diesem wird zuerst die 
vorher verweigerte Komplexität nachgeliefert. Diese ist allerdings keine der Er-
ziehung: Unter den »tausend Fäden«, in denen sich das Leben fortwebe, sei ers-
tens »die Erziehung Einer«. Ihr Einfluss solle deswegen nicht überbewertet wer-
den. Zweitens handle es sich beim Kind nicht um undeterminiertes »Wachs«15, 
das nicht erst seit Locke und Rousseau in ihm gesehen wird, sondern es sei in 
seinen Eigenschaften vorherbestimmt. Erziehung entpuppt sich, wo nature über 
nurture obsiegt, also als nutzlos. Drittens zeigt sich die geplante Lasterschule in 
diesem Sinne auch gegenüber jeglicher Kritik erhaben. Stattdessen gilt die völlig 
unaufgeklärte Weisheit eines Sprichworts: »›Hilft es nichts, so schadet es 
nichts.‹« – und dies gilt auch für die »Virtuosen der neuesten Erziehungs-
kunst«16. Der Text lebt ein letztes Mal sein eigenes Widerspruchsgesetz aus: 
Auch der eigene Erziehungsplan bleibt nicht unwidersprochen. Im Sinne des ›ur-
sprünglichen Gleichgewichts‹ ist alle Erziehung letztlich redundant. Bildung und 
Erziehung laufen auf eine (mit einem Wort Niklas Luhmanns) »Automatik der 
Sozialisation«17 hinaus, in der sich die Zöglinge irgendwie schon entwickeln 
werden: obwohl oder gerade weil laut »Allerneuestem Erziehungsplan« »die 
Menschheit, wie bekannt, fortschreiten soll«18. Denn aus dem Bekannten kann es 
keinen Fortschritt geben; eine Bekanntheit des Fortschritts schließt diesen gera-
dezu aus.  

                                                             
15 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 551. 

16 Ebd., S. 552. 

17 Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 53. Vgl. S. 48-81. 

18 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 551. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 267 

 

Der lapidare Verweis auf das sprichwörtliche ›Hilft es nichts, so schadet es 
nichts.‹ führt auch deswegen das Widerspruchsgesetz satirisch vor, weil die auf-
gerufenen abgelehnten und allerneuesten Erziehungspläne ja mit übergroßem 
Aufwand daherkommen. Auf der Kehrseite dieser Behauptung erscheint Erzie-
hung als zutiefst selbstbezogene Operation: im Sinne Luhmanns als eine kontin-
gente Art, wie sich Gesellschaft reproduziert, indem sie ihre teilnehmenden Sub-
jekte bestimmte Stufen durchlaufen lässt – auch wenn die moralische oder epis-
temologische Legitimierung dieses Durchlaufs letztlich nicht tragfähig ist.19 Mit 
der Behauptung dieser Leere der Erziehungslehre lenkt der Text den Blick im 
Sinne Foucaults auch auf die vorher durchaus beschriebenen Machttechniken, 
die in der Erziehung und anderswo zur Anwendung kommen und um ihrer eige-
nen Aufrechterhaltung willen zu existieren scheinen.20 Es zeigt sich, dass sich 
das Zukunftsversprechen einer ›Neuheit‹ der Erziehung nicht nur in solche 
Machttechniken integrieren lässt, sondern auch, dass es dabei nicht zuletzt auf 
die Inszenierung dieses Versprechens ankommt: in Kleists Falls auf die literari-
sche Inszenierung durch die zwei Stimmen des Konkretors und der Redaktion, 
durch Ab- und Umbrüche etc. In diesem Sinne handelt es sich beim Zukunfts-
versprechen der Erziehung nicht zuletzt um ein theatrales Unterfangen.  

 
Die vorhergehenden Kapitel dieser Studie gingen davon aus, dass die Erziehung 
und Bildung im späten 18. Jahrhundert auch immer ihr Verhältnis zum Theater 
verhandelt – und dies mit der im Hintergrund stehenden Vermutung, dass sich 
dieses Verhältnis von Erziehung bzw. Bildung einerseits und Theater bzw. Thea-
tralität andererseits im lebenslangen Lernen des 21. Jahrhunderts radikalisiert. 
Rückblickend seien im Folgenden die Stationen benannt und das jeweils ange-
nommene Verhältnis zum späteren lebenslangen Lernen skizziert.  

Ein lebenslanges Lernen, wie es im 21. Jahrhundert zum Motto des Bildungs- 
und Arbeitsmarkts ausgerufen wird, macht nicht nur Kinder, wenn auch an den un-
terstellten Entwicklungsstand angepasst, durch ›frühkindliche Entwicklung‹ zu je-
nen kleinen Erwachsenen, die sie vor Rousseaus Etablierung der Kindheit als ei-
genständiger Sphäre angeblich waren.21 Vormals Erwachsene werden auch wieder 
zu Schülerinnen und Schülern, was aber nicht ausschließt, dass sie an anderer Stel-
le als Lehrerinnen und Lehrer tätig sind. Gleichzeitig sind sie auf beiden Ebenen 
Bewerberinnen und Bewerber für kommende Arbeitszusammenhänge oder viel-

                                                             
19 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 111-141. 

20 Vgl. Foucault: Die Geburt der Biopolitik. 

21  Vgl. die umstrittene These von Philippe Ariès: Geschichte der Kindheit. München 

1975, S. 69-90. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

leicht auch für weiterführende Bildung. Bei dieser gesteigerten Durchökonomisie-
rung von Lebenswelt und Subjektivität tauchen Semantiken und Techniken, die 
sich traditionell dem Theater zugeschrieben finden, als Modi der Inszenierung, der 
Überzeugung sowie der Vorläufigkeit auf: als Mimesis, die sich Fremdes aneignet 
oder vor anderen zur Aufführung bringt, als Inszenierung, die sich und andere affi-
zieren oder manipulieren soll, als Probe, die in der jetzigen Arbeit oder Bildung ei-
ne Qualifizierungsphase für ein kommendes Projekt sehen muss (Kapitel I).  

Die im lebenslangen Lernen mitlaufende selektive Theatersemantik und  
-metaphorik unterstellt daher ein Gelingen: die gelingende Nachahmung, die 
kontrollierte Aufführung, die erfolgreiche Beeinflussung. Die Verantwortung für 
ein Scheitern verschiebt sich auf das lebenslang lernende Subjekt,22 welches 
Fehler höchstens als den Horizont erweiternden Erfahrungsschatz in der eigenen 
Bildungs- und Arbeitsbiographie abbuchen kann. Der implizite Theaterdiskurs 
setzt solch ein Subjekt seinerseits als eine Größe in Szene, die von den traditio-
nell mit dem Theater verbundenen Unwägbarkeiten unbeschadet bleibt: der ver-
fehlten Nachahmung, der misslingenden Aufführung, der nicht gelingenden Ver-
führung. Vor allem fehlt in der Ökonomisierung der eigenen Subjektivität dasje-
nige, was die Feinde des Theaters seit Platon an diesem am meisten fürchten: ei-
ne unkalkulierbare, wenn nicht gar verschwenderische Dimension der Unverfüg-
barkeit. Diese sollte sich gerade nicht als lebendiger Überschuss der Subjektivi-
tät abschöpfen und in der ökonomischen Sphäre produktiv machen lassen. Die 
Gouvernementalität des lebenslangen Lernens zielt darauf, auch ein solches 
Nichtökonomisches zu ökonomisieren. 

Mit der unkalkulierbaren Dimension des Theaters setzt sich die Erziehung 
auseinander, die 200 Jahre zuvor literarisch in Goethes pädagogischer Provinz 
skizziert wird (Kapitel II): damit, wie diese Dimension für die Erziehung pro-
duktiv, und damit, wie diese ihre Gefährlichkeit zumindest unsichtbar gemacht 
werden kann. Die lautstarke Austreibung des Theaters dissimuliert, dass hinter-
rücks ein reguliertes Theater die Bedingung für die Erziehung in der Provinz 
darstellt. Damit rezitiert und parodiert Goethes Text nicht nur die Erziehungsdis-
kurse und Erziehungspraktiken des ›pädagogischen‹ 18. Jahrhunderts. Rezitiert, 
parodiert und auf eine mögliche Kritik hin geöffnet finden sich auch Praktiken 
und Diskurse, die die Semantik des Theaters im 21. Jahrhundert im positiven 
Sinne für Erziehung und Bildung entdeckt haben. Latent vorhanden sind Ansätze 

                                                             
22 Vgl. Ulrich Bröckling: »Totale Mobilmachung. Menschenführung im Qualitäts- und 

Selbstmanagement«, in: Ders./Susanne Krasmann/Thomas Lemke (Hg.): Gouverne-

mentalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des Sozialen. Frankfurt a.M. 

2000, S. 131-167, hier: S. 153-161.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 269 

 

zu einer solchen Kritik in den Vorgeschichten, die Goethes Text aufruft, in Sze-
ne setzt und in ihrem Funktionieren bloßstellt.  

Platons politeia (Kapitel III) erzählt nicht zuletzt vom Rhythmus, in dem die 
Aneignung der mit dem Theater assoziierten mimetischen Produktivkraft sich 
durch die Zeit hindurch vollzieht. Der Text verweist aber auch auf eine seiner 
eigenen Zielsetzung zuwiderlaufende rhythmisch-offene Struktur der beschrie-
benen Mimesis: Diese wird als zu regulierende Gefahr gleichzeitig im Inneren 
und Äußeren des Gemeinwesens verortet. Die mimetisch herstellbaren Subjekte 
und ihre Zusammenhänge sind instabil, dynamisch und anarchisch-offen. In der 
Feindschaft gegen das Theater etabliert der Text einen Schauraum, zu dem die 
Hierarchie von Sehen und Gesehenwerden gehört und damit ein erstes Ord-
nungsprinzip etabliert. Bereits diese Setzung verhindert eine dynamische und 
anarchische horizontale Vernetzung der im Gemeinwesen organisierten Subjek-
te. Platons sprichwörtlich gewordene Theaterfeindschaft richtet sich also nicht 
primär gegen das Theater. Die Theaterfeindschaft stellt auch, aber nicht nur wie 
später bei Goethes Pädagogen ein Ablenkungsmanöver dar, um die Abhängig-
keit der eigenen Erziehungs- und Bildungskonzeption vom Theater zu überspie-
len. Die Theaterfeindschaft lenkt darin auch von dem Umstand ab, dass in dieser 
Abgrenzung das Theater als ein Dispositiv des distanzierten Sehens überhaupt 
erst etabliert wird und dadurch andere Möglichkeiten mimetischer Vernetzung, 
Verkettung und Organisation ausschließt. Vom Entwurf Platons her lässt sich 
auch das Modell des virtuosen Arbeitens und seines Erlernens respektive Trai-
nierens kritisieren, von dem die Arbeitswelt des 21. Jahrhunderts geprägt ist:23 
Das virtuose Arbeiten soll einerseits als eine Aufführung für andere vor sich ge-
hen. Andererseits muss im Netzwerken und im Verbünden mit diesen die be-
ständige Trennung des distanzierten Schauens als nichtexistent erachtet wer-
den.24 Durch dieses Double-Bind widersprüchlicher Maßgaben ist ein Scheitern 
des lebenslang lernenden, flexiblen Subjekts vorprogrammiert. Eine Absage an 
das theatrale Schaudispositiv, mit der z.B. der social turn in den Künsten seit 
den 1990ern25 operiert, kommt der Reichweite der platonischen Geste nicht bei, 
die das Theater als Ordnungsdispositiv gleichzeitig zur Konkurrenz wie Bedin-
gung von Wissen, Erziehung bzw. Subjektbildung und Gemeinwesen erklärt. Ei-
ne diesbezügliche Analyse und Kritik steht sowohl für die Subjektdisposition des 

                                                             
23 Vgl. Virno: Grammatik der Multitude, S. 63-91. 

24 Vgl. Schäfer: Die Gewalt der Muße, S. 516-537. Vgl. Gesa Ziemer: Komplizenschaft. 

Neue Perspektiven auf Kollektivität. Bielefeld 2013, S. 64-70, S. 97-105. 

25 Vgl. ebd., S. 129-163. Vgl. van Eikels: Die Kunst des Kollektiven, S. 184-190. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

lebenslangen Lernens und flexiblen Arbeitens wie auch für die szenischen Küns-
te des social turn noch aus.  

Das Verhältnis der neuen Pädagogik des 18. Jahrhunderts steht im Zeichen 
der platonischen Setzungen. Als theatrale Produktivkraft gilt es die Mimesis in 
all ihren Varianten (nachahmend, vorführend, zuschauend) und mit ihr die dem 
Theater als Institution zugeschriebenen Praktiken zu regulieren: sie einerseits zu 
nutzen und andererseits einer strengen Kontrolle zu unterwerfen. In seinem 
Émile (Kapitel IV) verlegt Rousseau die eigentliche mimetische Gefahr in einen 
begrenzten Abschnitt der kindlichen Entwicklung. Die Abwehr des entfremden-
den Sogs einer mit allen theatralen Insignien ausgestatteten Einbildungskraft, die 
sich für den Abfall des Menschen von seiner Menschlichkeit verantwortlich 
zeichnet, bestimmt aber sein gesamtes erzieherisches wie politisches Projekt. 
Der Erzieher tritt hier durchaus als Regisseur von kontrollierten Erziehungsan-
ordnungen mit theatralem Charakter auf, die den Zögling manipulieren und zur 
Menschlichkeit im Stile Rousseaus mit allen Mitteln des Theaters geradezu ver-
führen sollen. Auch die ansonsten abgewerteten Schauspieler und Gaukler dür-
fen dafür vom Erzieher eingestellt werden. Letztlich lernt der Zögling dem thea-
tralen Bezug zu anderen, den Rousseau als die Eitelkeit des Auftretens vor Pub-
likum bestimmt, zu entsagen und den Auftritt auf sich selbst zurückzubeziehen: 
Der Mensch Rousseaus muss allen Proklamationen einer wiedergefundenen Na-
türlichkeit zum Trotz sich selber spielen, und dieses auch vor sich selbst. Das 
heißt, dass er dieses Spielen seiner selbst verstecken muss: Rousseau erfindet im 
Émile (und anderswo) einen Glauben an die eigene Wahrhaftigkeit, welcher der 
Aufrechterhaltung der eigenen Existenz dient. Die manipulative Internalisierung 
einer solchen Wahrhaftigkeit bei Rousseau wirft den Blick auch auf die Authen-
tizitätsmythen der flexiblen Arbeitswelt des 21. Jahrhunderts. In die wechseln-
den Projekte soll sich das Subjekt als es selbst in seiner ganzen und wahrhaftigen 
Subjektivität einbringen26 – und steht so in einem weiteren, sein Scheitern vor-
programmierenden Double-Bind: Es muss diese Authentizität schließlich auch 
erst einmal durch Inszenierung erzeugen. Und diese Inszenierung muss es auf 
seinem lebenslangen Bildungsweg erlernen.  

Die neuen Pädagogen im deutschsprachigen Raum (Campe, Trapp, Salz-
mann u.a., Kapitel V) machen Rousseaus Erziehungsfiktion praxistauglich. Das 
heißt, sie simplifizieren und instrumentalisieren sie und beschneiden damit ei-
nem Großteil ihrer Komplexität. Die Frage nach der Praktikabilität führt aber 
neue Komplexitätsstufen in die Anordnungen ein, mit denen aus eigenschaftslo-
sen und nur mit dem Nachahmungstrieb ausgestatteten Zöglingen selbsttätige, 

                                                             
26 Vgl. Boltanski/Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, S. 226-259. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 271 

 

disziplinierte, aber auch in ihrem Bildungsanspruch nicht zu überambitionierte 
Bürger gemacht werden sollen. Expliziter als bei Rousseau unterliegt die mime-
tische Produktivkraft der Zöglinge dabei gänzlich ihrer Abschöpfung und Regu-
lierung. Deutlicher wird auch die Differenz zwischen dem Nachahmen des Zög-
lings und einem ebenso gefährlichen und ebenso zu regulierenden Vormachen 
der Erziehungsinstanz. Diese spielt den Zöglingen, um sie zur Nachahmung zu 
animieren, Theater vor. Die Erziehungsinstanz muss sich – darauf verweisen 
Salzmanns Ausführungen – entsprechend fortbilden. Erziehung ist zuallererst 
Weiterbildung: In ersten Ansätzen findet sich hier bereits eine Dynamik ange-
deutet, in der Erziehungsbedürftige gleichzeitig Erziehende sind und umgekehrt: 
In letzter Konsequenz läuft dies auf die Erziehung zu Subjekten hinaus, welche 
auf das sich-theatral-Produzieren vor Publikum eingestellt sind: nicht mehr not-
wendig um zu lehren, sondern auch um überhaupt eine entlohnte Tätigkeit aus-
führen zu dürfen. Deutlich ausbuchstabiert wird bereits, dass es dieses ubiquitäre 
Theater strikt zu regulieren gilt, um es produktiv zu machen: Die mimetische 
Kraft kommt nicht um ihrer selbst willen zur Entfaltung, sondern zum Nutzen 
einer sich über ihre Abschöpfung reproduzierende Ordnung. In das Dispositiv 
des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert ist dieses Verhältnis zum Theater 
so tief eingelassen, dass die nichtregulierbaren Aspekte am Theater der man-
gelnden Kontrolle der Subjekte angelastet werden können: Nicht mehr in der 
überschüssigen Dimension am Theater und am Theatralen liegt die Bedrohung 
für das Gemeinwesen, sondern das je individuelle Scheitern wird von der man-
gelnden Kontrolle der eigenen mimetischen Produktivität verschuldet, die diese 
eben nicht produktiv werden lässt, sondern verschwendet. Für die gelingende 
Theateraufführung in Lernen, Lehren oder Arbeit muss dann weiter probiert 
werden. Und oft genug besteht die flexibilisierte Arbeit aus eben einem solchen 
Probieren.27  

Im Anton Reiser von Karl Philipp Moritz (Kapitel VI) wird der zerstückelte 
Bildungsweg der Titelfigur, der immer wieder weg vom Wissen und hin zur Ins-
titution des Theaters und dem Beruf der Schauspielerei führt, zwar mit allen seit 
Platon gängigen Argumenten dämonisiert. Aber eine theatrale Disposition des 
lernenden Subjekts wird doch gleichzeitig vom Text indirekt auch als Bedingung 
gelingender Bildung gekennzeichnet. Das sich bildende Subjekt imaginiert der 
Text in Anklang an die zeitgenössische Subjektphilosophie als seine eigene 
Bühne. Weil sich dadurch eine Lücke im Subjekt auftut, bleibt bereits vom Bild 
her unsicher, ob ein solches Subjekt sich in seinem eigenen Theater selbst über-
zeugen kann: d.h., ob es ein ›Selbstgefühl‹ herstellen kann. Für diese Unsicher-

                                                             
27  Vgl. Palladini: The Scene of Foreplay. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

heit sich selbst gegenüber macht die Erzählinstanz ein Fehlgehen der frühkindli-
chen Erziehung verantwortlich. Eine solche Verirrung bedarf des Theaterspie-
lens vor anderen, deren Blick das eigene ›Selbstgefühl‹ bestätigen soll. Der zer-
stückelte Bildungsweg, der bei allen Demütigungen nicht unerfolgreich ist, lässt 
sich nicht mehr von einem Spiel um die Anerkennung der Anderen trennen. In 
der flexiblen Arbeitswelt des lebenslangen Lernens des 21. Jahrhunderts ist ein 
solches Spiel um Anerkennung zu Bedingung einer gelungenen oder auch nicht 
gelungenen Arbeitsbiographie geworden.28 Die Titelfigur kommt aus Perspektive 
des 21. Jahrhunderts paradigmatisch für die bei allem Einsatz der eigenen Sub-
jektivität vom Arbeitsmarkt Abgehängten zu stehen: Sie findet bei aller Leiden-
schaft keine Anstellung an einem Theater; dieses zerfällt als Institution am Ende 
des Texts ebenso wie die Subjektivität des Protagonisten.  

Nicht aus dem Arbeits- und Bildungsmarkt hingegen fällt die Figur des jun-
gen Wilhelm Meisters aus Goethes Lehrjahren (Kapitel VII). Der vom 19. Jahr-
hundert als ›Bildungsroman‹ schlechthin gefeierte Text gibt sich aus dieser Pers-
pektive auch anders zu lesen: als die Vorführung der Figur eines ständig dem 
Eindruck seiner neuen Erlebnissen erliegenden mimetischen Wesens, dessen 
Bildung noch lange nicht stattgefunden hat, als seine Lehrjahre für beendet er-
klärt werden. Der Text inszeniert auf verschiedenen Bedeutungsebenen, dass die 
mimetische Produktivkraft, für die diese Figur zu stehen kommt, nicht wie in 
den Programmatiken der neuen Pädagogen domestiziert wird. Vielmehr fängt die 
Turmgesellschaft die Wilhelm-Figur selbst in jener ›Mausefalle‹, die sein litera-
risches Vorbild Hamlet der väterlichen Autorität stellen will: Die anonyme Au-
torität der Turmgesellschaft hält die mimetische (Un-)Produktivität in Reserve. 
Die Mimesis bleibt eine potentielle Ressource, ohne aktuellen Gebrauch zu fin-
den. Bei Bedarf ist sie funktional einsetzbar (wie später in den Wanderjahren als 
Wundarzt). Vom 21. Jahrhundert her scheint die zerstückelte und von Scheitern 
geprägte Bildungs- und Arbeitsbiographie Anton Reisers aus Perspektive des an 
seiner eigenen theatralen Disposition scheiternden Subjekts geschrieben. Dem-
gegenüber sprechen die Lehrjahren inklusive ihrer ironischen Brechungen die 
Sprache einer zukünftigen Ordnung: Nicht alle Subjekte werden für das Funkti-
onieren des flexiblen Systems gebraucht; einige oder auch viele können mitsamt 
ihrer theatralen Disposition und mimetischen (Un-)Produktivität in Reserve ge-
halten werden, ohne dass das Theater die Ordnung stört. Dass dies im Unter-
schied zum Anton Reiser fast ohne eine leibliche Versehrtheit der psychisch in 
der Mausefalle gefangenen Titelfigur geschehen kann, gehört zur vom Text an 
seinem Ende evozierten märchenhaften Sphäre der Literatur.  

                                                             
28  Vgl. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 65-75. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 273 

 

Aus Literatur, d.h. aus Fiktionen, die nichtsdestotrotz regulativen Charakter 
annehmen, bestehen auch die Ideologien des deregulierten und flexibilisierten 
Bildungs- und Arbeitsmarkts im 21. Jahrhundert. Anhand ihrer Vorgeschichten 
im 18. Jahrhundert kann man die Auseinandersetzung mit und die Verwendung 
von selektiven Theatersemantiken betrachten und analysieren, die dann im 21. 
Jahrhundert wie selbstverständlich in den gouvernementalen Diskursen und 
Praktiken mitlaufen. Die gouvernementale Pädagogik des 18. Jahrhunderts be-
kämpft das Theater diskursiv und praktisch, um es hinterrücks zu regulieren und 
produktiv zu machen. In der Ideologie des lebenslangen Lernens im 21. Jahr-
hundert wird das Subjekt wie selbstverständlich zu einem theatralen erklärt, die 
Implikationen dieses Diskurses aber geraten ins Vergessen: Dieses Theater ist 
durchkalkuliert und auf ökonomischen Erfolg ausgerichtet. Diese selektive Thea-
tralisierung des Subjekts dient seiner Flexibilisierung und Individualisierung ge-
nauso wie sie Subjektivität für die ökonomische Sphäre abschöpfbar macht (Ka-
pitel I). Bei aller mitlaufender Modernekritik im ›Altersroman‹ verweist Goethes 
Evokation und Bloßstellung der Vorgeschichten dieser Konstellation aus dem 
späten 18. Jahrhundert in seiner pädagogischen Provinz doch auf diese am An-
fang des 21. Jahrhunderts aktuell gewordene Problematik.  

Die vorgestellten Texte, Konzepte und Praktiken des 18. Jahrhunderts setzen 
sich mit demjenigen auseinander, was im 21. strategisch dem Vergessen anheim 
gegeben wird: eben dem Uneinholbaren, Unkalkulierbaren, Überschüssigen, 
Unökonomischen und deswegen mit der theaterfeindlichen Tradition als gefähr-
lich angesehenem Moment am Theater. Nicht erst das Theater und die szenische 
Kunst der sogenannten Avantgarden, Neo-Avantgarden, Performance Art und 
Postdramatik spielen immer wieder mit dieser Dimension.29 Während diese für 
das Verständnis des 21. Jahrhunderts von Theater und szenischer Kunst unab-
dingbar ist, lebt in der Bildungs- und Arbeitsgouvernementalität des lebenslan-
gen Lernens ein anderes Theater fort, dessen zeitgleiches Verschwinden in der 
Kunst von der Kritik gerne beklagt wird: eines der Perfektion, Kalkulation, kont-
rollierten Verwandlung und gelungenen Verzauberung. Während die szenischen 
Künste des 21. Jahrhunderts gerne die ›Wirklichkeit‹ auf die Bühne holen und 
oft gar ›authentische‹ Menschen zeigen,30 verlangt diese Wirklichkeit ein sehr 
traditionelles Theater: die ›kalte‹ Schauspielerei nach Diderot ohne Reste und 
ohne Heimsuchung durch die technische Unfähigkeit und Unkontrolliertheit der 

                                                             
29 Für die im deutschsprachigen Raum paradigmatisch gewordenen Positionen vgl. Fi-

scher-Lichte: Ästhetik des Performativen. Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater. 

30 Vgl. Boris Nikitin/Carena Schlewitt/Tobias Brenk (Hg.): Dokument, Fälschung, Wirk-

lichkeit. Materialband zum zeitgenössischen Dokumentarischen Theater. Berlin 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

›heißen‹. Durch diese implizite Setzung wird Idiosynkratisches, das sich nicht 
für Bildungsweg und Arbeitsbiographie produktiv machen lässt, zu Scheitern er-
klärt. Die Ausrichtung des lebenslangen Lernens auf die Zukunft macht aber 
auch die ›kalte‹ Schauspielerei zu einem nie abgeschlossenen Unterfangen, das 
immer weiter an sich arbeiten und sich immer weiter perfektionieren muss. Die-
ses Moment von Unverfügbarkeit dem kontrollierten Aufschub zu entreißen und 
es in die Praktiken der Bildung und des Arbeitens einzubeziehen ist eine Aufga-
be nicht zuletzt von Theaterkritik: nicht der Kritik am institutionellen Theater,31 
sondern an den theatralen Aspekten einer Gouvernementalität des 21. Jahrhun-
derts. 

                                                             
31 Dies geschieht daher auch nicht mit den Wertungen, wenn auch nicht in Ablehnung 

aller Denkfiguren aus Bernd Stegemann: Kritik des Theaters. Berlin 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abbildungen 

 
 
 
Abbildung 1 (S. 159): »Es giebt bey alle Religione gute Leute.« Salzmann, Chris-

tian Gotthilf: Moralisches Elementarbuch. Nachdruck der Auflage von 1785, 

mit 67 Illustrationen v. Daniel Chodowiecki. Dortmund 1980, S. 288-289. 
 
Abbildung 2 (S. 160): »Wie unglücklich macht mich der Eigensinn!« Salzmann: 

Moralisches Elementarbuch, S. 122-123. 
 
Abbildung 3 (S. 161): »Was für ein haeßliches Ding ist nicht die Unreinlich-

keit.« Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 8-9. 
 
Abbildung 4 (S. 162): »Wer einmal gelogen hat, dem glaubt man nicht leicht 

wieder.« Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 198-199. 
 
Abbildung 5 (S. 168): [Ohne Bildunterschrift]. Salzmann: Moralisches Elemen-

tarbuch, S. 20-21. 
 
Abbildung 6 (S. 169): »Uhuhu!« Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 24-25. 
 
Abbildung 7 (S. 239): »Die Mausfalle«. Voelcker, Bruno: Die Hamlet-Darstel-

lungen Daniel Chodowieckies und ihr Quellenwert für die Theatergeschichte 

des 18. Jahrhunderts. Leipzig 1916, S. 257. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen 

 
 
 
A: Karl Philipp Moritz: Anton Reiser. Ein psychologischer Roman, in: Ders.: 

Anton Reiser. Dichtungen und Schriften zur Erfahrungsseelenkunde. Frank-
furt a.M. 2006, S. 85-518. 

 
E: Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Über die Erziehung. Stuttgart 1963. 
 
L: Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Ders.: Goe-

thes Werke. Band 7. Romane und Novellen II. München 1998, S. 8-610. 
 
P: Platon: Der Staat. Zürich/München 1991. 
 
W: Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die 

Entsagenden, in: Ders.: Goethes Werke. Band 8. Romane und Novellen III. 
München 1998, S. 7-486. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 

 
 
 
Adelung, Johann Christoph: Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeut-

schen Mundart. Band 3. Leipzig 1798. 
Agamben, Giorgio: Kindheit und Geschichte. Zerstörung der Erfahrung und Ur-

sprung der Geschichte. Frankfurt a.M. 2004. 
 Ders.: Was ist ein Dispositiv? Zürich/Berlin 2008. 
Albrich, Konrad: Goethe und Christian Gotthilf Salzmann. Langensalza 1917. 
Andree, Martin: Wenn Texte töten. Über Werther, Medienwirkung und Medien-

gewalt. München 2006. 
Anonym: Über die Mode und deren Folgen. Frankfurt a.M./Leipzig 1771. 
Apel, Friedmar: »Die Ästhetik des Selbstseins. Goethes Kunstanschauung 1805-

1806«, in: von Goethe, Johann Wolfgang: Ästhetische Schriften 1805-1816. 
Frankfurt a.M. 1998, S. 727-757. 

Arendt, Hannah: The Human Condition. Chicago/London 1998. 
Ariès, Philippe: Geschichte der Kindheit. München 1975. 
Aristoteles: Poetik. Stuttgart 1982. 
 Ders.: Physikvorlesung. Berlin 1983. 
Arndt, Ernst Moritz: Ueber Sitte, Mode und Kleidertracht. Ein Wort aus der 

Zeit. Frankfurt a.M. 1814. 
Austermann, Simone: Die »Allgemeine Revision«. Pädagogische Theorieent-

wicklung im 18. Jahrhundert. Bad Heilbrunn 2010. 
Bade, Claudia: Lebenslanges Lernen. Von der Vorschule bis zur Erwachsenen-

bildung. Hamburg 2014. 
Badiou, Alain: Platons ›Staat‹. Zürich/Berlin 2013. 
Baecker, Dirk: Wozu Theater? Berlin 2013. 
Bahr, Petra: Darstellung des Undarstellbaren. Religionstheoretische Studien zum 

Darstellungsbegriff bei A.G. Baumgarten und I. Kant. Tübingen 2004. 
Bahrdt, Carl Friedrich: System der Moraltheologie. Eisenach 1780. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Balke, Friedrich: »Possessive Mimesis. Eine Skizze und ein Beispiel«, in: Koch, 
Gertrud/Vöhler, Martin/Voss, Christiane (Hg.): Die Mimesis und ihre Küns-

te, München 2010, S. 111-126. 
Barish, Jonas: The Antitheatrical Prejudice. Berkeley/London 1981.  
Baschera, Marco: Das dramatische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie 

und Theater anhand von Kants »Kritik der reinen Vernunft« und Diderots 

»Paradoxe sur le comédien«. Heidelberg 1989. 
Baumann, Steffi: »Geschichten, die helfen, die Seele zu erkunden«. Karl Philipp 

Moritz’ ›Anton Reiser‹ und das ›Magazin zur Erfahrungsseelenkunde‹. Ber-
lin 2009. 

Benjamin, Walter: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit«, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Band I.2. Abhandlungen. 
Frankfurt a.M. 1974, S. 471-508. 

 Ders.: »Programm eines proletarischen Kindertheaters«, in: Ders.: Gesam-

melte Schriften. Band II.2. Aufsätze. Essays. Vorträge. Frankfurt a.M. 1991, 
S. 763-769. 

Benthien, Claudia/Martus, Steffen (Hg.): Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. 

Jahrhundert. Tübingen 2006. 
Benthien, Claudia: Tribunal der Blicke. Kulturtheorien von Scham und Schuld 

und die Tragödie um 1800. Köln 2011. 
Benveniste, Émile: »Der Begriff des ›Rhythmus‹ und sein sprachlicher Aus-

druck«, in: Ders.: Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. München 
1974, S. 363-373. 

Beriger, Hanno: Goethe und der Roman. Studien zu »Wilhelm Meisters Lehr-

jahre«. Zürich 1955. 
Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften/Akademie der Wissen-

schaften zu Göttingen/Heidelberger Akademie der Wissenschaften (Hg.): 
Goethe-Wörterbuch. Band 1: A – azurn. Stuttgart 1978. 

 Dies. (Hg.): Goethe-Wörterbuch. Band 2: B – einweisen. Stuttgart 1989. 
 Dies. (Hg.): Goethe-Wörterbuch. Band 3: Einwenden – Gesäusel. Stuttgart 

1998. 
Berndt, Frauke: »The Myth of Otherness: Goethe on Presence«, in: Goethe 

Yearbook 19 (2012), S. 49-66. 
von Bernstorff, Elise: »Das Undisziplinierte im Transdisziplinären«, in: Peters, 

Sibylle (Hg.): Das Forschen aller. Artistic Research als Wissensproduktion 

zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft. Bielefeld 2013, S. 95-119. 
Bez, Martin: Goethes »Wilhelm Meisters Wanderjahre«: Aggregat, Archiv, Ar-

chivroman. Berlin 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 283 

Bezold, Raimund: Popularphilosophie und Erfahrungsseelenkunde im Werk von 

Karl Philipp Moritz. Würzburg 1984. 
Bhabha, Homi: The Location of Culture. London 1994. 
Bishop, Claire: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectator-

ship. New York/London 2012. 
Bitzer, Hermann: Goethe über den Dilettantismus. Bern 1969. 
Blamberger, Günter: »Agonalität und Theatralität. Kleists Gedankenfigur des 

Duells im Kontext der europäischen Moralistik«, in: Kleist-Jahrbuch (1999), 
S. 25-40. 

Blessin, Stefan: Goethes Romane. Aufbruch in die Moderne. Paderborn 1996. 
Blinn, Hansjürgen: »Einführung: Shakespeare in Deutschland 1790-1830«, in: 

Ders. (Hg.): Shakespeare-Rezeption. Die Diskussion um Shakespeare in 

Deutschland. II. Ausgewählte Texte von 1793-1827. Berlin 1988, S. 9-66. 
Blome, Eva: »Zerstückte Laufbahn. Karl Philipp Moritz’ Anton Reiser«, in: IASL 

(43/2016). Im Erscheinen begriffen. 
Blumenbach, Johann Friedrich: Über den Bildungstrieb. Göttingen 1791.  
Bohrer, Karl Heinz: Großer Stil. Form und Formlosigkeit in der Moderne. Mün-

chen 2007. 
Boltanski, Luc/Chiapello, Ève: Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz 

2003. 
Bonds, Mark Evan: »Die Funktion des Hamlet-Motivs in Wilhelm Meisters 

Lehrjahre«, in: Goethe-Jahrbuch 96 (1979), S. 101-110. 
Borgards, Roland: »›Allerneuester Erziehungsplan‹. Ein Beitrag Heinrich von 

Kleists zur Experimentalkultur um 1800 (Literatur, Physik)«, in: Krause, 
Marcus/Pethes, Nicolas (Hg.): Literarische Experimentalkulturen. Poetolo-

gien des Experiments im 19. Jahrhundert. Würzburg 2005, S. 75-102. 
Bosse, Heinrich: Bildungsrevolution 1770-1830. Heidelberg 2013. 
 Ders.: »Der geschärfte Befehl zum Selbstdenken. Der Erlaß des Ministers v. 

Fürst an die preußischen Universitäten im Mai 1770«, in: Kittler, Fried-
rich/Schneider, Manfred/Weber, Samuel (Hg.): Diskursanalysen. Band 2. In-

stitution Universität. Opladen 1993, S. 31-62. 
Bourdieu, Pierre: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt 

a.M. 1987. 
Brandes, Peter: Leben die Bilder bald? Ästhetische Konzepte bildlicher Leben-

digkeit in der Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts. Würzburg 2013. 
 Ders.: »St. Joseph der Zweite. Bildtheologie in Goethes Wanderjahren«, in: 

Sauerland, Karol/ Wergin, Ulrich (Hg.): Literatur und Theologie. Schreib-

prozesse zwischen biblischer Überlieferung und geschichtlicher Erfahrung. 
Würzburg 2005, S. 107-126. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Brandstetter, Gabriele/Brandl-Risi, Bettina/van Eikels, Kai (Hg.): Szenen des 

Virtuosen. Bielefeld 2015. 
Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjekti-

vierungsform. Frankfurt a.M. 2007. 
 Ders.: »Totale Mobilmachung. Menschenführung im Qualitäts- und Selbst-

management«, in: Ders./Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (Hg.): Gouver-

nementalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des Sozialen. 
Frankfurt a.M. 2000, S. 131-167. 

Brown, Wendy: Undoing the Demos. Neoliberalism’s Stealth Revolution. New 
York 2015.  

Buchmann, Sabeth/Ruhm, Constanze: »Subjekte auf Probe«, in: Texte zur Kunst 
90 (2013), S. 89-107. 

Burk, Karin: Kindertheater als Möglichkeitsraum. Untersuchungen zu Walter 

Benjamins »Programm eines proletarischen Kindertheaters«. Bielefeld 
2015. 

Butler, Judith: Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. New 
York 1990. 

 Dies.: Undoing Gender. New York 2004. 
 Dies.: Gefährdetes Leben. Politische Essays. Frankfurt a.M. 2005. 
 Dies./Athanasiou, Athena: Dispossession. The Performative in the Political. 

Cambridge 2013. 
Campe, Joachim Heinrich: Ueber Empfindsamkeit und Empfindelei in pädagogi-

scher Hinsicht. Hamburg 1779. 
 Ders. (Hg.): Allgemeine Revision des gesamten Schul- und Erziehungs-

wesens: von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Band 12. Wien/Braun-
schweig 1789. 

 Ders.: Robinson der Jüngere. Zur angenehmen und nützlichen Unterhaltung 

für Kinder. Stuttgart 1981. 
 Ders.: »Ueber die früheste Bildung junger Kinderseelen im ersten und zwei-

ten Jahre der Kindheit«, in: Ders. (Hg.): Allgemeine Revision des gesamten 

Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer Erzieher. 
Band 2. Braunschweig 1785, S. 3-296. 

 Ders.: »Soll man Kinder Komödien spielen lassen?«, in: Braunschweigisches 

Journal 1 (1788), S. 206-219. 
Campe, Rüdiger: »Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch-anthropologische 

Näherung ausgehend von Quintilian, Institutio oratoria VI, 1-2«, in: Kopper-
schmidt, Josef (Hg.): Rhetorische Anthropologie. München 2000, S. 135-152. 

 Ders.: »Kafkas Institutionenroman. Der Proceß, Das Schloß«, in: Ders./ 
Niehaus, Michael (Hg.): Gesetz, Ironie. Heidelberg 2004, S. 197-208. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 285 

Debord, Guy: Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin 1996. 
DeJean, Joan E.: Literary Fortifications: Rousseau, Laclos, Sade. Princeton 

1984. 
Deleuze, Gilles: »Postskriptum über die Kontrollgesellschaften«, in: Ders.: Un-

terhandlungen. 1972-1990. Frankfurt a.M. 1993, S. 254-263. 
Derrida, Jacques: Grammatologie. Frankfurt a.M. 1974. 

 Ders.: »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: Ders.: Die Schrift und die 

Differenz. Frankfurt a.M. 1976, S. 302-350. 

 Ders.: Die Wahrheit in der Malerei. Wien 1992. 
 Ders.: Dissemination. Wien 1995. 
 Ders.: Das Tier, das ich also bin. Wien 2010. 

Diderot, Denis: Das Paradox über den Schauspieler. Frankfurt a.M. 1964. 
 Ders.: Das Theater des Herrn Diderot. Leipzig 1981. 
 Ders.: Paradoxe sur le comédien. Paris 2001. 
Dietrich, Theo: Mensch und Erziehung in der Pädagogik Christian Gotthilf 

Salzmanns. München 1963. 
Dreßen, Wolfgang: Die pädagogische Maschine. Zur Geschichte des industriali-

sierten Bewußtseins in Preußen/Deutschland. Frankfurt a.M./Berlin 1982. 
dan Droste, Gabi (Hg.): Theater von Anfang an! Bildung, Kunst und frühe Kind-

heit. Bielefeld 2009. 
Dünne, Jörg/Friedrich, Sabine/Kramer, Kirsten (Hg.): Theatralität und Räum-

lichkeit. Raumordnungen und Raumpraktiken im theatralen Mediendisposi-

tiv. Würzburg 2009. 
 Ders.: »Jean-Jacques Rousseau: Émile«, in: Borgards, Roland et al. (Hg.): Li-

teratur und Wissen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart 2013, S. 317-
321. 

DuPeyrou, Pierre-Alexandre (Hg.): Collection complete des œuvres de J. J. 

Rousseau, citoyen de Geneve. Band 7-10. Genf 1782. 
Egger, Irmgard: Diätik und Askese. Zur Dialektik der Aufklärung in Goethes 

Romanen. München 2000. 
van Eikels, Kai: Die Kunst des Kollektiven. Performance zwischen Theater, Poli-

tik und Sozio-Ökonomie. München 2013. 
Elias, Norbert: Der Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und psychogeneti-

sche Untersuchungen. Band 1: Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen 

Oberschichten des Abendlandes. Frankfurt a.M. 1976. 
Ellrich, Robert: Rousseau and His Reader. The Rhetorical Situation of the Major 

Works. Chapel Hill 1969. 
Engel, Johann Jacob: Ideen zu einer Mimik. Erster Teil. Mit erläuternden Kup-

fertafeln. Berlin 1785. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Ermann, Kurt: Goethes Shakespeare-Bild. Tübingen 1983. 
Esselborn, Hans: »Der gespaltene Autor. Anton Reiser zwischen autobiographi-

schem Roman und psychologischer Fallgeschichte«, in: Recherches Germa-

nique 25 (1995), S. 69-90. 
Etzold, Jörn: »Armes Theater«, in: Meyzaud, Maud (Hg.): Arme Gemeinschaft: 

Die Moderne Rousseaus. Berlin 2015, S. 50-74. 
Evanson, Edward: The Dissonance of the Four Generally Received Evangelists 

and the Evidence of Their Respective Authenticity, Examined; with that of 

Some Other Scriptures Deemed Canonical. Gloucester 1792. 
Fabian, Bernhard/Schmidt-Biggemann, Wilhelm/Vierhaus, Rudolf (Hg.): Deutsch-

lands kulturelle Entfaltung. Die Neubestimmung des Menschen. München 
1980. 

Fénelon, François: Über Mädchenerziehung. Traite de l’éducation des filles. 
Stuttgart 1963. 

Fink, Gonthier-Louis: »Die Pädagogik und die Forderungen des Tages in ›Wil-
helm Meisters Wanderjahren‹«, in: Euphorion 93/2 (1999), S. 251-291. 

Fischer-Lichte, Erika: Semiotik des Theaters. Band 2. Vom »künstlichen« zum 

»natürlichen« Zeichen. Theater des Barock und der Aufklärung. Tübingen 
1983. 

 Dies.: Ästhetik des Performativen. Frankfurt a.M. 2004. 
 Dies.: »Der Körper als Zeichen und als Erfahrung. Über die Wirkung von 

Theateraufführungen«, in: Dies./Schönert, Jörg (Hg.): Theater im Kultur-

wandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Körper – 

Musik – Sprache. Göttingen 1999, S. 53-68. 
 Dies.: »Theatralität«, in: Dies./Kolesch, Doris/Warstatt, Matthias (Hg.): 

Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart 2005, S. 358-364. 
Fleming, Paul: »The Promises of Childhood: Autobiography in Goethe and Jean 

Paul«, in: Goethe-Yearbook 14 (2007), S. 27-37. 
Formey, Jean Henri Samuel: Anti-Emile. Berlin 1763. 
Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt a.M. 1974. 
 Ders.: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt 

a.M. 1976. 
 Ders.: Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität. Band 

II. Frankfurt a.M. 2004. 
 Ders.: Die Heterotopien. Der utopische Körper: Zwei Radiovorträge. Berlin 

2005. 
Frank, Manfred: Selbstgefühl. Eine historisch-systematische Erkundung. Frank-

furt a.M. 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 287 

Freud, Sigmund: »Notiz über den ›Wunderblock‹«, in: Ders.: Gesammelte Werke. 

Band XIV. Werke aus den Jahren 1925-1931. Frankfurt a.M. 1991, S. 1-8. 
Frey, Christiane: »Der Fall Anton Reiser. Vom Paratext zum Paradigma«, in: 

Krupp, Anthony (Hg.): Karl Philipp Moritz. Signaturen des Denkens. Am-
sterdam 2010, S. 19-43. 

Fried, Michael: Absorption and Theatricality. Painting and Beholder in the Age 

of Diderot. Berkeley 1980. 
Friedrich, Lars/Geulen, Eva/Wetters, Kirk (Hg.): Das Dämonische. Schicksale 

einer Kategorie der Zweideutigkeit nach Goethe. Paderborn 2014.  
Fuest, Leonhard: Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Litera-

tur seit 1800. München 2008. 
Gamper, Michael: »Elektrische Blitze. Naturwissenschaft und unsicheres Wissen 

bei Kleist«, in: Kleist-Jahrbuch (2007), S. 254-272. 
Garber, Jörn (Hg.): »Die Stammutter aller guten Schulen«. Das Dessauer Phi-

lanthropinum und der Dessauer Philanthropismus 1774-1793. Tübingen 
2008. 

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph: Mimesis. Kultur – Kunst – Gesellschaft. 
Hamburg 1992. 

 Dies.: Spiel – Ritual – Geste. Mimetisches Handeln in der sozialen Welt. 
Hamburg 1998. 

Geisenhanslüke, Achim: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Verstellung in 

der europäischen Literatur. Darmstadt 2006. 
Gelhard, Andreas: Kritik der Kompetenz. Zürich/Berlin 2012.  
Georgiades, Thrasybulos: Musik und Rhythmus bei den Griechen. Zum Ursprung 

der abendländischen Musik. Hamburg 1958. 
Geulen, Eva: »Erziehungsakte«, in: Fohrmann, Jürgen (Hg.): Rhetorik. Figura-

tion und Performanz. Stuttgart 2004, S. 629-652. 
 Dies./Pethes, Nicolas: »Einleitung«, in: Dies./Pethes, Nicolas (Hg.): Jenseits 

von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zum 

Erziehungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br. 2007, S. 7-12. 
 Dies.: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹ in Goethes Wan-

derjahren«, in: Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung 1 (2010), S. 33-
50. 

 Dies.: »Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie«, in: Menke, 
Bettine/Glaser, Thomas (Hg.): Experimentalanordnungen der Bildung. Ex-

teriorität – Theatralität – Literarizität. Paderborn 2014, S. 209-223. 
Girard, René: Der Sündenbock. Zürich 1988. 
 Ders.: Das Heilige und die Gewalt. Frankfurt a.M. 1992. 
 Ders.: Shakespeare. Theater des Neids. München 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Giuriato, Davide: »›Kinderzeit‹. Zu Franz Kafkas ›Jäger Graccus‹«, in: Battegay, 
Caspar/Christen, Felix/Groddeck, Wolfgang (Hg.): Schrift und Zeit in Kafkas 

Oktavheften. Göttingen 2010, S. 101-117. 
Glaser, Thomas: »Theater vs. Archi-Politik. Zur Einrichtung der Politik durch 

die Mimesis in Platons Politeia«. Unveröffentlichtes Manuskript. 
Goebel, Eckart: Charis und Charisma. Grazie und Gewalt von Winckelmann bis 

Heidegger. Berlin 2006. 
von Goethe, Johann Wolfgang: Schriften zur Morphologie. Frankfurt a.M. 1987. 
 Ders.: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. Band 4. Frank-

furt a.M. 1998. 
 Ders.: »Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Stil«, in: Ders.: Goethe 

Werke. Band 12. Schriften zur Kunst, Schriften zur Literatur, Maximen und 

Reflexionen. München 1998. 
 Ders.: »Groß ist die Diana der Epheser«, in: Ders.: Goethes Werke I. Gedich-

te und Epen I. München 1998. 
 Ders.: »Über die bildende Nachahmung des Schönen, von Karl Philip Mo-

ritz. Braunschweig 1788«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 11. Autobiogra-

phische Schriften III. München 1998, S. 534-541.  
 Ders.: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Ders.: Goethes Werke. Band 7. Ro-

mane und Novellen II. München 1998, S. 8-610. 
 Ders.: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, in: Ders: Goethes Werke. 

Band 8. Romane und Novellen III. München 1998, S. 487-516. 
 Ders.: Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die Entsagenden, in: Ders.: Goe-

thes Werke. Band 8. Romane und Novellen III. München 1998, S. 7-486. 
 Ders.: »Zum Shakespears Tag«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Briefe, Ta-

gebücher und Gespräche. Band. 18. Frankfurt a.M. 1998, S. 9-12. 
Goffman, Erving: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag. 

München 1969. 
Gottsched, Johann Christoph: Versuch einer critischen Dichtkunst durchgehend 

mit Exempeln erläutert. Leipzig 1751. 
Greene, Thomas M.: The Light in Troy. Imitation and Discovery in Renaissance 

Poetry. New Haven 1982. 
Greven Schalit, Mechthild: Pädagogische Provinzen. Johann Michael von Loens 

›Der redliche Mann am Hofe‹ und Johann Wolfgang von Goethes ›Wilhelm 

Meisters Wanderjahre‹. Göttingen 2012. 
Grosse, Roswitha: Christian Gotthilf Salzmanns ›Der Bote aus Thüringen‹, 

Schnepfenthal 1788-1816. Eine Zeitschrift der deutschen literarischen 

Volksaufklärung an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 
1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 289 

Guggisberg, Kurt: Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat. 

Band II. Das Werk. Bern 1953, S. 420-434. 
Gundolf, Friedrich: Goethe. Berlin 1916. 
Gustafson, Susan: »›Ich suchte meinen Freund‹: Melancholy Narcissism, Writ-

ing, and Same-Sex Desire in Moritz’s Anton Reiser«, in: Lessing Yearbook 
(2008/2009), S. 135-159. 

Gutjahr, Ortrud: Einführung in den Bildungsroman. Darmstadt 2007. 
Haas, Rosemarie: Die Turmgesellschaft in ›Wilhelm Meisters Lehrjahren‹. Zur 

Geschichte des Geheimbundromans und der Romantheorie im 18. Jahrhun-

dert. Münster 1975. 
Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vor-

lesungen. Frankfurt a.M. 1988. 
Haffmans, Peter/Haffmans, Gerd (Hg.): Das Neue Testament. Viersprachig. 

Archetypum Greacum. Vulgata Latina. Das Neue Testament nach der Über-

setzung von Martin Luther. The New Testament in the Translation of the 

King James Bible. Berlin/Zürich 2011. 
Halliwell, Stephen: Aristotle’s Poetics. London 1986. 
Hamacher, Bernd: Einführung in das Werk Johann Wolfgang von Goethes. 

Darmstadt 2013. 
Hammerstein, Notker/Herrmann, Ulrich (Hg.): Handbuch der deutschen Bil-

dungsgeschichte. Band II. 18. Jahrhundert. Vom späten 17. Jahrhundert bis 

zur Neuordnung Deutschlands um 1800. München 2005. 
Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt a.M. 

2003. 
Häublein, Renata: Die Entdeckung Shakespeares auf der deutschen Bühne des 

18. Jahrhunderts. Adaption und Wirkung der Vermittlung auf dem Theater. 
Tübingen 2005. 

Havelock, Eric A.: Preface to Plato. Cambridge/London 1963. 
Haverkamp, Anselm: Hamlet. Hypothek der Macht. Berlin 2004. 
Havermann-Feye, Maria/Funcke, Amelie: Training mit Theater. Wie Sie Thea-

terelemente in Trainings und Unternehmensveranstaltungen erfolgreich ein-

setzen. Bonn 2015. 
Heeg, Günther: Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache und 

Bild im Theater des 18. Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 2000. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, in: Ders.: Werke. 

Band 3. Frankfurt a.M. 1986. 
 Ders.: Vorlesungen über die Ästhetik III, in: Ders.: Werke. Band 15. Frank-

furt a.M. 1986. 
Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M. 1973. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Heinz, Jutta: Wissen vom Menschen und Erzählen vom Einzelfall. Untersuchun-

gen zum anthropologischen Roman der Spätaufklärung. Berlin 1996. 
 Dies.: Narrative Kulturkonzepte. Wielands ›Aristipp‹ und Goethes ›Wilhelm 

Meisters Wanderjahre‹. Heidelberg 2006. 
Held, Klaus: »Zeit als Zahl. Der pythagoreische Zug im Zeitverständnis der An-

tike«, in: Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und 

Personalität. Frankfurt a.M. 1992, S. 13-33. 
Herder, Johann Gottfried: »Shakespeare«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Band 5. 

Berlin 1891, S. 208-23.  
Herrmann, Ulrich (Hg.): »Das pädagogische Jahrhundert«. Volksaufklärung und 

Erziehung zur Armut im 18. Jahrhundert in Deutschland. Weinheim 1981. 
 Ders.: »Pädagogisches Denken«, in: Hammerstein, Notker/Herrmann, Ulrich 

(Hg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Band II. 18. Jahrhun-

dert. Vom späten 17. Jahrhundert bis zur Neuordnung Deutschlands um 

1800. München 2005, S. 97-133. 
Heßelmann, Peter: Gereinigtes Theater? Dramaturgie und Schaubühne im Spie-

gel deutschsprachiger Theaterperiodika des 18. Jahrhunderts (1750-1800). 
Frankfurt a.M. 2002. 

Hoehner, Harold: Ephesians: An Exegetical Commentary. Grand Rapids 2002. 
Hoffmeier, Dieter: »Die Einbürgerung Shakespeares auf dem Theater des Sturm 

und Drang«, in: Rohmer, Rolf (Hg.): Schriften zur Theaterwissenschaft. 
Band 3.II. Berlin 1964, S. 9-266. 

Hölderlin, Friedrich: »Anmerkungen zum Oedipus«, in: Ders.: Sämtliche Werke. 

Band 16. Sophokles. Frankfurt a.M. 1988, S. 247-258. 
Hollmer, Heide/Meier, Albert: »Deutungsaspekte«, in: Moritz, Karl Philipp: 

Werke in zwei Bänden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 982-989. 
Hörisch, Jochen: Gott, Geld und Glück. Zur Logik der Liebe in den Bildungsro-

manen Goethes, Kellers und Thomas Manns. Frankfurt a.M. 1993. 
Horn, Eva: Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a.M. 2014. 
Huber, Martin: Der Text als Bühne. Theatrales Erzählen um 1800. Göttingen 

2003. 
Huck, Christian: Fashioning Society, or, The Mode of Modernity: Observing 

Fashion in Eighteenth Century Britain. Würzburg 2010. 
Jackson, Shannon: Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New York 

2011. 
Jahn, Bernhard: Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem ihrer 

Versprachlichung im Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raumes 

(1680-1740). Tübingen 2005. 
Jahn, Kurt: »Zu den Wanderjahren«, in: Goethe-Jahrbuch 26 (1905), S. 275-278. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 291 

Jurké, Volker/Linck, Dieter/Reiss, Joachim (Hg.): Zukunft Schultheater: Das 

Fach Theater in der Bildungsdebatte. Hamburg 2008. 
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 3. 

Frankfurt a.M. 1974. 
 Ders.: Kritik der Urteilskraft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 10. Frankfurt 

a.M. 1974. 
 Ders.: Die Metaphysik der Sitten, in: Ders.: Werkausgabe. Band 8. Frankfurt 

a.M. 1977. 
 Ders.: »Über Pädagogik«, in: Ders.: Werkausgabe. Band XII. Schriften zur 

Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Frankfurt 
a.M. 1977, S. 691-761. 

Kemper, Herwart/Seidelmann, Ulrich (Hg.): Menschenbild und Bildungsver-

ständnis bei Christian Gotthilf Salzmann. Weinheim 1995. 
Kinzel, Ulrich: Ethische Projekte- Literatur und Selbstgestaltung im Kontext des 

Regierungsdenkens. Humboldt, Goethe, Stifter, Rabe. Frankfurt a.M. 2000. 
Kirby, Michael: »On Acting and Non-Acting«, in: The Drama Review 16/1 

(1972), S. 3-15. 
Kittler, Friedrich: Aufschreibesysteme 1800/1900. München 2003. 
 Ders.: »Über die Sozialisation Wilhelm Meisters«, in: Kaiser, Gerhard/Ders.: 

Dichtung als Sozialisationsspiel. Göttingen 1978, S. 13-124. 
von Kleist, Heinrich: »Allerneuester Erziehungsplan«, in: Ders.: Sämtliche Wer-

ke und Briefe in vier Bänden. Band 3. Erzählungen. Anekdoten. Gedichte. 

Schriften. Frankfurt a.M. 1990, S. 545-552. 
Klepacki, Leopold et al. (Hg.): Grundrisse des Schultheaters. Pädagogische und 

ästhetische Grundlegung des Darstellenden Spiels in der Schule. Wein-
heim/München 2005. 

Klingenberg, Anneliese: Goethes Roman »Wilhelm Meister oder die Entsagen-

den«. Quellen und Komposition. Berlin/Weimar 1972. 
Kluge, Friedrich: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin/ 

New York 1999. 
Klünker, Wolf-Ulrich: Goethes Idee der Erziehung zur Ehrfurcht – die Pädago-

gische Provinz in dem Roman »Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Ent-

sagenden«. Göttingen 1988. 
Koller, Hans-Christoph: »Erziehung zur Arbeit als Disziplinierung der Phanta-

sie. J. H. Campes Robinson der Jüngere im Kontext der philanthropischen 
Pädagogik«, in: Segeberg, Harro (Hg.): Vom Wert der Arbeit. Zur literari-

schen Konstitution des Wertkomplexes ›Arbeit‹ in der deutschen Literatur 

(1770- 1930). Tübingen 1991, S. 40-76. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen 

Erzähltheorie. Frankfurt a.M. 2012. 
Košenina, Alexander: Karl Philipp Moritz. Literarische Experimente auf dem 

Weg zum psychologischen Roman. Göttingen 2006. 
Köstler-Holste, Silke: Natürliches Sprechen im belehrenden Schreiben: J. H. 

Campes »Robinson der Jüngere« (1779/80). Tübingen 2004. 
Kotte, Andreas: Theatergeschichte. Eine Einführung. Köln 2013. 
Kunst, Bojana: Artist at Work. Proximity of Art and Capitalism. London 2015. 
Lacan, Jacques: Schriften I. Berlin 1986. 
 Ders.: »Das Drängen des Buchstaben im Unbewußten oder die Vernunft seit 

Freud«, in: Haverkamp, Anselm (Hg.): Theorie der Metapher. Darmstadt 
1996, S. 175-215. 

Lachmann, Rainer: Die Religions-Pädagogik Christian Gotthilf Salzmanns. Jena 
2004. 

Lacoue-Labarthe, Philippe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst 

und die Politik. Stuttgart 1990. 
 Ders.: Typography. Mimesis, Philosophy, Politics. Stanford 1998. 
 Ders.: Die Nachahmung der Modernen. Typographien II. Basel/Wien 2003. 
 Ders.: Poetik der Geschichte. Zürich 2004. 
 Ders.: »Typographie«, in: Agacinski, Sylviane et al.: Mimesis des articula-

tions. Paris 1975, S. 165-270. 
Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Frankfurt a.M. 2002. 
 Ders.: Wir sind nie modern gewesen. Von einer symmetrischen Anthropolo-

gie. Frankfurt a.M. 2008. 
Lazzarato, Maurizio: Die Fabrik des verschuldeten Menschen. Ein Essay über 

das neoliberale Leben. Berlin 2012. 
Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater. Frankfurt a.M. 2011. 
 Ders.: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Beiträge zu einer materialistischen 

Theorie der Literatur. Frankfurt a.M. 1977, S. 9-108. 
 Ders.: »Notiz über Mimesis«, in: Koch, Gertrud/Vöhler, Martin/Voss, Chris-

tiane (Hg.): Die Mimesis und ihre Künste. München 2010, S. 69-74. 
Lehmann, Johannes Friedrich: Der Blick durch die Wand. Zur Geschichte des 

Theaterzuschauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing. Freiburg 
2000. 

Lejeune, Philippe: Der autobiographische Pakt. Frankfurt a.M. 1994. 
Lemke, Anja: »Das Drama der Gesetzgebung. Zur Rolle Lykurgs bei Rousseau, 

Schiller und Hölderlin«, in: Turm-Vorträge 7 (2008-2011). Tübingen 2012, 
S. 97-121. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 293 

 Dies.: »Ästhetische Erziehung als Arbeit am Selbst. Schillers Bildungspro-
gramm aus der Perspektive postfordistischer Kontrollgesellschaften«, in: 
Menke, Bettine/Glaser, Thomas (Hg.): Experimentalanordnungen der Bil-

dung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. Paderborn 2014, S. 131-146. 
 Dies.: »Räume der Verheißung. Zur räumlichen Dimension von Potentialität 

in Goethes Pädagogischer Provinz«. Unveröffentlichtes Manuskript. 
Lessing, Gotthold Ephraim: Hamburgische Dramaturgie, in: Ders.: Werke in 

drei Bänden. Band 2. Leipzig 1962. 
Lenz, Jakob Michael Reinhold: »Anmerkungen übers Theater«, in: Ders.: Werke 

und Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 329-363.  
 Ders.: »Das Hochburger Schloß«, in: Ders.: Werke und Schriften. Band 1. 

Stuttgart 1966, S. 369-377. 
Lethen, Helmut: »›Schein zivilisiert!‹. Das Schicksal einer Maxime«, in: Geulen, 

Eva/Pethes, Nicolas (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. Kulturwis-

senschaftliche Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moderne. Frei-
burg i.Br. 2007, S. 15-26. 

Lichtenberg, Georg Christoph: »Briefe aus England. An Heinrich Christian Boie. 
[Erster Brief]«, in: Ders.: Schriften und Briefe. Dritter Band. Aufsätze, Ent-

würfe, Gedichte. Erklärung der Hogarthischen Kupferstiche. München 1992, 
S. 326-338. 

Liebau, Eckart/Zirfas, Jörg (Hg.): Die Sinne und die Künste. Perspektiven ästhe-

tischer Bildung. Bielefeld 2008.  
List, Volker/Pfeiffer, Malte: Kursbuch Darstellendes Spiel. Stuttgart/Leipzig 

2009. 
Locke, John: An Essay Concerning Human Understanding. London 1836. 
 Ders.: Einige Gedanken über die Erziehung. Paderborn 1967. 
Luckner, Andreas: »Erziehung zur Freiheit. Immanuel Kant und die Pädagogik«, 

in: Pädagogik 55, 7-8 (2003), S. 72-76. 
Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1998. 
 Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der 

modernen Gesellschaft. Band 3. Frankfurt a.M. 1989. 
 Ders.: Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002. 
Lüthi, Hans Jürg: Das deutsche Hamletbild seit Goethe. Bern 1951. 
Machiavelli, Niccolò: Der Fürst. Berlin 2012. 
Mairbäurl, Gunda: Die Familie als Werkstatt der Erziehung: Rollenbilder des 

Kindertheaters und soziale Realität im späten 18. Jahrhundert. München 
1983.  

Mall, Laurence: Émile, ou, Les figures de la fiction. Oxford 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Marchart, Oliver: Die Prekarisierungsgesellschaft. Prekäre Proteste. Politik und 

Ökonomie im Zeichen der Prekarisierung. Bielefeld 2013. 
Martin, Christophe: »Éducations negatives«. Fictions d’experiméntation péda-

gogique au dix-huitième siècle. Paris 2010. 
Matzke, Annemarie: Arbeit am Theater. Eine Diskursgeschichte der Probe. Bie-

lefeld 2012.  
Mayer, Matthias: Selbstbewußte Illusion. Selbstreflexion und Legitimation der 

Dichtung im »Wilhelm Meister«. Heidelberg 1989.  
Mbembe, Achille: Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin 2014.  
McLuhan, Marshall: Understanding Media. The Extensions of Man. Cambridge 

1984. 
Meier, Georg Friedrich: Philosophische Sittenlehre. Magdeburg 1753. 
Menke, Bettine/Glaser, Thomas: »Experimentalanordnungen der Bildung. Ex-

teriorität – Theatralität – Literarizität. Ein Aufriss«, in: Dies. (Hg.): Experi-

mentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. 
München 2014, S. 7-21. 

 Dies.: »Suspendierung des Auftritts«, in: Vogel, Juliane/Wild, Christopher 
(Hg.): Auftreten: Wege auf die Bühne. Berlin 2014, S. 249-275. 

Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie. Frank-
furt a.M. 2008. 

 Ders./Rebentisch, Juliane (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit im ge-

genwärtigen Kapitalismus. Berlin 2010. 
Merkel, Johannes/Richter, Dieter: »Robinson – der Bürger als Abenteuer«, in: 

Campe, Joachim Heinrich: Robinson der Jüngere – ein Lesebuch für Kinder. 
(Neuabruck der Ausgabe von 1848) München 1991, S. 417-446. 

Meyzaud, Maud: Die stumme Souveränität. Volk und Revolution bei Georg 

Büchner und Jules Michelet. München 2012. 
Mittermüller, Christian: Sprachskepsis und Poetologie. Goethes Romane ›Die 

Wahlverwandtschaften‹ und ›Wilhelm Meisters Wanderjahre‹. Tübingen 2008. 
Moritz, Karl Philipp (Hg): Gnothi sauton oder Magazin zur Erfahrungsseelen-

kunde als ein Lesebuch für Gelehrte und Ungelehrte. Band 1 (1783). Nörd-
lingen 1986. 

 Ders.: Anton Reiser. Ein psychologischer Roman, in: Ders.: Anton Reiser. 

Dichtungen und Schriften zur Erfahrungsseelenkunde. Frankfurt a.M. 2006, 
S. 85-518. 

 Ders.: »Über die bildende Nachahmung des Schönen«, in: Ders.: Werke. 

Band 2. Popularphilosophie. Reisen. Ästhetische Theorie. Frankfurt a.M. 
1997, S. 958-991. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 295 

 Ders.: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde«, in: Ders.: 
Werke in zwei Bänden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 783-809. 

Müller, Lothar: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis. Karl Philipp 

Moritz’ ›Anton Reiser‹. Frankfurt a.M. 1987. 
Müller-Schöll, Nikolaus: »Vorwort«, in: Ders. (Hg.): Ereignis. Eine fundamenta-

le Kategorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Aporien. Bielefeld 2003, S. 9-
17. 

Münz, Rudolf: Das andere Theater. Studien über ein deutschsprachiges teatro 

dell’arte der Lessingzeit. Berlin 1979. 
 Ders.: Theatralität und Theater. Zur Historiographie von Theatralitätsgefü-

gen. Berlin 1998. 
Nancy, Jean-Luc: Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart 1988. 
 Ders.: L’Experience de la liberté. Paris 1988. 
Naumann, Bernd: »›Merkt euch dies, meine Lieben!‹ Der didaktische Dialog in 

Joachim Heinrich Campes Robinson der Jüngere (1779)«, in: Hundsnur-
scher, Franz/Weigand, Edda (Hg.): Beiträge zur Dialogforschung. Band 1. 
Tübingen 1991, S. 377-389. 

Netzwerk Kunst & Arbeit: art works. Ästhetik des Postfordismus. Berlin 2015. 
Neumann, Michael: Roman und Ritus. »Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Frankfurt 

a.M. 1992.  
Niethammer, Friedrich Immanuel: Der Streit des Philantropinismus und Huma-

nismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808. 
Nikitin, Boris/Schlewitt, Carena/Brenk, Tobias (Hg.): Dokument, Fälschung, 

Wirklichkeit. Materialband zum zeitgenössischen Dokumentarischen Thea-

ter. Berlin 2014. 
Ohly, Friedrich: »Zum Kästchen in Goethes ›Wanderjahren‹«, in: Zeitschrift für 

deutsches Altertum und deutsche Literatur 91/3 (1962), S. 255-262. 
Palladini, Giulia: The Scene of Foreplay: Theatre, Labor and Leisure in 1960s 

New York. In Veröffentlichung begriffen. 
Pestalozzi, Johann Heinrich: Sämtliche Werke. Band 16. Schriften aus der Zeit 

von 1803-1804. Berlin 1935. 
Peters, Sibylle: Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit. Von der Ma-

chArt der Berliner Abendblätter. Würzburg 2003. 
 Dies. (Hg.): Das Forschen aller. Artistic Research als Wissensproduktion 

zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft. Bielefeld 2013. 
Pethes, Nicolas: Zöglinge der Natur. Der literarische Menschenversuch des 18. 

Jahrhunderts. Göttingen 2007. 
 Ders.: »›Und nun, ihr Pädagogen – beobachtet, schreibt!‹ Zur doppelten 

Funktion der Medien im Diskurs über Erziehung und Bildung im 18. Jahr-

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

hundert«, in: Geulen, Eva/Ders. (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. 

Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moder-

ne. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2007, S. 49-67. 
 Ders.: »Ästhetik des Falls. Zur Konvergenz anthropologischer und literarischer 

Theorien der Gattung«, in: Dickson, Sheila/Goldmann, Stefan/Wingertszahn, 
Christof (Hg.): Fakta, und kein moralisches Geschwätz. Zu den Fallgeschich-

ten im ›Magazin zur Erfahrungsseelenkunde‹. Göttingen 2011, S. 13-32.  
Pfaff, Peter: »Das Horen-Märchen. Eine Replik Goethes auf Schillers Briefe 

über die ästhetische Erziehung«, in: Anton, Herbert (Hg.): Geist und Zei-

chen. Heidelberg 1977, S. 320-332. 
Plato: Der Staat. Berlin 1828. 
 Ders.: nomoi, in: Ders: Sämtliche Werke. Band 6. Hamburg 1959. 
 Ders.: Der Staat. Zürich/München 1991. 
Potolsky, Matthew: Mimesis. New York 2006. 
Primavesi, Patrick: Das andere Fest. Theater und Öffentlichkeit um 1800. Frank-

furt a.M. 2008. 
 Ders./Mahrenholz, Simone: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Geteilte Zeit. Zur 

Kritik des Rhythmus in den Künsten. Schliengen 2005, S. 9-33. 
Prynne, William: Histrio-Mastix: The Player’s Scourge, or Actor’s Tragedy. 

London 1632. 
Puchner, Martin: Theaterfeinde. Die anti-theatralischen Dramatiker der Moder-

ne. Freiburg i.Br. 2006. 
 Ders.: The Drama of Ideas. Platonic Provocations in Theater and Philoso-

phy. New York 2010. 
Quintus Septimius Tertullianus: De spectaculis/Über die Spiele. Stuttgart 1988. 
Raguse, Hartmut: »Autobiographie als Prozeß der Selbstanalyse. Karl Philipp 

Moritz’ Anton Reiser und die Erfahrungsseelenkunde«, in: Cremerius, Jo-
hannes et al. (Hg.): Über sich selber reden. Zur Psychoanalyse autobiogra-

phischen Schreibens. Würzburg 1992, S. 145-157. 
Rancière, Jacques: Le philosophe et ses pauvres. Paris 1983. 
 Ders.: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M. 2002. 
 Ders.: Das Unbehagen in der Ästhetik. Wien 2007. 
 Ders.: Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektuelle 

Emanzipation. Wien 2007.  
 Ders.: Der emanzipierte Zuschauer. Wien 2008. 
Rebentisch, Juliane: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer  

 Existenz. Berlin 2012. 
Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftli-

cher Ästhetisierung. Frankfurt a.M. 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 297 

Reed, Terence James: »Revolution und Rücknahme. ›Wilhelm Meisters ›Lehr-
jahre‹ im Kontext der französischen Revolution«, in: Hamacher, Bernd/Nutt-
Kofoth, Rüdiger (Hg.): Johann Wolfgang Goethe. Romane und theoretische 

Schriften. Neue Wege der Forschung. Darmstadt 2007, S. 38-58. 
Reinhard, Angelika: Die Karriere des Robinson Crusoe vom literarischen zum 

pädagogischen Helden: Eine literaturwissenschaftliche Untersuchung des 

›Robinson‹ Defoes und der ›Robinson‹-Adaptionen von Campe und Forster. 
Frankfurt a.M. 1994. 

Reiser, Anton: Theatromania, Oder Die Wercke Der Finsterniß: In denen öffent-

lichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-Vätern verdammet. Nis-
sen/Ratzeburg 1681. 

Reiss, Hans: »Lustspielhaftes in Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Hoffmeister, 
Gerhart (Hg.): Goethezeit. Studien zur Erkenntnis und Rezeption Goethes 

und seiner Zeitgenossen. Bern/München 1981, S. 129-144. 
Rémond de Saint-Albine, Pierre: »Der Schauspieler«, in: Roselt, Jens (Hg.): See-

len mit Methode. Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdrama-

tischen Theater. Berlin 2005, S. 101-109. 
Riccoboni, Francesco: »Die Schauspielkunst. An die Madame *** durch Herrn 

Franziskus Riccoboni den Jüngeren«, in: Roselt, Jens (Hg.): Seelen mit Me-

thode. Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen 

Theater. Berlin 2005, S. 116-123. 
Ronell, Avital: Der Goethe-Effekt. Goethe – Eckermann – Freud. München 1994. 
 Dies.: Loser Sons. Politics and Authority. Chicago 2012. 
Roselt, Jens (Hg.): Seelen mit Methode. Schauspieltheorien vom Barocktheater 

bis zum postdramatischen Theater. Berlin 2005. 
 Ders.: »Schauspieler mit Verstand. Denis Diderot«, in: Ders. (Hg.): Seelen 

mit Methode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 
2005, S. 134-136. 

 Ders.: »Seelen mit Methode. Einführung«, in: Ders. (Hg.): Seelen mit 

Methode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S. 
8-34. 

Rousseau, Jean-Jacques: Emil oder über die Erziehung. Erster Theil. Mit erläu-

ternden, bestimmenden und berichtigenden Anmerkungen der Gesellschaft 

der Revisoren, aus dem Revisorenwerke besonders abgedruckt und heraus-

gegeben von Joachim Heinrich Campe. Braunschweig 1789. 
 Ders.: Emile oder Über die Erziehung. Stuttgart 1963. 
 Ders.: Émile, ou, De l’éducation. Paris 1969. 
 Ders.: »Vom Gesellschaftsvertrag, oder, Prinzipien des Staatsrechts«, in: 

Ders.: Politische Schriften. Band 1. Paderborn 1977, S. 59-208. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 Ders.: »De l’imitation théâtrale, essai tiré des dialogues de Platon«, in: Ders.: 
Œuvres. Band 3. Paris 1846, S. 183-191. 

 Ders.: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, in: Ders.: Schriften. Band 
1. Frankfurt a.M. 1978, S. 333-474. 

 Ders.: »Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheit 
unter den Menschen«, in: Ders.: Schriften. Band 1. Frankfurt a.M. 1988, 
S. 165-302. 

Rutschky, Katharina (Hg.): Schwarze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte 

der bürgerlichen Erziehung. Frankfurt a.M. 1977. 
Salmen, Christina: »Die ganze merkwürdige Verlassenschaft«. Goethes Entsa-

gungspoetik in ›Wilhelm Meisters Wanderjahren‹. Würzburg 2003. 
Salzmann, Christian Gotthilf: Gottesverehrungen, gehalten im Betsale des Des-

sauischen Philanthropins. Leipzig 1784.  
 Ders.: Ameisenbüchlein. Pädagogische Schriften, 2. Teil. Weimar/Langen-

salza 1947. 
 Ders.: Konrad Kiefer, oder, Anweisung zu einer vernünftigen Erziehung der 

Kinder. Ein Buch fürs Volk. Bad Heilbrunn 1961. 
 Ders.: Krebsbüchlein, oder, Anweisung zu einer unvernünftigen Erziehung 

der Kinder. Bad Heilbrunn 1961.  
 Ders.: Moralisches Elementarbuch. Nachdruck der Auflage von 1785, mit 67 

Illustrationen v. Daniel Chodowiecki. Dortmund 1980. 
Sasse, Günter: Auswandern in die Moderne. Tradition und Innovation in Goe-

thes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre. Berlin 2010. 
Schäfer, Jasmin: Das Bild als Erzieher. Daniel Nikolaus Chodowieckis Kinder- 

und Jugendbuchillustrationen in Johann Bernhard Basedows ›Elementar-

werk‹ und Christian Gotthilf Salzmanns ›Moralischem Elementarbuch‹. 
Frankfurt a.M. 2013. 

Schäfer, Martin Jörg: Szenischer Materialismus. Dionysische Theatralität zwi-

schen Hölderlin und Hegel. Wien 2003. 
 Ders.: Die Gewalt der Muße. Wechselverhältnisse von Arbeit, Nichtarbeit, 

Ästhetik. Zürich/Berlin 2013. 
 Ders.: »Der ›erste unter allen Trieben‹. Regulierte Mimesis in der pädagogi-

schen Literatur der Aufklärung«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), 
S. 65-77. 

 Ders.: »Die Theatralität des Philanthropinismus. Salzmanns Exempel«, in: 
Menke, Bettine/Glaser, Thomas (Hg.): Experimentalanordnungen der Bil-

dung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. München 2014, S. 65-87. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 299 

 Ders.: »Émile unter Schauspielern. Rousseaus Theater der Erziehung«, in: 
Meyzaud, Maud (Hg.): Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rousseaus. Berlin 
2015, S. 130-154.  

 Ders.: »Mimetischer Rhythmus. Zur Bedingtheit von Platons politischem 
Theater«, in: Etzold, Jörn/Hannemann, Moritz (Hg.): rhythmos. Formen des 

Unbeständigen nach Hölderlin. München 2016, S. 125-153. 
 Ders.: »Theaterereignisse. Anton Reisers Eitelkeit«, in: Häusler, Anna/ 

Schneider, Martin (Hg.): Ereignis Erzählen. Sondernummer ZfdPh (2016), S. 
91-103. 

Schaub, Mirjam: Das Singuläre und das Exemplarische. Zu Logik und Praxis 

der Beispiele in Philosophie und Ästhetik. Berlin/Zürich 2010. 
Schechner, Richard: »Environmental Theater«, in: Roselt, Jens (Hg.): Seelen mit 

Methode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S. 
330-357. 

Schiller, Friedrich: Über naive und sentimentalische Dichtung. Stuttgart 1969. 
 Ders.: »Über die Ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von 

Briefen«, in: Ders.: Werke und Briefe. Frankfurt a.M. 1992, 556-705. 
 Ders.: »Die Schaubühne als eine moralische Anstalt betrachtet«/»Was kann 

eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken?«, in: Ders.: Sämtliche 

Werke. Band 8. Philosophische Schriften. Berlin 2005, S. 84-97. 
Schings, Hans-Jürgen: Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre 

Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts. 
Stuttgart 1977. 

 Ders. (Hg.): Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. Jahr-

hundert. DFG-Symposion 1992. Stuttgart 1994. 
 Ders.: »›Agathon‹, ›Anton Reiser‹, ›Wilhelm Meister‹. Zur Pathogenese des 

modernen Subjekts im Roman«, in: Wittkowski, Wolfgang (Hg.): Goethe im 

Kontext. Kunst und Humanität, Naturwissenschaft und Politik von der Auf-

klärung bis zur Restauration. Ein Symposium. Tübingen 1984, S. 42-68. 
 Ders.: »Einführung«, in: von Goethe, Johann Wolfgang: Wilhelm Meisters 

Lehrjahre. Ein Roman. Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. 
Münchener Ausgabe. Band 5. München 1988, S. 613-643. 

Schink, Johann Friedrich: Ueber Brockmanns Hamlet. Berlin 1778. 
Schlaffer, Hannelore: Wilhelm Meister. Das Ende der Kunst und die  

 Wiederkehr des Mythos. Stuttgart 1980. 
Schlechta, Karl: Goethes Wilhelm Meister. Frankfurt a.M. 1953. 
Schlegel, Friedrich: »Über Goethes Meister«, in: Ders.: Kritische Friedrich-

Schlegel-Ausgabe. Erste Abteilung, Band 2. München 1967, S. 126-147. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Schmitt, Arbogast: »Mimesis bei Platon«, in: Koch, Gertrud/Vöhler, Mar-
tin/Voss, Christiane (Hg.): Die Mimesis und ihre Künste. München 2010, S. 
231-254. 

Schmitt, Hanno: Vernunft und Menschlichkeit. Studien zur philanthropischen 

Erziehungsbewegung. Bad Heilbrunn 2007. 
Schneider, Wolfgang (Hg.): Theater und Schule. Ein Handbuch zur kulturellen 

Bildung. Bielefeld 2009. 
Schönert, Jörg: »Johann Karl Wezels und Joachim Campes Bearbeitungen des 

Robinson Krusoe: Zur literarischen Durchsetzung des bürgerlichen Werte-
komplexes ›Arbeit‹ in der Literatur des späten 18. Jahrhunderts«, in: Sagarra, 
Eda (Hg.): Deutsche Literatur in sozialgeschichtlicher Perspektive. Ein Dub-

liner Symposium. Dublin 1989, S. 18-34. 
Schößler, Franziska: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kulturgeschichte der 

Moderne. Tübingen 2002. 
Schramm, Helmar: »Theatralität«, in: Barck, Karlheinz et al. (Hg.): Ästhetische 

Grundbegriffe. Wörterbuch in sieben Bänden. Band 6. Stuttgart 2005, S. 48-
73. 

Schuller, Marianne: »Wunde und Körperbild. Zur Behandlung des Wunden-
Motivs bei Goethe und Kafka«, in: Schmidt, Gunnar/Schuller, Marianne/ 
Reiche, Claudia (Hg.): BildKörper. Verwandlungen des Menschen in der 

Medizin. Münster 1998, S. 19-45. 
Seidel, Wilhelm: »Rhythmus/numerus«, in: Riethmüller, Albrecht/Eggebrecht, 

Hans Heinrich (Hg.): Handwörterbuch der musikalischen Terminologie. 
Wiesbaden 1980, S. 1-32. 

Selzer, Gertraude: Der Wandel des aufklärerischen Selbstverständnisses gegen 

Ende des 18. Jahrhunderts. Untersuchungen zur Ideologiegeschichte des 

Bürgertums am Beispiel von Christian Gotthilf Salzmanns Roman ›Carl von 

Carlsberg, oder, Über das menschliche Elend‹. Frankfurt a.M. 1985. 
Sennett, Richard: The Fall of Public Man. New York 1977. 
 Ders.: The Corrosion of Character. The Personal Consequences of Work in 

the New Capitalism. New York 1998. 
Shakespeare, William: Hamlet. Prinz von Dänemark. Trauerspiel in sechs Auf-

zügen. Nach Shakspeare. Nebst Brockmann’s Bildniß, als Hamlet, und der zu 

dem Ballet verfertigten Musik. Berlin 1785. 
 Ders.: Shakespeare. Theatralische Werke in einem Band. Übersetzt von 

Christoph Martin Wieland. Frankfurt a.M. 2003. 
 Ders.: The Complete Works. Second Edition. Oxford 2005. 
Sick, Franziska: »Mimesis und (Selbst-)Beobachtung. Notizen zu Diderot, Be-

ckett und Zuckerberg«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), S. 51-63. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 301 

Skorniakova, Kristina: Moderne Transzendenz. Wie Goethes Wilhelm-Meister-

Romane Sinn machen. Leipzig 2010. 
Stach, Reinhard: Robinson der Jüngere als pädagogisch-didaktisches Modell des 

philantropistischen Erziehungsdenkens. Studie zu einem klassischen Kinder-

buch. Ratingen/Wuppertal/Kastellan 1970. 
Starobinski, Jean: Rousseau. Eine Welt von Widerständen. Frankfurt a.M. 1993. 
Stegemann, Bernd: Kritik des Theaters. Berlin 2013. 
Steiner, Uwe: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Witte, Bernd/Schmidt, Pe-

ter/Böhme, Gernot (Hg.): Goethe Handbuch in vier Bänden. Band 3. Stutt-
gart 1997, S. 113-152. 

Stemme, Fritz: »Die Säkularisation des Pietismus zur Erfahrungsseelenkunde«, 
in: Zeitschrift für Deutsche Philologie 72 (1953), S. 144-158. 

Sting, Wolfgang et al. (Hg.): Irritation und Vermittlung. Theater in einer inter-

kulturellen und multireligiösen Gesellschaft. Berlin 2010. 
 Ders. et al. (Hg.): TUSCH: Poetiken des Theatermachens. Werkbuch für 

Theater und Schule. München 2012. 
Tarde, Gabriel: Die Gesetze der Nachahmung. Frankfurt a.M. 2009. 
Trapp, Ernst Christian: Versuch einer Pädagogik. Unveränderter Nachdruck der 

1. Ausgabe Berlin 1780. Mit Trapps Hallescher Antrittsvorlesung: Von der 

Nothwendigkeit, Erziehen und Unterrichten als eine eigne Kunst zu studiren. 
Paderborn 1977. 

Valk, Thorsten: »›Alles macht einen ewigen Zirkel in mir‹. Aurelie als Melan-
cholikerin in Goethes ›Wilhelm Meister‹«, in: Goethe-Jahrbuch 116 (1999), 
S. 259-270. 

Vinken, Barbara: Die deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. Mün-
chen 2001. 

Virilio, Paul: Rasender Stillstand. Essay. Frankfurt a.M. 1997. 
Virno, Paolo: Grammatik der Multitude. Öffentlichkeit, Intellekt und Arbeit als 

Lebensformen. Mit einem Anhang: Die Engel und der General Intellect. In-

dividuation bei Duns Scotus und Gilbert Simondon. Wien 2005. 
Voelcker, Bruno: Die Hamlet-Darstellungen Daniel Chodowieckies und ihr 

Quellenwert für die Theatergeschichte des 18. Jahrhunderts. Leipzig 1916.  
Vogel, Juliane: »›Who’s there?‹. Zur Krisenstruktur des Auftritts in Drama und 

Theater«, in: Vogel, Juliane/Wild, Christopher (Hg.): Auftreten: Wege auf 

die Bühne. Berlin 2014, S. 24-39.  
Vogl, Joseph: »Lernen, lebenslanges«, in: Unbedingte Universitäten (Hg.): Bo-

logna-Bestiarium. Zürich/Berlin 2013, S. 227-230. 
Völkel, Barbara: Karl Philipp Moritz und Jean-Jacques Rousseau. Außenseiter 

der Aufklärung. New York 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

Volkening, Heide: Charakter – Arbeit. Zur literarischen Produktivität des täti-

gen Menschen (zgl. Habil. Ludwig-Maximilians-Universität 2015). Publika-
tion in Vorbereitung. 

Voßkamp, Wilhelm: »Struktur und Gehalt (Lehrjahre)«, in: von Goethe, Johann 
Wolfgang: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehr-

jahre. Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. Frankfurt a.M. 1992, S. 
1363-1378. 

Wagner, Ernst: »Chr. Gotth. Salzmanns Pädagogische Schriften«, in: Ders. 
(Hg.): Die Klassiker der Pädagogik. Band III. Langensalza 1887. 

Weber, Samuel: Theatricality as Medium. New York 2004.  
 Ders.: »Taking Place: Toward a Theater of Dislocation«, in: Levin, David J. 

(Hg.): Opera Through Other Eyes. Stanford 1993, S. 107-146. 
Weimann, Robert: »›Mimesis‹ in Hamlet«, in: Parker, Patricia/Hartman, Geof-

frey (Hg.): Shakespeare and the Question of Theory. New Haven 1985, S. 
275-291. 

Weinkauff, Gina/von Glasenapp, Gabriele: Kinder- und Jugendliteratur. Pader-
born 2010. 

Weitin, Thomas: »Die Kunst des Unterscheidens. Kritik und Distinktion in Goe-
thes Wilhelm Meister«, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguis-

tik. Heft 166 (2012), S. 120-149. 
Wellbery, David E.: »Übertragen: Metapher und Metonymie«, in: Bosse, Hein-

rich/Renner, Ursula (Hg.): Literaturwissenschaft. Einführung in ein Sprach-

spiel. Freiburg i. Br. 2010, S. 121-136. 
Wergin, Ulrich: Einzelnes und Allgemeines. Die ästhetische Virulenz eines ge-

schichtsphilosophischen Problems; untersucht am Sprachstil von Goethes 

Roman ›Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden‹. Heidelberg 
1980.  

Wick, Nadja: Apotheosen narzisstischer Individualität. Dilettantismus bei Karl 

Philipp Moritz, Gottfried Keller und Robert Gernhardt. Bielefeld 2008. 
Wieland, Christoph Martin: »Alexander Pope’s Vorrede zu seiner Ausgabe des 

Shakespears«, in: Shakespeare, William: Shakespear. Theatralische Werke. 
Zürich 1762, S. 3-28. 

Wild, Christopher J.: Theater der Keuschheit – Keuschheit des Theaters. Zu ei-

ner Geschichte der (Anti-)Theatralität von Gryphius bis Kleist. Freiburg i.Br. 
2003. 

 Ders.: »Theorizing Theater Antitheatrically: Karl Philipp Moritz’s Theatro-
mania«, in: MLN 120/3 (2005), S. 507-538. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATUR | 303 

Wild, Reiner: Die Vernunft der Väter. Zur Psychographie von Bürgerlichkeit 

und Aufklärung in Deutschland am Beispiel ihrer Literatur für Kinder. Stutt-
gart 1987. 

Wimmer, Michael: Dekonstruktion und Erziehung. Studium zum Paradoxiepro-

blem in der Pädagogik. Bielefeld 2006. 
Witte, Bernd: »Das Opfer der Schlange. Zur Auseinandersetzung Goethes mit 

Schiller in den Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten und im Mär-

chen«, in: Barner, Wilfried/Lämmert, Eberhard/Oellers, Norbert (Hg.): Un-

ser Commercium. Goethes und Schillers Literaturpolitik. Stuttgart 1984, S. 
461-484. 

Wundt, Wilhelm: Grundzüge der physiologischen Psychologie. Band 1. Leipzig 
1893. 

Zeller, Konradin: Pädagogik und Drama. Untersuchungen zur Schulcomödie 

Christian Weises. Tübingen 1980.  
Ziemer, Gesa: Komplizenschaft. Neue Perspektiven auf Kollektivität. Bielefeld 

2013. 
Zumbrink, Volker: Metamorphosen des kranken Königssohns. Die Shakespeare-

Rezeption in Goethes Romanen »Wilhelm Meisters Theatralische Sendung« 

und »Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Münster 1997. 
Zumbusch, Cornelia: Die Immunität der Klassik. Frankfurt a.M. 2011. 
 Dies.: »Nachgetragene Ursprünge. Vorgeschichten im Bildungsroman (Wie-

land, Goethe und Stifter)«, in: Poetica 43/3-4 (2011), S. 267-299.  
 Dies.: »›beschädigt und wiederhergestellt‹. Kompensationslogik und Roman-

form in Wilhelm Meisters Wanderjahren«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift 

für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 88/1 (2014), S. 3-21. 
 Dies.: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit. Pädagogik der Vorsorge 

in Goethes Bildungsroman«, in: Menke, Bettine/Glaser, Thomas (Hg.): Ex-

perimentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizi-

tät. Paderborn 2014, S. 111-127. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank 

 

 

 

Eine großzügige Förderung im Heisenberg-Programm der Deutschen For-
schungsgemeinschaft hat die Arbeit an diesem Buch ermöglicht. Am Rande an-
derer Unternehmungen und Verpflichtungen ist es langsam aber stetig fertig ge-
stellt worden. Seinen Anfang genommen hat das Vorhaben im Projekt »Bil-
dungsexperimente« des Erfurter Forschungsforums »Texte. Zeichen. Medien.« 
und den in dessen Rahmen stattfindenden Veranstaltungen: in Workshops (mit 
Eva Geulen und Nicolas Pethes) sowie bei einer 2011 abgehaltenen gemeinsa-
men Tagung. In Weiterführung meines Habilitationsvortrags zu Goethes »päda-
gogischer Provinz« hatte ich bei meinen Stationen an der Universität Erfurt, der 
Universität Siegen und in meiner neuen (und alten) akademischen Heimat Ham-
burg sowie bei verschiedenen auswärtigen Einladungen die Gelegenheit, meine 
Überlegungen mit Kolleginnen und Kollegen, mit Freundinnen und Freunden 
und ebenso mit Studierenden meiner Seminare zu diskutieren und zu schärfen. 
Allen Beteiligten sei hiermit herzlichst gedankt. Vor allem danke ich für die 
sorgfältige Endbetreuung des Manuskripts Ewelina Benbenek, Franziska Fleisch-
hauer und Helen Kahlert. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater

Natalie Driemeyer, Jan Deck (Hg.)
»Odyssee: Heimat«
Identität, Migration und Globalisierung im Blick
der Darstellenden Künste

Juni 2017, ca. 202 Seiten, kart., zahlr. Abb., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-2012-2

Andreas Englhart
Das Theater des Anderen
Theorie und Mediengeschichte
einer existenziellen Gestalt von 1800 bis heute

Mai 2017, ca. 420 Seiten, kart., zahlr. Abb., ca. 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-2400-7

Katharina Rost
Sounds that matter – Dynamiken des Hörens
in Theater und Performance

Januar 2017, ca. 420 Seiten, kart., ca. 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3250-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater

Milena Cairo, Moritz Hannemann, Ulrike Haß,
Judith Schäfer (Hg.)
Episteme des Theaters
Aktuelle Kontexte von Wissenschaft,
Kunst und Öffentlichkeit
(unter Mitarbeit von Sarah Wessels)

Oktober 2016, 664 Seiten, kart., zahlr. Abb. , 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3603-1

Tania Meyer
Gegenstimmbildung
Strategien rassismuskritischer Theaterarbeit

April 2016, 414 Seiten, kart., zahlr. Abb., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3520-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeitschr i f t  für  Kultur wissenschaf ten

Erhard Schüttpelz, 
Martin Zillinger (Hg.)

Begeisterung und 
Blasphemie
Zeitschrif t für 
Kulturwissenschaften, 
Heft 2/2015

  Begeisterung und Verdammung, Zivilisierung und Verwilderung 
liegen nah beieinander. In Heft 2/2015 der ZfK schildern die Beiträ-
ger_innen ihre Erlebnisse mit erregenden Zuständen und verletzenden 
Ereignissen. Die Kultivierung von »anderen Zuständen« der Trance bei 
Kölner Karnevalisten und italienischen Neo-Faschisten sowie begeis-
ternde Er fahrungen im madagassischen Heavy Metal werden ebenso 
untersucht wie die Begegnung mit Fremdem in religiösen Feiern, im 
globalen Kunstbetrieb und bei kolonialen Expeditionen. Der Debatten-
teil widmet sich der Frage, wie wir in Europa mit Blasphemie-Vorwürfen 
umgehen – und diskutier t hier für die Arbeit der französischen Ethnolo-
gin Jeanne Favret-Saada. 

Lust auf mehr?
Die ZfK erscheint zweimal jährlich in Themenheften. Bisher liegen 18 
Ausgaben vor. Die ZfK kann – als print oder E-Journal – auch im Jahres-
abonnement für den Preis von 20,00 € bezogen werden. Der Preis für 
ein Jahresabonnement des Bundles (inkl. Versand) beträgt 25,00 €. 
Bestellung per E-Mail unter: ver trieb@transcript-verlag.de 

www.transcr ipt-ver lag.de

Dezember 2015, 304 S., kar t., 
zahlr. z.T. farb. Abb., 14,99 €,
ISBN 978-3-8376-3162-3
E-Book: 14,99 €, 
ISBN 978-3-8394-3162-7

https://doi.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	I. Vorspiel: Das Theater des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert und seine Vorgeschichten im späten 18. Jahrhundert
	1. Lebenslanges Lernen: Das theatrale ›Vorspiel‹ der ›schönen neuen Arbeitswelt‹
	2. Vorgeschichte: Theatralität und Erziehung im späten 18. Jahrhundert
	3. Ausgangspunkt und Überblick

	II. Das Theater in der »pädagogischen Provinz« von Goethes Wanderjahren. Austreibung, Regulierung, Dissimulation
	1. Das »Merkwürdige« der pädagogischen Provinz
	2. Die Ordnung der Erziehung und Bildung in der pädagogischen Provinz
	3. Nachäffen und Nachahmen: Strukturparallelen in Erziehung und Ästhetik
	4. Die Regulierung des Nachahmungstriebs in der pädagogischen Provinz
	5. Die demonstrative Austreibung des Theaters aus der pädagogischen Provinz
	6. Das verschleierte Theater in der pädagogischen Provinz: Feste, Rituale, Religion
	7. Die ›Zweideutigkeit‹ des Theaters in den Wanderjahren
	8. Das erziehungsresistente Kind der Theaterliebe

	VORGESCHICHTEN ZUR »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ«
	III. Zweideutiges Theater: Platons politeia und der Rhythmus
	1. Rhythmischer Dialog, rhythmische Erziehung: Das sokratische Gespräch über das Gemeinwesen
	2. Die zentrale Rolle und der randständige Auftritt des Rhythmus
	3. Possessive, regulierte und rhythmisierte Mimesis
	4. Zweideutigkeit: Entäußerung und Verinnerlichung der Mimesis
	5. Stabile und instabile Seelen: Gute und schlechte Rhythmen
	6. Mimetischer Rhythmus: Zweideutige Erziehung
	7. Das »gerechte Gemeinwesen« und die Anarchie: Politische Dimension

	IV. Verstecktes Theater. Rousseaus Émile und die Schauspielerei
	1. Émile unter Schauspielern
	2. Fülle des Theaters, Armut der Erziehung
	3. Mimesis nach Rousseau: Nachahmung, Schauspielerei, Darstellung
	4. Jahrmarkt der Eitelkeiten: Der schweigende Émile
	5. Rousseaus verstecktes Theater der Erziehung

	V. Reguliertes Theater. Die neuen Pädagogen (Campe, Trapp, Salzmann u.a.) und der Nachahmungstrieb
	1. Campes »erster unter allen Trieben«
	2. Die Émile-Lektüren der Revisoren und Trapps Transformation des Nachahmungstriebs
	3. Salzmanns pädagogische Praxis und die Nachahmung von Exempeln
	4. Gestaffelte Vorbilder: Konrad Kiefer
	5. Vorlesetheater und Kupferstich-Tableaux: Moralisches Elementarbuch
	6. Der Auftritt des Erziehers: »Coup de théâtre«

	VI. Theater des Selbstbewusstseins. Moritz’ Anton Reiser und das Spiel um Anerkennung
	1. Sokratisches Wissen, »Leiden der Einbildungskraft« und theaterfeindliche Tradition
	2. Kompensationsphantasien und zukünftige Wissenschaft von der Subjektbildung
	3. Theatrophobe Rollen, Bildungstheater und verfehlter Bildungsgang
	4. Eitelkeit, Selbstgefühl und Theater der Anerkennung
	5. Verquere Bildungsverhältnisse

	VII. Theater in Reserve. Goethes Lehrjahre und die Einhegung mimetischer (Un-)Produktivität
	1. »Unendliche Operationen« und ziellose »Bildung«
	2. In Reserve: Die Figur des Mimetikers
	3. Fehlbildung durch den Turm: Mimetische Ansteckung mit Shakespeare
	4. ›Bildung‹ als Kehrseite einer ästhetischen Erziehung nach Schiller
	5. Die Theatralität ästhetischer Erziehung
	6. Nachahmen und Nachäffen in den Lehrjahren: Einhegung der Mimesis
	7. Vor Hamlets Mausefalle: Ohr, Auge, Haut als Sinnesmedien gesteuerter Ansteckung
	8. Ungesteuerte Ansteckung: Heißkalte Schauspielerei und Alltagscharismatik
	9. Initiation in der Mausefalle: Der Geist der entfernten Autorität
	10. Doppeltes Vergessen: Umlenkung der Mimesis

	VIII. Nachspiel. Allerneueste Erziehungspläne

	ANHANG
	Abbildungen
	Siglen
	Literatur
	Dank


