Martin Jorg Schifer

Das Theater
der Erziehung

Goethes »padagogische Provinz«
und die Vorgeschichten der
Theatralisierung von Bildung

[transcript] Theater

https://dol.org/10:14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [ XN,


https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Jorg Schifer
Das Theater der Erziehung

Theater | Band 86

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Jorg Schifer (Prof. Dr. phil.) lehrt Neuere deutsche Literatur mit dem
Schwerpunkt Theaterforschung an der Universitit Hamburg.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN JORG SCHAFER

Das Theater der Erziehung
Goethes »npadagogische Provinz« und die Vorgeschichten

der Theatralisierung von Bildung

[transcript]

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemein-
schaft

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir belie-
bige Zwecke, auch kommerziell.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Martin Jorg Schafer

Umschlagkonzept: Kordula Rockenhaus, Bielefeld

Umschlagabbildung: »Wie ungliicklich macht mich der Eigensinn!«, Kupferstich
von Daniel Chodowicki, in Christian Gotthilf Salzmann: Moralisches Elemen-
tarbuch, Nachdr. d. Aufl. v. 1785, hg. v. Hubert Gébels, Dortmund 1980.

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-3488-4

PDF-ISBN 978-3-8394-3488-8

https://doi.org/10.14361/9783839434888

Buchreihen-ISSN: 2700-3922

Buchreihen-eISSN: 2747-3198

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

| Vorspiel:
Das Theater des lebenslangen Lernens
im 21. Jahrhundert und seine Vorgeschichten
im spéten 18. Jahrhundert |9
1. Lebenslanges Lernen: Das theatrale >Vorspiel<
der >schonen neuen Arbeitswelt< | 11
2. Vorgeschichte: Theatralitit und Erziehung
im spéten 18. Jahrhundert | 21
3. Ausgangspunkt und Uberblick |27

Il Das Theater in der »padagogischen Provinz«
von Goethes Wanderjahren:
Austreibung, Regulierung, Dissimulation | 33
1. Das »Merkwiirdige« der pidagogischen Provinz | 33
2. Die Ordnung der Erziehung und Bildung
in der padagogischen Provinz | 36
3. Nachiffen und Nachahmen: Strukturparallelen
in Erziehung und Asthetik | 43
4. Die Regulierung des Nachahmungstriebs
in der pidagogischen Provinz | 52
5. Die demonstrative Austreibung des Theaters
aus der pidagogischen Provinz | 56
6. Das verschleierte Theater in der padagogischen Provinz:
Feste, Rituale, Religion | 62
7. Die >Zweideutigkeit« des Theaters in den Wanderjahren | 67
8. Das erzichungsresistente Kind der Theaterliebe | 69

VORGESCHICHTEN ZUR »PADAGOGISCHEN PROVINZ«

Il Zweideutiges Theater:

Platons politeia und der Rhythmus | 75
1. Rhythmischer Dialog, rhythmische Erziehung:
Das sokratische Gesprich iiber das Gemeinwesen | 75
Die zentrale Rolle und der randstindige Auftritt des Rhythmus | 79
Possessive, regulierte und rhythmisierte Mimesis | 81
Zweideutigkeit: EntduBerung und Verinnerlichung der Mimesis | 86
Stabile und instabile Seelen: Gute und schlechte Rhythmen | 89

vk W

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Mimetischer Rhythmus: Zweideutige Erziehung | 94
7. Das »gerechte Gemeinwesen« und die Anarchie:
Politische Dimension | 97

IV Verstecktes Theater:

Rousseaus Emile und die Schauspielerei | 103
1. Emile unter Schauspielern | 103
2. Fiille des Theaters, Armut der Erziehung | 108
3. Mimesis nach Rousseau:

Nachahmung, Schauspielerei, Darstellung | 112
4. Jahrmarkt der Eitelkeiten: Der schweigende Emile | 119
5. Rousseaus verstecktes Theater der Erzichung | 124

V Reguliertes Theater:
Die neuen Padagogen (Campe, Trapp, Salzmann u.a.)
und der Nachahmungstrieb | 127

1. Campes »erster unter allen Trieben« | 127

2. Die Emile-Lektiiren der Revisoren und Trapps Transformation
des Nachahmungstriebs | 137

3. Salzmanns padagogische Praxis und die Nachahmung
von Exempeln | 143

4. Gestaffelte Vorbilder: Konrad Kiefer | 148

5. Vorlesetheater und Kupferstich-Tableaux:
Moralisches Elementarbuch | 154

6. Der Auftritt des Erziehers: »Coup de thédtre« | 165

VI Theater des Selbstbewusstseins:
Moritz’ Anton Reiser und das Spiel um Anerkennung | 171
1. Sokratisches Wissen, »Leiden der Einbildungskraft«
und theaterfeindliche Tradition | 171
2. Kompensationsphantasien und zukiinftige Wissenschaft
von der Subjektbildung | 176
3. Theatrophobe Rollen, Bildungstheater
und verfehlter Bildungsgang | 181
4. Eitelkeit, Selbstgefiihl und Theater der Anerkennung | 187
5. Verquere Bildungsverhiltnisse | 192

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII Theater in Reserve:
Goethes Lehrjahre und die Einhegung
mimetischer (Un-)Produktivitat | 195

1. »Unendliche Operationen« und ziellose »Bildung« | 195

2. InReserve: Die Figur des Mimetikers | 200

3. Fehlbildung durch den Turm: Mimetische Ansteckung
mit Shakespeare | 210

4. >Bildung« als Kehrseite einer édsthetischen Erziehung
nach Schiller | 216

5. Die Theatralitiit #sthetischer Erziehung | 226

6. Nachahmen und Nachéffen in den Lehrjahren:
Einhegung der Mimesis | 230

7. Vor Hamlets Mausefalle: Ohr, Auge, Haut
als Sinnesmedien gesteuerter Ansteckung | 235

8. Ungesteuerte Ansteckung: Heilkalte Schauspielerei
und Alltagscharismatik | 241

9. Initiation in der Mausefalle: Der Geist der entfernten Autoritit | 252

10. Doppeltes Vergessen: Umlenkung der Mimesis | 257

VIII Nachspiel:
Allerneueste Erziehungsplane | 263
ANHANG
Abbildungen | 277
Siglen | 279
Literatur | 281

Dank | 305

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I Vorspiel
Das Theater des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert

und seine Vorgeschichten im spaten 18. Jahrhundert

Von Vorgeschichten ist im Titel dieser Studie auf einer weit und einer eng ge-
fassten Ebene die Rede: Das Theatervokabular und die theatralen Semantiken
der im frithen 21. Jahrhundert gefiihrten Diskussion um Erziehung, Bildung und
>lebenslanges Lernen< beziehen sich auf zahlreiche Semantiken und Diskurse,
die auch bei der Entstehung der modernen Piddagogik in der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts verhandelt und teilweise geprigt werden. Das ist die >weite<
Version von Vorgeschichte, auf die im Folgenden ein einleitender und ein ab-
schlieBender Essay, im Sinne des Theaters >Vorspiel< und >Nachspiel< genannt,
Bezug nehmen werden.

Die mit historischen Analysen gefiillten Kapitel dazwischen nehmen ihren
Ausgang von den beriihmten Kapiteln zur sogenannten >pddagogischen Provinz<
aus Johann Wolfgang von Goethes spidtem Roman Wilhelm Meisters Wanderjah-
re oder die Entsagenden von 1821 bzw. 1829. Diese Kapitel beschreiben einen
eigenwilligen erzieherischen Entwurf und liefern implizit einen riickblickenden
Kommentar zu den Bemiihungen des 18. als des selbsternannten >pddagogischen
Jahrhundeﬂs<l, aus dem zahlreiche Problemstellungen, Thesen, Schriften und
Protagonisten aufgerufen werden. Dies sind die Vorgeschichten im engeren Sin-
ne: als intertextuelle Bezugnahme auf voranliegende Geschichten und Geschich-

te.?

1 Vgl. zur sprichwértlich gewordenen Formulierung Joachim Heinrich Campes die Ar-
beit von Ulrich Herrmann (Hg.): »Das pddagogische Jahrhundert«. Volksaufkldrung
und Erziehung zur Armut im 18. Jahrhundert in Deutschland. Weinheim 1981.

2 Der Aspekt, dass Goethes Wanderjahre auch als Roman von zahlreichen Vorge-

schichten handeln und der Text die eigene formale Organisation darauf abstellt, bleibt

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Diese beiden Ebenen sind ineinander verschrinkt, denn randstindig, jedoch bei
genauerem Hinsehen umso markanter findet in diesen Kapiteln auch eine Ausei-
nandersetzung mit den theatralen Aspekten von Erziehung, Ausbildung und Bil-
dung statt: Goethes Kapitel zur paddagogischen Provinz untersuchen die eigenen
Vorgeschichten also auf eben jene Aspekte hin, unter denen diese ihrerseits Spu-
ren in die Arbeits- und Bildungsdiskurse des 21. Jahrhunderts ziehen. Das ent-
sprechende Verhiltnis von Theater und Theatralitit einerseits und Erziehung und
Bildung andererseits riicken die folgenden Studien in den Fokus. Goethes litera-
rische Inszenierung der dreifig bis sechzig Jahre alten Vorgeschichten zu seiner
spadagogischen Provinz« liefert den Einsatzpunkt, von dem aus einige prominen-
te Prafigurationen der im frithen 21. Jahrhundert um sich greifenden Theaterrhe-
torik auf dem Bildungs- und Arbeitssektors einer genaueren Analyse unterwor-
fen werden. Diese gilt nicht zuletzt der Dimension einer literarischen Inszenie-
rung: neben den Theater und Theatralitit gewidmeten impliziten und expliziten
Argumenten auch der Art und Weise, wie in der jeweiligen Narration und Ar-
gumentation das Theater jeweils >auftritt, im Verborgenen gehalten oder gar
»weginszeniert< wird.” Exkursartig findet sich ebenfalls eine >Urgeschichte« ein-
bezogen bzw. die Vorgeschichte aller Vorgeschichten: die antike Beziehung von
Theater, Theatralitit, Erziehung und (im heutigen Vokabular gesprochen) Sub-
jektbildung in Platons politeia, dem >Urtext« der entsprechenden Diskurse, Nar-
rative’ und Dispositives.

im Folgenden unberiicksichtigt. Vgl. dazu Cornelia Zumbusch: »Nachgetragene Ur-
spriinge. Vorgeschichten im Bildungsroman (Wieland, Goethe und Stifter)«, in: Poe-
tica 43/3-4 (2011), S. 267-299.

3 Dies wire komplementédr zur von Martin Huber fiir die Zeit um 1800 entwickelten
Theorie theatralen Erzihlens zu fassen. Vgl. Martin Huber: Der Text als Biihne. Thea-
trales Erzéhlen um 1800. Gottingen 2003.

4 Zum Narrativ-Begriff vgl. Albrecht Koschorke: Wahrheit und Erfindung. Grundziige
einer Allgemeinen Erzihltheorie. Frankfurt a.M. 2012. Vgl. Eva Horn: Zukunft als
Katastrophe. Frankfurt a.M. 2014.

5 Unter Dispositiv ist hier die Verschrinkung von kulturellen Techniken und Lebens-
formen zu verstehen in Anlehnung an Giorgio Agamben: Was ist ein Dispositiv? Zii-
rich/Berlin 2008.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoRrspIEL | 11

1. LEBENSLANGES LERNEN:
DAS THEATRALE >VORSPIEL¢
DER >SCHONEN NEUEN ARBEITSWELT¢

Die in den folgenden Kapiteln vorgestellten Studien widmen sich den Vorge-
schichten im engeren Sinne: zwischen den Jahren 1762 und 1829 publizierten
Texten (sowie einem Abstecher in die Antike). Das Interesse an Goethes Roman
aus den 1820ern und einigen dort aufgerufenen Pritexten des spiten 18. Jahr-
hunderts riihrt jedoch daher, dass es sich bei diesen um Vorgeschichten im wei-
ten Sinne handelt. Zahlreiche dort verhandelte kulturelle Bedeutungsmuster wer-
den im frithen 21. Jahrhundert wieder in den Diskussionen iiber den und den Er-
zdhlungen von dem Erziehungs-, Bildungs- und Arbeitsmarkt virulent. Das ent-
sprechende soziologische Narrativ in seinen unterschiedlichen Variationen ist
bekannt: Viel diskutiert und kritisiert wird im ersten Jahrzehnt des 21. Jahrhun-
derts die Transformation der Arbeitskultur in der ehemaligen >ersten Welts, die
auch eine ganz andere Art der Erziehung und Bildung nach sich zieht: das »le-
benslange Lernen<, das méglichst im frithkindlichen Alter zielfiihrend begonnen
werden soll und bis zum Austritt aus dem Arbeitsmarkt durch besténdige Fort-
bildungen, OptimierungsmaBinahmen und Weiterbildungen eine Ausschopfung
des eigenen Potentials bzw. die flexible Anpassung an die wechselnden Bediirf-
nisse des Arbeitsmarkts ermoglichen soll.’ Eine solche Forderung nach lebens-
langem Lernen betrifft die Hochqualifizierten ebenso wie die Niedrigqualifizier-
ten, diejenigen, die der Arbeitswelt nur als Reservearmee zur Verfiigung stehen,
und diejenigen, die von den Chancen auf lebenslanges Lernen ausgeschlossen
sind, aber fiir ihre Chancenlosigkeit so selber verantwortlich gemacht werden
konnen.

Die im deutschsprachigen Raum lange Zeit iibliche Unterscheidung von du-
Berer, institutionell verankerter Erziehung und innerer, nicht notwendig auf Insti-
tutionen angewiesener Bildung ldsst sich schon fiir die historische Gemengelage
um 1800 nicht aufrechterhalten;” im Paradigma des lebenslangen Lernens wird
sie durchléssig: Bildung ist immer auch im grundsitzlichen Sinne von Subjekt-

6 Vgl z.B. Claudia Bade: Lebenslanges Lernen. Von der Vorschule bis zur Erwachse-
nenbildung. Hamburg 2014.

7  Vgl. Bettine Menke/Thomas Glaser: »Experimentalanordnungen der Bildung. Exterio-
ritdt — Theatralitdt — Literarizitdt. Ein Aufriss«, in: Dies. (Hg.): Experimentalanord-
nungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitiit — Literarizitdt. Miinchen 2014, S. 7-
21, hier S. 7-9. Vgl. Heinrich Bosse: Bildungsrevolution 1770-1830. Heidelberg 2013,
S. 105-120.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

bildung und Subjektkonstitution zu verstehen; sie vollzieht sich in einem dicht
gesponnenen, aber flexiblen Netz von Institutionen, innerhalb dessen erst das
humboldtschen Ideal einer individuellen Bildung méglich wird. Erziehung soll
von jeher das Eigenstiandigkeitspotential der Zoglinge abschopfen und sich zu-
nutze machen. Im lebenslangen Lernen fallen beide zusammen. Hiufig genug
lauft die durch lebenslanges Lernen ermoglichte vermeintliche berufliche Selbst-
verwirklichung auf Selbstausbeutung hinaus,® die Anteil an im 21. Jahrhundert
ibergreifenden Prekarisierungstendenzen hat.’

Wenig in den Blick kommt bisher das intime Verhiltnis des entsprechenden
Narrativs und seiner Diskurse zu Theater und Theatralitit: zu aufgerufenen se-
mantischen Feldern, die sich auf institutionalisiertes Theaters und Theatralitit als
auch auBerhalb dieser Institution anzutreffender theaterartiger Praktiken bezie-
hen.'” Dem analysierten Material gemél ist mit Theatralitdt nur teilweise das
meist in den Debatten seit dem Ende des 20. Jahrhunderts gemeinte Schau- und
Wahrnehmungsdispositiv angesprochen.11 Stattdessen geht es vor allem um thea-
terartigen Verhaltensweisen zugeschriebene Techniken und Probleme des Sub-
jektbildens und als Subjekt gebildet Werdens: nicht in ihrer »tatsdchlichen< Wir-
kungsweise, sondern wie sie imaginiert, beschrieben und erzihlt werden. Diesen
Narrativen vom Theater ist gemeinsam, dass sie einer solchen Theaterartigkeit
ein iiberschiissiges Moment zuschreiben: Es ist ein Medium, das zur Ubertra-
gung von Inhalten und zum Erreichen von Zielen dient, welche auflerhalb des
Theaters liegen. Die Erziehungsnarrative des spiten 18. Jahrhunderts sehen in

8 Vgl. Netzwerk Kunst & Arbeit: art works. Asthetik des Postfordismus. Berlin 2015, S.
11-23.

9 Vgl. Oliver Marchart: Die Prekarisierungsgesellschaft. Prekdre Proteste. Politik und
Okonomie im Zeichen der Prekarisierung. Bielefeld 2013. Vgl. Judith Butler: Gefiihr-
detes Leben. Politische Essays. Frankfurt a.M. 2005. Vgl. Maurizio Lazzarato: Die
Fabrik des verschuldeten Menschen. Ein Essay iiber das neoliberale Leben. Berlin
2012.

10 Zur hier aufgerufenen Breite des Theatralitéitsbegriffs in der akademischen Diskussion
des 21. Jahrhunderts vgl. Helmar Schramm: »Theatralitét«, in: Karlheinz Barck et al.
(Hg.): Asthetische Grundbegriffe. Worterbuch in sieben Binden. Band 6. Stuttgart
2005, S. 48-73. Vgl. Erika Fischer-Lichte: »Theatralitiit«, in: Dies./Doris Kolesch
/Matthias Warstatt (Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart 2005, S. 358-364.
Vgl. Martin Jorg Schifer: Szenischer Materialismus. Dionysische Theatralitit zwi-
schen Holderlin und Hegel. Wien 2003.

11 Vgl. Fischer-Lichte: »Theatralitidt«. Vgl. Rudolf Miinz: Theatralitit und Theater. Zur
Historiographie von Theatralitdtsgefiigen. Berlin 1998, S. 66-81.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSPIEL | 13

Anklang an das traditionell problematische Verhiltnis von Theater und Theorie
die Gefahr von Theater und Theatralitidt darin, diese Medialitat konnte sich ver-
selbstindigen oder gar uneinholbar vorgéingig bleiben.'” Die Narrative des 21.
Jahrhunderts kommen hingegen meist ohne die Thematisierung von Theater und
Theatralitdt aus und lassen diesen Aspekt implizit mitlaufen. Damit ignorieren
sie eine entsprechende Problematisierung von Theater und Theatralitdt und er-
zeugen so im eigenen Diskurs eine ihrerseits zu problematisierende Bruchstelle.
Bereits in den frithen 1990er Jahren schreibt Gilles Deleuze in Anschluss an
Michel Foucault seine kurzen Texte iiber die Kontrollgesellschaften, die er in
Westeuropa und Nordamerika seit den 1950ern entstehen sieht: Im Zeichen der
immer weiteren Auslagerung manueller Tétigkeiten an die Peripherien einer sich
zunehmend vernetzenden Welt tritt in den vormaligen Metropolen an die Stelle
des Disziplinarparadigmas Fabrik — mit einer von Foucault in seiner Gouverne-
mentalitétsttheorie gebrauchten Denkfigur — das Kontrollparadigma des Unter-
nehmens. Das Kontrollparadigma dynamisiert die Arbeit, flexibilisiert sie und
liisst sie nie zu Ende kommen."” Die Subjekte der Kontrollgesellschaft sind mit
einem von Ulrich Brockling in Anschluss an Foucault und Deleuze popularisier-
ten Wort, »Selbstunternehmerinnen« und >>Selbstunternehmer«l4, die ihren eige-
nen Lebenslauf so kreativ und innovativ entwickeln sollen, wie sie auch mit ihrer
Kreativitdt und Innovationskraft das Unternehmen, fiir das sie arbeiten, voran-
bringen. Die von auflen kommende Erziehung hort also nie auf, wird aber als le-
benslanges Lernen internalisiert: als bestindige, von innen motivierte Selbstbil-
dung. Gefragt sind neben basalen Fihigkeiten Potentiale, die es zu entwickeln
und dann abzuschopfen gilt. Und diese Abschopfung besteht nicht zuletzt aus
der Entwicklung weiterer Potentiale. Die Selbstunternehmerinnen und Selbstun-
ternehmer haben in diesem Sinne nicht nur spezifische Fihigkeiten, sondern vor
allem Kompetenzen im streng genommen Sinne von Problemlosungsfihigkeiten:

12 Auf diese Weise gegen die theaterfeindliche Tradition affirmativ beschrieben und ana-
lysiert in Samuel Weber: Theatricality as Medium. New York 2004.

13 Vgl. Gilles Deleuze: »Postskriptum iiber die Kontrollgesellschaften«, in: Ders. Unter-
handlungen. 1972-1990. Frankfurt a.M. 1993, S. 254-263. Vgl. Michel Foucault: Die
Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitit. Band II. Frankfurt a.M.
2004.

14 Vgl. Ulrich Brockling: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivie-
rungsform, Frankfurt a.M. 2007. Vgl. Netzwerk Kunst & Arbeit: art works. Vgl. Mar-
tin Jorg Schifer: Die Gewalt der Mufie. Wechselverhdiltnisse von Arbeit, Nichtarbeit,
Asthetik. Ziirich/Berlin 2013, S. 516-537.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

diffuse »Kompetenzkompetenzen«15 (im Sinn der Benutzung dieses Worts durch
Joseph Vogl). Sie besitzen die Kompetenz, sich bestindig weitere Kompetenzen
anzueignen, mit ihren eigenen Potentialen zu kalkulieren und sich wie ein >gut
funktionierendes< Unternehmen zu verwalten. Auf diese Art bestimmt schon De-
leuze den Imperativ zum lebenslangen Lernen: nicht als Erweiterung der eigenen
Kenntnisse, sondern als nie enden wollende Flexibilisierung, die per definitio-
nem nicht zur Ruhe kommen darf.

Mit ihrem so einflussreichen wie problematischen Buch prigen Luc Boltans-
ki und Eve Chiapello 1999 die Rede vom »neuen Geist des Kapitalismus<<16.
Hinter dem Anschein der Befreiung der Arbeit von ihren Zwingen im Namen
einer romantischen Kiinstlerkritik und einer freien Entfaltung der eigenen Inter-
essen und Fihigkeiten entstehen die neuen Zwinge der Projektarbeit: die Unsi-
cherheit wechselnder Arbeitszusammenhiénge, der Anpassungsdruck an neue
Konstellationen, der Zwang zur Selbstvermarktung und Selbsttransformation.
Das Versprechen der Transformation der Arbeit fiihrt zu einer Dynamisierung
und Flexibilisierung des Arbeitsmarkts, der die arbeitenden Subjekte am ihnen
vorgesetzten Ideal permanent scheitern ldsst. Der Dauerzwang zur Kreativitéit
tendiert dazu, Depression'’ und Nostalgie fiir die relativ kurze historische Perio-
de der einer nach dem Disziplinarparadgima organisierten Arbeit zu erzeugen.

15 Vgl. Joseph Vogl: »Lernen, lebenslanges«, in: Unbedingte Universititen (Hg.): Bolo-
gna-Bestiarium. Ziirich/Berlin 2013, S. 227-230, hier: S. 230. Vgl. auch Andreas Gel-
hard: Kritik der Kompetenz. Ziirich/Berlin 2012.

16 Vgl. Luc Boltanski/Eve Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz 2003.
Das Problematische an diesen und entsprechenden Analysen ist in den letzten Jahren
auch hidufig benannt worden: Das Vokabular zur Beschreibung der angloamerikani-
schen Dienstleistungsgesellschaft wird iibernommen und vor allem in franzosischer,
deutscher und italienischer Theoriebildung manchmal deskriptiv, manchmal geradezu
imperativisch auf andere Zusammenhinge iibertragen. Auch wenn Antonio Negri und
Michael Hardt, die mit Empire im Jahre 2000 die Debatte mitgeprégt haben, betonen,
dass es sich um Arbeitsstrukturen handelt, die eher metaphorisch fiir simtliche Ar-
beitszusammenhinge gelten (von den Arbeitssuchenden bis zu den privilegiert Be-
schiftigten: vgl. Michael Hardt/Antonio Negri: Empire. Die neue Weltordnung.
Frankfurt a.M. 2003, S. 37-49), so bleibt doch immer eine gewisse Widerstindigkeit
der Praxis. Der auf mittelstandischer Industriearbeit aufbauende Wohlstand einer im-
mer noch hochindustrialisierten Bundesrepublik Deutschland Anfang des 21. Jahr-
hunderts steht dafiir.

17 Vgl. Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit

im gegenwdrtigen Kapitalismus. Berlin 2010.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSPIEL | 15

Schon Ende der 1990er spricht Richard Sennett fiir die flexibilisierte Arbeitswelt
mit kulturkritischem Pathos von einem »Corrosion of Charakter«'®.

Meist nicht richtig thematisch wird in diesen Theorien und den von ihnen
angebotenen Narrativen das Theatervokabular, das zur Beschreibung der vom
lebenslangen Lernen hervorgebrachten Subjektformen verwendet wird. Implizit
erscheinen die Selbstunternehmerinnen und -unternehmer immer auch als thea-
trale Wesen, vor allem als Schauspielerinnen und Schauspieler: Gefordert wird
in der Arbeitswelt des frithen 21. Jahrhunderts die flexible Ubernahme wech-
selnder Rollen. Gefordert wird zudem die Fihigkeit zur Selbstdarstellung als
Demonstration der Kompetenz, des Potentials oder zumindest der >Kompetenz-
kompetenz< und immer auch die Fahigkeit zur Verfiithrung potentieller Arbeitge-
berinnen und Arbeitgeber, Kolleginnen und Kollegen, Kundinnen und Kunden
etc. Das lebenslange Lernen ist auch die Probe fiir den immer fiir moglich zu er-
achtenden néchsten Job und will als solche vor einem moglichst groBen Publi-
kum vorgefiihrt sein. Wo ein flexibler Mensch im Sinne Boltanskis und Chiapel-
los viel von einer freien Kiinstlerexistenz hat, ldsst sich diese genauer iiber die
Figur einer Schauspielerin oder eines Schauspielers beschreiben, die sich als ei-
gener Regisseur oder eigene Regisseurin in Szene setzt und gleichzeitig nach zu-
kiinftigen Regisseuren und Skripts sucht.

Die mit der Konzeption des flexiblen Menschen evozierten Theatersemanti-
ken haben wenig mit den im 21. Jahrhundert vorherrschenden Theaterformen zu
tun. Angerufen wird hier vielmehr die Konzeption einer Schauspieltechnik, wie
sie in der Zeit von etwa 1750 bis 1950 dominiertlg; und auch diese Aufrufung
geschieht duBerst selektiv. Das Anforderungsprofil des flexiblen Menschen folgt
der im 18. Jahrhundert besonders prominent von Denis Diderot stark gemachten
Variante: Der >kalte« Schauspieler muss seine Leidenschaften kiihl kontrollieren
und kann sie dadurch behinde wechseln. Nur auf diese Weise kann er die Lei-
denschaften derart préizise und derart iiberzeugend zur Darstellung bringen, dass
er auf das jeweilige Publikum die gewiinschten Effekte hat.”

Als dieses Schauspielparadigma ab den 1950ern Konkurrenz von der neu
entstehenden Kunst des >Performens« erhilt, hat die traditionelle Schauspieltheo-
rie auch die Kulturtheorie von Simmel und Plessner bis Goffman schon lange er-

18 Richard Sennett: The Corrosion of Character. The Personal Consequences of Work in
the New Capitalism. New York 1998.

19 Vgl. Jens Roselt: »Seelen mit Methode. Einfiihrung«, in: Ders. (Hg.): Seelen mit Me-
thode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S. 8-34.

20 Vgl. Denis Diderot: Das Paradox iiber den Schauspieler. Frankfurt a.M. 1964. Vgl.

Denis Diderot: Paradoxe sur le comédien. Paris 2001.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

reicht: »Wir alle spielen Theater«*'. Die beginnende Flexibilisierung des Ar-
beitsmarkts verlangt von seinen Teilnehmerinnen und Teilnehmern ein immer
theatraleres Subjekt. Aber gespielt wird in der >schonen neuen Arbeitswelt< eben
nicht nur Goffmans Theater der sozialen Rollenwechsel, sondern ein Theater der
Selbstprisentation, Verfiihrung und Uberzeugung: Uberzeugen muss der flexible
Mensch sein Publikum nicht zuletzt davon, dass er >mit Haut und Haaren< im
nichsten Projekt aufgehen wird: dass es sich bei seiner neuen Rolle um sein au-
thentisches, durch den bisherigen Lebenslauf beglaubigtes Selbst handelt.”” Tm
Lichte dieser Anforderung erscheint das inzwischen ebenfalls historischen >Per-
formen¢, dem es statt um Rollenspiel und Theaterblut um Selbstprisenz und ech-
tes Blut zu tun ist, nicht nur als kritischer Gegenentwurf zur traditionellen
Schauspielerei. Eher wirkt das >Performen< wie ein die Tradition weiterentwi-
ckelndes Testfeld fiir sich entwickelnde gesellschaftliche Anforderungsprofile:23
Ein solches Performen stellt das sich >mit Haut und Haaren< seinem Publikum
aussetzende Subjekt iiberhaupt erst her und fiihrt diese Herstellung gleichzeitig
VOr.

Am ehesten in der Theoriebildung zur >schonen neuen Arbeitswelt< findet
sich die Relation von Subjektbildung, lebenslangem Lernen und Theater bei Pao-
lo Virno in seiner Grammatik der Multitude von 2004 beschrieben: Virno spricht
von der »Virtuositit« der Arbeit in flexibilisierten und deregulierten Verhéltnis-
sen. Dieser Virtuositit geht es bestindig darum, sich zu exponieren, vorzufiih-
ren, aufzufithren, andere zu beeindrucken, ohne dass sie sich dabei doch fiir das
Skript, das sie vorfiihrt, verantwortlich zeichnet.”* Es wiire wohl zu erginzen:
Das flexible Subjekt muss so virtuos sein, dass auch noch das aufgefiihrte Skript
als das seine erscheint. Zum nie zu Ende kommenden Lernen gehoren auch die
Abschopfung und potentielle Verwertung einer Freizeit, die zwar nicht nur der
Weiterbildung dient, sondern auch dem MiiBliggang, welcher aber seinerseits po-

21 Vgl. Erving Goffman: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag.
Miinchen 1969.

22 Vgl. Boltanski/Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, S. 462-465.

23 Vgl. Bojana Kunst: Artist at Work. Proximity of Art and Capitalism. London 2015. Vgl.
Dirk Baecker: Wozu Theater? Berlin 2013, S. 88f.

24 Vgl. Paolo Virno: Grammatik der Multitude. Oﬁentlichkeit, Intellekt und Arbeit als
Lebensformen. Mit einem Anhang: Die Engel und der General Intellect. Individuation
bei Duns Scotus und Gilbert Simondon. Wien 2005, S. 65-71, S. 82-91. Vgl. Gabriele
Brandstetter/Bettina Brandl-Risi/Kai van Eikels (Hg.): Szenen des Virtuosen. Biele-
feld 2015.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSPIEL | 17

tentiell Verwertbares produzieren kann — oder zumindest in der Zukunft eventu-
ell verwertbare Kontakte.”

Die Theater- und Performanceforscherin Giulia Palladini hat fiir die New
Yorker und Berliner Boheme-Szene des frithen 20. Jahrhunderts als der Vorldu-
ferin der spiteren Performance Art gezeigt, wie sehr ihr freies Spiel und ihr frei-
es Probieren durch den impliziten Publikumsbezug auch immer das Warten auf
und die Probe fiir eine potentielle Verwertung ist. Eine Spekulation auf die Zu-
kunft und eine Verfithrung des Publikums fallen hier zusammen: Die Verfiih-
rung des Publikums ist eine spekulative, d.h. in der Zukunft mogliche. Das Thea-
ter bzw. die Performance wird mit einer Pointierung Palladinis zum »foreplay«,
zum Vorspiel auch im zeitlichen Sinne — und greift als dieses Vorspiel auf den
Beruf und das Leben iiber, die strukturell ebenfalls zum bestindigen Vorspiel
werden:?® zum Training fiir das, was noch kommen kann. Richard Schechner, ei-
ner der groBen Flirsprecher der Ablosung des Schauspielparadigmas durch eines
des Performens in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, betont in seiner Per-
formance-Theorie entsprechend, »daf3 die Arbeit des Performers eine Lebens-
aufgabe ist«”’, die nie zu Ende kommen kann. Der Trainingsprozess ist in diesem
Sinne nicht so vorldufig wie die sentimental am alten Schauspielparadigma Hin-
genden denken: »Viele Schauspieler lehnen den ProzeB3 ab; sie glauben, das
Training bereite sie nur auf das Spielen vor.«’* Fiir diese Performerinnen und
Performer besteht das Spielen hingegen aus ihrem Training; sie sind lebenslang
Lernende, lange bevor dieses Konzept kulturelle Hegemonie erlangt.

Vom Arbeitsmarkt des lebenslangen Lernens aus betrachtet entsteht auch ei-
ne andere Perspektive auf die Konjunktur, die Schultheater und Theaterpddago-
gik nicht nur im deutschsprachigen Raum im 21. Jahrhundert erleben.”” Mit den

25 Vgl. Boltanski/Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, S. 191ff.

26 Vgl. Giulia Palladini: The Scene of Foreplay: Theatre, Labor and Leisure in 1960s
New York. In Verdffentlichung begriffen. Zur Diskussion iiber die Probe vgl. Sabeth
Buchmann/Constanze Ruhm: »Subjekte auf Probe, in: Texte zur Kunst 90 (2013), S.
89-107. Vgl. Annemarie Matzke: Arbeit am Theater. Eine Diskursgeschichte der Pro-
be. Bielefeld 2012.

27 Richard Schechner: »Environmental Theater«, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Me-
thode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S. 330-357,
hier S. 333.

28 Ebd., S. 334.

29 Vgl. Gabi dan Droste (Hg.): Theater von Anfang an! Bildung, Kunst und friihe Kind-
heit, Bielefeld 2009. Vgl. Volker Jurké/Dieter Linck/Joachim Reiss (Hg.): Zukunft
Schultheater: Das Fach Theater in der Bildungsdebatte. Hamburg 2008. Vgl. Volker

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

aus der frithen Neuzeit bekannten Semantiken™ soll den Zoglingen sicheres kor-
perliches wie sprachliches Auftreten ermoglicht werden, auflerdem die Flexibili-
tit der Ubernahme wechselnder Rollen und die Sozialitit des Arbeitens in der
heterogen zusammengesetzten Gruppe.’' Die Erweiterung des schulischen Thea-
terbegriffs auf performative Formen™ eroffnet nicht nur andere Felder der Wis-
sensproduktion und neue Weisen der Teilhabe,33 sondern auf deren Kehrseite
auch ganz andere Felder des Vermessens von und Experimentierens mit den ei-
genen Moglichkeiten. Was kiinstlerisch als Suche nach zukiinftigen Lebensfor-
men’* oder gar als eine »Wiederverzauberung der Welt«™ erscheint, ist aus Pers-
pektive eines lebenslangen Lernens fiir den Arbeitsmarkt zuallererst ein Training
des Moglichkeitssinns, dessen Ausweitung flexiblere zukiinftige Okonomisier-
barkeit verspricht. Konjunktur hat in diesem Sinne auch Theatertraining fiir Er-
wachsene.*® Diese Ausweitung veridndert zwar nicht die traditionelle Anforde-
rung an das Schultheater, die in der Stiarkung und Bildung des am Theater als
Rollenspiel (und sei es die Rolle des eigenen Selbst) geiibten Subjekts besteht.
Diese Ubung wird aber in ein ckonomisches Verwertbarkeitsstreben integriert
und auf Dauer gestellt, ohne je zu einem Ziel gelangen zu konnen.

List/Malte Pfeiffer: Kursbuch Darstellendes Spiel. Stuttgart/Leipzig 2009. Vgl. Leo-
pold Klepacki et al. (Hg.): Grundrisse des Schultheaters. Pidagogische und dstheti-
sche Grundlegung des Darstellenden Spiels in der Schule. Weinheim/Miinchen 2005.
Vgl. Wolfgang Schneider (Hg.): Theater und Schule. Ein Handbuch zur kulturellen
Bildung. Bielefeld 2009. Vgl. Wolfgang Sting et. al. (Hg.): TUSCH: Poetiken des
Theatermachens. Werkbuch fiir Theater und Schule. Miinchen 2012.

30 Vgl. fiir einen beispielhaften friihneuzeitlichen Uberblick Konradin Zeller: Pidagogik
und Drama. Untersuchungen zur Schulcomodie Christian Weises. Tiibingen 1980.

31 Vgl. z.B. Wolfgang Sting et. al. (Hg.): Irritation und Vermittlung. Theater in einer in-
terkulturellen und multireligiosen Gesellschaft. Berlin 2010.

32 Vgl. z.B. Eckart Liebau/Jorg Zirfas (Hg.): Die Sinne und die Kiinste. Perspektiven ds-
thetischer Bildung. Bielefeld 2008.

33 Vgl. Sibylle Peters (Hg.): Das Forschen aller. Artistic Research als Wissensprodukti-
on zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft. Bielefeld 2013.

34 Vgl. Baecker: Wozu Theater?, S. 88f.

35 Vgl. Erika Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen. Frankfurt a.M. 2004, S. 353-
362.

36 Vgl. Maria Havermann-Feye/Amelie Funcke: Training mit Theater. Wie Sie Theater-
elemente in Trainings und Unternehmensveranstaltungen erfolgreich einsetzen. Bonn
2015.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSPIEL | 19

>Theater der Erziehung< meint also beziiglich der Konstellation im frithen 21.
Jahrhundert die Erziehung und nie zu einem Ende kommende Weiterbildung zu
einem theatralen Subjekt. >Theatralitét«< ist hier in einem weiten Sinne als orien-
tiert an mit dem Theater assoziierten Semantiken zu verstehen. Selektiv impor-
tiert finden sich Anteile bestimmter Semantiken, Diskurse, Narrative und Dispo-
sitive, die mit der kulturellen Institution Theater oder dem Theater als metapho-
rischem und rhetorischem Modell assoziiert sind. Vor allem aufgegriffen werden
unterschiedliche Bedeutungsaspekte von Mimesis (Schauspielerei als Rollen-
spiel und Nachahmung oder als Wirkung auf ein zu beeinflussendes Publikum)
aber auch szenische Anordnungen, in denen auf die Wahrnehmbarkeit und
Nichtwahrnehmbarkeit von einzelnen Elementen und deren Gesamtkomposition
spekuliert wird.

Mit dem Verweis auf Theatralitdt und Theater ist weder der aus der Tradition
der Theaterfeindlichkeit schopfenden Kritik an einer vorherrschenden >Gesell-
schaft des Spektakels<, die das eigentliche Leben aushohle, das Wort geredet;37
noch ist die sich im 20. Jahrhundert durchsetzende Einsicht in eine grundlegende
Theatralitdt und Inszenierung von »>natiirlich< erscheinenden kulturellen Ordnun-
gen und Subjektpositionen bestritten.”® In einem engeren Sinne geht es vielmehr

37 Im Zeichen der medialen Transformation der Lebenswelt wird das frithe 21. Jahrhun-
dert manchmal kulturkritisch als die Verwirklichung von Guy Debords »Gesellschaft
des Spektakels« beschrieben: als eine Gesellschaft, in der Inszenierung allgegenwiirtig
ist und Authentizitdt vom Verschwinden bedroht. Fiir solche Zeitdiagnosen lédsst sich
bequem auf die Tradition der Theaterfeindschaft zuriickgreifen, die auch haufig Be-
zugspunkt der in den folgenden Kapiteln behandelten Theorien ist. Vgl. Guy Debord:
Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin 1996. Vgl. Jonas Barish: The Antitheatrical
Prejudice. Berkeley/London 1981.

38 In Weiterfithrung Simmels, Plessners oder Goffmans und im Zeichen performativer,
postfeministischer und postkolonialer Ansétze gehen seit den 1990ern zahlreiche The-
orieentwiirfe von einer inhdrenten Theatralitdt der Subjektbildung aus: Judith Butler
sieht bekanntlich Geschlechtsidentitit iiber die Imitationen und Auffithrungen kultu-
reller Muster konstituiert. Diese lassen durch die Kontinuitidt des Wiederholens erst
die Illusion eines naturgegebenen Originals entstehen, welches hier imitiert und zur
Auffithrung gebracht wird. Die Auffithrung bringt sich selbst als Auffithrung mit der
Effektivitdt der eigenen Inszenierung zum Verschwinden. Stattdessen produziert sie
die scheinbare Evidenz eines impliziten Wissens, das sich aber mittels abweichender
Auffithrungen und Imitationen potentiell verstoren und aus der Bahn werfen ldsst.
(Theatralitdt heiit hier gerade, dass eine der grundlegenden Vereinbarungen des kultu-

rellen Dispositivs Theater fehlt: die Unterscheidung zwischen der Rolle und dem Sub-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

um einen spezifischen Aspekt der kritikwiirdigen Okonomisierung, Regulierung
und Prekarisierung von Lebensformen® im 21. Jahrhundert, deren Selbst- und
Fremdbeschreibungen Anleihen bei Theater- und Theatralititsdiskursen machen:
Diese in den Anforderungen an ein fiir den Arbeitsmarkt bereites und von ihm
verwertbares Subjekt rezitierten traditionellen Theater- und Theatralitétsdiskurse
haben wie gesagt nicht notwendig etwas mit den ihre Gegenwart dominierenden
Theaterformen zu tun. Die bereits erwihnte Referenz auf den >kalten< Schauspie-
ler von Diderot ist wie erwihnt aus der Diskussion des 18. Jahrhunderts gegrif-
fen. Die Figur ist zwar durchaus noch bis ins 21. Jahrhundert wirksam, aber eben
nur eine von vielen Schauspiel- und Performancetheorieentwiirfen.* Ahnliches
gilt auch fiir die szenischen Implikationen oder unterstellten Publikumsrelatio-
nen im Auftritt der lebenslang lernenden Subjekte auf dem Arbeitsmarkt.

Wenn der Zusammenhang zwischen theatral aufgeladenen Semantiken und
historischen Theaterformen ein heterogener und diskontinuierlicher ist, dann
liegt das nicht zuletzt daran, dass die aufgerufenen Semantiken schon lange sol-
che des allgemeinen Sprachgebrauchs geworden sind. Das Theater ist nie nur ein
Biindel kultureller Praktiken gewesen, sondern stets auch ein Metaphernspender.
In dem MaBe, in dem eine Metapher per definitionem fiir etwas anderes zu ste-
hen kommit, steht die Scheinwelt des Theaters vielleicht beispielhaft fiir die rhe-
torische Figur der Katachrese als der unsichtbar gewordenen >toten< Metapher.
Der theatrale Aspekt des lebenslangen Lernens ist in diesem Sinne bisher wohl
weder vergessen noch der theatral-rhetorischen Strategie einer dissimulatio un-

jekt, das sie spielt.) Homi Bhabha beschreibt seinerseits koloniale Mimikry als einen
Modus von Unterwerfung, der das Nachbild gleichzeitig assimilieren und abzuwerten
trachtet, aber doch auch die Moglichkeit kultureller Mischformen des Uberlebens in
»dritten Rdumen«< ermoglicht: nicht als sich authentisch gerierenden Gegenentwurf zur
vorherrschenden Ordnung, sondern als strategisches Bewohnen und Vermischen der
zur Verfiigung gestellten Rollen. In Anlehnung an Derridas Austin-Lektiire gehen
beide Ansitze von einer Vorgingigkeit dieser Rollen aus, die das Subjekt, welches sie
nachahmt, erst hervorbringt, statt von diesem Subjekt gespielt und jederzeit abgelegt
werden zu konnen. Vgl. Judith Butler: Gender Trouble. Feminism and the Subversion
of Identity. New York 1990, S. 128-148. Vgl. Homi Bhabha: The Location of Culture.
London 1994, S. 121-130.

39 Vgl. Marchart: Die Prekarisierungsgesellschaft. Vgl. Wendy Brown: Undoing the
Demos. Neoliberalism’s Stealth Revolution. New York 2015.

40 Vgl. Michael Kirby: »On Acting and Non-Acting«, in: The Drama Review 16/1
(1972), S. 3-15.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoRsPIEL | 21

terworfen worden, die seine Kunst als Natur erscheinen liele. Stattdessen lduft er
wie selbstverstindlich mit.

Trotzdem verfolgt die vorliegende Studie die These, dass das versteckte
Fortwirken von Theoriebildung aus dem 18. Jahrhundert im 21. Jahrhundert
nicht nur vom Zufall bedingt ist, sondern dass der Diskurs des 21. Jahrhunderts
auf einem im Erziehungs- und Bildungsdiskurs des 18. Jahrhundert angelegten
Bezugsfeld beruht, das nur selektiv aktualisiert wird. Weggeschnitten findet sich
in dieser Neuauflage die Komplexitit des Verhiltnisses von Theater und Erzie-
hung; vergessen findet sich eine Eigendynamik von Theater und Theatralitét, die
im 18. Jahrhundert sehr wohl reflektiert wird. Die hier versammelten Analysen
wollen mit der Untersuchung dieses Zusammenhangs ihrerseits eine Vorarbeit
(oder vielleicht auch Vorgeschichte) zu einer Analyse und Kritik der Theatralitét
des lebenslangen Lernens liefern.

2. VORGESCHICHTE: THEATRALITAT UND ERZIEHUNG
IM SPATEN 18. JAHRHUNDERT

Den nachfolgenden Kapiteln liegt die Annahme zugrunde, dass nicht nur die
Diskursproduktion des lebenslangen Lernens in der >schonen neuen Arbeitswelt<
theatrale Elemente, die vorrangig im 18. Jahrhundert geprigt wurden, verwendet,
ohne diese auszuweisen. Auch die piddagogische Avantgarde des 18. Jahrhun-
derts, das sich selbst gerne das >piddagogische Jahrhundert< nennt, hat ein struk-
turell dhnliches Verhiltnis zum Theater: Theatrale Praktiken wie Schauspielerei,
szenische Anordnungen und eine >Verfithrung« des Publikums werden nutzbar
gemacht, wo im Zeichen des aufgekldrten Verzichts auf autoritire Erziehungs-
gewalt die subtile Manipulation tritt.*" Diese neue Erziehung des 18. Jahrhun-
derts scheint dhnlich den sich entwickelnden Konzepten eigenstidndiger Bildung
weniger theatralitdtsvergessen als vielmehr ihre Theatralitét gezielt zu verbergen
— und dies aus einem ganz anderen Grund: Im Unterschied zum 21. Jahrhundert
soll am Ende der Erziehung nicht das flexible, sondern das stabile Subjekt ste-
hen, welches mit allen Insignien der Aufkldrung versehen ist: Dieses Subjekt soll
>selbsttitig< denken und handeln, statt im Stile einer Theaterrolle vorgegebene
Muster nachzuahmen; dieses Subjekt wird als sich und der Welt gegeniiber auf-
richtig imaginiert und soll mit der als wandelbar und gefihrlich verfiihrerisch ge-

41 In diesem Sinne hat die neue Erziehung auch ein intimes Verhéltnis zur Rhetorik. Vgl.
Eva Geulen: »Erziehungsakte«, in: Jirgen Fohrmann (Hg.): Rhetorik. Figuration und
Performanz. Stuttgart 2004, S. 629-652.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

fassten Sphére der Theaterinstitution nichts zu tun haben. Implizit lduft dies in
den Erziehungskonzepten der piddagogischen Avantgarde mit; explizit zeigen
dies die in den Theaterromanen der Zeit bei Moritz oder Goethe erzihlten Ge-
schichten von Bildung und ihrem Scheitern.

Die aus der Theatersphire stammenden theatralen Techniken und Praktiken
drohen das zu erziehende Subjekt unaufrichtig zu machen und seine angestrebte
Stabilitdt zu unterminieren. Nach Mafigaben der rhetorischen dissimulatio be-
miiht diese Erziehung sich daher, wie in den folgenden Kapiteln noch zu entfal-
ten sein wird, ihre eigene Theaterkunst in die angenommene menschliche Natur
miinden zu lassen und sie als Theaterkunst zu verbergen. Dieser Erziehung geht
es also um den in der traditionellen Rhetorik rhetorischsten aller Effekte und den
im zeitgleich zur neuen Erziehung entstehenden Theater des spéten 18. Jahrhun-
derts theatralsten aller Theatertricks: um die Vollendung des Theaters als Thea-
ter, indem das Theater mit den eigenen Mitteln seine Theatralitit verdeckt.

Eine solche Dissimulation der Erziehung und Bildung eigenen theatralen As-
pekte scheint im 18. Jahrhundert im Unterschied zum seine eigene Theaterrheto-
rik oft vergessenden 21. Jahrhundert also durchaus eingeplant: Diese Erziehung
bezieht einen unkalkulierbaren, iiberschiissigen und uneinholbar vorgéingigen
Moment am Theater und an theatralen Praktiken ein, der ihr gefihrlich werden
konnte, den sie aber zu nutzen bestrebt ist. Sie rechnet damit, dass das Theater,
wo es aufgerufen wird, sich verselbststdndigen konnte, und versucht es daher in
Schach zu halten, dieses Moment zum eigenen Zweck zu regulieren und fiir sich
produktiv zu machen.

Diese Bezugnahme auf ein gefihrliches tiberschiissiges Moment am Theater
und an Theatralitdt ruft zwar traditionelle Argumente aus der wirkméchtigen
theaterfeindlichen Tradition auf.* Damit ist dem Diskurs des 18. Jahrhunderts
jedoch eine Drehung eingebaut, die im 21. Jahrhundert in den Lobpreisungen der
flexiblen Arbeit tiberblendet wird: Beim >kalten Schauspieler<, den die Diskurse
des 21. Jahrhunderts implizit aufrufen, handelt es sich blol um die eine Seite der
Medaille. Diderot, der das Konzept einem zeitgenossisch bereits leicht iiberhol-
ten Diskurs entnimmt, konfrontiert diese Figur mit einem in der Zeit ebenfalls
bekannten Gegenentwurf: Der >kalte< Schauspieler ist schon im Zeitalter seiner

42 Vgl. Barish: The Antitheatrical Prejudice. Vgl. zur Theatergegnerschaft als einer
grundlegenden Perspektive auf das Theater Andreas Kotte: Theatergeschichte. Eine
Einfiihrung. Ko6ln 2013, S. 56-65.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSPIEL | 23

Entstehung ohne seine >heifle« Spiegelfigur nicht zu denken.” Diesem >heiBen<
Schauspieler droht laut Kritikern wie Diderot, von seinem eigenen Theater
tiberwiltigt zu werden. Er ldsst sich hinrei3en, statt die eigene Produktivitdt zu
kontrollieren. Er mag manchmal den Ton und den Zeitpunkt treffen, ist aber
meist fiir das vom Stiick Geforderte zu frith oder zu spét. Sprich: Die Unkontrol-
liertheit des >heilen< Schauspielers steht fiir alles, was die neue Pidagogik des
18. Jahrhunderts am Theater und an theatralen Praktiken zu fiirchten scheint.
Und im Register des 21. Jahrhunderts: Die Unkontrolliertheit des >heiflen<
Schauspielers spiegelt viel eher die 6konomische Realitéit der deregulierten Ar-
beitswelt wider als die Souverdnitit des >kalten< Schauspielers, dem die ihm un-
terstellte vollige Kontrolle iiber seine Mittel letztlich abgeht. Man hechelt den
Anforderungen hinterher, statt sie zu kontrollieren; man verpasst das richtige
Timing, vergreift sich im Ton, verschitzt sich im Publikum und bekommt die
gesammelten Anforderungen des lebenslangen Lernens und der lebenslangen
flexiblen Selbstprisentation nicht unter einen Hut. Aber die Behauptung des sich
souverdn bestindig prisentierenden und neu inszenierenden Subjekts wird als
Fiktion und Regulativ benotigt, um das dauerhafte >Vorspiel« deregulierter Ar-
beit am Laufen zu halten.*

Der Blick zuriick auf die (historische) Vorgeschichte dieses (strukturellen)
Vorspiels ermdglicht dessen Einordnung und Kritik. Umgekehrt ermoglicht der
von einer Problematik des frithen 21. Jahrhunderts ausgehende Blick eine andere
Perspektive auf die Geschichte — und das heif3t nicht zuletzt eine verschobene
Perspektive auf den Zusammenhang von Theater (als Institution) bzw. Theatrali-
téat (als Eigenschaft theatermafiger Diskurse und Praktiken) einerseits und Erzie-
hung (als duBlere Einwirkung auf einen unmiindigen Zogling) bzw. Bildung (als
selbstbestimmte Fortentwicklung eines Erwachsenen) andererseits. Schlie3lich
steht Diderots 1770 niedergeschriebener und erst 1830 publizierter Dialog »Pa-
radoxe sur le comédien« iiber die zu seiner Zeit gidngigen »>heiflen< und >kalten<
Schauspieltheorien im Kontext der wohlbekannten und viel erforschten theoreti-
schen Bemiihungen des 18. Jahrhunderts um die Umwandlung des Theaters: Die
Institution des Theaters statt als Ort der bloBen Unterhaltung oder der Teilnahme
an religiosen, im schlimmsten Fall heidnischen Praktiken als eine mogliche Bil-
dungsanstalt fiir Erwachsene anzusehen, gehort seit der Aufkldrung zum festen
Repertoire der >westlichen< Kulturen. Hochstens am Rande geraten jedoch in der

43 Vgl. Jens Roselt: »Schauspieler mit Verstand. Denis Diderot«, in: Ders. (Hg.): Seelen
mit Methode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S. 134-
136. Vgl. Kapitel VII.

44 Vgl. Brockling: Das unternehmerische Selbst, S. 252-281.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Forschung die strukturellen Beziehungen ins Blickfeld, die die Theorien und
Praktiken eines solchen neu formierten Theaters zu den Theorien und Praktiken
der sich im 18. Jahrhundert ebenfalls transformierenden und zur Wissenschaft
von der Erziehung verselbststandigenden Padagogik unterhalten.

Eine solche Parallelfiihrung bietet sich jedoch an, denn die Urszene fiir die
Phantasie der Aufkliarung, beim Theater handle es sich um eine Bildungsanstalt
zur Hervorbringung und Besserung der erwiinschten Subjektformen, stammt be-
reits aus dem aufklirerischen Erziehungsdiskurs: In John Lockes Some Thoughts
Concerning Education von 1693 imaginiert Locke den mimetisch veranlagten
Zogling als Publikum und den Erzieher als eine Art Animateur, der die Auf-
merksamkeit des Zoglings erregen und das zu Vermittelnde so der fabula rasa
des jungen Verstandes einprigen will.” Doch wo liegt der Umschlagpunkt, an
dem Lockes Zogling, der hier animiert wird, nicht mehr mimetisch aufnimmt,
sondern verniinftig zu agieren und sich eigenstindig seinen Verstand zunutze zu
machen beginnt? Wo schlidgt das Theatererlebnis des Zoglings also in erfolgrei-
che Erziehung um? Oder iibertragen auf die spitere Bildungstheaterdiskussion,
die ohne Lockes Modell undenkbar wire:** Wie kommt man als gebildeter
Mensch aus dem Theater statt als beduselter Theaterginger? In seinem Epoche
machenden Emile von 1762 lost Jean-Jacques Rousseau das Erziehungsproblem
mittels Verzeitlichung: Die Erziehungsinstanz muss sich zwar die in der frithen
Kindheit verortete mimetische Phase zunutze machen, um den Zogling zu for-
men; danach soll die Erziehung jedoch mimetische Praktiken verhindern. Nach-
ahmung lésst sich nicht mehr produktiv machen, sondern schldgt in Nachéafferei
um, oder noch schlimmer in die Eitelkeit des Auftretens vor anderen. Das Thea-
ter als kulturelle Institution ist entsprechend der grofle Feind nicht nur der Erzie-
hung Rousseaus, sondern auch seiner Kulturtheorie insgesamt.47 Und gleichzei-
tig lasst sich das Theater als erzieherisches Medium doch nicht einwandfrei von
dem gefiirchteten, die Sitten verderbenden Unterhaltungstheater unterscheiden.
Die Frage, ob es sich bei der frithen Formung des Zoglings durch den Erzieher
nun um seine Erziehung zu einem starken Selbst oder nur um eine weitere Vari-
ante der vom Theater herbeigefiihrten Verderbnis handelt, wird nicht gestellt,
aber schwebt doch immer tiber diesem Erziehungsvorhaben.

Aufbauend auf den Entwiirfen von Locke und Rousseau entwickelt sich ins-
besondere im deutschsprachigen Raum eine groBangelegte Weiterentwicklung

45 Vgl. John Locke: Einige Gedanken iiber die Erziehung. Paderborn 1967, S. 10ff., S.
45-52, S. 76-86, S. 138-140.

46 Vgl. Schramm: »Theatralitit«, S. 57f.

47 Vgl. Kapitel IV.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSPIEL | 25

und Systematisierung padagogischer Entwiirfe, die in der Transformation des
Schulsystems in eine staatliche Einrichtung miinden wird.*® Die Schrittmacher
dieser Entwicklung, die reformpiddagogischen Vertreter des sogenannten >Phil-
anthropinismus<*’, sind in Nachfolge Rousseaus alles andere als Freunde des
Theaters. Thnen geht es nicht um das flexible Subjekt des 21. Jahrhunderts, son-
dern um das selbstidentische der Aufklidrung. Die Ehrlichkeit dieses Selbst gegen
sich und andere grenzt sich von der adeligen Selbstinszenierung, Selbstkontrolle
und strategischen Falschheit bei Hofe ab.” Das durch Abstreifen der eigenen
Unmiindigkeit erlangte stabile Selbst passt zudem gut in den Konstanz und Be-
standigkeit fordernden Arbeitsmarkt, wie er sich im 18. Jahrhundert ausbildet.
Eine solche Erziehung ist an der Oberfliche zunichst theaterfeindlich; modische
Tendenzen der Zeit wie Theaterstiicke fiir bzw. Theaterauffithrungen mit Kin-
dern lehnt sie meist ab oder ldsst sie nur unter hohen Auflagen zu.”' Und doch
arbeitet diese Erziehung sich immer wieder am Theater als Problem und an sei-
nen Semantiken ab:’* an der theatralen Animation durch den Erzieher und der
mimetischen Veranlagung der Zoglinge.”

Wenn diese neue Erziehung unter der Hand mit Elementen des Theaters ope-
riert, gerdt sie in dhnliche Schwierigkeiten wie der neue Bildungsauftrag an das
Theater, den die zeitgendssischen Theaterromane problematisieren: In der mit so
unterschiedlichen Namen wie Gottsched, Diderot oder Lessing verbundenen

48 Vgl. Notker Hammerstein/Ulrich Herrmann (Hg.): Handbuch der deutschen Bil-
dungsgeschichte. Band 11. 18. Jahrhundert. Vom spdten 17. Jahrhundert bis zur Neu-
ordnung Deutschlands um 1800. Miinchen 2005.

49 Oft auch >Philanthropismus<. Vgl. Jorn Garber (Hg.): »Die Stammutter aller guten
Schulen«. Das Dessauer Philanthropinum und der Dessauer Philanthropismus 1774-
1793. Tubingen 2008.

50 Vgl. z.B. Helmut Lethen: » Schein zivilisiert!<. Das Schicksal einer Maxime, in: Eva
Geulen/Nicolas Pethes (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissen-
schaftliche Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br. 2007,
S. 15-26.

51 Vgl. verdichtet die gegenlidufigen Standpunkte in Joachim Heinrich Campe: »Soll man
Kinder Komddien spielen lassen?«, in: Braunschweigisches Journal 1 (1788-1791).
1788, Bd. 1, S. 206-219. Vgl. Kapitel VI.

52 Von direkten Austausch- oder Rezeptionsbeziehungen zwischen Pddagogen und
Theatertheoretikern kann in den seltensten Fillen ausgegangen werden. Eher handelt
es sich hier um die dhnlichen Zielen dienende Auseinandersetzung mit dhnlich struk-
turierten Diskursformationen.

53 Vgl. Kapitel V.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Theaterreform sollen sdmtliche Elemente, die das Theater traditionell als einen
Feind der Bildung eines stabilen Selbst haben erscheinen lassen, domestiziert
werden: Forderung von Liige und Falschheit, Korrumpierung der guten Sitten,
Selbstverlust und >Verweichlichung« in der Identifikation mit wenig erstrebens-
werten Rollen usw.”* Solche Domestikation fiihrt allerdings dazu, dass all diese
Elemente dem neuen Bildungstheater als immer wieder zu bewiltigende Pro-
bleme erhalten bleiben. Denn die versprochene Bildung eines stabilen Selbst
kann das reformierte Theater blof leisten, wo es die fiir das Theater konstitutive
Gefahr der Instabilitiit stets erneut bannt.” Der reformpédagogischen Kinderer-
ziehung des spdten 18. Jahrhunderts widerfahrt eine strukturell dhnliche, wenn
auch ganz anders akzentuierte Heimsuchung durch das Theater, dessen sie sich
als Animation und mimetischer Veranlagung bedient und dann aber nie ganz ab-
schiitteln kann. Diese Erziehung will wenn nicht einen >kalten<, dann doch zu-
mindest einen starken Schauspieler des eigenen Selbst hervorbringen, der ehrlich
sich selbst und anderen gegeniiber kein Theater spielt. Wo die Reformpéadagogen
auf das Theater zugreifen, versuchen sie es daher auch immer so schnell wie
moglich zu verabschieden, es regulierend unter Kontrolle zu halten oder seine
TheatermiiBigkeit zu verstecken.” Eine #hnliche Spannung lisst sich an den das
Theatermilieu der Zeit behandelnden Bildungsgeschichten in den Romanen von
Moritz und Goethe markieren.”’

Weniger die Phantasie des 18. Jahrhunderts, beim Theater handle es sich um
eine Bildungsinstitution, stellt also eine Vorgeschichte zur Theatralitit des le-
benslangen Lernens fiir den deregulierten Arbeitsmarkt des 21. Jahrhunderts dar.
Zu finden ist eine solche vielmehr in den Strategien der parallel vonstatten ge-
henden Erziehung, mit theaterméBigen Elementen, Diskursen und Praktiken um-
zugehen und sie der eigenen Kontrolle zu unterwerfen: Die Phantasie, eine sol-
che Kontrolle wire moglich und liege im Belieben des einzelnen Subjekts be-
stimmt die diskursive Rahmung des lebenslangen Lernens fiir den Arbeitsmarkt
des 21. Jahrhunderts.

54 Vgl. vor allem Christopher J. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des Thea-
ters. Zu einer Geschichte der (Anti-)Theatralitiit von Gryphius bis Kleist. Freiburg i.
Br., 2003, S. 167-261. Fiir die Geschichte der philosophischen und kulturellen Thea-
terfeindschaft von Platon bis Nietzsche vgl. Barish: The Antitheatrical Prejudice. Fiir
das Theater der Moderne vgl. Martin Puchner: Theaterfeinde. Die anti-theatralischen
Dramatiker der Moderne. Freiburg i.Br. 2006.

55 Vgl. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters, S. 263-357.

56 Vgl. Kapitel V.

57 Vgl. Kapitel VI und VIIL

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSPIEL | 27

3. AUSGANGSPUNKT UND UBERBLICK

Diese die im spéten 18. Jahrhundert neue Erziehung durchziehende Spannung
wirft Schlaglichter auf die Konstellation im frithen 21. Jahrhundert: Die zum le-
benslangen Lernen verurteilten theatralen Subjekte sollen gleichzeitig bestdndig
Neues aufnehmen, zugleich Selbstdarsteller auf dem Lern- und Arbeitsmarkt
werden sowie die jeweils neue oder auch nur zu erstrebende Rolle als ihr inners-
tes Selbst vermarkten. Die dazu notigen Subjektformen erinnern in vielen As-
pekten an die adelige, vorbiirgerliche Erziehung des kontrollierten, nie aus der
Rolle fallenden und sich selbst durch seine Rollenspiele erst herstellenden Sub-
jekts.”™ Aber erst die Pidagogik des 18. Jahrhunderts exponiert die Phantasien
davon, wie sich das unkontrollierte Moment am Theater, das vom »>heiflenc<
Schauspieler verkorpert wird, abschiitteln und nur der kontrollierte >kalte«
Schauspieler beibehalten lasse. Zudem lenkt die Heimsuchung dieser Pddagogik
durch ein Theater, dessen sie sich zuerst bedient und das sie dann nicht wieder
loswerden kann, den Blick auf die Kehrseite der theatralen Phantasien des frithen
21. Jahrhunderts: auf eine Unverfiigbarkeit™ des Theatralen und seiner Spiele-
reien, Verfithrungen und Vorfithrungen. Die Spielenden werden sich auch immer
selbst bereits ins Theater und die Theatralitdt verstrickt haben und konnen die
von ihnen benutzten Elemente letztlich nicht nach Maligabe einer >kaltenc<
Schauspielerei kontrollieren. Die Vorgeschichte des Theaters eines lebenslangen
Lernens legt auf diese Weise im spéten 18. Jahrhundert ein von diesem Paradig-
ma konstitutiv Ausgegrenztes frei und markiert dabei das Funktionieren dieser
Ausgrenzungsprozesse. Die inneren Spannungen der theaterkritischen bis thea-

58 Vgl. Lethen: » Schein zivilisiert!««. In der Literatur um 1800 finden sich auch immer
wieder dem Zeitgeist widerstrebende Bezugnahmen auf das adelige Paradigma, etwa
bei Heinrich von Kleist. Vgl. Giinter Blamberger: »Agonalitdt und Theatralitéit.
Kleists Gedankenfigur des Duells im Kontext der europédischen Moralistik«, in: Kleist-
Jahrbuch (1999), S. 25-40.

59 Wihrend die vorliegende Studie eine solche Unverfiigbarkeit an Theatralitdt und The-
ater festmacht, beschreiben zahlreiche Theorien der Moderne die Kindheit als eine
unverfiigbare Zeit, die sich im Unterschied zu den Bemiihungen der neuen Piddagogik
des 18. Jahrhunderts eben nicht abschopfen lasse. Vgl. Giorgio Agamben: Kindheit
und Geschichte. Zerstorung der Erfahrung und Ursprung der Geschichte. Frankfurt
a.M. 2004. Vgl. Davide Giuriato: »Kinderzeit<. Zu Franz Kafkas »>Jdger Graccus««,
in: Caspar Battegay/Felix Christen/Wolfgang Groddeck (Hg): Schrift und Zeit in Kaf-
kas Oktavheften. Gottingen 2010, S. 101-117. Vgl. Avital Ronell: Loser Sons. Politics
and Authority. Chicago 2012.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

trophoben Erziehungs- und Bildungsphantasien des spéten 18. Jahrhunderts ver-
weisen auf einen blinden Fleck der spéteren theatrophilen Phantasien vom le-
benslangen Lernen fiir den deregulierten Arbeitsmarkt.

Vielleicht ist die Depression des flexiblen Subjekts der gegenwirtigen Ar-
beitswelt, von der so viele zeitgenossische Theorieentwiirfe erzéhlen und die sie
als Folge der Umsetzung der Deregulierungsphantasien in die Praxis betrachten,
nicht nur ganz konkret durch die neuen Dauerzwinge hervorgerufen, sondern be-
reits strukturell das Resultat der Heimsuchung durch die verdringte oder viel-
leicht auch nur vergessene Vorgingigkeit von Theater und mimetischer Instabili-
tat der Subjektbildung: Das sich selbst spielende, préisentierende und anpreisende
Subjekt wird davon eingeholt, dass es iiber all seine theatralen Mittel letztlich
nicht verfiigen kann und auf seine eigene Instabilitéit zuriickgeworfen wird. Der
Depression wire daher wohl weniger mit einer Neuauflage theaterfeindlicher
Argumentationsmuster im Stile von Richard Sennetts Flexibilisierungskritik zu
begegnen,60 sondern durch eine vertiefende Analyse dieser Zusammenhinge. Zu
einer solchen liefert die vorliegende Studie einen Beitrag, indem sie an ausge-
wihlten Beispielen des 18. Jahrhunderts das Wechselverhiltnis von Theater-
bzw. Theatralititssemantiken einerseits und andererseits solchen von Erziehung
bzw. Bildung analysiert. In diesem Sinne geht es nicht um Dramentexte, Thea-
terpraktiken und Biihnensituationen, sondern in erster Linie um Erzihltexte: um
Diskurse tiber das Theater, die bestimmte Semantiken von Theatralitdt und Er-
ziehung in Relation bringen, um so an den kulturellen Narrativen, die dieses
Verhiltnis betreffen, weiter- und sie manchmal auch festzuschreiben.

Ein erster Schritt (Kapitel II) rekonstruiert ausfiihrlich die Rolle von Theater
und Theatralitit in den vier der sogenannten piddagogischen Provinz gewidmeten
Kapiteln in Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder die Entsagenden.
Pointiert findet sich in diesem Textausschnitt die von Locke und Rousseau inspi-
rierte, mit der Abschopfung der kindlichen mimetischen Energien operierende
Pidagogik, die in den 1820ern so neu schon nicht mehr ist, in den Blick genom-
men. Uberspitzt, wenn auch selbst versteckt, setzen diese Passagen das Verhilt-
nis von Theater und Erziehung in Szene: Lautstark gehen die Erzieher der Pro-
vinz an der Oberfliche gegen das Theater in seinen verschiedenen Ausprigun-
gen vor; hinterriicks organisiert dieses aber ihre erzieherischen Praktiken: Die
mimetische Produktivitidt der Zoglinge wird reguliert, das Theater selbst dabei
aber einer Dissimulation unterworfen.

Die anschlieenden Schritte beschiftigen sich dann mit den in der pidagogi-
schen Provinz direkt zitierten und indirekt aufgerufenen Pritexten zum Verhilt-

60 Vgl. Sennett: The Corrosion of Character, S. 46-62.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSPIEL | 29

nis von Theater und Erziehung. Platons antiker Dialog iiber das gerechte Ge-
meinwesen, die politeia, stiftet deren so engen wie zweideutigen Zusammen-
hang: Die mimetische Veranlagung des Menschen liefert sowohl die Grundlage
der Erziehung wie auch die Grundlage fiir die traditionellen Argumente der The-
aterfeindschaft: Das Theater wird als eine Bedrohung der Ordnung des Gemein-
wesens gefasst und soll in diesem keinen Platz haben. Platons literarische Insze-
nierung dieses Zusammenhangs im sokratischen Dialog und die ihrerseits zwei-
deutige Funktion, die der musikalische Rhythmus dabei erhilt, er6ffnen den
Blick auf die groBere politische Dimension, die der Zusammenhang von Theater
und Erziehung impliziert (Kapitel III).

Der Diskursstifter des modernen Erziehungsdiskurses, Jean-Jacques Rous-
seau, geht in seiner Theaterfeindschaft weit tiber Platon hinaus. Sein Erziehungs-
roman Emile behandelt das Theater nur am Rande. Umso merkwiirdiger er-
scheint die Rahmung, die Rousseau dem Text in seinen Anmerkungen zur zwei-
ten Ausgabe mitgibt: An einer zentralen Stelle von seines Zoglings Werdegang
will der Erzieher Jean-Jacques auf die Hilfe eines der doch so gefihrlichen
Schauspieler zuriickgegriffen haben. Von der Untersuchung der Kontexte und
Implikationen dieser Behauptungen arbeitet das Kapitel die dominante Dissimu-
lationsstrategie heraus, die die Padagogik des 18. Jahrhunderts dem Theater an-
gedeihen lédsst: Das Selbst wird als eigene Rolle erlernt — und dazu gehort zu
vergessen, dass es sich bei dem ehrlichen (und in Rousseaus Fall hochst beschei-
denen) Selbst um eine gespielte Rolle und eben nicht um das ehrliche (und eben
bescheidene) Selbst handelt (Kapitel IV).

Die seit den Beschreibungen von Platon und Aristoteles zum kanonischen
Bezugspunkt im Erziehungsdiskurs gewordene mimetische Veranlagung des
Menschen und insbesondere der Kinder wird bei den philantropinistischen Re-
formpéddagogen als >Nachahmungstrieb< aufgenommen; und damit findet sich
auch die platonische Zwiespéltigkeit der Mimesis als Produktivkraft und Bedro-
hung importiert: Die neuen Erzieher, beispielhaft Johann Heinrich Campe und
Christian Gotthilf Salzmann, arbeiten mit den von Locke aufgebrachten theatra-
len Animationen ihrer Zéglinge, um deren theatrale Veranlagung zu stimulieren
und fiir die Erziehung fruchtbar zu machen. Gleichzeitig treffen sie Vorkeh-
rungen, damit die unkontrollierte und gefihrliche Seite der Mimesis nicht
aus dem Ruder lduft: Staffelungen, Rahmungen und Umlenkungen in diver-
sen medialen Formen sollen fiir eine Regulierung des Nachahmungstriebs
sorgen. Ernst Christian Trapps von Goethe in den Kapiteln zur padagogischen
Provinz rezitierten Beobachtungsexperimente an Kindern modernisieren den
Nachahmungstrieb, verweisen auch auf seine gruppendynamische, politische

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Dimension und legen dabei die unterliegenden Allmachtsphantasien nicht nur
der Philantropinisten frei (Kapitel V).

An der Oberfldche deutlich von den Problemstellungen der zeitgendssischen
neuen Padagogik unterschieden sind diejenigen der mit einer Konzeption eigen-
stindiger >Bildung« assoziierten neuen Asthetik, vor allem die der spiter unter
dem Namen >Klassik< firmierenden. Aber gleichzeitig weisen die neue Bil-
dungsisthetik und die neue Pddagogik der Zeit in vielen Aspekten Strukturparal-
lelen auf. Am Theater als einer kulturellen Institution spielen die im Zeichen des
asthetischen Vermogens der >Einbildungskraft< stehenden Theaterromane des
spaten 18. Jahrhunderts das Verhiltnis zwischen Theater und Erziehung bzw.
Bildung durch. Dabei geht es jedoch auch immer um die theatrale Verfasstheit
des erwachsenen Subjekts in seinem Verhdltnis zur Welt: Die publizierten Teile
des Anton Reiser-Romans von Karl Phillip Moritz (Kapitel VI) nehmen die thea-
terfeindliche Tradition auf. Mitten in seiner vielbesprochenen Pathologisierung
des Theaters verweist der Text gleichzeitig auf dessen subjektbildnerische Funk-
tion: Eine der Institution Theater vorgingige theatrale Verfasstheit des Subjekts
ist Bedingung sowohl fiir seinen Bildungsweg als auch fiir dessen Scheitern. Die
Anton-Reiser-Figur spielt auf der Theaterbiihne letztlich um ihre Anerkennung
als Subjekt, ohne dass der Text einen semantischen Raum fiir die durchgehend
als moglich behauptete gesunde Existenz offen lieBe, die sich auBerhalb der
Theaterinstitution oder eines mit Theatermetaphern beschriebenen Bezugs zu
anderen vollziehen konnte.

In der Einarbeitung von Goethes erstem Wilhelm Meister-Romanentwurf, der
Theatralischen Sendung, in die spéteren Lehrjahre (Kapitel VII) wird das Thea-
ter von den meisten Figuren inklusive des Protagonisten als eine jugendliche
Verwirrung Wilhelms abgetan. Prizise inszeniert der Text jedoch, wie die ihn
ans Theater treibende mimetische (Un-)Produktivitit von der ihn in ihren Bann
ziehenden Turmgesellschaft nicht zu einer Produktivkraft domestiziert wird (wie
dies in den Entwiirfen der zeitgendssischen Pddagogik von etwa Campe der Fall
ist). Vielmehr wird diese mimetische (Un-)Produktivitit in Reserve gehalten, um
sie bei Gelegenheit abrufen zu kdnnen — oder auch nicht. Riickblickend probie-
ren und spielen beide Romane bereits die Semantiken einer Asthetisierung der
Arbeit durch, wie sie fiir den deregulierten und flexibilisierten Arbeitsmarkt ab
den 1990ern kennzeichnend wird.”' Mit ihrer Pointe priifigurieren Wilhelm Meis-
ters Lehrjahre zusitzlich die Situation, in der sich am Anfang des 21. Jahrhun-
derts eine Arbeitsmarktreservearmee von theatralen Selbstunternehmerinnen und

61 Vgl. Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesellschaftli-
cher Asthetisierung. Frankfurt a.M. 2012, S 313-365.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VoRrsPIEL | 31

Selbstunternehmern befindet: Sie proben fiir ihre prospektiven Rollen auf dem
deregulierten und flexibilisierten Arbeitsmarkt, ohne dass es eine strukturelle
Absicherung dafiir gébe, iberhaupt jemals fiir diese aufgerufen zu werden.

Die Kapitel iiber die padagogische Provinz in Wilhelm Meisters Wanderjah-
ren spielen auf alle diese Vorgeschichten aus dem 18. Jahrhundert an und lassen
damit eine andere Herangehensweise an die theatralischen Aspekte des lebens-
langen Lernens auf dem und fiir den Erziehungs-, Bildungs- und Arbeitsmarkt
des frithen 21. Jahrhunderts zu: Sie verweisen auf die historische Genese einer
entsprechenden Gouvernementalitdt mit all ihren Semantiken, Diskursen, Narra-
tiven und Dispositiven — und liefern damit ihrerseits eine Vorarbeit fiir deren
weitere kritische Analyse.

In seinem »Programm eines proletarischen Kindertheaters« von 1929 polemisiert
Walter Benjamin:

»Nichts gilt der Bourgeoisie fiir Kinder so gefahrlich wie Theater. Das ist nicht nur ein
restlicher Effekt des alten Biirgerschrecks, der kinderraubenden fahrenden Komédianten.
Hier strdubt sich vielmehr das verdngstigte BewuBtsein, die stirkste Kraft der Zukunft
durch das Theater aufgerufen zu sehen. Und dies BewuBtsein heif3it die biirgerliche Pédda-

gogik das Theater dchten. «*

Ein solches Theater als von der sich im 18. Jahrhundert entwickelnden Piddago-
gik abgewehrter >Biirgerschreck« ist in den folgenden Kapiteln tatséchlich omni-
prasent. Daraus folgt aber nur an der Oberfliache seine von Benjamin ausge-
machte >Achtunge. Stattdessen sollen im Folgenden die komplexen und héufig
genug mit theatralen Mitteln iiberblendeten Strategien einer Abschdpfung, Regu-
lierung und Nutzbarmachung des Theaters zur Darstellung kommen. Prignant
benennt Benjamin allerdings das Problem der >biirgerlichen Padagogik< mit dem
Theater, wenn man dessen >Kraft der Zukunft< als jene anarchische Offenheit
fasst, die dem unkalkulierbaren Moment am Theater eigen ist.”> Benjamin setzt

62 Walter Benjamin: »Programm eines proletarischen Kindertheaters«, in: Ders.: Ge-
sammelte Schriften. Band I1.2. Aufsdtze. Essays. Vortrdge. Frankfurt aM. 1991, S.
763-769, hier 764f.

63 Die in Benjamins Formulierung auch mitschwingende Romantisierung von Kindheit
wire durch eine solche Lesart konterkariert. Vgl. auch Elise von Bernstorff: »Das Un-
disziplinierte im Transdisziplindren, in: Sibylle Peters (Hg.): Das Forschen aller. Ar-
tistic Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft.
Bielefeld 2013, S. 95-119. Vgl. Karin Burk: Kindertheater als Moglichkeitsraum. Un-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

dem am Ende der 1920er seine Hoffnung auf den Marxismus und dessen >Ver-
wirklichung« in der UdSSR entgegen. Schlecht kann er ahnen, dass im spéteren
Siegeszug des mit der >Bourgeoisie< verbundenen Wirtschaftssystems die Nach-
folgediskurse der >biirgerlichen Pdadagogik« die von ihnen erzogenen und gebil-
deten Subjekte eben an dieser theatralen >Kraft der Zukunft< ausrichten werden:
als Antriebsmoment eines lebenslangen Lernens und damit zur Aufrechterhal-
tung der eigenen, durchdynamisierten Ordnung.

tersuchungen zu Walter Benjamins » Programm eines proletarischen Kindertheaters«.
Bielefeld 2015.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il Das Theater in der »padagogischen
Provinz« von Goethes Wanderjahren

Austreibung, Regulierung, Dissimulation

1. DAS »MERKWURDIGE «
DER PADAGOGISCHEN PROVINZ

Die in dieser Studie angestellten Uberlegungen nehmen ihren Ausgang von einer
eigenartigen Stelle in Johann Wolfgang von Goethes spiter Prosa: von der eher
beildufig zur Sprache kommenden Verbannung und Vertreibung, vielleicht sogar
Austreibung des Theaters aus der sogenannten »pddagogische[n] Provinz«
(W 44) in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder, Die Entsagen-
den von 1821 bzw. in seiner vollstindigen und endgiiltigen Fassung von 1829.
Anhand dieser Textstelle ldsst sich das Wechselverhiltnis zwischen zwei diskur-
siven Ordnungen und den mit ihnen verbundenen kulturellen Praktiken in der
Zeit um 1800 herausarbeiten: zwischen dem Komplex um Erziehung und Bil-
dung einerseits und dem Komplex um Theatralitdt und Theater andererseits. In
dieser Passage der Wanderjahre findet sich ausgestellt, auf welche Weisen zeit-
gendssische Konzepte von Erziehung und Bildung sich zwar aus der Ordnung
des Theaters speisen. Gleichzeitig iiberspielen sie dieses intime Verhiltnis aber
auch, denn das Theater scheint das Ziel der Erziehung zu unterminieren, in ihren
Zbglingen eine stabile Selbstidentitdt und die von der Aufkldrung geforderte
>Selbsttitigkeit< auszubilden. An deren Stelle drohen die auswechselbaren Rol-
len des Theaters und ein sich vom Theaterspektakel unterhalten fiihlender Mii-
Biggang zu treten. Diese Erziehung bedient sich einer dissimulatio-Strategie: Sie
inszeniert ihr Verhiltnis zum Theater >fort< — und dies nicht zuletzt mit den Mit-
teln eben dieses Theaters.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Oft ist die Darstellung dieser zu einem Miniaturstaat ausgewachsenen Erzie-
hungsanstaltl, die von der Erzidhlinstanz des Texts als »so manches Merkwiirdi-
ges« (W 149) beinhaltend beschrieben wird, als des alten Goethes Beschreibung
seiner eigenen Erziechungsideale rezipiert worden,” und dieses teils wohl nicht
ganz zu unrecht. Von Interesse ist im Folgenden aber ein anderer Aspekt: Die
Beschreibung der pidagogischen Provinz ruft verschiedene Erziehungsdiskurse
und Erziehungspraktiken auf, die zum Zeitpunkt der Verdffentlichung des Ro-
mans entweder frisch veraltet oder zumindest nicht ganz neu sind. Vielmehr ge-
horen sie grofiteils dem schon damals so genannten >piddagogischen Jahrhundert<
an, namlich dem achtzehnten. Die Verstirkung und Ausweitung der nunmehr in
die Obhut des Staats iibergehenden Erziehungsorganisation’ wie auch gleichzei-
tig der ans Individuum delegierten und von diesem iibernommenen Bildungsan-
strengungen4 in der Zeit sind inzwischen sprichwortlich und beim Erscheinen
des Romans beileibe nicht abgeschlossen. Thre diskursive Fundierung wihrend
der Aufklidrung liegt aber schon so weit zuriick, dass ihre Aufrufung durch den
Text der Wanderjahre zitathaft fungiert und ihre Neuanordnung eher eine litera-
rische Versuchsanordnung darstellt als eine pddagogische Theorie. Weil den
Bemerkungen iiber das Theater in diesem Experiment eher randstindiger Cha-
rakter zukommt und sie blof} polemisch Stereotypen reproduzieren, erfahren sie

1 Fiir den Aspekt der staatlichen Organisation vgl. Eva Geulen: »Betriebsgeheimnisse
der »Padagogischen Provinz< in Goethes Wanderjahren«. In: Zeitschrift fiir Medien-
und Kulturforschung (2010), Heft 1, S. 33-50, hier S. 33f.

2 Vgl. die Behauptung, die ernst gemeinte pidagogische Provinz stehe im Zentrum der
Wanderjahre, bei Friedrich Gundolf: Goethe. Berlin 1916, S. 719. Vgl. fiir eine neue-
re affirmative Lesart z.B. Jutta Heinz: Narrative Kulturkonzepte. Wielands >Aristipp<
und Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre. Heidelberg 2006, S. 332-351, S. 387-
393. Vgl. fiir die These, pidagogische Provinz spiegle zwar nicht das Erziehungsbild
Goethes, wohl aber seine allgemeine Beschreibung der Bedingtheit von Erziehung
wieder Mechthild Greven Schalit: Pddagogische Provinzen. Johann Michael von Lo-
ens >Der redliche Mann am Hofe< und Johann Wolfgang von Goethes >Wilhelm Meis-
ters Wanderjahre<. Gottingen 2012, S. 199-216. Allerdings ist >Kindheit< als Thema
in Goethes zahlreichen anderen Texten ganz anders strukturiert, nimlich eher als fiir
die Zukunft offene Potentialitit. Vgl. Paul Fleming: »The Promises of Childhood: Au-
tobiography in Goethe and Jean Paul«, in: Goethe-Yearbook 14 (2007), S. 27-37.

3 Vgl. Ulrich Hermann: »Péidagogisches Denken«, in: Hammerstein/Herrmann (Hg.):
Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte, S. 97-133.

4 Vgl die entsprechende These von Heinrich Bosse: Bildungsrevolution, S. 15-167.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 35

bei der Untersuchung der Textstelle meist keine grof3e Aufmerksamkeit.” Fiir die
anschlieBenden Uberlegungen sind sie hingegen zentral: Die dargestellte Ab-
wehrhaltung gegen das Theater in der pddagogischen Provinz ist, so die These,
Teil einer verschlungenen literarischen Anordnung, die auf ein verstecktes Ver-
hiltnis von Erziehung und Theater im >pddagogischen« 18. Jahrhundert hindeutet
— und dariiber hinaus auf eine iibergreifende theatrale Dimension von Erziehung.

Die in Goethes Text auftretenden Erzieher bringen diese Abwehrhaltung auf
den Punkt: Strengstens verboten sind das Theater und sdmtliche ihm zugerechne-
ten Praktiken in der piddagogischen Provinz. Auf dem Lehrplan finden sich keine
Fiécher aus den theatralen Kiinsten. Zoglinge, die ein entsprechendes Talent entwi-
ckeln, werden der padagogischen Provinz verwiesen. Schon die bloie Durchreise
durch das Gebiet der Provinz unterliegt strengen Auflagen: Gaukelei, Verstellung
und die Erregung von Leidenschaften passen nicht in eine Erziehung, die ihren
Zbglingen eine stabile Selbstidentitdt vermitteln soll. Jedweder einer Assoziation
mit dem Theater verdédchtige »Pdbel«, wie es von Seiten der Lehrkréfte heif3t, oder
auch »Gelichter«, das sich im Gebiet der padagogischen Provinz einfinden konnte,
wird daher, »wenn es nicht selbst sich unwillig entfernt, iiber die Grenze gebracht«
(W 256). Nicht nur fehlt das Theater also im Lehrangebot der Provinz. Wo das
Theater sich zeigt oder wo es auch blof3 vermutet wird, da provoziert es erzieheri-
sche und ordnungspolitische, wenn nicht gar polizeiliche GegenmaBnahmen.

In der Tat lasst der Text die Padagogen hier simtliche Register aus dem Re-
pertoire der theaterfeindlichen Tradition von Platon bis Rousseau ziehen, wie die
Forschung oft am Rande festgestellt hat:* Die Institutionen und Praktiken des
Theaters liefern demnach wegen der ihnen inhérenten Falschheit und von ihnen
produzierten fliichtigen Leidenschaften keine geeigneten erzieherischen Mittel.
Das Theater gilt als Ort passiven Konsums sowie dekadenter Prunk- und Ver-
schwendungssucht und daher als moralisch fragwiirdig. Gleichzeitig ist es mit
fahrendem Volk und daher mit einer unbestidndigen Sphire der Armut, wenn
nicht gar Kriminalitiit assoziiert. Weitere Aspekte lieBen sich nennen.” Mit sol-

5 Vgl. die entscheidenden Analysen zum Experimentalcharakter der Erziehung im 18.
Jahrhundert von Nicolas Pethes: Zoglinge der Natur. Der literarische Menschenver-
such des 18. Jahrhunderts. Gottingen 2007, S. 312-317.

6 Vgl neben den Kommentarteilen der unterschiedlichen Werkausgaben z.B. Patrick
Primavesi: Das andere Fest. Theater und Offentlichkeit um 1800. Frankfurt a.M.
2008, S. 126-129.

7 Vgl. fiir die Tradition der Theaterfeindschaft insgesamt Jonas Barish: The Antitheatri-
cal Prejudice. Vgl. auch Christopher J. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit
des Theaters.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

chen, manchmal widerspriichlichen Argumenten kdmpft z.B. Rousseau im 18.
Jahrhundert den Kampf gegen den neuen gesellschaftlichen Ort des Theaters:
gegen das Theater als Bildungsanstalt oder gar, mit Schillers spdterem Wort, als
smoralische Anstalt«®, Die vom Text vorgestellten Péidagogen scheinen Rous-
seau darin radikal zu folgen.

Im Folgenden gilt es demgegeniiber zu zeigen, dass der Text dem Theater ei-
nen versteckten Ort in der pddagogischen Provinz zuweist. All den unterschied-
lichen, in der theaterfeindlichen Tradition wie auch bei Goethes Piddagogen-
Figuren aufgerufenen Facetten von Theater (Theater als passive Nachahmung,
als liignerische Verstellung, als Spiel, als fliichtiger sinnlicher Effekt, als tiber-
flussiger Luxus etc.) kommt dabei eine gemeinsame itibergeordnete Funktion in
der literarischen Machart dieses Ausschnitts von Goethes Text zu: Dieser setzt,
bevor er mit traditionellen Argumenten die Austreibung des Theaters prokla-
miert, bereits die Erziehung und das Theater miteinander in Beziehung und mar-
kiert zwischen diesen beiden Komplexen eine spannungsreiche Verbindung. In
der pidagogischen Provinz der Wanderjahre mogen das Theater und die ihm zu-
gerechneten Praktiken strengstens verboten sein; — der Text exponiert aber
gleichzeitig, dass und wie diese Praktiken konstitutiv fiir die hier vonstatten ge-
hende Erziehung werden.

2. DIE ORDNUNG DER ERZIEHUNG UND BILDUNG
IN DER PADAGOGISCHEN PROVINZ

Die vier Kapitel fiillende Beschreibung der pddagogischen Provinz entsteht in
den spéten 1810ern und findet sich bereits 1821 in der unvollstindigen Erstver-
offentlichung von Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder, Die Entsagen-
den. Fast unveridndert werden die Kapitel dann in die endgiiltige Publikation von
1829 iibernommen. Die titelgebende Figur des Wilhelm Meister bringt ihren
Sohn Felix in besagtem Erziehungsminiaturstaat unter. Die entsprechenden Ka-
pitel geben Wilhelms Beobachtungen und seine Interaktion mit dem pddagogi-
schen Personal wieder, das sukzessive die Organisationsformen und Erziehungs-
praktiken der Provinz erldutert. Dabei entsteht allerdings kein ganzheitliches

8 Friedrich Schiller: »Die Schaubiihne als eine moralische Anstalt betrachtet«/»Was
kann eine gute stehende Schaubiihne eigentlich wirken?«, in: Ders.: Sdmtliche Werke.
Band 8. Philosophische Schriften. Berlin 2005, S. 84-97, hier: S. 84. Vgl. Jean-
Jacques Rousseau: »Brief an d’Alembert tiber das Schauspiel«, in: Ders.: Schriften.
Band 1. Frankfurt a.M. 1978, S. 333-474.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.


https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 37

Bild. Bereits fiir die pddagogische Provinz gilt, was gegen Ende des ganzen
Texts der fiktive Redakteur der Wanderjahre beklagt, der die vielfiltigen in die-
sem Text versammelten Erzdhlfiaden, Textsorten und Erzihlebenen’ ordnet oder,
wo deren Ordnung laut Redakteur nicht moglich ist, auf ihre unhintergehbare
Verwirrung verweist: »Hier aber wird die Pflicht des Mitteilens, Darstellens,
Ausfiihrens und Zusammenziehens immer schwieriger.« (W 436) So fordern et-
wa die Pddagogen am Ende der ersten beiden Kapitel zur padagogischen Provinz
Wilhelm auf, ein Jahr spiter wieder zu Besuch zu kommen, um Felix’ Fortschrit-
te zu begutachten. Dieser befindet sich nach heutigen MalBstiben im Grund-
schulalter. Beim zweiten Besuch Wilhelms sieben Kapitel spiter scheint Felix
bereits in der Pubertit zu sein. Fiir die Erzahlsituation der Wanderjahre ist es ty-
pisch, dass der Bruch nicht als ein solcher kommentiert wird. Der Redakteur be-
nennt vor dem zweiten Besuch einzig den Zeitsprung von »mehreren Jahren« als
solchen; er versucht diesen zu kitten, indem er auf die Gepflogenheiten des The-
aters verweist: »Doch wird ja wohl auch der Raum zwischen [den] Kapiteln ge-
niigen, um sich iiber das Mal} gedachter Zeit hinwegzusetzen, da wir ldngst ge-
wohnt sind, zwischen dem Sinken und Steigen des Vorhangs in unserer personli-
chen Gegenwart dergleichen geschehen zu lassen.« (W 244) Diese Rahmung ap-
pelliert an die Kulturtechnik des Theaterbesuchs und erklirt den zweiten Ausflug
in die padagogische Provinz zu einer Biihnenszene, auf der dann Wilhelm, die
Pddagogen und die Zoglinge als Darsteller auftreten und einer von ihnen gegen
das Theater wettert.

Eben an dieser spiteren Stelle wird sich der Redakteur das nichste Mal wie-
der zu Wort melden:

»Mag doch der Redakteur dieser Bogen hier selbst gestehen: daf er mit einigem Unwillen

diese wunderliche Stelle durchgehen 14dt. Hat er nicht auch in vielfachem Sinn mehr Le-

9 Vgl. zuletzt Cornelia Zumbusch: »beschidigt und wiederhergestellt<. Kompensa-
tionslogik und Romanform in Wilhelm Meisters Wanderjahren«, in: Deutsche Viertel-
Jjahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 88/1 (2014), S. 3-21.
Vgl. insgesamt Martin Bez: Goethes »Wilhelm Meisters Wanderjahre«: Aggregat, Ar-
chiv, Archivroman. Berlin 2013. Vgl. Giinter Sasse: Auswandern in die Moderne.
Tradition und Innovation in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre. Berlin
2010, S. 16-27. Vgl. fiir eine Analyse bis in die Mikrostruktur des Texts hinein Ulrich
Wergin: Einzelnes und Allgemeines. Die dsthetische Virulenz eines geschichtsphiloso-
phischen Problems; untersucht am Sprachstil von Goethes Roman >Wilhelm Meisters

Wanderjahre oder die Entsagenden<. Heidelberg 1980.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ben und Krifte als billig dem Theater zugewendet? und konnte man ihn wohl tiberzeugen,

dafB dies ein unverzeihlicher Irrtum, eine fruchtlose Bemiithung gewesen?« (W 258)

Viele Interpretationen vermeinen hier, Goethes Stimme zu horen.'” Doch text-
immanent handelt es sich um mehr als eine rhetorische Frage: Der Text verweist
nicht nur auf das insgesamt >Merkwiirdige< der Schilderung der pidagogischen
Provinz, sondern darauf, dass sich >Wunderliches< vor allem an der das Theater
betreffenden Stelle abspielt. Denn so >wunderlich« sind die traditionellen, von
Platon oder Rousseau bekannten theaterfeindlichen Argumente der Pddagogen
schlielich nicht.

Durch Brechungen wie diese ist die padagogische Provinz schon von Anfang
an zu einem >wunderlichen< Ort geworden. Gesicherte Informationen und Un-
wissen die pddagogische Provinz betreffend halten sich auf der Realititsebene
des Texts die Waage: Die piddagogische Provinz ist ein Ort von nicht néher spe-
zifizierter Lage, Ausdehnung und Landschaft."" Bei ihrer ersten Erwidhnung wird
sie vielleicht auch in diesem Sinne in Figurenrede als »eine Art von Utopie[]«
(W 141) bezeichnet. Hier lebt eine kleine Zahl durchgehend minnlichen Perso-
nals mit einer vom Text nicht iiberschauten Zahl von sehr jungen bis halbwiich-
sigen minnlichen Zoglingen. Deren Erziehung steht im Zeichen einer Pddago-
gik, wie sie sich in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts in Europa als Praxis
und als Wissenschaft neu konstituiert hat: Der Fokus liegt nicht mehr nur auf
dem zu vermittelnden Fachwissen, das es mitzuteilen, von den Zdglingen aus-
wendig zu lernen oder ihnen als Technik einzuprigen gilt. Die Vermittlung von
Wissen setzt stattdessen, wie bereits von Jean-Jacques Rousseau und John Locke

10 Vgl. fur die zeitgendssische Rezeption z.B. Primavesi: Das andere Fest, S. 126f.

11 Vgl. Anja Lemke: »Réume der Verheiung. Zur raumlichen Dimension von Potentia-
litit in Goethes Padagogischer Provinz«. Unverdffentlichtes Manuskript. Entspre-
chend gilt fiir die pidagogische Provinz im Besonderen, was fiir die Raum- und Be-
deutungsordnungen der Wanderjahre insgesamt gilt: Sie fordern Auslegungen, Deu-
tungen, Interpretationen und Lektiiren heraus, stellen fiir diese aber keinen >Schliissel<
bereit, sondern exponieren Bedeutungsproduktion unter prekdren Bedingungen. Fiir
diese Linie in der jiingeren Forschung vgl. beziiglich der Provinz mit unterschiedli-
chen Akzenten Christina Salmen: »Die ganze merkwiirdige Verlassenschaft«. Goethes
Entsagungspoetik in >Wilhelm Meisters Wanderjahren<. Wiirzburg 2003, S. 92-94.
Vgl. Christian Mittermiiller: Sprachskepsis und Poetologie. Goethes Romane >Die
Wahlverwandtschaften< und >Wilhelm Meisters Wanderjahre<. Tibingen 2008, S.
186-191. Vgl. Kristina Skorniakova: Moderne Transzendenz. Wie Goethes Wilhelm-
Meister-Romane Sinn machen. Leipzig 2010, S. 328-342, S. 349-354.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 39

gefordert, bei der sinnlichen Anschauung und der praktischen Ubung ein.'> Wil-
helm und Felix reiten in der padagogischen Provinz ein, als gerade die Ernte im
Gange ist. Diese wird von den Zoglingen selbststindig unter der Obhut von we-
nigen »Aufseher[n]« (W 149) durchgefiihrt. So wird suggeriert, dass die Zoglin-
ge bereits den ganzen Anbau in Eigenverantwortung durchgefiihrt und dabei
durch »learning by doing« erlernt haben. In diesem Sinne liegt der Schwerpunkt
der Erziehung nicht auf den Inhalten eines Wissens, das es bloB einzupauken
gilt, sondern vielmehr auf den Arten und Weisen der Vermittlung eines solchen
Wissens: auf den didaktischen Methoden, denen nunmehr eine Wissenschaft
vom Erziehen, eben die Pidagogik zugrunde liegt. Diese Pddagogik bedarf also
ihrerseits eines Wissens von den inneren Voraussetzungen des Zoglings oder
zumindest einer Annahme davon. Gleichfalls benétigt die Pddagogik ein Wissen
oder zumindest eine Annahme davon, wie die im Zogling schlummernden wiin-
schenswerten Anlagen denn zu entfalten seien, nicht wiinschenswerte Anlagen
einzuddmmen und nicht Vorhandenes zu implementieren sei. Die neu entstehen-
de Piddagogik impliziert immer auch eine Theorie der Subjektbildung und eine
zugehorige Praxis.”

Von ihren Verfahren und Zielen her steht das Erziehungsprojekt der padago-
gischen Provinz zunichst in der Tradition der deutschen Pddagogen der zweiten
Hilfte des 18. Jahrhunderts. Teils in Anschluss an, teils in Abgrenzung und
Weiterfilhrung von Jean-Jacques Rousseaus Erziehungsschrift Emile, ou, De
I’éducation von 1762 wollen Theoretiker und Praktiker der neuen Piddagogik wie
Johann Heinrich Pestalozzi, Johann Bernhard Basedow, Joachim Heinrich Cam-
pe, Ernst Christian Trapp oder Christian Gotthilf Salzmann in der Erziehung das
zur Entfaltung bringen, was die im 18. Jahrhundert entstehende Anthropologie
den »ganzen Menschen«'* nennt: die ganzheitliche Entfaltung der im Inneren der
Zoglinge schlummernden menschlichen Eigenschaften: eine Einheit von »Kopf,

12 Vgl. Herrmann: »Péddagogisches Denken«, S. 102-106. Vgl. Gonthier-Louis Fink:
»Die Piddagogik und die Forderungen des Tages in >Wilhelm Meisters Wanderjah-
ren<, in: Euphorion 93/2 (1999), S. 251-291, hier: S. 266f.

13 Vgl. Eva Geulen/Nicolas Pethes: »Einleitung«, in: Dies./Nicolas Pethes (Hg.): Jen-
seits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zum Erzie-
hungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br. 2007, S. 7-12, hier: S. 9.

14 Vgl. Hans-Jiirgen Schings (Hg.): Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im
18. Jahrhundert. DFG-Symposion 1992. Stuttgart 1994. Vgl. Bernhard Fabian/Will-
helm Schmidt-Biggemann/Rudolf Vierhaus (Hg.): Deutschlands kulturelle Entfaltung.
Die Neubestimmung des Menschen. Miinchen 1980. Vgl. Herrmann: »Péddagogisches
Denkenx, S. 97-101.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Herz und Hand«" , wie es bei Pestalozzi heiflt. Gemessen an der Emphase von
Rousseaus kulturrevolutiondrem Entwurf,m der in der Zeit um sich greifenden
Praxis einer vielfiltigen Selbstbildung,17 und spiteren Idealen einer so zweck-
freien wie umfassenden dsthetischen Bildung bleiben diese neuen padagogischen
Entwiirfe deutlich hinter dem Anspruch auf Ganzheitlichkeit zuriick. Die ent-
sprechende erzieherische Praxis setzt insbesondere beziiglich einer >Volkserzie-
hung« hdufig anwendungs- und d.h. berufsbezogene Schwerpunkte.18 Das dieser
Praxis zugrunde liegende Leitbild orientiert sich aber durchaus an Rousseaus
Anliegen, den Menschen als einen solchen iiberhaupt erst durch die Erziehung
hervorzubringen. Rousseaus Erziehungskonzept lauft letztlich auf die Disponibi-
litat des erzogenen Menschen hinaus: auf seine flexible Einsatzbereitschaft als
Mensch in einer menschlichen Gesellschaft."

Gegen Rousseaus Einzelerziehung und gegen etwa Pestalozzis Beschworung
der Familie als Keimzelle der kindlichen Erziehung setzen Padagogen wie Base-
dow die kollektive Erziehung an von der Auflenwelt abgeschlossenen Orten.””
Diese Internate halten die Zoglinge nicht nur wie in Rousseaus Argument von
den potentiell schidlichen Einfliissen der Gesellschaft fern; sie liefern auch die
abgeschlossenen Rdume, in denen sich die neuen Erziehungsmethoden tiiber-
haupt erst erproben und hinsichtlich ihrer Wirksamkeit verifizieren lassen. Auch
die in den Wanderjahren beschriebene pddagogische Provinz stellt ein solches
Internat da. Der dort praktizierte pddagogische Einsatz unterscheidet sich deut-
lich von dem von Rousseau inspirierten Ganzheitlichkeitsideal. Zwar soll auch in
der padagogischen Provinz, wie es heifit, »der Mensch nach allen Seiten zu ein
Mensch« (W 154) werden. Zwar ist auch hier die Erziehung auf die Entfaltung
der »Selbsttitigkeit« des Zoglings gerichtet. Die Erziehung verfolgt aber gleich-
zeitig bereits im frithkindlichen Alter ein ganz anderes Ziel: Sie richtet sich auf,
wie es heifit, »Beschrinkung« und Spezialisierung: »Eines recht wissen und aus-
tiben gibt hohere Bildung als Halbheit im Hundertfiltigen.« (W 148) Eine solche
Transformation des piddagogischen Projekts wird Anfang des 19. Jahrhunderts
z.B. am Schweizer Institut von Phillip Emanuel von Fellenberg auf dem Landgut

15 Johann Heinrich Pestalozzi: Samtliche Werke. Band 16. Schriften aus der Zeit von
1803-1804. Berlin 1935, S. 360.

16 Vgl. Kapitel IV.

17 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57.

18 Vgl. Herrmann: »Padagogisches Denken«, S. 118f.

19 Vgl. E 115f.. Vgl. Kapitel IV.

20 Vgl. Herrmann: »Piddagogisches Denken«, S. 108-114. Vgl. Fink: »Die Piddagogik
und die Forderungen des Tages in >Wilhelm Meisters Wanderjahren<, S. 261f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 41

Hofwyl bei Bern praktiziert, bei dem es sich wohl um das hauptséichliche Vor-
bild der pddagogischen Provinz handelt.” Fir die Ausfiihrungen zum Theater
gibt es hier allerdings keinen Bezugzz, ebenso wenig wie an anderen Erziehungs-
institutionen der Zeit.

Die Verschiebung vom emphatischen Ganzheitlichkeitsanspruch hin zu einer
eher partikular operierenden Erziehung spielt auf die Entwicklung an, die das
mit so hohen Erwartungen gestartete Erziehungsprojekt der Aufkldrung Anfang
des 19. Jahrhunderts genommen hat. Damit, die angestrebte menschliche Selbst-
titigkeit ganz allein zu erzeugen und eine vernunftgemif} organisierte menschli-
che Gesellschaft voranzubringen, ist das piddagogische Projekt iiberfordert.
Pragmatisch beschridnkt sich die Erziehung im engeren Sinne auf die Vermitt-
lungen von Wissen und Féhigkeiten. In einem weiteren Sinne kann dann, wie
sich dies etwa in der >Streitschrift< Friedrich Niethammers abzeichnet,23 der dif-
fuse Begriff der >Bildung« gebraucht werden: als Orientierung an (mit einem
Wort Niklas Luhmanns) vagen »Werten«**, deren Internalisierung sich nicht
iiberpriifen lésst; als Selbstzweck, der, statt sich auf das Ziel der Selbsttétigkeit
zu richten, auf eine selbsttitige Aneignung von Wissen und Kompetenzen ausge-
richtet ist und sich durch die UnabschlieSbarkeit dieses Prozesses selbst besté-
tigt.25 Hier zeichnet sich die semantische Unterscheidung von duferer Erziehung
und innerer Bildung ab, wie sie fiir den deutschsprachigen Raum spiter lange
kennzeichnend sein wird, ohne dass die jeweilige Begriffsverwendung um 1800
sich jedoch bereits groBartig an dieser Unterscheidung orientierte.*®

Diese Verschiebung hin zur Spezialisierung entspricht auch der Entwicklung
von Goethes Wilhelm Meister-Projekt. Im Vorlduferroman zu den Wanderjah-
ren, in Wilhelm Meisters Lehrjahren von 1795/96, proklamiert der Titelheld
noch, »mich selbst, ganz wie ich da bin, auszubilden, das war [...] von Jugend
auf mein Wunsch und meine Absicht« (L 290). Diese Absicht verfolgt die Wil-

21 Vgl. Anneliese Klingenberg: Goethes Roman »Wilhelm Meister oder die Entsagen-
den«. Quellen und Komposition. Berlin/Weimar 1972, S. 57-59. Vgl. Kurt Guggis-
berg: Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat. Band 1. Das Werk.
Bern 1953, S. 420-434.

22 Vgl. Guggisberg: Philipp Emanuel von Fellenberg, S. 432.

23 Vgl. Friedrich Immanuel Niethammer: Der Streit des Philantropinismus und Huma-
nismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808.

24 Niklas Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002, S.
123. Vgl. S. 123-134.

25 Vgl. ebd., S. 172-180.

26 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 471f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

helm-Figur bekanntlich in der bunten und abenteuerlichen Welt des Theaters.
Und in dieser abenteuerlichen Welt hat er auch seinen Sohn Felix, den spiteren
Zbgling in der pidagogischen Provinz, gezeugt. Die meisten Stimmen der poly-
phonen Lehrjahre inklusive der Erzéhlinstanz kennzeichnen Wilhelms Umweg
tiber das Theater zwar als Verwirrung; am Ende steht jedoch ein Protagonist, der
— nicht zuletzt dank der vielfiltigen Anforderungen des Theaters — Rousseaus
Disponibilitit erreicht hat und bereit ist, sich selbsttitig am Gemeinwesen zu be-
teiligen.27 In der Publikation der Wanderjahre ein Vierteljahrhundert spéter spe-
zialisiert sich der Wilhelm des Nachfolgeromans, der nur wenig &lter ist als der
Wilhelm der Lehrjahre, hingegen auf einen Beruf; er wird Wundarzt.

Auf eine (vor allem handwerkliche) Spezialisierung ist auch das Erziehungs-
programm der Provinz ausgerichtet: »[G]Jepriift werden die Zoglinge auf Schritt
und Tritt; dabei erkennt man, wo seine Natur eigentlich hinstrebt. [...] [W]eise
Minner lassen den Knaben unter der Hand dasjenige finden, was ihm gemil ist,
sie verkiirzen die Umwege, durch welche der Mensch von seiner Bestimmung
[...] abirren mag.« Wilhelms im oberfldchlichen Trubel des Theaters vertdndelten
Jahre gelten jetzt nicht mehr als ein Prozess der Selbstfindung. Einen solchen
Irrweg soll es in der padagogischen Provinz nicht geben. Dafiir sorgen diese Prii-
fungen >auf Schritt und Tritt< sowie eine versteckte Lenkung, welche dem Zog-
ling Eigenstiandigkeit beim Suchen und Finden seiner sogenannten >Bestim-
mung« suggeriert. Den unverortbaren Ort der padagogischen Provinz kennzeich-
net der Text wohl nicht zuletzt in diesem Sinne als »herrlich gegriindeten Mittel-
punkt« (W 148), d.h. als einen Ort, an welchem der Zogling seinen eigenen inne-
ren Mittelpunkt zu finden und zu verfestigen lernt, statt sich in vielféltigen Ver-
suchen zu zersplittern und zu verlieren. Die Ausbildung zu einer Bestimmung
wird daher mit dem Erlernen von Tugenden verbunden: Gehorsam, Unterord-
nung, Gemeinschaftsgeist, Geduld. Diese Tugenden werden iiber eine synkretis-
tisch zusammengestellte Religion charismatisiert und als Bestandteil einer um-
fassenden Weltordnung legitimiert.” In diese Weltordnung sollen die Zoglinge
sich aus eigenem Willen und selbsttitig eingliedern.

Eine Absage an das Theater (als einer Bildungsanstalt) ist also schon im
Verhiltnis der Romane Wilhelm Meisters Wanderjahre und Wilhelm Meisters
Lehrjahre angelegt: Den spielerischen Umweg der Erziehung und Selbstbildung
tiber das Theater der Lehrjahre kann es in der padagogischen Provinz nicht ge-
ben. Im Sinne von Pestalozzis Konzeption, die auch Immanuel Kant in seiner

27 Fir die Verkomplizierung des in der Forschung géngigen Schemas vgl. Kapitel VII.
28 Vgl. Franziska SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kulturgeschichte der
Moderne. Tiibingen 2002, S. 331.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 43

1803 erschienenen Vorlesung Uber Pidagogik teilt, werden die Zoglinge nicht
wie bei den Philantropinisten im Spiel erzogen, sondern durch Arbeit zur Arbeit
angehalten.29 Wilhelms Umweg iiber das Spiel des Theaters soll sich in der pad-
agogischen Provinz fiir seinen Sohn Felix, das Kind von Wilhelms Liebe zum
Theater, nicht wiederholen. Stattdessen soll Felix eine seinen Fihigkeiten ange-
messene spezialisierende Erziehung gemil des beriihmten Leitsatzes der Wan-
derjahre erhalten: »Mache ein Organ aus dir und erwarte, was fiir eine Stelle dir
die Menschheit im allgemeinen Leben wohlmeinend zustehen werde.« (W 37) —
Allerdings deutet die anfangs erwéhnte, von der Erzihlinstanz durchgefiihrte
Verlegung dieser impliziten padagogischen Abkehr vom Theater auf eine Thea-
terbithne bereits eine Verkomplizierung des Verhiltnisses von Erziehung und
Theater an.

3. NACHAFFEN UND NACHAHMEN: )
STRUKTURPARALLELEN IN ERZIEHUNG UND ASTHETIK

In beiden Ordnungen der Erziehung und Bildung, in der ganzheitlichen der Lehr-
jahre und der spezialisierten der Wanderjahre, findet sich eine fiir die in der
Aufkliarung entstehenden Erziehungs- und Bildungsdiskurse tibergreifende Prob-
lematik. Immanuel Kant hat sie als das Paradox einer >Erziehung zur Freiheit<
pointiert: »Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?«”° Wie die Zoglinge die
angestrebte Selbsttitigkeit lehren, wo diese doch eben aus eigenem Antrieb und
aus eigener Kraft selbsttiitig sein sollen? Steht jeglicher pddagogischer Zwang
seinem Ziel nicht insofern immer schon entgegen, als dass Erziehung von auf3en
eingreift und somit dieser Eigenstdndigkeit zuwiderlduft? Auch und gerade,
wenn von der Eigenstindigkeit verlangt wird, sich wie in der piddagogischen
Provinz aus freien Stiicken dem Gemeinwesen einzugliedern und einer hoheren
Ordnung zu unterwerfen? Menschliche Naturanlagen wie Selbsttitigkeit, Ver-
nunft oder das je individuelle Talent fiir eine bestimmte Spezialisierung miissen,
wenn die Erziehung sie freisetzen soll, bereits vorausgesetzt werden. In diesem

29 Vgl. Immanuel Kant: »Uber Pidagogik«, in: Ders.: Werkausgabe. Band XII. Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pddagogik. Frankfurt a.M.
1977, S. 691-761, hier: S. 729-733. Vgl. Fink: »Die Pddagogik und die Forderungen
des Tages in >Wilhelm Meisters Wanderjahren«<«, S. 273.

30 Kant: »Uber Pidagogik«, S. 711. Vgl. zur Paradoxie der Erziehung auch Michael
Wimmer: Dekonstruktion und Erziehung. Studium zum Paradoxieproblem in der Pd-
dagogik. Bielefeld 2006, S. 35-46, S. 346-351, S. 375-380.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Sinne weisen etwa Nicolas Pethes und Eva Geulen darauf hin, dass der Erzie-
hungsprozess dann nicht mehr von der Hervorbringung, Implementierung, ja
vielleicht sogar Konstruktion dieser menschlichen Naturanlage zu unterscheiden
ist"! — ob eine solche nun aus Selbsttitigkeit besteht oder nicht. Wie also die
Zoglinge der piddagogischen Provinz dazu veranlassen, ein >Organ< im Sinne der
Wanderjahre aus sich zu machen?

Dieser Problematik der Subjektbildung wohnt, darauf hat Philippe Lacoue-
Labarthe aufmerksam gemacht, eine theatrale Dimension inne.” Und diese thea-
trale Dimension lédsst sich nicht auf die zunichst zeitspezifische Frage nach
Selbsttitigkeit reduzieren. Traditionell operieren Bildung und Erziehung iiber die
imitato bzw. Nachahmung von Modellen und Beispielen. Beim nachzuahmenden
Modell des selbsttitigen Menschen, sei es das des ganzheitlichen der Lehrjahre
oder des spezialisierten der Wanderjahre, verfiangt sich eine solche Nachahmung
eines Modells aber in einer Paradoxie: Wo es um eine Erziehung zur Selbsttitig-
keit geht, darf gerade keine Nachahmung stattfinden, damit die wirklich eigen-
stindige Selbsttitigkeit nicht zum Rollenspiel, d.h. zum bloBen Theater, ver-
kommt. Der Zogling muss in der Erziehung dazu gebracht werden, aus sich
selbst heraus diese Selbsttitigkeit zu entwickeln. So erkldrt Rousseau als Stich-
wortgeber der neuen Pddagogik zwar einen »esprit imitateur« des kleinen Kindes
zur Produktivkraft einer frithen Phase der Erziehung: »Ich kann mir nichts vor-
stellen, wofiir man nicht Kindern mit einigem Geschick, auch ohne Eitelkeit,
Wetteifer und Eifersucht, Lust, ja sogar Neigung einfl68en konnte. IThre Lebhaf-
tigkeit, ihr Nachahmungstrieb [esprit imitateur, M.J.S.] geniigen.« (E 285f.)"
Und so sehen es in Nachfolge Rousseaus auch zahlreiche der deutschen Pddago-
gen: Joachim Heinrich Campe spricht in diesem Sinne vom »Nachahmungs-
trieb« als dem »ersten unter allen Trieben«’”, mit dem der Erzieher zu arbeiten
habe. Aber als allererstes muss in der Erziehung dieser Nachahmungstrieb von
sich selbst weggelenkt werden. Aus dem immer blo3 Fremdes wiederholenden
Nachahmungstrieb muss eine Selbstidentitit, muss ein je eigener Wille des Zog-

31 Vgl. Geulen/Pethes: »Einleitung«, S. 8f.

32 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen. Typographien II.
Basel/Wien 2003.

33 »Je n’imagine rien dont, avec un peu d’adresse, on ne pt inspirer le gotit, méme la fu-
reur, aux enfants, sans vanité, sans émulation, sans jalousie. Leur vivacité, leur esprit
imitateur, suffisent« (Jean-Jacques Rousseau: Emile, ou, De I’éducation. Paris 1969,
S. 195).

34 Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jiingere. Zur angenehmen und niitzlichen Un-
terhaltung fiir Kinder. Stuttgart 1981, S. 7.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 45

lings entstehen. Der Nachahmungstrieb muss menschliche Selbsttétigkeit nach-
ahmen und sich derart von sich selbst, von der eigenen Nachtréglichkeit, 16sen.”
Die Erziehung macht sich also die theatrale Veranlagung des Zoglings zur Imita-
tion des ihm Vorgegebenen zunutze, um den Zogling von eben dieser theatralen
Veranlagung zu befreien. Diese Konstellation ldsst in der Erziehung seit Rous-
seau Theaterinszenierungen ganz eigener Art entstehen: Rollenspiele und Ver-
suchsanordnungen, durch welche der Zogling in sich jene Selbsttitigkeit finden
soll, die seinen Erziehern als Modell vorschwebt. Die eine theatrale Konstellati-
on weicht einer anderen: Aus der Nachahmung eines Vorbilds wird die Inszenie-
rung eines Experiments mit dem Zogling als Darsteller und dem Erzieher als be-
obachtendem oder teilnehmendem Regisseur.

Kant hilt, bevor es zu einer systematischen Erziehung der Menschheit zur
Freiheit kommen kann, ein groBangelegtes »Experiment«36 im Bereich der erzie-
herischen Praktiken fiir vonnoten, um die Mittel herauszuarbeiten, mit denen die
Menschheit zur Freiheit statt zur de facto herrschenden Unmiindigkeit gefiihrt
werden kann. Aber dieses Experiment geschieht immer in der Annahme, dass es
keines mit offenem Ausgang ist, sondern das Angenommene hervorbringen
wird. Kant und die anderen Aufklérer vertrauen darauf, dass dasjenige, was die
Erziehung hervorrufen soll, schon als Potenz vorhanden ist, man es also blof3
freizulegen braucht. Die von Rousseau proklamierte Perfektibilitdt des Men-
schen steht immer im Hintergrund. Was Rousseau mit dem Zdgling Emile auf
individueller Basis vorschwebt, erweitern die deutschen Pddagogen ins Gro8-
formatige: Nicolas Pethes hat in einer grofen Studie die padagogischen Konzep-
te des europdischen 18. Jahrhunderts mit ihren experimentellen Anordnungen
vor allem von Foucaults Konzept der Disziplinarmacht her analysiert. Dabei
taucht die theatrale Dimension der Erziehungsproblematik im Hintergrund seines
Arguments und des von ihm entfalteten Materials auf: Die Pddagogen des 18.
Jahrhunderts imaginieren (und teilweise praktizieren sie) Erziehung als ein gro83-
angelegtes Menschenexperiment. Durch permanente Observation bei stindiger
Manipulation des Versuchsaufbaus werden laufend Daten erhoben. Diese Daten
lassen sich wiederum dazu benutzen, den Versuchsaufbau so zu manipulieren,
dass das Kind in die gewiinschte Verhaltensweise hineingedringt wird. Die Be-
obachtung der Kindernatur geht letztlich mit der Erzeugung einer angenomme-
nen oder gewiinschten Norm einher.”’

35 Vgl. Kapitel V.
36 Kant: »Uber Pidagogik, S. 699f.
37 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 9-29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Der erste Inhaber eines universitidren Lehrstuhls fiir Pidagogik im deutsch-
sprachigen Raum, Ernst Christian Trapp, fordert 1780 in seinem Versuch einer
Pddagogik:

»Man gebe mehreren Kindern von einerlei Alter verschiedene Gegenstinde, Spielzeug,
Biicher, Modelle, Gemilde und lasse sie damit nach Belieben schalten und walten. Nun
gebe man Acht auf die Verschiedenheit ihrer AuBerungen, Empfindungen, Handlungen,
Erfindungen u.s.w. Man sehe, welche Gegenstidnde sich dieser, und welche sich der wihlt,
wie bald er ermiidet, wie lange er bei einem Gegenstande aushalten kann. Man zdhle, wie
viele und welche Ideen, Empfindungen und dadurch veranlasste AuBerungen und Hand-
lungen in einer gewissen Anzahl von Minuten und Sekunden in Kindern entstehen und

. 38
zum Vorschein kommen«™.

Durch Manipulation dieser Gegenstinde kann nun auch das Verhalten der Zog-
linge manipuliert werden. Trapp versichert zwar, er habe sich an durchschnittli-
chen Kindern versucht und nur einen der allgemeinen menschlichen Ordnung
angemessenen Zustand herstellen wollen. Dabei gibt Trapp jedoch (geradezu tri-
umphierend) zu, dass diese allgemeine Ordnung erst im Menschenversuch her-
gestellt wird: »Wer die Macht und die Gesetze der Ideenverbindung und Imagi-
nation kennt, der kann Neigungen einfloBen, schwichen, verstirken, hinrichten
und abkehren wohin und wovon er will; [...] er kann [bis zu einem gewissen
Grade] beliebige Fertigkeiten [...] des Willens hervorbringen«”.

Wenig einschriankend klingt da die nachgeschobene Einschrinkung: »aber
alles doch nur bis zu einem gewissen Grad«*. Egoistische Neigungen sollen da-
bei, so Trapp, in dem Gemeinwesen angepasste Bediirfnisse verwandelt werden.
Die Erziehung ist also erst in zweiter Linie eine zur Freiheit bzw. Freiheit ent-
puppt sich als die Fiahigkeit, die von auBen kommende Lenkung durch den Pida-
gogen zu internalisieren: »In gewissem Sinne kann man sagen, dass bei der Er-
ziehung alles auf die Lenkung und Regierung des menschlichen Willens ankom-
me«. Dies gilt auf zweierlei Art: Man muss »wéhrend der Erziehung Herr iiber
den Willen der Jugend sein und ihn nach Belieben hinrichten und ablehren kon-
nen«. Aber gleichzeitig gilt es, »dass man den Zoglingen zu der Herrschaft tiber

38 Ernst Christian Trapp: Versuch einer Pidagogik. Unverdnderter Nachdruck der 1.
Ausgabe Berlin 1780. Mit Trapps Hallescher Antrittsvorlesung: Von der Nothwendig-
keit, Erziehen und Unterrichten als eine eigne Kunst zu studiren. Paderborn 1977, S.
66. Vgl. zu Trapp insgesamt Pethes: Ziglinge der Natur, S. 224-234.

39 Trapp: Versuch einer Pddagogik, S. 85.

40 Ebd., S. 85.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER »PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 47

ihren Willen verhelfe, welches [...] fiir das wesentliche Stiick der Erziehung zu
halten ist«*'. Wie sich letzteres im Endeffekt von ersterem unterscheiden lassen
soll, das problematisiert Trapp nicht. Polemisch gesprochen bringt diese Erzie-
hung erst in zweiter Linie Selbsttitigkeit hervor. Die scheinbare Selbsttitigkeit
entpuppt sich vielmehr als die Internalisierung der von auflen kommenden Len-
kung durch den Pidagogen.*

Laut Trapps Kollegen Campe muss der Pidagoge dabei mit dem Nachah-
mungstrieb beginnen.43 Im Laufe der Erziehung zur Selbsttétigkeit muss er aber
iberspielen, dass hier ein imaginidres Modell nachgeahmt wird: Er muss das
Theater tiberspielen. Sonst liefe die Selbstlenkung, mit welcher der Zogling sei-
nen Willen nach den MaBstiben der vom Erzieher implementierten Natur lenkt,
Gefahr, ins Leere zu laufen. Sie wire immer noch die friihkindliche, wenn nicht
gar tierische Imitation statt der implementierten menschlichen Selbsttitigkeit.
Bei Trapp findet sich dieser epistemologische Zusammenhang ex negativo und
in einer moralischen Lebensweisheit verpackt aufgeschrieben: »Eine der wich-
tigsten Lehren fiir die Jugend ist diese, dal man [...] am kliigsten thue, das zu
sein, was man scheinen will«, ndmlich selbstverstindlich sehrlich«**. Dass das
eigene >Sein« in einem infiniten Regress moglicherweise erst durch das So-tun-
als-ob hergestellt werden konnte, 1dsst eine Formulierung wie diese offen.

Die Problematik einer theatralen Erziehung ist von Platons politeia her be-
kannt, wo Mimesis als Nachahmung gefasst wird. Offensichtlich scheint die An-
spielung auf die politeia auch in der Spezialisierung der Ausbildung in der péada-
gogischen Provinz zu sein: >Mache ein Organ aus dir!< Vieltuerei (polypragmo-
syne) gilt es auf alle Fille zu vermeiden.” Am Ideal einer in sich autarken Mik-
rogesellschaft, in der alle Rollen funktional zugeteilt sind, orientiert sich auch
die Gruppe der >Entsagenden¢, der Wilhelm und sein Sohn angehoren und die fiir
dieses Ideal nach Amerika auswandern will. Das lisst sich als Gegenentwurf zu
einer sich in funktionale Subsysteme ausdifferenzierenden Gesellschaft lesen, in
der die einzelnen Subjekte beim Wechseln von Funktionsbereich zu Funktions-
bereich verschiedene Rollen spielen miissen.*® Bekanntlich sind fiir Platon in
seiner politeia die paradigmatischen Vieltuer, die Kiinstler und vor allem die

41 Ebd., S.299.

42 Vgl. Kapitel V.

43 Vgl. ebd.

44 Trapp: Versuch einer Pidagogik, S. 297.

45 Vgl. Kapitel II1.

46 Vgl. Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1998, S. 743-
776. Vgl. Goffman: Wir alle spielen Theater.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

sich verstellenden Schauspieler, die vieles imitieren konnen, aber nichts selber
vermdgen. Mit den bekannten Folgen: Ein Gemeinwesen, das Kiinstler und
Schauspieler zulésst, wird von innen wie von Parasiten zerfressen, wird instabil
und zerfillt. Platon handelt dies an der Mimesis ab und gebraucht den Begriff
meist im Sinne von blof imitierender Nachahmung. Das platonische Paradox
aber liegt darin, dass auch die kindliche Erziehung iiber die Instabilitit der
Nachahmung verlduft. Nachgeahmt werden sollen in der Erziehung nur stabile
Vorbilder, nicht die fliichtigen und ins Extreme ausschlagenden Leidenschaften,
die sich dem niederen und tierhaften Anteil der menschlichen Seele zugerechnet
finden. Die instabile Mimesis ist somit durch Mimesis zum Verschwinden ge-
bracht, die Bedrohung durch Kunst und Schauspielerei verschwunden.”” An die-
se theaterfeindliche und doch dem Theater gleichzeitig so grofSe Macht zuschrei-
bende Figur werden die mit Rousseaus Stimme sprechenden Pidagogen und die
von ihnen bekdmpften Phantasien des 18. Jahrhunderts anschlieBen, das Theater
lieBe sich von einer kulturelle Auflésung bringenden, zwielichten Institution in
eine Bildungsanstalt umwandeln.*®

Die Problematik verschiebt sich bereits mit der aristotelischen Interpretation
der Mimesis in der Poetik als eines urspriinglichen menschlichen Darstellungs-
vermdgens, das nicht notwendig nachtriglichen, sondern auch hervorbringenden
Charakter hat. Aristoteles fasst Mimesis als die freudig ausgeiibte Technik des
Lernens und des Wissenserwerbs schlechthin. Und weil dies nicht nur fiir Kinder
gilt, sondern eben auch fiir die Sphire der theatralen Darstellung, bestimmt Aris-
toteles die Mimesis nicht als den im Somatischen verorteten und potentiell tieri-
schen Impuls, als den sie die Erzieher des 18. Jahrhunderts produktiv machen
wie fiirchten, sondern als Definitionsmerkmal des Menschlichen: Der schon
Kindern eigene Nachahmungsdrang unterscheidet den Menschen von den Tie-
ren. Der berithmte Anfang vom vierten Abschnitt der aristotelischen Poetik sieht
das Nachahmungsvermogen als »angeboren« und den Menschen »von Kindheit
an« im Vergleich mit den Tieren »im besonderen Mal} zur Nachahmung befi-
higt«®. Mit Mimesis und Theater steht neben der Erziehung also auch gleich der
menschliche Status des Menschen auf dem Spiel.so

47 Vgl. Kapitel 111

48 Vgl. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters, S. 167-261.

49 Aristoteles: Poetik. Stuttgart 1982, S. 11. Fiir die von diesem Diktum ausgehende an-
thropologische Linie der Mimesis-Diskussion vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf:
Mimesis. Kultur — Kunst — Gesellschaft. Hamburg 1992, S. 81-88.

50 Vgl. zu dieser Frage insgesamt Jacques Derrida: Das Tier, das ich also bin. Wien
2010.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 49

Die Frage nach dem unproduktiven Aspekt der Mimesis ist es gerade, iiber
welche die Diskussion des 18. Jahrhunderts zwischen einer guten und einer
schlechten Variante der Mimesis zu unterscheiden versucht. Diese Diskussion
findet vor allem in &sthetischen Debatten angesichts der Transformation und
Auflosung des imitatio et aemulatio-Paradigmas statt. Das Problem der gegen
Ende des Jahrhunderts an die Stelle dieses Paradigmas tretenden Autonomie
kiinstlerischer Produktivitdt bzw. des Kunstwerks verhilt sich aber strukturdqui-
valent zum péddagogischen Problem der Selbsttéitigkeit.51

Zur imitatio gehort lange Zeit (etwa bei Scalinger und Robertello) die Di-
mension des describere als eines prizisen Wiederholens.”> Wihrend im alten
Wort »Nachifern« auch die aemulatio als ein >Nacheifern< mitschwingt, erhilt
die Wiederholungsdimension mit der Aufklirung als »Nachiiffen«” einen nega-
tiven Beigeschmack: Eine bei aller Virtuositit und Genauigkeit eher mechani-
sche Wiederholung scheint den Epistemologen der Aufkldrung schlicht un-
durchdacht bzw. den spiteren Theoretikern der Asthetik unproduktiv und unkre-
ativ. Oft findet sich die Unterscheidung zwischen dem negativ konnotierten
>Nachiffen<, durch welches der Affe als das menschenéhnliche, aber nie ganz
menschliche Tier aufgerufen wird, und einem positiv konnotierten sNachahmen«:
so etwa bei Karl Philipp Moritz in seiner Schrift »Uber die bildende Nachah-
mung des Schonen« von 1788, einem Griindungstext der klassizistischen Asthe-
tik, dessen Argumentation Goethe in seinen theoretischen Schriften in vielen
Striingen aufnehmen wird.™* Moritz entwickelt die Differenz von Nachiiffen und

51 Eva Geulen sieht die neue Piadagogik des 18. Jahrhunderts riickblickend in der »Rolle
der etwas drmliche[n] Schwester einer Asthetik [...], deren massiven Bildungsansprii-
chen Piddagogik allenfalls sekundieren« kann (Geulen: »Erziehungsakte«, S. 629).

52 Vgl. Thomas M. Greene: The Light in Troy. Imitation and Discovery in Renaissance
Poetry. New Haven 1982, S. 28-80.

53 Vgl. Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeut-
schen Mundart. Band 3. Leipzig 1798, S. 363f.. Vgl. Friedrich Kluge: Etymologisches
Worterbuch der deutschen Sprache. Berlin/New York 1999, S. 579.

54 Vgl. Karl Philipp Moritz: »Uber die bildende Nachahmung des Schonen, in: Ders.:
Werke. Band 2. Popularphilosophie. Reisen. Asthetische Theorie. Frankfurt a.M.
1997, S. 958-991. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: »Einfache Nachahmung der
Natur, Manier, Stil«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 12. Schriften zur Kunst, Schriften
zur Literatur, Maximen und Reflexionen. Miinchen 1998, S. 30-34. Vgl. Johann Wolf-
gang von Goethe: »Uber die bildende Nachahmung des Schonen, von Karl Philip Mo-
ritz. Braunschweig 1788«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 11. Autobiographische
Schriften I1I. Miinchen 1998, S. 534-541.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Nachahmung, indem er die antike Parallelfiihrung von imitatio mit aemulatio ei-
nerseits aufnimmt, andererseits in seiner Neuausrichtung diese Begriffe aber ein-
ander entgegensetzt. Eine blo wiederholende Imitation weist Moritz explizit
dem »Schauspieler« auf dem Theater zu; dieser »dfft« andere eben nur snach<«>.
Die produktive >Nachahmung< eines Modells fasst Moritz hingegen als
»[W]etteifern« und »[N]achstreben«56 im Sinne der antiken aemulatio. Das
Nachahmen wetteifert in diesem Sinne aktivisch mit der Selbsttitigkeit, Freiheit
und Originalitit des jeweiligen Modells. Eine Nachahmung im Sinne von Moritz
soll sich bereits von ihrer eigenen Nachtriglichkeit befreit haben; diese Nach-
ahmung soll gar keine Nachahmung mehr sein. — In der Mimesis-Szene der Er-
ziehung wire daher mit einer solchen Unterscheidung die Paradoxie einer >Er-
ziehung zur Freiheit< nicht aufgelost, sondern nur verschoben. Das Gelingen der
Auflosung des fremdbestimmten Nachiffens ins selbsttitige Nachahmen wire
immer fraglich. Die Selbsttitigkeit der Zoglinge Rousseaus, Campes, Trapps
oder auch der Zoglinge aus der padagogischen Provinz bliebe zunédchst Behaup-
tung. Ebenso gut konnte behauptet werden, dass die Zoglinge die Erziehungs-
modelle Rousseaus, Trapps bzw. die von Goethes Pddagogen nachiffen.

Mit der Unterscheidung zwischen einer guten, aktiven Mimesis als Nachah-
mung und einer schlechten, passiven Mimesis als Nachiffen schreibt sich Moritz
seinerseits in eine méchtige Tradition ein, die allerdings in keiner Weise so offen-
sichtlich ist wie die des imitatio et aemulatio-Paradigmas. In zahlreichen Verdf-
fentlichungen hat Philippe Lacoue-Labarthe die seit Platon géngige Entgegenset-
zung von guter und schlechter Mimesis entfaltet, dass es sich hier um mehr als um
eine epistemologische Differenzierung handelt. Vielmehr inszenieren Subjektbil-
dungsdiskurse seit Platon einen Widerstreit zwischen der guten Nachahmung und
der schlechten Nachahmung. Dabei wird die gute, aktive Nachahmung von der
schlechten, passiven bedroht und muss sich ihrer entledigen. Den Kiinstlern, vor
allem den Dichtern und Rhapsoden wird nicht nur der Zutritt zu Platons Gemein-
wesen der politeia verwehrt, weil sie blol Nachahmungen zweiten Grades liefern,
wihrend doch die Realitit bereits eine Nachahmung ersten Grades, ndmlich der
ewigen Ideen sei. Ausgegrenzt werden die Dichter, weil viele ihrer Stoffe der Ju-
gend instabile Vorbilder liefern: weil hier nicht Ausgeglichenheit, sondern Leiden-
schaftlichkeit zum Modell fiir die Zoglinge wird. Aus den vorhandenen Dichtun-
gen werden deshalb bei Platon die guten, stabilen Vorbilder aufbewahrt, die insta-
bilen, leidenschaftlichen mit den Dichtern aus dem idealen Gemeinwesen ver-

55 Moritz: »Uber die bildende Nachahmung des Schonen, S. 958. Vgl. Kapitel VI.
56 Ebd., S. 959.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER »PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 51

bannt.”” Lacoue-Labarthe sieht hier nicht so sehr den Widerstreit zwischen Philo-
sophie und Literatur, sondern den zwischen einem guten und einem schlechten
Theater, zwischen der guten Mimesis und der schlechten Mimesis. Die schlechte
Nachahmung wird zum Siindebock, mit dem alle ihre gefdhrlichen Eigenschaften
ausgetrieben werden. In der guten Nachahmung wird der gereinigte Siindebock
dann zum Heiligen glorifiziert.” Der prekiire Status, der einer Erziehung nach Mo-
dellen innewohnt, findet sich so iiberblendet.

Lacoue-Labarthe rekonstruiert Spuren dieser Austreibung der schlechten
Nachahmung durch die ganze Kulturgeschichte hindurch, insbesondere durch die
Theoriegeschichte, so z.B. in der Aufwertung der Mimesis zu einer produktiven
Weise der modellhaften Darstellung bei Aristoteles oder in der Gegeniiberstel-
lung von Theorien des leidenschaftlichen und kiihl kalkulierenden Schauspiel-
theoriens in Denis Diderots erst 1830 publizierten Essay von 1770 »Le Paradoxe
sur le comédien«.” Wo es der Erziehung seit dem 18. Jahrhundert um eine Bil-
dung zur Selbsttitigkeit geht, formuliert Lacaoue-Labarthe dieses Paradox in ei-
nen »double-bind« der Subjektbildung um: »[M]ach mich nach, um zu werden,
der du bist!«*® Am kulturellen Ort Theater 6ffnet sich somit eine andere Szene,
auf der traditionelle das Theater betreffende Diskurse mit traditionellen die Bil-
dung und Erziehung betreffende Diskurse miteinander verschmelzen: die Szene
der Nachahmung eines Modells. Diese Szene ist insofern paradox, als dass sie
eine Identitdt des Nachahmenden sichern soll, welche ihn von dem nachgeahm-
ten Modell unterscheidet. Thr >double-bind< macht die angestrebte Subjektbil-
dung auch stets unmoglich: Ohne Nachahmung gibt es keine Identitit, mit Nach-
ahmung keine eigene, sondern blo8 eine fremde Identitét.

57 Vgl. Kapitel III.

58 Vgl. Diderot: Das Paradox tiber den Schauspieler. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe:
»Typographie«, in: Sylviane Agacinski et al.: Mimesis des articulations. Paris 1975,
S. 165-270. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Typography. Mimesis, Philosophy, Poli-
tics. Stanford 1998, S. 43-138. Vgl. fiir den Referenzpunkt von Lacoue-Labarthes Ar-
gument beziiglich der Mimesis Jacques Derrida: Dissemination. Wien 1995, S. 206-
213. Eine Pointe von Lacoue-Labarthes Einsatz liegt in Fortfithrung von Derridas Ar-
gumentation darin, die Siindenbocktheorie René Girards, in welcher der Siindenbock
die entfesselte Mimesis domestizieren soll, auf sich selbst anzuwenden: Die schlechte
Mimesis ist der Siindenbock, der nach seiner Vertreibung als gute Mimesis heiligge-
sprochen wird. Vgl. René Girard: Der Siindenbock. Ziirich 1988, S. 23-37.

59 Vgl. Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen, S. 11-34.

60 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst und
die Politik. Stuttgart 1990, S. 120.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wo Rousseau, Campe und andere versuchen, die Nachtriglichkeit des kind-
lichen Nachahmungstriebs zu benutzen und ihn in Selbsttitigkeit umzuwandeln,
da spielen auch sie strukturdquivalent zu Lacoue-Labarthes These von der dop-
pelten Mimesis Theater gegen Theater aus: Sie ersetzen das Theater der Nach-
ahmung durch ein anderes Theater: durch das versteckte Regietheater eines Er-
ziehungsexperiments. Offen muss jedoch stets bleiben, ob dieses Experiment ge-
lingt oder ob es nicht zuletzt dazu dient, eine theatrale Dimension der Erziehung
wegzuinszenieren: die Instabilitdt und Nachtriglichkeit des Nachiffens. Das
Theater der Nachahmung zeigt sich hier als eine mogliche Bruchstelle dieser Er-
ziehung und muss daher um jeden Preis von einem Nachahmen als Nachiffen,
das jetzt dieses nachifft und gleich jenes, unterschieden werden. Nicht zuletzt
deswegen schlieen zahlreiche Konzepte von Erziehung an traditionelle Diskur-
se der Theaterfeindschaft an. Bei nidherem Hinsehen wird sich jedoch zeigen,
dass auch das Erziehungskonzept der Pddagogen in Goethes Provinz sich an der
Problematik der Mimesis abarbeitet und von diesem her die polemisch ausgeru-
fene Distanz zur Sphére des Theaters und des Theatralen begriindet.

4. DIE REGULIERUNG DES NACHAHMUNGSTRIEBS
IN DER PADAGOGISCHEN PROVINZ

Die entsprechenden Passagen der Wanderjahre sind deswegen so bemerkens-
wert, weil sie die theatrale Bruchstelle des Erziehungsdiskurses in volliger Of-
fenheit ausstellen. Dies geschieht einige Kapitel, bevor die Austreibung des The-
aters proklamiert wird. Am Ende von Wilhelms ersten Besuch in der Provinz
lasst der Text die Pddagogen unfreiwillig demonstrieren, inwieweit ihre Erzie-
hungsmethoden darauf angewiesen bleiben, sich stets von einem Theater der
Imitation zu unterscheiden bzw. sich dieses Theaters zu entledigen. Und nur so
scheint textintern gewéhrleistet zu sein, dass es sich hier um eine wirkliche Er-
ziehung und nicht um Theater handelt: Wilhelm interessiert sich beim Durchrei-
sen der Provinz fiir die »Mannigfaltigkeit an Farbe und Schnitt der Z6glingsklei-
dung«. In dieser manifestiert sich die Spezialisierung nach zu erlernenden
Handwerken. Zusitzlich ist eine gewisse Individualitit der Zoglinge indiziert,
denn in keiner Untergruppe der Zoglinge tragen zwei ein vollig {ibereinstim-
mendes Kleidungsstiick. Auch hierhinter steckt System: Die Pddagogen erkldren
dies als

»ein Mittel [...], die Gemiiter der Knaben eigens zu erforschen. Wir lassen, bei sonstiger

Strenge und Ordnung, in diesem Falle eine gewisse Willkiir gelten. Innerhalb des Kreises

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 53

unserer Vorrite an Tiichern und Verbramungen diirfen die Zoglinge nach beliebiger Farbe
greifen, so auch innerhalb einer mifigen Beschrinkung Form und Schnitt wihlen; dies
beobachten wir genau, denn an der Farbe 146t sich die Sinnesweise, an dem Schnitt die
Lebensweise des Menschen erkennen.« (W 165f.)

Hier evoziert der Text Trapps oben beschriebene Beobachtungsexperimente.®'
Wihrend Trapp den die Pdadagogik der Zeit lange bestimmenden >Nachahmungs-
trieb< allerdings zugunsten des neuen zeitgendssischen Paradigmas der Einbil-
dungskraft verabschiadet,62 steht die Problematik der Mimesis im Zentrum der
Textstelle. Die Pddagogen behaupten einerseits einen evidenten Zusammenhang
zwischen der Wahl eines Kleidungsstiicks, der jeweiligen inneren Natur des
Zbglings und seiner fiir die Zukunft zu wihlenden Spezialisierung: Das Modell,
an dem er sich orientiert, ldsst sich also rekonstruieren. Andererseits und gleich-
zeitig wird die Imitation von Modellen in dieser Beobachtung zum Problem.
Rousseaus sesprit imitateur< findet sich dabei als >Nachahmungsgeist< beim Wort
genommen:

»Doch macht eine besondere Eigenheit der menschlichen Natur eine genauere Beurteilung
gewissermaflen schwierig; es ist der Nachahmungsgeist, die Neigung, sich anzuschliefen.
Sehr selten, daf} ein Zogling auf etwas fillt, was noch nicht dagewesen, meistens wihlen
sie etwas Bekanntes, was sie gerade vor sich sehen. Doch auch diese Betrachtung bleibt
uns nicht unfruchtbar, durch solche AuBerlichkeiten treten sie zu dieser oder jener Partei,
sie schlieBen sich da oder dort an, und so zeichnen sich allgemeinere Gesinnungen aus,

wir erfahren, wo jeder sich hinneigt, welchem Beispiel er sich gleichstellt.« (W 166)

Die einleitende Behauptung, aus der Wahl der Kleidung lasse sich die Individua-
litdt des Zoglings ablesen, wird im selben Atemzug fast ginzlich zuriickgenom-
men. Der Beobachter erfihrt namlich gar nichts iiber das eigentliche Innere des
Zbglings, sondern blof von einem Inneren zweiten Grades: von den Beispielen,
die der Zogling nachahmt. In solcher Nachahmung droht dann aber jegliche In-
nerlichkeit und Selbstidentitit verloren zu gehen, wie der Pidagoge weiter aus-
fiihrt:

»Nun hat man Fille gesehen, wo die Gemiiter sich ins Allgemeine neigten, wo eine Mode
sich iiber alle verbreiten, jede Absonderung sich zur Einheit verlieren wollte. Einer sol-

chen Wendung suchen wir auf gelinde Weise Einhalt zu tun, wir lassen die Vorrite ausge-

61 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 312-314.
62 Vgl. Kapitel V.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

hen; dieses und jenes Zeug, eine und die andere Verzierung ist nicht mehr zu haben; wir
schieben etwas Neues, etwas Reizendes herein [...] und stellen so nach und nach ein

Gleichgewicht her.«

Dass sich die Pddagogen mit dem >Reizenden< eben jener sinnlichen Stimulation
bedienen, die in der spiter so ausfiihrlich aufgerufenen theaterfeindlichen Tradi-
tion als so verwerflich am Theater gilt, bleibt hier unerwihnt. Stattdessen scheint
der Zweck die Mittel zu heiligen: »Denn der Uniform sind wir durchaus abge-
neigt, sie verdeckt den Charakter und entzieht die Eigenheiten der Kinder, mehr
als jede andere Verstellung, dem Blicke der Vorgesetzten.« (W 166) Hinzuzufii-
gen wire wohl, dass die Uniformierung vor allem jener inneren Spezialisierung
zuwider liefe, zu welcher in der Provinz doch schlie3lich erzogen werden soll.

Diese Textpassage prisentiert nicht nur eine subtile, an Michel Foucaults
Analysen von Disziplinarmacht und Gouvernementalitit gemahnende Uberwa-
chungste:chnik.63 Hier zeigt sich nicht nur eine ungewdohnliche dkonomische
Modernitit, die geschickt Angebot und Nachfrage reguliert wie manipuliert.**
Was hier in erster Linie reguliert und manipuliert wird, ist der theatrale >Nach-
ahmungsgeist<. Verhindert wird hier das Entstehen einer so undifferenzierten
wie unbestdndigen Menge, in der jede Spezialisierung und somit jede Herausbil-
dung einer distinkten Identitdt unmoglich wire. Die beobachtete Wahl der Klei-
der soll im Sinne Trapps einen Blick vom AuBeren in das Innere der Kinder wer-
fen. Von diesem Blick ins Innere her soll wiederum die gefundene Selbstidenti-
tit des Zoglings weiter geformt und in Spezialisierung gelenkt werden. Jedoch
droht stattdessen die Gefahr bloBer AuBerlichkeit: Der >Nachahmungsgeist< be-
droht die zu findende Identitit des Zoglings mit Selbstverlust, noch bevor sie
sich konstituieren kann.

Wie in vielen europidischen Diskursen seit dem 17. Jahrhundert ist das Feld
der Mode hier mit dem des Theaters assoziiert” — und sei es des Theaters als je-

63 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 315-317. Vgl. Ulrich Kinzel: Ethische Projekte.
Literatur und Selbstgestaltung im Kontext des Regierungsdenkens. Humboldt, Goethe,
Stifter, Rabe. Frankfurt a.M. 2000, S. 321-324. Vgl. Irmgard Egger: Didtik und Aske-
se. Zur Dialektik der Aufkldrung in Goethes Romanen. Miinchen 2000, S. 68-70.

64 Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der >Padagogischen Provinz««, S. 48.

65 Vgl. Christian Huck: Fashioning Society, or, The Mode of Modernity: Observing
Fashion in Eighteenth Century Britain. Wiirzburg 2010, S. 58-95. Vgl. paradigma-
tisch William Prynne: Histrio-Mastix: The Player’s Scourge, or Actor’s Tragedy.
London 1632: »[M]anifest to all mens judgement, that effeminate mixt Dancing, Dic-

ing, Stage-playes, lasscivious Pictures, wanton Fashions, Face-painting, Health-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 55

nes gesellschaftlichen Ortes, an dem das Publikum sich und seine Kleidung zur
Schau stellt. Pridgend ist auch hier wieder Rousseau, der seinem fiktiven Zogling
Emile gegeniiber das Spektakel des gesellschaftlichen Lebens verdammt und
modegemiiBe Kleidung als unbeholfene Verstellung geifelt.” Die um das Thea-
ter kreisende Grof3stadtkultur beschreibt Rousseau als Neidkultur, in der jeder
den Luxus des anderen erstrebt. Eine Mode breitet sich iiber die durch Neid ent-
fesselte Nachahmung aus. Rousseau verweist damit auf die immer wieder fiir das
Phinomen Mode konstatierte Paradoxie, dass das Streben nach individueller
Distinktion (durch modische Kleidung) zu Vermassung und Uniformierung
(durch die Allgegenwart dieser Mode) fiihrt.” So geht die distinkte Identitit der
Einzelnen oder auch der gesellschaftlichen Gruppen verloren.

Im deutschsprachigen Raum kommt der Modediskurs mangels grofstidti-
scher Kultur zwar erst viel spéter auf als in England oder in Frankreich, aber in
einem anonymen, weit zirkulierenden Pamphlet von 1771, »Uber die Mode und
deren Folgen, finden sich bereits jene traditionellen Angste beziiglich Identi-
titsverlust und Uniformierung, die auch Goethes Pidagogen umtreiben.” Auch
Ernst Moritz Arndts Traktat »Uber Sitte, Mode und Kleidertracht« von 1814 be-
schreibt die Mode einerseits mit nationalen Vokabeln als ein Phdnomen franzo-
sischer Verweichlichung, andererseits explizit mit den Vokabeln, die in der pid-
agogischen Provinz der Welt des Theaters vorbehalten bleiben: Die Mode ist
»flatterhaft«; sie ist eine »Spielerin und Tindlerin, [...] Gauklerin und Tdusche-
rin«”, welche in ihren Verkleidungen jedwede Identitiit bedroht und so die sittli-
che Ordnung zersetzt.

Uber das Medium Mode kann in der pidagogischen Provinz die vom Theater
bzw. der Mimesis ausgehende Bedrohung des Identitétsverlusts artikuliert wer-
den; ebenfalls iiber das Medium Mode kann dieses Theater dann reguliert wer-
den: Die Mimesis wird in der Provinz mittels einer Inszenierung 6konomischer
Knappheit bekdmpft. Die Piddagogen offenbaren Wilhelm hier, dass sie mit ihren

drinking, Long haire, Love-lockes, Periwigs, womens curling, pouldring and cutting
their haire, Bone-fires, New-yeares-gifts, May-games, amorous Pastorals, lascivious
effeminate Musicke, excessive laughter, luxurious disorderly Christmas-keeping,
Mummeries [are all] wicked, unchristian things.« (S. *#g"-##%),

66 Vgl. E 698. Vgl. Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 447. Vgl.
Kapitel IV.

67 Vgl. Huck: Fashioning Society, S. 98-130.

68 Anonym: Uber die Mode und deren Folgen. Frankfurt a.M./Leipzig 1771.

69 Ernst Moritz Arndt: Ueber Sitte, Mode und Kleidertracht. Ein Wort aus der Zeit.
Frankfurt a.M. 1814, S. 37f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Zbglingen Theater spielen. Sie wollen in der Beobachtung der Kleiderwahl
Riickschliisse auf ein Inneres ziehen, das es noch gar nicht gibt. Daher unterbin-
den sie das Theater des >Nachahmungsgeists<. Sie inszenieren kiinstlich eine
Identitédt des Zoglings, die eine Basis fiir seine spitere Ausbildung zum speziali-
sierten Organ des Gemeinwesens liefert. Auf diese Weise markiert die pddagogi-
sche Provinz eine Theatralitit der Erziehung und der Subjektbildung. Goethes
Text stellt aus, was in den zeitgendssischen Diskursen iiber Erziehung und Bil-
dung oft nur implizit mitlduft oder ganz ausgeblendet wird: Dass eine Erziehung
zur Selbsttitigkeit die eigene theatrale Verfasstheit iiberspielen, ausblenden oder
weginszenieren muss, damit sie als Erziehung zu einem selbsttitigen Individuum
Geltung beanspruchen kann.

5. DIE DEMONSTRATIVE AUSTREIBUNG DES THEATERS
AUS DER PADAGOGISCHEN PROVINZ

Die Passagen zur padagogischen Provinz beschreiben auch stets Wilhelms Reak-
tionen und Nachfragen zum Geschauten. Anldsslich der Regulierung der Nach-
ahmung in der piddagogischen Provinz schneidet der Text Wilhelm aber das
Wort ab. »Unter solchen und anderen Gesprichen gelangte Wilhelm an die
Grenzen der Provinz« (W 166). Sein erster Besuch ist mit der Regulierung und
Weginszenierung der theatralen Dimension von Erziehung beendet, ohne dass
das Theater als solches benannt worden wire. Bei Wilhelms zweitem Besuch er-
fahrt er stattdessen von der expliziten und kompromisslosen Austreibung des
Theaters: Ausfiihrlich wird Wilhelm hier nicht nur Zeuge der in der Provinz
schwerpunktméBig betriebenen Handwerksausbildung, sondern auch einer
Kunsterziehung, die den Fokus aber ebenfalls auf handwerkliche Herstellung
und natiirlich erneut auf Spezialisierung legt.”’ Auch »[h]ier«, heift es, »wird

70 Die Wanderjahre lassen das spezifische Verhiltnis des Auswandererbundes zur pada-
gogischen Provinz im Unklaren. Einmal ist nebenher die Rede davon, man wolle aus
der Provinz »tiichtige Kiinstler, nur sehr wenige« (W 242) rekrutieren. Was damit ge-
nau gemeint ist, wird allerdings nicht deutlich. Verschiedene Protagonisten des Aus-
wandererbundes weiten die Definition von Kunst niamlich aus: »[D]ie Handwerke sol-
len [...] fiir Kiinste erkldrt und durch die Bezeichnung >strenge Kiinste< von den >frei-
en< entschieden getrennt und abgesondert« (W 411) werden. Die Freiheit der her-
kommlichen (hier zunichst der bildenden) Kiinste ist dabei abwertend gemeint: Die
freien Kiinste sind die nutzlosen. Ob sie gelingen oder nicht, gut oder schlecht ge-

macht sind, das bleibt »gleichgiiltig«: »[D]ie strenge Kunst [muf}] der freien zum

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 57

[...] nichts der Willkiir des Lernenden tiberlassen«. Erlernt und eingeiibt werden
strenge Gesetze, des Gesangs, der Instrumentalmusik, der Malerei und der Bild-
hauerei. Die das Ende des 18. Jahrhunderts prigende Figur des von der Natur
begabten »Genies« wird dabei radikal uminterpretiert. »Mit dem Genie haben
wir am liebsten zu tun, denn [...] [e]s begreift, dass Kunst eben darum Kunst
heift, weil sie nicht Natur ist« (W 250): Das Genie ist demnach ein solches, weil
es sich sofort und von alleine in die handwerkliche Ausfiithrung der Kiinste fin-
det.

Ausgebildet werden, so beobachtet Wilhelm es in verschiedenen Unterpro-
vinzen, professionelle Instrumentalmusiker und bildende Kiinstler, aber auch
Dichter, nimlich Lyriker und Epiker. Jedoch fehlen Drama und Theater in der
Reihe der in der padagogischen Provinz gelehrten Kiinste. Fiir die Produktion
dramatischer Literatur gibt es ebenso wenig die ansonsten vorherrschende hand-
werkliche Ausbildung wie etwa fiir die Schauspielkunst. Wilhelms Nachfrage an
seine Reisefiihrer liegt bereits von der mit dem Theater verwobenen Geschichte
des Wilhelm Meister-Stoffs her auf der Hand: Er stellt nicht nur um der lieben,
gerade kennengelernten Ordnung willen die Frage nach dem dritten Teil der tra-
ditionellen poetischen Trinitdt von Lyrik, Epik und Drama, sondern auch um der
eigenen Vergangenheit willen, aus der ja schlieBlich auch der Zogling Felix her-
vorgegangen ist. Wo befindet sich in der padagogischen Provinz also der Ort der
»dramatische[n] Poesie« (W 256) und der mit ihr verbundenen Theaterkunst?
Die Antwort der Padagogen fillt so barsch wie eindeutig aus: Eine solche Aus-
bildungsstitte fehlt in der padagogischen Provinz ginzlich. Zum einen aus rein
pragmatischen Umstinden: Das Theater bedarf eines passiven und blo8 schau-
enden Publikums, das nicht existiert, wo in der padagogischen Provinz jeder
Zdgling sich zur individuellen Tétigkeit ausbildet. »Das Drama setzt eine miif3i-

Muster dienen und sie zu beschdmen trachten.« Die ehemaligen Handwerke sind als
die strengen Kiinste also jetzt Bildhauerei, Malerei, Musik oder Literatur vorgeordnet.
Entscheidend ist auch hier die Spezialisierung: »Wer sich einer strengen Kunst ergibt,
muf sich ihr fiir's Leben widmen.« (W 412) Das gelernte Handwerk wird zum Organ,
durch das die einzelnen sich im Gemeinwesen niitzlich machen und dieses Gemein-
wesen so erst hervorbringen. Dabei fallen die Standesgrenzen: Wilhelm, der Biirgerli-
che, wird Wundarzt, ein noch wenig angesehener Beruf, den meist Barbiere als Ne-
bentitigkeit ausiiben. Montan, einer der dem adeligen Milieu (wenn auch als >natiirli-
cher Sohn« entstammender) Wortfiihrer der Auswanderer, spezialisiert sich im Berg-
bau und seinen Techniken. Nicht nur werden also die bis dahin niederen Stinde und
Tatigkeiten aktiv in dieses neue Gemeinwesen einbezogen; als Handwerker soll der

Arbeiter in seinen Mittelpunkt treten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ge Menge, vielleicht gar einen Pobel voraus, dergleichen sich bei uns nicht fin-
det«. Denn alle Mitglieder der pddagogischen Provinz, Erzieher wie Zoglinge,
iben sich in Tétigkeiten. Jedes ist ein auf sein Gebiet spezialisiertes Individuum.
Bei einer miifigen Menge handelt es sich um jenen unordentlich auftretenden
und Unordnung produzierenden »Pobel« (W 256), den die Padagogen gleich bei
Erscheinen aus der Provinz abtransportieren wollen.

In einem zweiten Schritt der Erlduterung wird der Einwand gegen die »Gau-
kelei« um diverse Argumente aus dem Traditionsbestand der Theaterfeindlich-
keit erweitert: »Wer unter unseren Zoglingen sollte sich leicht entschlieen, mit
erlogener Heiterkeit oder geheucheltem Schmerz ein unwahres, dem Augenblick
nicht angehoriges Gefiihl in der Masse zu erregen, um dadurch ein immer mifli-
ches Gefallen abwechselnd hervorzubringen?« (W 256f.) Als Problem des Thea-
ters wird zunichst in christlicher Tradition schlicht die Falschheit des Sich-
Verstellens benannt:’' »Solche Gaukelei fanden wir durchaus gefihrlich und
konnten sie mit unserem ernsten Zweck nicht vereinen.« (W 257) Dieser Vorbe-
halt steht in seiner sékularisierten Variante in der Tradition Rousseaus und seiner
Forderung nach einer Erziehung zur Aufrichtigkeit, zur Ubereinstimmung von
innerem Zustand und Darstellung nach auflen. Eine klare Absage ergeht an die
Tradition der hofischen Erziehung, welche noch die Fihigkeit zum Rollenspiel
und zum Vortiduschen von Regungen predigt und so zur Teilhabe an den Zere-
monien wie an den Intrigen der hofischen Existenz befshigen soll. Uberhaupt
findet sich bei den Pdadagogen Rousseaus Vorbehalt gegen das Theater fast wort-
lich rezitiert.”” 1758 legt Rousseau im Lettre & d’Alembert sur les spectacles Pla-
tons Argumente gegen die Gefihrlichkeit der Mimesis neu auf, kombiniert sie
mit der calvinistischen Theaterfeindschaft und integriert beide in seine Kultur-
theorie. Rousseau unterschlédgt in seinem Pamphlet die Rolle der Mimesis in der
Erziehung und attackiert das Theater als einen gesellschaftlichen Ort: Das Thea-
ter biete eine »Belustigung fiir MiiBiggdnger«, verfithre so zur Passivitit und
kann eine Stadt titiger Biirger blo korrumpieren. Durch die inhédrente Falschheit
des Theaters drohen die ortlichen Sitten zu verfallen: »Was ist das Talent des

71 Vgl. Quintus Septimius Tertullianus: De spectaculis/Uber die Spiele. Stuttgart 1988,
S. 7-13. Im deutschsprachigen Raum finden sich die entsprechenden Argumente im
ersten Hamburgischen Theaterstreit nicht nur aufgenommen, sondern teilweise direkt
zitiert. Vgl. Anton Reiser: Theatromania, Oder Die Wercke Der Finsternif3: In denen
offentlichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-Vitern verdammet. Nissen/Ratze-
burg 1681. Vgl. Kapitel VL.

72 Vgl. Kurt Jahn: »Zu den Wanderjahren«, in: Goethe-Jahrbuch 26 (1905), S. 275-278,
hier: S. 277. Vgl. Kapitel IV.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 59

Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen anderen als den eigenen Cha-
rakter anzunehmen, [...] kaltbliitig sich zu erregen, etwas anderes zu sagen, als
man denkt«”: Das Theater stellt in Rousseaus Sinne letztlich die institutionali-
sierte Verirrung der von der Erziehung freizusetzenden menschlichen Natur dar.

Fiir die Pddagogen der Provinz ist ein Auftauchen von dem Theater zuzu-
rechnenden Eigenschaften allerdings trotz aller erzieherischer Bemiihungen un-
vermeidlich: Da es nicht das Ziel der pidagogischen Provinz ist, eine handwerk-
liche Ausbildung aufzupfropfen, sondern die Naturanlagen der Zoglinge zu ei-
nem ihnen gemifen Handwerk zu entwickeln, zeigen sich durchaus immer wie-
der theatrale Talente. Diese gilt es zwar, wie den >Pobels, so schnell als moglich
aus der Provinz zu entfernen; hier werden die Pddagogen aber trotzdem ihrer
Verantwortung gerecht:

»Da es unser hochster und heiligster Grundsatz ist, keine Anlage, kein Talent zu miBlei-
ten, so diirfen wir uns nicht verbergen, dass unter so grofer Anzahl sich eine mimische
Naturgabe auch wohl entschieden hervortue; diese zeigt sich aber in unwiderstehlicher
Lust des Nachiffens fremder Charaktere, Gestalten, Bewegung, Sprache. Diese fordern
wir zwar nicht, beobachten aber den Zogling genau, und bleibt er seiner Natur durchaus
getreu, so haben wir uns mit grolen Theatern aller Nationen in Verbindung gesetzt und
senden einen bewihrt Fihigen sogleich dorthin, damit er, wie die Ente auf dem Teiche, so
auf den Brettern seinem kiinftigen Lebensgewackel und -geschnatter eiligst entgegengelei-
tet werde.« (W 257f.)

Einerseits nimmt der >Nachahmungsgeist¢, der bei Wilhelms letzten Besuch
noch jedem Zdgling zugestanden wurde, das >Nachiffen< vorweg, fiir das die
Schauspieltalente aus der padagogischen Provinz verbannt werden. Andererseits
setzt die pddagogische Programmatik auch fiir die unerwiinschte Spezialisierung
zum Schauspieler auf Qualitit: Die aus der Provinz entfernten Talente gelangen
nur an die besten Theater. Am Prinzip der Spezialisierung wird festgehalten,
auch wenn es sich hier um eine gefihrliche Spezialisierung handelt, denn die
Schauspielerei zeigt den Menschen in einem tierhaften Modus: Seine hervorra-
gende Qualitét ist, mit dem im Sinne von Moritz abwertenden Wort, das >Nach-
iffen< des Fremden statt die Ubung im Eigenen. Seine Titigkeit ist mit Verweis
auf ein anderes wenig edles Tier die einer Ente, die auf ihrem Teich zwar in ih-
rem speziellen Element sein mag; der Teich ist in seiner Beschrinkung aber
nicht die grofle weite Welt, von der die >grof3en Theater aller Nationen« einige
Sitze zuvor noch kiinden. Die auf dem Teich bzw. den Biihnenbrettern vollzo-

73 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 414.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gene Titigkeit ist erstens unbedeutend: Es handelt sich blo3 um Gewackel und
Geschnatter. Zweitens ist sie vollig uneindeutig und lduft damit jeglicher selbst-
titigen Spezialisierung zuwider: >Gewackel« ist keine zielgerichtete Bewegung,
>Geschnatter< keine bedeutende Sprache, auch wenn beide nachgeiifft werden:™
Bei der Spezialisierung des Schauspielers handelt es sich in diesem Sinne {iber-
haupt nicht um eine Selbsttitigkeit.

Entsprechend zeigt ein dritter Schritt, dass der Hauptvorwurf der Piddagogen
an das Theater nicht unbedingt (mit dem zitierten Rousseau) in seiner Unehr-
lichkeit besteht, sondern in seinem »zweideutigen Ursprung«, wie Wilhelms Be-
gleiter es nennt. Dies ldsst sich mindestens doppelt bzw. >zweideutig< lesen: Am
Anfang des Theaters steht demnach nicht blof3 die Kunst, sondern auch die T4u-
schung, die der >Gaukelei< innewohnt. Aber wie beziiglich des Geschnatters und
Gewackels des Schauspielers liegt das Problem der Zweideutigkeit auch darin,
dass auf dem Theater die Spezialisierung nicht eindeutig zugeordnet werden
kann. Das Theater ist der Ort der Vermischung, ohne dass die Kiinste noch
wechselseitig ihre Eigenart behielten. Instrumentalmusik und bildende Kiinste
etwa werden in der Provinz um ihrer selbst willen gelernt. Thre Verwendung im
Kontext des Theaters ist nicht vorgesehen. Wilhelms Begleiter variiert dafiir das
neutestamentarische Gleichnis vom verlorenen Sohn: »Die sdmtlichen Kiinste
kommen mir vor wie Geschwister, deren die meisten zu guter Wirtschaft geneigt
wiren, eins aber, leicht gesinnt, Hab und Gut der gesamten Familie sich zuzu-
eignen und zu verzehren Lust hitte. Das Theater ist in diesem Falle, es hat einen
zweideutigen Ursprung« (W 257). Im anzitierten Gleichnis verprasst der eine
Sohn sein Erbteil und wird in einer Art Auferstehung trotzdem wieder festlich
aufgenommen: »[D]u solltest aber frohlich und gutes Muths seyn; denn dieser
dein Bruder war todt und ist wieder lebendig geworden«75 . In der Version der
Piadagogen greift das Theater von vornherein auf das >Hab und Gut< der anderen
tiber, so dass das die festliche Aufnahme aus der Bibel nur wie die Fortsetzung
des Verprassens des eigenen Vermogens erscheint. Denn das Theater besitzt die-
ses eigene Vermogen gar nicht, sondern lebt in seiner Plurimedialitit von An-

74 Allerdings erweisen die Pddagogen indirekt auch dem Ahnherrn des Theaters, Diony-
sos, Reverenz, denn bei der Ente handelt es sich um ein dionysisches Tier. Vgl. Han-
nelore Schlaffer: Wilhelm Meister. Das Ende der Kunst und die Wiederkehr des My-
thos. Stuttgart 1980, S. 143f.

75 Lukas 15, 32: Haffmans, Peter/Haffmans, Gerd (Hg.): Das Neue Testament. Vierspra-
chig. Archetypum Greacum. Vulgata Latina. Das Neue Testament nach der Uberset-
zung von Martin Luther. The New Testament in the Translation of the King James Bi-
ble. Berlin/Ziirich 2011, S. 311.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER »PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 61

fang an von dem Vermogen der anderen: Das Theater, vor dem die Pddagogen
sich fiirchten, fiigt sich in keine Ordnung der Spezialisierung. Es ist daher von
Anfang an >zweideutig< und kann nur als tibergriffig, ausschweifend und parasi-
tar wahrgenommen werden — genau wie der >Nachahmungsgeist<, den die Pédda-
gogen bei der Kleiderwahl regulieren.

Die plurimediale Vereinigung aller anderen Kiinste im Theater ist nicht zu-
letzt, was Hegel dazu veranlasst, in seiner in der Entstehungszeit der Wanderjah-
re gehaltenen Berliner Asthetik-Vorlesung das in der Theaterauffiihrung versinn-
lichte Drama an die Spitze der Kiinste zu stellen.”® Ohne dieses Hauptaugenmerk
auf den Dramentext verfolgt Wilhelm eine dhnliche Verteidigungsstrategie:
»Man sagt aber doch, versetzte Wilhelm, diese weit um sich greifende Kunst be-
fordere die iibrigen sdamtlich.« Nicht so in der pidagogischen Provinz; die Viel-
falt der sich auf dem Theater versammelnden Kiinste wird hier gerade zum Prob-
lem.

»Keineswegs<, erwidert man, >sie bedient sich der iibrigen, aber verdirbt sie. Ich verdenke
dem Schauspieler nicht, wenn er sich zu dem Maler gesellt; der Maler jedoch ist in solcher
Gesellschaft verloren.

Gewissenlos wird der Schauspieler, was ihm Kunst und Leben darbietet zu seinen fliichti-

gen Zwecken verbrauchen [...J<« (W 257).

Ein weiteres Argument tritt hier zu Miiiggang, Falschheit und Vermischung
hinzu: das Transitorische des Theaterereignisses. Aus einer verginglichen Kunst
kann, so das implizite Argument, nicht der in sich ruhende, bei seiner Speziali-
sierung bleibende Handwerkerkiinstler entstehen, den die Provinz ausbildet.
Ebenso wenig wie durch Verstellung oder durch Vermischung.

Beim Theater handelt es sich also nicht um ein spezielles Element unter vie-
len, das ausgesondert und der pidagogischen Provinz verwiesen wird. Das Thea-
ter ist schlechthin die Bedrohung der Unterscheidung und Spezialisierung; es
stellt die Ordnung als solche infrage. In diesem Sinne ist hier nicht nur von Ver-
bot, Verbannung oder Vertreibung zu sprechen, sondern von einer Austreibung
des Theaters: Die Ordnung der piddagogischen Provinz kann blof insofern Be-
stand haben, als dass sie sich vom Theater gereinigt hat. Sie muss den >Nachah-
mungsgeist« am Anfang der Erziehung mit theatralen Mitteln verschleiern und
seine Wiederkehr mit allen Mitteln verhindern. D.h. sie muss das Theater be-
kidmpfen, wo es sich zeigt. In der explizit gemachten Austreibung des Theaters,

76 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik 1II, in: Ders.:
Werke. Band 15. Frankfurt a.M. 1986, S. 504-519.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

anldsslich derer die sonst so gesetzten Pddagogen plotzlich ins Vulgére ausfal-
len,” steckt auch ein gutes Stiick Theaterdonner: Dieser offene Kampf gegen das
Theater iiberspielt, dass bereits am Anfang der Erziehung, mit der Kleidungs-
wabhl, ein versteckter Kampf gegen das Theater stattgefunden hat — ganz dhnlich
wie in Platons politeia, wo die Mimesis auch zweimal, am Anfang und am Ende,
auftaucht: einmal in Buch II und IIT um reguliert und produktiv gemacht, einmal
in Buch X um verworfen zu werden.”® Unter dem Vorwand des Theaterverbots
konnen dann die von den Pddagogen implementierten individuellen Rollen umso
besser gespielt werden: eben nicht als Rollen, sondern als Identitéten.

6. DAS VERSCHLEIERTE THEATER
IN DER PADAGOGISCHEN PROVINZ:
FESTE, RITUALE, RELIGION

Die in der padagogischen Provinz situierten Passagen der Wanderjahre inszenie-
ren ein doppeltes Theater. Das schlechte Theater wird hier dem Theater im ei-
gentlichen Sinne und der kulturellen Institution Theater zugeordnet (Nachéffen,
Gaukelei, Unbestindigkeit). Das gute Theater, das Theater der anerzogenen
Selbstidentitit, darf daher nicht Theater heiflen. Stattdessen werden in der pida-
gogischen Provinz stindig Feste gefeiert: Erntefeste, religiose Feste, Feste fiir
die abgehenden und ankommenden Schiiler, Feste zum Vorstellen der Ergebnis-
se der Kiinstlerschulen usw. Anzitiert ist damit erneut Rousseau, der dem
schlechten Theater der Grof3stadt, der Prunksucht, der Mode, des verkommenen
Adels und des miiligen Pobels ein gutes Theater entgegensetzt: ein gemeinsa-
mes Fest der Biirgerinnen und Biirger bei dem niemand passiv zuschauend
bleibt, sondern alle gleichermaflen aktiv Teilnehmende sind.” Gleich im An-
schluss an die lautstark proklamierte Austreibung des Theaters wird Wilhelm
»zu einem Bergfest« der Berg- und Minenlehrlinge der Provinz »eingeladen«
(W 259). Alle Beteiligten sind selbsttitige, spezialisierte Individuen, also kein
>zweifelhaftes Gelichter<: »Alle Giste [...] waren vom Handwerk« (W 260). Und
ohne dass die Pddagogen, die Wilhelmfigur oder der Redakteur den Widerspruch
erwihnenswert fianden, darf hier nun auch, bloB eine Textseite nach seiner Aus-
treibung, Theater gespielt werden: »Mimische Darstellungen, und was nur einen
solchen Moment der Menge erheitern kann, vereinigte sich, um eine frohe Auf-

77 Vgl. Schlaffer: Wilhelm Meister, S. 142f.
78 Vgl. Kapitel III.
79 Vgl. Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 462. Vgl. Kapitel IV.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 63

merksamkeit zugleich zu spannen und zu befriedigen.« (W 260) — Vom >Nachif-
fen< des Fremden ist hingegen nicht die Rede, auch nicht von der Gaukelei oder
der Vortduschung falscher Leidenschaften. Die >mimischen Darstellungen« stel-
len kein eigenes Handwerk dar. Sie sind ein festlicher Zeitvertreib fiir die Ver-
sammlung von spezialisierten in sich gefestigten Individuen.

Das Fest ist deutlich als Erholung von der Arbeit gekennzeichnet. Thm
kommt daher nicht die Gefahr zu, das ganze System der spezialisierten Erzie-
hung aus der Bahn zu werfen. Die Spezialisierung ist nicht blo Mittel zum
Zweck, wie Wilhelm schon bei seinem ersten Besuch mitgeteilt wird; sie ist auch
das Mittel, mit dem in der padagogischen Provinz den Zoglingen iiberhaupt erst
die Differenz zwischen Bedeutsamkeit und Nichtbedeutsamkeit anerzogen wird.
Angesichts einer Einweisung Wilhelms in die synkretistische Religion, die in der
piadagogischen Provinz gelehrt wird, heifit es: »Wir sondern [...] bei jedem Un-
terricht [...] sehr gerne, was nur moglich zu sondern ist; denn dadurch allein
kann der Begriff des Bedeutenden bei der Jugend entspringen.« (W 163) Dies
bezieht sich erst in zweiter Linie auf die strenge Unterscheidung von Musik, bil-
dender Kunst und Dichtung. Im Zentrum der Erziehung steht ndmlich eine quasi-
religiose Unterweisung, welche all die erlernten Tugenden (Gehorsam, Unter-
ordnung, Gemeinschaftsgeist, Geduld) als Teil einer Weltordnung legitimieren
soll. Inhalt dieser Religion ist eine dreifache Ehrfurcht (vor der Autoritit, vor
den Gaben der Natur und vor den Mitmenschen). Diese wird durch ein Gruf3sys-
tem erlernt, mit dem die Zoglinge der Provinz ihren Erziehern Respekt erwei-
sen.*’

Die Bedeutsamkeit des Systems wird den Zoglingen vermittelt, indem die
Bedeutung des Rituals zum »Geheimnis« erkldrt wird. »Auflerdem hat das Ge-
heimnis sehr groBe Vorteile: denn wenn man dem Menschen immer gleich sagt,
worauf alles ankommt, so denkt er, es sei nichts dahinter. Gewissen Geheimnis-
sen, und wenn sie offenbar wiren, mufl man durch Verhiillen und Schweigen
Achtung erweisen« (W 150f). In diesem Sinne werden die Zoglinge in der Pro-
vinz stufenweise in deren religiose Lehre initiiert, ohne dass es auf die Inhalte
der Initiation ankdme: Das Mitgeteilte gilt es, »fiir sich zu behalten und zu he-
gen, was man ihm als Bescheid zu erteilen fiir gut findet; sie diirfen weder mit
Fremden noch unter einander selbst dariiber schwatzen, und so modifiziert sich
die Leere hundertfiltig.« (W 150) Das heifit: Der Inhalt der Lehre scheint letzt-

80 Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der >Padagogischen Provinz«, S. 42f. Vgl. Wolf-
Ulrich Kliinker: Goethes Idee der Erziehung zur Ehrfurcht — die Pidagogische Pro-
vinz in dem Roman »Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden«. Gottin-
gen 1988.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

lich vollig unbedeutend.®’ Vielmehr geht es darum, dass iiberhaupt etwas ver-
hiillt bleibt und dass iiberhaupt etwas abgesondert wird. Nur vordergriindig soll
wie in Rousseaus Theaterfeindlichkeit die Verhiillung des Geheimnisses ganz
entgegengesetzt zum theatralen Spiel mit den Hiillen funktionieren: ndmlich
nicht als Verderben, sondern als Forderung von »Scham und gute[n] Sitten« (W
151). Bei diesem >Geheimnis< geht es primir um das Prinzip der Absonderung
und Spezialisierung selbst, um das herum die ganze pidagogische Provinz orga-
nisiert ist. In der Mitte samtlicher Spezialisierungen steht der willkiirliche
Schnitt, der das eine zum Geheimnis, das andere zum Bekannten erklirt. So ent-
steht die Bedeutung der Unterschiede und Spezialbereiche der piddagogischen
Provinz. So entsteht iiberhaupt erst, wie die Pddagogen es ausdriicken, >der Be-
griff der Bedeutung bei der Jugend<. Das heifit aber, dass auch im Zentrum der
péadagogischen Provinz ein kulturelles Theater zuhause ist. Die ganze Ordnung
der piddagogischen Provinz basiert auf einem willkiirlichen Schauspiel, auf einer
>Verhiillung<«. Und dieses Theater fungiert als das Spiegelbild desjenigen, wel-
ches spiter bei Wilhelms zweiten Besuch als grelle Karikatur beschrieben wird:
Dieses Theater soll keine falsche duflerliche Erscheinung sein, kein Nachiffen
von Fremdem, kein zweideutiges Gewackel und Geschnatter. Die Verhiillung
des Geheimnisses soll Innerlichkeit und das Eigene erzeugen und damit erst die
Eindeutigkeit, um die es in der pddagogischen Provinz geht. Doch damit basiert
die gelehrte >Bedeutung« auf einer Inszenierung, die der >Gaukelei< des Theaters
gefihrlich nahe kommt.

Fast sprechen es die Pddagogen offen aus: Die synkretistische, aus Judentum,
Christentum und Vernunftkult zusammengestellte Religion, in deren Vorhallen
Wilhelm bei seinem ersten Besuch eingefiihrt wird, hat ihr verborgenes Zentrum
im »Heiligtum des Schmerzes«, einer Abbildung des Martyriums Jesu. Dieses
Zentrum soll dem Erziehungsberechtigten Wilhelm bis zum »allgemeine[n]
Fest«, ein Jahr darauf, verborgen bleiben. Auch fiir den Gast wird hier >Bedeut-
samkeit< hergestellt. Wilhelms Nachfrage, inwieweit das Martyrium Jesu denn
als »Musterbild« und »Vorbild« und also einer auf Nachahmung ausgerichteten
Erziehung diene, wird abschlédgig beschieden. Das Leiden Jesu, von dem jeder-
mann in der Bibel lesen kann, sei natiirlich »kein Geheimnis«, »aber wir ziehen
einen Schleier iiber diese Leiden, eben weil wir sie so hoch verehren«. Ein an-
schlieBender Vorwurf, der das spitere theaterfeindliche Vokabular vorweg-
nimmt, richtet sich an Christentum und Kirche, das >Vorbild«< Jesu durch die
theatrale Ausstellung der Passion herabgewiirdigt zu haben: Eine »ruchlose
Welt« habe sie zum »Schauspiel« reduziert, d.h. mit der Passion Jesu »zu spie-

81 Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der >Padagogischen Provinz<«, S. 45ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 65

len, zu tidndeln, [sie] zu verzieren und nicht eher zu ruhen, bis das Wiirdigste
gemein und abgeschmackt erscheint« (W 164) unternommen.

An dieser Stelle ist die Struktur der vorher beschriebenen kontingenten Ge-
heimlehre explizit gemacht: Es kommt nicht auf das >Geheimnis< als solches,
sondern auf seine Verhiillung an: auch fiir die Dinge, die eigentlich >offen< zuta-
ge liegen. Die >Bedeutsamkeit« des suggerierten Innerlichen erzeugende Verhiil-
lung richtet sich gegen die AuBerlichkeit als solche: gegen >Schauspiels, >Verzie-
rungs, >Tédndelei< und allgemein das >Spiel«. Der als solcher benannte Prozess der
Verschleierung, der die theatrale Struktur des Herunterlassens eines Vorhangs
aufruft, bringt diese Unterscheidung zwischen Innerlichkeit und AuBerlichkeit
aber erst hervor. Der betreffende Satz der Pddagogen konnte statt >weil wir sie so
verehren«< also auch lauten: >Wir ziehen einen Schleier iiber diese Leiden, damit
wir sie verehren konnen«. Erst von dieser Verschleierung des Vorhangs her kann
das »allgemeine Fest< angekiindigt werden, fiir welches Wilhelm bei seinem
nichsten Besuch das Aufziehen auch des letzten Vorhangs zum >Heiligtum des
Schmerzes«< versprochen wird, ohne dass es im Roman je zur Einlosung dieses
Versprechens kdme. — Es sei denn bei der spiteren Austreibung des Theaters
handelte es sich um dasjenige, was hinter diesem letzten Vorhang verborgen
liegt.

Letztlich findet sich in dieser Passage das, mit einem Leitmotiv der Wander-
jahre gesprochen, >offene Geheimnis<** eines verschleierten Schauspiels ausge-
stellt.*” Denn wenn das verschleierte >Heiligtum des Schmerzes< zum angekiin-
digten Fest betreten wird, so heif3t dies ja, einen Schleier zu liiften, um den Blick

82 Vgl. Friedrich Ohly: »Zum Kistchen in Goethes >Wanderjahren««, in: Zeitschrift fiir
deutsches Altertum und deutsche Literatur 91/3 (1962), S. 255-262.

83 Dieses verhiillte, aber doch offene Geheimnis des Theaters lduft damit parallel zur in
den AuBlenhallen ausgestellten »lebendige[n] Lehre« (W 162), in deren Bildern sich
die moralischen Gewissheiten der Religion evident gemacht finden. Es ist dieses Mo-
ment der Lebendigkeit, das in der spéteren Aufrufung des Gleichnisses vom verlore-
nen Sohn (und seiner verlebendigenden Wiederauferstehung) dem Theater von den
Pidagogen abgesprochen wird. Im Kontext des gesamten Romans kommt dem verle-
bendigten Bild jedoch ein hoher Stellenwert zu, z.B. gleich in den Anfangsszenen.
Vgl. dazu Peter Brandes: »St. Joseph der Zweite. Bildtheologie in Goethes Wander-
Jjahren«, in: Karol Sauerland/Ulrich Wergin (Hg.): Literatur und Theologie. Schreib-
prozesse zwischen biblischer Uberlieferung und geschichtlicher Erfahrung. Wiirzburg
2005, S. 107-126. Vgl. zu Goethe und der Bildlebendigkeit allgemein Peter Brandes:
Leben die Bilder bald? Asthetische Konzepte bildlicher Lebendigkeit in der Literatur
des 18. und 19. Jahrhunderts. Wiirzburg 2013, S. 117-137.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

auf einen weiteren Vorhang preiszugeben: Das >allgemeine Fest< besteht aus ei-
nem Theater der Dissimulation, das iiber sein eigenes >Schauspiel< den >Schleier
zieht< und sich als Theater verbirgt.84

In diesem Sinne ist es kaum verwunderlich, dass die Pddagogen die Ankiin-
digung des antitheatralen Theaterfests fiir ein gelungenes Mittel halten, um Wil-
helm von der Stichhaltigkeit ihrer erzieherischen Konzepte zu »iiberzeugenc.
Von der Erlduterung ihrer Verschleierungsinszenierung leiten sie zu der Schluss-
folgerung iiber, der Vater werde den Sohn Felix bei seiner Riickkehr »nach wiin-
schenswerter Weise gebildet und auf alle Fille nicht verworren, schwankend und
unstit wiederfinden« (W 164): also in keiner Weise mit den Eigenschaften, die
seit Platon der Mimesis und dem Theater zugeschrieben werden, so deren Do-
mestizierung misslingt. Denn ein solches Theater wurde mit der Bedeutsamkeits-
und Geheimnisinszenierung der Pddagogen ja soeben domestiziert. Ebenso we-
nig erstaunt die weitere textuelle Inszenierung: Nach diesem Hohepunkt der Ini-
tiation in die pddagogische Provinz wird Wilhelm auf seinem Weg vom Zentrum
an die Rénder von einem untergeordneten padagogischen Helfer iiber die weiter
oben beschriebene Wegregulierung des Theaters durch die Manipulation des
modischen >Nachahmungsgeists< unterrichtet. Aber diese Wegregulierung des
schlechten Theaters an den Ridndern der padagogischen Provinz ermoglicht erst
die Konstituierung eines guten, nicht mehr Theater genannten Theaters im >Hei-
ligtumc« in ihrer Mitte.

Diese nie benannte, aber plakativ ausgestellte Unterscheidung zwischen dem
guten und dem schlechten Theater liegt im Herzen der padagogischen Provinz
und erhilt das Schauspiel einer Erziehung zum je individuellen Spezialistentum
aufrecht. Um dessen Eindeutigkeit behaupten zu kénnen, muss die >Zweideutig-
keit< des Theaters als das gefihrliche, ganz andere bereits immer schon aus der
Provinz entfernt worden sein: einerseits versteckt in der Regulierung der Klei-
dungswahl und andererseits ostentativ mit dem dazugehorigen Theaterdonner.
Sonst droht die anerzogene eindeutige Identitit, sich nicht mehr von der »zwei-
deutigen< Gaukelei des Theaters unterscheiden zu lassen. Der Text der Wander-
jahre proklamiert in diesem Sinne zwar eine Austreibung des Theaters aus der
Ordnung der Erziehung und Bildung; gleichzeitig inszeniert und exponiert der
Text aber auch, wie diese Ordnung auf das Theater angewiesen bleibt und sich
seiner >Zweideutigkeit< bedient.

84 Eva Geulen liest die Verschleierung als Abbruch von Wilhelms Bildungsgang durch
die Provinz und als Indiz fiir einen »kupierten« Bildungs- bzw. Institutionenroman

(Geulen: »Betriebsgeheimnisse der »Padagogischen Provinz««, S. 50ff.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 67

7. DIE >ZWEIDEUTIGKEIT< DES THEATERS
IN DEN WANDERJAHREN

Bereits die Art und Weise, wie die Erlduterungen der Pddagogen im Text ge-
rahmt sind, stellt ihre Geltungskraft unter Ironieverdacht: Da sind zunichst die
widerspriichlichen, nicht immer intelligenten Beobachtungen und Fragen Wil-
helms, der zwar stets behauptet, von den Erlduterungen der Pddagogen iiber-
zeugt, wenn nicht gar beeindruckt zu sein. Aber mit jeder neuen Frage zeigt sich
auch, dass die Wilhelm-Figur die Ordnung der pddagogischen Provinz doch
nicht recht erfasst: Nachdem Wilhelm meint, sich das in der Provinz vorherr-
schende Ordnungsprinzip angeeignet zu haben, stellt er z.B. die falsche Frage
nach dem Ort des Theaters. So zweideutig wie das Theater aus Sicht der Pidda-
gogen ist auch Wilhelms Reaktion auf dessen Verbot. Zunichst stellt Wilhelm
die erwihnte Riickfrage, in der er sich positiv auf seine eigene Theatervergan-
genheit bezieht; vom Bild der Padagogen vom Theater als parasitirem Ge-
schwisterkind der anderen Kiinste ldsst Wilhelm sich dann aber sofort umstim-
men: nicht aus Einsicht, sondern weil er emotional so beeindruckt ist wie ein Zu-
schauer von der Gaukelei des Theaters. Der Vorwurf der Pddagogen evoziert auf
einmal mental alle negativen Erlebnisse der Wilhelm-Figur aus den Lehrjahren
mit dem Theater. Wilhelm kann wie ein Zuschauer vor diesem Theater mit der
eigenen Vergangenheit mitleiden:

»Wilhelm sah mit einem tiefen Seufzer vor sich nieder, denn alles auf einmal vergegen-
wartigte sich ihm, was er auf und an den Brettern genossen und gelitten hatte; er segnete
die frommen Minner, welche ihren Zoglingen solche Pein zu ersparen gewuft und aus

Uberzeugung und Grundsatz jene Gefahren aus ihrem Kreise gebannt.« (W 257)

Mit diesem Theatereffekt werden die Padagogen durchaus ihrem Beruf gerecht,
denn in diesem Sinne kann man bei Rousseau, Campe, Trapp und den anderen
neuen Piddagogen nachlesen, die Erziehung habe das Empfindungssystem des
Zoglings anzusprechen, weil es dort tiefer wirken kénne als im Intellekt.*

Die Padagogen gehen Wilhelm gegeniiber jedoch zu weit. »Sein Begleiter
iiberlieB ihn jedoch nicht lange in diesen Betrachtungen, sondern fuhr fort«. Es
folgen die Ausfithrungen iiber den Schauspieler als wackelnde und schnatternde
Ente. Die Wilhelm-Figur ist nun nicht mehr Zuschauer, der sich im Familien-
streit der Kiinste mit dem missratenen Kind als Opfer identifizieren kann. Die
Handlung auf der evozierten Biihne ist in eine Komd&die umgeschlagen, auf der

85 Vgl. z.B. E 275. Vgl. Kapitel V.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wilhelm die eigene Vergangenheit ldcherlich gemacht sieht. Entsprechend
kommt es zu jener emotionalen Abwehrreaktion, die es laut der neuen Pddagogik
unbedingt zu vermeiden gilt:

»Wilhelm horte dies mit Geduld, doch nur mit halber Uberzeugung, vielleicht mit einigem
VerdruB: denn so wunderlich ist der Mensch gesinnt, dal er von dem Unwert irgendeines
geliebten Gegenstandes zwar iiberzeugt sein, sich von ihm abwenden, sogar ihn verwiin-
schen kann, aber ihn doch nicht von andern auf gleiche Weise behandelt wissen will; und
vielleicht regt sich der Geist des Widerspruchs, der in allen Menschen wohnt, nie lebendi-

ger und wirksamer als in solchem Falle.«

Wilhelms emotionale Reaktion auf die proklamierte Austreibung ist letztlich so
fliichtig wie die Effekte, wegen derer das Theater ausgetrieben wird. Denn Wil-
helms Abwehrreaktion wird nun ebenfalls unterbrochen; einer der drei Leiter der
péadagogischen Provinz tritt hinzu: »Entgegenkommende Sanftmut, den reinsten
Seelenfrieden verkiindend, teilte sich hochst erquicklich mit. Vertrauend konnte
der Wanderer sich niahern und fiihlte sein Vertrauen erwidert.« (W 258)

In sich ruhende >Sanftmut< und >Vertrauen< beenden die unsteten emotiona-
len Extremzustinde des Theaters hier wie der Theatereffekt eines deus ex ma-
china. Oder aber, und das macht die Zweideutigkeit der Stelle aus, sie sind selbst
blof3 nur ein weiterer der Extremzustinde, die wie aus dem Nichts von Identifi-
kation mit dem antitheatralen Projekt in Verdruss und wieder in identifikatori-
sches Vertrauen umschlagen. Das letzte Wort, das in der pidagogischen Provinz
tiber das Theater gesprochen wird, ist somit kein sonderlich tiberzeugendes. Pro-
klamiert wird die Austreibung des Theaters, welches wegen seiner Fliichtigkeit
die dauerhafte Stabilitdt der Ordnung infrage stellt. Praktiziert wird hingegen ein
Vergessen des Theaters, dessen fliichtiger Eindruck durch einen anderen ersetzt
wird. Die betreffende Passage steht am Ende des dritten der vier in der padago-
gischen Provinz angesiedelten Kapitel. An diese Verortung wird eingangs des
vierten Kapitels in der padagogischen Provinz zwar kurz erinnert, sie gerit dann
aber angesichts der smimischen Darstellung« ebenfalls in Vergessenheit. Es gibt
in den Wanderjahren auch im Folgenden keinen Abschied aus der padagogi-
schen Provinz; diese verschwindet einfach. Die von den Pddagogen behauptete
Bestindigkeit der padagogischen Provinz ldsst sich mit ihren klaren Spezialisie-
rungen und Unterscheidungen nur schwer von der dem Theater zugeschriebenen
Fliichtigkeit und Zweideutigkeit unterscheiden.

Die Zweideutigkeit der theatralen Sphére ist also in sich bereits zweideutig:
als das Argument, mit dem die Theaterfeinde sich des Theaters entledigen wol-
len, und als die theatrale Inszenierung, die diesem Argument zuwiderlduft. Diese

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 69

Zweideutigkeit zweiter Ordnung bleibt fiir den Rest der Wanderjahre bestim-
mend: Immer wieder wird die Wohlgeordnetheit des Auswandererbundes positiv
dem Chaos von Wilhelms Lehrjahren am Theater entgegengesetzt. Immer wie-
der wird jedoch auch deutlich, dass diese Zeit am Theater die beteiligten Figuren
auf die spezialisierte Ordnung des Auswandererbundes vorbereitet hat: Die als
Verkorperung der Flatterhaftigkeit beschriebene Philine-Figur wird zur Schnei-
derin; der vormalige Souffleur Friedrich wird zum Archivar und nimmt damit
die Rolle ein, die fiir den Text der Wanderjahre der Redakteur fiir sich bean-
sprucht. Wilhelm, der Wundarzt, hat in der freiziigigen bis schamlosen Sphire
des Theaters die Wiirde des menschlichen Korpers in seiner Ganzheit erfahren.
Das heifit im Gegensatz zu seinen Berufsgenossen ist er nicht versucht, den
menschlichen Korper so zu zerstiickeln, wie die Kultur im alten Europa den gan-
zen Menschen zerstiickelt. Als Wundarzt weil Wilhelm vielmehr die einzelnen
Korperteile als Organe eines GroB3en und Ganzen in jenem Sinne zu schitzen, in
dem im Auswandererbund auch jeder Spezialberuf ein >Organ< darstellt. Das
Theater kommt also in den Wanderjahren durchaus zu Wiirden, sogar in seiner
verdichtigsten Form: An den fahrenden Schauspieltruppen, die sich in der pdda-
gogischen Provinz sofort iiber die Grenze gebracht finden, wird ihre Mobilitiit
gelobt. Gleich den Wanderbithnen werden auch die Auswanderer ihren ange-
stammten Ort verlassen, um an einem anderen ihr Gliick zu suchen.®

8. DAS ERZIEHUNGSRESISTENTE KIND
DER THEATERLIEBE

Der in der padagogischen Provinz untergebrachte Zogling Felix, Kind von Wil-
helms Liebe zum Theater, bleibt den dortigen Erziehungsmethoden gegeniiber in
jeder Hinsicht resistent. In keiner Weise erfiillt sich das Versprechen der Pida-
gogen an Wilhelm, er werde seinen Sohn Felix >nach wiinschenswerter Weise
gebildet und auf alle Fille nicht verworren, schwankend und unstet wiederfin-
dens, also auf keinen Fall als von der dem Theater zugeschriebenen Zweideutig-
keit gekennzeichnet. Die Erziehung von Felix hatte Wilhelm bis dahin ohne gro-
Bere Erfolge selbst in die Hand genommen. Wilhelms beim Ausflug in die the-
atrale Sphire angeeignete Allgemeinbildung versagt vor den kindlichen Spezial-
fragen, wie dies gleich der Einstieg in die Wanderjahre markiert: Wo Wilhelm
etwas zu vermitteln hitte, kann er es weder auf den Horizont des Kindes zu-
schneiden noch diesem das theoretische Wissen in der Praxis anschaulich ma-

86 Vgl. W 388. Vgl. Schlaffer: Wilhelm Meister, S. 147.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

chen.” Die Felix-Figur, die schon in den Lehrjahren als das »lebhafte Kind« und
noch dazu das »unartige[]« (L 282) bezeichnet wird, bleibt ihrerseits aber auch
resistent gegeniiber den in der piddagogischen Provinz gelehrten Tugenden von
Gehorsam, Unterordnung, Gemeinschaftsgeist und Geduld. Seine Ausbildung im
Italienischen und im Gesang nutzt Felix, um seiner Leidenschaft fiir die bereits
als Kind verehrte Hersilie weiter zu fronen. Seine Ausbildung als Pferdewirt
nutzt er zuerst, um auf dem Markt Geschenkboten an Hersilie zu schicken. Mit
seiner Ausbildung zum Reiter ist es dann jedoch nicht sehr weit her: Nachdem
Felix Hersilie einen zu stiirmischen Antrag gemacht hat und einen Korb erhilt,
stiirzt der ebenso stiirmisch davon Reitende vor den Augen seines Vaters Wil-
helm vom Pferd in einen Bach. Dies beschliet die Handlung der Wanderjahre;
die Ausbildung war einigermaflen wirkungslos.

Zuvor hatte Wilhelm den Nachahmungsgeist verteidigt und dies wohl zu-
mindest implizit gegen die Pddagogen der Provinz gerichtet: »Die Nachah-
mungsgabe des Menschen ist allgemein, er will nachmachen, nachbilden, was er
sieht [...]. Natiirlich ist es daher immer, dass er leisten will, was er leisten sieht;
das Natiirlichste jedoch wire, dal der Sohn des Vaters Beschiftigung ergriffe.«
(W 268f) Der Wilhelm der Wanderjahre ist inzwischen Wundarzt. Doch Felix
eifert ihm nicht in dieser Spezialisierung nach, sondern bleibt im ganz wortli-
chen Sinne ein Kind seiner Liebe zum Theater: Bereits in der Eingangsszene der
Lehrjahre ist die Schauspielerin Marianne, die von Wilhelm eher wegen ihrer
Assoziation zum Theater als um ihrer selbst willen geliebt wird, mit Felix
schwanger. Mit seinem eigenen Abschied vom Theater und seiner eigenen Thea-
terbesessenheit wird Wilhelm Felix als seinen Sohn erkennen und auf seinen
Weg von da ab mitnehmen.® Seinen Vater ahmt Felix also keineswegs in seiner
Spezialisierung nach, sondern darin, dass auch er in keiner Weise meisterlich
und vielmehr als Getriebener durch das Leben geht: von seiner Nachahmungs-
gabe hierhin und dorthin gefiihrt — und sei es letztlich in die Spezialisierungen
des Auswandererbundes.

»Wirst du doch immer aufs neue hervorgebracht, herrlich Ebenbild Gottes!«
lautet der beriihmte letzte Ausruf der Wilhelm-Figur angesichts seines liebes-
kranken und durch den Sturz vom Pferd zerschundenen Sohnes, »und wirst so-
gleich wieder beschidigt, verletzt von innen oder aulen« (W 460). Das Verhilt-
nis der in den Wanderjahren aufgerufenen Erziehungsdiskurse zum Theater sug-
geriert aber eine andere Reihenfolge als die von Wilhelm hier behauptete: Der

87 Vgl. W 7f.
88 Fiir die Komplexitit zu Mimesis, Nachahmung und Nachiffen, die schon die Lehrjah-

re pragt, vgl. Kapitel VIL

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER »PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 71

Zogling kommt nicht als ganzheitliches auf die Welt: Vielmehr verhandelt er
tiber Nachahmungsgeist, -trieb oder auch -gabe mit der Welt, was sein Inneres
und was sein AuBeres ausmachen soll. Die Verletzung wird dem Individuum
nicht nachtriiglich zugefiigt. Uber das, was Wilhelm hier als Verletzung er-
scheint, konstituiert sich erst die Selbstidentitit des Zoglings. Dieser ist daher
immer davon bedroht, die Selbstidentitit zu verfehlen, bloB3, wie die Padagogen
der Provinz es befiirchten, >nachzuiffen< und als Summe innerer und duferer
Verletzungen zu erscheinen. Gleich dem Theater verhilt sich auch der Text der
Wanderjahre immer >zweideutig< zu dieser Verschrinkung von Erziehung und
Theater. Wilhelm wirft seinen Mantel iiber den inzwischen wohl seiner nassen
Kleider entstiegenen Sohn: »Der Mantel fiel tiber ihn her.« (W 460) Es bietet
sich an, diese Stelle als Heilung der Wunden des Sohnes durch Wilhelm den
Wundarzt zu lesen.*” Das Fallen des Mantels wiederholt zum Ende des Texts
aber auch das von der Figur des Redakteurs beim Wiedereintritt in die padagogi-
sche Provinz ins Spiel gebrachte Fallen des Theatervorhangs und das von den
Piadagogen betriebene Spiel mit den Vorhdngen: Der Vorhangsmantel verdeckt
hier, wie es um das Theater der Erziehung bestellt ist. Ahnlich verdecken die Pi-
dagogen in der Provinz mittels des Theaters, dass hier Erziehung eine theatrale
Angelegenheit ist. Mit dem Vokabular des Theaters setzt der Text der Wander-
Jjahre eine solche >Zweideutigkeit< der Erziehung in Szene.

89 Vgl. Marianne Schuller: »Wunde und Korperbild. Zur Behandlung des Wunden-
Motivs bei Goethe und Kafka«, in: Gunnar Schmidt/Marianne Schuller/Claudia Rei-
che (Hg.): BildKorper. Verwandlungen des Menschen in der Medizin. Miinster 1998,
S. 19-45.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorgeschichten
zur »padagogischen Provinz«

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il Zweideutiges Theater

Platons politeia und der Rhythmus'

1. RHYTHMISCHER DIALOG, RHYTHMISCHE ERZIEHUNG:
DAs SOKRATISCHE GESPRACH
UBER DAS GEMEINWESEN

Schon die ersten Reaktionen auf die Wanderjahre merken an, dass die padagogi-
sche Provinz mit ihrer Ausspezialisierung der Titigkeiten an das von Platon in
seiner politeia ungefihr 370 Jahre vor unserer Zeitrechnung entworfene Ideal
des Gemeinwesens erinnert. Ebenfalls findet Erwidhnung, dass Goethe das Erzie-
hungspersonal die Theaterfeindlichkeit rezitieren ldsst, die Platon der Figur des
Sokrates in den Mund legt.2 Noch nicht fillt auf, dass das Theater wie bei Platon
einen Doppelauftritt hat: einen eher versteckten im ersten Teil, in welchem es
wegreguliert und produktiv gemacht wird, sowie einen expliziten im zweiten
Teil, in welchem es polemisch aus dem Gemeinwesen ausgeschlossen wird: Das
Theater und mit ihm jegliche Form der Mimesis korrumpiert, bringt Unordnung
und desorganisiert das in diesem Text imaginierte >gerechte< bzw. >gute« Ge-
meinwesen. Gleichzeitig ist die theatermifige Eigenschaft des Menschen, sein
mimetisches Vermogen, fiir die Erziehung unumginglich — und unumgénglich
damit auch fiir die Hervorbringung dieses >guten< Gemeinwesens: Mit der Ver-
doppelung markiert Platon die Zwiespiltigkeit und Zweideutigkeit, mit der eine
wirkméchtige Tradition Theater und Theatralitdt seither zwischen Bildungsme-

1 Voriiberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jorg Schifer: »Mime-
tischer Rhythmus. Zur Bedingtheit von Platons politischem Theater«, in: Jorn Etzold
/Moritz Hannemann (Hg.): rhythmos. Formen des Unbestindigen nach Holderlin.
Miinchen 2016, S. 125-153.

2 Vgl. Kapitel II.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

dium und Bildungsbedrohung konzipiert. Mit dieser Verdoppelung markiert die
politeia auch die zugehorige politische Dimension, die sich in Goethes pddago-
gischer Provinz spiter durch die dem Theater angedrohten polizeilichen Maf3-
nahmen ausbuchstabiert findet.

Goethes literarisch inszenierter Verweis auf das Erziehungstheater der poli-
teia lenket den Blick auf einen zwar immer wieder benannten, aber in seiner
Konsequenz bisher wenig beachteten Aspekt an Platons vielbesprochener3 Vor-
geschichte des >Theaters der Erziehung<: Das Theater und die Mimesis werden
nicht nur theoretisiert; der Umgang mit ihnen wird auch inszeniert und vorge-
fiihrt: in Anlehnung an die Mittel des Theaters. Die Doppelbodigkeit des platoni-
schen Unterfangens insgesamt besteht darin, dass es selbst alle dem Theater und
der Mimesis unterstellten Register zieht: Beim platonischen Dialog allgemein
handelt es sich um Theater.* Dessen Protagonist Sokrates agiert — darauf verwei-
sen etwa in Alain Badious Neufassung der politeia fiir das 21. Jahrhundert seine
Gespriachspartner bestidndig — hochstselbst als Poet, wenn auch als »Poet in Pro-
sa«’, der nichtsdestoweniger gleich dem kritisierten Theater darauf aus ist zu
verfithren und in seinen Bann zu schlagen: »Ich schwiérme fiir den Fabulierer,
der du bist.<’ Wo Sokrates stellvertretend fiir die Mimetiker die Dichter in ihrer
Eigenschaft als theatrale Rhapsoden des guten Gemeinwesens verweist, da ldsst
Badiou ihn selbstverliebt sagen: »Diese Vision vom Dichter, der der Stadt ver-
wiesen wurde, die wird beriihmt werden, glaubt mir!« Von der von Badiou ein-
gefiihrten Partnerin in seinem theatralen Dialog erhilt er die Antwort: »Aber der
Dichter mit der dunklen Sprache und den verfiihrerischen Bildern, das bist doch
dul« — Und, so liele sich fiir den Text der politeia insgesamt hinzufiigen, mit
einer Anordnung dieser Sprache und dieser Bilder, deren dramaturgische Abfol-
ge, Steigerung, Riicknahme, Wiederaufnahme und Variation sie erst so »verfiih-
rerisch« wirken ldsst: Das platonische Theater verfdhrt in seiner Anordnung und
Mischung von Argumenten, Bildern und Fabeln nicht zuletzt rhythmisch. Und
diesen Rhythmus gilt es im Folgenden mitzulesen: zum einen, wo es um die
Abwehr der Mimesis und ihrer Komponenten geht, unter denen sich dann zuletzt
auch der Rhythmus genannt findet; zum anderen beziiglich des Zusammenhangs,

3 Vgl. zusammenfassend Matthew Potolsky: Mimesis. New York 2006, S. 15-30.
Vgl. Martin Puchner: The Drama of Ideas. Platonic Provocations in Theater and Phi-
losophy. New York 2010.

5 Alain Badiou: Platons »>Staat<. Ziirich/Berlin 2013, S. 107.
Ebd., S. 99.

7 Ebd, S.112.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 77

der Mimesis und Rhythmus mit dem erzieherischen und politischen Projekt Pla-
tons, der Hervorbringung des »guten< wie >gerechten< Gemeinwesens, verbindet.

In der pddagogischen Provinz Goethes stellt der Rhythmus (der Arbeit, der
Feste, der komponierten Musik) ein Ordnungsprinzip dar, das vom Auftritt des
Theaters gestort zu werden droht. Die Vorgeschichte der padagogischen Provinz
in Platons politeia fithrt hingegen mit durchaus theatralen Mitteln vor, dass die
bedrohliche Unordnung potentiell bereits im Ordnungsprinzip Rhythmus selbst
angelegt ist. In der theatralen Inszenierung von Sokrates’ Erkldrungen zum
Rhythmus schwingt, wie im Folgenden rekonstruiert werden soll, implizit mit,
dass in dieser drohenden Unordnung auch die Moglichkeit zu einer ganz anderen
Erziehung und Bildung der Elemente des Allgemeinwesens, zu ganz anderen
Verkniipfungen zwischen ihnen und damit nicht zuletzt zu einer ganz anderen
Politik liegen.

Mit der Abwertung des als Mimesis gefassten Theaters (und des Zutrittsver-
bots fiir Praktiker der Mimesis zum gerechten Gemeinwesen) entledigt Platons
philosophisches Projekt sich auf der thematischen Ebene einer Parallelveranstal-
tung: Setzt Sokrates doch der schlechten, weil Instabilitit erzeugenden Mimesis,
fiir die das Schauspiel paradigmatisch stehen soll, seine eigene an einer trans-
zendenten Stabilitét orientierte Mimesis entgegen, auch und gerade wo diese oft
nicht als solche benannt werden darf:® Statt des verfiihrerischen Rhapsoden soll
letztlich die transzendente Welt der Ideen geschaut und vorbildlich werden. In
den spidteren nomoi wird den um Einlass bittenden Tragddiendichtern gar be-
schieden, die Gesetzgeber seien doch die Schopfer der wahren Tragddien.” Die
folgenden Uberlegungen wollen hingegen einen Aspekt dieser Konstellation pro-
filieren, der eher auf einer Hinterbiihne stattfindet und den Bedingungen des hier
inszenierten Konflikts einer schlechten und einer guten Mimesis bzw. eines ge-
fahrlichen und eines produktiven Theaters gilt.

Zu dieser Hinterbiihne gelangt man iiber den Umweg der platonischen Erzie-
hung und des ihr eigenen Theaters: Im Zuge der Erziehung der Wichter des Ge-
meinwesens kommt eine gute Mimesis zur Anwendung, wobei Sokrates dem
»wohlgemessenen [...] Rhythmus« eine herausragende Rolle zuschreibt:

8 Vgl mit vollig unterschiedlichen Akzentsetzungen, aber einem strukturell dhnlichen
Argument einerseits Derrida: Dissemination, S. 151-161, S. 206-213. Vgl. anderer-
seits Arbogast Schmitt: »Mimesis bei Platon«, in: Gertrud Koch/Martin Vohler/
Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Kiinste. Miinchen 2010, S. 231-254,
hier: 242-245.

9 Vgl. Platon: nomoi, in: Ders: Séimtliche Werke. Band 6. Hamburg 1959, S. 81f. (817a-
817d).

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

»Wohlgestaltung und Mif3gestaltung« der Seele, so Sokrates, sind »die Folge des
wohlgemessenen oder des schlecht gemessenen Rhythmus« (P 127, 400c). Mit
dem im Dialog eigentlich bloS am Rande auftauchenden Rhythmus steht also das
groe Ganze auf dem Spiel: Der Rhythmus wirft eine erzieherische Frage nach
der Formung von Individuen auf; ebenso eine politische Frage nach der Einrich-
tung des aus diesen Individuen bestehenden gerechten Gemeinwesens, um die es
dieser Schrift zu tun ist. Verhandelt findet sich dieses grofle Ganze an einer fiir
die Argumentation des Sokrates hochst prekiren Stelle. Greift die Formung der
zukiinftigen Wichter des Gemeinwesens, um deren seelische >Wohlgestaltung
und Missgestaltung« es hier geht, doch auf die theatrale Praktik der Mimesis zu-
riick: Mimetisch préigen sich dem Kind die guten statt der schlechten Rhythmen
ein. Notorischer Weise soll die Mimesis in ihren kiinstlerischen Formen eigent-
lich keinen Platz in diesem Gemeinwesen finden. Die Anwesenheit von Dich-
tern, Malern, Rhapsoden und vor allem diejenige von Theaterleuten gilt Sokrates
als Symptom fiir ein krankhaft aufgeblasenes Gemeinwesen. Mimesis produziert
den Luxus tiberfliissigen Scheins, statt das Gemeinweisen auf die Wahrheit der
transzendenten Ideen auszurichten, um die es Sokrates zu tun ist. Theatrale Mi-
mesis, die paradigmatisch fiir alle anderen mimetischen Praktiken zu stehen
kommt, 16st bei ihren Rezipienten mimetische Verhaltensweisen aus: Sie erzeugt
wechselnde Identifizierungen mit dem Vorgefiihrten, verriickt die Individuen
von der festen Stelle, die sie einnehmen miissen, um das von Sokrates imaginier-
te Gemeinwesen gut und gerecht, d.h. vor allem stabil sein zu lassen. Kurz: Mit
der Mimesis und ihrem Theater kommt die Instabilitdt selbst ins Spiel, das
>schlecht Gemessene<. Mittels des >wohlgemessenen< Rhythmus hingegen soll
sich diese theatrale Instabilitit mit einem Schlag in Wohlgestalt verkehren und
die schone Seele wie das gerechte Gemeinwesen ermoglichen.

Von dieser thythmischen Erziehung her wird sich aber im Folgenden zeigen,
wie sehr der platonische Sokrates das Theater in all seiner Instabilitit und Gefahr
benotigt, um seine politeia und die sie ausmachenden Individuen iiberhaupt erst
als solche in Erscheinung treten lassen zu konnen: Das Theater muss nicht nur
als Gefahr beschworen werden, damit es tiberwéltigt, vertrieben oder domesti-
ziert werden kann. Erst diese Uberwiltigung ermoglicht ein nicht mehr Theater
genanntes >gutes< Theater — sei es eines der Erziehung oder der transzendenten
Wahrheit. In dem von Sokrates suggerierten Kampf zwischen der irdischen thea-
tralen und der transzendenten theoretischen Schaulust (und der immer impliziten
Annahme, diese seien klar unterscheidbar) bleibt die stabile Trennung zwischen
Biihne und dem vom Theater verfithrbaren bzw. zu den ewigen Ideen hinfiihrba-
ren Publikum immer vorausgesetzt. Ohne die Ordnung des Theaters gébe es kein
Publikum, das zum Guten oder Schlechten beeinflusst werden konnte. Hinter der

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 79

so lautstark behaupteten Gefahr des Theaters lauert die noch viel groBere Gefahr
seiner Abwesenheit: dass Gleiche mit Gleichen verkehren, dass niemand von ei-
ner erhohten Position her verfiihrt oder erzogen werden kann, dass sich die nega-
tiven Effekte des Theaters und die positiven der Erziehung und der politischen
Organisation nicht mehr vorherbestimmen und kalkulieren lassen. Ohne die vom
Theater bereitgestellten Ordnungen von Biihne und Publikum droht in Platons
politeia Anarchie, welche sowohl mit Chaos bedroht wie auch die Freiheit der
Selbstorganisation verspricht.10 Mit der Vertreibung des Theaters droht die vom
platonischen Sokrates befiirwortete Unterwerfung unter der Tyrannei der Ver-
nunft der Philosophenkonige, denen allein der Zugriff auf die transzendente >gu-
te< Ordnung des Gemeinwesens gestattet ist.'' Zwischen diesen drei Fixpunkten
von Freiheit, Chaos und Zwang stehen in der politeia das Erscheinen des Thea-
ters, seine Instrumentalisierung fiir die Erziehung und die markante Rolle, die
dabei der Rhythmus erhilt: Die theatrale Erziehung im guten Rhythmus wird
zum Umschlagpunkt zwischen Freiheitsversprechen, anarchischer Gefahr und
der Strenge platonischer Ordnungsmacht.

2. DIE ZENTRALE ROLLE UND DER RANDSTANDIGE
AUFTRITT DES RHYTHMUS

Im doppelten Sinne priagender Charakter fiir europdische Konzeptionen und De-
finitionen von Rhythmus12 kommt den der Figur des Sokrates in den Mund ge-
legten Beschreibungen in der politeia zu. Prigend einerseits im Sinne von histo-
risch einflussreich und hegemonial, andererseits im Sinne von stabil: Sokrates
bekundet zwar mit einer seiner gingigen Gesprichsstrategien die eigene Unwis-
senheit beziiglich des Rhythmus, aber unter vagem Verweis auf die Autoritit an-
derer assoziiert er dann den >wohlgemessenen< Rhythmus mit den Begriffen des
Takts und des Metrums, denen er aufliege und mit denen er verbunden sei. In
diesen gehe der Rhythmus zwar nicht auf; er akzentuiere sie oder laufe ihnen
auch manchmal zuwider. Letztlich bilde er aber doch deren Oberbegriff. Die pla-
tonische Tradition bezieht den Rhythmus auf eine stabile Struktur, iiber die er
sich durch die Zeit bewegt. Abschitzig beurteilt Sokrates hingegen Rhythmen,

10 Vgl. Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago/London 1998, S. 192-199.

11 Vgl. Jacques Ranciere: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M.
2002, S. 14-32.

12 Vgl. zum Kontext Thrasybulos Georgiades: Musik und Rhythmus bei den Griechen.
Zum Ursprung der abendlindischen Musik. Hamburg 1958, S. 7-18.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

die in sich instabil sind, d.h. die nicht ungemischt bleiben, sondern als »bunt-
wechselnde[] Rhythmen mannigfachen Taktarten nachlaufen« (P 126, 398c) und
durch plétzliche Verdnderung Metrum und Takt durcheinanderwirbeln.

Emile Benveniste beschreibt in einem seinerseits einflussreichen Text von
1951 diese Auffassung von Rhythmus als die Ordnung »eines Tanzes, eines
Gangs, eines Liedes, einer Aussprache, einer Arbeit [...], die durch das Metrum
in alternierende Tempi«13 zerlegt wird. Das stabile Metrum gibt demnach der
Bewegung des Rhythmus seine Struktur vor: RegelmifBigkeit und Wiederholbar-
keit im Sinne einer regelmidBigen Wellenbewegung scheinen die Grundvoraus-
setzungen fiir jene >wohlgemessenen< Rhythmen zu sein, von denen Sokrates
spricht, ohne je richtig zu ihrer Bestimmung vorzustoBen. Benveniste zweifelt
die entsprechende Etymologie von s>rhein« (flieBen) an und damit auch die sich in
ihrem Namen durchsetzende platonische Auffassung, die fiir ihn eine Verengung
der in dlteren Texten nachweisbaren Auffassung darstellt. Zwar durchaus proto-
platonisch zeigt sich darin laut Benveniste die Vorstellung von Rhythmus als der
»charakteristischen Anordnung der Teile in einem Ganzen«. Nicht in der plato-
nischen Bindung an Takt und Metrum gehe aber die flieBende Dynamik dieses
Rhythmus auf, der sich als »improvisierte, momentane und veridnderliche
Form«'* manifestiere. Gegeniiber der Stabilitit und Prigekraft des Metrischen
wire ein solcher Rhythmus prinzipiell sprunghaft, offen fiir Neues und instabil.
Benveniste deutet hier auf jene Bestimmung von Rhythmus voraus, die spitere
Theorien dem Begriff geben werden' und die sich statt an der GleichmiBigkeit
des FlieBens eher an einem alternativen etymologischen Bezugspunkt orientie-
ren: dem unterbrechenden Moment der Stauung.'®

Der Rhythmus scheint in der politeia zunéchst eher am Rande eingefiihrt: als
eine Unterkategorie des Gesangs. »Zunédchst kannst du auf alle Fille sagen [...],
daf sich das Lied aus drei Dingen zusammensetzt, aus dem Text, der Tonart und
dem Rhythmus.« (P 126, 399¢). Diesem kommt aber durchaus ein privilegierter
Status zu: Gemeinsam mit der Tonart kann er, so Sokrates, »am tiefsten in das In-

13 Emile Benveniste: »Der Begriff des >Rhythmus< und sein sprachlicher Ausdrucke, in:
Ders.: Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. Miinchen 1974, S. 363-373,
hier: S. 371.

14 Ebd,, S. 365.

15 Vgl. Patrick Primavesi/Simone Mahrenholz: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Geteilte
Zeit. Zur Kritik des Rhythmus in den Kiinsten. Schliengen 2005, S. 9-33.

16 Vgl. zur Etymologie auch Wilhelm Seidel: »Rhythmus/numerus, in: Albrecht Rieth-
miiller/Hans Heinrich Eggebrecht (Hg.): Handwdrterbuch der musikalischen Termino-
logie. Wiesbaden 1980, S. 1-32.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 81

nere der Seele dringen« und »ihr Wohlgestalt« bringen — oder auch »das Gegen-
teil« (P 129, 401d), ndmlich Entstaltung und Zerriittung. Um die einzelne Seele
geht es Sokrates in seiner Untersuchung von Tonart und Rhythmus aber nur im
Namen des >guten< Gemeinwesens. Der Rhythmus hat seinen Auftritt im Dialog
im Zusammenhang mit der Erziehung der Wichter, welche dieses verteidigen
sollen. Zwar ist, als es an die Besprechung von Tonart und Rhythmus geht, die-
ser Kontext schon ein wenig in Vergessenheit geraten, aber eben am Ubergang
von der Tonart zum Rhythmus verweist Sokrates darauf: Er hatte zuvor die Un-
terscheidung zwischen einer >gesunden< und >kranken< Stadt, zwischen einer
»echte[n]« und einer »lippig aufgeblasene[n] Stadt« (P 85, 372¢) aufgestellt. Auf
diese Differenz kommt Sokrates etwas spiter im Gesprich beim Ubergang zwi-
schen der Erorterung der Tonarten und der dem Rhythmus gewidmeten Passagen
zuriick. Die Entscheidungen eines als Zensor auftretenden Sokrates dariiber,
welche die in seiner imaginierten Stadt zuldssigen Tonarten (und Instrumente)
seien und welche nicht, schlieBen mit der wie iiberrascht eingeflochtenen Be-
merkung, man habe mit diesen Entscheidungen auch gleichzeitig und in Génze
»die Stadt, die wir als iippig bezeichnet hatten, ganz unvermerkt wieder berei-
nigt«. Der Rhythmus soll zu dieser katharsis anschlieBend sein Ubriges tun:
»Nun gut, [...] so wollen wir auch das iibrige noch reinigen.« (P 126, 399¢). Die
gelungene Erziehung eines kleinen, wenn auch wichtigen Teils der Bewohner
zeichnet plotzlich fiir das >gesunde< Gemeinwesen insgesamt verantwortlich. Der
Rhythmus muss daher vor dem Hintergrund des Problems der >iippigen Stadt<
und ihrer Reinigung in den Blick genommen werden.

3. POSSESSIVE, REGULIERTE
UND RHYTHMISIERTE MIMESIS

Zentrale Bedeutung erlangt fiir dieses Problem bekanntlich die komplizierte Fra-
ge nach der Mimesis. Nédhere Ausfithrungen am Ende der politeia lassen darauf
schlieBen, dass Platon sie im Sinne von »Nachahmung« (P 101, 382b) verwen-
det. Dies ist zwar meist nicht falsch; doch es schwingen auch zahlreiche weitere
und oft gegenldufige Bedeutungen mit, die von der sprachlichen Benennung von
Welt bis zur éltesten nachweisbaren Wortverwendung, der tidnzerischen Darstel-
lung (mimesthai) reichen.'” Friedrich Schleiermacher iibersetzt: »Darstellun-

17 Halliwell unterscheidet zehn zwischen diesen Extremen aufgespannte unterschiedliche
Bedeutungen von Mimesis in der politeia. Vgl. Stephen Halliwell: Aristotle’s Poetics.
London 1986, S. 121.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gen«18 und betont so das produktive Moment, mit dem die platonische Mimesis
sich nicht nur auf Welt bezieht, sondern auch selbst Welt produziert. Um die
Bewertung und Verortung der so produzierten Welten geht es bekanntlich in So-
krates’ Auseinandersetzung mit der Mimesis, — und die wie am Rande eingefiihr-
te Frage nach dem Rhythmus wirft auf diese oft zitierte Auseinandersetzung ein
iberraschendes Licht.

Wihrend die »gesunde« Stadt fiir Sokrates die an den von ihm als grundle-
gend erachteten Bediirfnissen orientierte ist, schwelgen die Bewohnerinnen und
Bewohner der »iippig aufgeblasene[n] Stadt«, die folgerichtig die kranke Stadt
zu sein scheint, im Luxus: Diese ist »durch eine Menge Menschen aufgefiillt
[...], die nun nicht mehr um des Notwendigen willen in den Stiddten wohnen, wie
zum Beispiel die Jager aller Art und« — das scheint nun mehr als ein Beispiel —
»die nachahmenden Kiinstler, die vielen ndmlich, die zeichnen oder malen, und
auch die vielen, die sich mit der Musenkunst abgeben, wie Dichter und ihre Ge-
hilfen, Rhapsoden, Schauspieler, Ténzer, Theaterunternehmer«. Damit hat in der
politeia zum ersten Mal die Mimesis ihren Auftritt. Sie findet sich als iiberfliissi-
ger Luxus eingefiihrt, iiber den die »echte, gleichsam die gesunde Stadt« (P 85,
372e-373c) sich erhaben weil.

Eine Stadt, in der sich Mimetiker herumtreiben, ist einerseits krank. Anderer-
seits ldsst Sokrates sich mit ihrer Einfiihrung auf eine Forderung eines seiner Ge-
spriachspartner, Glaukons, ein, dem die »echte< Stadt zu bescheiden eingerichtet
scheint: »Wenn du eine Stadt fiir Schweine gegriindet hittest, Sokrates — was
wiirdest du ihnen anderes zu fressen geben als das?« (P 84, 372d) Die wenig spa-
ter zum Lied, seiner Tonart und seinem Rhythmus angestellten Uberlegungen
beziehen sich nun auf das Leben in der >iippigen Stadt«. Dass deren Uppigkeit
Sokrates so gar nicht behagt, wird allerdings nicht weiter problematisiert. Weder
muss Glaukon sich fiir seine Bevorzugung des Luxus rechtfertigen noch versucht
Sokrates, ihm die Vorteile von Bescheidenheit, d.h. Gesundheit, verstindlich zu
machen. Ganz im Gegenteil folgt die weitere Behandlung des Gemeinwesens
Glaukons Einwand: Zu besserem Essen ist auch ein wenig Lebensstandard not-
wendig, »Hausrat, [...] Zuspeisen, Salben und Raucherwerk, Freudenmédchen
und Leckereien, und alles das in mannigfacher Art.« (P 85, 373a) Hinterriicks
fiihrt Sokrates hier bereits den Luxus mimetischer Darstellungsweisen ein: Auch
»Malerei und bunte Stickerei« gehoren in den Kontext der angenehmen Mahlzeit
und lassen wenige Sitze spiter das Erscheinen der Mimetiker in der >lippigen
Stadt« folgerichtig erscheinen. — Und folgerichtig erscheint auch Sokrates’ an-
schlieBende Argumentation: Eine so groBe Stadt mag nach innen den sie Be-

18 Plato: Der Staat. Berlin 1828, S. 395.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 83

wohnenden ein angenehmes Leben bieten; dadurch wird sie aber nach auflen an-
fallig: Mit Zustimmung Glaukons fiihrt Sokrates das »Amt der Wichter« (P 88,
375a) ein. Wie alle anderen Individuen in dem hier imaginierten Gemeinwesen
sind auch die Wichter auf nur eine Tétigkeit spezialisiert. Aber sie scheinen sich
dadurch von allen anderen zu unterscheiden, dass sie einer Erziehung bediirfen.
Zumindest ist in der politeia von einer Erziehung etwa zum Handwerkertum
nicht die Rede, wihrend hingegen darauf verwiesen wird, dass die Erziehung
zum Wichter derjenigen zum Philosophen entspricht.19 Gleich nach ihrer Ein-
filhrung als tiberfliissiger Luxus zeigt die Mimesis dann auch ihr zweites Ge-
sicht: Fiir die Erziehung erweist sie sich als unerlésslich.

Unnotigen, ja gefihrlichen Luxus erblickt Sokrates in der Mimesis, so erldu-
tert er es gegen Ende der politeia bekanntlich, aus mehreren Griinden theoreti-
scher, praktischer und moralischer Art, die nicht unbedingt in Ubereinstimmung
zu bringen sind. Da wire vor allem die doppelte Entfernung von der Idee des
Schonen, Wahren und Guten. Die sinnliche Welt besteht aus unvollkommenen
Abbildern der ewigen Formen. Die in der sinnlichen Welt vorliegenden Formen
sind geprigt von der jeweiligen ewigen Form, dem sogenannten eidos (»Gepri-
ge« (P 131, 402d)), ohne an diesen heranreichen zu konnen. Demgegeniiber ar-
beitet die Mimesis sich am sinnlich Gegebenen ab und ist diesem gegeniiber
nachrangig: In der Malerei etwa liefert sie Reproduktionen von bereits blof} irdi-
schen Abbildern der Ideen; in der Schauspielerei verkorpert sie falsche Identitd-
ten. Unter Vorspiegelung falscher Tatsachen tut der Schauspieler so, als wire er
ein mutiger Kiimpfer, weil aber nicht mit Waffen umzugehen und ist oft feige.”
Damit zeigt sich der Schauspieler als Paradigma jener Falschheit, Verzerrung
und Verwirrung, die in der politeia der Mimesis zugeschrieben werden.

Entsprechend erlédutert der platonische Sokrates anhand des Schauspiels, was
die Mimesis nicht nur so epistemologisch und moralisch minderwertig, sondern
auch fiir das gerechte Gemeinwesen so gefdhrlich macht: Der Schauspieler gibt
vor, ein »Mann [...] vielfacher Art« (P 123, 397d) zu sein: Indem er sich seiner
Spezialisierung auf das Schauspiel hingibt, konterkariert er gleichzeitig die im
Gemeinwesen herrschende Spezialisie:rung.21 Er kann verschiedene Rollen ver-
korpern, tut so als wiirde er bald dieses und bald jenes unternehmen, kann aber
eigentlich gar nichts. Das ist nicht nur sein eigenes Problem: Seine Vieltuerei

19 Vgl. P90, 376a.

20 Vgl. P 424-438, 595b-603b.

21 Vgl. Jacques Ranciere: Le Philosophe et ses pauvres. Paris 1983, S. 26-29, S. 33-36.
Vgl. Juliane Rebentisch: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Exis-
tenz. Berlin 2012, S. 56-60.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

droht sich auszubreiten. Weniger als in der Uberfliissigkeit und Nachrangigkeit
des Nachahmens liegt das Problem der Mimesis, sondern im von ihr ausgeldsten
Prozess der Ansteckung: Mimesis breitet sich aus. Ihre Diffusion driickt sich be-
reits in der Verwendung des Begriffs in der politeia aus: Bei der Praxis des
Schauspielens, die eine andere Person verkorpert, handelt es sich um Mimesis;
bei der Praxis des Zuschauens aber auch.” Zuniichst erliutert Sokrates sowohl
das Schauspielern als auch das Zuschauen iiber die Logik des Nachahmens: Der
Schauspieler ahmt eine Rolle nach; der von ihm faszinierte Zuschauer droht sei-
nerseits den Schauspieler nachzuahmen und aus der ihm im Gemeinwesen zu-
gewiesenen Rolle zu fallen. Die hier der Mimesis zukommende geradezu magi-
sche Macht ist als Nachahmung nur noch unzureichend beschrieben: Eher geht
es um eine Identifizierung des Schauspielers mit seiner Rolle, wodurch er diese
Rolle nicht mehr zweitrangig nachahmt, sondern verkorpert. Angespielt ist damit
weniger auf Techniken des Nachahmens oder auf die tatsichlichen Gegebenhei-
ten der attischen Tragddie mit ihren distanzierenden Masken und der Ubernahme
wechselnder Rollen durch denselben Schauspieler. Vielmehr geht es Platon um
eine religiosen Praktiken innewohnende magische Dimension: Bei der Schau-
spielerei handelt es sich um eine »possessive Mimesis«>, die um sich herum
konzentrische Kreise zieht. Nur graduell ist dann die mimetische Ergriffenheit
des Publikums von der des Schauspielers unterschieden.

Machtvoll spricht die Mimesis die sinnliche Seite des Publikums an und sti-
muliert dessen mimetisches Vermogen: Wer vieles auf der Biihne getan sieht,
wird selbst nicht mehr nur eines tun wollen. Wer etwa »Trunkenheit, Verweich-
lichung und Miiliggang« (P 125, 398e), allesamt beliebte Beispiele des platoni-
schen Sokrates, durch einen Schauspieler dargestellt sieht, wird sich dadurch
selbst zu >Trunkenheit, Verweichlichung und MiiBiggang« verfiihrt finden. Aus
stabilen Menschen werden instabile.” Das gerechte Gemeinwesen, in dem jede
und jeder seinen und ihren Platz hat und jeder Schuster bei seinen Leisten bleibt,
gerit in Verwirrung, aus der Balance, bléht sich auf und franst aus. Die Mimesis
zeigt sich als gleichzeitig das gefihrlichste und machtvollste aller Vermogen. Sie
muss in Schach gehalten und reguliert werden.

22 Vgl. Eric A. Havelock: Preface to Plato. Cambridge/London 1963, S. 24.

23 Vgl. in Anschluss an Havelock dazu Friedrich Balke: »Possessive Mimesis. Eine
Skizze und ein Beispiel«, in: Gertrud Koch/Martin Vohler/Christiane Voss (Hg.): Die
Mimesis und ihre Kiinste, Miinchen 2010, S. 111-126, hier: 113-118.

24 Dafiir, dass hier bevorzugt Beispiele der Instabilitdt und Zerriittung gewihlt werden,

vgl. Lacoue-Labarthe: Typography, S. 130.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 85

Zur Regulierung der Mimesis schldgt der platonische Sokrates zwei Strate-
gien vor: Erstens wird stellvertretend fiir simtliche Mimetiker den Dichtern der
Zugang zur Stadt verboten. Gemeint sind hier nicht zuletzt die Dichter als Rhap-
soden, also, obwohl Sokrates auf einer stabilen Unterteilung zwischen den Ti-
tigkeiten insistiert, als Schauspieler ihrer Dichtungen. Zweitens aber ist die Mi-
mesis ein, wenn nicht das grundlegende Mittel der frithen Erziehung der Wich-
ter: »Was [der junge Mensch, M.J.S.] in diesen Jahren in seine Vorstellungen
aufnimmt, das bleibt in der Regel unausldschlich und unverédnderlich haften.«
(P 95, 378e) Diese Aufnahme erfolgt durch Stimulation der Sinnlichkeit, sprich
iiber das kindliche mimetische Vermdgen. Uber dieses wird ihnen nicht nur Wis-
sen vermittelt, sondern (so lieBe sich mit der Soziologie des 20. Jahrhunderts sa-
gen) kulturelle Normen werden in ihr Korpergedichtnis eingeschrieben.” Die
mit den Dichtern aus der Stadt verschwundene Instabilitit der mimetischen Ge-
fahr kehrt gleichzeitig mit der Erziehung inmitten der Stadt zuriick: bei ihrer
Selbstreproduktion. Mit dem Verschwinden der Dichter scheint diese Gefahr
aber zu einem guten Stiick gebannt. Die Zoglinge werden nur mit solchen mime-
tischen Artefakten konfrontiert, die zuvor eine strenge Zensur durchlaufen ha-
ben. Verboten sind Vorbilder, die jegliche Form von Instabilitidt zeigen, z.B.
>Trunkenheit, Verweichlichung und Miiliggang<. Gewihlt sind Vorbilder, in de-
nen die Gotter konstant und gerecht, die Helden ehrenhaft und wahre Ménner
und iiberhaupt keine Arten von Instabilitidt zu entdecken sind. Gebannt wird die
Instabilitdt der Mimesis also mittels der gefihrlichen Macht der Mimesis: Das
instabile mimetische Vermogen der Zoglinge hidngt sich an mimetische Vorbil-
der einer Stabilitit, die der inneren Instabilitit der Mimesis zuwiderlduft. Das in-
stabile mimetische Vermogen wandelt sich dank Mimesis in Stabilitidt und ldsst
die eigene Instabilitit hinter sich. Gefahr und Macht des Theaters werden mobi-
lisiert, um Gefahr und Macht des Theaters zu bannen, mitten im Inneren des ge-
rechten Gemeinwesens. Statt Instabilitéit soll sich nunmehr Stabilitit osmotisch
ausbreiten.

Damit aber wird, ohne dass dies Erwidhnung finde, die Mimesis rhythmisiert:
So wie sie die »gesunde< Stadt zu einer »iippigen< Stadt anschwellen ldsst, um
durch Abweisung der Dichter wieder zur schlanken, kleinen, eben zur gesunden
Stadt zu werden, genauso stimuliert die Erziehung die Mimesis und lésst sie an-
schwellen, um sich ihrer zu entledigen, und sie mit der néchsten Generation wie-
der anschwellen zu lassen. Platons Sokrates imaginiert die gleichmiBige Wel-

25 Vgl. Pierre Bourdieu: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt a.M.
1987, S. 126ff.. Vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf: Spiel — Ritual — Geste. Mimeti-
sches Handeln in der sozialen Welt. Hamburg 1998.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

lenbewegung einer anschwellenden Mimesis, die sich an sich selbst bricht und
gleich wieder abschwillt. Die Notwendigkeit des Verbots einer eigenstindigen
mimetischen Aktivitét abseits der Erziehung deutet darauf hin: Diese Wellenbe-
wegung kann jederzeit aus ihrer GleichmiBigkeit ausbrechen, jederzeit kann die
Instabilitit tiberhand nehmen und die gesunde Stadt destabilisieren, vielleicht
zerstoren. — Folgerichtig erscheint es daher, dass die >Reinigung< der »lippigenc¢
Stadt spéter bei der Verhandlung des Rhythmus erneut thematisch wird.

4. ZWEIDEUTIGKEIT: ENTAUSSERUNG
UND VERINNERLICHUNG DER MIMESIS

Sokrates erstmalige Aufzihlung der Mimetiker anlésslich seiner Beschreibung
der >iippigen Stadt< erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit; trotzdem fallt
eine Abwesenheit bzw. eine nur indirekte Anwesenheit der Musik auf: Der epi-
sche Gedichte in Begleitung seines Saiteninstruments vortragende Rhapsode ist
natiirlich auch ein Sénger; der Tdnzer bewegt sich zur Musik, die aber nur als
>Gehilfe« des Dichters auftritt. Auf dhnliche Art, wie die Problematik der Mime-
sis in ihrer Uberfliissigkeit und Zweitrangigkeit liegt, scheinen Tonart und
Rhythmus zunichst ihrerseits so zweitrangig, dass sie in der Illustration dessen,
was die >gesunde Stadt< denn nun >lippig< und krank mache, auch fehlen kénnen.
Deswegen ist es mehr als tiberraschend, dass eben zwischen der Behandlung von
Tonart und Rhythmus und inmitten der Beschreibung der >gutens, die eigentliche
Instabilitidt wegregulierenden Mimesis behauptet wird, die >lippige Stadt< sei
nunmehr zur >gesunden«< zurechtgeschrumpft bzw. >gereinigt<. Wie zitiert: >Die
Stadt, die wir als lippig bezeichnet hatten, [ist] ganz unvermerkt wieder berei-
nigt«. Mittels der Bestimmung des >gesunden< Rhythmus>wollen wir auch das
tibrige noch reinigen< (katharein).

Aus dem Bisherigen ergibt sich, dass es sich bei dieser »Reinigung< um die
Erzeugung von Stabilitiit aus Instabilitidt gehandelt haben wird. Diese Erzeugung
von Stabilitét soll mit der Behandlung des Rhythmus zu ihrem Abschluss kom-
men und vielleicht, aber das wire angesichts der zuerst angedeuteten Zweit-
rangigkeit des Rhythmus iiberraschend, ihren Hohepunkt, zumindest jedoch ih-
ren Endpunkt finden. Tonart und Rhythmus unterscheiden sich in Sokrates’ Aus-
filhrungen nicht von den vorhergehenden mimetischen Darstellungspraktiken.
Wie bei den Themen der Kindermérchen sucht Sokrates auch hier die beizube-
haltenden >gesundenc< heraus und trennt sie von den >iippigen< oder gar >kran-
ken«. Offensichtlich scheint auch, was mit der >unvermerkten< Reinigung ge-
meint ist: Auf Glaukons Protest hin wurde trotz Sokrates’ Widerwillen eine >iip-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 87

pige« statt einer >gesunden< Stadt beschrieben, der auch die iiberfliissigen Mime-
tiker angehoren. Nun konnte Sokrates aber mit philosophischen Mitteln nach-
weisen, dass in unreguliertem Zustand die mimetischen Praktiken der fiir die
Stadt notigen Erziehung Schaden bringen. Glaukon hatte eigentlich nur besseres
Essen und ein bisschen alltdgliches Wohlsein eingefordert, woraufhin Sokrates
gleich simtliche Mimetiker in die Stadt holte. Mit der Reinigung von der Mime-
sis ist wohl auch dieser letzte Luxus aus der kultivierten Stadt verschwunden.
Aber Glaukon hat sich nunmehr vom Gang des Arguments hinreilen lassen:
»Und das war verstindig von uns« (P 126, 399d), kommentiert er bestitigend
Sokrates’ plotzlichen Ausbruch aus den Spezifika des Erziehungsprogramms
und den Riickgriff auf die Griindungserzdhlung des Gemeinwesens, ohne seine
vorherige Position zu erwihnen oder sich auch nur an sie zu erinnern. Damit
schleicht sich aber auch eine gehorige Portion Ironie in den Dialog ein; scheint
Glaukon hier doch alles andere als >verstandig«. Vielmehr stellt seine Replik aus,
dass im Text Mimesis nicht nur die Ergriffenheit des Schauspielens und Zu-
schauens, nicht nur die osmotische frithkindliche Prigung, sondern auch die phi-
losophische Aneignung von Wissen im Lehrer-Schiiler-Verhiltnis benennt.*
Diese Wissensiibertragung scheint hier aber mehr auf identifizierter Faszination
als auf der philosophischen Uberzeugung durch Folgerichtigkeit zu beruhen.

Der Rhythmus des Dialogs ist an dieser Stelle auch von der Argumentation
her merkwiirdig gebrochen. Denn explizit wurde schon kurz vorher (und auch
hier ohne Widerspruch Glaukons) gekennzeichnet, dass das entworfene Ge-
meinwesen keinen Platz fiir die Mimetiker hat:

»Wenn also ein Mann, der dank seiner Weisheit alles mogliche sein und alle Dinge nach-
ahmen kann, in unsere Stadt kdme und uns seine Dichtungen vorfiithren wollte, dann wiir-
den wir ihn wohl als einen heiligen und wunderbaren und liebenswiirdigen Mann vereh-
ren, wiirden ihm aber sagen, da3 es einen solchen Mann in unserer Stadt nicht gebe und
nicht geben diirfe. Wir wiirden Salbdl auf sein Haupt gieBen und es mit Wolle bekrinzen
und ihn dann in eine andere Stadt weiterziehen lassen. Wir selbst aber wiirden, zu unserem
Nutzen, mit dem strengeren und weniger anmutigen Dichter und Mythenerzihler Vorlieb
nehmen, der uns die Vortragsweise des anstindig Denkenden nachahmte und seine Worte
nach jenen Richtlinien setzte, die wir am Anfang als Gesetze aufgestellt haben, als wir mit

der Erziehung der Krieger begannen.« (P 123, 398a)

26 Vgl. Havelock: Preface to Plato, S. 24. Affirmativ statt ironisch liest diese Stelle
Schmitt: »Mimesis bei Platon«, S. 245-247.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Die Dichter, mit denen hier Vorlieb genommen wird, sind wie der vor allem be-
handelte Homer schon lange verstorben, ihre Texte von der sokratischen Zensur
verstimmelt bzw. fiir die Erziehung zurechtgeschnitten. Es handelt sich also
nicht um die Dichter, die Sokrates dem Glaukon untergeschoben hatte. Diese
scheinen vielmehr gar nicht mehr in der »iippigen< Stadt zu verweilen. Es findet
also auch gar keine Vertreibung der Mimetiker statt; diese werden gleich am Be-
treten der Stadt gehindert. Von Vertreibung, Austreibung etc., von der zu spre-
chen zum Topos geworden ist, geht nirgends die Rede.”” Wenn tiberhaupt, dann
ist die »unvermerkte Reinigung«< bereits hier geschehen, und zwar keineswegs
sunvermerkt<, sondern hochst offensichtlich. Im Anschluss erst geht es an die
Behandlung des Liedes und dabei von Tonart und Rhythmus, zwischen denen
dann diese Unvermerktheit der Reinigung behauptet wird.

Es ist, als sollte der Rhythmus des Texts, der bei der Abweisung des Dichters
so sehr den Anfang der Erziehung betont, seinerseits verdecken, dass er die Fra-
ge nach dem Anfang mehr als verwirrt und nicht in geordneter Reihenfolge ver-
handelt: Die >am Anfang aufgestellten Gesetze< mogen die Erziehung der Wich-
ter begriinden (und die Abweisung des Dichters notwendig machen). Aber die
Erziehung der Wichter wurde nur nétig, weil Glaukon die Mahlzeiten in der
Stadt nicht auf >das Notwendige«< beschrinken wollte. Sokrates vergroferte die
Stadt; mit dem Luxus hielten die Mimetiker Einzug. Die Wichter wurden nétig,
um die >aufgeblasene« Stadt zu verteidigen. Thre Erziehung zu stabilen Individu-
en unter Benutzung der Mimesis aber wurde unter Abwehr der ihr eigenen Insta-
bilitdt notwendig, um ihre Spezialisierung auf das Kriegshandwerk zu gewdhr-
leisten. Aber, so verdeckt es die von Sokrates eingeschmuggelte >unvermerkte
Reinigungs, der Text hatte die Figur des Wichters zunichst eingefiihrt, um eine
die Mimetiker beherbergende Stadt zu verteidigen, nicht um den Dichter am
Stadttor abweisen zu konnen. Seine Funktion hat sich unter der Hand vollkom-
men gewandelt. — Denn wer setzt im Zweifelsfall wohl durch, dass der bekrinzte
Dichter zur nédchsten Stadt weiterzieht?

Die Mimesis ermoglicht den Wichter also nicht nur ontogenetisch durch Er-
ziehung, um als Katalysator gleich wieder verschwinden zu miissen; sozusagen
phylogenetisch ermoglicht, ja bewirkt sie geradezu seine Entstehung. Die durch
die Uppigkeit der inneren Mimesis notwendig gewordenen Wichter schlieBen
die Stadt nach auflen gegen die Mimesis ab. Die geregelte Ordnung von Anfang

27 Vgl. Thomas Glaser: »Theater vs. Archi-Politik. Zur Einrichtung der Politik durch die
Mimesis in Platons Politeia«. Unverdffentlichtes Manuskript eines Vortrags, gehalten
auf der Tagung »Zwiespiltige Mimesis. Positionsbestimmungen der Literaturwissen-

schaften und ihrer Nachbarwissenschaften« am 10.01.2013 an der Universitit Siegen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 89

und Ende ist durcheinander geraten, ebenso die von innen und auflen. Die >ge-
sunde« Stadt mag ohne professionelle Mimetiker auskommen. Diese miissen sie
aber immer schon bewohnt haben, um spiter vor den Toren abgewiesen werden
zu konnen. Die Mimetiker sind Bedingung fiir die Notwendigkeit der Wichter.
Die Wichter verteidigen die innere Mimesis also gegen sich selbst. Oder bewa-
chen sie das Innere, zu dessen Schutz nach auflen sie erzogen werden? Die >Rei-
nigungs, von der verschoben und unter Unterbrechung des Arguments die Rede
geht, hat in der Tat >unvermerkt< stattgefunden — vielleicht bereits bei der Ein-
fiihrung der Wichter. Diese hatte bereits eine auf die >gesunde< Stadt vorausdeu-
tende Pointierung: Zuerst argumentiert Sokrates, die »lippige< Stadt miisse durch
den »unbegrenzten Erwerb von Giitern« iiber das »Maf} des Notwendigen hin-
ausgehen«. Eine im »>gesunden< Zustand gerechte Giiterverteilung suggerierend
fragt Sokrates rhetorisch »Dann werden wir also Krieg zu fithren haben, Glau-
kon?« Das einzufiihrende »Heer« soll dann jedoch »gegen die Angreifer« (P 86,
373e) eingesetzt werden und nicht selbst die fiir die eigene >Uppigkeit< notwen-
digen Giiter erobern. Zwar mag die Stadt eben wegen ihrer >Uppigkeit< zum An-
griffsziel geworden sein. Die implizite Wertung deutet aber eher darauf hin, dass
eine >gesunde< Stadt sich gegen die Ubergriffe der anderen verteidigt — auch
wenn dies erst spiter explizit gemacht wird.

Der Text der politeia suggeriert einerseits das in seiner Rezeption inzwischen
topische Bild der Vertreibung der Mimetiker, von der eigentlich nirgends ein
Wort gesagt wird. Andererseits ldsst sich vor lauter Theatereffekten, verschobe-
nen und iiberraschenden Anfingen und Begrenzungen, die stabile Ordnung der
Stadt nicht mehr besonders gut wahrnehmen. >Unvermerkt< macht der Text dar-
auf aufmerksam, dass er seine angebliche Logik iiber einen prizisen, wenn auch
nicht ganz >wohlgemessenen« Rhythmus entfaltet — und dies tut er exakt, bevor
es an die Behandlung jenes Rhythmus gehen wird, welcher Stabilitdt und Ord-
nung gewihren soll.

5. STABILE UND INSTABILE SEELEN:
GUTE UND SCHLECHTE RHYTHMEN

Inmitten der regelmifBigen Wellenbewegung der fiir die Erziehung der Wichter
stimulierten und dann regulierten Mimesis zeigt sich ein plotzlicher Umbruch:
eine Verschiebung hin zu einer moglichen Lesart der politeia, in welcher deren
Ordnung nicht ganz so ordentlich scheint wie von Sokrates proklamiert und von
seinen Dialogpartnern bestitigt: Mit der Mimesis kommen auch zwei Auf-
fassungen von Rhythmus ins Spiel. Mit dem Regelmal ist die nach Platon domi-
nant werdende Auffassung von Rhythmus angesprochen. Mit dem plotzlichen

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Umbruch scheint aber auch eine andere Auffassung von Rhythmus prisent zu
sein, ndmlich eine fiir Platon gefdhrliche Bestimmung des Rhythmus, die auf In-
stabilitdt deuten wiirde: ein >schlecht gemessener Rhythmus«.

In einem doppelten Sinne beschreibt Platon den Rhythmus als mimetisch —
und zwar gleichermaflen im Sinne von verkorpernd wie nun durchaus im Sinne
von nachahmend: Bei der Erziehung der Wichter fiir das gerechte Gemeinwesen
soll der gute Rhythmus, indem er der Idee eines »geordneten und tapferen Le-
bens« (P 127, 399e) entspricht, diese Idee der Seele einprigen: als dieser Seele
Gestalt bzw. Form, eben als sogenannter eidos. Prigend wirkt der Ideen nach-
ahmende Rhythmus in der Erziehung wegen der erwihnten volligen Formbarkeit
der Kinderseelen durch ihre mimetische Ausrichtung auf die Welt. Es geht also
wieder um Mimesis im doppelten Sinne: Rhythmen sind sinnliche Nachahmun-
gen und Verkorperungen der Idee eines >geordneten und tapferen Lebens<; der
junge Mensch verhilt sich sdmtlichen sinnlichen Eindriicken mimetisch gegen-
iiber. Uber diese doppelte Nachahmung lisst sich die Idee eines >geordneten und
tapferen Lebens< in seiner Seele installieren. Die Abwesenheit eines stabilen
Rhythmus kann hingegen die Seele schwichen, ins Chaos stiirzen und auf das
ganze Gemeinwesen libergreifen. In diesem Sinne ist das Pathos verstindlich,
das der platonische Sokrates fiir den Rhythmus aufbringt: >Wohlgestaltung und
Missgestaltung der Seele sind die Folge des wohlgemessenen oder des schlecht
gemessenen Rhythmus.<

Welche Rhythmen dies sind, dariiber verbleibt die ansonsten oft bis in
kleinste Kleinigkeiten so ausfiihrliche politeia im Unklaren. Wihrend die home-
rische Epik an markanten Beispielen, von allem >gereinigt« wird, was zu etwa
>Trunkenheit, Verweichlichung und Miiliggang« anstiften konnte, bezeugen So-
krates und sein Gesprachspartner Glaukon beziiglich der Rhythmen blo3 Unwis-
senheit, ohne dass sie diese Liicke besonders wichtig finden. Sokrates verweist
auf den den Phytagoridern nahestehenden Musiktheoretiker Damon:

»Doch habe ich so dunkel in Erinnerung, einmal gehort zu haben, wie er von einem zu-
sammengesetzten Enoplios und dann von einem Daktylos und einem heroischen Versmaf
sprach und diese, ich weifl nicht wie, ordnete und die Hebungen und Senkungen ausglich
und sie mit einer Kiirze oder einer Linge endigen lie. Und eine andere Taktart nannte er,
glaube ich, lambos und eine andere Trochaios und wies ihnen Lingen und Kiirzen zu. Und
an einigen von ihnen tadelte oder lobte er das Tempo des Fufies nicht weniger als den

Rhythmus selbst, oder etwas an beiden — ich kann es nicht sagen.« (P 127, 400a-c)

Angesichts der Wichtigkeit, die der Wahl des richtigen Rhythmus in diesem Pro-
jekt zugeschrieben wird, erscheint die Ahnungslosigkeit, die Sokrates und sein

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 91

Gesprichspartner ganz unbekiimmert an den Tag legen, erstaunlich. Die Ent-
scheidung iiber die guten (wohl reinen) Rhythmen und die schlechten (wohl ge-
mischten oder gar unrhythmischen) Rhythmen wird der Autoritdt Damons iiber-
tragen: »Doch iiberlassen wir das [...] dem Damon. Denn um das auseinander-
zusetzen, braucht es eine lingere Untersuchung, oder bist du anderer Meinung?«
(P 127, 400c) — Mitten in der Begriindung des europdischen Denkens iiber den
Rhythmus bleibt die letztendliche Bestimmung des Rhythmus also aufgescho-
ben. Angeblich weil diese Aufgabe viel zu wichtig, diffizil, groBangelegt und
komplex sei. Nichtsdestoweniger: Der Rhythmus selbst, die Beantwortung der
Frage, welches denn ein guter Rhythmus sei, stellt eine Synkope im Denken iiber
den Rhythmus dar. Der Text lédsst offen, welcher Rhythmus genau mit welcher
Prigekraft die Seele der jungen Menschen affizieren soll. Ein restriktiver Begriff
des Rhythmus, der ihn an die Stabilitit von Takt und Metrum bindet, scheint zu-
nichst offen zu bleiben fiir andere Bestimmungen, fiir die das Wesen des
Rhythmus gerade in seiner Offenheit bestiinde.

Diese angedeutete Offnung nimmt der platonische Dialog in einem niichsten
Schritt jedoch zuriick, indem er die vorher behauptete Bedeutsamkeit und Wirk-
michtigkeit des Rhythmus so sehr reduziert, dass seine konkrete Bestimmung
plotzlich nicht weiter wichtig ist. Denn was sich sagen lésst, ist offensichtlich die
Unterscheidung zwischen dem Wohlgemessenen und dem schlecht Gemessenen,
zwischen dem MaBvollen und dem, was das Maf} sprengt: Der falsche Rhythmus
ist fiir Platon, das kann man in den spiteren nomoi noch viel deutlicher nachle-
sen,” ein instabiler Rhythmus, ein ungeordneter Rhythmus, ein unbestindiger
Rhythmus, d.h. ein Rhythmus, der Uberraschungen bringt, der aus dem von ihm
suggerierten Schema ausbricht, der die von ihm suggerierte Ordnung unterwan-
dert, auflost oder, noch schlimmer, letztlich gar keine Ordnung erkennen ldsst.
Wie in allen anderen Belangen lehnt der platonische Sokrates Zwitterwesen, d.h.
hier: Mischrhythmen, ab. So wie der Schuster im Gemeinwesen bei seiner Spe-
zialisierung bleiben soll, so miissen auch die Rhythmen >ungemischt< bleiben,
wie es heiBit. Wie bei den anderen mimetischen Praktiken, insbesondere beim
Schauspiel, stellt sich auch hier wieder das selbe Problem: Die gemischten
Rhythmen sind »weitaus am reizvollsten [...] fiir die Knaben und die Erzieher
und auch fiir die groBe Menge« (P 122, 397d). Wie beziiglich aller anderen mi-
metischen Praktiken gilt es diese instabilen Mischformen aus der Erziehung,
aber auch aus dem Gemeinwesen insgesamt zu verbannen. Mit der Stabilitéit des
guten Rhythmus manifestiert sich in der vergénglichen, unkonstanten und unsi-
cheren Welt die Gestalt der Ideen, ein eidos. In der Instabilitidt des schlechten

28 Vgl. Platon: nomoi, S. 28ft. (643e ff.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Rhythmus geht der Bezug zum eidos und damit zu den Ideen verloren. Die vom
schlechten Rhythmus affizierte Seele stof3t nicht zum jenseitigen Wahren, Guten
und Schonen vor und muss selbst instabil, d.h. hisslich, bleiben.

Wegen des Einbezugs in die anderen mimetischen Praktiken miissen die an-
sonsten so wichtigen Rhythmen dann gar nicht weiter gesondert behandelt wer-
den. Sind sie als blo mimetische Phianomene letztlich doch nachgeordnet. Denn
qualifiziert fiir die platonische Behandlungen sind, obwohl die Rhythmen doch
am Tiefsten in die Seele dringen und also eine iibergeordnete Kategorie darzu-
stellen scheinen, nur solche Rhythmen, die sich der musikalischen Tonart und
der theatralen Art des Vortrags unterordnen: »[GJuter und schlechter Rhythmus
ergeben sich [...] aus dem guten Vortrag oder seinem Gegenteil [...], da sich ja
Rhythmus [...] nach dem Text richte[t], und nicht der Text nach diese[m].«
(P 128, 400d) Gemeint sind damit die Inhalte, die von >Trunkenheit, Verweichli-
chung und Miifliggang« und iiberhaupt von jedweder Unbestindigkeit bereinigt
sein sollen. Ein nicht trunkener, verweichlichter, miiffiger Text provoziert folge-
richtig einen Rhythmus, welcher >Trunkenheit, Verweichlichung und Miiig-
gang« bei seinem Publikum vorbeugt.

Allerdings indiziert ein solcher Rhythmus bei angemessener Ausfiithrung von
auflen her, was im Inneren der Vortragenden zu finden sei: »Art des Vortrags
[...] und [...] Text [...] richte[n] sich nach dem Charakter der Seele.« (P 128,
400e) Nicht nur nimmt der Rhythmus also Einfluss auf die Seele. Der angemes-
sene, der gute Rhythmus ist derjenige, welcher der guten und schonen Seele ent-
spricht, in welcher die gute und schone Seele sich ausprigt. Nicht vorstellbar ist
ein Rhythmus, der der Art des Vortrags, dem Inhalt des Texts oder gar der Form
der Seele zuwiderliefe. Ein solcher Rhythmus brichte deren innere Balance aus
dem Gleichgewicht, vielleicht auch aus dem Rhythmus ihres Widerspiels. Er wi-
re als schlechter Rhythmus auch per se ein Indikator fiir einen schlechten Vor-
trag, einen unausgeglichenen Text, eine aus der Balance geratenen Seele. Diese
aus der Balance geratene Seele konnte sich nur in einer inneren Instabilitit des
Rhythmus manifestieren. Der Entsprechungszusammenhang vom guten und sta-
bilen Rhythmus zur guten Art des Vortrags zum stabile Vorbilder liefernden
Text zur schonen, weil stabilen Seele ist ginzlich und in beide Richtungen von
der Prigekraft des eidos durchwirkt: Sie manifestieren sich als sich wechselseitig
bedingender Gesamtzusammenhang einer stabilen Gestalt.”

Vom guten, stabilen und angemessenen Rhythmus kommt der platonische
Sokrates nach all den zum Rhythmus hinfithrenden Umwegen nun plotzlich sehr
direkt zum philosophischen End- und Zielpunkt der platonischen Existenz. Aber

29 Vgl. fiir die Gesamtproblematik Lacoue-Labarthe: Typography, S. 43-138.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 93

dieser End- und Zielpunkt entpuppt sich entgegen aller anders lautenden Beteue-
rungen des Sokrates nicht nur als Selbstzweck. Vielmehr ist er theatral verfasst;
er erscheint vor den Augen der anderen: »Wenn also [...] der Seele des Men-
schen ein schoner Charakter innewohnt und gleichzeitig seine duBere Gestalt
diesem entspricht und mit ihm iibereinstimmt, indem sie dasselbe Geprige trigt,
so mufl das wohl fiir einen, der das sehen darf, der schonste Anblick sein.«
(P 131, 402d) — Der gute swohlgemessene< Rhythmus manifestiert sich in dieser
schonen Seele und wird so zu einer Art Theater des Wissens: zu einer in der ma-
teriellen Welt erscheinenden theoria. Er ist eine Ausprigung der iibersinnlichen
Ideen: ihre Gestalt, ihr eidos. Er prigt der verginglichen und instabilen Materie
diese Gestalt ein. D.h. er kann als Agent und Medium der jenseitigen Wahrheit
der Ideenwelt dienen: Deshalb kann der Rhythmus iiber den Charakter mitent-
scheiden; die Wahl des richtigen Rhythmus geht notwendig mit der der richtigen
Vortragsart, der richtigen Textinhalte und des richtigen Charakters einher, um
den anderen den >schonsten denkbaren Anblick« zu bieten.

Beim Theater des schonen Wissens, das auf den stabilen Rhythmen basiert,
handelt es sich also um eine Konkurrenzveranstaltung zum mimetischen Theater
der Schauspieler, Rhapsoden, Dichter, Maler usw. Diese verstirken durch ihre
Nachahmungen die Instabilitit der ohnehin schon instabilen sinnlichen Welt und
verbreiten diese Instabilitdt mittels der kaum domestizierbaren Ansteckungs-
macht der Mimesis. Nicht um sich horizontal ausbreitende mimetische, d.h. in-
stabile Ahnlichkeiten, Identifizierungen und Verkorperungen soll es sich hinge-
gen bei den Entsprechungsverhiltnissen handeln, die vom stabilen Rhythmus di-
rekt bis zur schonen Seele fiihren. Diese sind vertikal von oben bis unten, von
unten bis oben vom eidos, von der stabilen Form, geprégt. Ihre Wirkung auf die
sie Schauenden lduft der Ansteckungswirkung der Mimesis parallel — nur, dass
die Schauenden jetzt inspiriert werden sollen, um selbst zum guten Leben, zur
schonen Seele und letztlich zur philosophischen Schau der Ideen vorzudringen.
Die Perfektion der vom stabilen Rhythmus geprigten schonen Seele und die Zer-
riittung des Instabilitét produzierenden Schauspiels erscheinen als Doppelgéinge-
rinnen. Nachtrigliche, fliichtige Mimesis und prigender, dem Gepriagtem immer
vorldufiger eidos stehen ihrerseits in einem Ahnlichkeitsverhiltnis. Die Mimesis,
so lieBe sich im platonischen Register sagen (und im Timaios findet sich dieses
Vokabular tatsdchlich), ist eine Mimesis des eidos. Sie ist seine nachtrégliche,
instabile Zweit- bzw. Drittfassung, die von seiner stabilen Prigekraft zehrt, diese

30 Vgl fiir den Timaios und die darin markierte Zeitvorstellung Klaus Held: »Zeit als Zahl.
Der pythagoreische Zug im Zeitverstindnis der Antike«, in: Forum fiir Philosophie Bad
Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und Personalitt. Frankfurt a.M. 1992, S. 13-33.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

aber auch vermindert. Der Rhythmus ist in der Erziehung der politeia so wichtig,
weil es sich bei ihm einerseits um den wohl sinnlichsten Teil aller aufgefiihrten
mimetischen Darstellungspraktiken handelt. Er ist potentiell am weitesten von
der Prigekraft des eidos entfernt. Eben darum ist es ihm gleichzeitig moglich, als
>wohlgemessener« die Idealitét des eidos direkt liber die Sinne einzuspeisen. Wer
dem guten Rhythmus ausgesetzt wird, findet sich wenn nicht direkt zum Theater
des guten Wissens emporgehoben, so doch auf dieses vorbereitet. Wer dem
schlechten Rhythmus ausgesetzt wird, droht sich in der unbestindigen Welt der
mimetischen Praktiken zu verlieren.

6. MIMETISCHER RHYTHMUS: ZWEIDEUTIGE ERZIEHUNG

Alles steht und fillt mit dem mimetischen Rhythmus: Als Mimesis des stabilen ei-
dos kann der Rhythmus den Bezug zu diesem erst erzeugen. Als Rhythmus des
mimetischen Vermogens wirft er immer aus der Bahn. Umgekehrt gesprochen:
Der mimetische Rhythmus wirft immer aus der Bahn beziehungsweise er schligt
iiberhaupt erst eine Bahn ein. Er bestimmt, ob es eine einzige Bahn gibt, ndmlich
die zum eidos oder ob der dislozierende Rhythmus mal diese, mal jene Bahn ein-
schldgt — und das heift fiir Platon: keine Bahn. Wie die Mimesis miisste der
>wohlgemessene< Rhythmus dessen allererste Eigenschaft (ndmlich die, eine neue
Bahn einzuschlagen) im Laufe der Erziehung abschaffen: Er miisste auf der einmal
vorgegebenen Bahn bleiben und so mit seiner Stabilitit diejenige des eidos vorbe-
reiten. Er miisste, wie die Mimesis, im und als Regelmal} wiederkehren.

Die zeitliche Dislozierung, fiir die der Rhythmus bei Platon in einem >gutenc<
wie im >schlechten« Sinne steht, ldsst sich an der mit ihm enggefiihrten Mimesis
gleichzeitig als eine raumliche beschreiben: Die Einfithrung der Mimesis 6ffnete
die Stadt nach auBen und machte so Wichter notig, die diese Stadt gegen dufere
Angriffe verteidigen — und sie gegen eine Mimesis abschirmen, die gleichzeitig
innen wie auflen ist: Sie kann nur nach aulen abgewehrt werden, wenn sie innen
vorher schon da ist. Die sunvermerkte Reinigung« der Stadt, ihre katharsis, fin-
det durch eine Dislokation im rdumlichen Sinne statt: durch eine Versetzung von
innen nach auflen. Durch diese Versetzung kann ein stabiles Inneres erst behaup-
tet werden; seine Rahmung bleibt aber ausgerichtet auf etwas, das weder richtig
innen noch auflen ist. Der in der mimetischen Wichtererziehung behauptete Au-
Benraum der Mimesis disloziert den die Wichtererziehung erst ermdglichenden
Innenraum und umgekehrt.

All dies heif3t auch, dass in beiden Féllen, dem des Rhythmus und dem der
Mimesis, das entduflernde Moment immer bereits da ist, bevor es etwas zu ent-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 95

dulern gibt. Die Nachrangigkeit der Mimesis und die zeitlich-riumliche Entglei-
sung des Rhythmus gehen den in der politeia prisentierten Ordnungen auch im-
mer voraus.

Uber die Mimesis soll der eidos im zu erziehenden Individuum installiert
werden: zuerst iiber den stabilen Rhythmus, dann iiber die Vortragsart und
schlieBlich iiber die Inhalte. Der eidos préigt von oben nach unten. Dies aber wird
erst mit dem Abschluss der Erziehung, mit der schonen Seele einsichtig. Die
Mimesis installiert den eidos hingegen von unten nach oben. Seine Stabilitit,
ganz am Anfang der Erziehung die Stabilitit eines an Metren gebundenen
Rhythmus, geht immer aus einer Instabilitédt hervor, einer Nachtriglichkeit, einer
Abweichung, einer Verschiebung, einer Entfernung, einer Verfehlung seiner
selbst. Die mimetische Aneignung des stabilen und kontrollierten Rhythmus er-
folgt also selbst gegenrhythmisch, mischrhythmisch, destabilisierend. Sie ist of-
fen fiir die von der Mimesis ausgehenden Abweichungen, Unterbrechungen und
Verschiebungen. Das will heiflen: Es féllt schwer bei der Erziehung der schonen
Seele zwischen dem guten, stabilen Rhythmus zu unterscheiden, mit dem mime-
tisch affiziert werden soll, und seinem eigenen Gegenrhythmus: einer Mimesis,
die verschiebt, entstellt, destabilisiert und die Stabilitidt des Rhythmus auseinan-
derbringt. Die Mimesis des stabilen und ans Metrum gebundenen Rhythmus im-
pliziert auch immer die Moglichkeit einer, mit einem Holderlin-Wort, gegen-
rhythmischen Unterbre:chung:31 dass ein falsch oder angeschwicht wiederholter
Rhythmus plotzlich anders als vorgesehen wiederholt wird und den Rhythmus
von einem Metrum ablenkt. Durch seine Rhythmik miisste eigentlich auch der
stabilste Rhythmus potentiell so instabil, fragil und angreifbar sein wie die Mi-
mesis selbst. Wie in der platonischen Erziehung wird er sich immer erst im
Nachhinein als >wohlgemessener< Rhythmus entpuppt haben.

Ganz im Sinne der von Sokrates betonten Wichtigkeit des Rhythmus erhilt
dieser vorgidngigen Charakter beziiglich der >Subjektbildung« (in heutigem Vo-
kabular und im Vokabular, das etwa Badiou fiir seine Aktualisierung der politeia
fiirs 21. Jahrhundert benutzt):> Das platonische Subjekt wird sich riickwirkend
iber den Rhythmus gebildet haben. Seine angestrebte Stabilitét bleibt iiber den
Rhythmus auf eine in dessen Innerem wirksame Instabilitit ausgerichtet. Statt
das bei Platon fiir Instabilitéit schlechthin einstehende mimetische Vermogen zu
domestizieren, richtet der Rhythmus das Individuum immer wieder neu auf des-
sen Offnung der Welt gegeniiber aus. Riumlich gesprochen: Statt aus sich selbst

31 Friedrich Holderlin: » Anmerkungen zum Oedipus, in: Ders.: Samtliche Werke. Band
16. Sophokles. Frankfurt a.M. 1988, S. 247-258, hier: S. 250.
32 Vgl. Badiou: Platons >Staat<, S. 13-16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

auf den >schonsten Anblick« des eidos oder von der Stadtmauer auf die abgewie-
sene Mimesis zu schauen, stiftet die dislozierende Mimesis in ihrem Rhythmus
zuallererst einen Bezug des Subjekts gleichzeitig zu sich wie zur Welt: Sein In-
nenraum Offnet es auch nach auBien; sein Weltbezug bezieht sich auch auf es
selbst. Dieses Subjekt blickt nicht als Publikum auf den eidos oder den verwerf-
lichen Rhapsoden, sondern die Dislozierung eroffnet erst den Abstand einer Sze-
ne, in der das Subjekt sich selbst als einen anderen trifft, und in der das Subjekt
auch mit anderen (den Mimetikern, den Wichtern etc.) existiert. Erst nach Stabi-
lisierung dieses Raums zum Theater — sei es zum den eidos erblickenden Theater
des Wissens, sei es zum Theater der Rhapsoden und Tragoden — kann dieses
Subjekt Publikum werden. Vorher ist es die skandierte Abfolge wechselnder
Zeitraumverhiltnisse: kein Theater auf einer Biihne, sondern eben mit einem
Wort Samuel Webers ein »Theater der Dislozierung«’”.

Philippe Lacoue-Labarthe hat diese Dynamik in zahlreichen Texten als ein
»urspriinglich[es] Gebrechen am Subjekt«34 im Zeichen der Mimesis themati-
siert. In spdteren Texten benutzt er fiir diese immer schon gegebene Aushohlung
des Subjekts im Zeichen der Mimesis einen ihm von Jacques Derrida gewidme-
ten Begriff: »Desistenz«>". Eine solche Desistenz wiire rhythmisch, aber nicht im
platonischen Sinne: nicht als stabilisierende Einteilung des Gegebenen, sondern
als Offnung auf Andersheit, als Abhingigkeit von dem, was es zur Mimesis
animiert, ohne dass — darin besteht die dislozierende Wirkungsmacht der Mime-
sis — ein stabiles Vorbild je Prigekraft erlangen und Nachbilder zur schonen See-
le formen konnte: als ein Rhythmus a priori, dessen Voraussetzung darin besteht,
jegliche Voraussetzung immer infrage gestellt und verschoben zu haben. »We
(>we<) are rhythmed.«<’°; >Man (»man«) ist rhythmisiert¢; >wir (»wir«) sind
rhythmisiert< heifit es bei Lacoue-Labarthe unter Verweis auf die Behandlung
des Rhythmus in der politeia. Denn wer weil}, wer dieses >man< oder gar dieses
>wir< eigentlich anderes ist als dieser Rhythmus, der es sich selbst und jedem
Gemeinwesen, in das es eingebunden werden soll oder sich einbinden mochte,
bereits entzogen hat. Rhythmisiert ist >man< dann nicht im Sinne des ans Metrum
gebundenen Rhythmus, sondern als Aussetzung an etwas, das anders bleibt als
man selbst. Dieses etwas gibt in seinem Andersbleiben erst die Moglichkeit des

33 Vgl. Samuel Weber: »Taking Place: Toward a Theater of Dislocation, in: David J.
Levin (Hg.): Opera Through Other Eyes. Stanford 1993, S. 107-146.

34 Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen, S. 122.

35 Ebd., S. 123.

36 Lacoue-Labarthe: Typography, S. 202.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 97

eigenen Existierens: mit sich selbst, in der Welt und mit anderen, sich selbst, der
Welt und anderen ausgesetzt, ohne dies in einem eidos fixieren zu konnen.”’

Der mimetische Rhythmus in der politeia verweist nicht blofl auf die Stabili-
tit einer vom eidos gepriagten Ordnung und auf die diese Ordnung reproduzie-
rende Erziehung. Der mimetische Rhythmus verweist auch auf eine Bedingtheit
dieser Ordnung, die nicht in dieser Ordnung aufgeht. Im Gegenteil muss die
Ordnung immer wieder vom mimetischen Rhythmus >gereinigt< werden, der sie
doch bedingt und immer wieder aus der angestrebten >Wohlordnung« bringt. —
Allerdings wird das >gerechte Gemeinwesenc< hier in der ihrerseits mimetischen
Form des platonischen Dialogs skizziert und dabei in seinen eigenen Unterbre-
chungen und Spriingen immer wieder zur Schau gestellt. Dies mag nicht nur dar-
auf hindeuten, dass sich hier die hochste Form einer erzieherischen Mimesis
praktiziert findet,38 sondern auch darauf, dass der Text die UnabschlieBbarkeit
einer solchen >Reinigung< der Mimesis von sich selbst anerkennt.

7. DAS »GERECHTE GEMEINWESEN «
UND DIE ANARCHIE: POLITISCHE DIMENSION

Der mimetische Rhythmus, den Sokrates fiir sein Erziehungsprogramm und die
Begriindung von Ordnung funktionalisieren mochte, weist auch immer >hinter«
die Erziehung und >hinter« die platonische Ordnung auf deren ungeordnete, ja im
Wortsinne anarchische Bedingtheit. Diese Bedingtheit begriindet und ordnet
nichts. Wo der platonische Sokrates sich nichts anderes vorstellen mag, als dass
eine solche Anarchie der vielen mimetischen Rhythmen von auflen bzw. von
oben geordnet werden miisse, da verweist diese Bedingtheit auf die Moglichkeit
von Formen eines Miteinander, die nicht von einem Philosophenkonig oder sei-
nen Aquivalenten bestimmt (und dann wohl von den Wichtern durchgesetzt)
wiirden. Die strenge Regulierung der Mimesis soll andere Ordnungen oder Un-
ordnungen, die sich aus der Immanenz der vielen sich einander aussetzenden
mimetischen Rhythmen ergeben, unmoglich machen. Deren wechselseitigen
Identifizierungen, Verkniipfungen und Unterbrechungen sind dem platonischen
Sokrates ein Griuel. Er richtet sich nicht nur gegen die éltere, >magische< Wis-
sensform, die einer Mimesis eigen ist und Unbekanntes durch Verkorperung an-

37 Vgl. fiir diese mit und gegen Heidegger ausgearbeitete Konzeption Jean-Luc Nancy:
Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart 1988.
38 Vgl. Schmitt: »Mimesis bei Platon, S. 252.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

zueignen sucht,” sondern auch gegen das sich mit den anderen in Beziehung
setzende Moment der Mimesis, das nicht notwendig etwas von den anderen zu
wissen vermeint, diese anderen nicht zu- und einordnet und das sich auch nicht
notwendig um den sich oder den anderen in der Ordnung zugewiesenen Platz
schert:*’ Sokrates” striktes Erziehungsprogramm fiir die Wiichter richtet sich ge-
gen die Moglichkeiten alternativer sozialer Ordnungen, die sich aus der eigenen
Immanenz statt vertikal organisierten und deren Organisation wegen der mimeti-
schen Dislozierung immer neu infrage stiinde.

Einseitig sieht Platons Sokrates in der Vorherrschaft der Mimesis Chaos her-
aufziehen: die Verhinderung des Wissens wie des guten Lebens (was fiir ihn al-
lerdings dasselbe ist). Ebenso einseitig vermuten andere in der grundlegenden
Anarchie, welche die politeia bedingt aber von ihr reguliert werden soll, die
Moglichkeit einer wahren Demokratie.*' Beide Radikalpositionen mogen inso-
fern Recht haben, als dass die anarchische Bedingtheit der platonischen Ordnung
beide ermoglicht: Der mimetische Rhythmus steht fiir eine Freiheit, die sich
nicht notwendig als Agentin der Befreiung entpuppen wird, ohne deren Einbe-
ziehung aber wohl keine Freiheit je wirklich frei sein kann.” Der mimetische
Rhythmus liefert die Bedingung einer Freiheit kollektiver Selbstorganisation. Er
iberldsst dieser Freiheit die Moglichkeit, in Chaos und Gewalt umzuschlagen.

In Umkehrung der platonischen Wertung hat die europdische Theoretisierung
des Theaters gegen Ende des 20. Jahrhunderts der Mimesis in ihrer >magischenc<
d.h. verkorpernden, identifizierenden und >ansteckenden< Dimension eine soziale
Kraft zugeschrieben, die zumindest fiir die Zeit des Theaterereignisses platonische
oder protoplatonische Ordnungen verstéren oder gar aussetzen kann: Die Verkor-
perung, die auf der Biihne des traditionellen Theaters statthat oder den theatralen
Raum einer >Performance« konstituiert, tritt in einen Austausch mit den entspre-
chenden Reaktionen des Publikums.” Die von Platons Sokrates gefiirchteten mi-

39 Vgl. Balke: »Possessive Mimesis«, S. 115ff.

40 Vgl. in diesem Sinne Hans-Thies Lehmann: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Beitrdge zu
einer materialistischen Theorie der Literatur. Frankfurt a.M. 1977, S. 9-108, hier: S.
55-57.

41 Vgl. Arendt: The Human Condition, S. 192-199. Kai van Eikels versucht, Arendts Ein-
satz theoretisch zu schirfen, indem er aus ihm die Frage nach der Selbstorganisation die-
ses Gemeinwesens ableitet. Vgl. Kai van Eikels: Die Kunst des Kollektiven. Perfor-
mance zwischen Theater, Politik und Sozio-Okonomie. Miinchen 2013, S. 19-33.

42 Vgl. Jean-Luc Nancy: L’Experience de la liberté. Paris 1988.

43 Vgl. Hans-Thies Lehmann: »Notiz tiber Mimesis«, in: Gertrud Koch/Martin Vohler/
Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Kiinste. Miinchen 2010, S. 69-74.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 99

metischen Verhaltensweisen konnen als wechselseitige Zirkulation beschrieben
werden, z. B. als diejenige von >>Energie<<.44 — Die Vesuche der Performance-Kunst
seit dem 20. Jahrhundert, seine Trennung vom Publikum abzuschiitteln,45 in einem
social turn nicht dem theatralen Schaudispositiv zugehorige Praktiken einzubezie-
hen*® und Weisen des sich selbst organisierenden Versammelns durchzuprobie-
ren,47 verweisen aber auch auf eine Ordnung, die der platonische Sokrates mit viel-
leicht gutem Grund nicht antasten mag: Solange die theatrale Mimesis ihren eige-
nen Ort hat, nimlich den der theatralen Auffiihrung jeglicher Art, wirkt sie nur in
eine Richtung. Der Schauspieler und der Rhapsode identifizieren sich mit etwas,
das sie nicht sind, und sie konnen iiber ihre eigene theatrale Ansteckung das Publi-
kum mit diesem Moment von Andersheit anstecken. Vielleicht treten sie auch, ob-
wohl Platon Sokrates dies nicht erwihnen ldsst, in eine sich gegenseitig steigernde
Wechselbeziehung mit ihrem Publikum. Die Zuordnung dessen, wer hier Schau-
spieler ist und wer Publikum, bleibt aber unangetastet.48 Der Blick geht in eine
Richtung; die Erziehung durch Sokrates kann sich dieses Blickes beméchtigen und
ihn in die Transzendenz, auf den eidos richten. Diese Erziehung braucht die Ord-
nung des Theaters. — So gar nicht gebrauchen kann sie mimetische Rhythmen, die
sich nicht mehr in eine Richtung lenken lassen. Nicht vorstellbar ist ihr eine Situa-
tion, in der die Blicke und die mimetischen Verkniipfungen in beide Richtungen
gehen: in der Schauspieler und Publikum sich genauso wenig unterscheiden lassen
wie Lehrer und Schiiler; in der sich nicht von vornherein bestimmen lisst, wer was
von wem lernen soll.* Wahrscheinlich wiirde gelernt, wahrscheinlich wiirde sich

44 Vgl. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 114-129. Vgl. Hans-Thies Leh-
mann: Postdramatisches Theater. Frankfurt a.M. 2011, S. 56-58.

45 Vgl. Claire Bishop: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectator-
ship. New York/London 2012.

46 Vgl. Jacques Rancitre: Das Unbehagen in der Asthetik. Wien 2007, S. 57-73. Vgl.
Shannon Jackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New York 2011.

47 Vgl. insgesamt van Eikels: Die Kunst des Kollektiven.

48 »In der Stadt entstanden und folglich bedingt durch das Phanomen der Sesshaftma-
chung, hatte die Theaterauffithrung immer zum obersten Ziel, den Zuschauer an der
Bewegung zu hindern. Die Pracht der antiken Zirkusse und Theater ldsst letztlich die
Erfindung eines allerersten statischen Vehikels erkennen, das pathologische Sesshaft-
machen eines aufmerksamen Zuschauers, der die Auffithrung des optischen Leibes
des sich bewegenden Schauspielers verfolgt.« (Paul Virilio: Rasender Stillstand. Es-
say. Frankfurt a.M. 1997, S. 150f.)

49 Vgl. (abziiglich der aufkldrerischen Emphase) Jacques Ranciére: Der unwissende

Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektuelle Emanzipation. Wien 2007.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

aus der Immanenz heraus eine gesellschaftliche Organisation ergeben. Nur welche,
das bliebe zunichst noch vollig offen.

Geschichtsschreiber der Erziehung haben die Entstehung der staatlich orga-
nisierten europdischen Pddagogik im spiten 18. Jahrhundert verortet und konsta-
tiert, vorher habe man bei aller Vielfalt der erzieherischen Methoden letztlich auf
die Macht der »Sozialisierung«™ vertraut: Die Zoglinge wiirden sich schon ir-
gendwie in die gesellschaftliche Ordnung einfiigen. Sprich: Sie wiirden die gin-
gigen Gebrduche schon irgendwie (gezwungen oder zwanglos) nachahmen. Die
Erziehung der Wichter in der politeia vertraut (wie Jahrhunderte lang an Platon
ausgerichtete Erziehungsmethoden) auf eine solche Macht der Sozialisierung,
will sie aber durch Auswahl und Zensur der nachzuahmenden Vorbilder steuern.
Aber selbst diese Steuerung ist nur moglich, solange die Richtung, in die mime-
tische >Ansteckung< und Verkettung verlaufen, nicht infrage steht. Das heilt
dann aber: Was als Platons Theaterfeindlichkeit und Kampf gegen die Mimetiker
erscheint, ist auch zu einem guten Stiick einem Horror vor einer Wirkungslosig-
keit, einem Leerlaufen oder einer Anarchie der Erziehung geschuldet. Die plato-
nische Ordnung braucht das Theater als ihr Feindbild, um dem Horror einer
schlichten Sozialisierung, die in alle beliebigen Richtungen laufen und jede mog-
liche Form annehmen kann, zu entkommen. In diesem Sinne ist ein Theater, das
auf ein Publikum wirken will, schon platonisch genug: Es fixiert das fluide Mo-
ment der Mimesis an einem bestimmten Ort sowie in bestimmten kulturellen
Praktiken und lenkt sie in eine bestimmte Richtung; die Differentialitit der Mi-
mesis markiert es als Einheit.

In der Auseinandersetzung mit den zeitgenossischen Techniken und Prakti-
ken des Theaters als kultureller Institution in Platons nomoi zeigt sich, dass die
auch hier proklamierte Theaterfeindschaft auf das Theater erst anhebt, sobald
dieses mobil wird und potentiell jeden moglichen Ort einnehmen kann.”' Aber so
lange sich noch gegen das Wort >Theater< und die so genannte Institution
schimpfen ldsst, ist auch diese Mobilitdt noch fixiert und nicht in die Anarchie
des mimetischen Rhythmus ausgebrochen: Die dem Theater zugeschriebene Ge-
fahr der Instabilitit erhélt mit der theatralen Situation einen stabilen Ort, gegen
dessen bedrohliche Instabilitit sich zu Felde ziehen ldsst. Im Theater und den
ihm zugesellten mimetischen Praktiken hat die politeia die sie bedrohende Insta-
bilitit bereits dingfest gemacht. Die pompos proklamierte Uberwiltigung, Aus-
grenzung oder Domestikation der theatralen Mimesis verschleiert mit hochst

50 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 48-81.
51 Vgl. Weber: Theatricality as Medium, S. 31-39. Vgl. Ranciere: Le Philosophe et ses
pauvres, S. 70-85.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 101

theatralen Mitteln, dass ein solcherart dingfest gemachtes Theater bereits weit-
gehend tiberwiltigt, vertrieben, domestiziert und produktiv gemacht ist — und
dass ohne seine Evokation das gerechte Gemeinwesen sich auf eben die Arten
und Weisen desorganisierte, wie Sokrates es sich in seinen Albtrdumen von einer
Theatrokratie bzw. »Zuschauerherrschaft«’> ausmalt.

Die platonische Erziehung braucht das Theater und die Theaterfeindlichkeit
also nicht nur, um sich daran einerseits zu stimulieren und das Theater dabei an-
dererseits hinter sich zu lassen. Die platonische Erziehung braucht das Theater
und die Theaterfeindlichkeit, um sich iiberhaupt insofern als Erziehung zu er-
moglichen, als dass das Theater eine stabile, privilegiert in eine Richtung gehende
Ordnung von Auffithrung und Publikum einrichtet. Eine solche durch das Thea-
ter ermoglichte Erziehung ist zwar skandiert durch den Rhythmus, mit dem die
theatrale Mimesis immer wieder >gesalbt< und >bekrinzt< verabschiedet wird.
Was aber nun, wenn dies keine Verabschiedung wire, sondern eine Art des
WillkommensgruBes? Denn solange Theater und Erziehung sich, wie verschlun-
gen auch immer, differenzieren und aufeinander beziehen lassen, kann eine sol-
che Erziehung die Planung des >gesundens, »gerechten< und >guten< Gemeinwe-
sen planbar und organisierbar erscheinen lassen. Die von ihrem eigenen mimeti-
schen Rhythmus an die Erziehung aufgeworfenen Fragen muss sie bis heute —
und besonders heute, da die Erziehung uns zu flexiblen, diverse Rollen iiber-
nehmenden, iiber alle Fahigkeiten des platonischen mimetischen Kiinstlers ver-
fiigenden Wesen formen mochte™ — beantworten.

52 Platon: nomoi, S. 82 (701a, 701b). Vgl. Rebentisch: Die Kunst der Freiheit, S. 69-81.
Vgl. Ranciere: Le philosophe et ses pauvres, S. 74-77.

53 Vgl. Brockling: Das unternehmerische Selbst, S. 278-284. Vgl. Boltanski/Chiapello:
Der neue Geist des Kapitalismus. Vgl. Virno: Grammatik der Multitude, S. 61-99.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV Verstecktes Theater

Rousseaus Emile und die Schauspielerei’

1. EMILE UNTER SCHAUSPIELERN

Platons Theaterfeindschaft haben die Pidagogen in Goethes padagogischer Pro-
vinz anscheinend iiber den Umweg von Jean-Jacques Rousseaus Leftre a M.
d’Alembert sur les spectacles von 1758 rezipiert.” Zudem handelt es sich bei
Rousseaus Emile, ou, de I’éducation von 1762 gleichzeitig um ein bahnbrechen-
des diskursives Ereignis, welches die Bemiithungen des >pddagogischen Jahrhun-
derts< (und mit ihnen das System von Goethes Pddagogen) erst ermdglicht: Das
Kind riickt als unbekanntes Wesen in den Mittelpunkt des Interesses. Der von
der ihn deformierenden Kultur eigentlich immer schon verdorbene Mensch kann
sich erst wirklich zum Menschen entwickeln, wenn er als Kind zu einem solchen
erzogen wird. Insofern das Theater sich im Lettre a M. d’Alembert als Paradigma
einer solchen Deformation beschrieben findet, geht Rousseaus prokalmierte
Theatrophobie mit seiner Erziehungsphantasie Hand in Hand. Das bei Platon wie
bei Goethes Pddagogen so wichtige, wenn auch versteckte intrinsische Wechsel-
verhéltnis von Erziehung und Theater scheint verloren. Hingegen wollen die fol-
genden Uberlegungen rekonstruieren, dass die Dissimulation dieses Verhéltnis-
ses bei Rousseau eine hohere Stufe erreicht hat: Auch Rousseau beschreibt das
Theater primir als Medium der Zeichengeneration und Subjektformation:3 Dabei
wird das Theater als Medium der Erziehung durch theatrale Mittel fast vollig

1 Voriiberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jorg Schifer: »Emile
unter Schauspielern. Rousseaus Theater der Erziehung«, in: Maud Meyzaud (Hg.):
Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rousseaus. Berlin 2015, S. 130-154.

Vgl. Kapitel 11

So analysiert bei Jacques Ranciere: Der emanzipierte Zuschauer. Wien 2008, S. 64f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

zum Verschwinden gebracht, insbesondere die Rousseau wie vor ihm Platon und
nach ihm Goethes Pddagogen so suspekte Schauspielerei.

Eine der obskursten Passagen in den an Merkwiirdigkeiten so reichen Schrif-
ten Rousseaus findet sich in der Wiederveroffentlichung seines Erziehungstrak-
tats Emile, ou, de I’éducation in Pierre-Alexandre Du Peyrous posthumer Ge-
samtausgabe. 1782 bringt diese Fassung erstmals auch handschriftliche Anmer-
kungen, welche von Rousseau wohl fiir eine 1764 geplante Gesamtausgabe in
die Erstpublikation von 1762 eingetragen worden waren.! In diesen reagiert
Rousseau nicht zuletzt auf die gleich nach Erscheinen seines Emile entbrannte
heftige Diskussion. Unter anderem war dabei die Unwahrscheinlichkeit der Fi-
guren, durch deren Reaktion auf sein Verhalten der aufwachsende Emile belehrt
und erzogen wird, in die Kritik geraten. Besonders gilt dies fiir die beriihmte
Wachsentenepisode: Der »imaginire[] Schiiler« (E 134) Emile iibt sich in der
Wissenschaft und durchschaut dank seiner neuen Kenntnisse den Trick, mit dem
ein Jahrmarktzauberer durch einen Magneten eine Wachsente manipuliert. Durch
seine scheinbare Uberlegenheit droht Emile einer der laut Rousseau menschli-
chen Hauptsiinden zu verfallen, die der Theaterfeind Rousseau in der Sphére des
Theaters verortet: der Eitelkeit des Schauspielers und Schaustellers. Der Gauk-
ler, selbst ein Schausteller, >heilt< die aufkeimende Eitelkeit Emiles zunichst mit
dessen offentlicher Demiitigung und dann mit einer Moralpredigt. In den post-
hum publizierten Notizen unterstellt Rousseau im Hinblick auf diese Passage
seinem Kommentator und Kritiker Jean Henry Samuel Formey, der gleich 1763
einen Anti-Emile verfasst hatte,” mangelnde Auffassungsgabe:

»Dem geistvollen M. Formey ist nicht der Gedanke gekommen, daf diese kleine Szene
vorbereitet war und dafl der Gaukler iiber die Rolle, die er zu spielen hatte, informiert
worden war. Das habe ich tatsichlich vergessen zu erwihnen. Wie oft habe ich dagegen
aber erklirt, daB ich nicht fiir Leute schreibe, denen man alles erkliaren muB!« (E 366)

Die ehrliche Emporung des Schaustellers, die von der Schaustellersiinde heilt,
soll also selbst nichts anderes als Schauspielerei gewesen sein. Und dies ist fiir
alle offensichtlich zu sehen bzw. zu lesen. Denn wenig spéter heif3t es:

»Hitte ich voraussetzen sollen, da3 es irgendeinen so stupiden Leser gibt, der nicht ge-

merkt hétte, dafl es sich bei diesen Vorhaltungen um eine vom Erzieher Wort fiir Wort

4 Vgl. Pierre-Alexandre DuPeyrou (Hg.): Collection complete des ceuvres de J. J. Rous-
seau, citoyen de Geneve. Band 7-10. Genf 1782.
5 Vgl Jean Henri Samuel Formey: Anti-Emile. Berlin 1763.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 105

diktierte Rede handelt, die seine Ansichten dartun sollte? [...] Gentigt das Gesagte nicht
fiir jeden anderen als M. Formey?« (E 370)

Als obskur verhandelt wird diese Passage zumeist, weil kaum eine Leserin oder
ein Leser, weder vor noch nach Erscheinen von Rousseaus Selbstkommentie-
rung, von sich hat behaupten konnen, die angeblich so offensichtliche Inszenie-
rung des Erziehers Jean-Jacques durchschaut zu haben und daher nicht zu den
hier gemafregelten >stupiden Lesern< zu gehtiren.6 Fragen wirft auch der Fiktio-
nalitéitsgrad7 der sonstigen neben Erzieher und Zogling im Text auftretenden Fi-
guren auf: Werden sie so nicht implizit allesamt zu ausfiithrenden Akteuren in ei-
nem von der Figur des Erziehers vorgegebenen Skript erklidrt — einschlieflich
Emiles spiterer Verlobten Sophie, deren langwierige und komplizierte Umwer-
bung das vom Rest des Texts deutlich unterschiedene fiinfte Buch ausmacht?
Weniger Beachtung hat diese Passage jedoch vor dem Hintergrund von Rous-
seaus sprichwortlicher Theaterfeindschaft gefunden: Was besagt es, dass der Er-
zieher hier zu Schauspiel und Verstellung greift, um seinen Schiitzling vom
Siindenfall der Schauspieler und Schausteller zu heilen?

Folgende Uberlegungen verorten die Wachsentenepisode in der Spannung
zwischen dem Kontext des im Emile ausgefiihrten Erziehungsmodells einerseits
und der hier behaupteten Erziehung durch Inszenierung, Schauspielerei bzw.
schlicht durch eine Tduschung des Zdglings andererseits. Unterscheidet Emiles
ganze Erziehung sich doch gerade dadurch von den auf die Fahigkeit zur Ver-
stellung zielenden hofischen Erziehungsmodellen vorangegangener Jahrhunder-
te,* dass Emile zu einer volligen Ehrlichkeit anderen und sich selbst gegeniiber
erzogen werden soll: zu einer volligen Ubereinstimmung zwischen dem Inneren
und dem AuBeren, dazu, »sich selbst getreu und immer eine vollkommene Ein-
heit« (E 113) zu sein. Fiir das Theater und die ihm assoziierten Praktiken ist da-
bei kein Platz. Rousseau gilt die gesellschaftliche Institution des Theaters, wie

6  Vgl. Robert Ellrich: Rousseau and His Reader. The Rhetorical Situation of the Major
Works. Chapel Hill 1969, S. 53f. Vgl. Christophe Martin: »Educations negatives.
Fictions d’experiméntation pédagogique au dix-huitieme siecle. Paris 2010, S. 309ff.

7 Vgl. Laurence Mall: Emile, ou, Les figures de la fiction. Oxford 2002. Vgl. auch Jorg
Diinne: »Jean-Jacques Rousseau: Emile«, in: Roland Borgards et al. (Hg.): Literatur
und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart 2013, S. 317-321.

8 Vgl. Lethen: »Schein zivilisiert!<«. Vgl. zum Problem der Aufrichtigkeit Claudia
Benthien/Steffen Martus (Hg.): Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert. Tii-
bingen 2006. Vgl. Achim Geisenhansliike: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Ver-

stellung in der europdischen Literatur. Darmstadt 2006.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

der vier Jahre vor Emile erschienene Lettre & M. d’Alembert sur les spectacles,
der von der argumentativen Stofrichtung her mit dem Erziehungstraktat einen
kohidrenten Zusammenhang bildet und parallel zu ihm entsteht, als Verkorperung
des degenerierten gesellschaftlichen Zusammenlebens schlechthin — nicht zuletzt
wegen der Verselbststindigung des Scheinhaften, Uberfliissigen und somit Lu-
xuriésen. Abseits der Gesellschaft und damit abseits des Theaters soll Emile zu
einem von diesem Uberfluss nicht verfithrbaren Subjekt erzogen werden: zum
»natiirliche[n] Menschen« (E 112), der in der Lage wire, den von Rousseau pro-
jektierten (und ebenfalls 1762 erstmals erschienenen) »Gesellschaftsvertrag«9
eines Gemeinwesens wahrzunehmen, das sich an der conditio humana einer als
urspriinglich gefassten menschlichen Gebrechlichkeit orientiert. Entsprechend
fiihrt Jean-Jacques den heranwachsenden Emile ein einziges Mal »ins Theater«
als in eine groBstidtische Institution. Das tut er nur, um dieses als eine »Schule«
fiir den Unterricht in den Techniken zu gebrauchen, den anderen Menschen »zu
gefallen und das menschliche Herz zu gewinnen« — und das heif3t wohl auch:
sich gegen falsche Verfithrungskiinste immun zu machen. Denn keinesfalls geht
Emile bloB ins Theater im Sinne Diderots und anderer biirgerlicher Aufkléarer,
»damit er die Sitten beobachten« (E 698) und seine eigenen stéirken kann.

Gegen ein Bildungstheater im Sinne von Diderot und anderen zieht der
Lettre a M. d’Alembert sur les spectacles, der zeitgleich zum vierten Buch ent-
steht, zu Felde. Dort findet sich Rousseaus Ablehnung des Theaters als einer Ins-
titution der Falschheit ausfiihrlich unter Aufnahme traditioneller platonisch-
romisch-christlicher Polemiken'® markiert und auf eine moralische Abwertung
von Personen bezogen, die den Schauspielberuf ausfithren. Die Pddagogen aus
Goethes piddagogischer Provinz zitieren Rousseau fast wortlich:

»Was ist das Talent des Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen anderen als
den eigenen Charakter anzunehmen, anders zu erscheinen als man ist, kaltbliitig sich zu
erregen, etwas anderes zu sagen, als man denkt, und das so natiirlich, als ob man es wirk-
lich dichte, und endlich seine eigene Lage dadurch zu vergessen, da3 man sich in die ei-

nes anderen versetzt.«

Die Fiktionalitdt des Schauspiels wird ebenso wie die schauspielerische Nach-
ahmung vorgegebener Rollen mit der Immoralitit der Liige gleichgesetzt.

9 Jean-Jacques Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag, oder, Prinzipien des Staats-
rechts«, in: Ders.: Politische Schriften. Band 1. Paderborn 1977, S. 59-208.
10 Vgl. Kapitel II. Vgl. auch Rebentisch: Die Kunst der Freiheit, S. 271-341.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 107

Schauspielerei entfernt sich bereits strukturell von der in Emiles Erziehung an-
gestrebten reinen Menschlichkeit:

»Was also ist im Grund der Geist, den der Schauspieler von seinem Stande empfingt? Ei-
ne Mischung aus Niedrigkeit, Falschheit, von licherlichem Diinkel und wiirdeloser Ge-
meinheit, die ihn beféhigt, alle Arten von Rollen zu spielen aufler der edelsten, die er auf-

gibt, auBer der des Menschen.«'!

In dem Erziehungstraktat fasst Rousseau dies spéter lapidar zusammen: »Das
Theater ist nicht fiir die Wahrheit geschaffen« (E 698), schon gar nicht fiir die
moralische. Zu einer solchen >Niedrigkeit< wird der dem »MittelmaB3« (E 506)
entstammende Zogling Emile dank seiner idealen Erziehung nicht verkommen.
Ganz im Gegenteil, wie eine rhetorische Frage pointiert: » Aber welcher Mensch
auf dieser Welt ist weniger Nachahmer als Emile?« (E 673) Selbstverstindlich
keiner, d.h. kein Mensch ist menschlicher als der einer Nachahmung ginzlich
abholde Emile. Jedoch, nimmt man die Replik an Formey ernst, scheint ein The-
ater abseits der gesellschaftlichen Institution fiir die Erziehung des jungen Emile
durchaus geschaffen. — Wodurch sich die Frage verstirkt: Was wiren der Status
und die Funktion der von Rousseau in seinen Notizen von 1764 behaupteten
Schauspielerei, dank derer Emile zum Nichtschauspieler schlechthin erzogen
wird?

Eine Lektiire der Wachsentenepisode bedarf als Vorlauf einer genaueren Re-
konstruktion des Zusammenhangs, den Rousseau zwischen der Sphire des Thea-
ters und derjenigen der Erziehung aufmacht — auch und gerade wo seine Texte
diesen Zusammenhang immer wieder zu einer diametralen Entgegensetzung sti-
lisieren. Die folgenden Uberlegungen gehen daher in drei Schritten vor: Zu-
nichst geht es ausgehend von der knappen Bemerkung zum Theater im vierten
Buch des Emile um den impliziten Zusammenhang, in den Rousseau Theater
und Erziehung bringt, indem er sie als Gegenpole inszeniert: Das Theater steht,
wie im Lettre a M. d’Alembert entfaltet, fiir das Uberborden des iiberfliissigen
Luxus einer degenerierten Gesellschaft. Die Erziehung soll ein Subjekt fiir eine
Gesellschaft hervorbringen, die in ihrer >natiirlichen< Armut der Versuchung des
Theaters widersteht. Ein néchster Schritt fiihrt zuriick ins zweite Buch des Emile,
in dem die Erziehung im Knabenalter thematisch wird und sich die Mimesis
bzw. Nachahmung, fiir Rousseau das hervorstechende Merkmal des Schauspie-
lers, das einzige Mal ausfiihrlicher problematisiert und als Mittel der Erziehung
abgelehnt findet. Mit diesem Kontext unterzieht ein abschlieBender Schritt die

11 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel«, S. 414.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wachsentenepisode, anlésslich derer im dritten Buch die Schauspielbehauptung
aufgestellt wird, einer genaueren Untersuchung. Zu zeigen wird sein, dass Rous-
seaus nachtrigliche Behauptung, ob nun ernst zu nehmen oder nicht, auf ein
Verhiltnis zum Theater verweist, welches das vorgestellte Erziehungskonzept
organisiert und offen lisst, ob Emile hier nicht doch zum Schauspieler erzogen
wird — und sei es zum Schauspieler seiner eigenen Bescheidenheit. Bei der
Wachsentenepisode handelt es sich um den Umschlagpunkt in Emiles Erzie-
hung: um eine Peripetie, mit der Emile mit den Mitteln den Theaters endgiiltig
vor den von Rousseau ausgemalten degenerierten Verfithrungen des theatralen
Luxus bewahrt wird, ohne sich jedoch ganz vom Theater befreien zu kénnen.

2. FULLE DES THEATERS, ARMUT DER ERZIEHUNG

»Der Mensch der Gesellschaft existiert ginzlich in seiner Maske. [...] Was er ist,
gilt ihm nichts; was er scheint, gilt ihm alles.« (E 475) D.h. beim gesellschaftli-
chen Menschen handelt es sich um einen Schauspieler. Fern von der Grofstadt,
also der Gesellschaft und ihrer Theater, gilt es Emile daher zu erziehen.'? »Die
Stadt ist der Schlund, der das Menschengeschlecht verschlingt.« (E 151) Nur oh-
ne Kontakt zu den gesellschaftlichen Schauspielern kann Emile zum >natiirli-
chen< Menschen erzogen werden. Auch die anderen, durch den Kontakt mit den
gesellschaftlichen Schauspielern bereits verdorbenen Kinder miissen gemieden
werden. Das legt seinem aus dieser Gesellschaft stammenden Erzieher Jean-
Jacques, Emiles Beziehungs- und fast einziger Kontaktperson, die Biirde auf,
nicht durch sein Verhalten eine gesellschaftliche Kontamination Emiles zu ver-
schulden. Emile, der als junger Mann in keiner Weise mehr >Nachahmer« ist,
wird als kleines Kind wie alle kleinen Kinder vom »Nachahmungstrieb« (E 286)
angeleitet. Jean-Jacques stellt fern der Stadt sein einziges Objekt dar und muss
darauf achten, dass sein Verhalten nicht als (nachzuahmendes) »Muster« rezi-
piert wird, sondern »Beispiele« (E 297) liefert, die nicht wiederholt, sondern ei-
genstindig umgesetzt werden. Die von Locke proklamierte Erziehung durch
Gewohnung lehnt Rousseau daher strikt ab: »Die einzige Gewohnheit, die ein
Kind annehmen darf, ist die, keine anzunehmen.« (E 158) Umgekehrt gilt Aqui-
valentes fiir einen Erzieher, der seine Erziehung ginzlich individuell auf den
Zogling zuschneiden muss und aus ihr kein >Muster< der Erziehung ableiten darf:
»Ein einzelner Mensch kann das nur einmal« (E 135), denn die Nachahmung,

12 Zu Rousseaus Verschrinkung von Grofstadt- und Theaterkultur vgl. Richard Sennett:
The Fall of Public Man. New York 1977, S. 115-122.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 109

und sei es die Selbstnachahmung, gehort der Schauspielerei und damit dem ge-
sellschaftlichen Menschen an.

In der Gesellschaft und ihren »Konventionen und Pflichten entstehen Lug
und Trug« (E 227), welche durchgehend mit Maskerade und Schauspielerei par-
allel gefiihrt werden. Nicht zuletzt, weil der Erzieher fiir den Schutz des Zog-
lings vor der Gesellschaft verantwortlich zeichnet, bestimmt Rousseau »die Lii-
gen der Kinder alle« als »das Werk der Lehrer« (E 230), die ihrer Aufgabe nicht
gerecht geworden sind. Ein liigendes Kind ist von einem Erzieher nicht vor dem
gesellschaftlichen Maskenspiel bewahrt worden, gegen das es sich noch nicht al-
leine schiitzen konnte. Diese schiitzende Position macht die Aufgabe des Erzie-
hers aber zu einer zwiespiltigen: Muss er doch seinerseits dem Kind gegeniiber
>liigens, d.h. Emile vor der Wahrheit schiitzen, damit angesichts einer missrate-
nen Kultur die menschliche Natur sich durch Entfernung von der menschlichen
Gesellschaft >natiirlich< entfalten kann. Dem Kind, das sich frei zu seiner Natur
entfalten soll, wird nur ein »Schein der Freiheit« (E 265) vorgegaukelt. Bei sei-
ner »kluggeregelte[n] Freiheit« (E 210) handelt es sich um eine Inszenierung.
»Die erste Erziehung muf} also rein negativ sein« (E 213): Fernhalten der Wirk-
lichkeit zugunsten einer Wahrheit, deren die Menschen schon lange verlustig ge-
gangen sind — »man miilte den natiirlichen Menschen kennen.« (E 115)

Rousseau und Jean-Jacques kennen den natiirlichen Menschen sehr wohl; so
meinen sie. Im Namen von dessen Wahrheit schiitzen sie Emile vor der Wirk-
lichkeit einer Gesellschaft von Maskentridgern. Gelingt die Erziehung, wird der
ausgewachsene Emile das von der Gesellschaft aufgefiihrte theatrum mundi, ihre
»Weltbithne«, in seiner Mechanik durchschauen und ihm blof8 mit »Scham und
[...] Verachtung fiir seine Gattung«, Emporung und »Trauer« begegnen, sich
aber nicht von ihm verfiihren lassen:

»Man stelle sich [...] meinen Emile vor, bei dem achtzehn Jahre beharrlicher Sorgfalt nur
das Ziel hatten, ihm ein unbestechliches Urteil und ein reines Herz zu bewahren; man stel-
le sich ihn vor, wie er beim Aufgehen des Vorhangs zum erstenmal den Blick auf die
Weltbiihne wirft oder, vielmehr wie er hinter den Kulissen die Schauspieler nach ihren
Kostiimen greifen und sie sich anlegen sieht, und wie er die Schniire und Rollen abzihlt,
deren plumper Zauber die Augen der Zuschauer tiduscht — bald werden Regungen der
Scham und der Verachtung fiir seine Gattung seiner ersten Uberraschung folgen; es wird
ihn emporen, das ganze Menschengeschlecht, das sich selbst zum Narren hilt, in solch
kindlichen Spielen sich selbst erniedrigen zu sehen; es wird ihn mit Trauer erfiillen, wenn
er sieht, wie seine Mitbriider sich um Hirngespinste gegenseitig zerfleischen und in wilde
Tiere verwandeln, weil sie sich nicht damit zufrieden geben konnten, Menschen zu sein.«
(E 499f.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Im Namen solch einer Wahrheit von >Natiirlichkeit< und >Menschlichkeit< hort
die frithkindliche Erziehung Emiles bald auf, eine >rein negative< zu sein und
wird zu einer Inszenierung, die immer mehr in Emiles Leben eingreift,13 z.B.
durch die Begegnung mit dem Jahrmarktszauberer, der als Trickbetriiger der
Massen im Sinne Rousseaus eigentlich ein Schauspieler par excellence ist. Mas-
ken schiitzen vor dem gesellschaftlichen Maskenspiel. Dabei erscheint es Rous-
seau wichtig, dass es sich beim Gaukler aus der Wachsentenepisode um einen
>wirklichen< Gaukler und nicht um einen Berufsschauspieler handelt. Zumindest
hilt er die Gebildetheit der Rede des Jahrmarktskiinstlers hoch, um nachzuwei-
sen, es miisse sich hier um die vorgegebene Rede Jean-Jacques handeln: »Hitte
man mich selbst fiir so dumm halten diirfen, eine solche Sprache einem Gaukler
als ihm natiirlich in den Mund zu legen?« (E 370) Der Gaukler ist also nur ein
behelfsméBiger Schauspieler, der Jean-Jacques zwecks Erziehung zur Unterstiit-
zung eilt. Seine Kunststiicke dienen dem »ehrsamen Mann« dazu, »sein Brot zu
verdienen« (E 369); nicht hingegen gehort er jenem Gelichter an, das der Lettre
a M. d’Alembert in der Sphire des groBstiddtischen Theaters findet: Dass »durch
einen ehrlosen Stand ehrlose Gefiihle entstehen«'* und in die Praxis umgesetzt
werden, hilt Rousseau fiir ausgemacht. Dieses Milieu ist dem Luxus und der
Verschwendung assoziiert. Der Jahrmarktskiinstler findet sich im Lettre a M.
d’Alembert hingegen den Festivititen und Vergniigungen des armen, einfachen
Volks zugerechnet. Zwar imaginiert der Text hier einen Idealzustand, in dem
»wir uns vollig von diesen Bretterbuden trennten und uns, grof3 und klein, darauf
verstiinden, unsere Freuden und unsere Pflichten [...] aus uns selbst zu zie-
hen«'”. Gegeniiber dem Theater als fester gesellschaftlicher Institution ist die
»Bretterbude, die zur Belustigung des Pobels auf dem Markt aufgeschlagen wur-
de«, aber wegen ihres blo3 temporiren Status vorzuziehen: »ohne Folgen und
am nichsten Tag vergessen«.”’ In der Schauspielerei des Gauklers, der die Tdu-
schung zum Beruf erhoben hat, liegt ebenso eine Kompromissbildung mit der
unliebsamen Gesellschaft vor wie in der Tduschung des Erziehers, der den triige-
rischen »>Schein der Freiheit« fiir Emile aufrecht erhlt.

Mit seiner Nidhe zur Armut ist der schauspielende Gaukler nicht nur dem
Theater, sondern auch Jean-Jacques’ Ideal einer Naturerziehung nahe: »Der Ar-
me braucht keine Erziehung [...], denn der Arme kann durch sich selbst zum

13 In diesem Sinne ldsst sich auch von der »Verfithrung« (Gebauer/Wulf: Mimesis, S.
295) des Zoglings Emile durch den Erzieher Jean-Jacques sprechen.

14 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 427.

15 Ebd, S. 461.

16 Ebd.,, S. 460.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 111

Menschen werden.« (E 138) Seine Armut entspricht dem angestrebten menschli-
chen Naturzustand: »Die Menschen sind von Natur aus weder Konige noch Vor-
nehme, weder Hoflinge noch Reiche; alle werden nackt und arm geboren, alle
sind dem Elend des Lebens unterworfen, dem Kummer, den Schmerzen, Bediirf-
nissen und Leiden aller Art.« Diese Armut muss der (aus der guten Gesellschaft
stammende und daher erziehungsbediirftige) Zogling kennen- und als die seinige
anerkennen lernen. Erst dann soll er sich dem gesellschaftlich erzeugten Schein
des Uberflusses nihern: »[Z]eigt ihm die #uBere Erscheinungsform der grofen
Gesellschaft erst dann, wenn ihr ihn soweit gebracht habt, ihren inneren Wert
abschitzen zu konnen.« Parallel gefiihrt werden dabei adeliger Luxus und Thea-
ter: »[B]reitet nicht gleich den Pomp eines Hofes vor seinen Blicken aus, den
Prunk der Palidste, den Reiz der Schauspiele« (E 459). Das gegenseitige An-
schauen — nicht nur das Anschauen der Schauspielenden, sondern auch das Se-
hen und Gesehen Werden im Theater als Institution — bringen die »Eitelkeit«
und das Luxusbediirfnis erst hervor: »[S]ieht uns niemand zu, dann sind wir auch
nicht eitel.« (E 288)

Zu »Luxus, Putz und Verschwendung« verfiihrt laut Lettre a M. d’Alembert
hingegen das Theater, z.B. durch »Ausstattung und Schmuck der Schauspie-
ler«."” Demgegeniiber bedarf die Bescheidenheit des Uneitlen erneut der Riick-
besinnung auf die naturgegebene Armut; nur auf sie ausgerichtet ist Nachah-
mung legitim: »Die Menschen schaffen in ihren Werken nur Schones in der
Nachahmung. Alle wahren Vorbilder des Geschmacks liegen in der Natur.« Ge-
sellschaftlicher Luxus steht dem diametral gegeniiber:

»Kiinstler[], Vornehme[] und Reiche[] suchen um die Wette nach neuen Mitteln der Ver-
schwendung [...]. So errichtet der grofie Luxus seine Herrschaft und schafft die Liebe zu al-
lem, was schwierig und teuer ist; dann ist das vermeintlich schone, anstatt die Natur nachzu-
ahmen, schon, nur weil es ihr entgegenwirkt. Daher sind Luxus und schlechter Geschmack

nicht zu trennen. Uberall da, wo der Geschmack kostspielig ist, ist er falsch.« (E 692)

Und, so wire hinzuzufiigen: Wo er billig ist, da ist er richtig. — Jean-Jacques be-
weist Geschmack, indem er zur Erziehung Emiles keinen teuren Berufsschau-
spieler, sondern einen (vermutlich recht preiswerten) Gelegenheitschargen enga-
giert. Aber, Kompromissbildung hin oder her, die Schwierigkeit, bei der es sich
vielleicht sogar um einen Vertrauensbruch dem Zogling gegeniiber handelt,
bleibt. Der Weg zur natiirlichen Armut fiihrt iiber die Offnung zum potentiell
falschen Luxus der Schauspielerei und muss sich auf die Hoffnung berufen, dass

17 Ebd., S. 391.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

dieser Eingriff gleich dem Budenzauber des Gauklers >ohne Folgen« bleibt >und
am néchsten Tag vergessenc« ist. Die Erziehung Emiles durch einen Schauspieler
wiederholt das Paradox, das sdmtliche Schriften Rousseaus prigt: Um aus der
Gesellschaft zum verlorenen »natiirlichen Menschen« vorzustoflen, miissen ge-
sellschaftliche Praktiken angewandt und gegen sich selbst gewendet werden.'®

3. MIMESIS NACH ROUSSEAU: NACHAHMUNG,
SCHAUSPIELEREI, DARSTELLUNG

Emile soll fern von der Gesellschaft aufwachsen, aber bereits die Einrichtung
dieser Entfernung durch Jean-Jacques ist gesellschaftlich geprigt. Und auch fiir
die Gesellschaft soll Emile erzogen werden. »Im iibrigen muf3 die natiirliche Er-
ziehung des Menschen fiir alle menschlichen Verhiltnisse tauglich machen.«
(E 138) Allerdings fiir keine in den Luxus des Theater degenerierte, sondern fiir
eine an der Natur orientierte Gesellschaft: Erziehung wie spiterer Lebensweg
Emiles weisen grofe Parallelen zur Verfasstheit der weltabgewandten Kleinge-
meinschaft auf dem Gut Clarens auf, wie Rousseau sie 1761 in Julie ou la nou-
velle Héloise schildert.”” Ein idhnlich bescheidenes und in sich ruhendes Ge-
meinwesen, fernab von GroBstadt und Theater, will Emile mit seiner Verlobten
Sophie begriinden.

Der imaginire Schiiler wird zwar einer privaten Erziehung unterzogen, aber
nicht um sich ins Private zuriickzuziehen, sondern um das Gemeinwesen in sei-
nem Sinne, wenn auch mit seinen bescheidenen Mitteln, umgestalten zu konnen.
Interpreten wie Immanuel Kant und Ernst Cassirer sehen im Erziehungstraktat
entsprechend den missing link zwischen dem die menschlichen Verhéltnisse an-
klagenden von Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les
hommes von 1755 und der ein demokratisches Gemeinwesen skizzierenden
Schrift Du contrat social von 1762.%° Eine solche Interpretation ignoriert die spi-
ter von der franzdsischen Revolution aufgenommene Rhetorik des Contrat, nach
der das »Volk« sich als »souverédner Korper versammelt«,”' um im »Vollzug des
Gemeinwillens«”* den Gesellschaftsvertrag zu schlieBen und die Gesetzgebung

18 Vgl. Jean Starobinski: Rousseau. Eine Welt von Widerstinden. Frankfurt a.M. 1993,
S. 167.

19 Vgl. ebd.: S. 123-182. Vgl. Martin: Educations negatives, S. 56-80.

20 Vgl. Starobinski: Rousseau, S. 52ff.

21 Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag«, S. 156.

22 Ebd., S. 84.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 113

zu veranlassen. Betont scheint vielmehr eine von Rousseau ebenfalls angebote-
ne, nicht unbedingt mit der SchlieBung des Gesellschaftsvertrags in Uberein-
stimmung zu bringende FEigenart dieser Gesetzgebung:23 Die Gesetzgebung
durch einen weisen AuBenstehenden oder wie Lykurg in Sparta durch einen Be-
teiligten, der sich aber aus der Umsetzung zuriickzieht.”* Fiir Emile zeigt sich
Jean-Jacques als ein solcher Gesetzgeber. Statt auf einen revolutiondren Zusam-
menschluss der »in Ketten«® liegenden Menschheit lduft die private Erzie-
hungskonzeption des Emile, ibertragen auf die Gesellschaft, eher auf die staatli-
chen Vorgaben eines aufgeklérten absolutistischen Herrschers wie Friedrich des
GroBen hinaus.”

Zumindest erlaubt der Text von Emile diese Lesart. Als Beispiel der gelun-
genen Philosophie einer »6ffentlichen Erziehung« (die sich wegen des volligen
Verfalls des offentlichen Lebens im 18. Jahrhundert nun leider in keiner Varian-
te umsetzen lasse) fithrt Rousseau gleich zu Beginn des ersten Buchs ausgerech-
net Platons politeia an, wobei Rousseau den Akzent nicht auf das >gerechte Ge-
meinwesen< setzt: »Es ist die schonste Abhandlung iiber Erziehung, die je ge-
schrieben wurde.« (E 114)” Verfassung des Gemeinwesens und Erziehung kon-
vergieren in Der Staat insofern, als dass beide von den Philosophenkonigen
nicht nur entworfen, sondern auch umgesetzt werden: Ein gerechtes Gemeinwe-
sen hervorzubringen und zu leiten heif3t nicht zuletzt, die ihm Angehérigen zur
Teilnahme an jenem Gemeinwesen zu erziehen.

Von Platon zu iibernehmen scheint Rousseau die enge Verbindung der Ge-
rechtigkeit des Gemeinwesens mit der Reduktion auf das Notwendige. Wenn
Platon in Buch II der politeia die »echte, gleichsam die gesunde Stadt< einer »iip-
pig aufgeblasenen« gegeniibergestellt, liefert er Rousseau die Vorlage fiir seine

23 Zum Spannungsverhiltnis zwischen Souveridn und Gesetzgeber nach Rousseau vgl.
Maud Meyzaud: Die stumme Souverdnitdt. Volk und Revolution bei Georg Biichner
und Jules Michelet. Miinchen 2012, S. 195-213. Vgl. auch Anja Lemke: »Das Drama
der Gesetzgebung. Zur Rolle Lykurgs bei Rousseau, Schiller und Hoélderlin, in:
Turm-Vortrdge 7 (2008-2011). Tiibingen 2012, S. 97-121.

24 Vgl. Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag«, S. 101.

25 Ebd, S.61.

26 Vgl. Heinrich Bosse: »Der geschirfte Befehl zum Selbstdenken. Der Erlafl des Minis-
ters v. Fiirst an die preuBischen Universititen im Mai 1770«, in: Friedrich Kitt-
ler/Manfred Schneider/Samuel Weber (Hg.): Diskursanalysen. Band 2. Institution
Universitit. Opladen 1993, S. 31-62, hier: S. 48f. Vgl. fiir den >Absolutismus«< des Er-
ziehers Jean-Jacques auch Pethes: Zoglinge der Natur, S. 50-61.

27 Zum Ort von Der Staat in Emile vgl. Mall: Emile, S. 237-240.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Beschreibung des Theaters als degeneriert: In der >aufgeblasenen«< Stadt treiben
die »>Dichter und ihre Gehilfen, Rhapsoden, Schauspieler, Tdnzer, Theaterunter-
nehmers, kurz die Mimetiker ihr Unwesen. Wie gezeigt sind fiir Platon die Dich-
ter die prototypischen Nachahmer und werden in Buch X aus seinem idealen
Gemeinwesens ausgegrenzt. >lhre Gehilfen<, das Theatervolk, miissen ihnen
wohl folgen.”® Rousseau unterscheidet zwar oft zwischen einer den Dichtern er-
laubten Mimesis bzw. Nachahmung der Natur und einer dem Schauspieler und
seinem Maskenspiel zugeordneten kiinstlichen Mimesis. In einem parallel zum
Lettre a M. d’Alembert entstandenen Text, De [’imitation thédtrale, essai tiré des
dialogues de Platon, reproduziert er mit Blick aufs Theater jedoch Platons zent-
rales Argument gegeniiber der als Nachahmung verstandenen Mimesis und wen-
det sie vom Theater her auf die Kiinste insgesamt: >Die Nachahmung ist immer
eine Stufe weiter von der Wahrheit entfernt als man denkt.<’ Indem die Nach-
ahmung sich von der Wahrheit entfernt, fiihrt sie sowohl zur von Rousseau dem
Schauspieler unterstellten Liige wie zu der von Platon wie Rousseau beschriebe-
nen >aufgeblasenen Uppigkeit« eines nun nicht mehr >gesunden< Gemeinwesens.
Beziiglich der Erziehung erscheint Rousseau aber zunéchst wesentlich radi-
kaler als Platon.® Am Ende von Buch II und am Anfang von Buch III in den
Passagen, die sich explizit der Erziechung widmen, beschreibt Platon das kindli-
che mimetische Vermdgen als ihr Rohmaterial schlechthin. Uber die Nachah-
mung konnen Platons Erzieher nun eine Abkehr von den in der Nachahmung po-
tentiell angelegten Abhingigkeitsverhdltnissen und Instabilititen bewirken, in-
dem sie das Kind mit stabilen, selbstgeniigsamen Vorbildern umgeben.’' — Al-
lerdings werden diese Passagen aus Der Staat in De ['imitation thédtrale génz-
lich ignoriert, im Lettre a M. d’Alembert fast Vollstéindig.32 Emile soll gar nicht
durch Nachahmung prigender Vorbilder erzogen werden, sondern durch Bei-
spiele, aus denen er sich mit der Zeit eigenstindig eine Regel ableitet — »man
[kann] ein Kind dazu bringen [...] zu verstehen«. Die Abwertung der Mimesis in
Buch X von Der Staat wird auch auf die Nachahmung der Erziehung, also ei-
gentlich auf die eingangs so hoch gelobten Passagen aus Buch II und Buch III
iibertragen. Im zweiten Buch des Emile heiBt es: »Ich weiB, dass alle durch

28 Vgl. Kapitel II1.

29 »L’imitation est toujours d’un degré plus loin de la vérité qu’on pense« (Jean-Jacques
Rousseau: »De I'imitation théatrale, essai tiré des dialogues de Platon, in: Ders.:
(Euvres. Band 3. Paris 1846, S. 183-191, hier: S. 184).

30 Vgl. Barish: The Antitheatrical Prejudice, S. 263.

31 Vgl. Kapitel III.

32 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte. Ziirich 2004, S. 57ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 115

Nachahmung erworbenen Tugenden nur Tugenden von Affen sind und dass jeg-
liche gute Tat nur dann eine moralisch gute Tat ist, wenn man sie als solche tut,
und nicht, wenn ein anderer dergleichen tut.«

Diese zunichst proklamierte Radikalitdt wird dann zugunsten einer kindlichen
Entwicklung zuriickgenommen; sehr wohl soll man »in einem Alter, wo das Herz
noch nichts fiihlt, [...] die Kinder solange das nachahmen lassen, was ihnen zur
Gewohnheit werden soll, bis sie soweit sind, es allein kraft ihres Unterscheidungs-
vermogens und aus Liebe zum Guten zu tun.« (E 234) D.h. ein Vorbild soll in ei-
ner ersten frithkindlichen Phase die Erziehung prigen und muss in einer zweiten
Phase die >Affentugenden« in Eigenverantwortung verwandeln.” Ganz wie bei Pla-
ton ist das Nachahmungsvermogen im friihkindlichen Alter Mittel der Manipulati-
on des Zoglings: »Ich kann mir nichts vorstellen, wofiir man nicht mit ein wenig
Geschicklichkeit [...] bei Kindern Neigung, ja Leidenschaft erwecken konnte. Thre
Lebendigkeit und ihr Nachahmungstrieb geniigen« (E 285f.). Damit prifiguriert
Rousseau den spiteren sNachahmungstrieb< der Philantropinisten. Ganz wie bei
diesen soll letztlich eine >Freiheit« nachgeahmt werden, die sich von der gesell-
schaftlichen Tendenz zur Nachahmung gelost hat.

Entsprechend unterscheidet Rousseau zwischen einer natiirlichen und einer
gesellschaftlichen Nachahmung: »Der Hang zur Nachahmung ist von der Natur
vorgesehen, aber innerhalb der Gesellschaft entartet er zum Laster.« (E 234) Ei-
ne solche natiirliche Nachahmung hatte Rousseau im Discours sur ’origine et
les fondements de l'inégalité parmi les hommes als eine Urszene der menschli-
chen Kulturgriindung gefasst: Die noch kulturlosen Menschen »beobachten« den
»Flei« der Tiere, »ahmen ihn nach und erheben sich dergestalt bis zu dem Ins-
tinkt der Tiere, ja sie haben ihnen noch einen Vorteil voraus, denn wihrend eine
jede Art von Tieren nur einen ihr eigenen Instinkt besitzt, so eignet der Mensch,
dem vielleicht kein besonderer zuteil wurde, sich alle zu [...] und findet daher
sein Auskommen weit leichter als sie alle«.” Die Nachahmung wird zum natiir-
lichen Ursprung der menschlichen Kultur erklért. Sie ist ein paradoxer menschli-
cher Instinkt, der die Abwesenheit von tierischen Instinkten beim Menschen
iberbriickt. Die ersten Menschen treten als das von John Locke in die zeitgenos-
sische Erziehungsdiskussion eingefiihrte >blank slate< auf, das sie per Nachah-

33 Fiir einen Kommentar, der diese Zwiespéltigkeit herausarbeitet, aber Rousseaus Pha-
senmodell ignoriert, vgl. Jacques Derrida: Grammatologie. Frankfurt a.M. 1974, S.
349-353.

34 Jean-Jacques Rousseau: »Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der
Ungleichheit unter den Menschen, in: Ders.: Schriften. Band 1. Frankfurt a.M. 1988,
S. 165-302, hier: S. 196.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

mung, die ihnen als einzige paradoxe Eigenschaft, ndmlich der Eigenschaftslo-
sigkeit zukommt, filllen.” Die ersten Menschen leben also eigentlich unnatiir-
lich, mit nachgeahmten Instinkten, gehen so aber den ersten Schritt hinein in die
Fiille des ihnen Moglichen: den ersten Schritt hin zur ihnen laut Rousseau ange-
messenen natiirlichen menschlichen >Freiheits, in der sie auf Nachahmung nicht
mehr angewiesen sind. Statt auf Platon scheint hier auf den beriihmten Anfang
von Abschnitt IV der aristotelischen Poetik angespielt, der das mimetische Ver-
mogen als »angeboren« und den Menschen »von Kindheit an« im Vergleich mit
den Tieren »im besonderen Maf} zur Nachahmung beféihigt<<36 bestimmt. Nach-
ahmung wird mit Freude ausgeiibt, ist das erste Mittel des Lernens, ohne sich in
der platonischen Instabilitét zu verlieren.

Dieses Mittel soll Emile nun verlernen. Jenseits der Urspriinge in der Gesell-
schaft, und sei es in der Enklave der Erziehung, operiert natiirliche Nachahmung
nicht durch Freude, sondern durch Furcht: »Der Affe imitiert den Menschen, den
er fiirchtet und nicht das Tier, das er verachtet. Was ein hoheres Wesen als er
selbst tut, hilt er fiir richtig.« (E 234f.) Nicht so die gesellschaftliche Nachah-
mung. »Bei uns ist das Gegenteil der Fall: Unsere Clowns jeder Sorte imitieren
das Schone, um es zu erniedrigen, um es lidcherlich zu machen.« Damit ist wie-
der das platonische Register der schwicheren Zweitfassung eingefiihrt; gleich-
zeitig ist jeder Nachahmer zum >Clownc« erkldrt und dem ernsthaften Anspruch
der schonen Kiinste enthoben. »Im BewuBtsein ihrer Niedrigkeit suchen sie sich
dem gleichzustellen, was besser ist als sie, oder wenn sie sich bemiihen zu imi-
tieren, was sie bewundern, zeigen sie bei der Auswahl ihrer Objekte den schlech-
ten Geschmack des Imitators.« (E 235) Uber diesen Geschmack ist von der
Struktur des Arguments her hier jedoch wenig gesagt, denn ob die gewéhlten
Gegenstinde die falschen sind oder nicht, mit der Nachahmung ist bereits das
falsche Verhiltnis zu den Gegenstinden oder Vorbildern der Nachahmung ein-
gegangen. Die >Besseren< sind in Rousseaus Konzept der urspriinglichen
Gleichheit nicht besser, sondern die Nachahmer erniedrigen sich gerade, indem
sie, wo sie das Nachgeahmte durch kiinstliche Erhohung herabwiirdigen, den
>natiirlichen Zustand< der Gleichheit iiberhaupt erst durcheinanderbringen. Die
Naturndhe bzw. Anfinglichkeit der aristotelischen Nachahmung degeneriert in
Rousseaus Modell zur platonischen.37

35 Vgl. Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte, S. 26-52.

36 Aristoteles: Poetik, S. 11.

37 Zur impliziten Aushandlung der Spannung zwischen einem platonischen und einem
aristotelischen Modell der Mimesis im Lettre a M. d’Alembert vgl. Lacoue-Labarthe:
Poetik der Geschichte.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 117

Bei der Schauspielerei handelt es sich, und hier konnte Rousseau sich auf
Platon und Aristoteles gleichermalien beziehen,38 auch an dieser Stelle um den
Inbegriff einer degenerierten Nachahmung: Die Clowns »wollen lieber jedem
imponieren und fiir ihr Talent Beifall ernten als besser oder weiser werden.«
(E 235) Damit wird Rousseaus Kritik weniger platonisch und orientiert sich
mehr an der christlichen Tradition der Spektakelkritik.” Nachahmung degene-
riert nicht, wie zuvor suggeriert, iiber die Wahl der falschen Referenzobjekte,
sondern dadurch, dass ihr Bezugspunkt hinter die theatrale Prisentation zuriick-
tritt. Diese Prisentation besteht nur fiir andere. Nachahmung wird zum Problem
der Schauspielerei, sobald sie gesellschaftlich auftritt und den Nachahmenden
von sich und der Ubereinstimmung mit sich entfernt: »Die Grundlage unseres
Nachahmungstriebs ist der Wunsch, immer aus sich selbst herauszutreten. Sollte
mein Unternehmen gliicken, so wird Emile diesen Wunsch bestimmt nicht ha-
ben.« (E 235) Denn Emile werden die Vorbilder verweigert; er lernt aus sich
selbst (bzw. die Inszenierung seines Erziehers ldsst ihn dies glauben).

Damit verschweigt der Erzieher einmal mehr die halbe Wahrheit. Auch die
menschliche Freiheit hatte er zuvor auf das Vermdgen »aus sich herauszutreten<
zuriickgefiihrt. Fluch und Segen des Menschen liegen in den »virtuellen Fihig-
keiten« seiner »Einbildungskraft«. Dieses aktivische Vermogen »weitet fiir uns
das MalBl des Moglichen, sei es im Guten wie im Bosen, und erregt und nihrt
folglich die Wiinsche durch die Hoffnung, sie zu befriedigen.« (E 188) Die Ein-
bildungskraft kann das Tor zur Freiheit sein, wo sie zur Selbstgeniigsamkeit des
bescheidenen Lebens fiihrt. Sie kann ins Verderben umschlagen, wenn sie sich in
diesem AuBerhalb verliert und zur passiven Nachahmung wird. Dieser Umschlag
ldsst sich als einer von der Zeit der Einbildungskraft, die auf die Zukunft ausge-
richtet ist, in den Raum des Schauspiels beschreiben, das sich vor anderen voll-
zieht. Aus »Selbstliebe« (>amour de soi<), die aus dieser VerduBerung zu sich
selbst zuriickkehrt, wird »Eigenliebe« (E 211) (>amour proprex), die auf die An-
erkennung der anderen angewiesen ist. Die >Eitelkeit< des Schauspielers oder des
Kindes ist nicht eine Untugend unter vielen; sie ist die verfehlte Freiheit
schlechthin. Wo Rousseau Platons Der Staat, wie zitiert, als >die schonste Ab-
handlung iiber Erziehung, die je geschrieben wurde« preist, nur um seine spezifi-
schen Ausfithrungen zur Erziehung und der Rolle der Nachahmung darin zu ig-
norieren und stattdessen Platons Antitheatralitdt hervorzuheben, da wird Platon

38 Zu den Vorbehalten gegen die Auffithrungsdimension der Mimesis bei beiden vgl.
Weber: Theatricality as Medium, S. 1-30.
39 Beginnend im zweiten Jahrhundert bei Quintus Septimius Florens Tertullianus: De

spectaculis.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

vor allem dafiir gelobt, mit seinem Mimesis-Verbot die (fiir den platonischen
Text irrelevante) Untugend der >Eitelkeit< im Keim erstickt zu haben: »Plato hat
nichts anderes getan als das Menschenherz zu ldutern.« (E 114)

Rousseaus im Lettre a M. d’Alembert gemachter Vorschlag fiir eine Alterna-
tive zur gesellschaftlichen Institution des Theaters entledigt sich der Ambivalenz
der Nachahmung auf doppelte Weise. Aus der Auffithrung von etwas durch
Schauspieler wird ein »Fest« fiir alle, ohne dass »Gegenstidnde« zur Auffithrung
kidmen. »Was wird es zeigen? Nichts, wenn man will.« Aus den Theaterzuschau-
ern, die die Eitelkeit des Schauspielers erst ermoglichen, werden mit den Schau-
spielern gleichberechtigte >>Darsteller[]«:40 »[S]tellt die Zuschauer zur Schau,
macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafiir, daf3 ein jeder sich im andern erkennt
und liebt, daf3 alle besser miteinander verbunden sind.<*' Wo die eigene Eitelkeit
nur die Eitelkeit der anderen spiegeln und sich weder mehr durch Nachahmung
noch durch Zurschaustellung vor Zuschauern erhéhen kann, wird keine Eitelkeit
entstehen. »Mit der Freiheit herrscht iiberall, wo viele Menschen zusammen-
kommen, auch die Freude.«** — Indem Jean-Jacques seinen Emile zum Nicht-
nachahmer schlechthin erzieht, wird der Zogling zum potentiellen Teilnehmer
eines solchen Fests von Freien. Mit der Aberziehung der Nachahmung im Kna-
benalter ist die Gefahr des Theaters und der Schauspielerei aber nicht gebannt.
Sie kommt, nun unabhingig von der Nachahmung, in der vorpubertiren Erzie-
hung des dritten Buchs mit der Wachsentenepisode zuriick. Nachahmung schlégt
nicht um in Eitelkeit, sondern aus Eitelkeit erwéchst hier Schauspielerei. Nun
kann das theatrale Vermogen nicht mehr wie im zweiten Buch schlicht wegerzo-
gen werden. Vielmehr wird die Schauspielerei ihrerseits, ndmlich die des Jahr-
marktskiinstlers, als Gegenmittel mobilisiert.

40 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 462. Vgl. Jorn Etzold: »Ar-
mes Theater«, in: Maud Meyzaud (Hg.): Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rous-
seaus. Berlin 2015, S. 50-74.

41 Ebd., S. 462f. Zu diesem >Nichts< in seinem Verhiltnis zur aristotelischen Mimesis
und katharsis vgl. Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte, S. 108-112.

42 Rousseau: »Brief an d’Alembert iiber das Schauspiel«, S. 462. Vgl. zum Fest bei

Rousseau Primavesi: Das andere Fest, S. 140-148.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 119

4. JAHRMARKT DER EI'[ELKEITEN:
DER SCHWEIGENDE EMILE

Die Eitelkeit der Schauspielerei kehrt plotzlich wieder — inmitten der »Wi3be-
gier« (E 364) der Vorpubertit. Jean-Jacques und Emile arbeiten an der Herstel-
lung eines Kompasses. Mitten in dieser Phase wird das Prinzip der >negativen
Erziehung« kommentarlos aufgehoben:43 »Eines Tages gingen wir zum Jahr-
markt, ein Zauberkiinstler zieht mit einem Brotstiick eine Wachsente an, die in
einem Wasserbecken schwimmt.« (E 365f.) Zuhause experimentieren die beiden
mit versteckten Magneten in Brot und Wachs und kommen »mit leicht verstind-
licher Freude« dem Ritsel auf die Schliche. Im gleichen Modus des dramati-
schen Prisens, in dem zuvor iiber viele Seiten das naturwissenschaftliche Bas-
teln, Experimentieren und Lernen jeglicher Art geschildert wurde, folgt die Er-
zihlung der sich anschlieBenden Begebenheiten: Emile und sein Erzieher gehen
zuriick auf den Jahrmarkt und probieren ihr pripariertes Stiick Brot vor versam-
meltem Publikum an der Wachsente des Gauklers aus. Emiles Lampenfieber
verkehrt sich zunéchst in den personlichen Triumph des gelungenen Experi-
ments; »das Kind schreit und bebt vor Freude«. Doch das Gelingen des Experi-
ments ist 6ffentlich. Die bestitigte Selbstliebe wandelt sich einen Satz spiter in
eine Eigenliebe, die sich aus dem Beifall der Umstehenden speist und das Kind
aus dem Ruhen in sich selbst herausreif3t: »Vom Beifall der Umstehenden wird
ihm ganz schwindelig, es ist ganz aufer sich.« Der Gaukler (>joueur de gobe-
lets<) stellt dieser Eitelkeit, die plotzlich auf den Umweg iiber die Anerkennung
der anderen angewiesen ist, eine Falle. Er 14dt Emile fiir den Folgetag ein und
verspricht »noch mehr Publikum«. Emile »mdchte, daB das ganze Menschenge-
schlecht Zeuge seines Ruhms wird«, und tappt hinein. Angesichts des zum Bers-
ten vollen Raums »schwillt ihm das Herz vor Freude«. Der Gaukler regt beim
niichsten Auftritt Emiles Eitelkeit noch weiter an; er steigert den Schwierigkeits-
grad der eigenen Tricks und »kiindet das Ereignis [des Auftritts von Emile,
M.J.S.] mit pompdsen Worten an« (E 367). Es folgen dessen Blamage, Beschi-
mung, ja sogar »Demiitigung« (E 371). Die Wachsente fiigt sich ihm nicht, im
Raum erschillt drohnendes »Hohngeldchter« (E 367f.). Dem beruflichen Zau-
berkiinstler hingegen fiigt sie sich, weil er, wie sich spéter herausstellt, ein Kind
unter dem Tisch mit einem stirkeren Magneten den des Zoglings iibertreffen
ldsst. »[S]chlieBlich zieht es sich, ganz beschdmt, zuriick, ohne mehr zu wagen,
sich dem Hohn der anderen auszusetzen.« Emiles Beschdamung vor Publikum

43 Zur Figur des Zauberkiinstlers vgl. auch Joan E. Delean: Literary Fortifications:
Rousseau, Laclos, Sade. Princeton 1984, S. 152-161.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

vergrofert sich proportional zum Triumph des Gauklers: »Jeder verdoppelte Bei-
fall ist verdoppelte Schmach fiir uns, wir machen uns unbemerkt davon und
schliefen uns in unser Zimmer ein, denn wir konnen nicht aller Welt von unse-
rem Erfolg berichten, wie wir es uns ausgedacht hatten.« (E 368) Die Unmog-
lichkeit der fremderhaltenen Eigenliebe bewirkt einen >beschimtenc, d.h. sich
des eigenen Selbst schimenden Selbstbezug. Dadurch, dass der eigentlich beob-
achtende Jean-Jacques sich im Moment der hochsten Demiitigung mit seinem
Zogling zum >wir< (>nous<) vereinigt, wird die Scham nur noch verstirkt: Im
>wir< ist Emile bloB noch Subjekt der Scham, nicht mehr Objekt eines wohlwol-
lenden Blicks.

Diese Identifikation von Zogling und Erzieher im »>wir« ist aber, glaubt man an
die von Rousseaus spiterer Anmerkung behauptete Inszenierung der folgenden Er-
eignisse, ebenso eine Tauschung, wie diejenige, der Emile sich vom Zauberer, dem
berufsmifligen Tduscher, ausgesetzt glaubt. Dieser erscheint am nichsten Tag bei
Emile und Jean-Jacques, um sich »in bescheidener Form« zu beschweren. Gegen
Emiles Inanspruchnahme der Eitelkeit des Schauspielers und des Reichtums seines
Beifalls beruft sich der professionelle Tiuscher auf ein Recht der Armut: Emile
habe seinen »Broterwerb« in Gefahr gebracht; er habe »Ehre auf Kosten des
Selbsterhalts eines ehrsamen Mannes erkaufen« wollen. Sein Triumph {iber Emile
entspringe einer hochst bescheidenen Uberlegenheit einzig »in dieser armseligen
Geschicklichkeit« (E 369). Diese Uminterpretation seiner Zurschaustellung von
einer Quelle der Eitelkeit in eine der Bescheidenheit geht mit einem moralischen
Aufstieg einher. GroBziigig erklirt der Zauberer die (simple) naturwissenschaftli-
che Grundlage seines Triumphs iiber Emile. Ein Geldgeschenk des beschimten
Duos lehnt er ab, indem er auf einem Recht auf GroBziigigkeit auch fiir die Armut
des Gauklers beharrt: »[I]ch lasse mich fiir meine Kunststiicke bezahlen, aber nicht
fiir meine Lektionen.« (E 370) — Folgt dieser Satz, wie von Rousseau behauptet,
einem Skript Jean-Jacques, konnte der Gaukler natiirlich durchaus Geld erhalten
haben; die Wiirde seines Standes wire blof gespielt.

Der Gaukler kehrt die vom Text, und von Rousseaus Schriften, ansonsten
vorgegebene Semantik um: Aus eitler Zurschaustellung wird der Bediirftigkeit
abgerungener bescheidener Broterwerb; aus iiberfliissigem Luxus des Theaters
wird generdser Verzicht. Aus dem Triumph von Emile als 6ffentlicher Person
des Schauspiels entstehen demgegeniiber die Verhohnung durch ein wenig gene-
roses Publikum und eine demiitigende Einsamkeit. Emile lernt, der Sichzur-
schaustellung zu misstrauen und Respekt vor der Integritdt der anderen, selbst
der armen Schausteller, zu entwickeln. Eigenliebe verkehrt sich wieder in Selbst-
liebe, aber in eine drmliche und bescheidene: eine Selbstliebe, die >beschiamt« der

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 121

eitlen Prisentation dieses Selbst vor den Blicken der anderen entsagt hat.** Ein
abschlieender vierter Besuch auf dem Jahrmarkt stellt diese neue Disposition
auf die Probe: Emile und Jean-J acques werden vom Zauberer »mit einer Hoch-
achtung [behandelt], die uns noch mehr demiitigt.« (E 371) Verstirkt wird so die
Gegeniiberstellung von selbstbezogener Scham und eitler 6ffentlicher Zurschau-
stellung.”® Die Scham ist in Rousseaus Schriften zum einen bereits dem Austritt
aus der Natur und dem Eintritt in die gesellschaftliche Sphére assoziiert. »Wer
errdtet, ist schon schuldig; die wahre Unschuld kennt keine Scham« (E 450). In
diese gesellschaftliche Sphire hat Emile sich hier begeben: Der lidndliche Jahr-
markt der Eitelkeiten ist Vorbote des erwihnten groBstadtischen >Schlundes, der
das Menschengeschlecht verschlingt< und in dem Emile spiter bestehen soll. In-
nergesellschaftlich ist die Scham jedoch zum anderen das Merkmal einer natur-
gemifBlen Bescheidenheit. Mit traditionellen geschlechtlichen Semantiken erhebt
Rousseau sie vor allem zum weiblichen Pendant des ménnlichen Verstands:
Dank ihrer Scham verfillt die Frau nicht ihren tierischen Bediirfnissen, die der
Mann mit dem Verstand zu kontrollieren in der Lage ist. Die Scham vor den Bli-
cken der anderen veranlasst laut Lettre a M. d’Alembert den naturgemiflen weib-
lichen Riickzug in die Privatheit der héduslichen Sphire. Doch dient die Héus-
lichkeit in diesem Text nicht zuletzt als Metapher fiir einen den Luxus, insbe-
sondere des Theaters, schmidhenden Riickzug in die beiden Geschlechtern eigene
bescheidene Privatheit des Ichs. Die institutionalisierte Zurschaustellung des
Theaters zerstort diese Schamhaftigkeit, und nicht nur die der Frauen: »Nur zwei
Jahre Theater, und alles ist zerriittet.«*® In der verkehrten Welt des Jahrmarkts
installiert der Gaukler in Emile diese vom Theater normalerweise zerstorte
Scham — nunmehr allerdings, indem er alle verfemten Register des Theaters
zieht. Den Wachsententrick begleitet er »mit stolzer Miene« (E 371) gegeniiber
dem Duo: im Lichte der vorherigen Uminterpretation nicht mehr mit dem Stolz
des Schaustellers, sondern dem des bescheidenen Handwerkers auf sein drmli-
ches Konnen. Das Theater der Eitelkeiten schlédgt so in sein Gegenteil um: in die
Heilung von der eigenen Zurschaustellung, in die Riickkehr zu sich selbst.

Emile lisst beim vierten Besuch auf dem Jahrmarkt die Gelegenheit verstrei-
chen, den billigen Trick mit der Wachsente dem {iibrigen Publikum zu verraten

44 Diese Struktur verkompliziert das in Rousseaus autobiographischem Unternehmen zu
beobachtende Vorhaben der »Selbst-Mimesis« (Gebauer/Wulf: Mimesis, S. 289).

45 Zum Verhiltnis individueller Beschimung zu den Blicken der anderen vgl. insgesamt
Claudia Benthien: Tribunal der Blicke. Kulturtheorien von Scham und Schuld und die
Tragodie um 1800. Koln 2011.

46 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel«, S. 447.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

und dabei die allgemeine Aufmerksamkeit auf sich zu lenken. Er hat seine Lek-
tion gelernt — und hier erfolgt die plotzliche Riickkehr vom identifizierten >wir<
Jean-Jacques’ und Emiles zum beobachtenden >er<: »Wir wissen alles, verraten
aber keine Silbe. Hitte mein Zogling auch nur einmal gewagt, seinen Mund auf-
zumachen, so wire er ein Kind, das man hassen miifite.« (E 371) Nicht nur der
Zauberer hat angeblich geschauspielert; auch die Identifikation des Erziehers mit
dem Erleben Emiles war vorgetduschte »Kameraderie« (E 370), die auf ein neu-
es Verhiltnis von Erzieher und Zogling vorbereiten soll: Sehr wohl steht der
Zbgling unter Beobachtung; eben hier in der Mitte des dritten von fiinf Biichern
geht es um alles oder nichts. Der bis dahin stets als unschuldiges Kind apostro-
phierte Emile mutiert pltzlich im Konjunktiv zum hassenswerten Kind, das die
ihm nicht bewusste Priifung zum Gliick besteht. Der Erfolg der Erziehung steht
und fillt mit dem Verhiltnis zur dem Theater angehorenden Zurschaustellung.
Hat Emile auf dem Jahrmarkt keine Immunitit gegen diese ausgebildet, so war
die bisherige Erziehung umsonst. Ein zweiter Versuch scheint unzulédssig und
nicht vorgesehen. Als selbstverstindlich wird impliziert, dass Emile von nun an
ebenso wenig wie den Verlockungen der Nachahmung denen der eitlen Schau-
stellung erliegen wird: >Aber welcher Mensch auf dieser Welt ist weniger Nach-
ahmer als Emile?« Diese rhetorische Frage aus der Zeit, in der der pubertierende
Emile bereits ohne Gefahr ins Theater geschickt werden kann, ldsst sich auch
konkreter auf die Schauspielerei beziehen: Als weder zur Nachahmung noch
Selbstzurschaustellung verfiihrbar kann Emile ganz Zuschauer bleiben. Kein
durchs Theater verfiihrbarer, sondern einer, der angesichts der Schau menschli-
chen Leidens »Mitleid« (E 459) empfinden und sich von diesem grundlegende-
ren theatrum mundi her, das stets mit der Metaphorik eines eigentlichen Theaters
im Sinne eines urspriinglichen Schauspiels auf der »Weltbiihne« (E 499) einge-
fithrt wird," den anderen natiirlichen und vom uneigentlichen Theater gefeiten
Menschen 6ffnen kann: »[W]ir [sind] unseren Mitmenschen weniger durch die
Empfindung ihrer Lust als durch die ihres Leidens verbunden [...], denn darin
erkennen wir viel besser die Gleichheit unserer Natur« (E 458). Deshalb muss
fiir Emile »das erste Schauspiel, das ihn ergreift,« ndmlich auf der >Weltbiihnex,
»ein Gegenstand der Trauer sein«, von dessen Ungliick er nicht betroffen ist,
aber sein konnte: »Wenn er sieht, wie viel Ungliick ihm erspart bleibt, wird er
sich gliicklicher fiihlen, als er je gedacht hétte. Er teilt die Leiden seiner Mitmen-
schen, aber er teilt sie freiwillig und auf milde Art.« (E 473)

Rousseaus nachtrigliche Behauptung, die Moralpredigt des Zauberers wire
instruiert, seine Generositit also vielleicht blof gekauft, schwicht und stirkt die

47 Zum Theatralitit des Mitleids bei Rousseau vgl. Derrida: Grammatologie, S. 244-372.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 123

Funktion der Schauspielerei hier gleichermallen: Bei der verkehrten Welt, in
welcher der Schausteller plétzlich fiir die Ehrsamkeit der bescheidenen Gesell-
schaft, das unschuldige Kind Emile aber plotzlich fiir die Verruchtheit eitler
Schauspielerei steht, handelt es sich ihrerseits um eine Verkehrung. Zumindest
die der verletzten Eitelkeit Emiles hinzugefiigte verbale Beschimung, der eine
gleichzeitig emotionale wie rationale Erkenntnis Emiles folgt, wire eine Insze-
nierung. Die Generositit des Gauklers ist vorgetduscht und vielleicht bezahlt.
Die Welt des Theaters bleibt so schlecht, wie sie ist. Aber gerade so verstirkt
diese Rousseaus spiterer Selbstinterpretation zufolge ihren Einfluss in dieser
Szene: Jean-Jacques bedient sich ihrer, um Emile gegen die Schlechtigkeit des
Theaters — und das heiflit immer auch: gegen die Schlechtigkeit des Theaters der
Gesellschaft — zu immunisieren. Aus einem harmlosen Schausteller, der auf sei-
ne drmlichen Berufsehre pocht, und einem gemeinsam mit seinem Zdgling be-
schimten Erzieher werden zu diesem Zweck zwei gerissene Schauspieler.

Einer von ihnen, der Erzieher, ldsst sich vor den Augen seines Zoglings vom
Gaukler demiitigen und bietet so seinerseits ein Schauspiel der Beschimung:
»Beim Weggehen richtet er laut und namentlich eine Zurechtweisung an mich.
>Dieses Kind entschuldige ich gern¢, sagt er, »es hat mir nur aus Unwissenheit
Unrecht getan. Aber Sie mein Herr, der Sie seinen Fehlgriff kannten, warum lie-
Ben Sie es zu?«« Den Lesenden gegeniiber entschuldigt Jean-Jacques seinen
Missgriff unter Hinweis auf die Vorbereitung jener zukiinftigen >Kameraderie<
auf der erreichten Stufe der Erziehung: »Dieser Wandel darf sich nur ganz all-
mahlich vollziehen — alles mull vorausbedacht werden, weit hinaus vorausbe-
dacht.« Dem Gaukler gegeniiber schweigt er, wie nachtriglich behauptet, mit ei-
nem inszenierten Schweigen. Der zuvor offentlich beschiamte Emile sieht im
Privaten das Schauspiel seiner Beschimung und Herabsetzung wiederholt: als
Beschdmung und Herabsetzung desjenigen, der fiir ihn bisher eine »Autoritét«
(E 370) darstellte. Wenn er wenig spiter die ihm nicht bewusste Priifung besteht
und auf den Berufsstolz des Zauberers, d.h. die eitle Selbstprisentation des
Schauspielers, mit Schweigen reagiert, dann bleibt offen, ob er seine Lektion ge-
lernt hat oder, wo er diese Autoritdt immer noch anerkennt, sie schlicht nach-
ahmt. Emile wiederholt das Schweigen seines Erziehers: entweder als Wiederho-
lung von dessen Schweigen oder im geteilten Mitleiden mit dessen und seiner
eigenen Demiitigung. So wie Emile nicht klar sein kann, dass sein Erzieher
schauspielert (und den Lesenden nicht ganz klar sein kann, ob das stimmt), kann
der Erzieher nicht wissen, ob Emile ihn nicht eventuell nur nachahmt — und da-
mit vielleicht wieder in den Zirkel der im Knabenalter ausgetriebenen Nachah-
mung, die in Schauspielerei der >Tugenden von Affen< miindet, eintritt. Das
scheint hier auch nicht weiter wichtig. Emile besteht die Priifung; er ist eben

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

kein >Kind, das man hassen miisste<. Wenn er mit dieser Transformation Schau-
spieler geworden ist, dann ein eingefleischter Schauspieler seiner eigenen Be-
scheidenheit: Er erlernt das Schauspiel vor sich selbst, das der Scham zugehort
und sich von den anderen Menschen abwendet, der sich nach auflen prisentie-
renden Schauspielerei vorzuziehen. Damit lernt er durch das Schauspiel, was es
bedeutet, Mensch zu sein: bediirftig und im Mitleid mit der Bediirftigkeit anderer
auf diese anderen ausgerichtet.

5. ROUSSEAUS VERSTECKTES THEATER DER ERZIEHUNG

Rousseaus obskur anmutende Bemerkung iiber eine angeblich vom Erzieher ver-
anlasste Inszenierung der Gauklerepisode verweist darauf, dass ein Verhiltnis
zum Theater, zur Nachahmung und zur Schauspielerei Emiles Erziehung unum-
génglich eingeschrieben bleibt und dass diese mehrschichtige Theatralitit konsti-
tutiv fiir Emiles Erziehung ist: Fiir sie konstruiert der Erzieher Jean-Jacques ei-
nen kiinstlichen, von der Gesellschaft (d.h. dem Theater) abgeschiedenen Raum,
in welchem er selbst eine streng durchinszenierte Rolle tibernimmt. Der Zogling
fdllt auf ein Schauspiel herein, das sich nicht als solches zu erkennen gibt. Zu
seiner >Freiheit< meint Emile durch freie Entwicklung und aus freien Stiicken zu
gelangen. Anldsslich der Wachsentenepisode potenziert sich diese Konstellation:
Die Schaustellerei auf dem Jahrmarkt bietet ein drmliches Vorspiel auf das spi-
tere Gesellschaftstheater, vor dem es Emile zu bewahren gilt. Scheinbar gibt der
Erzieher die Lenkung seines Zoglings auf. Aber nur, um Emile die Lektion zu
erteilen, dass der Rausch der sich vor anderen prédsentierenden Eitelkeit des
Schauspielers mit der Demiitigung durch diese anderen Hand in Hand geht. Der
Zdgling wird durch die Beschimung auf sein bescheidenes, drmliches Selbstver-
hiltnis zuriickgeworfen, statt sich im luxuriosen Maskenspiel der Gesellschaft zu
verlieren. Eine solche jeweils individuelle Beschimung will auf lange Sicht an
die Stelle des gesellschaftlichen Spektakels, seiner Eitelkeiten und seiner so ver-
fiihrerischen wie leeren Pracht die arme Gemeinschaft der Beschdmten und Be-
scheidenen setzen. Diese haben sich nicht vom Theater abgewandt, sondern sind
von seiner Verfiihrungsmacht beriihrt und gegen sie abgehiirtet worden.” Der
Gaukler und seine blof temporire >Bretterbude< offenbaren die Armut, die auch
am Grunde der theatralen Verfithrungsmacht liegt. Wegen ihrer Fliichtigkeit

48 Fiir die einer dhnlichen Logik im spéten 18. und frithen 19. Jahrhundert folgenden
Immunisierungsdiskurse vgl. Cornelia Zumbusch: Die Immunitdt der Klassik. Frank-
furt a.M. 2011, S. 21-108.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 125

ldsst sich ihr Auftreten kurzzeitig fiir eine Erziehung zur Bescheidenheit instru-
mentalisieren. Weil sie wieder verschwinden und ihre theatrale Pracht nicht in
einem festen Theater verstetigen, soll von ihnen keine Spur zuriickbleiben, an
der sich die Bescheidenheit des Subjekts oder die arme Gemeinschaft der Be-
scheidenen verunreinigen und anstecken konnte.

Zunichst erscheint in diesem Kontext fast gleichgiiltig, ob die Moralpredigt
des Gauklers durch den Erzieher veranlasst (also geschauspielert) ist oder nicht.
Die Lektion wird verdoppelt, verbalisiert und wohl auch rationalisiert. Von der
Doppeldeutigkeit, die diese Stelle wegen Rousseaus spiterer Behauptung erhiilt,
der Erzieher habe auch hier seine Inszenierungsmacht nicht aus der Hand gege-
ben, zeigt sich aber auch eine Doppeldeutigkeit des gesamten, gegen eine der
Sphire des Theaters zugeschriebene Zersetzungskraft gerichtete Erziehungspro-
zesses: wegen ihrer eigenen Theatralitit wird die Erziehung nie sicher unter-
scheiden konnen, inwieweit es sich nicht auch beim an ihrem Ende stehenden
>natiirlichen Mensch« in all seiner Armut und Bescheidenheit nur um eine weite-
re auf der »>Weltbiihne< einer dem Luxus des Theaters verfallenen Gesellschaft
auftretende Rolle handelt.”’ Und, wo sie sich ihren Zielen so sicher ist, muss sie
das vielleicht auch nicht — zumindest solange, wie sie das Theater der Erziehung
ihren Zwecken gemif einrichten kann.

49 Zur theatralen Inszenierung dieser >Natiirlichkeit< nach Rousseau vgl. Guinther Heeg:
Das Phantasma der natiirlichen Gestalt. Korper, Sprache und Bild im Theater des 18.
Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 2000.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V Reguliertes Theater
Die neuen Padagogen (Campe, Trapp, Salzmann u.a.)

und der Nachahmungstrieb’

1. CAMPES »ERSTER UNTER ALLEN TRIEBEN«

Den »jungen Nachahmungstrieb der Kinderseele« bestimmt Joachim Heinrich
Campe in der Vorrede zu seinem padagogischen Roman Robinson der Jiingere
von 1779 als »den ersten unter allen Trieben, die bei uns zu erwachen pﬂegen«z.
Die Fihigkeit und der Drang des kleinen Kindes zur Nachahmung, an der die
Erziehung anzusetzen habe, aber auch fehlgehen konne, werden von der neuen
Péadagogik des spiten 18. Jahrhunderts geradezu topisch thematisiert. Aber auch
Sittenlehre und Moraltheologie nehmen sich des etwaigen Nachwirkens dieses
kleinkindlichen Verhaltens beim Erwachsenen an. »Nachahmungsgeist«3 oder
»Nachahmungsbegierde«4 finden sich im Deutschen ebenfalls als Bezeichnung.
Die Erzieher aus der padagogischen Provinz in Goethes Wanderjahren machen
sich diesen Trieb mehr als 40 Jahre nach Publikation von Campes Roman unter

1 Voriiberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jorg Schifer: »Der
erste unter allen Trieben<. Regulierte Mimesis in der padagogischen Literatur der
Aufkldrung«, in: Archiv fiir Mediengeschichte 12 (2012), S. 65-77; sowie in Martin
Jorg Schifer: »Die Theatralitdt des Philanthropinismus. Salzmanns Exempelx, in:
Menke/Thomas Glaser (Hg.): Experimentalanordnungen der Bildung. Exterioritdit —
Theatralitiit — Literarizitdt. Miinchen 2014, S. 65-87.

Campe: Robinson der Jiingere, S. 7.
Vgl. z.B. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 10.
Frankfurt a.M. 1974, S. 243.

4 Vgl. z.B. Georg Friedrich Meier: Philosophische Sittenlehre. Magdeburg 1753, S.

117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

dem Namen >Nachahmungsgeist« zunutze, um ihren Zoglingen eine (stabile)
Selbstidentitidt unterzuschieben. Damit stellt die literarische Konstruktion der
péadagogischen Provinz eine theatrale Anordnung aus, die die Praxis der deutsch-
sprachigen pddagogischen Avantgarde des spiten 18. Jahrhunderts prigt. An-
hand zweier ihrer Protagonisten soll dies in den folgenden Uberlegungen ausge-
fiihrt werden: einleitend an Campe, ausfiihrlich an Christian Gotthilf Salzmann
und mit Seitenblicken auf ihre zahlreichen Kollegen.

Kindliche und, in Verlidngerung, allgemeinmenschliche Triebe wie einen
Bildungs- oder Titigkeitstrieb werden in vielen Texten der unter dem Namen
Philanthropinisten bekannt gewordenen Padagogen der deutschsprachigen Auf-
kldrung in den Beobachtungen an Kindern >entdeckt< und beschrieben. Dabei
benennt das Triebhafte nicht notwendig eine Natiirlichkeit des jeweiligen Triebs.
Vielmehr kann die Aufgabe der sich als wissenschaftlicher Disziplin und Praxis
erfindenden Pddagogik gerade darin bestehen, solche Triebe im Zogling iiber-
haupt erst zu implementieren.5 Dies gilt nicht im Falle der hier als >erster unter
allen Trieben« privilegierten Nachahmung, die von alleine >erwacht«.

Die Campe und vielen seiner Zeitgenossen vorschwebende Erziehung be-
steht nicht zuletzt in einer Modellierung des Zoglings durch Lenkung und Regu-
lierung dieses Triebs. Nicolas Pethes hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der
von den Philantropinisten eingefiihrten Beobachtung des Zoglings und der Pro-
tokollierung seiner Verhaltensweisen um neue mediale Praktiken handelt, die ih-
rerseits das Ideal und Medium der neuen Erziehung, das zu modellierende Kind,
erst hervorbringen.® Mit einer verschobenen Perspektive soll anhand von Campe
zunichst dargestellt werden, wie sich diese Erziehung auf zwei weitere und ein-
ander iiberkreuzende Weisen als medialer Vermittlungszusammenhang be-
schreiben und problematisieren ldsst. Zundchst wird der kindliche Nachah-
mungstrieb gezielt mit Dingen verkettet: mit pddagogischen Gegenstinden im
engeren Sinne wie Bildern, Biichern, Spielzeug etc. Aber auch mit der gegen-
standlichen Welt, zu der das von der Erziehung gewiinschte Verhiltnis aufgebaut
werden soll. Hier handelt es sich dann um die vom Stichwortgeber der aufklire-
rischen Erziehungstheorie, Rousseau, 1762 in seinem Emile beschriebene »Er-

5 Vgl Simone Austermann: Die »Allgemeine Revision«. Pidagogische Theorieentwick-
lung im 18. Jahrhundert. Bad Heilbrunn 2010, S. 153ff.

6  Vgl. Nicolas Pethes: »Und nun, ihr Pddagogen — beobachtet, schreibt!< Zur doppelten
Funktion der Medien im Diskurs iiber Erziehung und Bildung im 18. Jahrhundert, in:
Eva Geulen/Ders. (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche
Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br./Berlin/Wien
2007, S. 49-67.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 129

ziehung durch Dinge«7. Diese sollen bei Campe in die kindlichen Nachah-
mungsketten auf die vom Piddagogen gewiinschte, d.h. iiber die von Pethes be-
schriebenen neuen Medienpraktiken konstituierte Weise eingebaut werden.®
Explizit setzt Rousseau die Dingerziehung einer zweiten dem Nachahmungs-
trieb eigenen medialen Dimension entgegen: Strikt von der (>natiirlichen<) Ver-
bindung mit den Dingen unterscheidet Rousseau eine (>gesellschaftliche<) Ver-
bindung zwischen den Menschen.” Als Modus der zwischenmenschlichen Erzie-
hung wird ihm die Nachahmung problematisch, wo an ihrem Ende aufrichtige,
mit sich selbst in Ubereinstimmung lebende und selbsttitige Subjekte entstehen
sollen, diese Eigenschaften aber iiber die Virtualitit, Entduerung und Nachtrig-
lichkeit der Nachahmung induziert werden. Der Prozess des Nachahmens gerit
mit seinen Zielen in Konflikt; in Aufnahme und Neupointierung einer auf Platon
und Aristoteles zuriickgehenden Tradition bestimmt Rousseau »Theatralitit als
Medium«'’ und verwirft dessen angeblich reine AuBerlichkeit und Kiinstlichkeit
zugunsten seiner Vorstellung von Eigentlichkeit, d.h. fiir Rousseau: >Natiirlich-
keit<.'"" Wie Platon gelten Rousseau Nachahmungspraktiken als Kiinstlichkeit
schlechthin, d.h. als Vermittlung nur im Sinne einer Entfernung vom >natiirli-
chen< Ursprung. Die Erziehung durch Menschen darf daher, wie im Emile ge-
schildert, die »natiirliche< Erziehung durch die Dinge so wenig als moglich kon-
taminieren. Wenn Campe hingegen die Mimesis als den >ersten unter allen Trie-
ben< bestimmt, verbindet er diese beiden medialen Dimensionen: In die unhin-

7 In einer von Campe in Auftrag gegebenen und herausgegebenen Ubersetzung: Jean-
Jacques Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung. Erster Theil. Mit erlduternden, be-
stimmenden und berichtigenden Anmerkungen der Gesellschaft der Revisoren, aus
dem Revisorenwerke besonders abgedruckt und herausgegeben von Joachim Heinrich
Campe. Braunschweig 1789, S. 38. (Joachim Heinrich Campe (Hg.): Allgemeine Revi-
sion des gesamten Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer
Erzieher. Band 12. Wien/Braunschweig 1789).

8 Von Nachahmungsketten ist hier im Sinne Tardes und seiner Aufnahme durch Latours
Akteur-Netzwerktheorie die Rede. Vgl. Gabriel Tarde: Die Gesetze der Nachahmung.
Frankfurt a.M. 2009. Vgl. Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Von einer
symmetrischen Anthropologie. Frankfurt a.M. 2008.

9 Eigentlich verwendet Rousseau eine Trias aus natiirlicher, dinghafter und menschli-
cher Erziehung. Erstere ist aber keine Erziehung im eigentlichen Sinn, sondern eine
durch die Natur vorgegebene Entwicklung. Zu deren innerer Verkomplizierung vgl.
Martin: »Educations négatives«, S. 56-95.

10 Vgl. Weber: Theatricality as Medium.

11 Vgl. Kapitel IV.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

tergehbare >Natiirlichkeit< des Lebens selbst wird die Mimesis als eine mediale
Kraft'? verlegt, die in Rousseaus platonischem Sinne unkontrolliert und gefihr-
lich zu wuchern droht und die es daher durch die Erziehung, d.h. durch den er-
zieherischen Einsatz der >Dinge< zu regulieren gilt. Mimesis als Nachahmung
tritt wie bei Platon als eine gefihrliche Kraft auf. Hingt sie sich an die falschen
oder an zu viele Vorbilder, droht sie statt zur Ausbildung eines stabilen Selbst,
zur Aushohlung, Zersplitterung, Fehlbildung oder gar Auflosung des Selbst zu
fithren." Der Zbgling konnte, mit einem Wort aus dem Wilhelm Meister fiir das
real existierende deutschsprachige Theater des 18. Jahrhunderts, statt einem
selbsttitigen ganzheitlichen »nur ein gestoppeltes und gestiickeltes Wesen«
(L 295) werden. Als frei flottierender konnte der Nachahmungstrieb zu einer
»Nachahmungssucht«'* ausarten, wie es in Texten des spiten 18. Jahrhunderts
befiirchtet wird.

Mit dem Nachahmungstrieb wird von der Aufkldarungspadagogik ein Verhal-
ten als im menschlichen Leben verankert entdeckt und dem Wissen und den
Praktiken der neuen Pddagogik iliberantwortet, das bekanntlich gleichzeitig von
den zeitgendssischen Wissensweisen, nicht zuletzt denen der Erziehungswissen-
schaft, verabschiedet wird. Das rhetorische imitatio-Paradigma hatte {iber lange
Zeit auch die Erziehung auf ganz praktische Art und Weise bestimmt: Das Ver-
fahren, die Heranwachsenden durch Anschauung und Nachahmung, einbezogen
in die Arbeit, mit dem notigen beruflichen Wissen auszustatten, transportierte
das punktuell vorhandene, besondere Wissen von Generation zu Generation wei-
ter. Mit der Auflosung des unmittelbaren Konnexes von Familie und Beruf, der
die Tradierung des beruflichen Wissens vom Vater auf den Sohn einschloss, er-
gibt sich jedoch ein allgemein-gesellschaftlicher Bedarf nach Bildung.15 Solange
die Erziehung im Nachmachen und Wiederholen quasi von alleine erfolgte, kam
sie ohne eigene Wissenschaft aus. Einen erhohten Bedarf an Reflexion und Dis-
kursivierung gibt es, sobald diese imitatio-Praxis wegfillt.

12 Vgl. fiir eine parallele Entwicklung der Asthetik im 18. Jahrhundert Christoph Menke:
Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie. Frankfurt a.M. 2008. Auf das
Auftauchen eines unhintergehbaren >Lebens< als epistemologischer Grundlage der
Humanwissenschaften verweist Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt
a.M. 1974, S. 307ff.

13 Vgl. Kapitel II1.

14 Vgl. z. B. Carl Friedrich Bahrdt: System der Moraltheologie. Eisenach 1780, S. 159.

15 Vgl. Angelika Reinhard: Die Karriere des >Robinson Crusoe< vom literarischen zum
pddagogischen Helden: Eine literaturwissenschaftliche Untersuchung des Robinson

Defoes und der Robinson-Adaptionen von Campe und Forster. Frankfurt a.M. 1994.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 131

Als Alternative zu imitatio will die aufklédrerische Piddagogik, wie Heinrich
Bosse im Anschluss an Michel Foucault und Friedrich Kittler pointiert, die Illusion
des »Selbermachen[s]« in den fiir die neue gesellschaftliche Organisation benétig-
ten je einzelnen Subjekten verankern: als eine im Unterricht statthabende »Simula-
tion, die mit dem Austritt aus den neuen Schulen Wirklichkeitswert annehmen
soll. Die theatrale Konstellation der (passivischen) Nachahmung weicht einer an-
deren (aktivischen) theatralen Konstellation: »Anstelle der Nachahmung [tritt]
nunmehr Padagogik, das heifit, die hintersinnige Kunst, Jiingeren etwas vorzuma-
chen.«'® Bosse illustriert dies am neu zur Verwendung kommenden Unterrichts-
medium der Schiefertafel: Wegwischen und Neuschreiben des Geschriebenen er-
wecken den Eindruck des »>Selbermachens< dort, wo eigentlich eine padagogischen
Vorschrift durch bestindige Wiederholung internalisiert wird.

Die verabschiedete Kulturtechnik der imitatio kehrt nun bei Campe in der
menschlichen Lebendigkeit als conditio humana schlechthin wieder."” Aus einer
beherrschbaren wie beendbaren Technik wird ein natiirliches Faktum, dem, wo
es sich an alles und jedes héngen kann, potentiell unbeherrschbare Ziige inne-
wohnen. Dieses natiirliche Faktum, das in der Kindheit lange vor allen Techni-
ken des Schulunterrichts auf den Plan tritt, gilt es fiir die neuen Pddagogen so-
wohl einzuhegen als auch produktiv zu machen. Wo Selbermachen und Selbstta-
tigkeit das Ziel der neuen Piddagogik darstellt, muss das triebhafte Nachmachen
gleichzeitig stimuliert wie kontrolliert, d.h. reguliert werden.

Campes Bestimmung der Nachahmung als eines urspriinglichen menschli-
chen Vermogens ist autoritativ abgesichert. Der beriihmte Anfang von Abschnitt
vier der aristotelischen Poetik sieht das Nachahmungsvermogen als »angeborenc<
und den Menschen >von Kindheit an< im Vergleich mit den Tieren >im besonde-
ren Mall zur Nachahmung befihigt«. Sie wird mit Freude ausgeiibt und ist das
erste Mittel des Lernens. Entsprechend taucht die Nachahmung als >Triebs, >Be-
gierde< oder auch >Sucht< noch in den Erziehungs- wie theologischen Moralleh-
ren des 17. und 18. Jahrhunderts auf. Hier steht immer die Frage im Hintergrund,
wie denn das richtige Objekt der Nachahmung gefunden werden konne und stets
lautet die Antwort, man miisse sich an Gott, Jesus, Bibel und Gesetz halten.'®

16 Bosse: Bildungsrevolution, S. 191.

17 In Kants Beschreibungen zur Rolle der Nachahmung in der Erziehung etwa wird die
Ableitung aus dem imitatio-Paradigma deutlich. Vgl. Kant: »Uber Pidagogik, S.
701-703.

18 Vgl. z.B. Frangois Fénelon: Uber Mcdchenerziehung. Traite de I’éducation des filles.
Stuttgart 1963, S. 19ff. Vgl. z.B. Bahrdt: System der Moraltheologie, S. 159ff. Vgl.
z.B. Meier: Philosophische Sittenlehre, S. 117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Die Nachahmung findet sich so zum natiirlichen Ursprung der menschlichen
Kultur erklért. Sie ist ein paradoxer menschlicher Instinkt des Nichtinstinkts, der
die Abwesenheit von menschlichen Instinkten iiberbriickt. Die ersten Menschen
treten als das von John Locke in die zeitgendssische Erziehungsdiskussion ein-
gefiihrte >blank slate< auf, das sie per Nachahmung, die ihnen als eigenschaftslo-
se einzige Eigenschaft zukommt, fiillen."

Um diese Bestimmungslosigkeit geht es auch Campe und den anderen Phi-
lantropinisten mit dem Ziel, eine »Selbsttitigkeit« im Menschen zu erwecken,
die ihn tauglich fiir die Anforderungen der sich formierenden Arbeitsgesellschaft
macht. Entsprechend findet der Auftritt der Nachahmung bei Campe zwar an
prominenter Stelle statt, ist aber blo von kurzer Dauer: Die Erziehung, schon
eine frithkindliche durch die Miitter, muss beim den Kindern urspriinglichen
Nachahmungstrieb ansetzen, diesen dann aber in das Gegenteil der Nachah-
mung, die Selbsttitigkeit, umwandeln: »Sucht von dem Nachahmungstriebe,
welcher frith in Kinderseelen zu erwachen pflegt, den bestmoglichen Gebrauch
zur Beforderung ihrer Selbstthitigkeit zu machen.«” Die philanthropinische Er-
ziehung beginnt mit dem, was sie hinter sich lassen will, und soll diese Anfang
nicht einfach vergessen oder ausmerzen, sondern im Dienste seines Gegenteils
produktiv machen: Der Nachahmungstrieb muss menschliche Selbsttitigkeit
nachahmen und sich derart von sich selbst, von der eigenen Nachtréglichkeit, 16-
sen. Die Erziehung macht sich eine theatrale Veranlagung des Zoglings zunutze,
um den Zogling von eben dieser theatralen Veranlagung zu befreien.

Auch wenn die Selbsttitigkeit, die Campe anstrebt, nicht im emphatischen
Sinne von Rousseaus Freiheitskonzept zu verstehen ist, so steht diese Umkeh-
rungsfigur doch auch im Zeichen Rousseaus: Ein grofer Teil von Emiles friiher
Erziehung widmet sich einer Ubung der Organe und Sinne, welche eben zur
Selbsttitigkeit ausgebildet werden sollen: Statt blof} passiv aufzunehmen, sollen
die Sinne aktiv gestalten; statt Mimesis blo3 im Sinne von Imitation zu vollzie-
hen, soll ihr mimetisches Vermogen sich aktiv, produktiv und schopferisch voll-

. . 21
ziehen: als natura naturans und nicht als natura naturata.

19 Vgl. Locke: Einige Gedanken iiber die Erziehung, S. 10ff., S. 45-52, S. 76-86, S. 138-
140. Vgl. Kapitel IV.

20 Joachim Heinrich Campe: »Ueber die fritheste Bildung junger Kinderseelen im ersten
und zweiten Jahre der Kindheit«, in: Ders. (Hg.): Allgemeine Revision des gesamten
Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Band 2.
Braunschweig 1785, S. 3-296, hier: S. 239.

21 Vgl. E 1571t.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 133

Die angestrebte, auf keine Vermittlung angewiesene >Selbsttétigkeit< ist in
sich zweifach vermittelt: iiber den Nachahmungstrieb und iiber die ihm gegen-
iber angewandten Umgangsweisen. Beide sollen im piddagogischen Prozess zum
Verschwinden gebracht werden. Wegen dieser Ausstreichung der Vermittlungs-
verhiltnisse kann Campes Erziehung im Namen der Unmittelbarkeit auftreten:
im Namen der »natiirlichen Bediirfnisse des Menschen« statt der »erkiinstelten
und eingebildeten«22. Gegen die >natiirlichen Bediirfnisse< zieht aber die >Natiir-
lichkeit< des Lebens selbst zu Felde, das zu einem Medium avanciert, welches
sich, wo es nichts als sich selbst zu vermitteln droht, immer weiter von der eige-
nen >Natiirlichkeit< entfernt. >Erkiinstelt und eingebildet« scheint vor allem eine
unregulierte Verselbststindigung des Nachahmungstriebs, die sich in >unnatiirli-
chen« Verhaltensweisen ergeht:

»siiffliche Traurigkeits- oder Freudengefiihle bei Gegenstinden, die man bloos unter er-
dichteten und fantastischen Bezihungen auf sich betrachtet; deklamatorische, spilerische,
preziose, absichtsvolle Aeusserungen derselben, Hinderingen und ohnmichtiges Hinsin-

ken mit piinktlicher Beachtung des teatralischen Wolstandes, stat wirksamer Tatigkeit«.

Etc. Die unregulierte, verselbststindigte Nachahmung zeigt sich als das, was sie
ist: als >theatralischer Wohlstand<, was iibertrieben im Sinne von unnatiirlich
meint. Fiir Campe manifestiert sie sich in der Verselbstindigung und Ubersteige-
rung der zeitgenossischen Empfindsamkeitsbewegung; im Theater der falschen
Nachahmung findet sich »das untriegliche Geprige armseeliger Empfindelei«”.
Im Fahrwasser der Theaterfeindschaft Rousseaus entdeckt und verwirft Campe
>Theatralitit als Medium<: Mit Platon und Aristoteles gelten theatrale Praktiken
wie Nachahmen und Auf- wie Vorfithren, deren Bedeutung im griechischen
Mimesis-Begriff ineinander iibergeht, als fiir die Vermittlung von als wesenhaft
begriffenen Zusammenhingen gerade in der Erziehung notwendig, diirfen sich
aber keinesfalls verselbststindigen. Dann wird Mimesis verfilschend, verzer-
rend, destabilisierend und iiberﬂiissig.24

Dem Theaterspiel als einer erzieherischen Strategie steht Campe (mit Base-
dow) zwiespiltig ge:genijber.25 Andere Medien der Erziehung, mit denen die
theatrale Gefahr reguliert werden soll, treten bei Campe wie schon bei Platon im

22 Campe: Robinson der Jiingere, S. 7.

23 Joachim Heinrich Campe: Ueber Empfindsamkeit und Empfindelei in pddagogischer
Hinsicht. Hamburg 1779, S. 18.

24 Vgl. Weber: Theatricality as Medium, S. 1-30. Vgl. Kapitel III.

25 Vgl. Kapitel VL

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Namen der Unmittelbarkeit auf, auch wenn ihnen offensichtlich eine Vermitt-
lungsfunktion zukommt: Fiir das Buch Robinson der Jiingere, dem ersten Stiick
Kinderliteratur im Geiste philantropinischer Erziehungsmethoden und -werte,”®
ist diese gedoppelt. Es soll den »jungen Nachahmungstrieb der Kindersele [...]
unmittelbar auf solche Gegenstidnde richte[n], welche recht eigentlich zu unserer
Bestimmung gehoren«”’, eben den >natiirlichen Bediirfnissen des Menschenx.
Das Buch behandelt fast die Gesamtheit des nach Campe an kindliche und ju-
gendliche Zoglinge zu vermittelnden praktischen und theoretischen Wissens.™®
Es soll so eine an der Natur orientierte Erziehung vermitteln, in der wiederum
die Dinge selbst zu den Medien der Erziehung werden. Das Buch vermittelt also
die >Erziehung durch Dinge< Rousseaus, der bekanntlich auf den Kontakt des
Zoglings mit Biichern so weit und so lange als moglich verzichten mochte.
Rousseaus Ideal liegt nicht in der Beherrschung der Dinge durch den Menschen,
sondern darin, dass der Mensch im Kontakt mit den Dingen seinen natiirlichen
Platz einzunehmen erlernt. Seine >Freiheit« liegt in der Selbstbescheidung, sich
in die »natiirliche< Verkettung der Dinge untereinander einzugliedern. Bis kurz
vor die Pubertit ldsst sich Rousseaus Zogling wie von alleine durch die Dinge
formen, mit denen sein Erzieher ihn in Kontakt bringt. Erst spit entwickeln sich
bei ihm die Kapazititen, jene >erdichteten und fantastischen Beziehungen«< zur
Welt einzugehen, vor denen Campe warnt. Dass dies an einer Transformation
des Robinson-Stoffs Defoes durchgespielt wird, passt ins Bild: Handelt es sich
bei Defoes Roman von 1719 doch um das einzige literarische Werk, das Emile
vor dem Alter von zwolf Jahren zu lesen bekommt: Sein gefédhrlicher >Nachah-
mungsgeist< lasst sich durch eine Identifikation mit dem eigenstidndigen und auf
sich alleine gestellten Robinson in Selbsttitigkeit verwandeln.”

Campe und seine Kollegen geben dem Kind, wohl wegen seines Nachah-
mungstriebs, das Potential von Anfang an >erdichtete und fantastischen Bezie-
hungen< zur Welt einzugehen. Entsprechend wéchst der Einfluss, der der Erzie-
hung durch Auswahl der Gegenstinde zukommt, mit denen der Zogling in Kon-
takt gerit. Ernst Christian Trapp, erster Inhaber eines erziehungswissenschaftli-
chen Lehrstuhls und eine Weile parallel zu Campe bei Basedow am Dessauer

26 Vgl. Reinhard Stach: Robinson der Jiingere als pddagogisch-didaktisches Modell des
philantropistischen Erziehungsdenkens. Studie zu einem klassischen Kinderbuch. Ra-
tingen/Wuppertal/Kastellan 1970, S. 80.

27 Campe: Robinson der Jiingere, S. 7.

28 Vgl. Silke Kostler-Holste: Natiirliches Sprechen im belehrenden Schreiben: J. H.
Campes »Robinson der Jiingere« (1779/80). Tiibingen 2004, S. 74.

29 Vgl. E 389-392.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 135

Philantropinum beschiftigt, schreibt in seinem Versuch iiber Pddagogik von
1780 iiber die »magnetische[] Kraft« der Dinge:

»Alle ihre Empfindungswerkzeuge sind zart, und aller, auch der leisesten Eindriicke emp-
fanglich. Daher werden sie alle Augenblick, von den sie umgebenden Gegenstidnden, bald
hiehin bald dorthin gezogen, oder sie ziehen sie gegenseitig an sich [...]. Auch fiihlen es
die Kinder, daB sie, ohne die dusserlichen Gegenstinde, Mangel an Ideen und Empfindun-

gen haben wiirden, und diese Leerheit [...] ist ihnen unausstehlich.«*

Eine solche >Leerheit« soll das Robinson-Buch als Gegenstand fiillen und auf die
angemessenen Gegenstdnde umleiten. Der Text ist zum Vorlesen gedacht, setzt
also Sprachkompetenz voraus. Zum Lesen an dessen fahige Kinder soll er nur
unter Aufsicht und nie in Ginze gegeben werden. Ein theatraler Rahmendialog
reproduziert die Vorlesesituation und gibt den Zuhorenden Vorbilder an die
Hand, wie denn zuzuhoren sei: stillsitzend, aber mit niitzlichen manuellen Be-
schéftigungen durch angemessene Dinge. »Mutter: Hier sind Erbsen auszukriil-
len. Hier tiirkische Bonen abzustreifen; wer hat Lust? / Alle: Ich! ich! ich!
ich!«’' Vordergriindig, um die Zeit nicht zu vertrédeln und eine protestantische
Arbeitsethik einzuiiben,32 aber doch wohl auch, um >Selbsttétigkeit< zu iiben, um
die »zarten Empfindungswerkzeuge« nicht allein dem Eindruck des Gehorten zu
iberliefern und in eine Eigendynamik entgleiten zu lassen.” Die Kinder unter-
brechen die Erzéhlung des Vaters an den angemessenen Stellen mit ebenso an-
gemessenen Nachfragen und EmpfindungsiduBerungen. Sie zeigen sich abgesto-
Ben vom Verhalten des noch ungelduterten Robinson. Der Funke der Nachah-

30 Trapp: Versuch iiber Pddagogik, S. 49.

31 Campe: Robinson der Jiingere, S. 20.

32 Vgl. Jorg Schonert: »Johann Karl Wezels und Joachim Campes Bearbeitungen des
Robinson Krusoe: Zur literarischen Durchsetzung des biirgerlichen Wertekomplexes
>Arbeit« in der Literatur des spiten 18. Jahrhunderts«, in: Eda Sagarra (Hg.): Deutsche
Literatur in sozialgeschichtlicher Perspektive. Ein Dubliner Symposium. Dublin 1989,
S. 18-34. Vgl. Hans-Christoph Koller: »Erziehung zur Arbeit als Disziplinierung der
Phantasie. J. H. Campes Robinson der Jiingere im Kontext der philanthropischen Pdd-
agogik«, in: Harro Segeberg (Hg.): Vom Wert der Arbeit. Zur literarischen Konstituti-
on des Wertkomplexes >Arbeit< in der deutschen Literatur (1770- 1930). Tubingen
1991, S. 40-76.

33 Vgl. Leonhard Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Litera-
tur seit 1800. Miinchen 2008, S. 39-47.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

mung springt hingegen auf sie iiber, wo z.B. »Uebungen der Enthaltsamkeit«’*
péadagogisch sinnvoll erscheinen: Vor allem sollen die der Rahmenerzihlung
lauschenden Zoglinge ihrerseits die Kinder der Rahmenerzihlung nachahmen.
Die Kinder identifizieren sich zwar weitgehend mit dem Helden Robinson,35
letztlich jedoch sollen die prospektiven realen Kinder die fiktiven Kinder imitie-
ren.”® Auch der Vater als Erzihler der Rahmenhandlung beteiligt sich an den
>Ubungen der Enthaltsamkeit<.”” Fiir seine Kinder wie auch fiir die Zoglinge, de-
nen aus Campes Buch vorgelesen wird, ist er so nicht blof eine Autoritit, son-
dern wird ihnen (wie anderen Vitern) auch nachahmenswertes Vorbild.

Den jungen, einer Lesung von Campes Buch Zuhorenden wird im Lesen
nachahmenswertes Nachahmen ebenso vorgefiihrt wie nachahmenswertes Ab-
lehnen von Heldenimitation.”® Allerdings geschieht dies in nunmehr guter plato-
nischer Tradition durch groBere Nihe zur Diegesis und groere Entfernung von
theatraler Mimesis. In der Erzdhlung behélt der Erzihler laut Platon die Distanz
und damit die Kontrolle iiber das Erzihlte, im Rollenspiel droht hingegen der
Selbstverlust der Darstellenden auf die Zuschauenden iiberzugreifen.”” Der dra-
matische, aber nicht gespielte, sondern vorgelesene Rahmendialog in Campes
Robinson soll beides vollbringen: Den Nachahmungstrieb der zuhdérenden Kin-
der stimulieren, ohne ihn auBler Kontrolle geraten zu lassen.* Der Dialog wird

34 Campe: Robinson der Jiingere, S. 229.

35 Vgl. Stach: Robinson der Jiingere, S. 117.

36 Vgl. Bernd Naumann: »Merkt euch dies, meine Lieben!< Der didaktische Dialog in Joa-
chim Heinrich Campes Robinson der Jiingere (1779)«, in: Franz Hundsnurscher/Edda
Weigand (Hg.): Beitrdge zur Dialogforschung. Band 1. Tiibingen 1991, S. 377-389,
hier: S. 383. Vgl. Johannes Merkel/Dieter Richter: »Robinson — der Biirger als Abenteu-
er«, in: Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jiingere — ein Lesebuch fiir Kinder.
(Neuabruck der Ausgabe von 1848) Miinchen 1991, S. 417-446, hier: S. 431.

37 Vgl. Campe: Robinson der Jiingere, S. 128, S. 220. Vgl. Reinhard: Die Karriere des
>Robinson Crusoe«, S. 149.

38 Der Text verldsst sich also nicht wie die traditionelle Exempelliteratur auf das Ab-
schreckende schlechter Exempel. Vgl. fiir diesen Zusammenhang auch Reiner Wild:
Die Vernunft der Viiter. Zur Psychographie von Biirgerlichkeit und Aufklirung in
Deutschland am Beispiel ihrer Literatur fiir Kinder. Stuttgart 1987, S. 76.

39 Vgl. P 117ff.. Vgl. Kapitel II1.

40 Und gleichzeitig soll das Buch nichtprofessionellen wie professionellen Erzieherinnen
und Erziehern ein nachahmbares Vorbild zum Umgang mit ihren Z6glingen geben.
Die Bearbeitung der literarischen Vorlage orientiert sich an Campes wissenschaftli-
chen Beobachtungen an Kindern. Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 251-257. Derart

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 137

vorgelesen, nicht vor- oder gar nachgespielt. Er rahmt eine von ihrem Protago-
nisten distanzierte Erzdhlung, welche die kindliche >Leerheit< zwar mit >selbstta-
tigen< Vorbildern fiillt und anregt, sie aber nicht in stheatralischen Wohlstand«<
eskalieren ldsst. Die von Campe versprochene >unmittelbare< Wendung des
Nachahmungstriebs zu den eigentlichen Gegenstinden, die das Robinson-Buch
als Gegenstand bewirken soll, reguliert diese Wendung iiber eine Staffelung der
Nachahmung. Durch Nachahmung nachahmenswerten Nachahmens soll ein
Aus-dem-Ruder-Laufen des Nachahmungstriebs vermieden werden, wie es sich
einige Jahre zuvor in der sprichwortlichen Selbstmordmode unter jungen Wer-
ther-Lesern manifestierte.*’ Gegen die Selbstverschwendung setzt die so regu-
lierte Nachahmung Rousseaus >Erziehung durch Dinge<, die zur >eigentlichen
Bestimmung gehoren<, ndmlich hier Bohnen und Erbsen. Es obliegt jedoch im
Sinne von Trapps Pointierung der Allmacht des Pddagogen, diese >eigentliche
Bestimmung« festzulegen:42 Der Erzieher kann >bis auf einen gewissen Grad«
>Neigungen einfldssen, Schwichen verstidrken, hinrichten und abkehren, wohin
und wovon er will; er kann die Aufmerksamkeit lenken und festhalten; er kann
beliebige Fertigkeiten des Verstandes und des Willens hervorbringen<”. Die
Selbsttitigkeit ist fremdgesteuert.* In diesem Sinne soll Campes Robinson eine
unkontrollierte Nachahmung regulieren und gleichzeitig die gewiinschte »eigent-
liche Bestimmung« der >Selbsttitigkeit< mimetisch implementieren.

2. DIE EMILE-LEKTUREN DER REVISOREN UND TRAPPS
TRANSFORMATION DES NACHAHMUNGSTRIEBS

Campes und Trapps zeitgleich und im gegenseitigen Austausch entstehenden Er-
ziehungskonzepte dhneln sich von ihrer StoBrichtung her. Sie setzen aber unter-
schiedliche Akzente, was den Umgang mit den erzieherischen Dingmedien und

perspektiviert laufen die medialen Konstellation der philanthropinistischen Erziehung
im Sinne von Niklas Luhmann letztlich auf das Kind als das »Medium« hinaus, in
dem und iiber das Erziehung sich vollzieht. Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der
Gesellschaft, S. 86-101.

41 Vgl. Martin Andree: Wenn Texte toten. Uber Werther, Medienwirkung und Medien-
gewalt. Miinchen 2006.

42 Zu Trapp vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 226-234.

43 Vgl. Kapitel II.

44 Das Phantasma von der Allmacht des Erziehers findet sich bei Rousseau, eigentlich dem

Fiirsprecher der Freiheit und Gegner des Schauspiels, vorgeprigt. Vgl. Kapitel IV.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

mit der fiir die Erziehung so niitzliche wie bedrohlichen Theatralitéit als Medium
betrifft. Nicht zuletzt manifestiert sich dieser Unterschied darin, dass Campe den
Nachahmungstrieb an den Anfang der menschlichen Entwicklung setzt und den
Umgang mit ihm an den Anfang der Erziehung, wihrend Trapp auf die Begriffe
Nachahmung wie Nachahmungstrieb weitgehend verzichtet. Im Einklang mit neu-
en Entwicklungen in der Philosophie, die mit den Namen Baumgarten und Meier
assoziiert sind, riickt an deren Stelle die >>Einbildungskraft«45 . Ganz wie bei
Baumgarten ist mit dieser aber noch nicht die produktive Kraft gemeint, zu der die
Einbildungskraft in der Genieidsthetik erhoben wird. Trapp beschreibt ein zu einem
Grofiteil mimetisches Vermogen, das Bekanntes mental wiederholen und in auf
Zukunft gerichtete Aktivitdt umsetzen kann, die bei Kindern weitgehend unkont-
rolliert verlduft. Die Einbildungskraft kombiniert in diesem Sinne das in der plato-
nischen Fassung vorherrschende nachahmende Moment von mimesis mit dem ihr
bei Aristoteles zukommenden modellierenden, vorstellenden Aspekt.46

Implikationen und Konsequenzen dieser Akzentuierungen lassen sich an
Campes und Trapps Auseinandersetzung mit Rousseaus Konzept der Nachah-
mung rekonstruieren, wie es am Rande von dessen so einflussreicher wie um-
strittener Erziehungskonzeption im Emile von 1762 auftaucht. Trapp ist einer der
Mitarbeiter der in den 1780ern von Campe initiierten und herausgegebenen
mehrbéindigen Allgemeinen Revision des gesamten Schul- und Erziehungswesens
von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Als Ergénzung erscheint von 1789
bis 1791 in den Biinden 13 bis 15 eine von Carl Friedrich Cramer besorgte Uber-
setzung des Emile. Unter Rousseaus Text werden zahlreiche Kommentare der
Revisoren abgedruckt, die teils einzeln, teils gemeinsam namentlich gekenn-
zeichnet sind. Diese vertreten keine einheitliche Linie und verweisen auch auf
die Debatten unter den Revisoren bzw. setzen sich mit der zeitgendssischen Dis-
kussion insgesamt (etwa Formeys Anti-Emile von 1763/64) auseinander.

Wie oben dargestellt' treten Einbildungskraft und Nachahmung bei
Rousseau als gefihrliches Doppel auf. Beide drohen den Menschen »seinem na-
tiirlichen Zustande zu entreifen«®®. Indem sie das fiir die Zukunft Mgliche ima-
giniert, ebnet die Einbildungskraft den Weg zur menschlichen Freiheit, kann die-
sen aber gleichzeitig durch die Erweckung falscher »Begierden« verstellen. Als
ein Effekt dieser SelbstentduBlerung beschreibt Rousseau gute 150 Seiten spéter

45 Trapp: Versuch iiber Pddagogik, S. 60.

46 Vgl. Petra Bahr: Darstellung des Undarstellbaren. Religionstheoretische Studien zum
Darstellungsbegriff bei A.G. Baumgarten und I. Kant. Tiibingen 2004, S. 11-172.

47 Vgl. Kapitel IV.

48 Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung, S. 288.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 139

die »Nachahmung«: »Die Nachahmung hat unter uns ihren Grund in der Begier-
de, sich stets auBerhalb seiner selbst herauszuwerfen.«* Nachahmung operiert in
einer Offnung, die durch die Zukunftsantizipation der Einbildungskraft erzeugt
wird. Statt diesen Freiraum zu nutzen, um zum (vom Padagogen vorgegebenen)
>natiirlichen Zustand« der Selbstiibereinstimmung zuriickzukehren bzw. vorzu-
dringen, fiillt die Nachahmung ihn mit dufleren Eindriicken.

Im Unterschied zu den Tieren erniedrigt der gesellschaftliche Mensch sich
und andere durch gegenseitige Nachahmung:50 Zwar ist eine Selbsterhohung an-
gestrebt, wie Rousseau ausfiihrt. Die Nachahmung bringt aber, indem sie das
Nachgeahmte durch seine unangemessene Zweitfassung herabwiirdigt, einen
>natiirlichen Zustand< der Gleichheit tiberhaupt erst durcheinander. Die Nachah-
mung ist die vom Weg zum >natiirlichen Zustand« der Freiheit abgekommene
Einbildungskraft. Sie erzeugt in diesem Sinne ein »Blendwerk«’', d.h. eine Fil-
schung des >natiirlichen Zustands< durch Theatralitit, vor der es den Zogling zu
bewahren gilt. Hochstens darf die Nachahmung bei ganz jungen, bei Rousseau
noch nicht mit Einbildungskraft begabten Kindern zur Vorbereitung der spéteren
Moralerziehung dienen. Sobald die Einbildungskraft erwacht, wird die Nachah-
mung zu gefihrlich.”

Demgegeniiber setzen die Revisoren zunichst die kindliche Phantasiebega-
bung und damit die Einbildungskraft frither an. Des Weiteren stehen sie Rous-
seaus Konstruktion und Glorifikation eines »natiirlichen Zustands«< kritisch ge-
geniiber. Campe und Trapp kommentieren die entsprechende Stelle gemeinsam
(und mit Johann Stuve), dieser sei einer »moralische[n] Glﬁckseligkeit«53 letzt-
lich abtriglich. Zunichst ist Trapp (gemeinsam mit Friedrich Gabriel Resewitz)
derjenige, der erneut mit dem Vokabular von Baumgartens Asthetik die Nach-
ahmung moralischen Handelns durch das Kind vor dem Vorwurf der >Affentu-
gend« verteidigt: »Eine dunkle Vorstellung von dem Sittlichguten einer Hand-
lung ist wol schon in dem Kinde, das eine solche Handlung noch, wie es scheint,
bloB aus Nachahmung verrichtet.<’* Gegen den Nachahmungsgegner Rousseau
ist damit der Rousseau einer januskopfigen Einbildungskraft betont: Theatralitit
als Medium kann der Erziehung ebenso dienen wie sie unterminieren. Es kommt
darauf an, sich seiner regulierend zu bedienen.

49 Ebd.,, S. 446.

50 Vgl. Kapitel IV.

51 Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung, S. 445.
52 Vgl. Kapitel IV.

53 Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung, S. 288.
54 Ebd., S. 447.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Deutlicher wird (nach weiteren Einwidnden von Resewitz und Martin Ehlers)
Campe, der den Rousseau der Abhandlung gegen den des Emile wendet: »Oh-
ne Nachahmung wiirde der Mensch nie Mensch werden, sondern ein unverniinf-
tiges Thier in menschlicher Gestalt bleiben.« Was fiir den ersten Naturmenschen
gilt, gilt auch fiir das Kind. Rousseaus Nachahmungsfeindschaft muss schon an
der Empirie scheitern: »[W]enn jemand einfiltig genug wire, den Nachah-
mungstrieb in seinem Zogling ersticken zu wollen: so wiirde ihm das nie gelin-
gen, weil dieser Trieb zu unsrer menschlichen Natur gar zu wesentlich gehort.«
Wie Trapp betont Campe nun gegen Rousseau das Januskopfige des theatralen
Mediums, besteht aber auf der Kontrollierbarkeit durch die Erziehung und be-
hauptet, Rousseau verorte Nachahmung auf der falschen Seite: »Ubrigens
scheint R. hier Nachahmung mit Nachéffung verwechselt zu haben, welches
doch zwei sehr verschiedene Begriffe sind.«” Campe bezieht sich mit >Nachah-
mung« positiv auf das rhetorische Paradigma von imitatio et aemulatio und setzt
ihm negativ die >Nachéffung« einer platonisch anmutenden mimesis als blof} ab-
geschwichter und verzerrender Zweitfassung entgegen. Eher als eine Verwechs-
lung durch Rousseau liegt jedoch eine Vertauschung und Vermischung von des-
sen Begriffen durch Campe vor: Gelungene Kindesnachahmung nach Campe
wire Rousseaus Affennachahmung, die den Sprung vom Affen zum Menschen
geschafft hiitte.”® Die Wahl des erstrebenswerten Nachahmungsobjekts wére aber
nicht die natiirliche des Affeninstinkts, sondern durch den Erzieher vorgegeben.
Diesen schert es nicht, ob und dass es sich dabei um theatrale >Scheintugendenc
handelt. Es zdhlt einzig, dass sie erfolgreich implementiert wurden und sich nicht
bei nichster Gelegenheit durch das néchste Vorbild ablosen lassen. Damit setzt
Campes Konzeption sich aber selbst der Rousseaus innerer Doppelung der >Ein-
bildungskraft< innewohnenden Gefahr aus: Wenn der Nachahmungstrieb >zu
unsrer menschlichen Natur gar zu wesentlich gehort< droht der Erzieher statt
selbsttitiger, moralisch gefestigter Zoglinge blo8 ein Heer von Schauspielern mit
>Scheintugenden< zu erziehen. Ein nicht oder falsch regulierter Nachahmungs-
trieb konnte fehlgehen, indem er bestehen bleibt, statt sich von sich selbst weg-
zulenken.”’

Ernst Christian Trapp umgeht die Konsequenzen von Campes Nachah-
mungstrieb, indem er ihn schlicht epistemologisch verabschiedet. Implizit gegen

55 Ebd., S. 445.

56 Vgl. Kapitel IV.

57 Entsprechend verlegt ihn das spéte 19. Jahrhundert in ein Unbewusstes, aus dem er
immer wieder hervorbrechen kann: Vgl. z.B. Wilhelm Wundt: Grundziige der physio-
logischen Psychologie. Band 1. Leipzig 1893, S. 551ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 141

Campe affirmiert er auf der folgenden Seite Rousseaus Forderung, die Kinder
nicht zum Guten, d.h. fiir Campe: zum Nachahmen guter Vorbilder zu erziehen,
sondern dazu, »niemals Jemand Uebels [zu]zufuegen«: »Dies ist unwidersprech-
lich wahr und muB aller sittlichen Erziehung zum Grunde liegen.<’* Die Konse-
quenz hatte Trapp Jahre zuvor in seinem Versuch iiber Pidagogik bereits entfal-
tet. Deren Ziel ist nicht die Implementierung von Moralitit, sondern die Anpas-
sung von Individuen an die in der Gesellschaft herrschenden Normvorstellungen
und Gesetze. »[D]al man bei der Erziehung das menschliche Leben nachahme,
so viel moglich ist«™, gilt der frithen Spezialisierung der Zoglinge auf einen Be-
ruf. Dass sie Erlerntes nachplappern wie »Papageien«, d.h. in Rousseaus und
Campes Sinn blof >nachiffen<, macht den Erzieher »herzlich zufrieden«®.
Rousseaus personliches Ende als zuriickgezogener und der Gesellschaft grollen-
der Kauz gilt Trapp als abschreckendes Beispiel fiir den Versuch, Individualitit
abseits einer blo3 mechanischen Nachahmung auszubilden.®’ Die von der neu-
eren Philosophie anstelle der imitatio geriickte Einbildungskraft tritt bei Trapp
entsprechend nicht als das Vermogen des in Meiers Baumgarten-Popularisierung
gefeierten dsthetischen Menschen auf, sondern als der vom Piddagogen im eige-
nen Sinne zu formende Rohstoff, iiber dessen Selbst- oder Fremdtitigkeit kein
Wort verloren werden muss.

Der konzeptionelle Vorteil des Begriffs Einbildungskraft liegt darin, dass
Trapp die beiden von Rousseau kiinstlich getrennten Erziehungsmedien der an-
geblich guten >Erziehung durch Dinge< und der angeblich schlechten durch
>Nachahmung« nun in ihrem Ineinander beschreiben kann: »[BJrauchbare Regeln
fiir die Erziehung«® leitet Trapp aus von ihm protokollierten Experimentalan-
ordnungen ab. Hier werden die Kinder sowohl mit Dingen (Spielzeug, Lernma-
terialien und weiterem) zusammengefiihrt als auch mit anderen Menschen,
hauptsédchlich anderen Kindern. Trapp ersetzt Campes Nachahmungstrieb durch
einen grundlegenden »Trieb zum Wohlsein«, d.h. auch »zur Selbsterhaltung«®,
und rekonstruiert aus seinen Protokollen, in welchem Ausmal die Einbildungs-
kraft durch seine Experimente angeregt und manipuliert wird: >Man gebe mehre-
ren Kindern von einerlei Alter verschiedene Gegenstinde, Spielzeug, Biicher,
Modelle, Gemilde und lasse sie damit nach Belieben schalten und walten. Nun

58 Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung, S. 447.
59 Trapp: Versuch iiber Pidagogik., S. 157.

60 Ebd., S. 99.

61 Vgl.ebd., S. 139.

62 Ebd., S. 47.

63 Ebd., S. 48.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gebe man Acht auf die Verschiedenheit ihrer AuBerungen, Empfindungen,
Handlungen, Erfindungen ws.w.

Statt dem >blank slate« des Kindergemiits nachzuahmende Vorbilder einzu-
pflanzen, wird dieses mit moglichst vielen Eindriicken konfrontiert. Die Eindrii-
cke sollen, nachdem die »Gesetze der Ideenverbindung und der Imagination«®
erkannt sind, zu entsprechenden »Ideenreihe[n]«” verkniipft werden. Mediale
Vermittlungen entstehen jetzt nicht mehr auf der ontischen Ebene durch Nach-
ahmungsreihen oder Dingverkettungen wie bei Campe und Rousseau, sondern
auf der mentalen Ebene, auf der der Pddagoge »Mittelideen in den Kindern zu
erwecken«® sucht. Deren Implementierung leitet er aber aus Experimentalan-
ordnungen ab, die zwischen Nachahmungsreihen und Dingverkettungen nicht
mehr unterscheiden: »Die Gegenstinde«, mit denen das Kind sich konfrontiert
findet, »konnen auch lebendige Personen sein, die man unter die Objekte mischt:
ja ein Kind ist Gegenstand fiir das andere.«* So lassen und sollen sich potentiell
nun auch (dingvermittelte) gruppendynamische Beziehungen der Kinder unterei-
nander beobachten lassen, wenn »ein Haufen Kinder im Gegensatz zu Einem
Kinde«® unter Beobachtung steht. Damit geht Trapp einen Schritt iiber Campe
und Rousseau hinaus hin in Richtung neuer schulischer Erziehungsformen in
groBeren Klassenzusammenhingen. Allerdings interessiert Trapp sich im weite-
ren Verlauf dann nicht wirklich fiir diese neue Richtung. Denn wo letztlich alle
Zbglinge im Sinne einheitlicher gesellschaftlicher Normen erzogen werden sol-
len, da kommt dem Unterschied zwischen Einzel- und Gruppenerziehung keine
epistemologische Besonderheit zu. Trapps Verabschiedung des Nachahmungs-
begriffs verdeckt, was in diesen Verkettungen auf dem Spiel steht und Kulturkri-
tiker von Platon iiber Rousseau bis hin zu Girard” nicht nur beunruhigt, sondern
zu spektakulédren theoretischen Operationen veranlasst: das Problem, wie bei der
Aufgabe von Rousseaus strikter Trennung der Erziehungsmedien Campes Frage
nach der Regulation der Nachahmung fiir solche Gruppendynamiken zu stellen
wiire.

Auf den Punkt gebracht findet sich diese Frage dann 40 Jahre spiter in den
fiktiven Praktiken der piddagogischen Provinz: Goethe verdichtet Trapps Expe-

64 Vgl. Kapitel II.

65 Trapp: Versuch tiber Pddagogik, S. 85.

66 Ebd., S. 86.

67 Ebd., S. 87.

68 Ebd., S. 67.

69 Ebd., S. 68.

70 Vgl. René Girard: Das Heilige und die Gewalt. Frankfurt a.M. 1992, S. 62-103.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 143

rimente mit dem von Trapp eigentlich verabschiedeten Nachahmungstrieb bzw.
des >Nachahmungsgeists< der Mode. Durch dessen versteckte Regulierung wird
der durch >peer pressure< erzeugte Verfall der Ordnung, den Platon, Rousseau
oder spdter Girard so fiirchten, in eine Erzeugung eben dieser Ordnung ver-
kehrt.”"

3. SALZMANNS PADAGOGISCHE PRAXIS
UND DIE NACHAHMUNG VON EXEMPELN

Dass Goethe in den 1810ern und 1820ern gegen den Pritext von Trapp auf dem
Nachahmungstrieb beharrt, hat durchaus historische Berechtigung. Wihrend mit
Trapp die theoretische Avantgarde der Pddagogik in den 1780ern das zentrale In-
teresse am Nachahmungstrieb verliert und der entsprechenden philosophischen
Diskussion folgt, behilt der Nachahmungstrieb in der erzieherischen Praxis und
ihren diskursiven Paratexten seine prominente Position, so etwa beim nicht an
der Emile-Ausgabe der Revisoren beteiligten Christian Gotthilf Salzmann, einem
zeitweiligen Kollegen Campes am Dessauer Philantropinum und sein dortiger
Nachfolger als Religionslehrer. Nicht nur weil Salzmann am Umbruchpunkt
zwischen familidrer und schulischer Erziehung sowie zwischen experimenteller
und institutionalisierter Erziehung steht, gilt ihm im Folgenden das Interesse.
Auch setzt sich das mit seinem Namen verbundene Ensemble von padagogischer
Theorie, padagogischer Praxis und Erziehungsliteratur unter dem Einfluss Cam-
pes verstirkt mit der Domestikation und Lenkung des Nachahmungstriebs ausei-
nander — und damit mit der theatralen Dimension der Erziehung. Dies soll im
weiteren Teil des Kapitels anhand der Staffelung von Vorbildern fiir die Mimesis
in Salzmanns Erziehungsroman Konrad Kiefer sowie anhand von Salzmanns
Campe weiterfiihrender Theorie eines theatralen Erzihlens und seiner zugehori-
gen Erzihlpraxis im Moralischen Elementarbuch mit seinen beigegebenen Kup-
ferstichen erldutert werden.

Salzmann, ein selbststilisierter Nichtleser und Mann der Praxis, gibt fiir den
Zusammenhang von Kindererziehung und Bildungstheater durchaus mehr ab als
nur das illustrative Beispiel”” im Sinne einer ihm iibergeordneten Regel. Im Zen-

71 Vgl. Kapitel II.

72 Immanuel Kant unterscheidet: »Beispiel, ein deutsches Wort, was man gemeiniglich
fir Exempel als ihm gleichgeltend braucht, ist mit diesem nicht von einerlei Bedeu-
tung. Woran ein Exempel nehmen und zur Verstéindlichkeit eines Ausdrucks ein Bei-

spiel anfiihren, sind ganz verschiedene Begriffe. Das Exempel ist ein besonderer Fall

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

trum von Salzmanns Piddagogik steht die Problematik eines >Exempels< bezie-
hungsweise >Exemplums«<: Die sich neu erfindende Piddagogik zielt gerade dar-
auf, wie ihr Stichwortgeber Jean-Jacques Rousseau es markiert, keine (nachzu-
ahmenden) »Muster« (modéle) bereitzustellen, sondern »Beispiele« (exemple)
(E 297) zu liefern, die nicht wiederholt, sondern eigenstindig angewandt werden
miissen. Sie kann sich auch auf die Poetik der Aufklarung berufen: Die Funktion
von Literatur, insbesondere von dramatischen Texten bestimmt Gottscheds Re-
zeption der Interpretation der aristotelischen katharisis-Lehre in der franzosi-
schen Klassik dariiber, dass sie vorbildhafte oder abschreckende Exempel lie-
fern. Johann Bernhard Basedow, der Begriinder des Dessauer Philantropinums
und dort Arbeitgeber von Campe wie Salzmann, stellt entsprechend die nachzu-
ahmenden Exempel in den Mittelpunkt seiner pddagogischen Strategien, wie
diese sich dann spéter etwa in Campes Robinson weiterentwickelt finden.”

Salzmanns Texte springen nicht nur zwischen Begriffen wie >Beispiel< und
>Exempel« beliebig hin und her (und verwenden sie letztlich synonym), weil sie
sich am Bildungsgrad ihrer jeweiligen Zielgruppe orientieren. Salzmanns Projekt
steht vielmehr insgesamt fiir den Ubergang zwischen erzieherischem Nachah-
mungs- und padagogischen Vorfithrungsparadigma. Beim Nachahmen des Ex-
empels soll es sich letztlich um die »>Freiheit< eines >Selbermachens< handeln, das
keine zweitrangige Nachahmung mehr wire.

Salzmanns Pointierung manifestiert sich eben in der Ineinssetzung verschie-
dener Verwendungen des Begriffs >Exempel< beziehungsweise >Exemplumc,
welche die Nachahmungs- auf die Vorfiihrungsdimension 6ffnen und so beide
problematisch werden lidsst. Zunéchst schlieft Salzmanns Erziehungsliteratur an
die literarische Exempeltradition an, wie die Aufkldrung sie wieder prominent
macht. Zum Beispiel werden im 1781 erstmals verdffentlichten Moralischen
Elementarbuch abstrakte moralische Lehrsidtze anhand von Exempel-Erzéhlun-
gen vorgestellt und sollen den Zoglingen als Nachahmung oder Abschreckung
dienen. Des Weiteren ist in Salzmanns padagogischer Theorie und Praxis wie bei

von einer praktischen Regel, sofern diese die Tunlichkeit oder Untunlichkeit einer
Handlung vorstellt. Hingegen ein Beispiel ist nur das Besondere (concretum), als un-
ter dem Allgemeinen nach Begriffen (abstractum) enthalten vorgestellt, und blof theo-
retische Darstellung eines Begriffs.« Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, in:
Ders.: Werkausgabe. Band 8. Frankfurt a.M. 1977, S. 620. Vgl. auch Mirjam Schaub:
Das Singulire und das Exemplarische. Zu Logik und Praxis der Beispiele in Philoso-
phie und Asthetik. Berlin/Ziirich 2010.

73 Vgl. Gina Weinkauff/Gabriele v. Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur. Paderborn
2010, S. 29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 145

Campe die Figur des Erziehers beziehungsweise der Erzieherin nicht nur Ver-
mittlungsinstanz fiir diese Exempla, sondern wird selbst zum Exempel im Sinne
eines musterhaften Vorbilds: Sie soll das Ideal verkérpern, zu dem sie erziehen
mochte beziehungsweise das von den Zoglingen nachgeahmt werden soll. Salz-
manns Exempel bezeichnen sowohl die vom Autor Salzmann verdffentlichten li-
terarischen Exempel als auch gleichzeitig die exemplarische Rolle, welche
Salzmanns Theorie ihrem Verfasser zuschreibt. Das Vorbildhafte und seine
Vermittlungsinstanz, the message und the medium, fallen tendenziell zusam-
men’* — in etwas, das exemplarisch vor denjenigen zu stehen kommt”, deren Er-
ziehung sich an diesem Exempel zu orientieren hat. Mit dem Exempel ist bereits
die theatrale Konstellation der Vorfiihrung wie auch der Mimesis, hier vor allem
im Sinne von imitatio, aufgerufen — und damit eine Anordnung, die traditionell
befiirchten lisst, sie konne einen blof passiven Zuschauer verdummen, statt ihn
zu den moralischen Hohen des zur Vorfithrung Gebrachten zu erheben76, oder in
der Nachahmung konne der Nachahmende als schlechte Zweitfassung zu weit
hinter dem Vorbild zuriickbleiben und letztlich die >Freiheit< des >Selberma-
chens< verfehlen.”” Diese fragile theatrale Dimension des Exempels kennzeich-
net das padagogische Projekt Salzmanns in seiner theoretischen, praktischen und
literarischen Auspriagung. In den Mittelpunkt von Salzmanns Projekt der Kin-
dererziehung riickt damit eben jene domestizierte theatrale Konstellation, von
der sich das Erwachsenentheater seiner Zeit die Bildung ihrer Zuschauer erhofft,
diese aber immer wieder gegen die mit dem Theater einhergehenden Gefahren
durchsetzen muss.

Nachdem Salzmann, Theologe von der Ausbildung her, von 1781 bis 1784
bei Basedow am Dessauer Philanthropinum als Liturg und Religionslehrer titig

74 In Anlehnung an die bekannte Redewendung von Marshall McLuhan, in: Marshall
McLuhan: Understanding Media. The Extensions of Man. Cambridge 1984, S. 8.

75 In diesem Sinne wire das Exempel auch von der Theatralitit des Raums her zu analy-
sieren mit Jorg Diinne/Sabine Friedrich/Kirsten Kramer (Hg.): Theatralitit und Réium-
lichkeit. Raumordnungen und Raumpraktiken im theatralen Mediendispositiv. Wiirz-
burg 2009.

76 Vgl. die Polemik von Ranciere: Der emanzipierte Zuschauer, S. 11-34.

77 Letztlich steht damit die moralische Unterscheidung auf dem Spiel, die Immanuel Kant
zwischen >Beispiel« und >Exempel« treffen mochte: Das moralische Beispiel dient dem
noch unreifen Menschen zur Nachahmung; das moralische Exempel ist seiner eigenstin-
digen moralischen Entscheidung Vorbild. Um eben die bei Kant nicht weiter problemati-
sierte Entwicklung von der unreifen Nachahmung zur reifen Eigenstéindigkeit kiimmert
sich Salzmanns Pddagogik. Vgl. Kant: Metaphysik der Sitten, S. 619f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ist, griindet er 1784 in Schnepfenthal bei Gotha eine eigene Erziehungsanstalt,
die er bis zu seinem Tod 1811 leitet. Vielen Erstlesern von Goethes Wilhelm
Meisters Wanderjahren gilt sie als das Vorbild der dort beschriebenen >piddago-
gischen Provinz<"® — wohl zu Unrecht, auch wenn viele Einzelheiten iiberein-
stimmen: In Schnepfenthal legt man wie in der »pddagogischen Provinz< Wert
auf das Lernen in der freien Natur, Arbeitsamkeit und korperliche Ertiichtigung,
»learning by doing«, handwerkliche Fertigkeiten, auf eine ganzheitliche Entwick-
lung bei gleichzeitiger Ausbildung von Spezialisierung,gen.79 Salzmanns Schule
iiberdauert die seit den 1770ern erdffneten Philanthropine in Marschlins, Col-
mar, Dessau, Heidesheim und Hamburg bei Weitem.® Trotz oder wegen dieser
gelungenen Institutionalisierung, ist in der gegenwirtigen Erziehungswissen-
schaft die Bezeichnung »pidagogisches Experiment«®' fiir die Schnepfenthaler
Erziehungsanstalt gang und gibe: Die Bezeichnung soll in erster Linie markie-
ren, dass Salzmanns péddagogische Theorie sich hier in der Praxis ausgetestet
findet und diese Praxis ihrerseits zur Transformation und Verfestigung der Theo-
rie fithrt. Experiment ist die Praxis der Erziehung in dem weiten Sinne, den Im-
manuel Kant dem Wort in »Uber Pidagogik« gegeben hat: als das Experiment,
das die Menschheit an sich selbst vollfithren muss, um aus ihrer selbst verschul-
deten Unmiindigkeit hinauszugelangen — auch, wo der Glauben an die Vernunft
die Moglichkeit eines solchen Exodus letztlich nie in Frage stellt.* Entsprechend

78 Vgl. Kapitel II. Die in Goethes piddagogischer Provinz prisentierte Padagogik ist von
einem dhnlich gespannten Verhiltnis zu ihrer Theatralitdt gepridgt wie sie hier fiir
Salzmann beschrieben wird. Vgl. auch Konrad Albrich: Goethe und Christian Gotthilf
Salzmann. Langensalza 1917.

79 Vgl. Hanno Schmitt: Vernunft und Menschlichkeit. Studien zur philanthropischen Er-
ziehungsbewegung. Bad Heilbrunn 2007, S. 195-209. Vgl. Herwart Kemper/Ulrich
Seidelmann (Hg.): Menschenbild und Bildungsverstdindnis bei Christian Gotthilf
Salzmann. Weinheim 1995.

80 Bis zu Salzmanns Tod 1811 werden hier in 27 Jahren um die 270 Jungen und Jugend-
liche erzogen, davon teilweise 70 gleichzeitig. Anfang des 19. Jahrhunderts kommt
auf dem erweiterten Geldnde eine Erziehungsanstalt fiir Maddchen unter Leitung von
Salzmanns Ehefrau Sophie Magdalene hinzu. Vgl. Theo Dietrich: Mensch und Erzie-
hung in der Pddagogik Christian Gotthilf Salzmanns. Miinchen 1963, S. 32-50.

81 Vgl. die entsprechend betitelte Sektion in: Kemper/Seidelmann (Hg.): Menschenbild
und Bildungsverstindnis bei Christian Gotthilf Salzmann, S. 48-149. Die Rede vom
Experiment bezieht sich auf Kants Bezeichnung des Dessauer Philanthropiniums als
»Experimentalschule« (Kant: »Uber Pidagogik, S. 708).

82 Vgl. Kant: »Uber Pidagogik, S. 699-703, S. 708.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 147

stellt Schnepfenthal fiir Salzmann die Avantgarde eines die ganze Menschheit
umschliefenden Erziehungsideals dar; entsprechend findet sich diese Praxis hier
ausgetestet und von der Publikation zahlreicher Texte flankiert: padagogische
Theorien, Schulbiicher und auch literarische Texte, unter anderem Erziehungs-
romane zur Volksaufkldrung, enthalten im in Schnepfenthal monatlich herausge-
gebenen Boten aus Thiiringen. Diese Texte sind vom Aufklarungsoptimismus
getragen, eine zu ihrer Vernunft erwachte, selbsttitige und fleifige Menschheit
gehe ihrer >Gliickseligkeit« entgegen — wenn sie es denn lerne, den >Statthalter
Gottes<, ndmlich den Verstand zu gebrauchen, bis schlieflich alle Menschen
>verniinftig< und >gut< werden.

Letztlich kennt Salzmann keine Gegeniiberstellung von duflerer Erziehung
und innerer Bildung. »Erziehe dich selbst/<<83, lautet das Motto fiir die Erwach-
senen und insbesondere fiir die zukiinftigen Kindererzieher. Denn die Kinderer-
ziehung leitet menschliche Wesen an, die ihren Verstand noch nicht selbsttitig
und seinen ganzen Fihigkeiten gemid3 zu gebrauchen wissen. Erziehung heif3t
hier vor allem Erméglichung und soll im Endeffekt auf eine Selbsterziehung des
Kindes hinauslaufen: »Man lasse [...] das Kind immer seinen eigenen Willen tun,
so wird es gut werden!<* D.h. mit moglichst keinen oder wenigen korperlichen
Ziichtigungen und einem hochst zuriickgenommenen System von Belohnungen
und Strafen, aber mit bestindiger Aufsicht und einem bestindigen Beschifti-
gungsangebot. Die Erziehung hat die Rahmungen und Stimulationen bereitzu-
stellen, innerhalb derer ein solcher >eigener Wille< des Kindes es wie von alleine
zu einem verniinftigen und selbsttitigen Wesen erziehen kann.

Mit dem Projekt einer Erziehung zur Selbsttitigkeit nimmt der Philanthropi-
nismus mit dem gesamten spiten 18. Jahrhundert eine Zwischenstellung in der
Geschichte der Erziehung ein: Die sich verselbststindigende Erziehung und ihre
neuen Institutionen zielen nicht mehr auf eine >naturgemifBe« Erziehung, die den
Zbgling auf seinen ihm von der Natur gegebenen und in seiner inneren Natur an-
gelegten Ort in der Gesellschaft vorbereitet. Ziel dieser Erziehung ist eine allen
gleichermafBen zukommende menschliche Freiheit, die in der Unmiindigkeit des
Zoglings zwar noch verschiittet liegt, aber auch gleich einem »Keim im Weizen-
korne«® angelegt ist. Angelegt ist solch ein >Keim« auch in der Unmiindigkeit,
die das Zeitalter der Aufklidrung allenthalben in der Erwachsenenwelt vorfindet.

83 Christian Gotthilf Salzmann: Ameisenbiichlein. Pddagogische Schriften, 2. Teil. Wei-
mar/Langensalza 1947, S. 58.

84 Ebd., S.51.

85 Ebd., S.27.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Kant bringt dies auf die paradoxe Formel von der >Erziehung zur Freiheit<* und
kennzeichnet damit die Problematik, dass eine durch Zwang erzeugte Freiheit
sich selbst zuwiderldauft. Am Anfang des 19. Jahrhunderts verschwindet das ent-
sprechende Freiheitsideal aus der Erziechung und findet sich durch die Orientie-
rung an >Wertenc ersetzt, die allen gemeinsam sein sollen.”

Salzmanns Erziehung zur Selbsttitigkeit proklamiert bereits das Freiheitspa-
radigma, ist aber gleichzeitig noch am alten Paradigma orientiert. Dieses kennt
noch keine Erziehung im spezialisierten Sinne. Die Unterweisung durch Haus-
meister, Gouvernanten, Pastoren oder oft schlicht durch die Eltern soll gleichzei-
tig fiir eine von den Inhalten der Unterweisung unabhingige Sozialisation des
Zoglings biirgen.” Vom Erzieher ist nicht nur die Vermittlung von Wissen und
Fertigkeiten gefordert, sondern eine Vorbildhaftigkeit, deren Nachahmung eine
Sozialisation am naturgemifen Platz des Zoglings ermﬁglicht.89

4. GESTAFFELTE VORBILDER: KONRAD KIEFER

Salzmanns der literarischen Volksaufklirung gewidmeten Texte finden unter
kiinstlerischem Aspekt keine Gnade vor den Vertretern der zeitgleich neu entste-
henden Autonomieésthetik. Das dem Naturnachahmungsverdikt verpflichtete
Abschildern sozialer Missstinde zeugt, so etwa Schillers vernichtendes Verdikt,
héchstens von einem »Affentalent gemeiner Nachahmung«”, keineswegs vom
Eigengesetz der Kunst. In pddagogischer Hinsicht arbeiten sich jedoch Salz-
manns und die anderen reformpiddagogischen Bemiihungen der Zeit an einem
strukturgleichen Problem ab: an der Loslosung des Kindes (bzw. des Kiinstlers)
von eben einem solchen >Affentalent<. Strukturgleich funktionieren hier die An-

86 »Eines der groBesten Probleme der Erziehung ist, wie man die Unterwerfung unter
den gesetzlichen Zwang mit der Féhigkeit, sich seiner Freiheit zu bedienen, vereinigen
konne. Denn Zwang ist notig! Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?« (Kant:
»Uber Pidagogik, S. 711) Vgl. Andreas Luckner: »Erziehung zur Freiheit. Immanuel
Kant und die Padagogik«, in: Pddagogik 55, 7-8 (2003), S. 72-76.

87 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 173-180.

88 Vgl. ebd., S. 48-59.

89 Vgl. in extremis aus dem 17. Jahrhundert Fénelon: Uber Miidchenerziehung.

90 Friedrich Schiller: Uber naive und sentimentalische Dichtung. Stuttgart 1969, S. 90.
Vgl. Gertraude Selzer: Der Wandel des aufklirerischen Selbstverstindnisses gegen
Ende des 18. Jahrhunderts. Untersuchungen zur ldeologiegeschichte des Biirgertums
am Beispiel von Christian Gotthilf Salzmanns Roman »>Carl von Carlsberg, oder,
Uber das menschliche Elend<. Frankfurt a.M. 1985, S. 157-167.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.


https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 149

forderungen an eine neuerdings verselbststindigte Erziehung beziehungsweise
Bildung und die Anforderungen an eine neuerdings verselbststindigte dstheti-
sche Eigenstindigkeit und ihre Absage an die Naturnachahmung.91

Salzmann steht dem Stichwortgeber der neuen Pddagogik, Rousseau, mehr als
kritisch gegeniiber. Er orientiert sich aber, indem er die Erziehungsinstanz zum
Dreh- und Angelpunkt erhebt, an der zentralen Stellung von Rousseaus Erzieher
als simultanem >medium< und >message<: Im Krebsbiichlein von 1780, einer Ab-
rechnung mit den zeitgendssischen Erziehungsmethoden, finden sich sdmtliche
nicht wiinschenswerten Eigenschaften und Verhaltensweisen der Zoglinge ganz im
Sinne Rousseaus einem Fehlverhalten der Erziehungsberechtigten zugewiesen:
Neid und Hass gegen die Geschwister, Grausamkeit gegen Tiere, Schadenfreude,
Furcht vor Gewittern, Gespensterglaube, Liigenhaftigkeit, Trotz, Naschhaftigkeit,
Unordnung, Eitelkeit, Miiiggang, Geiz und noch einige mehr fiihrt der Text an
abschreckenden Exempelerzéhlungen vor. Diese funktionieren immer nach einigen
wenigen Mustern. Besonders prominent ist das folgende: Das Kind nimmt sich am
schlechten Vorbild der Eltern oder des Lehrers ein Beispiel. Erst dadurch wird es
grausam, schadenfroh, furchtsam, naschhaft und so weiter.”” »Kann man die Untu-
gend nicht durch sein Exempel lehren ?«”, lautet die rhetorische Frage im Mittel-
punkt von Salzmanns Ameisenbiichlein, oder Anweisung zu einer verniinftigen Er-
ziehung der Erzieher von 1806, das die Exempla des Krebsbiichleins in eine pada-
gogische Theorie weiterfithrt. Salzmanns pidagogische Umformulierung von
Kants kategorischem Imperativ lautet entsprechend: »Handle immer so, wie du
wiinschest, daf3 deine Zoglinge handeln sollen! [...] Dein stetes Bestreben muss al-
so dahin gehen, deinen Zoglingen in jeder Beziehung Muster zu sein und die Be-
lehrungen, die du ihnen gibst, durch dein Beispiel zu best’citigen.«94 Wenn es sich
bei Tugenden und Untugenden des Kindes um nachgeahmte Tugenden und Untu-
genden des Erziehers handelt, heifit das im Umkehrschluss, dass auch das liebevol-
le, mitleidige, verniinftige und méBige Kind diese Eigenschaften nicht von Natur
aus besitzt, und sei es auch einer Natur, die erst freigesetzt werden miisste. Das
Kind ist also »ausnehmend biegsam«. Und diese Biegsamkeit ist in Génze auf den
Nachahmungstrieb zuriickzufiihren:

91 Vgl. Kapitel II.

92 Vgl. Christian Gotthilf Salzmann: Krebsbiichlein, oder, Anweisung zu einer unver-
niinftigen Erziehung der Kinder. Bad Heilbrunn 1961.

93 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 15.

94 Ebd., S. 76.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

»Unter allen seinen Trieben ist sein heftigster der Nachahmungstrieb, durch denselben
wird es gereizt, die Geschifte und Vergniigungen, sowohl seiner Freunde, als auch derer,
die ihm nahkommen, nachzuthun. Durch denselben lernt es die Mundart und die Sprache
seiner Eltern, durch denselben wird es gefillig, edeldenkend, mitleidend, wenn seine Ge-

sellschafter, in seiner Gegenwart, diese Tugenden ausiiben.«

Und umgekehrt gilt: »Durch denselben verliert es aber auch all die Eigenschaf-
ten, die es liebenswert und gliicklich machen, wenn dieselben seinen Gesell-
schaftern mangeln.«95 Das Kind stellt demnach, so sehr Salzmann auch auf einer
naturgegebenen Tugend und Vernunft beharrt, ein blank slate im Sinne von John
Locke” dar, das durch Nachahmung des erzicherischen Exempels die ihm vor-
gestellten Eigenschaften annimmt — bose gesagt: diese >nachifft<. Erziehung —
sei sie nun an NaturgeméBheit, Freiheit oder Werten orientiert — kann sich in
diesem Sinne nie ganz vom theatralen Problem der Nachahmung befreien.”’ Nie
ganz verschwindet so auch die Gefahr, dass der Nachahmungsvorgang in die Irre
gehen und die Erziehung statt ihres Ideals seine transformierte, aus Sicht des
Ideals entstellte Ubersetzung hervorbringen konnte.”® — In Anschluss an Campe
setzt Salzmann jedoch durchaus auf die Hervorbringung von Selbsttitigkeit
durch die Nachahmung entsprechender Exempla. In Konrad Kiefer oder Anwei-
sung zu einer verniinftigen Erziehung, Salzmanns hiufig so genanntem >deut-
schen Emile< von 1796, heiBt es: »Das Hauptwerk bei der Erziehung [...] ist, da3
die Alten den Kindern vormachen, was sie tun sollen. Wer dies recht versteht,

95 Christian Gotthilf Salzmann: Gottesverehrungen, gehalten im Betsale des Dessaui-
schen Philantropins. Leipzig 1784, S. 251f.

96 »Let us suppose then the mind to be, as we say white paper void of all characters,
without any idea; [...].« John Locke: An Essay Concerning Human Understanding.
London 1836, S. 51.

97 Entsprechend verzichtet Gabriel Tarde auf eine Differenzierung wie etwa die Luh-
manns zwischen Erziehung und (nachahmender) Sozialisation und subsumiert die Er-
ziehung in Ginze der Nachahmung. Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Ge-
sellschaft, S. 48-81. Vgl. Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, S. 60-80.

98 »Ubersetzung« ist die Transformation, die Bruno Latour seinerseits Gabriel Tardes
Begriff der Nachahmung angedeihen ldsst. Die von Jacques Rancieére proklamierte
Piddagogik eines »unwissenden Lehrmeisters« orientiert sich ginzlich an der Offenheit
solcher Ubersetzungsoperationen. Vgl. Bruno Latour: Die Hoffnung der Pandora.
Frankfurt a.M. 2002, S. 381. Vgl. Ranciere: Der unwissende Lehrmeister, S. 31-58.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 151

der kann aus den Kindern machen, was er will. Das Exempel wirkt mehr als alle
Ermahmmgen.«99

Zwar liegt der von Rousseau propagierte Riickzug in die Einsamkeit der Na-
tur auch der Wahl des abgeschiedenen Schnepfenthals als Internatsort zugrunde.
Die vollige Abschottung Emiles markiert Salzmann aber als utopisch. Erziehung
findet in einer Gruppe statt, das heifit der Zogling ist stets von zahlreichen, wi-
derspriichlichen, guten wie schlechten Vorbildern umgeben. Salzmanns Erzie-
hungstheorie besteht zu einem guten Teil in der Vorgabe von Rahmungen fiir die
Erziehung und deren Staffelung. Wie den Kontakt des Zoglings mit einer poten-
tiell schlechte Vorbilder liefernden Auflenwelt regulieren? Wie, wo es mehrere
erzieherische Autoritdten gibt (Eltern, Lehrer, geistliche Wiirdentriger), deren
Rangordnung verdeutlichen? Denn nur wo die Kompetenzen sich letztlich zu ei-
nem einheitlichen Vorbild fiigen, so das implizite Argument, ldsst sich dem Zog-
ling das Exempel eines selbsttitigen Lebens vorstellen. Als Kernzelle der Erzie-
hung bestimmt Salzmann die patriarchal und hierarchisch organisierte Kleinfa-
milie. Die Schule, inklusive seiner eigenen Anstalt, ist weder Gegenentwurf
noch Weiterentwicklung, sondern ein Hilfsmittel, dessen Verselbststindigung
riickgingig gemacht werden kann, sobald die potentielle Elternschar ihrerseits
flachendeckend zu Erziehern erzogen worden ist.'" Konrad Kiefer spielt ent-
sprechend im dorflichen Milieu, wo man sich eine Erziehung in Schnepfenthal
nicht leisten kann. Konrads junge Eltern sind in der Erziehung noch unerfahren
und machen vieles falsch. Dies wird durch eine Autorititenstaffelung kompen-
siert: Die Eltern suchen schlechte Einfliisse aus der Nachbarschaft von Konrad
fernzuhalten und sind selbst seine Vorbilder, wobei die (natiirlich) nicht ganz so
verniinftige Mutter sich am Vater orientiert. Dem Icherzihler, dem Vater, steht
ein dlterer, studierter Bruder zur Seite. Wo der Bruder nicht weiter weif3, halt
man sich an den o6rtlichen Pfarrer, die Hauptautoritit. Ihr ist auch der erwihnte
Kernsatz in den Mund gelegt: >Das Exempel wirkt mehr als alle Ermahnungen.<

Mit der klaren Staffelung der Vorbilder soll in Konrad Kiefer eine moglichst
stabile Einheitlichkeit des vorbildhaften Lebens trotz seiner unumginglichen
Aufsplitterung und trotz der unumginglichen Komplexitit entstehender Nach-

99  Christian Gotthilf Salzmann: Konrad Kiefer, oder, Anweisung zu einer verniinftigen
Erziehung der Kinder. Ein Buch fiirs Volk. Bad Heilbrunn 1961, S. 40.

100 Den Ubergang von der Familienerziehung zur Erziehung in einer Lernanstalt, der als
Hauptmerkmal der Ausdifferenzierung und Verselbststindigung der Erziehung im
18. Jahrhundert gilt, mochte einer der Protagonisten dieser Verselbststindigung also
zuriickdrehen. Fir die Ausdifferenzierungsthese vgl. Luhmann: Das Erziehungssys-
tem der Gesellschaft, S. 111-141.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ahmungskatten101 sichergestellt werden. Eine solche patriarchale Ordnung liegt
ebenfalls der Erziehungsanstalt Schnepfenthal zugrunde, mit Salzmann als dem
unbestrittenen Oberhaupt. Vielleicht riihrt auch Salzmanns Weggang aus dem
Dessauer Philanthropinum von dieser Bemithung um die Stabilitit des Exempels
her. Oft werden Meinungsverschiedenheiten der fiinf hauptamtlichen Piddagogen
um Basedow als Grund fiir Salzmanns Weggang angefiihrt. Salzmanns AufBe-
rungen lassen das Problem jedoch eher darin vermuten, dass tiberhaupt mitein-
ander iliber das piddagogische Vorgehen diskutiert wurde.'” Dies liuft der einen,
einheitlichen erzieherischen Autoritdt zuwider, welche bei Salzmann, auch wo
die Erziehung sich auf mehrere Autorititen verteilt, fiir das einheitliche Exempel
biirgen soll — und damit fiir die Selbstabschaffung einer zersplitterten Nachah-
mung, indem diese sich durch Nachahmung in Selbsttitigkeit transformiert. Dar-
aus folgt nicht zuletzt Salzmanns Utopie, dass, sobald die Erziehung unter ihren
Zbglingen geniigend gute und ihrerseits zum Exempel taugende Erzieher hervor-
bringt, sich auch péadagogische Theoriebildung wie von alleine abschaffen konn-
te:

»Ach gebt uns gute Erzieher! Gebt uns Leute, die Neigung, Geschicklichkeit und Fertig-
keit haben, Kinder verniinftig zu behandeln, sich die Liebe und das Zutrauen derselben zu
erwerben, die Krifte zu wecken, ihre Neigungen zu lenken und durch ihre Lehre und
durch ihr Beispiel die jungen Menschen zu dem zu machen, was sie ihren Anlagen und ih-
rer Bestimmung nach sein konnen und sein sollen, — und die Erziehung wird gelingen, oh-

. R 103
ne daf wir neue Theorien notig haben. «

Das Exempel der sich selbsttétig erziehenden Erzieher erzieht ihrerseits die Kin-
der zur Selbsterzichung. Der Ubergang vom Nachahmungstrieb in einen Titig-
keitstrieb, ein »Streben nach T'aitigkeit<<104, kann so einerseits als ontogenetisch
bedingt, andererseits als Regulierung des Nachahmungstriebs durch Erziehung
ausgegeben werden. Der Titigkeitstrieb duBert sich beim Kind als Spieltrieb und
kann fiir das Erwachsenenleben in Arbeitsamkeit gelenkt werden. >Den Kindern
ihren Willen lassenc< heif3t dabei: sie stets beaufsichtigen und sie stets beschéftigt
halten. Unbeaufsichtigt konnen die Zoglinge auf falsche Vorbilder stoen. Unté-

101 Im Sinne von Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, und der Tarde-Lektiire von La-
tour: Die Hoffnung der Pandora.

102 Vgl. Dietrich: Mensch und Erziehung in der Pddagogik Christian Gotthilf Salz-
manns, S. 321f.

103 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 8.

104 Ebd, S. 28.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 153

tigkeit unterbriche die Orientierung am Vorbild, d.h. jene Tatigkeit, die sich
in Selbsttitigkeit wandeln soll. Die Ausiibung des freien Willens ist in Schnep-
fenthal vom frithen Aufstehen bis zum zeitigen Insbettgehen durchgeplant.
Es obliegt dem Erzieher, ohne Zwang Begeisterung fiir den strikten Stunden-
plan zu wecken. Dies stimmt mit anderen Anordnungen und Experimenten der
Erziehung tiberein, wie Nicolas Pethes sie fiir das 18. Jahrhundert im Zeichen
von Foucaults Theorie der Disziplinargesellschaft gelesen hat: Ohne Ausiibung
korperlicher Gewalt wird im Zogling durch Techniken der Uberwachung und
19 In Schnepfenthal
schldgt diese Disziplinierung auf die Erziehungsinstanz zuriick. Bei allen auf-

Stimulierung die angestrebte Subjektform implementiert.

gefahrenen piddagogischen Techniken steht die Figur des Erziehers im Zent-
rum der Uberwachung und Stimulation. In der Pidagogik des protestantischen
Theologen Salzmann wird aus der Selbstiiberwachung des eigenen reinen Her-
zens die bestidndige Selbstiiberwachung der eigenen Vorbildhaftigkeit. An dieser
kann und soll das Theater der Nachahmung sich einerseits entziinden und sich
gleichzeitig selbst abschaffen, um aus der Nachahmung des Vorbilds das gute,
verniinftige, selbsttitige Wesen hervorgehen zu lassen. Wenn hingegen der Er-
zieher durch Ziichtigung und sonstige Strafen unnétig eingreift, produziert er an
Stelle des natiirlichen Theaters der Nachahmung ein anderes, ein unnatiirliches
Theater: Der »freimiitige, unbefangene Knabe, der keine Verstellung gelernt
hat«, lernt erst aus »Furcht vor MiBhandlungen«106 eben diese Verstellung: als
Liige beziehungsweise als Schauspielerei.

105 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 9-29. In den padagogischen Debatten der 1970er
und 1980er entspricht dem die These, dass der Philanthropinismus und mit ihm
Salzmann eben nicht auf Seiten von Freiheit und >Selbsttitigkeit<, sondern auf Sei-
ten der von Kant nur fiir die Zdhmung des tierartigen Kleinkinds gerechtfertigten
>Dressur< und >schwarzen Piddagogik« einzuordnen sei. Vgl. Wolfgang Dreflen: Die
pddagogische Maschine. Zur Geschichte des industrialisierten Bewuftseins in Preu-
pen/Deutschland. Frankfurt a.M./Berlin 1982, S. 115-207. Vgl. Katharina Rutschky
(Hg.): Schwarze Pddagogik. Quellen zur Naturgeschichte der biirgerlichen Erzie-
hung. Frankfurt a.M. 1977, S. 392f.

106 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 20.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

5. VORLESETHEATER UND KUPFERSTICH-TABLEAUX:
MORALISCHES ELEMENTARBUCH

Die Annahme eines natiirlichen Theaters, dessen Natiirlichkeit gerade darin be-
steht, sich als Theater verschwinden zu machen, lidsst in Salzmanns Erziehung
zur Selbsterziehung kaum Raum fiir Praktiken, welche dem Theater als einer
Institution angehoren. Wo das Theater iiberhaupt erwihnt wird, finden sich die
traditionellen Argumente, seit Platon in der Philosophie bekannt, bei Tertullian
fiirs Christentum umgeschrieben, im ersten Hamburger Theaterstreit des 17.
Jahrhunderts von zum Beispiel Anton Reiser fiir den Protestantismus iibernom-
men und im 18. Jahrhundert von Rousseau sikularisiert: Das Theater sei ein Ort
der Falschheit und der Liige, das die Auffithrenden korrumpiert und die Zu-
schauenden anzustecken droht. Daher fehlt etwa das Puppentheater, das in der
Pidagogik des 18. Jahrhunderts hiufig als zwangloser Zwang gilt, iiber den klei-
ne Kinder Stillsitzen und Distanz lernen kénnen'”’, in Salzmanns Erzichungsplan
auch fiir die reichen Biirgerkinder und scheint im Stile Tertullians dem heidni-
schen Gotzendienst zugeordnet.108 Salzmanns Kinder sollen nicht passiv rezipie-
ren, wie etwa bei Goethe Wilhelm Meisters jiingere Geschwister, die in der The-

atralischen Sendung dem Puppenspiel bloB »vergackelt«'”

folgen, ohne aus ihm
Gewinn zu ziehen. Salzmanns Kinder sollen je nach Entwicklungsstand selbst

aktiv werden: Thr Spielzeug soll stets einfach sein und moglichst von den Kin-

107 Vgl. mit Bezug auf La Salle SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kul-
turgeschichte der Moderne, S. 29. Vgl. Norbert Elias: Der Prozef3 der Zivilisation.
Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen. Band 1: Wandlungen des
Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes. Frankfurt a.M. 1976,
S. 280.

108 Zumindest soll auch der erwachsene Dichter nicht »fiir seine aufgeklédrten Landsleu-
te [...] immer die Puppen wieder auf die Biithne« bringen, »die die Menschen im
Stande der Kindheit sich erschufen und damit spielten« (zit. n. Roswitha Grosse:
Christian Gotthilf Salzmanns >Der Bote aus Thiiringen<, Schnepfenthal 1788-1816.
Eine Zeitschrift der deutschen literarischen Volksaufkldrung an der Wende vom 18.
zum 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 1989, S. 95). Abgewertet scheint damit nicht
nur die antike Stoffwahl der zeitgendssischen Erwachsenendichtung, sondern auch
das Puppentheater.

109 Johann Wolfgang von Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung, in: Ders:
Goethes Werke. Band 8. Romane und Novellen III. Miinchen 1998, S. 487-516, hier:
S. 491.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 155

"0 Aber auch den Seitenwechsel zur aktiven

Schauspielerei beurteilt Salzmann kritisch: In der ersten Ausgabe von Ueber die

dern auch eigenstdndig hergestellt.

wirksamsten Mittel Kindern Religion beizubringen von 1780 findet sich das Fiir
und Wider des aktiven Rollenspiels in der Erziehung noch gegeneinander abge-
wogen. Anhand von Joachim Heinrich Campes beschriebenem Robinson-Roman
testet Salzmann in Dessau auch die piddagogische Effektivitdt des Schauspiels
aus. Die Ergebnisse scheinen indes so unbefriedigend und die traditionellen pla-
tonischen Einspriiche scheinen so gravierend, dass das Rollenspiel in der zweiten
Ausgabe von 1787 keine Erwédhnung mehr findet: Im Rollenspiel kdnnte das
Kind sich mit der falschen Rolle identifizieren, das heift ein falsches Exempel
nachahmen, und so vom rechten Weg abkommen. '

Den gravierenden Einspriichen gegen das Theater auf der einen Seite steht
auf der anderen Seite das Exempel eines Erziehers beziehungsweise der Erzieher
als ein Exempel gegeniiber, die jeweils nur wirken konnen, wenn die Aufmerk-
samkeit der noch nicht verniinftigen Kinder erregt wird. Diese miissen auf ihrem
Entwicklungsstand abgeholt und in den Bann des Erziehers gezogen werden:
»Lerne mit Kindern sprechen und umgehen!«'"?, lautet eine der Hauptforderun-
gen Salzmanns an angehende Erzieher. Der junge Wilhelm Meister etwa ist nicht
vom Spektakel des Puppentheaters zerstreut wie seine jiingeren Geschwister,
sondern davon fasziniert. Salzmanns Pddagogik versucht sich eine solche Faszi-
nation am Theater zunutze zu machen, ohne die Zoglinge an die Instabilitidt und
Vielgestaltigkeit des Theaters zu verlieren. Nicht so unmittelbar wie das Theater
und nicht so vielgestaltig kommt nach altem platonischen Urteil die Erzihlung
als Diegesis daher: distanziert, von einem einheitlichen Erzihler in einem ein-
heitlichen Medium, dem der Stimme, dargeboten statt von mehreren verstreuten
Rollen und multimedial.'” Die Erzihlung weist zwar ebenfalls eine der ange-
strebten Selbsttitigkeit entgegengesetzte passive Faszination auf: »Die Erzéh-
lung hat fiir alle Kinder Reiz.« Wegen der besseren Moglichkeit der Kontrolle
des einheitlichen Mediums durch den einen Erzéhler, der gleichzeitig Erzieher
ist, 1dsst sich die Erzidhlung aber zu padagogischen Zwecken nutzen. Gleichzeitig
muss das wegen seiner Einheitlichkeit ungefidhrlichere Medium nun nach gutem
platonischen Vorbild mit bereinigten Inhalten versehen werden: »Nur hiite dich,
deine Kleinen mit Feen- und Zaubergeschichten zu unterhalten. Diese horen sie

110 Vgl. Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 47-49.

111 Vgl. Rainer Lachmann: Die Religions-Pidagogik Christian Gotthilf Salzmanns. Jena
2004, S. 318f.

112 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 62.

113 Vgl. P 117ff. (394a-d)

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

freilich so gern, als sie Pfefferkuchen essen, sie sind aber ihrem Geiste so nach-
teilig als der Pfefferkuchen ihrem Magen.«114 Vielmehr soll — analog zu Forde-
rungen wie etwa Gottsched sie in seiner Critischen Dichtkunst aus den 1730ern
fiir das reformierte Erwachsenentheater mit einer dhnlichen Mischung aus strik-

tem und abgeschwiichtem Platonismus aufstellt'"

— ein moralisches Exempel
nachzuahmenden oder zu verabscheuenden Verhaltens vorgestellt werden, dies
allerdings bei Salzmann mit sémtlichen Mitteln des Theaters: Die Erzéhlung soll
»Leben« erhalten, um fiir die Kinder »anziehend«''® zu wirken. Der Erzihler soll
insbesondere die miindliche Rede hervorheben und dabei, ganz dramatisch und
nun vollstindig gegen die platonische Forderung nach einem gemifigten und
distanzierten Erzédhlvortrag, die Stimme verstellen: »Fiihre [...] die Personen
immer redend ein und lasse sie in dem Ton sprechen, wie sie wirklich wiirden
gesprochen haben.« Die Einheit des Erzéhlers soll zum dramatischen Schauspie-
ler verschiedenster Rollen als auch der iibrigen Ereignisse werden: »Endlich su-
che auch in deine Erzihlung Handlung zu bringen. Dies geschieht alsdann, wenn
du durch deine Mienen und die Bewegungen deiner Glieder die Handlungen,
welche du erzihlst, auszudriicken suchst.«''” Von Vorteil wire es laut Salzmann,
wenn mit jeder Anstalt zur Ausbildung von Erziehern »ein Schauspielhaus ver-
bunden [wire], in welchem die Erzieher monatlich ein paar Schauspiele auf-
fiihrten [...], so lernten sie Ton, Miene und Anstand des Korpers bilden.«''® Das
frithneuzeitliche Schultheater kehrt hier zuriick; nun aber ist es zur Einiibung der
Lehrer in Beeinflussungsstrategien bestimmt und nicht fiir die Schiiler.

Wihrend das Erzihltheater des exemplarischen Erziehers alle Register der
theatralen Verfithrung zieht, um Interesse fiir seine Exempla zu wecken, ist das
Theaterspielen und Theaterschauen als padagogisches Mittel verboten, weil sich
dieses im Nichtexemplarischen verlieren konnte: »Kinder wissen beim Spielen
aus allem alles zu machen« (L 30), beschreibt der erwachsene Wilhelm Meister
riickblickend den kindlichen, in Wilhelms Fall durch das Puppentheater entfach-
ten, ungesteuert wuchernden mimetischen Trieb: als eine produktive Kraft der

114 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 63.

115 Vgl. Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst durchgehend
mit Exempeln erldutert. Leipzig 1751. Vgl. zu Gottscheds Aufnahme und Domesti-
kation der platonischen Argumente Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des
Theaters, S. 217-261.

116 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 64.

117 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 65.

118 Ernst Wagner: »Chr. Gotth. Salzmanns Pidagogische Schriften«, in: Ders. (Hg.):
Die Klassiker der Pidagogik. Band 111. Langensalza 1887, S. 94f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 157

geradezu beliebigen Verbindung und Verkniipfung. Diese gleichzeitig fiir die
Bildung eines stabilen Selbst zu stimulieren und ihr unkontrolliertes Wuchern
gleichzeitig einzugrenzen ist das Ziel von Salzmanns theatralen Exempel-
Lesungen.

Deren wohl beriihmtesten Stoff liefert Salzmann in seinem Moralischen
Elementarbuch aus der Dessauer Zeit. Als Religionslehrer ist Salzmann dagegen,
Kinder friihzeitig mit religiosen Geschichten zu konfrontieren (wie Wilhelm
Meister in der Puppentheater-Episode mit dem David und Goliath-Stoff). Viel-
mehr sollen die moralischen und lebenspraktischen Lehren der Bibel in Exem-
pelerzidhlungen aus der Lebenswelt der Kinder eingekleidet werden. Nachdem
der an Campes Robinson-Kinderroman orientierte Unterricht nicht die ge-
wiinschten piddagogischen Ergebnisse zeitigt, schreibt Salzmann seine eigene
Textvorlage. In den 43 Kapiteln des ersten Teils von 1781 entwickelt der Text
die Geschichte des Kaufmanns Herrmann und seiner Familie, insbesondere der
Kinder Ludwig und Luise. Fiir die moralische Absicherung ist letztlich (dhnlich
wie in Konrad Kiefer) ein Landgeistlicher, ein Freund der Familie, zustindig.
Ausgestattet ist das Buch mit einer Vorrede zum »niitzlichen Gebrauch«“g, die
den innerfamilidren Erziehern, nun vor allen den Erzieherinnen, ndmlich den
Miittern'?, jene Anweisungen zum theatralen Erzihlen gibt, die ansonsten an die
minnlichen Erzieher gehen. Denn das Moralische Elementarbuch ist zum Vorle-
sen und nicht zum selbstindigen Lesen der Kinder gedacht. Die theatrale Lesung
soll nicht nur die Kinder in ihren Bann ziehen; sie soll auch Tempo, Umfang und
Intensitit des Konsumierten kontrollieren, um die Kinder in der Faszination fiir
die Erzéhlung keinesfalls sich selbst zu iiberlassen. Die Vorrede beinhaltet ein
Register von etwa 100 Begriffen: von korperlicher Reinlichkeit iiber den Um-

119 Christian Gotthilf Salzmann: Moralisches Elementarbuch. Nachdruck der Auflage
von 1785, mit 67 Illustrationen v. Daniel Chodowiecki. Dortmund 1980, S. 1.

120 Mit dem Moralischen Elementarbuch reiht sich Salzmann, wie Franziska SchoBler
anmerkt, nahtlos in die von Friedrich Kittler analysierte Tradition ein, in der die Fi-
gur der >deutschen Mutter< zum phantasmatischen Bezugspunkt der Subjektbildung
erhoht wird. Jedoch werden in der »Anleitung zum niitzlichen Gebrauche« die iden-
tischen Formulierungen verwendet, mit denen im Ameisenbiichlein die méannlichen
Erzieher zum theatralen Erzidhlen ermuntert werden. Salzmanns Medium der Erzie-
hung, ob Erzieher oder Erzieherin, ist geschlechtsneutral. Vgl. Friedrich Kittler: Auf-
schreibesysteme 1800/1900. Miinchen 2003, S. 35-86. Vgl. Barbara Vinken: Die
deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. Miinchen 2001, S. 161-184. Vgl.
SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 30-33.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gang mit Sachen, Tieren, sich selbst bis zum Umgang mit anderen Menschen,
aus denen eine Exempelgeschichte gewihlt werden kann.

Beriihmt ist das Elementarbuch durch die 67 Kupferstiche von Daniel Cho-
dowicki geworden, welche von 1784-1788 in drei Lieferungen erscheinen und
zahlreiche der Exempla illustrieren, sinnlich anschaulich machen und, indem un-
ter dem Bild der Lehrsatz aufgefiihrt wird, dem Gedéchtnis einprigen sollen.
Ehrfurcht vor Gott oder Toleranz anderen Religionen gegeniiber sind einige der
vermittelten Moralvorstellungen, wihrend andere Kupferstiche der Abschre-
ckung dienen: »Wie ungliicklich macht mich der Eigensinn!«, »Was fiir ein
haeBliches Ding ist nicht die Unreinlichkeit.«, »Wer einmal gelogen hat, dem
glaubt man nicht leicht wieder.« (Abbildungen 1, 2, 3, 4)

Das sinnliche Spektakel dieser Bilder soll ihre Moral dem sinnlichen, noch
vorverniinftigen Kinderverstand einprigen. Thre Anwendung folgt ihrerseits
durchaus theatralen Strategien. Die Kupferstiche sind nicht in das Buch integ-
riert, sondern kdnnen von der Vorleserin nach eigenem Ermessen angewandt und
auch entzogen werden. Salzmanns Vorschlag lautet wie folgt:

»Dieses Kupfer konnte man nun auf Pappe leimen lassen. [...] um es in das Zimmer, wo
sich das Kind gewohnlich aufhilt, aufhéingen zu konnen. [...] So oft das Kind das Kupfer
erblickte, wiirde es sich wieder an die Erzédhlung, die es vorstellet und die darin enthaltene
Wabhrheit erinnern, [...]. Hat es dort einige Wochen gehangen, so wird das Kind — nicht
mehr darauf achten. Daher ist das Beste, dal man es nun bei Seite thut, und nach einiger
Zeit erst wieder hervorbringt, da es gewil wieder neuen Reiz haben wird. Unterdessen
wird doch das Zimmer nie leer von Kupfern sein, weil [...] die Erzdhlung immer fortge-

setzt, und dadurch die Aufhiingung anderer Kupfer notwendig gemacht wird.«'*'

121 Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. XIIIf.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 159

Abbildung 1

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Abbildung 2

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 161

Abbildung 3

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | DAs THEATER DER ERZIEHUNG

Abbildung 4

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 163

Das Kinderzimmer beziehungsweise das Zimmer, in dem das Kind den Grofteil
seiner Zeit verbringt wird zur stillgestellten Theaterbiihne. Nicht zu iibersehen ist
eine Strukturidhnlichkeit zum Theater der Aufklidrung: Gegen das Theater als Un-
terhaltungsspektakel und fiir ein Theater als Bildungsanstalt beschreibt Diderot
(und im Anschluss an ihn Lessing) das ideale zeitgendssische Theater als eine
Szenenabfolge von tableaux vivants: als stillgestellte Bilder von Figurenkonstel-
lationen. Aneinandergereiht werden diese zur in sich geschlossenen Biihnen-
handlung, die jeglichen Zuschauerbezug (und vor allem die Verfithrung der Zu-
schauer) ausschliet und so zwischen Publikum und Biihne eine unsichtbare
"> Statt von den Oberflichlichkeiten und billigen Thea-
tereffekten (den coups de thédtre) passiv affiziert zu werden, findet das Publi-

>vierte Wand« errichtet.

kum sich zum imagindren Teilnehmer des Biihnengeschehens erhoben und
gleichzeitig auf sich selbst zuriickgeworfen. Und das heifit: auf das Training und
die Verfeinerung der eigenen moralischen Vermtigen.123 In Salzmanns stillge-
stelltem Kinderzimmertheater findet sich Diderots enttheatralisierende Bereini-
gung des Theaters noch verstidrkt. Aus Diderots aus dem Leben gegriffenen Bil-
dern werden Chiffren moralisch vorbildlichen oder abstoenden Verhaltens. Das
Kind schaut dabei Sinne auf die von Diderot und Lessing imaginierten und nun
tatsichlich stillgestellten fableaux. Vollig der Kontrolle der Erziehungsinstanz
unterliegen deren Vorfiihrungsdauer, Verdnderung und Abfolge. Die Gefahr der
Oberfléchlichkeit, die Gefahr der Fehlanwendung, die Gefahr des bloBen oder
falschen >Nachiffens«< soll so reguliert werden. Gleichzeitig stimuliert werden
nicht bloB die positive Nachahmung der Vorbilder wie die negative Imitation der
abschreckenden Beispiele. Gelenkt wird die Nachahmung zudem gut platonisch
auf stabile aktivische Vorbilder, in deren Nachahmung das Kind eben nach und
nach die passive Grundeinstellung des Nachahmens verlieren soll. Notwendig ist
dazu der stabile Rahmen von einheitlicher Erzéhlung und Fixierung ihres Inhalts
im tableau vivant. Mit der Stabilitdt dieser Rahmung soll das potentiell unge-
steuerte Wuchern des mimetischen Triebs domestiziert und in Selbsttitigkeit
gewendet sein.

Gleichzeitig markieren die von Salzmann in Auftrag gegebenen Kupferstiche
oft bereits in sich eine theatrale Konstellation, indem viele der stillgestellten

122 Vgl. Denis Diderot: Das Theater des Herrn Diderot. Leipzig 1981, S. 105-109; S.
315.

123 Zur Rezeption im deutschsprachigen Raum vgl. vor allem Wild: Theater der
Keuschheit — Keuschheit des Theaters, S. 297-327. Vgl. Heeg: Das Phantasma der
natiirlichen Gestalt, S. 64-82.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Szenen das Kind einem Tribunal der Blicke der anderenm, meist der Erwachse-
nen, ausgeliefert zeigen.125 Hinter der >vierten Wand« der Bildoberfldache zeigt
sich damit auch ein Gegenmodell zu Diderots Konzept. Denn Diderots Schau-
spielerinnen und Schauspieler miissen ihr Publikum vergessen, um eben diesem
Publikum die imaginire Teilnahme am Biihnegeschehen zu erméglichen.'*
Wenn sich hingegen Salzmanns Kinderpublikum auf die stillgestellte Bithne ver-
setzt, sieht es sein alter ego auf einer anderen Biihne auftreten: auf der Biihne ei-
ner sozialen Beobachtung, oft derjenigen durch Erziehungsinstanzen. Auch das
im Blick auf das rableau sich selbst iiberlassene Kind wird so alleine gar nicht
sein diirfen. Die Erziehungsinstanz, zentrale Autoritidt und Reguliererin eines zu
wild wuchernden mimetischen Triebs, ist in der Absorbiertheit der Betrachtung
zwar nicht an seiner Seite. Kants Paradox einer >Erziehung zur Freiheit< wird
aber in Salzmanns Kupferstichtheater derart aufgeldst, dass der durch Erziehung
zu befreiende Mensch imaginidr vor den Augen seiner Erziehungsberechtigten
auftritt — und vor deren Augen den gleichermaflen moralisch guten wie freien
Menschen gibt. Chodowickies Kupferstich erfiillt dann seinen pddagogischen
Zweck, wenn er ein grundlegend Theatrales der pddagogischen Situation, nim-
lich das ihr immer implizite, eigene »Wahrnehmen des Wahrgenommenwer-
dens«'”’, im Bewusstsein des Zbglings verfestigt.

124 Zu parallelen Anordnungen in der zeitgenossischen Tragodie vgl. Benthien: Tribu-
nal der Blicke.

125 Zu untersuchen wiren allerdings die von Chodowickies Kupferstichen in den Text
eingefiihrten Verwirrungen: So zeigt die Illustration zu »Wer einmal gelogen hat,
dem glaubt man nicht leicht wieder« (Abbildung 4) ein Kind mit schamvoll gesenk-
tem Kopf vor seinem Lehrer. Von zwei weiteren Kindern wird es beobachtet. Es
schamt sich jedoch in der entsprechenden Erzéhlung die Identifikationsfigur Ludwig
dafiir, die Hausarbeiten schlampig verrichtet zu haben. Beim Liigen ertappt findet
sich hingegen der kleine Karl, der vom Text als so verdorben dargestellt wird, dass
er zur Scham gar nicht mehr fihig ist. Das Bild verbindet hier also Scham und Liige,
die der Text getrennt hdlt. Vgl. Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 195-200.
Vgl. fiir den Bildgebrauch bei Salzmann auch Jasmin Schifer: Das Bild als Erzie-
her. Daniel Nikolaus Chodowieckis Kinder- und Jugendbuchillustrationen in Jo-
hann Bernhard Basedows >Elementarwerk< und Christian Gotthilf Salzmanns >Mo-
ralischem Elementarbuch<. Frankfurt a.M. 2013.

126 Vgl. Diderot: Das Theater des Herrn Diderot, S. 37, S. 97, S. 314f.. Vgl. Franziska
Sick: »Mimesis und (Selbst-)Beobachtung. Notizen zu Diderot, Beckett und Zucker-
berg«, in: Archiv fiir Mediengeschichte 12 (2012), S. 51-63.

127 Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 103.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 165

6. DER AUFTRITT DES ERZIEHERS: » COUP DE THEATRE«

Das Doppeldeutige von Salzmanns Strategie gegeniiber dem Theater findet sich
in einem Exempel des Moralischen Elementarbuchs gleichsam erzidhlt — und
zwar im der »Furcht« und dem »Schrecken« gewidmeten dritten Kapitel. Wih-
rend Lessing einige Jahre zuvor die vom Zuschauer angesichts des auf der Biih-
ne dargestellten Schreckens empfundene >Furcht< um die eigene Integritit zu ei-
nem Ursprung der kathartischen Riihrung erklirt'®®, sollen Salzmanns Zoglinge
durch Aufkldrung lernen, mit der Furcht vor dem Unbekannten wie mit der
Lihmung durch den Schrecken rational umzugehen: Ludwig entfernt sich von
seinen Eltern; er verlduft sich im Wald; es wird dunkel; er empfindet Furcht vor
der amorphen Bedrohung im Unbekannten:

»[N]un sah er neben und iiber sich lauter Dinge, die, wegen des schwachen Lichtes des
Mondes, ein sehr sonderbares Ansehn hatten. Nicht weit von ihm sal} ein schwarzes
Minnchen, das von Zeit zu Zeit ihm mit dem Kopfe zunickte, hinter demselben sah eine
Nonne, mit einem weiflen Schleier, aus einem Busche hervor, da winkte eine lange hagere
Gestalt, aus jener Eiche guckte, hu! hu! hu! ein Totenkopf, und nicht weit davon stand gar

L I . 129
ein Ding mit Hornern und einem langen Schwanz.«

Wo Kinder Salzmanns Aufforderung zur Selbsttitigkeit beim Wort nehmen und
ihren eigenen Weg gehen, da verlaufen und verwirren sie sich. Ihr entfesselter
mimetischer Trieb, der ihre Phantasie »alles aus allem machen ldsst<, verzerrt die
AuBlenwelt zu jener furchterregenden Zaubergeschichte, von der Salzmanns er-
zdhlende Erzieher ihre Zoglinge mit scheinbar gutem Grund fernhalten sollen.
Die Selbsterziehung der Zoglinge ist durch die Rahmengebung der Erziehungs-
instanz stets vorgegeben. Mangels einer solchen Fithrung hat Ludwig sich verirrt
und erleidet nun die mit dem Verlust der Kontrolle iiber die Mimesis einherge-
hende Furcht vor dem Vielfiltig-Amorphen.

Ohne eine solche Metalesart anzudeuten, erklédrt die Erzdhlung den Grund
der Furcht ausfiihrlich:

»In der That war von allem diesem gar nichts da. Es waren nichts als Biische, Zweige,
diirre Aeste, die aber Ludwig, weil das Mondenlicht nicht helle genug war, nicht gehorig

erkennen konnte, und die ihm so schrecklich vorkamen, weil die Furcht seine Gedanken

128 Vgl. Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, in: Ders.: Werke in
drei Biinden. Band 2. Leipzig 1962, S. 255-520, S. 444-448.
129 Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 22f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

so verwirret hatte, dal er weder Gelassenheit genug hatte, sie hinlidnglich zu betrachten,

. - 130
noch Muth genug, sie in der Nihe zu untersuchen. «

Und ebenso selbstverstindlich gibt es zu dieser Horrorvision keinen illustrativen
Kupferstich, d.h. kein tableau fiirs Kinderzimmer, wohl aber von ihrer Vor-
geschichte und von ihrer Auflosung (Abbildungen 5, 6): Ein besonders be-
drohlich erscheinendes Gespenst entpuppt sich nicht nur als ein Landgeistlicher,
der Ludwig aus dem Wald fithren wird. Dieser Herr Magister wird spiter die
moralische Autoritéit des Elementarbuchs, an der sich auch Ludwigs Eltern ori-
entieren werden: selbst moralisches Exempel und gleichzeitig oft Erkldrer von
Lehrsitzen. Ausfiihrlich erldutert er Ludwig auf den néchsten Seiten logisch sei-
ne Furcht und seinen Schrecken, macht sie in zahlreichen Beispielerzihlungen
anschaulich und schldgt Mittel fiir einen rationalen Umgang mit beiden vor.
Salzmanns impliziter Gegenentwurf zu Lessings kathartischer Rithrung beinhal-
tet mit dem Auftritt des exemplarischen Erziehers eine eigene Form der kathar-
sis: die Hervorbringung der guten Nachahmung des Exempels durch ihre Berei-
nigung von der schlechten Mimesis einer wild wuchernden Phantasie.

An dieser Stelle wechselt der Text in die auch zahlreiche andere Schriften
der Aufkldarung auszeichnende Dialogform. Hier soll die Vorleserin oder der
Vorleser mit Stimmenverstellung und Mienenspiel das Kind in den moralischen
Bannkreis der Erzdhlung ziehen. Mit diesem Erzihltheater findet sich gleichzei-
tig aber auch jener Theatereffekt tiberdeckt, der der Erzdhlung selbst bereits in-
newohnt: Der Erzieher mit dem beispielhaften Leben, von dem hier erzihlt wird,

131 . « .
Von den verwirrenden Angsten des Theaters, in

tritt als deus ex machina auf.
die sich Ludwig verstrickt hatte, befreit der von Diderot und Lessing aus dem re-
formierten Bildungstheater verabschiedete coup de théatre. Die plotzliche Ret-
tung ist eine nicht aus der Handlung motivierte Wende und hat vor einem aufge-
klirten oder im Prozess des aufgeklart Werdens begriffenen Publikum nichts zu
suchen: Es handelt sich um eben jenes Spektakelhafte am Theater, von dem das
Theater der Aufkldrung sich im Namen der Erwachsenenbildung abwendet und
das eigentlich auch in Salzmanns Kindererziehung keinen Platz haben soll. Der
Erzieher, das exemplarische Vorbild fiir den ohne dieses Vorbild wild wuchern-

den >Nachahmungstriebx, tritt zunichst blof} als eine der zahlreichen, von eben

130 Ebd, S. 23.

131 Zur prekiren Struktur des Auftretens vgl. Juliane Vogel: »Who’s there?<. Zur Kri-
senstruktur des Auftritts in Drama und Theater«, in: Vogel, Juliane/Wild, Christo-
pher (Hg.): Auftreten: Wege auf die Biihne. Berlin 2014, S. 24-39. Vgl. ebd. Bettine
Menke: »Suspendierung des Auftritts«, S. 249-275.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 167

diesem wilden Wuchern hervorgebrachten Phantasiefiguren auf. Man konnte fast
meinen, in der Erzédhlung bleibe Behauptung, dass die Transformation dieser Fi-
gur in den Landgeistlichen nicht bloB ein weiterer Auswuchs der Phantasie sei,
sondern die Erlosung von eben diesen wilden Auswiichsen. Wo das Mittel der
Bereinigung von den wilden Auswiichsen aber selbst einen Teil dieser wilden
Auswiichse darstellt, bleibt die proklamierte Bereinigung stets prekér. Zwischen
dem Landgeistlichen als moralischem Vorbild und dem Landgeistlichen als Her-
vorbringung der wuchernden Phantasie kann ebenso schwer unterschieden wer-
den wie zwischen der gelungenen Nachahmung selbsttitiger Vorbilder und ih-
rem blofen >Nachiffen«.

Im deus ex machina-Auftritt des Landgeistlichen verdichtet sich die Theatra-
litdt von Salzmanns exemplarischer Autoritét: Seine Vernunft erstrahlt vor dem
Hintergrund der Verwirrungen der kindlichen Phantasie. Untrennbar verquickt
das Moralische Elementarbuch so den Theatereffekt mit Salzmanns Erziehungs-
optimismus: Der mit allem Pomp des Theaters auftretende Erzieher steht fiir die
Ablosung des ungeziigelten mimetischen Triebs durch eine Freiheit und Selbstti-
tigkeit, welche sich zwar ihrerseits nicht nachahmen lassen, aber durch Nachah-
mung guter Exempla freigesetzt werden sollen. Aber als deus ex machina steht
der vorbildhafte Erzieher gleichzeitig fiir einen Theatereffekt, den Salzmanns
theatrale Wegerziehung des Nachahmungstheaters nicht los wird. Erst von die-
sem Theatereffekt her kann fiir das Moralische Elementarbuch wie fiir das ganze
Ensemble der mit Salzmanns Piddagogik verbundenen Texte und Praktiken be-
hauptet werden, die Nachahmung der Vorbilder durch den Zogling bringe nicht
ein »gestoppeltes und gestiickeltes Wesen«< hervor, sondern vielmehr ein exemp-
larisches Subjekt. Und durch diesen Theatereffekt steht diese Behauptung immer
auch infrage.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Abbildung 5

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 169

Abbildung 6

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI Theater des Selbstbewusstseins

Moritz’ Anton Reiser und das Spiel um Anerkennung'

1. SOKRATISCHES WISSEN,
» LEIDEN DER EINBILDUNGSKRAFT« UND
THEATERFEINDLICHE TRADITION

Eine der moglichen Vorlagen fiir die Kritik an der schauspielerischen Praxis des
>Nachiffens<, die von den Erziehern in Goethes piddagogischer Provinz vorge-
bracht wird, liefert Karl Philipp Moritz’ Abhandlung »Uber die bildende Nach-
ahmung des Schonen« von 1788. Die ersten Zeilen dieses kunsttheoretischen
Traktats verbinden die Problematik der Mimesis mit der des Wissens, denn Mo-
ritz verhandelt sie an der Figur des Sokrates und damit am Prototyp des aufge-
klirten Philosophen. Der Text behauptet einen unhintergehbaren Gegensatz zwi-
schen einer mimetischen Theaterdarstellung der Figur des Sokrates (in der anti-
ken Komddie des Aristophanes) und der Orientierung an seiner philosophischen
Praxis im eigenen Lebensentwurf. Bei der ersten Form der Mimesis handelt es
sich um ein irrelevantes >Nachéffen<, bei der zweiten hingegen um produktive
>Nachahmung«:

»Wenn der griechische Schauspieler [...] dem Sokrates auf dem Schauplatze und der Wei-
se ihm im Leben nachahmt so ist das Nachahmen von beiden so sehr verschieden, dal3 es
nicht wohl mehr unter einer und ebenderselben Benennung begriffen werden kann: wir

sagen daher, der [...] [dfft dem Sokrates nach], und der Weise ahmt ihm nach. &

1 Voriiberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jorg Schéfer: »Thea-
terereignisse. Anton Reisers Eitelkeit«, in: Anna Hausler/Martin Schneider (Hg.): Er-
eignis Erzdhlen. ZfdPh (Sondernummer 2016), S. 91-103.

2 Moritz: »Uber die bildende Nachahmung des Schénen, S. 958. Vgl. Kapitel II.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Der Schauspieler imitiert demnach nur die oberfldchliche Erscheinung; das zu-
grundeliegende Prinzip bleibt ihm fremd. Aufgegriffen findet sich hier nicht nur
die platonische Einschédtzung am minderwertigen Wissen der theatralen Mimesis.
Sie wird liber das Sokrates-Beispiel auch mit Platons moralischer Verwerfung
verknliipft: Der Schauspieler kann nicht zu dem idealtypischen Philosophen und
Menschen werden, den Sokrates verkorpert.

Die auf diesen Einstieg folgende Abhandlung wiirdigt Theater und Schau-
spielerei entsprechend mit keinem weiteren Wort. Die kurze Passage verweist
jedoch auf Moritz’ andere schriftstellerische und editorische Unternehmungen
der Zeit:’ Zum einen steht iiber dem Magazin zur Erfahrungsseelenkunde, das er
von 1783 bis 1793 ediert und mit zahlreichen eigenen Beitrdgen versieht, mit
dem griechischen gnothi sauton das Lebensmotto eben des Sokrates, welches
dieser vom Orakel von Delphi iibernimmt und im Sinne der Aufkldrung trans-
formiert. Zum anderen publiziert Moritz zwischen 1785 und 1790 vier Teile des
>psychologischen Romans«< Anton Reiser, dessen Titelheld von der fiir die Zeit
sprichwortlichen Theaterbesessenheit befallen ist. Diese Theatromanie aber wird
als direkte Folge mangelnder (sokratischer) Selbsterkenntnis prisentiert und die-
se wiederum zunichst als Folge einer an den familidren und sozialen Umstdnden
scheiternden Erziehungs- und Bildungsgeschichte. Gut platonisch wirkt die Affi-
zierung durch das Theater auf die Bildung zuriick und wirft sie immer wieder
aus der Bahn. Nicht zuletzt der Kontakt mit Moritz’ Wiederaufnahme dieser pla-
tonischen Figur als Romannarrativ bringt bei Goethes Umarbeitung des Entwurfs
von Wilhelm Meisters theatralischer Sendung in Wilhelm Meisters Lehrjahre in
den 1790ern einen theaterfeindlichen Diskursstrang in den Text, der die in der
Sendung angelegte Kritik an der Differenz zwischen dem Traum vom Theater
und seiner Realitdt bei Weitem ijbersteigt.4 Als Pritext der Lehrjahre stellt der
Anton Reiser-Roman eine weitere Vorgeschichte der pddagogischen Provinz in
den Wanderjahren dar: Die Anton Reiser-Figur steht beispielhaft fiir die Gefahr
des »Verworrenen< und des gerade nicht >Wohlgebildeten<, vor der die Padago-
gen das Kind der Theaterliebe, Felix, bewahren wollen.

Mit Anton Reiser treten vier weitere Aspekte zum in den vorherigen Kapiteln
Entwickelten hinzu: Erstens weist die Anton Reiser-Figur mit ihrem immer wie-
der anders ansetzenden Bildungsweg letztlich auf das nie zu einem Ende kom-
mende >lebenslange Lernen< des 21. Jahrhunderts voraus. Im historischen Kon-

3 Vgl. insgesamt Christopher J. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically: Karl Phil-
ipp Moritz’s Theatromania«, in: MLN 120/3 (2005), S. 507-538.
4 Vgl. Kapitel VII. Ubernommen findet sich fiir die in der Sendung noch mit den Ziigen

des Genies ausgestattete Wilhelm-Figur etwa die Dilettantismus-Kritik.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 173

text geht es zweitens nun vordergriindig um ein Theater, das einen Bildungsgang
auf Abwege bringt statt um die erzieherische Domestikation einer friihkindlichen
theatralen Veranlagung. Und es geht drittens damit nicht mehr um die Konstitu-
tion eines stabilen Selbst und damit eines »>selbsttitigen< Innenlebens wie noch
bei den Philantropinisten, die sich dann aber nicht weiter fiir dieses Innenleben
interessieren. Darin, sich in diesem zu verlieren, besteht aber genau das Problem
der Reiser-Figur. Ihre »Leiden der Einbildungskraft« (A 157) nehmen genau von
jenem Vermogen ihren Ausgang, das in der pddagogischen Diskussion der Zeit
erst langsam den >Nachahmungstrieb< ablost.” Damit ist aber schon nicht mehr
Baumgartens die imitatio ersetzender Begriff gemeint, sondern Pate steht inzwi-
schen diejenige Einbildungskraft, wie sie in Kants Bewusstseinsphilosophie
entwickelt wird: Dieses Bewusstsein ist, wie am Ende der folgenden Ausfiithrun-
gen pointiert werden soll, metaphorisch gleich einer Theaterbiihne gestaltet. Das
fiir die Pddagogik rein duBerliche Theaterproblem verlagert sich hier ins Innere
eines zu erziehenden und bildenden Subjekts, das in seiner Erziehung und Bil-
dung jedoch aus den entsprechenden Institutionen relativ ungeregelt ein- und
austritt und die eigene Entwicklung iiber weite Strecken gar selbst in die Hand
nimmt.® Viertens hat diese Verinnerlichung einer Guckkastenbiihne Auswirkun-
gen auf die Beschreibung des Theaters als einer Institution und der Tatigkeit des
Schauspielens im Roman: Die mangelnde Selbstanerkennung des »von der Wie-
ge an unterdriickt[en]« (A 91) Subjekts Anton Reiser fiihrt dazu, dass er auf der
Theaterbiihne den anerkennenden Blick des Publikums sucht, um diesen inneren
Mangel zu kompensieren: sowohl auf einer metaphorischen Biihne des sozialen
Lebens als auch auf der Biihne des Theaters. Aus dem spiter von Hegel be-
schriebenen sprichwortlichen >Kampf um Anerkennung<7 wird ein Spiel um An-
erkennung, welches die Erzédhlinstanz von vornherein zum Scheitern verurteilt
sieht.

Auf eine theaterfeindliche Haltung der Erzihlinstanz im Anfon Reiser-
Roman verweist bereits der Titel: Der verkappten Autobiographie des Schrift-

5 Vgl Kapitel V. Vgl. zur Diskussion iiber die Einbildungskraft Jutta Heinz: Wissen
vom Menschen und Erzdhlen vom Einzelfall. Untersuchungen zum anthropologischen
Roman der Spdtaufkldrung. Berlin 1996, S. 88-101.

Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57.

Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes, in: Ders.: Werke.
Band 3. Frankfurt a.M. 1986, S. 145-155. Vgl. Schifer: Szenischer Materialismus, S.
136-150.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

stellers Karl Philipp Moritz® ist ein Name gegeben, bei dem es sich auch um den
Namen des historischen Hamburger Pastors Anton Reiser handelt. Gegen die der
Hamburger Oper zugeschriebene Immoralitit polemisiert dieser 1681 im ersten
Hamburgischen Theaterstreit mit der Schrift Theatromania, Oder Die Wercke
Der Finsternif3 : In denen dffentlichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-
Viitern verdammet.” Es handelt sich in erster Linie um eine Kompilation der ent-
sprechenden Stellen aus Tertullians De spectaculis, aber auch neuerer theater-
feindlicher Manifeste wie z.B. dem 50 Jahre alten Londoner Pamphlet von Wil-
liam Prynne. Hier finden sich die iiblichen, spiter auch bei Rousseau aufge-
nommenen und von den Padagogen in Goethes pddagogischer Provinz reprodu-
zierten Argumente beziiglich des Theaters als Liige und Siindenpfuhl. Besonde-
res Befremden 16st Reisers Kritik an der Schadlichkeit des Rollenspiels aus, auf
das die Zeitgenossen mit dem Hinweis auf die Ritualisierung auch religioser
Praktiken antworten."’

Diese Frage nach dem gesellschaftlichen Rollenspiel wird in der gesell-
schaftlichen Umbruchsphase um 1800 neu virulent: Zum einen entstehen im Zu-
ge gesellschaftlicher Ausdifferenzierung Semantiken von Privatheit und Indivi-
dualitit. Zum anderen verlangt eben diese Ausdifferenzierung die Ubernahme
wechselnder sozialer Rollen." Im Anton Reiser-Roman zeugt davon die Sensibi-
litdt der Titelfigur fiir den jeweiligen gesellschaftlichen Status und seine Impli-
kationen.'”

Im Namen der Fiktion eines autonomen Individuums finden sich viele der
tradierten Argumente der Theaterfeinde auch in der neuen Pddagogik. Beschrie-
ben wurde dies bereits fiir die theatralen und antitheatralen Praktiken der Erzie-
hung.13 Aber auch, wo es explizit um Theaterspielen als Unterhaltung fiir Kinder
(mit einem leicht erzieherischen Beigeschmack) geht, wie in den zeitgendssisch

8 Vgl. z.B. Hans Esselborn: »Der gespaltene Autor. Anton Reiser zwischen autobiogra-
phischem Roman und psychologischer Fallgeschichte«, in: Recherches Germanique
25 (1995), S. 69-90.

9 Vgl Kapitel II.

10 Vgl. Bernhard Jahn: Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem ihrer Ver-
sprachlichung im Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raumes (1680-1740).
Tiibingen 2005, S. 143-159.

11 Vgl. Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssozio-
logie der modernen Gesellschaft. Band 3. Frankfurt a.M. 1989, S. 149-257. Vgl. Sen-
nett: The Fall of Public Man, S. 28-44, S. 107-122.

12 Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 526-529.

13 Vgl. Kapitel V.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 175

modischen Kindertheaterstiicken, " greift die neue Pddagogik die alten Argu-
mente auf: Joachim Heinrich Campe verdffentlicht einige Jahre, nachdem er sei-
ne eigene Titigkeit den neuen experimentellen Schulanstalten in Dessau unter
Basedow und in eigener Leitung bei Hamburg hinter sich gelassen hat, 1788 ei-
nen kurzen Text im selbst herausgegebenen Braunschweigischen Journal. Die ti-
telgebende Frage »Soll man Kinder Komddien spielen lassen?« wird in einem
Dialog dreier Teilnehmer (A, B und C) diskutiert. Der erste trigt die aus der tra-
ditionellen Schulbildung bekannten Argumente fiir das Theaterspiel vor: als der
Stimmbildung, Korperhaltung, Fremdsprachenkenntnis usw. forderlich.

Der zweite liefert die Kontraposition und folgt den seit Platon bekannten Ar-
gumenten: Eine Auffithrung statt einer bloSen Lektiire fithre zu einer Identifika-
tion mit dem gespielten Charakter. Auch in den vorbildlichsten Stiicken miisse
es moralisch weniger einwandfreie Charaktere geben. Und immer bleibe hier et-
was »haften«". Die Kinderschauspiele, die diese Charaktere weitgehend auflen
vor liefen, seien hingegen >>langweilig«16 und daher fiir eine im Stile Rousseaus
und Lockes die kindliche Energie abschopfende Erziehung ebenfalls ungeeignet.
Und selbst bei einer perfekten Vorlage fiithrt das Theaterspielen zur charakterli-
chen Verwahrlosung: Die Mafstibe der Zoglinge verschieben sich demnach in
die falsche Richtung. Die Einbildungskraft werde nicht auf die zukiinftige Exis-
tenz als Hausvater oder Hausfrau ausgerichtet, sondern nimmt die gespielten ko-
niglichen Identitdten an; die Riickkehr zur Realitét ist dann entsprechend unge-
liebt. Vor allem verfiihrt der Applaus des Publikums »zur Eitelkeit, zur Kokette-
rie und zur Lobsucht«'”: Die jungen Schauspielerinnen und Schauspieler briuch-
ten den Auftritt vor Publikum.

Campes dritter Gesprichsteilnehmer hat eine salomonische Losung parat, die
(auch wenn A und B beide Recht bekommen) doch sehr zu den Argumenten von
B tendiert. Um die nachteiligen Folgen zu vermeiden, miissen sich alle Figuren
des Dramas zum »Muster der Nachahmung aufstellen lassen«'® konnen. Dass
dies eigentlich auf die zuvor als langweilig abgetanen Kinderschauspiele hinaus-
laufen miisste, schert den Vermittler nicht. Insbesondere muss das Theaterspiel
ein Spiel wie andere »ohne alle weitere Bedeutung«19 sein; es darf keine weitere

14 Vgl. Gunda Mairbédurl: Die Familie als Werkstatt der Erziehung: Rollenbilder des
Kindertheaters und soziale Realitdit im spditen 18. Jahrhundert. Miinchen 1983.

15 Campe: »Soll man Kinder Komddien spielen lassen?«, S. 211.

16 Ebd., S.212.

17 Ebd, S. 216.

18 Ebd., S.218.

19 Ebd, S. 219.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wichtigkeit erhalten. In diesem Sinne darf es nicht in der Offentlichkeit oder
Semi-Offentlichkeit aufgefiihrt werden. Der eine Teil des Theaters, das Publi-
kum, entféllt damit. An Stelle der 6ffentlichen Auffiihrung aufreizender Angele-
genheiten, durch deren Bedeutsamkeitsproduktion Platon und Rousseau die Ord-
nung des Gemeinwesen insgesamt infrage gestellt sehen, setzt Campe also ein
langweiliges Theater im Verborgenen; padagogisch akzeptables Theater soll ihm
zufolge jedoch keine Bedeutsamkeit produzieren. Aber vor dem Hintergrund der
vorhergegangenen Kapitel scheint ohne diese Produktivitit letztlich die Theatra-
litdt des Theaters abgeschafft: Es entfallen sowohl die Ereignishaftigkeit auf der
Biihne als auch das spezifische Auffithrungsereignis des Theaters.

Beide Dimensionen liegen auch der spezifischen Theatromanie zugrunde, die
die Anton Reiser-Figur bei Karl Philipp Moritz auszeichnet. Beide Dimensionen
sind jedoch gleichzeitig, wie im Folgenden entfaltet werden soll, nicht von der
eigentlich angestrebten Bildung zu trennen, die von der Anton-Figur laut Erzihl-
instanz immer wieder verfehlt wird. Die emphatisch vom Text zur Schau gestell-
te Theaterfeindschaft verdeckt dhnlich wie spiter bei Goethes Padagogen die
Theatralitidt des entworfenen Bildungsszenarios und der mit ihm einhergehenden
Subjektstruktur. Wahrend der betreffende Auszug aus Goethes Wanderjahren
diesen Zusammenhang reflektiert und ironisch ausstellt, handelt es sich beim An-
ton Reiser-Roman jedoch um zwei Diskursstringe, die der Text letztlich nicht
miteinander zu vermitteln sucht. Er reflektiert sie jedoch implizit auf der Ebene
metaphorischer Parallelfiihrungen.

2. KOMPENSATIONSPHANTASIEN UND ZUKUNFTIGE
WISSENSCHAFT VON DER SUBJEKTBILDUNG

Fiir die Anton-Figur verspricht das Theaterspiel die Verwirklichung ihrer Phan-
tasien im Leben. Diese Phantasien folgen einer Logik der »Entschddigung«: Die
»tduschenden Bilder [...], die oft seine Phantasie sich vormalt« (A 92), kompen-
sieren dafiir, »da3 er von der Wiege an unterdriickt ward« (A 91). Diese in die
unbehagliche wirkliche Welt eingelagerte Gegenwelt™ soll das Theater sinnlich
realisieren: Als Zuschauer findet Anton auf dem Theater eine Manifestation sei-
ner Phantasiewelt; als Schauspieler glaubt er sie aktiv leben zu konnen. Fiir ein
praktisches Leben wird er so laut Beschreibung der Erzihlinstanz unbrauchbar
und nicht nur in seelische, sondern auch korperliche Zerriittung gestiirzt. Die al-

20 Vgl. Michel Foucault: Die Heterotopien. Der utopische Korper: Zwei Radiovortriige.
Berlin 2005, S. 9-11, S. 14f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 177

ten platonischen Vorbehalte gegen die Mimesis finden sich damit auch hier auf-
gerufen, nunmehr vor dem Hintergrund der neueren Subjekt- und Bewusstseins-
philosophie: Das Theater greift deren Ordnung an, zersetzt und unterminiert sie.
Mit Anklang an Rousseau’' ist die Einbildungskraft aber nicht nur Vorstufe
der Hingabe ans Theater, sondern auch Bedingung des Erziehungs- und Bil-
dungswegs, von dem das Theater hinterher abbringt. Die von der Erzihlinstanz
behaupteten und von der Forschung héufig iibernommenen »Pole« von Einbil-
dungskraft und »Denkkraft«* stellen sich im Roman komplexer dar: Der Beginn
der Bildungsgeschichte reproduziert zunichst die Schizophrenie der Lebensge-
schichte. Die zerstrittenen Eltern, von denen er nicht wusste, »an wen er sich an-
schlieBen, an wen er sich halten sollte« (A 91), verdoppeln sich in widerspriich-
lichen Biichern, »wovon das eine eine Anleitung zum Buchstabieren, das andere
eine Abhandlung gegen das Buchstabieren enthielt«. Die Ordnung der Trennung
durch Widerspruch verschiebt sich aber in eine anschlieBend benannte zeitliche
Ordnung sowie eine der »Begierde«. Antons »Begierde, lesen zu lernen« will ei-
ne Trennung zwischen Gegenwart und Zukunft iiberwinden, zwischen der die
unentzifferbaren Buchstaben stehen. Diese >Begierde« entspringt der Initialer-
kenntnis, »dafl wirklich verniinftige Ideen durch die zusammengesetzten Buch-
staben ausgedriickt waren«. Deren Verniinftigkeit hatte der Text eben noch zu-
riickgenommen: Vorgegeben waren »schwere altbiblische Namen [...], bei de-
nen er auch keinen Schatten einer Vorstellung haben konnte« (A 93). Das Initial-
erlebnis der »verniinftigen Ideen< kann daher entweder aus dem andern buchsta-
bierfeindlichen Buch stammen, oder diese >Ideen< kdnnen so >verniinftig< nicht
sein. In beiden Fillen fiihrt Anton seine Begierde nicht zur Vernunft als solcher,
sondern unmittelbar zu Ideen, ohne dass von deren Verniinftigkeit noch die Rede
ginge: »[N]ach einigen Wochen« (A 94) ist die Lektiire flieBend; die Buchstaben
sind fiir Anton nur noch ein Vehikel der Ideen, das als nicht weiter storend oder
in seiner Medialitit eigendynamische Effekte entfaltend ausgegeben werden
kann.” Der spiiteren Theaterbesessenheit geht eine »Wut [...] zu lesen« (A 254)
voran:** »Seine Begierde zu lesen war nun unersittlich.« (A 94) — Und dies nicht,

21 Vgl. Kapitel IV. Vgl. Barbara Voélkel: Karl Philipp Moritz und Jean-Jacques Rous-
seau. Auflenseiter der Aufkldrung. New York 1991.

22 Lothar Miiller: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis. Karl Philipp Moritz’
»Anton Reiser<. Frankfurt a.M. 1987, S. 44.

23 Vgl. Kittler: Aufschreibesysteme, S. 37-67. Vgl. Geulen: »Erziehungsakte«, S. 638-
640.

24 Vgl. Alexander KoSenina: Karl Philipp Moritz. Literarische Experimente auf dem
Weg zum psychologischen Roman. Gottingen 2006, S. 120-133.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

weil die Ideen hinter den Buchstaben nie ganz erreicht werden kﬁnnen,25 sondern
weil das Lesen Ideen produzieren kann, die eine Flucht aus der das lesende Sub-
jekt unterdriickenden Welt ermoglichen. Entsprechend folgen die wenigen Sze-
nen gelingender Bildung, in denen Anton sich der »Wonne des Denkens« hingibt
und Wissen erwirbt, spiter einem parallel strukturierten Muster:

»Die immerwihrende Begierde, das Ganze bald zu iiberschauen, leitete ihn durch alle
Schwierigkeiten des Einzelnen hindurch.

[..]

Er vergal} hieriiber fast Essen und Trinken, und alles was ihn umgab, und kam unter dem
Vorwande von Krinklichkeit, in einer Zeit von sechs Wochen fast gar nicht von seinem
Boden herunter — in dieser Zeit saf3 er vom Morgen bis an den Abend mit der Feder in der
Hand bei seinem Buche, und ruhete nicht eher, bis er vom Anfang bis zum Ende durch
war.« (A 300)

Gleichzeitig ist es moglich, diese Lesewut gar nicht auf eine Ausbildung der ei-
genen Vernunft zu richten, sondern auf verfiihrerische Dramentexte: Und dieses
fiihrt dann direkt zur Entscheidung, selbst Schauspieler zu werden. Die sich im
>Leiden der Einbildungskraft< und am Theater manifestierende Instabilitit fiihrt
der Text mit der Prekaritéit der Lebenssituation der Anton-Figur parallel: Gelin-
gende Bildung im Sinne der Erzdhlinstanz geschieht an Stellen im Text, an de-
nen eine gewisse Ruhe in der Lebenssituation eingekehrt ist.”® Eine solche Ruhe
kann Anton zu >verniinftigen Ideenc fiihren; die Unruhe fiihrt ihn zur negativen
Bildung durch das Theater. Dieses erscheint daher nicht nur die vom Text be-
nannte wirkliche Institution in der erzdhlten Welt, sondern auch als eine Allego-
rie dieser negativen Bildung. Wéhrend die Anton-Figur ungehindert von den
Buchstaben direkt die >Ideen< zu lesen lernt, allegorisieren die Buchstaben des
Romantexts den bestdndigen Aufschub der Idee gelingender Bildung, welche
den Beschreibungen der psychischen Zerriittung Antons zugrunde liegt.

Die Schreibweisen, deren sich der im Untertitel als »psychologischer Ro-
man« vorgestellte Text bedient, stehen bekanntlich im Zusammenhang mit Mo-

25 Vgl. Jacques Lacan: »Das Dringen des Buchstaben im Unbewuften oder die Vernunft
seit Freud«, in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theorie der Metapher. Darmstadt 1996, S.
175-215, hier: S. 186-207.

26 Vgl. Eva Blome: »Zerstiickte Laufbahn. Karl Philipp Moritz’ Anton Reiser«, in: IASL
(43/2016). Im Erscheinen begriffen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 179

ritz> wissenschaftlichem Projekt einer >>Erfahrungs-Seelenkunde<<27. Durch das
Protokollieren von Selbstbeobachtungen soll letztlich ein Wissen iiber das Selbst
hergestellt werden und zum erwihnten sokratischen gnothi sauton fithren, zur
Selbsterkenntnis. Sdkularisiert findet sich hier die pietistische Technik der be-
stindigen Seelen- und Gewissenspriifung™, und in dem MaBe, in dem der Text
das pietistische bzw. quietistische Milieu, in dem die Titelfigur aufwéchst, mit-
tels dieser Technik beschreibt, stellt er gleich eingangs die Bedingungen der ei-
genen Hervorbringung aus. Das Beobachten und Notieren der Ereignisse des ei-
genen inneren Lebens soll ein Subjekt hervorbringen, welches sich gleich Sokra-
tes selbst erkennt. Ein solches GroBereignis des Subjekts kann daraus entstehen,
dass jede Kleinigkeit in seinem Leben zum beobachtungswiirdigen Ereignis er-
kldart wird. Aus dem Muster und der Verkettung dieser Kleinstereignisse kann
dann das GroBereignis, das sich selbst erkennende Subjekt, hervorgehen. Sein
Magazin zur Erfahrungsseelenkunde versteht Moritz als Experimentierfeld fiir
eine zukiinftige Wissenschaft von der Seele, auf dem Interessierte sich gegensei-
tig ihre und fremde Detailbeobachtungen vorstellen. Auch als Experimentierfeld
fiir eine zukiinftige psychologisch orientierte schone Literatur kann das Magazin
dienen. Nicolas Pethes hat in seinen Forschungen zu Menschenexperiment und
Fallgeschichte darauf hingewiesen, dass es sich hier um die Geburt der Individu-
alitdt aus seiner Archivierung handelt, wie Michel Foucault sie in Uberwachen
und Strafen als Disziplinar- und Kontrolltechnik beschrieben hat.”

Foucault geht davon aus, dass das moderne Beobachtungsparadigma der
Disziplinierung ein von ihm in der Antike verortetes Theaterparadigma der 6f-
fentlichen Zurschaustellung ablost.” Diese These trifft aber vor dem Hinter-
grund der vorhergehenden Kapitel nur eingeschrinkt zu: Im von Foucault her-
ausgearbeiteten Paradox von Individualitiit als durch Machttechniken des Beob-
achtens und Schreibens hervorgebrachten allgemeinen Modell greift die auch

27 Vgl. Karl Philipp Moritz (Hg): Gnothi sauton oder Magazin zur Erfahrungsseelen-
kunde als ein Lesebuch fiir Gelehrte und Ungelehrte. Band 1 (1783). Nordlingen 1986.

28 Vgl. Fritz Stemme: »Die Sidkularisation des Pietismus zur Erfahrungsseelenkunde,
in: Zeitschrift fiir Deutsche Philologie 72 (1953), S. 144-158.

29 Vgl. Michel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses. Frank-
furt a.M. 1976, S. 238-250. Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 289-293. Vgl. Nicolas
Pethes: »Asthetik des Falls. Zur Konvergenz anthropologischer und literarischer The-
orien der Gattung«, in: Sheila Dickson/Stefan Goldmann/Christof Wingertszahn
(Hg.): Fakta, und kein moralisches Geschwdtz. Zu den Fallgeschichten im >Magazin
zur Erfahrungs<. Gottingen 2011, S. 13-32.

30 Vgl. Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 278f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

schon am péddagogischen Paradox einer >Erziehung zur Freiheit< herausgearbei-
tete theatrale Struktur, die sich von einer Offentlichkeit der Zuschaustellung in
die Innerlichkeit der zu bildenden Subjektivitiit verlagel“[:31 Diese zu bildenden je
individuellen Subjekte sind gleichzeitig Modelle von Individualitit. An ihnen
manifestiert sich nicht nur eine Spannung zwischen Besonderem und Allgemei-
nem, sondern auch die theatrale Problematik von Individualitit und imitatio: Wie
Modelle von individueller Subjektivitit liefern, wie dieses Ereignis dingfest ma-
chen? Und wire es dann noch die jeweils besondere Hervorbringung des Sub-
jekts, wenn sie sich wiederholen und imitieren ldsst? Die von Foucault beschrie-
bene Gouvernementalitit der je individuellen Subjektbildung mag nicht mehr
nach einem Theaterparadigma der Zurschaustellung funktionieren. Sie handelt
sich jedoch die Theatralitiit einer solchen Subjektbildung als Problem ein.

Davon dass Moritz eine solche Abhingigkeit keineswegs in einer Logik des
Theaters verstanden haben mdochte, zeugt seine eingangs zitierte Polemik gegen
eine schauspielerische Darstellung des Sokrates: sWenn der griechische Schau-
spieler [...] dem Sokrates auf dem Schauplatze und der Weise ihm im Leben
nachahmt so ist das Nachahmen von beiden so sehr verschieden, daf} es nicht
wohl mehr unter einer und ebenderselben Benennung begriffen werden kann.<
Demgegentiber hat Christopher Wild herausgearbeitet, in welchem Ausmafl Mo-
ritz zur Beschreibung seines Vorhabens im Magazin Metaphern des Zuschauens
und Schauspielens benutzt. Um das eigene Leben beobachtbar zu machen, muss
der Beobachter sich demnach selbst zum distanzierten Theaterzuschauer machen
und das Leben, auch das eigene, als ein Schauspiel betrachten, gerade wenn das
eigene Leben ein beschwerliches ist: Der »Beobachter des Menschen« braucht
»Kilte und Heiterkeit der Seele dazu, alles was geschieht, so wie ein Schauspiel
zu beobachten, und die Personen, die ihn oftmals krinken, wie Schauspieler<<32.
Das Psychologen-Ich, das seine >Erfahrungsseelenkunde« begriindet, leitet diese
transformierte theatrum mundi-Metapher aus eben den Erfahrungen der Ernied-
rigung und des gesellschaftlichen Ausschlusses ab, die spéter im Anton Reiser-
Roman so ausfiihrlich entfaltet werden: »So bald ich also sehe, dal man mir sel-
ber keine Rolle geben will, stelle ich mich vor die Biithne, und bin ruhiger, kalter

31 Vgl. Kapitel II.

32 Karl Philipp Moritz: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde, in:
Ders.: Werke in zwei Béinden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 783-809, hier S. 801.
Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 530.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 181

Beobachter.«” — und zwar des eigenen Innenlebens und des Verhaltens der an-
deren auf der Biihne des Lebens.

Diese metaphorischen Theaterereignisse sind also Mittel zum Zweck: Sie
lassen eine Fliichtigkeit erscheinen, die dann notiert werden und den sie Notie-
renden zu einem Nachfolger des Sokrates machen kann. Andersherum liegt das
Problem der nichtmetaphorischen Theaterereignisse (also eines geschauspieler-
ten Sokrates) jedoch gerade (und mit den traditionellen theaterfeindlichen Ar-
gumenten) in ihrer Fliichtigkeit und Instabilitiit: Sie bringen nur Oberflichliches
zur Erscheinung; ein solches Innenleben fehlt ihnen. Und sie lassen ihr Publikum
gerade nicht kalt. Es handelt sich hier also nicht nur um die Entgegensetzung
zwischen dem metaphorischen und wirklichen Theaterereignis. Es handelt sich
auch nicht, wie sowohl die Absage an das Schauspiel als auch die Pathologisie-
rung der Theatromanie im Anfon Reiser zundchst vermuten lassen, um eine
Verwerfung des Theaters, sondern um die seit Platon tradierte Unterscheidung
zwischen gutem und schlechtem Theater: zwischen dem Theater als Mittel zum
Zweck der Herstellung eines zukiinftigen Ereignisses hoherer Ordnung (ndmlich
eines sokratischen Subjekts) und den nutzlosen oder gar gefahrlichen Theaterer-
eignissen als solchen, die keinem Zweck untergeordnet werden und so zur Ent-
bildung und Zerriittung des Subjekts beitragen.

3. THEATROPHOBE ROLLEN, BILDUNGSTHEATER
UND VERFEHLTER BILDUNGSGANG

Die dem Magazin zugrunde liegende Beobachtungsstruktur verkompliziert sich
im Hinblick auf den Anton Reiser-Text.”* Diese monoton Tiefpunkt an Tiefpunkt
reihende Niederschrift einer aus sozialen Erniedrigungen bestehenden Bildungs-
und Lebensgeschichte konnte laut Vorrede zum ersten Teil nicht nur >psycholo-
gischer Romans, sondern »auch eine Biographie genannt werden«. Von einer
»padagogische[n] Riicksicht« geht zusitzlich die Rede und bereitet so auf den

33 Vgl. Moritz: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde, S. 802. Vgl.
Raimund Bezold: Popularphilosophie und Erfahrungsseelenkunde im Werk von Karl
Philipp Moritz. Wiirzburg 1984, S. 152-163.

34 Zum Verhiltnis von Magazin und Roman vgl. Steffi Baumann: »Geschichten, die hel-
fen, die Seele zu erkunden«. Karl Philipp Moritz’ >Anton Reiser< und das >Magazin
zur Erfahrungsseelenkunde<. Berlin 2009. Vgl. Christiane Frey: »Der Fall Anton Rei-
ser. Vom Paratext zum Paradigma«, in: Anthony Krupp (Hg.): Karl Philipp Moritz.
Signaturen des Denkens. Amsterdam 2010, S. 19-43.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Charakter eines piddagogischen und anthropologischen Traktats vor, wie er sich
dann in den kommentierten Passagen wiederfindet. Der Roman liefert zwar mo-
dellhaft die »innere Geschichte« (A 86) eines Menschen, aber dieser modellhafte
Text geht iiber zahlreiche Signale mit den Lesenden doch einen abgeschwichten
autobiographischen Pakt ein:* Es scheint sich um eine nachtrigliche Selbstbe-
obachtung von Karl Philipp Moritz zu handeln. In der Niederschrift, Verkniip-
fung und natiirlich auch héufig genug in einer literarischen Inszenierung der Er-
eignisse, die dem Anspruch des Magazins auf >kalte< Beobachtung zuwiderlduft,
wird dem Ich aber eine persona, d.h. eine im Sinne der >Erfahrungsseelenkunde«<
distanzierende Rolle gegeben: >Anton Reiser<. Die Forschung ist diesbeziiglich
seit jeher gespalten: zwischen einer Lektiire des Texts als eines sozialgeschicht-
lichen Zeugnisses, einer verkappten Autobiographie und einer poetischen Konst-
ruktion tummeln sich unterschiedlichste Ansiitze.” Der Name Anton Reiser er-
hilt dabei erstaunlich wenig Interesse bis hin zu der These, um eine historische
Referenz auf den Theaterfeind konne es sich ja aufgrund mangelnder Relevanz
nicht handeln.”’

In der Tat handelt es sich bei Antons Theatromanie weniger um das Haupt-
thema des Texts als vielmehr um ein Symptom. Dem psychologischen Ansatz
gemil werden Theatererlebnisse beschrieben, wie sie sich in Reisers Seele ma-
nifestieren: von der Dramenlektiire tiber Auffithrungsbesuche bis hin zu dem
Entschluss, selbst Schauspieler zu werden, und den Folgen. Die Theaterbeses-
senheit und die vorherige Lesewut werden zum anderen von der Erzéhlinstanz
als Effekte der frithkindlichen Vernachldssigung und der sich daraus in die fol-
gende Bildungsgeschichte entspinnende Demiitigungskette prasentiert: Das The-
ater setzt das frithkindliche >Leiden der Einbildungskraft< fort und vollendet es.
»[W]as bis jetzt nur noch in seiner Phantasie aufgefiihrt war,« das kann Anton
»nun auf dem Schauplatz mit aller moglichen Tduschung wirklich dargestellt zu
sehn« (A 269) bekommen. Die Produkte der Einbildungskraft werden real, ohne
ihren fiktionalen Status zu verlieren. »[D]ie Welt ihrer Phantasie« ist »gewis-
sermaflen wirklich gemacht« (A 270); ein gelungener Kompromiss scheint ge-
bildet. Denn das Theater ermoglicht erstens die Flucht aus der realen Welt, ohne
dass die Einbildungskraft noch aktiv werden miisste: Thm wird eine alternative

35 Nicht im ganz strikten Sinne von Philippe Lejeune: Der autobiographische Pakt.
Frankfurt a.M. 1994.

36 Vgl. Heide Hollmer/Albert Meier: »Deutungsaspekte«, in: Karl Philipp Moritz: Werke
in zwei Bdnden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 982-989.

37 Vgl. Miiller: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis, S. 415. Vgl. dagegen
Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 507f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 183

Realitit ja bereits vorgesetzt. Nun kann das Theater zweitens auch als Stimulanz
gegen die Eintonigkeit des Alltags wirken. In der pseudo-kompensatorischen
Logik einer Suchtgeschichte wirkt das jeweilige Lese- oder Theatererlebnis wie
»Opium« (255); Anton ist von seinen Phantasiegebilden »wie berauscht«. Das
Produkt der Einbildungskraft verspricht die melancholische Liicke in Reisers
Existenz zu fiillen und reproduziert in seiner Substanzlosigkeit nur deren Melan-
cholie.®® »Und alles, was er tat, [...] war im Grunde eine blo3e Betdubung seines
innern Schmerzes, und keine Heilung desselben — sie erwachte mit jedem Tage
wieder« (A 270). Die kleinteilige Protokollierung des Seelenlebens der Anton-
Figur mit all ihren Mikro-Ereignissen bestitigt, dass das angestrebte Ereignis ei-
nes sich selbst erkennenden Subjekts noch in der Zukunft liegt: entweder in der
Zukunft der Figur oder in der Zukunft einer durch Reisers Exempel abgeschreck-
ten Lektiire.

Die Theatromanie der Anton Reiser-Figur entspricht allerdings nur einge-
schrinkt dem vom historischen Anton Reiser an die Wand gemalten Schreckge-
spenst: Der asexuelle Anton, der selbst den Werther ohne einen Gedanken an
Erotik rezipieren kann, geht keinesfalls ins Theater als die von seinem Namens-
patron beschriebene »allgemeine Schule der Geilheit«’’. Zwar fiihrt der flieBen-
de »Ubergang von der Affektation zur Heuchelei und Verstellung« (A 290) im-
mer wieder dazu, dass die Anton-Figur sich selbst betriigt oder anliigt — und da-
durch auch ihre Umgebung. Dadurch nimmt ihre Umgebung sie immer wieder
als »niedertrichtig« (A 260), »verdorben« und der »Liiderlichkeit« hingegegeben
wahr und damit eben so, wie der Theaterfeindschaftsdiskurs sich traditionell ei-
nen Theatergidnger vorstellen. Die Erzihlinstanz markiert aber, dass die Anton-
Figur oft bloB filschlich so »schien« (A 296), weil das Umfeld ihre verborgene
psychologische Vorgeschichte nicht in diese Beurteilung einbezieht. Die morali-
sche Verderbtheit, die dann nicht zuletzt Antons Theaterbesessenheit zuge-
schrieben wird, resultiert also aus einer Betrachtung, die selbst in der dem Thea-
ter von seinen Feinden unterstellten Oberfldchlichkeit verharrt. Die traditionelle
Theaterkritik findet sich gegen sich selbst gewendet.

Die vom Text dargestellte Verfithrung der Anton-Figur durch das Theater
geschieht dabei in markanter Weise nicht durch eben dessen Liige und Siindhaf-
tigkeit, sondern orientiert sich an den zeitgendssischen avantgardistischen und in

38 Vgl. Hans-Jiirgen Schings: Melancholie und Aufkldirung. Melancholiker und ihre Kri-
tiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1977, S.
226-254.

39 Reiser: Theatromania, S. 294. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des
Theaters, S. 167-215.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

der Praxis noch wenig verbreiteten Theaterprogrammatiken: Der Roman evoziert
die Konzepte Diderots und Lessings, mit denen das Theater zu einer Bildungsan-
stalt reformiert werden soll und die in den 1780ern noch alles andere als kano-
nisch oder gar fiir die Theaterpraxis iibergreifend relevant sind.*

Statt des niederen Unterhaltungsspektakels, als das die traditionelle Wander-
biihne von den Reformern gerne beschrieben wird, hat Anton sein Initialerlebnis
mit dem neuen reformierten Bildungstheater par excellence: In seiner Heimat-
stadt macht die aus den Stars des deutschen Theaters bestehende Ackermannsche
Truppe Station. Zur Auffiihrung kommt ausgerechnet Emilia Galotti, das schon
damals zwar als Modellstiick des zukiinftigen Theaters gilt, aber relativ selten
tatsichlich den Weg auf die Spielpline findet.*' Gerade die hohe Qualitiit des
Gesehenen macht der Text fiir Antons spitere Besessenheit verantwortlich: »Da-
durch bildete sich ein Ideal von der Schauspielkunst in ihm, das nachher nir-
gends befriedigt wurde, und ihm doch weder Tag und Nacht Ruhe lie$3, sondern
ihn unaufhorlich umbhertrieb, und sein Leben unstet und fliichtig machte.« (A
272)

Allerdings wird das Initialerlebnis Theater gleich iiber seine Nachtréiglichkeit
beschrieben: Anton hat bereits einmal in einem weniger avancierten Kontext
Theater »spielen sehen«, ohne dass der Text Niheres davon berichtet, »und
schon von jener Zeit her, schwebten die rithrendsten Scenen aus diesen Stiicken
noch seinem Gedichtnis vor« (A 272). Diese Phantasie hat er nun in Lektiire und
Deklamation in kleinem Kreise weiterentwickelt. Wenn Anton

»irgend eines seiner Lieblingstrauerspiele als Emilia Galotti, Ugolino, oder sonst etwas
Tranenvolles [...] vorlesen konnte, [empfand] [...] er denn ein unbeschreibliches Entzii-
cken [...], wenn er rund um sich her jedes Auge in Trinen erblickte, und darin den Beweis
las, daBl ihm sein Endzweck, durch die Sache, die er vorlas, zu rithren, gelungen war.« (A
261 f.)

Das wirkliche Initialerlebnis Theater erfolgt also erst, nachdem es bereits eine
Phantasie vom Theater gibt und das Versprechen auf eine Theaterpraxis, die fiir
das >unterdriickte< Subjekt Anton mit der Semantik des >Gelingens< aufgeladen
ist.

40 Vgl. immer noch einschligig Rudolf Miinz: Das andere Theater. Studien iiber ein
deutschsprachiges teatro dell’arte der Lessingzeit. Berlin 1979.

41 Vgl. z.B. Peter HeBelmann: Gereinigtes Theater? Dramaturgie und Schaubiihne im
Spiegel deutschsprachiger Theaterperiodika des 18. Jahrhunderts (1750-1800).
Frankfurt a.M. 2002, S. 171-195.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 185

Dass zwischen der wohltemperierten Riithrung durch Lessings Text und dem
Exzess in Gerstenbergs kein Unterschied gemacht wird, weist bereits auf ein
mangelndes Urteilsvermogen der Anton-Figur hin. Der Theaterbesuch bewirkt
bei Anton dann jedoch prizise die von Diderot angestrebte Absorption ins fiir
Realitiit genommene Biihnengeschehen,” wenn die Handlung »mit aller mogli-
chen Tauschung wirklich« (A 269) erscheint, statt ihre Effekte iiber Spektakel,
Improvisation oder deklamatorischem Bombast zu erzielen. Ebenso orientiert
Antons Theaterrezeption sich an der von Lessing proklamierten Identifizierung
mit den Figuren.43 Bei Lessing intensiviert ein solches Mitleiden die allgemein
menschliche Eigenschaft schlechthin und verstirkt so die Menschlichkeit des
Menschen. Wie bei Diderot basiert diese Konzeption aber darauf, dass die Gren-
ze zwischen Biihne und Publikum erhalten bleibt. Diderots Zuschauer diirfen nur
»beinahe«* so sehr absorbiert sein, dass sie die Biihne betreten wollen. Lessings
Mitleid basiert auf einer Furcht um sich45; der Fremdbezug basiert auf einem
stabilen Selbstbezug. Da Anton diesen stabilen Selbstbezug nicht besitzt, ver-
starkt die Wirkung des neuen Bildungstheaters nur seinen Selbstverlust: Zwar

»flossen [seine Trdanen] im Grunde eben sowohl {iber sein eignes Schicksal, als iiber das
Schicksal der Personen, an denen er Teil nahm, er fand sich immer auf eine nidhere oder
entferntere Weise in dem unschuldig Unterdriickten, in dem Unzufriednen mit sich und

der Welt, in dem Schwermutsvollen, und dem Selbsthasser wieder.« (A 271)

Aber damit ist Lessings Konzeption iibererfiillt: Statt sich an die Stelle der Biih-
nenfiguren zu setzen, setzt Anton die Biihnenfiguren an die eigene Stelle: Er
kompensiert fiir das »unterdriickte< und noch nicht ausgebildete Selbst, zu dem
seine Selbstaufgabe an das Theater ihm einen weiteren Bildungsweg von nun an
versperren wird: »Er dachte von nun an keinen andern Gedanken mehr, als das
Theater, und schien nun fiir alle seine Aussichten und Hoffnungen im Leben

42 Vgl. fir das Folgende Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 523-527. Vgl.
Michael Fried: Absorption and Theatricality. Painting and Beholder in the Age of Di-
derot. Berkeley 1980. Vgl. Johannes Friedrich Lehmann: Der Blick durch die Wand.
Zur Geschichte des Theaterzuschauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing.
Freiburg 2000. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters, S. 306-
328.

43 Vgl. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 444-448.

44 Diderot: Das Theater des Herrn Diderot, S. 97. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit —
Keuschheit des Theaters, S. 307-312.

45 Vgl. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 445.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ginzlich verloren zu sein.« (A 270) Anton schafft es, das eigene Leiden mittels
dieser Ubererfiillung auch im Genre der Komddie wiederzuerkennen: »Dies ging
so weit, dal er selbst bei komischen Stiicken, wenn sie nur einige rithrende
Scenen enthielten, als z.B. bei der Jagd, mehr weinte, als lachte« (A 271). Statt
sich in der Identifizierung mit dem Leiden der Biihnenfigur zu einem besseren
Menschen zu bilden, verliert Anton sich in der fiktiven Welt. Dieser Selbstver-
lust im Theater stellt also das Gegenteil zu der kalten Abstraktionsleistung dar,
die der sokratische Selbstbeobachter des Magazins zur Erfahrungsseelenkunde
erbringt, der sich auch mit einigen Fillen von Theatromanie befasst. — Ironischer
Weise ist die erste Bithnenrolle, die Anton Reiser sich ertrdumt, die des sterben-
den Sokrates.*’

Auf der Ebene des Erzihlten weist diese Uberidentifikation Anton als Dilet-
tanten aus:* Er ist nicht zum professionellen Schauspieler bestimmt, weil er das
Theaterereignis nicht selbst technisch und kontrolliert erzeugen kann. Stattdes-
sen verliert er sich auch auf der Biihne in seiner Zuschauerphantasie von der
Rolle. Erzéhltechnisch heif3t das, dass iterativ eigentlich immer wieder dieselben
Vorkommnisse in Variationen erzidhlt werden: Auf Erniedrigung und Melancho-
lie folgt Eskapismus. Auf diesen Genesung oder erneute Erniedrigung oder Lan-
geweile und damit erneut Melancholie und Eskapismus usw. Das verfehlte Bil-
dungsereignis Theater zieht eine Kette von weiteren Bildungsverfehlungen nach
sich. Der Anton Reiser-Figur gelingt es nicht, das eigentlich fiir sie von der Er-
zihlinstanz angestrebte Ereignis der Selbsterkenntnis zu erzeugen. Zum Schluss
greift die Erzdhlung der verfehlten Ereignisse auf die thematische Ebene iiber:
Das Theater zerfillt als Institution. Der vierte Teil endet damit, dass Anton nach
entbehrungsreicher Wanderschaft endlich auf eine Schauspielergesellschaft stoft,
bei der er sich Aufnahme erhofft. Diese Gesellschaft findet sich aber gerade in
Auflosung begriffen: »Die [...] Truppe war [...] eine zerstreuete Herde« (A 518)
und entspricht génzlich der Verfassung von Antons vom Theater unterminierten
Psyche. Dem Theater und seiner Rezeption fehlt bis zu guter Letzt eine feste
Struktur; die Unbestindigkeit der erzéhlten Seelenvorgidnge findet keine feste
Verankerung in der Welt. Einen fiinften Teil des >psychologischen Romans« gibt
es dann nicht mehr.

46 Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 529f.
47 Vgl. Nadja Wick: Apotheosen narzisstischer Individualitit. Dilettantismus bei Karl
Philipp Moritz, Gottfried Keller und Robert Gernhardt. Bielefeld 2008, S. 137-142.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 187

4. EITELKEIT, SELBSTGEFUHL
UND THEATER DER ANERKENNUNG

Der Bezug auf das Theater funktioniert im Anfon Reiser-Roman auf zwei Ebe-
nen: Der Selbstverlust im Theater wird als paradigmatisch fiir die ihr Ziel be-
stindig verfehlende Bildungsgeschichte ausgegeben, deren Ereignisabfolge in
Anlehnung an den Stil des Magazins notiert wird. In diesem Sinne ist der Be-
zugsrahmen Theater der Bildungsgeschichte vorgeordnet. Gleichzeitig ist die
Theatromanie der Anton-Figur ein zwar extremes, aber letztlich beliebiges Bei-
spiel fiir eine durch die >Leiden der Einbildungskraft< vom Weg abgekommene
Bildung; in diesem Sinne wiederum ist das Theater der Bildungsgeschichte
nachgeordnet. Das Initialerlebnis fiir Antons Hingabe ans Theater anldsslich von
Emilia Galotti bildet diese doppelte Struktur ab: Es bezieht sich auf ein noch
nicht in der Geschichte erzéhltes, jedoch bereits in der Vergangenheit liegendes
Theatererlebnis, ist aber gleichzeitig aus der vormaligen Lesewut abgeleitet.

Die Vorlédufigkeit des Theaters hat ihre Wurzel in der vom Text aufgerufenen
Semantik und Metaphorik aus dem subjektphilosophischen Diskurs: Der Selbst-
verlust ans und im Theater wird dadurch ermdoglicht, dass die Anton-Figur gar
kein stabiles Selbst ausgebildet hat. Die Metaphorik ist hier zunéchst eine des
Fiihlens; es mangelt ihm an einem »Selbstgefiihl[]«: Sein verfehlter Bildungs-
weg ist »eine natiirliche Folge seines von Kindheit an unterdriickten Selbstge-
fiihls« (A 292), das vom Blick der anderen abhiingig bleibe.*® Ein solches
Selbstgefiihl erklidrt die Erzdhlinstanz zur Grundlage der »Selbstachtung« (A
283) eines gesunden Subjekts. Verwendet wird der Begriff des Selbstgefiihls, der
spiter zu philosophischer Prominenz kommen soll,” ganz im Sinne der von Im-
manuel Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft beschriebenen »Selbstaffekti-
on«”. Der eigentlich rhetorische Begriff der Autoaffektion beschreibt bekannt-

48 »Selbstgefiihl: das Gefiihl, die lebhafte, anschauende Erkenntnif3, seines eigenen Zu-
standes, besonders seines moralischen.« (Adelung: Grammatisch-kritisches Worter-
buch der hochdeutschen Mundart. Bd. 3, S. 49)

49 Vgl. Manfred Frank: Selbstgefiihl. Eine historisch-systematische Erkundung. Frank-
furt a.M. 2002.

50 Vgl. Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M. 1973,
S. 182-189, hier: S. 184: »die endliche, reine Anschauung, die den reinen Begriff (den
Verstand), der in wesenhafter Dienststellung zur Anschauung steht iiberhaupt tragt

und ermoglicht«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

lich die Selbsterregung des Redners mit den zu vermittelnden Affektzustinden.”'
Die Schauspieltheorien seit dem 18. Jahrhundert arbeiten sich an dieser Figur ab;
Antons Dilettantismus liegt gerade darin, dass er die eigene Erregung schon fiir
eine schauspielerisch (bzw. rhetorisch) hinreichende Leistung hlt.

Beim erwihnten >Selbstgefiihl< und Kants Rede von der »>Selbstaffektion«
handelt es sich aber um etwas Grundsitzlicheres: darum, iiberhaupt in einem
sinnlich fiihlbaren Selbstverhiltnis zu sich zu stehen, noch vor jeder aktiven
Formung. An dieser >Selbstaffektion< hingt bei Kant nun die visuelle Metapher
der Guckkastenbiihne: Sinnliche Anschauungen und begrifflicher Verstand ver-
binden sich zu »Vorstellungen<™. Ein solches Selbstgefiihl ermdglicht mein
Wissen davon, dass die inneren Vorstellungen, die vor mir erscheinen, die mei-
nen sind.”® Kants Subjektphilosophie lisst sich hier also metaphorisch mit der
identifikatorischen Struktur des Theaters im Sinne Diderots und Lessings paral-
lel fithren. Weil diese Verankerung fehlt, kann die Anton-Figur ihr Selbst an die
Vorstellungen des Theaters verlieren, statt diese als Vorstellung fiir sich selbst
zu begreifen und das eigene Selbstgefiihl bestitigt zu fiihlen. Thre Entsprechung
findet diese Struktur im Sozialen: Die Erzidhlinstanz erldutert, dass >Selbstach-
tung« fiir Anton nur durch die »Achtung anderer Menschen« (A 283) zu haben
ist. Sie soll die fehlende >Selbstachtung« ersetzen, kann die Liicke des fehlenden
Selbstbezugs aber nicht fiillen. Einer solchen Achtung muss Anton also auf @hn-
liche Weise hinterherlaufen wie der Erfiillung durch das Theatererlebnis.

Szenen der gesuchten und verfehlten Anerkennung durch andere beschreibt
der Text primir in visuellen Metaphern und teilweise ganz wortlich in Szenen
des Schauens: Es geht darum, von den anderen gesehen zu werden, statt im »un-
tertriglichen Nichtbemerktwerden« (A 320) zu verharren. Anton braucht auch
schon im Sozialen den theatralen Auftritt vor anderen, um das mangelnde
Selbstgefiihl zu kompensieren: Die Figur ist nicht in einen Kampf um Anerken-
nung verwickelt, sondern in ein Theaterspiel um Anerkennung. Der Text fasst
dies mit dem Begriff der »Eitelkeit« im einerseits zeitgenodssisch noch nicht ge-

51 Vgl. Ridiger Campe: »Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch-anthropologische
Néherung ausgehend von Quintilian, Institutio oratoria VI, 1-2«, in: Josef Kopper-
schmidt (Hg.): Rhetorische Anthropologie. Miinchen 2000, S. 135-152.

52 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 3. Frank-
furt a.M. 1974, S. 73.

53 Vgl. Schifer: Szenischer Materialismus, S. 32-36. Vgl. Marco Baschera: Das drama-
tische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und Theater anhand von Kants
»Kritik der reinen Vernunft« und Diderots »Paradoxe sur le comédien«. Heidelberg
1989, S. 9-29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 189

brauchlichen modernen Sinne: als iibertriebene Selbstbezogenheit, deren die Er-
zdhlinstanz die Anton-Figur immer wieder anklagt, die sich aber andererseits
immer nur in Bezug auf das Auftreten vor dem Blick der anderen dufert. Antons
Einbildungskraft stimuliert sich an Szenen, in denen er in der Zukunft von ande-
ren als bedeutsam gesehen werden wird: von Erwachsenen, die das so glaubens-
feste Kind loben, vom Pastor, dem der brave Kirchginger auffallen wird, vom
Schulrektor, von den Klassenkameraden. Die »siile Nahrung« (A 136), die sol-
che Bilder seiner Fitelkeit liefern, kompensieren den Hunger, den der physische
Korper Antons oft leidet. Die Eitelkeit markiert ein nicht vorhandenes Selbstge-
fiihl, das die fehlende eigene innere Selbstaffektion durch den Anerkennung ver-
sprechenden Blick der anderen von auflen ausgleichen soll. Das institutionelle
Theater tritt auch hier an die Stelle eines ihm vorgédngigen metaphorischen Thea-
ters: Zu Antons

»Begierde, sich auf irgend eine Weise [...] offentlich zu zeigen, um Ruhm und Beifall
einzuernten, [...] [muBte] ihm nun freilich nichts bequemer, als das Theater scheinen [...],
wo es einem nicht einmal darf zur Eitelkeit angerechnet werden, daf} er sich so oft wie
moglich zu seinem Vorteil zeigen will, sondern, wo die Sucht nach Beifall gleichsam pri-
vilegiert ist« (A 398 f.).

Aus Sicht der vom Pfad der Bildung und Tugend abgekommenen Titelfigur fin-
det sich hier das Argumentationsmuster des theaterfeindlichen Diskurses umge-
kehrt: Nicht das Theater ist der Siindenpfuhl. Vielmehr entlastet es von der eige-
nen Charakterschwiche, weil diese institutionell gefordert wird. Die Distanzie-
rung der Erzdhlinstanz ldsst diese Entlastungsstrategie der beschriebenen Figur
als Tugend- und Perspektivverlust erscheinen. Letztlich unterstreicht die Erzéhl-
instanz mit dieser Argumentation die Parallelfiihrung von Bewusstseins- und
Theaterbiihne in der dem Text zugrunde liegenden diskursiven Ordnung.
Aufgenommen und variiert wird so vom Roman die Argumentation Jean-
Jacques Rousseaus aus Emile und dem Brief an d’Alembert iiber die Schauspiele,
der Siindenfall der Eitelkeit (und ihrem falschen >amour propre<) werde vom
Theaterauftritt erzeugt: von der Mimesis als dem etwas Vorfithren vor anderen.”
Der Text orientiert sich auch bei der Umsetzung von Antons Eitelkeitsphantasien
am Theater an Rousseau. Wihrend Emile allerdings durch eine Szene offentli-
cher Beschimung von der FEitelkeit geheilt wird, laufen beim unverbesserlichen
Anton die sich wiederholenden Eitelkeits- und Anerkennungsphantasien immer
auf Szenen der Beschdmung hinaus: auf Blicke der anderen (Eltern, Lehrer, Mit-

54 Vgl. Kapitel IV.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

schiiler), die abwerten, verachten, erniedrigen und blofstellen. Die Auftritte An-
tons auf der sozialen Biihne erfolgen immer wieder »in einem veréchtlichen
Lichte« (A 229), »in einem ldcherlichen Lichte« oder sind doch von der »Furcht
davor« begleitet (A 230). Die Eitelkeit spekuliert auf eine in der Zukunft ver-
wirklichte Anerkennung, schiebt sich immer wieder in diese auf und bringt nur
neue Schamerlebnisse: In diesen erscheint das Ich sich selbst »ldcherlich< oder
>verachtlich¢; die Erzédhlinstanz sieht es vom Verschwinden, nicht nur sozialer
Art, bedroht: »Die Scham ist ein so heftiger Affekt, wie irgend einer, und es ist
zu verwundern, dal} die Folgen desselben nicht zuweilen tédlich sind.« (A 228)

Nur ein einziges Mal beschreibt der Text die Verwirklichung einer Eitel-
keits- und Anerkennungsphantasie der Anton-Figur — und damit ein in ihrem
Sinne gelingendes Theaterereignis. Dies geschieht der beschriebenen Ordnung
des Texts gemif noch bevor Anton dem Theater verfillt: Anton darf vor 6ffent-
lichen Wiirdentrdagern deklamieren. Hier taucht der Begriff >Eitelkeit< nicht auf,
sehr wohl aber ein Synonym seiner vormodernen Bedeutung als »Nichtigkeit«55 R
wie sie auch beim historischen Anton Reiser Verwendung findet: »Indes kam
Reisern an diesem Tage alles so tot, so 6de vor; die Phantasie muflte zuriicktre-
ten — das Wirkliche war nun da [...]. [E]he er noch anfing zu reden, dachte er an
etwas ganz anders, als an seinen gegenwirtigen Triumph — er dachte und fiihlte
die Nichtigkeit des Lebens« (A 361). Eben eine solche Nichtigkeit war ein paar
Seiten zuvor als die »Eitelkeit aller menschlichen Dinge« (A 305) beschrieben
worden. Antons verwirklichte Eitelkeit, deren Selbstbezug tiber den Umweg der
anderen gelingt, entpuppt sich als nichtige Eitelkeit im Sinne der traditionellen
Theaterfeinde. — Statt zum gelingenden Selbstgefiihl vorzustoBen, ldsst der Text
Anton an dieser Stelle natiirlich einen Riickfall erleiden.

Fiir die Erzihlinstanz ist die Sache klar: Das mangelnde Selbstgefiihl kann
nicht durch den Blick der anderen erzeugt werden. Es muss im Subjekt als der
wohlwollende narzisstische Blick auf sich selbst installiert werden und zwar be-
reits in der frithkindlichen Prigung. Der Text geht bis in die fritheste Kindheit
zuriick, um diese misslungene Selbstspiegelung zu rekonstruieren, die einem
verfehlten Selbstgefiihl entspricht: Mit der Lieblosigkeit der zerstrittenen Eltern,
von denen Anton nicht wusste, »an wen [der beiden] er sich halten« (A 91) sollte,
ist noch das mimetische Modell der Orientierung an Vorbildern aufgerufenen,
iiber das auch der Philantropinismus operiert.”® Hinzu treten die fehlende Zirt-
lichkeit der Berithrung sowie der fehlende Blick auf das lichelnde Antlitz der

55 Vgl. Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen Mundart. Bd.
2, S. 1779f.
56 Vgl. Kapitel V.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 191

Bezugspersonen: »In seiner frithesten Jugend hat er nie die Liebkosungen zértli-
cher Eltern geschmeckt, nie nach einer kleinen Miihe ihr belohnendes Licheln.«
(A 91) Dieser Durchgang durch die Sinne endet damit, dass Anton mit der Ge-
burt eines Bruders aus dem Blickfeld riickt und nur noch abwertend seinen Na-
men »mit einer Art von Geringschitzung und Verachtung nennen hoérte, die ihm
durch die Seele ging« (A 92). Zwar differenziert der Text im Folgenden zwi-
schen dem inneren »niederschlagende[n] Gefiihl der Verachtung, die er von sei-
nen Eltern erlitten, und die Scham, wegen seiner armseligen, schmutzigen, und
zerriBnen Kleidung« (A 93) vor anderen, aber Inneres und Auferes verhalten
sich im in seiner frithkindlichen Entwicklung angelegten Mangel strukturgleich
zueinander. Durch sdmtliche Register der Sinne hindurch wird das mangelnde
spitere >Selbstgefiihl« durch seine friithkindliche Storung begriindet. Das fehlen-
de elterliche Lacheln weist dabei schon auf die fiir die spitere Theatermetapher
grundlegende Ordnung des Blicks: Mit der spiteren Metaphorik der Psychoana-
lyse, auf die Moritz’ Projekt in Vielem vorausweist,”’ zeichnet eine Stérung der
mimetischen Identifizierung im narzisstischen »Spiegelstadium«™ fiir sein ge-
stortes Selbstgefiihl verantwortlich. Dass es ein solches Selbstgefiihl immer gibt,
setzt der Text mit einer rhetorischen Frage voraus: »Woher mochte wohl dies
sehnliche Verlangen nach einer liebreichen Behandlung bei ihm entstehen, da er
doch derselben nie gewohnt gewesen war, und also kaum einige Begriffe davon
haben konnte?« (A 92) In der fehlenden kindlichen Befriedigung dieses mimeti-
schen >Verlangens«< nach Identifizierung mit einem als Selbst erkannten Anderen
ist die theatrale Spaltung angelegt, die durch den Text hindurch nicht mehr ein-
geholt werden kann: Im Spiegelbild, mit dem das Ich sich narzisstisch identifi-
ziert, blickt das Ich sich nicht nur als sich selbst an, sondern auch als einen An-
deren.

Mit der frithkindlichen Fixierung des Ursprungs der spéteren Theatromanie
zeigt sich aber ein doppeltes Argumentationsmuster der Erzihlinstanz: Einerseits
behauptet diese durch den Text hindurch in ihrer pddagogischen Funktion, dass
der Blick der Anderen das notige >Selbstgefiihl< nie geben kénnen wird. Das von
der Hauptfigur im sozialen Bereich und auf der Theaterbiihne gespielte Theater
um Anerkennung wird aus dem Bereich einer gelingenden Subjektbildung ver-
bannt. Andererseits beschreibt die Erzéhlinstanz in den friihkindlichen Szenen

57 Vgl. Hartmut Raguse: »Autobiographie als Prozefl der Selbstanalyse. Karl Philipp
Moritz’ Anton Reiser und die Erfahrungsseelenkunde«, in: Johannes Cremerius et al.
(Hg.): Uber sich selber reden. Zur Psychoanalyse autobiographischen Schreibens.
Wiirzburg 1992, S. 145-157.

58 Vgl. Jacques Lacan: Schriften 1. Berlin 1986, S. 61.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

doch den Ursprung eines solchen >Selbstgefiihls< als von diesen Anderen und ih-
rer Affirmation abhingig: Das Selbstgefiihl basiert auf dem liebenden Blick von
aufen. Die Doppelstrategie des Texts besteht darin, einerseits die Spaltung, die
Anton nicht iiberwinden kann und mit seiner Eitelkeitsphantasie fiillt, als die ei-
nes leeren Theaterereignisses zu pathologisieren. Das zur angestrebten sokrati-
schen Selbsterkenntnis befdhigte Subjekt basiert aber ebenfalls auf einer solchen
grundlegenden Spaltung und ist eine Gabe der anderen, in diesem Fall der Eltern.
Damit schreibt der Text, ohne seiner eigenen Argumentation zu folgen, eine
Problematik aus, die schon von den spiteren Nachfolgern und Kritikern Kants
als Problem seiner Subjektphilosophie erkannt wird und auf die Ausrichtung der
Subjekttheorie auf den >Anderenc in der Psychoanalyse Lacans endet:”’ Das Sub-
jekt, welches sich selbst fithlen und anblicken soll, ist schon in sich geteilt und
kommt nie ganz bei sich an. In seinem Selbstgefiihl fiihlt es sich schon selbst als
die eigene Andersheit. Mit der Theatermetaphorik von Kants Bewusstseinsphilo-
sophie gesprochen ist die Vorstellung auf der eigenen Bewusstseinsbiihne schon
eine Vorstellung von Andersheit und umgekehrt auch die Vorstellung von sich
selbst auf der eigenen Biihne schon strukturell einem Blick dargeboten, von dem
nicht sicher ist, dass er der eigene ist: Die anderen, um deren Anerkennung die
Anton-Figur Theater spielt, um sein eigenes Selbstgefiihl zu finden, lassen sich
nicht abschiitteln. Sie sind in seinem Selbstbewusstsein schon konstitutiv ange-
legt. — Und solange dieses Selbstbewusstsein wie eine Theaterbiihne gedacht
wird, ist auch die Besessenheit mit dem Theater ein strukturell konstitutives
Moment fiir diese Bildungsgeschichte.

5. VERQUERE BILDUNGSVERHALTNISSE

Der Name des Theaterfeindes Anton Reiser liefert im Sinne des hier Ausgefiihr-
ten eine duferst passende persona bzw. Theatermaske fiir die Selbst- oder auch
Fremdbeobachtung eines Subjekts im Stile des Magazins zur Erfahrungsseelen-
kunde. Und dies bleibt unabhingig davon, ob ein solches Subjekt nun mit biir-
gerlichem Namen Karl Philipp Moritz heifit oder nicht. Als Name steht >Anton
Reiser< zwar fiir eine traditionelle Kritik an der Substanzlosigkeit und morali-
schen Verwerflichkeit des Theaters. Das theatrale Spiel mit der Maske der Thea-
terfeindschaft, das spiter auch in Goethes padagogischer Provinz wiederkehren

59 Vgl. Derrida: Das Tier, das ich also bin, S. 175-202. (Derridas Lesart Lacans basiert
auf der eigenen Weiterfithrung von Heideggers Analyse der Selbstaffektion bei Kant:

in ihrer beim Wort genommenen sexuellen und onanistischen Dimension.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 193

wird, verdeckt aber auch, dass die Theaterbiihne als metaphorische Struktur auch
des Selbstbewusstseins eine Bedingung fiir diese Erzidhlung und diese Selbstbe-
obachtung darstellt: Weil ihr die Stabilitit der Selbstanerkennung fehlt, sucht die
Anton-Figur in ihrer Eitelkeit die Anerkennung anderer durch das Theaterspiel.
Die Spaltung des Selbstbewusstseins, das in seinem Selbstbezug immer auch
schon in Differenz zu sich steht, bleibt aber unausweichlich — durch die Aner-
kennung der anderen ist sie nicht einzuholen.

Die Einsetzung des Namens >Anton Reiser< in ein autobiographisches Pro-
jekt hat nicht nur eine metaphorische Funktion; sie zeitigt auch auf der buchstib-
lichen Ebene ihre Effekte: Einerseits tritt zur Theatromanie die durch den Namen
wortlich bezeichnete Reisebesessenheit: »Theater — und reisen — wurden unver-
merkt die beiden herrschenden Vorstellungen in seiner Einbildungskraft, woraus
sich denn auch sein nachheriger Entschluf} erklidrt« (A 379), dem fahrenden The-
atervolk hinterherzuwandern. Und die unstete Dynamik des Reisens, die nir-
gendwo und schon gar nicht bei sich ankommen kann, strukturiert dann auch die
Handlung des Romans iiber weite Strecken. Andererseits deutet die Einsetzung
des Namens >Anton Reiser< auch einen positiven Alternativentwurf zu den ver-
queren Familienverhéltnissen des Kindes Anton an, fiir die die Erzéhlinstanz den
scheiternden Bildungsweg verantwortlich macht. Der literarische Anton Reiser
findet in der historisch verbiirgten Figur Phillip Reiser einen treuen Gefdhrten.
Die in die historische Vorlage eingefiihrte Namensgleichheit macht die beiden
zu Spiegelfiguren; die Anerkennung eines anderen, der vom Namen her als ein
Teil des eigenen Selbst prisentiert wird, bewirkt jene Stabilisierung bei der An-
ton-Figur, die ihr sonst oft fehlt. Mit seinem Spiegelbild gemeinsam tritt Anton
dann in einem weiteren Kreis von unabhédngig vom Bildungssystem Lernenden
und Lehrenden ein. Dort hat die Figur zahlreiche Bildungserlebnisse, die die Er-
zdhlinstanz auf der gesamten Skala zwischen positiver Weitererntwicklung, ne-
gativer Schwirmerei und zwiespiltigen Zwischenschritten (wie der Shakespea-
rebegeisterung) verortet.”’

Der negativen Verquerung einer heterosexuellen Normfamilie setzt der Text
also auch eine verquere Familien- und Bildungsgeschichte im positiven Sinne
entgegen. Diese Ersatzfamilie féllt erst auseinander, als das Phillip-Spiegelbild
der génzlich asexuellen Anton-Figur seinerseits in die heterosexuelle Ordnung
abdriftet und Anton Reiser mit sich und seinem theatralen Selbstbewusstsein al-

60 Vgl. A 278ff. Vgl. Susan Gustafson: »Ich suchte meinen Freund<: Melancholy Nar-
cissism, Writing, and Same-Sex Desire in Moritz’s Anton Reiser«, in: Lessing Year-
book (2008/2009), S. 135-159. Vgl. zu >queeren< Familienverhiltnissen Judith Butler:
Undoing Gender. New York 2004, S. 152-160.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

leine ldsst. Neben der expliziten Theaterfeindschaft und der versteckten Ange-
wiesenheit auf das Theater bietet der Text somit nicht zuletzt auch einen Erzihl-
strang an, in dem die Unhintergehbarkeit des Theaters statt zu Verwerfungen zu
alternativen, vom Bildungssystem nicht unbedingt vorgesehenen diskontinuierli-
chen Verkettungen und Vernetzungen fiihrt.”' Damit weist der Text nicht zuletzt
auf die Erziehungs- und Bildungslandschaft des 21. Jahrhunderts voraus, die im
>lebenslangen Lernen< eine solche Produktivitit mehr oder minder offen zu ih-
rem MalBstab gemacht hat.

61 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIl Theater in Reserve
Goethes Lehrjahre und die Einhegung

mimetischer (Un-)Produktivitat

1. »UNENDLICHE OPERATIONEN«
UND ZIELLOSE » BILDUNG «

Der Widerpart zum durch das Theater korrumpierten Anton Reiser heifit be-
kanntlich Wilhelm Meister. Von Goethes Romanfigur und ihrer kindlichen Vor-
liebe fiir das Puppen- bzw. Marionettentheater war anlésslich der Philantropinis-
ten und ihres zwiespiltigen Verhiltnisses zum Kindertheater schon die Rede.
Ebenfalls vom >zerstiickelten und zerstoppelten Wesenc, als welches das Theater
nach gutem platonischen und bei Rousseau wieder aufgelegten Vorurteil auch
noch die Bildung des erwachsenen Menschen zum ganzheitlichen, selbstidenti-
schen und aufrichtigen Subjekt bedroht.' In den Fokus riickt im folgenden Kapi-
tel die literarische Version solcher Subjektbildungen anhand von Johann Wolf-
gang von Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre-Roman, dessen acht Biicher
1795/96 publiziert wurden. Sie deuten auf die eingangs beschriebene Problem-
stellung aus der in den Wanderjahren von 1821/1829 beschriebenen piddagogi-
schen Provinz voraus,2 setzen aber noch ganz andere Akzente.

In diesem Textkorpus verwischt sich die in seinem Entstehungszeitraum auf-
kommende Unterscheidung zwischen einer von auBlen kommenden Erziehung
(welche notgedrungen an den noch tierdhnlichen Kindern zur Anwendung kom-
men muss) und dem Ideal einer aus dem (miindigen, d.h. bereits grundsitzlich
erzogenen) Subjekt heraus initiierten Bildung des eigenen Selbst,” so dass beide

1 Vgl Kapitel V.
2 Vgl. Kapitel II.
3 Vgl. Menke/Glaser: »Experimentalanordnungen der Bildung«, S. 7-17.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Begriffe letztendlich zu Synonymen werden.* Das von Blumenbach fiir die zeit-
gendssische Biologie popularisierte Konzept einer sich von alleine entfaltenden
wie erhaltenden Selbstbildung5 ironisiert der Text der Lehrjahre.6 Vom als eini-
germafien ungebildet gekennzeichneten Wilhelm lésst er es zitieren, der Forde-
rung nach zweckmifiger und selbsttitiger »Bildung« entgegenhalten und dem
asthetikgeschichtlich noch recht frisch veralteten Geniekonzept zuschreiben. Ein
Genie konne demnach »die Wunden, die es sich geschlagen [hat], selbst heilen«
(L 120). Darin bestiinde dann die Geschichte seiner Bildung, die ihm in Wil-
helms Vorstellung von einem »Schicksal« (L 121) auferlegt wurde.

Innerhalb der Textrealitit scheint blof} eingeschrinkte Wirkung nicht nur der
Anschauung des frithen Wilhelm, sondern auch der Bildungstheorie der ihn ver-
steckt stimulierenden und manipulierenden Turmgesellschaft zuzukommen, nach
deren Ausbildungskonzept ein Zogling seine Bildung auf die Entwicklung be-
reits vorhandener innerer Anlagen auszurichten habe. Ob diese Theorie iiber-
haupt noch generell in Praxis umgesetzt wird oder es sich bei Wilhelm blo3 um
einen besonderen Fall handelt, bleibt ebenso ungeklirt wie die Frage, ob Wil-
helms Bildung denn iiberhaupt zu einem Abschluss gekommen sei. Wilhelm
lernt im Laufe der Lehrjahre zwar nicht zuletzt durch das Einwirken der Turm-
gesellschaft, dass eine Lebenskunst vor allem das dem vom unausweichlichen
»Notwendige[n]« vorgegebenen Rahmen ausfiillende »Zufillige« (L 71) selbst-
titig zu bewiltigen hat; genaueres bleibt aber nicht nur beziiglich der Wilhelmfi-
gur offen, sondern auch beziiglich der anderen, génzlich im Banne der Turmge-
sellschaft erzogenen und gebildeten Figuren: Eine Erfolgs- bzw. Misserfolgsquo-
te von 50% suggeriert zumindest, die weder Aufwand noch Miihe scheuenden
entsprechenden »piddagogischen Versuche« (L 521) konnten vollig wirkungslos
verpufft sein.

Die Betonung des Zufalls in der vollig unzufillig bis ins kleinste Detail
durchkonstruierten Anlage des Lehrjahre-Romans ldsst vermuten, dass einer an-
deren Szene eher libergreifende Aussagekraft fiir das dargestellte Geschehen zu-
kommt: Der Abbé genannte Piadagoge, der als theoretischer Kopf der Turmge-
sellschaft bis in die Wanderjahre hinein eine Art Gegenspieler zu Wilhelm dar-
stellt, spricht in einem Moment der Niedergeschlagenheit frustriert von den »un-

4 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-155.

5 Johann Friedrich Blumenbach: Uber den Bildungstrieb. Gottingen 1791.
Vgl. Cornelia Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit. Piddagogik der
Vorsorge in Goethes Bildungsromang, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): Expe-
rimentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitit — Literarizitit. Pader-
born 2014, S. 111-127, hier: S. 111-115.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 197

endliche[n] Operationen«, die »Natur und Kunst machen miissen, bis ein gebil-
deter Mensch dasteht« (L 427)." Diese Aussage bleibt in ihrer Vagheit so stehen,
weil der ansonsten immer so kiihl kalkulierende Abbé vom Auftritt der in der
Lydie-Figur verkorperten ginzlich oberfldchlichen Leidenschaft unterbrochen
wird, an der — so insinuiert es der Roman spiter — Hopfen und Malz jeder duf3e-
ren Erziehung bisher verloren gegangen und Bildungsanstrengungen von innen
nicht weiter zu erwarten sind. Damit erhélt die Aussage einen paradoxen An-
strich: >Unendliche Operationen< konnen schlieBlich per definitionem nicht in
einem >Dastehenc stillgestellt werden. Das Bild deutet vielmehr auf eine unhin-
tergehbare und letztlich nicht kontrollierbare Verflechtung hin: >Kunst< wird im
weiten Sinne von ars und téchne gebraucht bzw. in Rousseaus Sinn von culture,
der sich bei Kant als >Kunst« iibersetzt findet. »Kunst< ist hier nicht das, was das
vermeintlich Unbelassene der >Natur< oder physis entweder positiv iiberformt
(also erzieht oder >bildet<) oder negativ entstellt, sondern die beiden Pole laufen
entweder nebeneinander her, oder sie befinden sich in einer Wechselbeziehung,
in welcher der eine den anderen stindig neu beeinflusst und supplementiert.
Letztlich bleibt in der Formulierung unklar, ob das vermeintlich Innere (>Natur<)
von auflen (durch >Kunst<) gebildet wird oder die innere Entwicklung des Sub-
jekts die >Kunst< ausmacht, die sich in der duBleren >Natur< bewédhren muss. Da
mit dem Auftritt Lydies die Ausfithrungen des Abbés abrupt enden, stehen sie
genauso unentschieden zwischen >Natur< und >Kunst« da wie die meisten ange-
sprochenen Bildungsanstrengungen.

Dieses >unendliche< Verhiltnis von Bildung zu >Natur< und >Kunst< liee
sich thematisch etwa mit Goethes Arbeiten zur Morphologie in Konstellation
bringen und von daher beleuchten.® Im hier vorgestellten Zusammenhang ist je-
doch eine eher implizit mitlaufende als explizit verhandelte Problematik von In-
teresse: Ohne richtig an die Oberflidche des Diskurses zu treten, ist strukturell mit
dieser Suspension der Wechselwirkung von >Kunst< und >Natur< die Problematik
einer nicht blof als Imitation verstandenen Mimesis angesprochen — also einer
Mimesis, die sich eben nicht auf das poetologische Vorgingerparadigma zu
demjenigen vom >Genie« reduzieren lisst: auf imitatio. In seiner Physik begreift

7 Vgl. Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit«, S. 122f.

8 Vgl. z.B. Volker Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns. Die Shakes-
peare-Rezeption in Goethes Romanen »Wilhelm Meisters Theatralische Sendung« und
»Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Miinster 1997. Vgl. Eva Geulen: »Funktionen von
Reihenbildung in Goethes Morphologie«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.):
Experimentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitit — Literarizitit. Pa-
derborn 2014, S. 209-223.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Aristoteles Mimesis als eine die physis (>Natur<) ergénzende téchne (>Kunst<).
Insbesondere die asthetisch-philosophischen Entwiirfe Holderlins und Schellings
nehmen diese Struktur wenige Jahre spiter dezidiert auf, wo sie im Zeichen
Rousseaus féchne als vervollstindigende Selbstreflexion der physis fassen.” Ein
solches differentielles statt gegensitzliches Modell evoziert die Rede des Abbés
nicht nur. Durch den Abbruch seiner Ausfiithrungen scheint das Modell auBer-
dem dynamisiert, denn die Suspension ldsst den Prozess der Supplementierung
zu keinem teleologischen Ende kommen, sondern zwischen >Natur< und >Kunst<
verharren.

Diese weder in imitatio aufgehende noch in Einbildungskraft gewendete Dy-
namik entspricht beziiglich der vom Abbé behandelten Erziehungs- wie Subjekt-
bildungsdiskurse einer Mimesis, wie diese seit Platon zum Stichwort wie zum
Problem wird:' als Subjektbildungsgeschehen, das unentscheidbar zwischen der
Orientierung an duferen kulturellen Einfliissen (z.B. >Kunst<) und innerer Entdu-
Berung der Anlagen (z.B. >Natur<) fluktuiert. Laut Philippe Lacoue-Labarthes
Rekonstruktionen der inneren Spannungen des Mimesis-Begriffs stellt ein sol-
ches Subjektbildungsgeschehen den Unterschied zwischen einer passivischen,
destruktiven Mimesis im platonischen und einer aktivischen, produktiven Mime-
sis im aristotelischen Sinne grundlegend infrage: Mimesis benennt in diesem
Sinne den Bezug auf ein Auflen, der jede Innerlichkeit eines Subjekts erst be-
dingt. Mimesis ldsst sich dann weder als Kraft eines Subjekts beschreiben, des-
sen Bildung bereits als seine innere Moglichkeit vorausgesetzt wird, noch als ur-
spriingliche Orientierung am duBeren Vorbild oder duBleren formierenden Krif-
ten, welche vom Subjekt nie eingeholt werden kann."' Zwischen beiden Polen,
die wie etwa in der Rede des Abbé >Natur< und >Kunst< heilen konnen, fluktuiert
die Mimesis unfixierbar hin und her. Fluide entzieht sie sich, wo sie fixiert wer-
den soll, und stort, wo eine feste Ordnung ohne sie auszukommen meint. Als
nicht dingfest zu machendes ist das im Zeichen einer solchen Mimesis stehende
Subjektbildungsgeschehen mit der Gefahr der Instabilitit dessen verbunden, was
sich durch eine solche Mimesis doch erst bilden soll: Mimesis im Sinne Lacoue-
Labarthes konterkariert die herkdmmlichen Vorstellungen von >Bildung< — und
damit auch viele der sich anbietenden Lesarten von Wilhelm Meisters Lehrjah-
ren.

9 Vgl. Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen, S. 73-78. Vgl. Aristoteles:
Physikvorlesung. Berlin 1983, S. 52f. (199a).

10 Vgl. Kapitel III.

11 Vgl. insgesamt Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 199

Die dynamische Struktur einer solchen Mimesis entspricht den >unendlichen
Operationen¢, von denen hier die Rede ist und deren kontrollierte diskursive Ent-
faltung durch die Erzieherfigur des Abbés dann vom Auftritt einer erziehungs-
und bildungsfernen Figur unterbrochen und fehlgeleitet wird. Bei dieser laut tex-
tueller Inszenierung also immer vom Fehlgehen bedrohten Mimesis handelt es
sich, wie in den vorigen Kapiteln gezeigt, um dasjenige am Theater der Erzie-
hung um 1800, was die im pddagogischen Alltag verankerten Texte (Salzmanns
und anderer) zu sehr beunruhigt, als dass sie ihm freien Lauf lassen konnten — sei
es im Sinne einer nach auflen gerichteten Nachahmung, sei es im Sinne einer von
innen kommenden Einbildungskraft.'> Und es handelt sich, wie einleitend darge-
stellt, um dasjenige, was bei der Neuauflage dieses Theaters im 21. Jahrhundert
oft vergessen wird: um die Unverfiigbarkeit dieser Bedingtheit von Subjektbil-
dung.13 Goethes Lehrjahre spielen die epistemologische wie praktische Proble-
matik von solchen >unendlichen Operationen«< in der Schutzzone des Literari-
schen durch: an der Wilhelmfigur und anderen im Kontext ihrer jeweiligen >Na-
tur<, aber auch im Kontext der >Kunst< im weiten und engen Sinne. Sie pro-
blematisieren das Erlernen von Lebenskunst, liefern aber gleichzeitig mit Fried-
rich Schlegels beriithmtem Wort auch eine »Naturgeschichte des Schénen«', die
mit einer Sinnstiftung durch schone Kunstwerke beginnt und die Kunst am Ende
auf ein schmiickendes Beiwerk der prosaischen Welt reduziert.

Die Lehrjahre gehen, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, bei ihrer Ausei-
nandersetzung mit der Mimesis einen Schritt weiter als die zeitgendssischen Bil-
dungskonzepte und Erziehungspraktiken: Statt wie diese die Mimesis produktiv
zu machen, um sie desto effektiver zu domestizieren, bleibt die Wilhelm-Figur
Mimetikerin und damit in den >unendlichen Operationen< von >Natur< und
>Kunst< suspendiert. Die Wilhelm in ihren Bann ziehende Turmgesellschaft will
ihn nicht, wie es die Rede von der >Bildung« suggeriert, umformen; ihr geht es
darum, das Unbestdndige der Mimesis nicht auler Kontrolle geraten zu lassen
und ihre (Un-)Produktivitit in Reserve zu halten — oder doch zumindest zu de-
monstrieren, dass die eigene padagogische und politische Macht zur Subjektbil-
dung nicht von der Unkontrollierbarkeit der Mimesis aus der Bahn zu werfen ist.

12 Vgl. Kapitel V.

13 Vgl. Kapitel 1.

14 Friedrich Schlegel: »Uber Goethes Meister, in: Ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe. Erste Abteilung, Band 2. Miinchen 1967, S. 126-147, hier: S. 131.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

2. IN RESERVE: DIE FIGUR DES MIMETIKERS °

Die theatralen Irrungen und Wirrungen von Wilhelms Entwicklungsweg in den

Lehrjahren (von dem die Germanistik des 19. Jahrhunderts in Anschluss an

. . . . . 16
Korner und Morgenstern annimmt, es sei eben einer der >Bildung<™) werden

15

16

Die Frage nach einer anarchischen Eigendynamik der Mimesis scheint zwar durchaus
kontrir zu Goethes Asthetik, vor allem in ihrer klassizistischen Variante, sowie zu
seinen sonstigen poetologischen wie &sthetischen Positionen zu stehen. Diese Frage ist
aber durchaus anschlussfihig: etwa an die mit einer mit einer »Lust am Unordentli-
chen« einhergehende »Asthetik des Selbstseins«, die Friedmar Apel in Goethes gegen
eine Poetik der geregelten Nachahmung gerichtete Winckelmann-Schrift von 1805
(Winckelmann und sein Jahrhundert) ausmacht. Oder, und mit einem ganz anderen
und scheinbar zunéchst kontriren Akzent, an das hysterische und nachgerade patholo-
gische Moment, das Avital Ronell in Goethes poetischer Produktion und Selbstinsze-
nierung markiert, die das Trauma des unzuginglichen Ursprung jedes Schreibens, je-
der Produktivitit und jedes Selbstseins umschreibe. Vgl. Friedmar Apel: »Die Asthe-
tik des Selbstseins. Goethes Kunstanschauung 1805-1806«, in: Johann Wolfgang von
Goethe: Asthetische Schriften 1805-1816. Frankfurt a.M. 1998, S. 727-757, hier: S.
735, S. 729. Vgl. Avital Ronell: Der Goethe-Effekt. Goethe — Eckermann — Freud.
Miinchen 1994, S. 109-145.

Nach der von Morgenstern iiberlieferten, von Korner inspirierten Lesart handelt es
sich beim Text bekanntlich um das Urbild einer literarischen Gattung, die vorrangig
nicht eine institutionelle Erziehung eines Zoglings, sondern die Selbstbildung eines
der Schule entwachsenen jungen Mannes in seiner Auseinandersetzung mit der Welt
zur Darstellung bringt. Dieses Deutungsschema ist so wirkméchtig, dass sich auch die
Interpretationen ab dem 20. Jahrhundert noch stets durch Abgrenzung oder Ironisie-
rung auf es beziehen miissen. Zwar geht im Roman viel von >Bildung« die Rede; ins-
besondere seine letzten drei Biicher wimmeln von Bildungsdebatten und -sentenzen.
Aber wenig lisst auf die Bildungsfrage im engeren Sinne als das Kompositionsprinzip
des Gesamttexts schlieBen — schon gar nicht die das Textende pragende, streng durch-
komponierte Vermischung von komddiantischem Partnertausch und mehr oder weni-
ger tragischem Scheitern einmal quer durch einen GroBteil des Figurenarsenals hin-
durch. Riidiger Campes Rede vom »Institutionenromanc fiir die Bildungsromane um
1900 wire mit Hinblick auf die Lehrjahre auf das Theater als Institution oder viel-
leicht gerade Anti-Institution zu tiberpriifen. Vgl. Riidiger Campe: »Kafkas Institutio-
nenroman. Der Procef3, Das Schlofi«, in: Ders./Michael Niehaus (Hg.): Gesetz, Ironie.
Heidelberg 2004, S. 197-208. Vgl. fiir die Lehrjahre z.B. Zumbusch: »Wilhelm Meis-
ters Entwicklungskrankheit«, S. 111-115. Vgl. fiir einen Forschungsiiberblick Uwe

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 201

vom Text als in seiner kindlichen Erziehung verwurzelt gekennzeichnet — bzw.
in deren miitterlicher Laxheit: Vom »verwiinschten Puppenspiel [...], [...] das
euch zuerst auf den Geschmack am Schauspiele beibrachte« (L 12) und das der
Mutter die bestindige Kritik des Vaters einbringt, spricht Wilhelms Haupterzie-
hungsverantwortliche bereits auf den ersten Seiten. Doch diese Markierung einer
miitterlichen Schuld'” iiberdeckt nur den eigentlichen und viel frither zu veror-
tenden Fehler des Vaters, auf den Wilhelms Replik hindeutet: »Schelten Sie das
Puppenspiel nicht [...]! Es waren die ersten vergniigten Augenblicke, die ich in
dem neuen leeren Hause genof« (L 12). >Neu« und >leer«< ist dieses Haus, weil
Wilhelms Kaufmannsvater Bildung, vor allem é&sthetische Bildung, zugunsten
des groferen Besitzes verworfen hat. Die aus Italien stammenden Kunstsamm-
lung von Wilhelms GroBvater hat er verkauft und von dem Erl6s das groBere
Haus erworben. Die Turmgesellschaft stilisiert diesen »Schatz« (L 68), dessen
der kindliche Wilhelm verlustig geht, zu einem geradezu biblischen Ursprungs-
ort, den ihr erster Abgesandter sich wie in gottlicher Arbeit erschlieBt: »Sechs
Tage besah ich das Kabinett, und am siebenten riet ich« (L 69) zum Kauf.

Die Sammlung aus Gemilden und Plastiken geht auf die Turmgesellschaft
iiber. Der Verlust dieses Paradieses bringt die >Leere< des neueren und grofleren
Hauses hervor, die die Mutter zwar nicht verschuldet hat, mit dem Puppenspiel
aber fiillen kann. Die Unbesténdigkeit des Theaters stellt in diesem Sinne nicht den
miitterlichen (und in der Sprache Lacans der Ordnung des Imaginiren angehori-
gen) Widerpart zur (symbolischen) Ordnung der viterlichen Autoritiit dar.'® Bei
der Wilhelm vom Textanfang an zum Vorwurf gemachten Unbestindigkeit, mit
der das Theater seinen Charakter infiziert, handelt es sich vielmehr um ein direktes
Korrelat zur Abwendung dieser Autoritit von der &sthetischen Erziehung bzw. zu
ihrer Hinwendung zum oOkonomischen Erfolg. Entsprechend verschwindet die
Mutter im weiteren Verlauf weitgehend aus der Handlung des Romans, wéhrend
Vater- und Autoritétsfiguren in dieser zum Problem werden. Demgemif geht es in

Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Bernd Witte/Peter Schmidt/Gernot Bohme
(Hg.): Goethe Handbuch in vier Bdnden. Band 3. Stuttgart 1997, S. 113-152, hier: S.
131-143. Vgl. Bernd Hamacher: Einfiihrung in das Werk Johann Wolfgang von Goe-
thes. Darmstadt 2013, S. 113-123.

17 Die sozialhistorische Referenz auf die Entstehung der biirgerlichen Kleinfamilie arbei-
ten Friedrich Kittler und Franziska SchoBler deutlich heraus. Vgl. Friedrich Kittler:
»Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters«, in: Gerhard Kaiser/Ders.: Dichtung als
Sozialisationsspiel. Gottingen 1978, S. 13-124. Vgl. SchoBler: Goethes Lehr- und
Wanderjahre, S. 25-50.

18 So bekanntlich Kittler: »Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters«, S. 14-28.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

der Auseinandersetzung mit Vaterfiguren (vor allem mit der Theaterfigur des vi-
terlichen Geists aus dem Hamlet), die Wilhelm spéter in eben der unbestindigen
Sphire des Theaters suchen wird, untergriindig um die Auseinandersetzung mit der
von dieser Autoritit aufoktroyierten >Leere<, die keine Fixpunkte und damit auch
keine Stabilitit des Subjekts zuzulassen scheint. Korreliert wird eine solche Stabili-
tit des Subjekts so mit der Stabilitit der in sich ruhenden Werke der bildenden
Kunst, deren schockhaftes Verschwinden eben der sich bestindig verindernden
Unbestindigkeit des Theaters Tiir und Tor 6ffnet.

Der Einbruch des Theaters wird moglich durch einen Verlust, der Wilhelm
»die ersten traurigen Zeiten meines Lebens« (L 69) und einen Bruch in seiner
Entwicklung beschert: Als er auf den ersten Abgesandten der Turmgesellschaft
trifft, ist er immer noch auf sein kiinstlerisch nicht hochwertiges »Lieblingsbild«
vom »kranke[n] Konigssohn« fixiert, das wegen dieser Minderwertigkeit in den
»duflersten Vorsaale« verbannt war, »wo wir Kinder immer spielen durften [...]
und wo dieses Bild einen unausldschlichen Eindruck auf mich machte«. Aller-
dings zielt seine Fixierung rein thematisch auf den »Gegenstand« ab, nicht auf
die »Kunst« im Sinne von dessen idsthetischer Durchkomponiertheit. Sein Ge-
geniiber vermutet, dass Wilhelm »nach und nach der Sinn fiir die Werke selbst
aufgegangen« (L 70) wire, hitte man ihn mit zunehmendem Alter und seinem
Entwicklungsstand gemél in das Innere der Sammlung eingefiihrt. Der 6kono-
misch motivierte Bruch des Vaters mit der vom Grofvater mithsam zusammen-
getragenen Bildung verhindert eine solche (an Prinzipien Rousseaus erinnernde)
altersdquivalente Stufenerziehung. Der Vater erzeugt damit jene den Bildungs-
gang Wilhelms unterbrechende >Leere<, die vom so unseriosen wie wechselhaf-
ten Theater ausgefiillt wird, zu Wilhelms tragischer Liebe zur Mariannefigur
fithrt und uber die ersten fiinf Romanbiicher sein Leben bestimmen wird, ohne
dass Wilhelm die ihm urspriinglich vorgezeichnete Entwicklung nachholt. Als er
sein minderwertiges Lieblingsbild im Besitz der Turmgesellschaft wiederent-
deckt, scheint es ihm »noch immer [...] reizend und rithrend« (L 516). Die
Turmgesellschaft kompensiert, indem sie Wilhelm wieder mit der Sammlung
und ihrem Versprechen geordneter dsthetischer Bildung vereinigt, zwar den
Bruch und die »Leere« in seiner Erziehung. Welche Wirkungen das Theater hin-
terlassen hat und wie schédlich diese denn nun eigentlich gewesen sind, das hal-
ten die Lehrjahre jedoch weitgehend in der Schwebe.

Berithmt ist Goethes AuBerung in einem Brief an Schiller von 1794, Wil-
helm »Schiiler«' sei der treffendere Name fiir Wilhelm, dem sein »schiilerhaf-

19 Johann Wolfgang von Goethe: Simtliche Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche.
Band 4. Frankfurt a.M. 1998, S. 46.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 203

te[s] Wesen« (L 257) zwar bewusst ist, der aber wenig daran dndern zu kdnnen
oder zu wollen scheint. Diese Beschreibung konterkariert die nach Publikation
samtlicher Biicher der Lehrjahre z.B. zwischen Schiller, Kérner und Humboldt
gefiihrte Diskussion iiber Art und Gelingen von Wilhelms >Bildung<.* Der
Nachname >Meister< stot der Figur in Goethes Kennzeichnung ebenso zufillig
zu wie die meisten seiner >Bildungserlebnisse«. Wilhelms Bildungsgang bleibt
unabgeschlossen, er sein Leben lang ein Lernender — allerdings oft ohne dass
seine Entwicklung mit der von seinen Gesprichspartnern, Beobachtern und Ma-
nipulatoren erwarteten oder erwiinschten Schnelle und Zielgerichtetheit vonstat-
ten ginge. In diesem Sinne ist das Wilhelm Meister-Projekt nicht nur im am Ende
der 1770er im deutschsprachigen Raum entstehenden Diskurs von einer poten-
tiell unendlichen und durch keine dufleren Kriterien dingfest zu machenden
>Selbstbildung« zu verorten.” In diesem Projekt gibt sich auch eine Vorgeschich-
te jenes >lebenslangen Lernens< zu lesen, wie es »nie zu einem Ende kommt<*
und um das Jahr 2000 herum zum Topos der gesamtgesellschaftlichen Bildungs-
politik und zum je individuellen Anforderungsprofil an das einzelne Subjekt ge-
worden ist.”

Sicherlich nicht zufillig geht diese Darstellung des >lebenslangen Lernens<
aus dem Entwurf eines Theaterromans hervor und arbeitet sich durch die beiden
publizierten Romane hindurch am Theater ab. Scheinbar erhilt das Theater eine
negative Konnotation: In den Lehrjahren wird im dem Reformadel zuzurech-
nenden Milieu der Turmgesellschaft, das Wilhelm von Kindesbeinen an beob-
achtet, zu beeinflussen sucht und dann an sich zieht und bindet, seine zwei Drit-
tel des Texts andauernde Bindung an das Theatermilieu als Verirrung abgetan,
und auch die Wilhelm-Figur teilt am Ende dieses Urteil emphatisch. Dem er-
wachsenen Wilhelm wird am Ende der Lehrjahre sein Sohn Felix zur Seite ge-
stellt, dessen Erziehung die Wanderjahre parallel zum weiteren Zickzackweg
seines Vaters erzihlen. In den Wanderjahren bringt Wilhelm Felix, der ja in al-
lererster Linie ein aus Wilhelms Liebe zum Theater hervorgegangenes Kind ist,
in der piddagogischen Provinz unter. Aus dieser Erziehungsanstalt erhélt das
emanzipatorische Projekt der Turmgesellschaft seinen Nachwuchs. Zu allen in
irgendeiner Form als sinnvoll erachteten Berufen kann man sich ausbilden lassen,

20 Vgl. Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, S. 132-135.

21 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-155.

22 Vgl. Deleuze: »Postskriptum iiber die Kontrollgesellschaften«.

23 Vgl. Vogl: »Lernen, lebenslanges«. Vgl. fiir die Lehrjahre Netzwerk Kunst & Arbeit:
art works, S. 111-136 (ndmlich das von Anja Lemke und Martin Jorg Schéfer abge-
fasste Kapitel: »Erziehung und Bildung als dsthetische Arbeit am Selbst«).

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

auch in allen Kiinsten. Nur das Theater hat, wie dargestellt,24 nicht nur keinen
Ort in der Provinz; diese muss laut eigenem Reglement sogar durchgingig von
allen theatralen Elementen befreit und bereinigt werden. In beiden Fillen geht
die Rolle des Theaters aber nicht in den von den literarischen Figuren getroffe-
nen abwertenden (und von den Interpretationen der Romane iiber lange Zeit un-
hinterfragt iibernommene) Aussagen auf. In den Lehrjahren wie in den Wander-
jahren wiederholt die proklamierte Theatrophobie vielmehr die von Erziehungs-
diskursen seit Platon bekannte Doppelstrategie gegeniiber der Mimesis: Diese
soll als produktives Vermdgen nutzbar gemacht, aber gleichzeitig in ihrer poten-
tiell tiberbordenden Anarchie auch kontrolliert werden. Die Turmgesellschaft
und die Pdadagogen der Provinz nutzen die Mimesis verschwiegen und kontrol-
lieren sie nicht zuletzt dadurch, dass diese Benutzung durch die lautstarke Ver-
dammung des Theaters als des ureigenen Milieus der Mimesis iibertont wird.
Das >Theater der Erziehung< besteht letztlich auch im Wilhelm Meister-Projekt
des >lebenslangen Lernens< daraus, die eigene Theatralitit zu iiberdecken und
fortzuinszenieren.

In diesem Kontext springt an der in den spéten 1810ern entstandenen Passa-
gen zur pidagogischen Provinz besonders ins Auge, wie zu diesem frithen Zeit-
punkt bereits in einem Riickblick auf die Erziehungsdiskurse des spiten 18.
Jahrhunderts deren theaterfeindlichen Urtexte von Platon und Rousseau noch
einmal aufgerufen und mit den ihnen eigenen Inszenierungsmustern ausgestellt
werden. Etwas anders liegen die Dinge jedoch im Falle von Felix” Vater. Im vor-
liegenden Kapitel soll fiir dessen >Lernen< gezeigt werden, dass aus der Perspek-
tive einer Theatralitdt von Erziehung und Bildung die Lehrjahre an der Wilhelm-
Figur einen weiteren Aspekt ins Spiel bringen: Wilhelm tritt auch im Erwachse-
nenalter noch als weitgehend bestimmungsfreies Wesen auf. Immer wieder wird
er von den auf ihn duBerlich einwirkenden Umstinden determiniert, an denen
sich die Rudimente seiner kindlichen Einbildungskraft festmachen. Er erinnert
nicht nur tiber weite Strecken an Platons Horrorvision vom mimetischen Wesen
aus der politeia; der Text legt ihm dies auch als Selbstbeschreibung in den Mund.
Ausgerechnet sein Heiratsantrag an die theaterfeindliche, selbstkontrollierte und
rein auf Funktionalitit ausgerichtete Therese, die als das komplette Gegenteil der
chaotischen Schauspielerin Marianne auftritt (und wohl am ehesten als Sprach-
rohr der vom Autor Goethe andernorts geiiuBerte Lebensphilosophie)™, »ist viel-
leicht der erste [Entschlufl], der ganz rein aus mir selbst kommt« (L 534). Der
Text lasst wie auch meist sonst diese Selbstbeschreibung Wilhelms, der sich zu-

24 Vgl. Kapitel II.
25 Vgl. Kinzel: Ethische Projekte, S. 262-272.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 205

vor ungeniert der ihm vom Turm in seiner Initiation zugewiesenen Fremdbe-
schreibungen bedient hat, unkommentiert. Offen bleibt so, inwieweit es sich
beim scheinbar >rein aus mir selbst kommenden Entschluss«< vielleicht auch sei-
nerseits nur um ein mimetisches Anschmiegen an die stets entschlossene Therese
handelt (und damit um die gelungene Nachahmung der >Selbsttitigkeit< im Sinne
von Campes philantropinistischer Erziehung). SchlieBlich wird dieser Entschluss
Wilhelm wenig spiter wieder entgleiten: einerseits durch Einwirkungen von au-
Ben, andererseits durch das innere Fortleben seiner kindlichen Theaterphantasie,
die sich an die »schone Amazone« (L 226) Natalie geheftet hat. Nachdem die
Turmgesellschaft seine Lehrjahre fiir beendet erklért, wird Wilhelm sich immer
noch zuallererst als unbestimmt empfinden: »[W]as ich kann, will oder soll,
weil} ich [...] am allerwenigsten.« (L 550)

In der Theatralischen Sendung ist die Wilhelm-Figur noch als Genie konzi-
piert, das sein Verhiltnis zu der Welt, in der es sich verwirklichen soll, austarie-
ren muss — in erster Linie zur Welt des Theaters. In den Lehrjahren wird aus
dem Theaterroman zuerst einer iiber die Lebenskunst.”® Mit dem Eintritt in die
Turmgesellschaft geht dieser in einen Sozialroman iiber.”’ Das aus der Theatrali-
schen Sendung importierte Theatermilieu der ersten fiinf Biicher stellen die letz-
ten beiden Biicher dann als Laboratorium dar, in dem Wilhelm eine solche Kunst
des Lebens zu erlernen versuchte, aber erst durch die Abkehr vom Theater den
eigentlich notigen Schritt tut. Vor lauter entsprechender Emphase, die vom fast
gesamten Figurenpersonal geduBert wird, gerit in Vergessenheit, dass weder die-
se Lebenskunst noch Wilhelms Ort in seinem neuen Sozialzusammenhang der-
weil eine tiefere Bestimmung erfahren haben. Wilhelm, als dessen Lieblings-
gangart immer wieder das »ohne Uberlegung [H]inschlendern« (L 71) angefiihrt
wird, ist als die verkorperte »UngewiBheit« (L 62) immer noch eine vom Cha-
rakter und den Talenten ebenso unbestimmte Figur wie am Anfang des Texts.

Die Sphire des Theaters ist in den Lehrjahren eine der Instabilitét, in der die
Dinge kaum dem Leben zutrdgliche und oft wenig sinnvolle Mischverhiltnisse
eingehen wie in Mariannes Wohnung:

26 Vgl. Hans-Jiirgen Schings: » Agathon¢, >Anton Reiser<, >Wilhelm Meister<. Zur Pa-
thogenese des modernen Subjekts im Roman, in: Wolfgang Wittkowski (Hg.): Goe-
the im Kontext. Kunst und Humanitdit, Naturwissenschaft und Politik von der Aufkld-
rung bis zur Restauration. Ein Symposium. Tiibingen 1984, S. 42-68, hier: S. 44f.

27 Vgl. Wilhelm VoBkamp: »Struktur und Gehalt (Lehrjahre)«, in: Johann Wolfgang
von Goethe: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehrjahre.
Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. Frankfurt a.M. 1992, S. 1363-1378.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

»Die Triimmer eines augenblicklichen, leichten und falschen Putzes lagen [...] zerstreut in
wilder Unordnung durcheinander. Die Werkzeuge menschlicher Reinlichkeit, als Kamme,
Seife, Tiicher, waren mit den Spuren ihrer Bestimmung gleichfalls nicht versteckt. Musik-
rollen und Schuhe, Wische und italienische Blumen, Etuis, Haarnadeln, Schminktdpfchen
und Binder, Biicher und Strohhiite, keines verschmihte die Nachbarschaft des andern, alle

waren durch ein gemeinschaftliches Element, durch Puder und Staub, vereinigt«.

Nur der »gliickliche[] Nebel« (L 59) seiner Blendung durch die Theaterliebe
verhindert Wilhelms klaren Blick auf diese ungeordneten Verhiltnisse, die auf
das Gemeinwesen bezogen Platons Horrorvision des vom Theater infizierten po-
litischen Korpers entsprechen. Dass biirgerliche »Reinlichkeit« kurz zuvor als
»das Element, worin er atmete« und welches seine durchaus theatrale »Prunklie-
be« (L 58) zur Entfaltung bringe, gekennzeichnet wurde, deutet auf zwei Paralle-
len hin: auf die biirgerlichen Versuche der >Bereinigung<28 des Theaters, an der
sich Wilhelm spiter versuchen wird, und darauf, dass diese >Prunksucht< ihn
durchaus aus der Sphére der >Reinlichkeit< hinausreien konnen wird.

Zum Romanauftakt wird Wilhelm noch als mimetisches Wesen im platoni-
schen Sinne dargestellt, erweitert um die aus dem Inneren kommende Produkti-
vitidt der Einbildungskraft im Sinne des spiten 18. Jahrhunderts: als theaterbe-
geistertes Kind, das »alles aus allem machen kann¢, dabei dann aber nichts Ei-
gentliches zustande bringt und vom Medium des Theaters ziellos durch seine
narzisstischen Heldenidentifikationen gefiihrt wird, ohne irgendwo anzukommen
oder diese Identifikationen in Auseinandersetzung mit der Welt produktiv zu
machen. Am Ende hat Wilhelm sich der einer durchorganisierten, >sinnvollenc
und spezialisierten Titigkeit verschriebenen Turmgesellschaft zwar ergeben,
harrt aber immer noch seiner eigenen nidheren Bestimmung. Diese Bestim-
mungslosigkeit wird sogar zum Ausgangspunkt der spiteren Wanderjahre wer-
den: Wilhelm bleibt, mit Cornelia Zumbusch gesprochen, geradezu »patholo-
gisch unentschieden[]«”. Die Turmgesellschaft schickt ihn auf Wanderschaft,
auf dass er sich im Modus der erzwungenen Bestimmungslosigkeit endlich finde.
Seine Wahl der beruflichen Spezialisierung zum Wundarzt passt zwar einerseits
in die schon die Lehrjahre durchziehende poetische Programmatik einer Immu-
nisierung des Subjekts gegen seine schwirmerischen Auswiichse, % ist aber

28 Vgl. fiir die von Gottsched ausgehenden Tendenzen HeBelmann: Gereinigtes Theater?.

29 Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit«, S. 127.

30 Vgl. ebd. Vgl. zu Wilhelms Berufswahl auch Thomas Weitin: »Die Kunst des Unter-
scheidens. Kritik und Distinktion in Goethes Wilhelm Meister«, in: Zeitschrift fiir Li-
teraturwissenschaft und Linguistik. Heft 166 (2012), S. 120-149.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 207

gleichzeitig einer letztlich kontingenten Assoziation dieses Berufs mit seiner
ehemaligen Theaterphantasie verbunden: Die Figur des Wundarztes verweist auf
die Begegnung mit der >schonen Amazones, diese Figur wiederum auf seine ju-
gendliche Begeisterung fiir die Chlorinde-Figur. Auch in seine verantwortungs-
volle soziale Rolle »schlendert< Wilhelm also letztlich hinein.

Die Pointe des experimentellen Erziehungskonzepts der Turmgesellschaft,
welches sich an Wilhelm durchexerziert findet,31 liegt nun im Unterschied zu
den pddagogischen Phantasien von Platon bis zu den Philantropinisten darin,
Wilhelm gerade nicht mit einer stabilen Identitdt auszustatten (bzw. sie ihm
durch theatrale Manipulation aufzuoktroyieren). Wilhelm tritt vielmehr der von
der Turmgesellschaft kontrollierten Sphire bei und wird ihrer Autoritdt unter-
worfen, ohne seine grundlegende Unbestimmtheit und mimetische Unbestindig-
keit zu verlieren. D.h. auch als >erzogener« bleibt er ein mimetisches Wesen, al-
lerdings ohne dass seine Unbestindigkeit den traditionell der Mimesis zuge-
schriebenen bedrohlichen Charakter erhielte. Die Turmgesellschaft scheint viel-
mehr durchaus in der Lage, die immer noch tiberschiissige und potentiell geféhr-
liche Mimesis auszuhalten und vielleicht bei Gelegenheit oder langfristig fiir die
eigenen Zwecke produktiv zu machen. Zwar gibt es auch hier die scheinbare
Verabschiedung der Mimesis durch ihre Weginszenierung: Man denke nur an
Wilhelms ostentativen Abschied vom Theater als einer kulturellen Institution.
Auch hier gibt es in Wilhelms Berufswahl die Behauptung einer spezifischen,
wenn auch recht willkiirlich aufgepfropften Identitédt. Aber fiir das piddagogische
Konzept der Turmgesellschaft scheint es nicht vonnéten, die Gefahr einer >Zer-
stiickelung und Zerstoppelung< als solche zu bannen. An der Figur Wilhelm
Meister findet sich ein Erziehungs- und Bildungskonzept durchgespielt, das die
anarchische (Un-)Produktivitit der Mimesis nicht mehr regulieren (wie Salz-
mann) oder gar bindigen (wie Platon) will. Vielmehr wird auch noch diese
Uberschiissigkeit selbst in die Sphire des gebildeten Lebens einbezogen: nur
manchmal, um produktiv gemacht, iiber weite Strecken aber auch, um sich
scheinbar selbst iiberlassen zu werden.

Beschreiben lésst sich diese scheinbare Freiheit nicht mehr im Rahmen von
Foucaults »Disziplinargesellschaft«< des 18. und 19. Jahrhunderts, in deren Erzie-
hung Zwinge internalisiert werden; und wohl auch nicht im Rahmen von der im
Anschluss an Foucault von Deleuze seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
beschriebenen >Kontrollgesellschaft<, die scheinbare Freiheiten durch bestindige
Priifungs- und Kontrollregime steuert, nicht zuletzt durch die eines >lebenslan-

31 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 298-311. Vgl. Zumbusch: Die Immunitdt der
Kilassik, S. 270-299.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gen Lernens<: Wilhelms als auf gewisser Ebene als abgeschlossen dargestellte
Erziehung und Bildung durch die Turmgesellschaft ist iiber weite Teile durch die
Indifferenz gegeniiber seinem den Prinzipien dieser Erziehung und Bildung ei-
gentlich zuwiderlaufenden mimetischen Charakter geprdgt. Der vorgegebene
Rahmen darf von der nicht fixierbaren, frei fluktuierenden Mimesis nicht ge-
sprengt werden. Dass Wilhelm oft aus den falschen Griinden und Motivationen
innerhalb dieses Rahmens verbleibt, scheint hingegen gleichgiiltig. Haufig wirkt
die Figur wie ein Reservist, der sich am Spielfeldrand fortdauernd warmmachen
muss, um im Notfall fiir die Zwecke der Turmgesellschaft, wie behelfsmifig
auch immer, eingesetzt werden zu konnen. Statt der Gouvernementalitit der
>Kontrollgesellschaft< verkorpert Wilhelm die Gouvernementalitéit einer Forma-
tion, die man >Bereitschaftsgesellschaft< nennen konnte. Anhand seiner Ausein-
andersetzung mit der gesellschaftlichen Transformation um 1800 probiert der
Text an der Wilhelm-Figur eine entsprechende Lebensform durch; in vielen As-
pekten weist diese strukturell voraus auf die Tendenz der >westlichen< Gesell-
schaften des 21. Jahrhunderts, die vorherrschende Indifferenz gegeniiber den von
ihr Ausgeschlossenen oder nicht in sie Passenden durch die bestidndige Simulati-
on einer potentiellen zukiinftigen Inklusion zu iiberspielen. Geféahrliche Devian-
zen werden so in Schach gehalten; innerhalb eines bestimmten Rahmens und auf
das Versprechen ihrer zukiinftigen Nutzbarmachung ausgerichtet konnen sie sich
ihren anarchischen Tendenzen anscheinend hingeben. * Dies indert jedoch
nichts an einem Status der »assigned disposibility«”: nicht nur wie der von
Rousseaus Erziehung angestrebte Mensch disponibel einsetzbar zu sein,”* son-
dern auch potentiell jederzeit entsorgbar. In diesem Sinne findet sich im Wilhelm
Meister-Projekt das Konzept von Bildung als einem Prozess des »lebenslangen
Lernens«< nicht nur ausgestellt und gleichzeitig ironisiert. Im Wilhelm als Mime-
tiker betreffenden Erzihl- und Motivstrang lduft auch ein den géngigen Lesarten
gegenldufiges Narrativ mit.

Im Romantext selbst sind Handlungsablauf und die dabei aufgerufenen Bil-
der mit duBerster Strenge statt mit mimetischer Anarchie konstruiert. Fiir diese
Bilder bote es sich also durchaus an, immanent eine Entwicklung nachzuzeich-

32 Vgl. Lazzarato: Die Fabrik des verschuldeten Menschen, S. 6-21. Vgl. Achille
Mbembe: Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin 2014. Demgegeniiber verbleibt Goe-
thes Roman natiirlich in der Sphére der Literatur: Von materieller Not ist das Biirger-
kind Wilhelm im Unterschied zu etwa Anton Reiser nicht bedroht.

33 Judith Butler/Athena Athanasiou: Dispossession. The Performative in the Political.
Cambridge 2013, S. 20.

34 Vgl. Kapitel IV.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 209

nen, wie dies Goethe selbst in seinem Morphologie-Projekt als »Verwandlungs-
lehre«™ betreibt. Auch fiir die Figur des Protagonisten ist so eine geregelte
Formverwandlung auszumachen.”® Nimmt man dem Wort >Bildung« ein wenig
seines zielgerichteten und positiven Gehalts, dann ist Wilhelm Meisters Lehrjah-
re sicherlich ein >Bildungsromans, vielleicht sogar der einer die >Leere< der kind-
lichen Traurigkeit iiberwindenden >Heilung<.”’ — Aber eine solche Lesart iiber-
deckt die mimetische Anarchie, die bei Wilhelms >Bildung< durchgingig am
Werk ist und die er auch nach seiner Abkehr vom Theater nie richtig loswird. Im
Folgenden soll zwar nicht Karl Schlechtas einseitige Polemik der 1950er gegen
die Goethe-Philologie, eine positive Bewertung der Turmgesellschaft und die
Herabwiirdigung des dargestellten Theatermilieus erneuert werden.” Es gilt je-
doch, und durchaus mit einigen Argumenten Schlechtas, zu zeigen, wie sehr die
Problematik der mimetischen Anarchie in die >Formverwandlungen< des Ro-
mans mit hineinkonstruiert ist. Die streng durchkomponierte textuelle Ordnung
von Symbolen und Verweisen zeigt auch immer wieder auf das Uneinheitliche
und Zerstiickelte einer Mimesis, die Wilhelm nicht zum Prototypen des moder-
nen Bildungsromansprotagonisten werden lidsst, zu dem ihn vor allem das 19.
Jahrhundert verklirt hat.* sModernes< Individuum ist Wilhelm in dem Mafe, in
dem er eine Figur dieser unabschlieBbaren und ginzlich offenen Mimesis dar-
stellt, vor der es den pddagogischen Konzepten der Zeit (und nicht nur dieser
Zeit) so graut.

Der Lehrjahre-Text kennzeichnet die Mimesis als Problem der Bildung (und
insbesondere einer dsthetischen Bildung, wie Wilhelm sie nach Verlust der

35 Johann Wolfgang von Goethe: Schriften zur Morphologie. Frankfurt a.M. 1987, S.
349. Vgl. Geulen: »Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie«, S. 211-
213.

36 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 93-123, S. 223-228.

37 Vgl. Schings: » Agathong, >Anton Reiser<, >Wilhelm Meister<. Zur Pathogenese des
modernen Subjekts im Roman, S. 55f.

38 Vgl. Karl Schlechta: Goethes Wilhelm Meister. Frankfurt a.M. 1953, S. 46-75, S. 97-104.

39 Von der Radikalitit seiner #sthetischen Konstruktion her gehort der Lehrjahre-Roman
durchaus zu jenen Schriften Goethes, die Karl Heinz Bohrer zu seinen rein &stheti-
schen, sich jeder Funktionalisierung verweigernden rechnet (auch gegen Bohrers ei-
gene Unterordnung unter den Primat des Bildungsdiskurses). In die édsthetische Konst-
ruktion einbezogen findet sich hier jedoch mit der Mimesis eben jenes formlose Mo-
ment, welches der >Forms¢, der Konstruktion oder auch dem »>Stil< zuwiderlauft. Vgl.
Karl Heinz Bohrer: Grofier Stil. Form und Formlosigkeit in der Moderne. Miinchen
2007, S. 120-145.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

groBviterlichen Sammlung verpasst hat), indem er mit Shakespeares Hamlet ein
Stiick iiber die Mimesis zu dem Bezugspunkt erhebt, an dem Wilhelm sich &sthe-
tisch abarbeitet. Auf der einen Ebene ldsst sich die >Formverwandlung< Wil-
helms hier als Entwicklung lesen. Auf einer anderen Ebene bietet der Text iiber
Anspielungen auch eine Gegenlesart an: Die dsthetische Erziehung durch und
am Hamlet unter Beobachtung der Turmgesellschaft liest sich wie eine Parodie
auf Friedrich Schillers Entwurf in den zeitgleich entstehenden Briefen iiber die
Asthetische Erziehung.*® Eine solche selbst mimetische, d.h. iiber Ahnlichkeiten
zundchst Verweise und nach und nach eine Gegengeschichte evozierende
Schicht soll die folgende Lektiire entfalten. Diese springt dazu zwischen der
Shakespeare- bzw. Hamlet-Referenz, der Parallele zu bzw. Parodie auf Schillers
Briefe sowie der jeweils damit einhergehenden Problematisierung der Mimesis
hin und her.

3. FEHLBILDUNG DURCH DEN TURM:
MIMETISCHE ANSTECKUNG MIT SHAKESPEARE

Literarisch verhandelt das Wilhelm Meister-Projekt widerstreitende Bildungs-
konzepte mit einem Problematisierungsgrad, den sich die praktischen Projekte
der Zeit schon aus ganz pragmatischen Griinden nicht leisten konnen. Damit
steht die Frage im Raum, inwieweit insbesondere der Lehrjahre-Text seinerseits
auf Lesewirkung, d.h. auf >Bildungseffekte« ausgerichtet ist: Inwieweit soll und
will eine solche Lektiire >bilden< bzw. >erziehen<?*' Inwieweit kann sie dies
iiberhaupt im Rahmen der dsthetischen Konzeption des Romans? Und in wel-
chem Verhiltnis steht eine solche Konzeption dann zu den im Text zur Darstel-
lung gebrachten >unendlichen Operationen von Natur und Kunst< wie sie oben
als Unentscheidbarkeit der Mimesis gekennzeichnet wurden? Zur Frage steht al-
so das Verhiltnis dsthetischer Lektiireprozesse zum pddagogischen, moralischen,
ethischen und im Endeffekt auch politischen Erziehungs- und Bildungsproblem,
das von der Mimesisproblematik aufgeworfen wird. Zwar bleibt dieser literari-

40 Fiir eine Perspektive aus der dieser Studie zugrundeliegenden Frage nach der Aktuali-
tit der Erziehung um 1800 fiir die Gegenwart vgl. Anja Lemke: »Asthetische Erzie-
hung als Arbeit am Selbst. Schillers Bildungsprogramm aus der Perspektive postfor-
distischer Kontrollgesellschaften«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): Experi-
mentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitdit — Literarizitdt. Paderborn
2014, S. 131-146.

41 Vgl. Kinzel: Ethische Projekte, S. 193-219.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 211

sche Text von der eigenen Programmatik her eine Antwort schuldig, aber er in-
szeniert diese Frage an sich selbst ebenso, wie er sie thematisch verhandelt.

Offensichtlich machen idsthetische Bildung und vor allem ihre Problematisie-
rung einen Grofteil des Lehrjahre-Romans aus. Aus Sicht der Vertreter der
Turmgesellschaft ist Wilhelm durch die frithe Theaterbegeisterung auf einen fal-
schen Weg gebracht worden: namlich auf den mimetischen Abweg der falschen
Identifikationen. Das dsthetisch vom Turm als minderwertig abgetane Bild vom
>kranken Konigssohn«, mit dem sich Wilhelm in der groBviterlichen Sammlung
identifiziert, zeugt davon. Aus diesem Bild heraus entwickelt der Text die litera-
rischen Bilder von Wilhelms Subjektwerdung als Metamorphose: An deren Ende
hat Wilhelm immerhin seinem tragisch eingefidrbten Schicksalsglauben abge-
schworen, ist bereit zu Verzicht und Unterordnung unter die grof3ere Sache, kann
immerhin schlagfertig seine Lenkung durch die Turmgesellschaft kommentieren
und begreift seine fortuna bzw. sein »Gliick« (L 610), angelehnt an das Narrativ
vom >Hans im Gliick¢, eher nach dem Modell der Komddie von der Macht des
Zufalls her.”

Der isthetische Selbstbildungsprozess war aus Sicht der Turmgesellschaft
zunidchst als Fehlbildungsprozess erschienen. Erzieherisch greift einer ihrer Ver-
treter (nachdem im ersten und zweiten Buch einige freundliche Hinweise unge-
hort verhallt sind) im dritten Buch in ihn ein, indem er den gerade in der Mitte
zwischen halbseidenem Theater- und dekadenten Adelsmilieu eingeklemmten
Wilhelm mit den Theatertexten William Shakespeares in einer Gesamtausgabe
bekannt macht.* Jarno, der Vertreter des Turms, geht dabei gut erzieherisch
nach den Methoden Rousseaus und der Philantropinisten vor: Er holt Wilhelm
auf seinem aktuellen Entwicklungsstand in der Hoffnung ab, ihn von dort in die
gewiinschte Richtung zu lenken. Der theaterbegeisterte Wilhelm kennt Shakes-
peare nur vom Horensagen und bringt die Mitte des 18. Jahrhunderts aus dem
englischen Neoaristotelismus in die deutsche Aufkldrung importierten iiblichen

42 Vgl. zum Modell der Komodie insgesamt Hans Reiss: »Lustspielhaftes in Wilhelm
Meisters Lehrjahre«, in: Gerhart Hoffmeister (Hg.): Goethezeit. Studien zur Erkennt-
nis und Rezeption Goethes und seiner Zeitgenossen. Bern/Miinchen 1981, S. 129-144.
43 Einer historisch genauen Verortung gegeniiber erweisen die Lehrjahre sich bekannt-
lich als widerspenstig. Anspielungen reichen von den 1750ern bis zur franzdsischen
Revolution. Da Wilhelm spiter im Hamlet die von Wieland nicht iibersetzten Stellen
nachbessert, ist anzunehmen, dass auch hier auf Wielands Ubersetzung von 22 von
Shakespeares Dramen aus den 1760ern angespielt ist — und Eschenburgs vervollstéin-
digte und verbesserte Ausgabe aus den 1770ern in der Handlungsrealitit noch nicht

vorliegt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Vorurteile mit, nach denen es sich bei Shakespeares Dramen um »Ungeheuer
[...], die iiber alle Wahrscheinlichkeit, allen Wohlstand hinauszuschreiten schei-
nen«, handelt. Jarno hingegen kiindigt die »Zauberlaterne« einer »unbekannten
Welt« (L 180) an. Im Hintergrund scheint das ebenfalls aus der englischen Dis-
kussion stammende und in der deutschsprachigen Rezeption von Wieland, der
seiner Erstiibersetzung das Vorwort Alexander Popes voranstellte, popularisierte
Argument zu stehen, Shakespeares Regellosigkeit und manchmal nachgerade
Geschmacklosigkeit gehe mit der Welthaltigkeit und hoheren Wahrheit seiner
Dramen einher.* Wer mit Shakespeare bekannt wird, lernt in diesem Sinne nicht
eine neue Asthetik kennen, sondern das Leben selbst. Von daher kann Jarno sich
von Wilhelms Shakespearelektiire erhoffen, dieser werde in »ein titiges Leben
tiber[]gehen« und »die guten Jahre, die Thnen gegonnt sind, wacker [...] nutzen«
(L 193).

Die pddagogische Absicht ist offensichtlich: Aus seiner &sthetischen Befan-
genheit in der kleinen und niederen Theaterwelt soll Wilhelm mit dsthetischen
Mitteln, ndamlich Theatertexten, herausgelost werden, um sich in der wirklichen
Welt niitzlich zu machen.” So wie die Zoglinge in Platons Staat mimetisch die
nicht von der mimetischen Schwiche befallenen Vorbilder aufnehmen und so
von der mimetischen Schwiche befreit werden sollen, spekuliert die Turmgesell-
schaft hier darauf, dass Wilhelm in Shakespeares Theaterkunst die Welt entdeckt
und sich so vom theatralen Schein befreien kann. Dass die Absicht fehlschligt,
liegt daran, dass Shakespeare von Wilhelm nach einem dritten Modell gelesen
wird, ndmlich nach dem von Herder in den 1770ern fiir die Stiirmer und Drénger
popularisierten Shakespeare-Bild: als Genie, das die von Jarno gepriesene Welt-
haltigkeit kraft seiner Kunst hervorbringt:46 »Alle Vorgefiihle, die ich jemals
iiber Menschheit und ihre Schicksale gehabt, [...] finde ich in Shakespeares Stii-
cken erfiillt und entwickelt. [...] Seine Menschen scheinen natiirliche Menschen
zu sein, und sie sind es doch nicht.« (L 192) Die Shakespeare-Lektiire dridngt
Wilhelm nicht wie erhofft in die Welt; sie ldsst ihn sich vielmehr von dieser bis
in eins »der hintersten Zimmer« des Schlosses zuriickziehen, nur in Gesellschaft
mit den von Jarno so scharf kritisierten, der Welt der Poesie angehorigen Figuren
Mignon und Harfner: Dort »lebte und webte er in der shakespeareschen Welt, so

44 Vgl. Christoph Martin Wieland: »Alexander Pope’s Vorrede zu seiner Ausgabe des
Shakespears«, in: William Shakespeare: Shakespear. Theatralische Werke. Ziirich
1762, S. 3-28, hier: S. 3-9.

45 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 197-200.

46 Vgl. Johann Gottfried Herder: »Shakespear«, in: Ders.: Sdmtliche Werke. Band 5.
Berlin 1891, S. 208-23.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.


https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 213

daf} er auBer sich nichts kannte noch empfand« (L 185). Als Wilhelm wieder in
der wirklichen Welt erscheint, ist er schlieflich der Phantasiewelt von Literatur
und Theater nicht weniger zugetan, sondern mehr. Die beabsichtigte platonische
Wegregulierung der Mimesis ist fehlgeschlagen.

Der piadagogische Einsatz, mit dem Jarno hier agiert, verdeutlicht, dass nicht
nur der schiilerhafte Wilhelm in seiner Theaterbegeisterung vom Text ironisiert
wird, sondern ebenfalls die Theaterfeindlichkeit der Turmgesellschaft, auch
wenn deren Vertreter dsthetisch tendenziell mit Goethes eigenem Klassizismus
ibereinstimmen. Zum Zeitpunkt der Veroffentlichung der Lehrjahre wirkt die
Gleichsetzung von Shakespeares Texten mit der >Wahrheit< (sowohl im Sinne
Popes und Wielands wie auch im Sinne Herders) einigermalen frisch veraltet.
Wielands Shakespeare erstmals auf Deutsch zugénglich machende Prosaiiberset-
zung der 1760er war zwar bei den Stiirmern und Dréingern (inklusive Goethe)
nicht nur wegen ihrer abwertenden Funoten in die Kritik geraten, sondern auch,
weil Wieland vor Shakespeares Metrik und Versifikation kapituliert. Aber gera-
de Shakespeares Prosa ist es dann, die etwa bei Lenz fiir Shakespeares tiefere
>Wahrheit< steht:*’ Seine Figuren gelten nicht wie aus der Kunst, sondern wie
aus dem Leben gegriffen. Die hochartifizielle Shakespearsche Redekunst wirkt
auf die Stiirmer und Drénger so effektiv, dass sie wie der ideale Redner aus der
Rhetorik des Aristoteles ihre eigene Kunsthaftigkeit vergessen lédsst und als Na-
tur erscheint. In den Worten des jungen Goethe: »[N]ichts so Natur als Shakspe-
ars Menschen.«*™ August Wilhelm Schlegels Ankiindigung seiner neuen Uber-
setzung, die mit Metrik und VersmaBl auch der Poetizitit seiner Ausgangstexte
gerecht werden will, wird zwar erst 1796 publiziert, in den 1790ern sind Shakes-
peares Texte aber bereits in ihrer dsthetischen Dimension bekannt.*’ Zumindest
dem von der Turmgesellschaft erzogenen Jarno gestehen die Lehrjahre nicht ge-
niigend Kunstverstand zu, diese dsthetische Dimension zu bemerken. Zwar wird
immer wieder deutlich, dass Kunstkennerschaft Jarnos Stidrke sowieso nicht ist.

47 Vgl. Jakob Michael Reinhold Lenz: »Das Hochburger SchloB«, in: Ders.: Werke und
Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 369-377, hier: S. 370.

48 Johann Wolfgang von Goethe: »Zum Shakespears Tag«, in: Ders.: Samtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche. Band. 18. Frankfurt a.M. 1998, S. 9-
12, hier: S.11. Vgl. neben Herder auch Jakob Michael Reinhold Lenz: » Anmerkun-
gen iibers Theater«, in: Ders.: Werke und Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 329-
363.

49 Vgl. Hansjiirgen Blinn: »Einfithrung: Shakespeare in Deutschland 1790-1830«, in:
Ders. (Hg.): Shakespeare-Rezeption. Die Diskussion um Shakespeare in Deutschland.
11. Ausgewdhlite Texte von 1793-1827. Berlin 1988, S. 9-66, hier: S. 9-16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Mit Jarnos Intervention deutet sich aber an, dass der vom Text suggerierte pan-
optische Blick des Turms, der »jederzeit unterrichtet« (L 521) ist und dem Wil-
helm von Geburt an ausgesetzt scheint, in eben jenem Bereich, dem er Wilhelm
entreiflen will, einen blinden Fleck aufweist. Die Schiilerhaftigkeit des mimeti-
schen Wilhelms geht mit einer mangelnden Kompetenz seiner selbsternannten
Erzieher fiir die Asthetik einher — und damit fiir jene Sphire, der sie Wilhelm
entreiflen will.

So liegt es zumindest nicht nur an der Stirke von Wilhelms Verblendung,
wenn die Neuauflage der platonischen Erziehungsstrategie im dritten Buch dann
im vierten zunéchst nicht nur fehlschldgt, sondern sogar katastrophale Folgen
zeitigt: Das komodiantische Missverstindnis in der Kommunikation zwischen
Wilhelm und dem Turm mischt sich fast mit einem ins Reich der Tragodie geho-
rigen Ausgang. Der Text imitiert in Prosa jenes >Ungeheuer< der Gattungsmi-
schungen, als das die Aufkldrung Shakespeares Texte noch wahrnahm: Der pan-
optische Blick des Turms erweist sich als kurzsichtig, da Wilhelm Shakespeares
Protagonisten schlicht in die Reihe seiner Heldenidentifikationen aus Kinder-
dramen und mittelméBigen Bildern aufnimmt. Durch Mimesis an den wagemuti-
gen Prince Henry aus Shakespeares Heinrich-Dramen fiihrt er die Theatergesell-
schaft auf Abwege und iiberzeugt sie, durch gefihrliches Gebiet zu reisen. Nicht
zuletzt der Larm des inspiriert durch Shakespeares Dramen wieder aufgenom-
menen Fechttrainings scheint in direkter Folge das marodierende Freikorps anzu-
locken, vor dem so ausdriicklich gewarnt worden war. Wilhelm wird beinahe
todlich verwundet; durch seine Schuldgefiihle glaubt er sich zum Eingehen eben
jenes professionellen Theaterengagements verpflichtet, von dem seine versteck-
ten Erzieher ihn fernhalten wollten: Die Neuauflage der platonischen Erziehung
durch einen Vertreter des Turms bewirkt ihr Gegenteil.

In jenen >unendlichen Operationen von Natur und Kunst< bewirkt der Miss-
erfolg aber auch die dsthetische Erziechung bzw. Selbstbildung Wilhelms auf ei-
ner anderen Ebene: im Theater als »Medium der Selbstbildung«’’. Das Engage-
ment am Theater bietet Wilhelm die Moglichkeit, sich mit der eigenen Identifi-
kation mit Shakespeares Hamlet-Figur auseinanderzusetzen und diese sogar auf
die Biihne zu bringen. (In diese #sthetische Bildung wird die Turmgesellschaft
erneut eingreifen und sich diesen Eingriff riickwirkend als entscheidend fiir Wil-
helms Loslosung vom Theater zuschreiben.) Allerdings folgen Wilhelms Lektiire
und Inszenierung nicht mehr den MaBgaben, unter denen Jarno Wilhelm noch
verfithren wollte. Wilhelm geht es nicht mehr um eine >Wahrheit< und Welthal-
tigkeit der dramatischen Figuren, wie das Theater von Aufkldrung und >Sturm

50 Ortrud Gutjahr: Einfiihrung in den Bildungsroman. Darmstadt 2007, S. 88.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 215

und Drangc« sie in Shakespeare sah. D.h. auch die Heldenidentifikation mit einem
auf seine Melancholie reduzierten Hamlet 14uft hochstens noch implizit mit. Sat-
ze wie folgenden aus der Theatralischen Sendung lassen sich in den Lehrjahren
nicht mehr finden: »Auch die Last der tiefen Schwermut war er bereit auf sich zu
nehmen, und die Ubung der Rolle verschlang sich dergestalt in sein einsames
Leben, daB} endlich er und Hamlet eine Person zu werden anfingen.«51 Wilhelm
ist nun vielmehr die #sthetische Dimension von Shakespeares Texten bewusst
geworden. Diese Dimension versucht er fiir die Bithne zu gestalten, denn unter
dem Einfluss Serlos hat er gelernt, »auf den Sinn und Ton des Ganzen« (L 341)
zu achten.

Das komodiantische Missverstindnis der Shakespeare-Initiation iiberlagert
die moglichen tragischen Folgen. So zufillig wie die mangelnder dsthetischer
Bildung geschuldete pddagogische Intervention der Turmgesellschaft keine t6d-
lichen Folgen fiir Wilhelm hat, so zufillig initiiert sie auch Wilhelms &sthetische
Selbstbildung: nicht in der passiven Kunstrezeption, sondern nun als aktiv Betei-
ligter. Keineswegs zufillig im Zusammenhang fiir die Verschriankung von Bil-
dungs- und Erziehungsfragen mit der Theaterproblematik des Romans fallt Wil-
helms besonderes Interesse auf Shakespeares Hamlet. Die lange Rezeptionsge-
schichte von Wilhelms identifikatorischer Auslegung des Stiicks zunichst als
Goethes ungebrochener Shakespeare-Interpretation, die nicht zu geringem Anteil
an der internationalen Karriere des Hamlet beteiligt ist,52 droht oft die Funktion
des Hamlet-Verweises in der dsthetischen Konstruktion der Lehrjahre zu iiberla-
gern: Hamlet ist in erster Linie ein Stiick liber die theatrale Dimension der Mi-
mesis.” Diese kommt hier nicht nur als imitatio ins Spiel, auch wenn Hamlet
sich >wahnsinnig« stellt, sondern in allererster Linie als Vorspielen, Zuschauen
und Verstellen. Die Figuren des Dramas, die sowieso schon innerhalb der thea-
tralen Rituale der hofischen Reprisentation agieren, spielen die ganze Zeit vor
Publikum: Hamlet spielt verriickt, Polonius und die Hoflinge spielen ihm Inter-
esse und Freundschaft vor, Ophelias wahrhaftige Liebe wird vom Spiel kontami-
niert. In der fiir das Stiick so zentralen mousetrap-Szene, die in den Lehrjahren
ungenannt bleibt, auf die aber, wie im Weiteren zu zeigen sein wird, an markan-

51 von Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung, S. 316.

52 Vgl. Hans Jiirg Liithi: Das deutsche Hamletbild seit Goethe. Bern 1951. Vgl. Kurt
Ermann: Goethes Shakespeare-Bild. Tiibingen 1983, S. 293-353. Vgl. Mark Evan
Bonds: »Die Funktion des Hamlet-Motivs in Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Goe-
the-Jahrbuch 96 (1979), S. 101-110.

53 Vgl. Robert Weimann: »Mimesis< in Hamlet«, in: Patricia Parker/Geoffrey Hartman
(Hg.): Shakespeare and the Question of Theory. New Haven 1985, S. 275-291.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ten Stellen angespielt wird, beobachten alle Akteurinnen und Akteure statt der
Theaterauffithrung einander als Zuschauer beim Zuschauen. Und wihrend Wil-
helm der von seiner mimetischen Shakespeare-Verstrickung ausgelosten todli-
chen Katastrophe beim Raubiiberfall im vierten Buch noch knapp entrinnt,
kommt in Shakespeares Stiick iiber die Mimesis niemand mit dem Leben davon.
An der Darstellung von Wilhelms &sthetischer Selbstbildung und ihren Kon-
texten gilt es daher zu rekonstruieren, inwieweit dabei auch das Problem der
Mimesis direkt und indirekt verhandelt wird. In den Blick genommen werden
soll dabei nicht die Hamlet-Bildung im Detail,” sondern das Zusammenspiel der
Kontexte, in denen Hamlet als Theatertext und als Figur in Wilhelm Meisters
Lehrjahren seinen Auftritt hat. Zu deren Einordnung ist nicht zuletzt die Einbe-
ziehung einer weiteren intertextuellen Schicht vonnéten; in den Blick zu nehmen
gilt es seinerseits einen poetologischen und &sthetiktheoretischen Kontext des
Romans, von dem sich das eigenwillige Verhiltnis aus Asthetik der Klassik, is-
thetischer Bildung und Mimesisproblematik auffichern lésst, das die Lehrjahre
aufmachen: Ausgehend von den in Friedrich Schillers Briefen Uber die Astheti-
sche Erziehung des Menschen vertretenen Thesen lésst sich verdeutlichen, was
im Wechselverhiltnis zwischen Wilhelms Hamlet und dem Erziehungsprojekt
der Turmgesellschaft auf dem Spiel steht: die Einhegung des Mimetikers. Von
verschiedenen Aspekten der Schillerschen Briefe her stellen die folgenden Teil-
kapitel die Verbindungslinien zwischen Hamlet-Strang und Turmpiadagogik her.

4. >BILDUNG¢< ALS KEHRSEITE EINER
ASTHETISCHEN ERZIEHUNG NACH SCHILLER

Goethes Arbeit an Wilhelm Meisters Lehrjahren wird bekanntlich in einem par-
allelen Briefwechsel mit Friedrich Schiller intensiv diskutiert und durch dessen
Riickmeldungen beeinflusst. In dieselbe Zeit féllt auch Schillers Abschluss sei-
ner klassizistischen Asthetik in den Briefen Uber die Asthetische Erziehung des
Menschen mit dhnlichen Fragen, nicht zuletzt die Auseinandersetzung mit von
der franzosischen Revolution aufgeworfenen Problemste]lungen.55 In den Lehr-

54 Grundlegend fiir die Zusammenfassung und weiterfithrende Beobachtungen: Zum-
brink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 223-296.

55 Vgl. Terence James Reed: »Revolution und Riicknahme. >Wilhelm Meisters >Lehrjah-
re< im Kontext der franzosischen Revolution«, in: Bernd Hamacher/Riidiger Nutt-
Kofoth (Hg.): Johann Wolfgang Goethe. Romane und theoretische Schriften. Neue
Wege der Forschung. Darmstadt 2007, S. 38-58.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 217

jahren lasst sich daher umgekehrt auch eine Auseinandersetzung mit Schillers
Konzepten rekonstruieren.’® Nicht nur lassen sich sowohl die Wilhelm-Figur wie
auch viele der vom Text vorgestellten sozialen Welten als Manifestationen des
bei Schillers so zentralen >Spieltriebs< sehen.”’ Vor allem besteht das von Kant
herkommende Anliegen der Briefe in einer Bestimmung des Verhiltnisses von
Erziehung (bzw. der dquivalent benutzten Bildung) zu Moral, Asthetik und Poli-
tik: Fiir Schillers Autonomieisthetik ist der imitatio-Topos wie fiir Goethe Ana-
thema. Der als autonom gefassten Kunst kommt >Immunitit«’® gegeniiber der
Wirklichkeit zu. Sie folgt einerseits ihrem Selbstgesetz; andererseits soll dieses
Selbstgesetz aber iiber sich hinaus wirken: Das »vollkommenste[] aller Kunst-
werke« liegt im »Bau einer wahren politischen Freiheit«”, d.h. konsequent zu
Ende gedacht im »ésthetische[n] Staat«*. Bei Freiheit im Sinne Kants handelt es
sich um eine moralische Kategorie, denn der freie Mensch tut das Gute und ist
ehrlich. Fiir Schiller soll diese Freiheit nun nicht von einer Erziehung wie der
philantropinistischen, sondern durch die &#sthetische Erfahrung des sich im
Kunstwerk manifestierenden Schonen gebildet werden. Das Kunstwerk ist also
prinzipiell eine 6ffentliche Angelegenheit” und weist so strukturelle Parallelen
zum Theater (und zu den entsprechenden Bildungsphantasien) auf.

Das Schone begreift Schiller mit Kant als Versshnung von Vernunftgesetz
und der ungeregelten Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindriicke, in deren Be-
schreibung als wuchernd und formlos sich durchaus Nachkldnge der platoni-
schen Mimesisphobie zeigen, die sich ebenfalls primdr gegen eine als instabil
gefasste Sphére des Sinnlichen richtet: »Darin besteht das eigentliche Kunstge-
heimnis des Meisters, dafl er den Stoff durch die Form vertilgt.«62 Radikaler be-
zeichnet Schiller diese Formgebung sogar als »Krieg gegen die Materie«®. Auf

56 Vgl. z.B. Hans-Jiirgen Schings: »Einfithrung«, in: Johann Wolfgang von Goethe: Wil-
helm Meisters Lehrjahre. Ein Roman. Simtliche Werke nach Epochen seines Schaf-
fens. Miinchener Ausgabe. Band 5. Miinchen 1988, S. 613-643.

57 Vgl. Pierre Batteaux: Gar schone Spiele spiel’ ich mit dir! Zu Goethes Spieltrieb.
Miinchen 1986, S. 199-203.

58 Friedrich Schiller: Uber die Asthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von
Briefen, in: Ders.: Werke und Briefe. Frankfurt a.M. 1992, 556-705, hier: S. 583.

59 Ebd., S.558.

60 Ebd., S. 582.

61 Vgl. Jirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen.
Frankfurt a.M. 1988, S. 59-64.

62 Schiller: Uber die Asthetische Erziehung, S. 641.

63 Ebd., S. 648.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

die platonische Tradition bezogen heif3it dies: Die Instabilitdt der Mimesis wird in
der Stabilitéit der Form (bei Platon der >Idee<) gebannt. Die Passivitit und Nach-
traglichkeit der Mimesis ist verkehrt in das Ziel jeglicher Erziehung um 1800,
die verniinftige Selbsttétigkeit: »[N]Joch in seinem Leiden muf [der Mensch]
seine Selbsttitigkeit, noch innerhalb seiner sinnlichen Schranken seine Vernunft-
freiheit beginnen«®.

Durch é&sthetischen Erfahrung dieser »Versohnung< findet sich das Subjekt
selbst in einen versohnten Zustand gebracht, den »dsthetischen Zustande«®.
Nunmehr gegen Kant entsprechen bei Schiller die aus der Sinnlichkeit kommen-
den Neigungen des Subjekts seiner moralischen Pflicht. Und da, jetzt wieder mit
Kant, die moralischen Pflichten allgemeingiiltige sind, konnen die dsthetisch er-
zogenen Subjekte gemeinsam den >schonen Staat< als das >vollkommenste aller
Kunstwerke« bilden. Dazu bedarf es aber nicht nur »schoner Kiinstler«, sondern
auch »pidagogische[r] und politischer[r] Kiinstler« und letztlich »Staatskiinst-
ler«<*® - also Befihigte in denjenigen Kiinsten, die Kant in seiner Pddagogik als
die schwierigsten bezeichnet.”” Dieser >Staatskiinstler« macht »den Menschen
zugleich zu seinem Material wie zu seiner Aufgabe«®,

Schiller kennzeichnet (immer noch mit Kant) seinen verniinftigen, aber
gleichzeitig mit den Sinnen versohnten Entwurf als nie erreichbare regulative
Idee. Von diesem ist auch der Glaube an die Verniinftigkeit der Vernunft iiber-
nommen. Ist diese Theorie in sich doch nur schliissig, wenn Natur des Sinnli-
chen und Kunst des Verniinftigen tatséchlich in einem gemeinsamen Nenner
versohnbar sind und sich also aus einer gemeinsamen Quelle speisen, die fiir
Kant und in seiner Nachfolge fiir Schiller nur in der Sphére des Verniinftigen
und GesetzméBigen liegen kann. ®

Zwar hat Schillers Kunsttheorie weder affirmativ noch ablehnend in Wilhelm
Meisters Lehrjahren einen Auftritt; schon gar nicht liefert sie einen Schliissel zu
den Konstruktionsprinzipien des Romans. Wie etwa der im selben Zeitraum wie
die Lehrjahre entstandene Text Das Mdrchen vorfiihrt, steht Goethe Schillers
Entwurf eher kritisch gegeniiber.”’ Beziiglich der Problematik der Erzichung und

64 Ebd., S. 648.

65 Ebd., S. 636.

66 Ebd., S. 566.

67 Vgl. Kant: »Uber Pidagogik«, S. 702.

68 Schiller: Uber die Asthetische Erziehung, S. 566.

69 Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei. Wien 1992, S. 144.

70 Vgl. Peter Pfaff: »Das Horen-Mdrchen. Eine Replik Goethes auf Schillers Briefe iiber
die dsthetische Erziehung«, in: Herbert Anton (Hg.): Geist und Zeichen. Heidelberg

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 219

ihrer Verzahnung mit Asthetik und Politik werden in Wilhelm Meisters Lehrjah-
ren allerdings immer wieder Elemente aus Schillers politisch-padagogischer As-
thetik evoziert: Die Ideale des Turms etwa entsprechen den von Schiller impli-
zierten, bei aller Kunstaffinitdt vernunftgemifen Leitlinien: Der die Turmgesell-
schaft begriindende Oheim und der an seiner Seite stehende Abbé entwerfen die-
se Sozietiit”' als Keimzelle einer zukiinftigen, in sich wie bei Schiller verniinftig
durchorganisierten Gesellschaft, in die auch die Versohnung mit dem Sinnlichen
einbezogen ist, z.B. als kiinstlerische Durchgestaltung des Wohnsitzes des
Oheims, insbesondere des »Saal[s] der Vergangenheit« (L 541), der der Kunst
gleich vom Namen her jegliche bedeutende Rolle fiir das politische und soziale
Zukunftsprojekt abspricht. Denn aus Schillers erstrebenswerter regulativer Idee
ist ein noch nicht erreichter zukiinftiger Zustand geworden, dessen Verwirkli-
chung auch in den Wanderjahren noch in der Ferne liegt. Nach dem Tode des
Oheims ist ein politischer >Staatskiinstler< nicht in Sicht. Der eigentlich die ent-
sprechende Position ausfiillende Lothario scheint schon von seinem Namen her
(und trotz seiner spdteren Verbindung mit der durch und durch verniinftigen
Therese) etwas zu sehr den Sinnesfreuden der Liebe zugeneigt, und stellt die fiir
Schiller >hochste« der Kiinste dadurch infrage. Einen >pddagogischen Kiinstler«
gibt es aber durchaus: eben jenen Abbé,” der in einem schwachen Moment Bil-
dung zwar als iiberkomplexes und letztlich nicht steuerbares Ergebnis der »un-
endlichen Operationen von Natur und Kunst«< bezeichnet, aber ansonsten durch-
gangig auf die Moglichkeit gelingender Bildung spekuliert.

Der verniinftige Staat, wie er dem Abbé vorschwebt, hat nun zwar einen Sinn
fiir die Kunst; jedoch wird sie in einem allumfassenden Anspruch, wie er im Ge-
niediskurs des jungen Wilhelm noch zum Ausdruck kommt, dann im >Saal der
Vergangenheit< zu Grabe getragen. Anlidsslich der Beerdigung der fiir diesen
Anspruch stehenden Mignon-Figur erlidutert der Abbé seine Konzeption eines
Bildung und Erziehung dienenden Verhiltnisses der Kiinste, die als sduberlich in
Sparten unterschiedene immer jeweils einzelne Organe ansprechen und ausbil-

1977, S. 320-332. Vgl. Bernd Witte: »Das Opfer der Schlange. Zur Auseinanderset-
zung Goethes mit Schiller in den Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten und im
Mdrchen«, in: Wilfried Barner/Eberhard Lammert/Norbert Oellers (Hg.): Unser
Commercium. Goethes und Schillers Literaturpolitik. Stuttgart 1984, S. 461-484.

71 Fiir deren spezifische Verfasstheit vgl. SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S.
142-154.

72 Vgl. Rosemarie Haas: Die Turmgesellschaft in >Wilhelm Meisters Lehrjahren<. Zur
Geschichte des Geheimbundromans und der Romantheorie im 18. Jahrhundert.
Miinster 1975, S. 66ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

den sollen. Wo Schiller die Kunst zwar mit der Wiirde der Autonomie ausstattet,
dann aber zu einer bloBen Durchgangsstation zum >&@sthetischen Staat< erklért, da
findet sich im Turm auch die wohlgeordnete Kunst den erzieherischen und poli-
tischen Endzwecken untergeordnet: zwei Kiinsten eigentlich im Sinne von den
alteren Begriffen ars und téchne, und eben nicht im von Schiller proklamierten
Sinne dsthetischer Autonomie. Mit einem Theater, wie ihm Wilhelm sich ver-
schrieben hat, steht der Turm entsprechend auf Kriegsfull. Auf der Realitétsebe-
ne des Romans tut er dies nicht ganz zu Unrecht: Der Traum von einem aus den
Theaterreformen des 19. Jahrhunderts hervorgehenden Nationaltheater und sei-
ner gebildeten Offentlichkeit wird in Wilhelm Meisters Lehrjahren zwar immer
wieder aufgerufen, aber stets findet sich die im real existierenden Theater ver-
sammelte Menge desavouiert: als bis auf wenige Ausnahmen vergniigungssiich-
tig, oberfldchlich, urteilsschwach, unkultiviert oder schlicht desinteressiert. Die
an die Geheimgesellschaften des 18. Jahrhunderts erinnernde Turmgesellschaft
hingegen besteht aus einer kleinen, ihre weiteren Mitglieder kooptierenden
Gruppe. Wihrend in Schillers Briefen die den Werken der Kunst vorbehaltene
Sonderzone zu einem Umweg wird, iiber den der >dsthetische Staat< sich bilden
kann, bildet das ideal geordnete Gemeinwesen, wie es der Turmgesellschaft vor-
schwebt, selbst eine Sonderzone, die versucht sich von den Sphiren der Unbil-
dung autonom zu machen. Sie ist ein politisches Kunstwerk, das auf Ordnung
und Bestindigkeit setzt. In diesem Sinne ist sie am von Schiller privilegierten
Kunstmodell der antiken Statue orientiert, deren Stoff/Form-Metaphorik Schiller
dann auf die Erziehungs- und Staatskunst iibertrdgt. Strukturgleich dhnelt der
sentenzhafte »Lehrbrief« (L 496), den Wilhelm erhélt und der ihm recht un-
brauchbar als Lebensanleitung erscheint, einem Anweisungskatalog fiir bildende
Kiinstler, der sich jedoch auf eine Lebenskunst bezogen findet.”

Nicht nur die soziale Fragwiirdigkeit des weitgehend noch nicht verbiirger-
lichten Theatermilieus muss aus solch einer Perspektive problematisch erschei-
nen, sondern auch die ungeordnete Fiille der sinnlichen Eindriicke einer Theater-
auffithrung sowie die Fliichtigkeit und Einmaligkeit des Ereignisses.”* In seiner
beriihmten Polemik gegen die langjdhrige Privilegierung der Perspektive der
Turmgesellschaft durch die Goethe-Philologie verweist Schlechta auf einen Aus-
spruch Wilhelms aus der Theatralischen Sendung, der der Bewertung des Thea-
ters durch den frithen Text entspricht, in den Lehrjahren aber nicht wieder auf-
taucht:

73 Vgl. Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, S. 145.
74 Vgl. Kapitel II.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 221

»Und ich behaupte sogar, daf, je mehr das Theater gereinigt wird, es zwar verstandigen
und geschmackvollen Menschen angenehmer werden muf, allein von seiner urspriingli-
chen Wirkung immer mehr verliert. Es scheint mir, wenn ich ein Gleichnis brauchen darf,
wie ein Teich zu sein, der nicht allein klares Wasser, sondern auch eine gewisse Portion
von Schlamm, Seegras und Insekten enthalten muss, wenn Fische und Wasservogel sich

darin wohl befinden sollen.«”

Ebenso einseitig nimmt Schlechta nun umgekehrt fiir die Seite des Theaters Stel-
lung und iibersieht, dass die Realitédtsebene des Romans die Vorbehalte der Turm-
gesellschaft zu bestétigen scheint. Jedes gelungene Theaterereignis fiihrt, sobald es
ausklingt, ins Ungliick: Die ekstatische gemeinsame Lektiire eines Ritterdramas im
zweiten Buch wird von der Katerstimmung des nichsten Tages abgelost. Auf die
begliickende Probe eines kommenden republikanischen Theaters im vierten Buch
folgt der fiir Wilhelm fast todlich endende Raubiiberfall. Auf Hamlet-Premiere,
Premierenfeier und Liebesnacht im fiinften Buch folgt nicht nur die Bedriickung
durch den grauen (Theater-)Alltag, sondern die Brandkatastrophe.”

Die ohne endgiiltige Festlegung fiir oder gegen das Theater auskommende
Erzihlinstanz der Lehrjahre steht weder ganz auf Seiten der Turmgesellschaft
und ihres an Schiller gemahnenden Projekts, noch, wie Schlechta mit rhetori-
scher Wucht suggeriert, auf Seiten einer vom Zivilisationsprozess domestizierten
Lebensfiille, welche sich privilegiert in der Sphire des Theaters ausdriicke. Der
Text verhandelt vielmehr die Spannung zwischen dem péddagogisch-politischen
Projekt des Turms und demjenigen, was in diesem Projekt nicht aufgeht und sich
ihm immer zu entziehen droht. In ihrer konkreten Auspriagung bezieht sich die
Verniinftigkeit des Turms eher auf das platonische Gemeinwesen als auf Kant
und Schiller: In jedem Menschen soll sein besonderes Talent zur Ausprigung
gebracht werden; die Gesamtheit der spezialisierten Turmmitglieder bilden dann
ein Gemeinwesen, in dem jedem und jeder seine oder ihre spezifische Stelle zu-
gewiesen ist. Schlechtas Polemik gegen den Turm und fiir das Theater kommt
dieser Spannung eigentlich sehr nahe: Miisste Wilhelm doch fiir den Turm unin-
teressant sein, da er keine besonderen Merkmale oder Talente aufweist. Er ist
deswegen auch kein Protagonist des Romans: »[D]ieser Roman [...] hat keinen
Helden: Wilhelm hat keinen >Charakter<«<’’. Er geht in seiner Liebe zum Theater

75 Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, S. 100f. Vgl. Schlechta: Goethes
Wilhelm Meister, S. 99.

76 Vgl. Primavesi: Das andere Fest, S. 116-125.

77 Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 11. Fiir die Frage nach dem Charakter und der
ihm im 18. Jahrhundert zugeschriebenen Prégekraft vgl. Heide Volkening: Charakter

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

auf, die sich in der Liebe zur Schauspielerin Marianne manifestiert, aber in ihr
nur das Theater sieht.”® Dieses ist das ewig Wandelbare, in dem nur eines gleich
bleibt: Dass Wilhelm sich als ganzheitliches Subjekt in ihm imaginieren kann:
»Ich [pflegte] mich meist an den Platz der Haupthelden zu setzen« (L 21), lautet
seine priagende Erinnerung an die eigene kindliche Theaterfaszination. Wilhelm
ist ganz bei sich, ist sein eigener Held, immer wenn er sich veridndert. Daher
rithrt auch seine Hingabe an die kulturelle Institution Theater.

Im Theater findet Wilhelm zwar nicht das erwartete Gliick. Bei den Ach-
tungserfolgen, die er bei der vom Roman als objektiv auf der Hohe der Theater-
kunst befindlichen Truppe einféhrt, kann aber von dem von Turm und insbeson-
dere Jarno stets suggerierten volligen Mangel an Talent keine Rede sein. Wil-
helm passt weder gut noch schlecht ans Theater. Er hat so wenig und so viel ein
Talent dafiir wie fiir andere Dinge auch: Er ist ein Mann ohne (hervorstechende)
Eigenschaften. In seiner Offenheit fiir duflere Eindriicke verkorpert er das von
der platonischen Erziehung und Politik so gefiirchtete mimetische Wesen, das zu
vielem werden kann, ohne eine feste Gestalt anzunehmen: zu Schillers Stoff,
dem es an Form mangelt. In diesem Sinne sollte er zwar eigentlich fiir die Turm-
gesellschaft nicht von Interesse sein; dennoch scheint der Abbé ihn als privile-
giertes Objekt der eigenen Erziehung auserkoren zu haben: »[E]s will schon et-
was heillen, in dem hohen Grade seine Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen.« (L
550) Schlechta markiert trotz seiner einseitigen Perspektive einen springenden
Punkt, wenn er argumentiert, an Wilhelm miisse das Erziehungsprojekt des Ab-
bés sich beweisen: Schafft er es, den >Mann ohne Eigenschaften< in den Bann
des Turms zu ziehen, dann ist ihm auch die Erziehung desjenigen gelungen, was
seinem Projekt génzlich zuwiderlduft. — Durch die Erziehung des eigentlich Un-
erziehbaren wiirde sein Projekt sich bestitigen und bekr'aiftigen.79

Eine solche Selbstbestitigung ist nicht zuletzt notig, weil der Abbé und Wil-
helm sich strukturell auf unheimliche Weise dhneln: Auch beim Abbé handelt es
sich um einen >Mann ohne Eigenschaften<. Laut dem scharfsinnigen Jarno hat die-
ser eine philosophisch-piadagogische »Sinn fiir alles, Lust an allem, es zu erkennen
und zu befordern« (L 552). In dieser >Lust an allem« entwickelt die Figur des Ab-

— Arbeit. Zur literarischen Produktivitit des titigen Menschen (zgl. Habil. Ludwig-
Maximilians-Universitidt 2015). Publikation in Vorbereitung.

78 Vgl. die inzwischen klassische Definition der Metonymie Wilhelms durch Marianne
vermittelter Theaterlicbe bei David E. Wellbery: »Ubertragen: Metapher und Meto-
nymie«, in: Heinrich Bosse/Ursula Renner (Hg.): Literaturwissenschaft. Einfiihrung
in ein Sprachspiel. Freiburg i.Br. 2010, S. 121-136.

79 Vgl. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 136-138.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 223

bés formwandlerische Qualitidten, an die Wilhelms mimetisches >Herumschlen-
dern< und seine Schauspielversuche nicht heranreichen. Ob und in wie vielen Rol-
len der Abbé als Abgesandter an Wilhelm aufgetreten ist, bleibt auch den anderen
Turmgesellschaftern unklar, die vage von einem ebenfalls assoziierten »Zwillings-
bruder« (L 551) reden. Auch der Reigen der theatralen Auftritte bei Wilhelms Ini-
tiationszeremonie schafft hier der weiteren Erkenntnis keine Abhilfe, da Wilhelm
so sehr der Illusion der jeweiligen Biihnenfiktion verfillt, dass er sogar die Stimme
seines toten Vaters zu vernehmen meint. Dass es Wilhelm im zweiten Buch scheint,
als habe er den Abbé »schon irgendwo gesprochen«, deutet einerseits auf seine
Identitdt mit dem Fremden im ersten Buch hin, aber da es allen Begleiterinnen und
Begleitern ebenso geht, ist dieses Indiz bedeutungslos. Die lebenspraktische Phili-
ne kennzeichnet sein AuBeres als das eines »Mensch[en]« im Unterschied zu dem
eines »Hans oder Kunz« (L 123): also doch wohl eines allgemeinen und beispiel-
haften statt eines x-beliebigen Menschen. In dieser nicht festlegbaren Allgemein-
heit (die Schlechta als Entleerung abtut)® wird der Abbé eine Parallelfigur zu Wil-
helm bzw. zu dessen Spiegelbild: Er befordert zwar Formen und ist in diesem Sin-
ne schopferische Mimesis, besteht selbst aber nicht aus einem geformten Stoff. In
dieser Hinsicht dhnelt er dem ungeformten Wilhelm, in dem sich gar keine zu be-
fordernde Form abzeichnet.

Der einzige vom Text der Lehrjahre gegebene Konnex zwischen Wilhelm
und der Turmgesellschaft ldsst es indes offen, was die >Aufmerksamkeit< fiir
Wilhelm provoziert. Beim Kauf der Kunstsammlung, deren Verlust Wilhelm
dem Theater in die Arme treibt, provoziert der kindliche Wilhelm selbst eine
solche: »Sie hatten [...] ein Lieblingsbild darunter, von dem Sie mich gar nicht
weglassen wollten.« (L 69f) Ob die Ausstrahlungskraft des mimetischen Kindes,
das den Kunstkenner von seiner sechstigigen Bewertungsarbeit anscheinend
zumindest teilweise abhielt, die Anstrengungen der Turmgesellschaft hervorruft,
oder die spitere Zufallsbegegnung im ersten Buch, bei der sich der langfristige
Kollateralschaden dieses Kaufes abzeichnet, bleibt offen. Strukturell hat in bei-
den Fillen der Zogling mit seiner mimetischen Kraft einen Erzieher angezogen,
der entweder nicht von ihm ablassen kann oder sich seiner spiter erinnern muss.
Die Erziehungsinstanz hat beziiglich Wilhelms von vornherein einen Teil jener
in der sich selbst zugeschriebenen titigen wie formenden Vernunft gegriindeten
Macht abgegeben und gewinnt sie nur zuriick, indem sie Wilhelm in die Sphire
der Turmgesellschaft holt.

In diesem Sinne wirkt auch das von Wilhelm plétzlich gefundene >Gliicks,
seine Paarbildung mit der >schonen Amazone< Natalie am Ende der Lehrjahre,

80 Vgl. ebd,, S. 49, S. 137f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

nicht in dem Ausmal} von einem von der Lenkung durch den Turm losgeldsten
>Gliick« der fortuna abhingig, wie es Wilhelm vorkommt.* Vielmehr scheint es
aus Sicht des Turms durchaus logisch: Auch Natalie, die wohltétige Erzieherin
und Menschenbildnerin, beschreibt sich selbst als Gegenpol zu den experimen-
tellen Erziehungsprinzipien des Abbés. Wihrend dieser die Suche nach der je ei-
genen Bestimmung als groangelegte Erprobung des eigenen Lebens bestimmit,
gibt Natalie ihren weiblichen Zoglingen »Gesetze« vor. Sie unterlduft damit ten-
denziell die Spezialisierungstendenzen des Turms und die Forderung nach einem
radikal eigenverantwortlichen Selbstentwurf, die mit diesen einhergehen. Da sie
aber selbst ihren Selbstentwurf so radikal lebt, wie das pddagogische Projekt es
verlangt, bringe man ihr die »unglaubliche Toleranz« (L 527) entgegen, die die-
sem Projekt insgesamt eigen sei.

Zum Ausdruck kommt mit dieser Zuschreibung allerdings auch der von der
eigenen Spezialisierung wohl eingeschrinkte Blick der Nataliefigur: Wurde das
Kapitel, in dem diese Worte fallen, doch durch ein Gesprich mit Wilhelm tiber
Nataliens Tante, die >schone Seele<, begonnen, der Natalie duferlich gleicht und
innerlich nachzustreben behauptet. »Im Praktischen ist doch kein Mensch tole-
rant.« (L 419), wei} diese von einer Turmgesellschaft zu sagen, die sie von der
Erziehung Nataliens ausgeschlossen hat. Kein (wohl letztlich mimetischer) Ein-
fluss war dieser Tante also auf einen Zogling erlaubt, der sich laut Selbstein-
schitzung unter eben diesem mimetischen Einfluss wéhnt. Nicht in Betracht
zieht Natalie dabei, dass sie im Herzen des Reichs der Turmgesellschaft, namlich
auf dem Anwesen ihres Griinders, diese abweichende Erziehungsphilosophie
verwirklicht. Thre Devianz steht ebenso unter Dauerbeobachtung wie Wilhelm,
dessen Devianz sich komplementir zu ihrer Spezialisierung organisiert, aber
doch ganz anders begriindet ist: Wilhelm ist nicht falsch, sondern zu gar nichts
besonders talentiert. An Natalie kontrolliert der Turm das von ihm als fremd
Identifizierte, an Wilhelm eine grundsitzlichere Andersheit mimetischer Fluidi-
tat. An Wilhelm muss sich daher nicht nur beweisen, ob das Projekt des Turms
allgemeine Giiltigkeit hat, also potentiell ein Menschheitsprojekt ist oder ob es
sich auf eine Gruppe kontingent Ausgesuchter bzw. Auserwihlter beschrinkt.
Kann der Abbé Wilhelm zum Teil seines Projekts machen, ist auch noch — nun
von einer weiteren Theorietradition her gesehen — der platonische Albtraum ab-

81 Fiir die Widerspenstigkeit solcher Gliicksmomente im ganzen Roman, allerdings ohne
Riickbezug auf die eher Willhelm in ihrem Bereich haltende als ihn >bildende< Struk-
tur der Turmgesellschaft vgl. Jochen Horisch: Gott, Geld und Gliick. Zur Logik der
Liebe in den Bildungsromanen Goethes, Kellers und Thomas Manns. Frankfurt a.M.
1993, S. 30-99.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 225

gewendet und die Mimesis als solche unter eine hochst >tolerante< Kontrolle ge-
bracht. Die Mimesis wird nicht gebannt, sondern in Reserve bzw. vielleicht so-
gar Bereitschaft fiir Kommendes gehalten.

All das scheint im Kontext des Wilhelm Meister-Projekts in keiner Weise zu
heilen, dass die mimetische Fluiditit an einem festen Ort gebannt werden muss.
Ganz im Gegenteil ist Wilhelm in den Wanderjahren immer noch auf der den Ti-
tel gebenden Suche nach seiner Bestimmung und findet sie am Ende nur im Re-
kurs auf seine mimetischen Kindheitstrdume. Nicht auf die Zuordnung zu einer
Funktion, hier die des Wundarztes, scheint es anzukommen, sondern darauf,
Wilhelm in der Sphéire des Turms zu halten. Die Mimesis muss sich nicht festle-
gen; etwaige Festlegungen diirfen auch Zufallszuckungen der Mimesis sein. Sie
muss sich nur den Rahmenbedingungen des Turms unterwerfen, d.h. fiir eine zu-
kiinftige Festlegung in Reserve halten bzw. die kontingenten Festlegungen mi-
metisch, wie sie ist, iibernehmen.

Aber nicht nur mit der Turmgesellschaft scheint auf Schillers Briefe Uber die
Asthetische Erziehung angespielt, die aber beim Wort genommen und so gegen
sich selbst gewendet werden. In seiner Eigenschaftslosigkeit evoziert Wilhelm
das, was Schiller den »asthetischen Zustand« nennt, um diesen Zustand gleichzei-
tig zu konterkarieren: »In dem &sthetischen Zustande ist der Mensch also Null<®.
Gemeint ist bei Schiller, dass im Zeichen der isthetischen Erfahrung alle
menschlichen Vermogen ausgesetzt sind und weder der formende Verstand
agiert, noch die ungeformte Sinnlichkeit. Diese Suspension tendiert bekanntlich
immer zur Seite des Verstandes und seiner stabilisierenden Krifte. Sie geschieht
angesichts der Erfahrung eines autonomen Kunstwerks und seiner in sich ruhen-
den Stabilitit. Diese passive Schau ist fiir Schiller in diesem Sinne auch nicht
nur passivisch zu fassen, sondern selbst bereits ein aktivisches Formen: »[D]er
Schein der Dinge ist des Menschen Werk, und ein Gemiit, das sich am Scheine
weidet, ergotzt sich [...] an dem, was es tut.«®> Die von Platon der Mimesis zu-
geschriebene Zerriittung ist Schillers >dsthetischem Zustand«< entsprechend fremd,
»denn der unausbleibliche Effekt des Schonen ist Freiheit von Leidenschaften<®.
Wilhelms »dsthetischer Zustand< dufert sich als komplette Verkehrung von
Schillers Ideal: als ganz seinen Leidenschaften hingegeben statt in einem Null-
zustand suspendiert; beweglich von diesem in jenen Zustand iiberwechselnd, oh-
ne doch je eine eigene Eigenschaft anzunehmen.

82 Schiller: Uber die Asthetische Erziehung, S. 636.
83 Ebd., S. 661.
84 Ebd., S. 642.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Der junge Wilhelm erfdhrt die eigene Nichtfestgelegtheit auf eine Eigen-
schaft als die #sthetische Ganzheitlichkeit seiner kindlichen Theaterliebe, die er
spiter in der Sphire des Theaters erneut suchen und in Marianne gefunden zu
haben meinen wird. Als das Gegenteil von Schillers Ideal entspricht dieser >as-
thetische Zustand« aber doch Schillers Beschreibung. Wilhelm ist »ein Ganzes in
sich selbst. [...] [U]nd unsre Menschheit duBert sich mit einer Reinheit und Inte-
gritdt, als hitte sie von der Einwirkung dufirer Krifte noch keinen Abbruch er-
fahren.«® Von der rhetorischen Inszenierung wie argumentativen Abfolge her
riickt Schillers Text diesen Zustand ins Zentrum seiner Ausfithrungen. Nur am
Rande wird benannt, dass die Kunst so autonom, wie sie dargestellt wird, gar
nicht ist, sondern Mittel zum paddagogisch-politischen Zweck. Indem die Schil-
ler-Anleihen der Lehrjahre Erziehungsprinzip und dsthetischen Nullzustand
durch Entgegensetzung und Domestikation des zweiten durch den ersten aufein-
ander beziehen, stellen sie diesen Zusammenhang pointiert aus. Und von dieser
Pointierung her gibt sich auch das dsthetische Selbsterziehungsprogramm, in das
Wilhelm mit dem Hamlet durch die Fehlkalkulation der Turmgesellschaft hin-
einstolpert, als Ironisierung von Schillers Briefen zu lesen: Nur aus Versehen
schickt die Turmgesellschaft Wilhelm (und damit die Kehrseite von Schillers
>dsthetischem Nullzustand<) in seine &sthetische Selbstbildung am Hamlet. Aus
Schillers in den Briefen im hohen Ton vorgetragener Trias von Kunst, Erziehung
und Politik ist ein komddiantisches Stolpern vom ersten ins zweite geworden.
Die Weiterfithrung des Projekts im dritten Schritt liegt in einer noch ungewissen
Zukunft.

5. DIE THEATRALITAT ASTHETISCHER ERZIEHUNG

Wilhelm gerit iiber seine mimetische Identifikation an Hamlet und so auch an
das Stiick als dsthetisches Ganzes. Damit ist in seiner Bildung ein groBer Schritt
getan. Statt als >Genie< hohere Wahrheiten zu produzieren und sich vor allem
selbst als Dichter zu einer Heldenfigur zu erheben, denkt er jetzt fast schon in
Kategorien der Autonomieésthetik, wie Schiller sie in den Briefen entwickelt.
Die von der Turmgesellschaft bewirkte Ansteckung mit dem »>Shakespeare-
Fieber« fiihrt nicht von der Kunstbesessenheit in die Realitit, sondern in eine is-
thetische Erziehung, an der es der Turmgesellschaft zu mangeln scheint — auch
wenn diese einen Erziehungskiinstler und einen zumindest potentiellen Staats-
kiinstler aufweist. Aus Perspektive von Schillers Asthetik komplementiert die

85 Ebd., S. 638.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 227

>Null< Wilhelm in ihrem >&dsthetischen Zustand«< die Turmgesellschaft, aber ohne
dass diese das zu wiirdigen wiisste.

Gleichzeitig steht das Kunstwerk, an dem Wilhelm sich &sthetisch bildet,
aber auch quer zu der der Kunst von Schiller zugeschriebenen Autonomie: Als
Theaterstiick iiber soziales Theater der gegenseitigen Inszenierungen, Verstel-
lungen und Beobachtungen kommt im Hamlet eine ginzlich andere Mimesis auf
die Biihne als die Mimesis, die Schillers Asthetik impliziert. In Anschluss an die
traditionellen teils platonischen, teils aristotelischen Argumentationsmuster ist
auch fiir Schiller das Theater zentral. Die Briefe iibernehmen fiir die Mimesis das
Ursprungstheorem; sie kldren Mimesis zum Anfang der Kunst als eines Anfangs
von Kultur iiberhaupt. Und, da die Erziehung zur politischen Freiheit ja auf
Kunst angewiesen ist, wird die Mimesis gleich am Anfang der Kultur auch zum
indirekten Ursprung des moglichen guten Lebens im »>dsthetischen Staat< erho-
ben. Mit der Mimesis kommt die Kultur ins Spiel, bzw. der »Eintritt in die
Menschheit«. Sie ist, so heifit es im 26. Brief, aber ein nicht selbst produzierba-
res »Geschenk der N atur<<86, aus dem sich dann, wie der 21. Brief entwickelt hat-
te, die »Schenkung der Menschheit«*’ ergeben wird. Alle vorzivilisierten >Wil-
den< haben bereits »die Freude am Schein, die Neigung zum Putz und zum Spie-
le«®®. Wihrend der Text sonst mit Metaphern der bildenden Kunst arbeitet, ist
hier nun das Theater in jedem der Begriffe mitangesprochen: die Freude zu
scheinen im Sinne von Ausstellung, spielerischer Verstellung und Auftritt, die
Freude am Putz auch im Sinne von Kostiim und Dekoration, die Freude am Spiel
auch im Sinne von verkleidet eine Rolle Ubernehmen. Die ganze Abhandlung
Uber die Asthetische Erziehung lisst sich in diesem Sinne auch als Auseinander-
setzung mit der theatralen Dimension der Mimesis und ihrem Titel gemal als
Beitrag zur Diskussion iiber die Theatralitit einer Erziehung lesen, die nicht un-
bedingt an die kulturelle Institution Theater gebunden ist. Insbesondere >Spiel<
und >Schein« sind Kernworter der Abhandlung, die sich nicht auf ihren Kontext
bei Kant reduzieren lassen: »>Spiel« ist nicht nur das freie Spiel zwischen Ver-
stand und Sinnlichkeit, >Schein< nicht nur die aisthetische Stimulation wie Sti-
mulation der Augen und anderer Sinne. Insbesondere im >Schein< kommt auch
die Dimension des »>Erscheinens«< und der Sichtbarwerdung hinzu, wie sie zum
Vokabular und zur Bedeutungsproduktion von Theater und Theatralititsgefiigen
gehoren. Die »Gabec« seiner dsthetischen Befidhigungen stellt fiir Schiller die erste
Emanzipation des Naturwesens Mensch von der physis dar. Er blickt jetzt auf

86 Ebd., S. 660.
87 Ebd., S. 636.
88 Ebd., S. 661.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

diese; »es erscheint ihm eine Welt«*. Der #sthetische Schein ist in diesem Sinne
nicht nur die Doppelung dieses urspriinglicheren Erscheinens; er ist auch dessen
Vorstufe.

Mit der Betonung der >Freude< an Schein, Putz und Spiel, stellt sich der Text
eindeutig auf die aristotelische Seite der Debatte um die Mimesis: Mimesis be-
reitet eine Lust, die auf Wissen ausgerichtet ist. Denn dass man durch sie, ganz
im Sinne von Aristoteles, auch lernt, haben die 25 vorhergehenden Briefe bereits
beschrieben. Schillers Autonomiehypothese wire ohne die aristotelische Mime-
siskonzeption kaum denkbar: Kommt der Mimesis doch hier kein nachgeordne-
ter Charakter zu, sondern der eines Modells, um mogliche Welten durchzuspie-
len. Fiir die Legitimierung seiner Autonomiehypothese greift Schiller auf die
grundlegende Unterscheidung zwischen platonisch verstandener und aristote-
lisch verstandener Mimesis zuriick. Die Daseinsberechtigung des >dsthetischen
Scheins« ist fiir Schiller nur gegeben, wenn er nicht der Schein der Liige und
Tduschung ist. Sein Bezug zur Wirklichkeit ist gekappt. Den »Schein [...] von
der Wirklichkeit [zu] reinigen« heifit auch, die »Wirklichkeit von dem Scheine
frei zu machen.«” Die unwirklichen Riume der Kunst sollen auf eine nicht von
Liige und Tduschung kontaminierte Wirklichkeit wirken: auf die Sphire jener
Aufrichtigkeit, zu der biirgerliche Erziehung seit Rousseau ihren Beitrag leisten
will.

In diesen Zusammenhang fillt auch Schillers Absage an eine Abbildésthetik
oder imitatio-Poetik: »Auf die Frage >Inwieweit darf der Schein in der morali-
schen Welt sein?< ist also die Antwort so kurz als biindig diese: in so weit es ds-
thetischer Schein ist, d.h. Schein, der weder Realitéit vertreten will, noch von
derselben vertreten zu werden braucht.<’' Der Schein selbst findet sich in diesem
Sinne auf zwei Hauptanliegen verpflichtet, die beide auch Anliegen der rous-
seauistischen Erziehung zum aufrichtigen, stabil in sich selbst ruhenden Men-
schen sind:

»Nur soweit er aufrichtig ist, (sich von allem Anspruch auf Realitdt ausdriicklich lossagt)
und nur soweit er selbstindig ist, (allen Beistand der Realitét entbehrt) ist der Schein &s-
thetisch. Sobald er falsch ist und Realitit heuchelt, und sobald er unrein und der Realitiit
zu seiner Wirkung bediirftig ist, ist er nichts als ein niedriges Werkzeug zu materiellen

92
Zwecken« ",

89 Ebd., S. 655.
90 Ebd., S. 663.
91 Ebd., S. 665, FuBinote 20.
92 Ebd., S. 664.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 229

Von der aristotelischen Mimesis wire ein solcher >Schein«< zur platonischen Mi-
mesis herabgestiegen. Pridziser noch wire er zu dem herabgestiegen, was die
christliche Tradition seit Tertullian aus dem platonischen Vorurteil gegen die
Mimesis gemacht hat: ein Medium von Liige und Betrug. — Diesen Vorwurf
richtet Rousseau dann auch noch an die adelige Erziehung, die statt zur Aufrich-
tigkeit zur kiihlen Selbstkontrolle, Gesichtswahrung und Manipulation der ande-
ren im hofischen Umgang, wie ihn etwa Machiavellis Prinzenerziehung be-
schreibt, befihigen mochte. 9

In eben eine solche Sphire der Verstellung wird der naive Wilhelm aber vom
Text versetzt. Als er durch Jarno mit Shakespeare bekannt wird, bewegt er sich
an den Réndern eben des adeligen Milieus. Auch in den reformadeligen Kreisen
der Turmgesellschaft findet Wilhelm nach seiner Abkehr vom Theater wieder
wie »iiberall Schauspieler und Theater« (L 428) vor, wie Jarno es pointieﬂ.94
Jarno selbst, der die Charakterschwichen der Menschen als die Schwichen einer
von ihnen sozial geforderten Schauspielerei bestimmen wird,” ist als >natiirli-
cher Sohn« Produkt der entsprechenden adeligen Erziehung. Obwohl er Wilhelm
auf deren Grenzen hinweist, bleibt diesem seine Faszination fiir den Adel auch
nach dem bunten Intermezzo bei Hofe erhalten. Davon kiindet (in Anspielung
Christian Garves Beschreibungen des >vornehmen Anstands<) Wilhelms soge-
nannter >Bildungsbrief< Wilhelm will bekanntlich »eine 6ffentliche Person [...]
sein [...]. Auf den Brettern erscheint der gebildete Mensch so gut personlich in
seinem Glanz als in den obern Klassen; Geist und Korper miissen bei jeder Be-
mithung gleichen Schritt gehen, und ich werde da so gut sein und scheinen kon-
nen als irgend anderswo.« (L 292) An der Oberflidche sind hier nicht zuletzt die
traditionellen padagogischen Konzepte des historisch gerade im Verschwinden
begriffenen Schultheaters aufgerufen, die konkret das Auftreten, die korperliche
Haltung, das stimmliche Vermdgen sowie allgemein die gesellschaftlichen Um-
gangsformen der Zoglinge verbessern wollen. Thre Residuen finden sich noch in
den zeitgenossischen Debatten um das >Nationaltheater< als >Bildungsinstituti-
on<.”® Strukturell proklamiert Wilhelm hier eine Bildung, die tatsichlich vom
dufleren Schein ausgeht und sich davon Effekte der inneren Bildung erhofft.”’

93 Vgl. E 138f. Vgl. Niccoldo Machiavelli: Der Fiirst. Berlin 2012. Vgl. auch Lethen:
» Schein zivilisiert!«.

94 »Auf dem Theater geht es wie im Leben zu, und auch im Leben ist alles nur Theater.«
(Stefan Blessin: Goethes Romane. Aufbruch in die Moderne. Paderborn 1996, S. 123)

95 Vgl. L 434f.

96 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 193-236.

97 Vgl. Primavesi: Das andere Fest, S. 88-93.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Die Faszination fiir die Hamlet-Figur und das dadurch ausgeloste Interesse
fiir die Dramaturgie des zugehorigen Theaterstiicks konterkarieren jedoch, paral-
lel zum vollzogenen Bildungsschritt in die richtige Richtung, die daran hingende
Hoffnung auf innere Bildung. Die &sthetische Weiterbildung ausgerechnet am
Hamlet wirkt zunichst eher wie ein Auf-der-Stelle-Treten: Handelt es sich bei
dem Stiick doch um eine grofl ausgesponnene Hofintrige, in der theatraler
>Schein« eben als das von Schiller gegeiflelte >niedrige Werkzeug zu materiellen
Zwecken« benutzt wird. Die Identifikation, die ihn zu Hamlet als Figur fiihrt,
lauft nicht nur der dsthetischen Auseinandersetzung mit Hamlet als einem Stiick
zuwider. Vor allem wird Wilhelms »ésthetische Erziehung< weg von seiner nar-
zisstischen Heldenidentifikation hin zur Auseinandersetzung mit dsthetischen
Gesamtzusammenhiingen vom zur Bildung gewihlten Kunstwerk ausgehebelt:
von der Darstellung mimetischer Verstellungs- und Téauschungskiinste, wie sie
allen giingigen Erziehungskonzepten der Zeit als bedrohlich erscheinen. Wie so
héufig im Problemfeld der Theatralitiit von Erziehung um 1800 tritt auch in ihrer
fiktionalen Variante eine gute, Stabilitit erzeugende, Erziehung gelingen lassen-
de und aristotelisch eingefirbte Mimesis gegen eine schlechte und Erziehung
verhindernde, platonisch konnotierte Mimesis an.

6. NACHAHMEN UND NACHAFFEN IN DEN LEHRJAHREN:
EINHEGUNG DER MIMESIS

Wie so viele Dinge, die in den Lehrjahren zwischen den Zeilen, perspektivisch
mehrfach gebrochen oder indirekt verhandelt werden, kommt auch die Proble-
matik der Mimesis nie richtig zum Tragen. Dahinter ldsst sich in einem Text, der
so sehr mit in den Debatten der Zeit iiber die Frage nach der Mimesis verhandel-
ten Themen wie denen des Theaters, des Kunstdilettantismus oder der Erziehung
beschiftigt ist, poetisches Kalkiil vermuten. Nur selten fillt die Vokabel >Nach-
ahmung«. Auffilligerweise kommt im gesamten Roman nur genau einmal die
Rede auf den fiir die Klassik so unheimlichen und gefihrlichen Doppelgénger
der Nachahmung, das >Nachéiffen<,98 vor. Dieses aber an zentraler Stelle, aller-
dings mehrfach gebrochen: Im Gesprich mit dem noch recht frisch in die Turm-
gesellschaft initiierten Wilhelm beschreibt Natalie das Erziehungskonzept des
Abbé, von dem ihr jiingst verstorbener Oheim sich bei ihrer Erziehung leiten las-
sen hat. Mit einem »wie er jetzt denkt, kann ich nicht sagen« (L 520) wird dieses
Konzept im selben Atemzug relativiert; dass es bis vor kurzem auch auf Wil-
helm angewandt wurde, ldsst sich nur vermuten. Bedeutsam erscheint in diesem

98 Vgl. Kapitel II.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 231

Zusammenhang jedoch, dass der Abbé sein Erziehungskonzept iiber eine Analo-
gie zur Kunst herleitet, also zu derjenigen Sphire, der Wilhelm sich bis vor kur-
zem zugehorig fand.

Der Abbé definiert in Natalies Zusammenfassung (die sich weitgehend mit
einer fritheren ihrer Tante deckt) Menschlichkeit als Téatigkeit und evoziert damit
die in der Aufklidrung ubiquitire Rede von >Selbsttitigkeit«. Die je spezifischen
Tatigkeiten, in denen der je spezifische Mensch sich verwirklichen konne, seien
aber von der inneren Anlage vorbestimmt. Den Theorien der Philantropinisten
und Revisoren, die >Triebe< einpflanzen zu kénnen meinen, wird Blumenbachs
biologische These von der Ausbildung immanenter Eigenschaften entgegenge-
setzt und mit Schillers Forderung aus den Briefen kombiniert, (kulturelle aufokt-
royierte) Pflicht und (aus der sinnlichen Sphire kommende) Neigung zu versoh-
nen: »[M]an konne nichts tun, ohne die Anlage dazu zu haben, ohne den Instinkt,
der uns treibe.« Das heif3it fiir den Abbé nicht nur, dass »jede, auch nur die ge-
ringste Fihigkeit uns angeboren« ist, sondern auch, dass es »keine unbestimmte
Fiahigkeit [gibt]« (L 520). Gegen die von Platon bis Locke giingige tabula rasa-
These, nach der das unbestimmte kindliche Wesen prinzipiell in jede Richtung
durch seine mimetische Veranlagung bildbar sei, wird hier eine Art Priadestinati-
on gesetzt. Durchaus platonisch ist dann aber die andernorts explizierte Argu-
mentation beziiglich der misslichen Einwirkungen erzieherischer und sonstiger
frither Einfliisse: Durch »die ersten Eindriicke der Jugend« (L 121) kann der
Zbgling »verbildet« und »auf falsche Wege gestoen« werden. Dem gilt es »frii-
he Bildung« (L 120) entgegenzusetzen, allerdings in einem sehr eigenwilligen
Sinne. Zunichst jedoch beschreibt der Abbé in Nataliens Wiedergabe die Erzie-
hungspraktiken seiner Zeit (und iiberhaupt der menschlichen Kultur) mit der kul-
turkritischen Rhetorik Rousseaus: »Nur unsere zweideutige, zerstreute Erzie-
hung macht die Menschen ungewill« (L 520). Mit der Rede von der Zweideutig-
keit und Zerstreuung ist die auch bei Rousseau wirksame Panik angesprochen,
die bei Platon von der Mimesis ausgeht und der Sphére des Theaters zugeschrie-
ben wird. Die notwendige Gewissheit beziiglich seiner selbst sollen demgegen-
iber die »péddagogischen Versuche« (L 521) des Abbé bringen, die seine Zoglin-
ge »auf ihrem eigenen Wege irrgehen lassen« in der Hoffnung, dass darauthin
ein besserer eingeschlagen und die »ihrer Natur gemiB[e]« (L 520) Fihigkeit
bzw. Anlage gefunden werde.

Die eigene Gewissheit iiber die Eindeutigkeit dieser Anlagen zieht der Abbé
nun markanter Weise aus der Evidenz der Kunst, und zwar in jenem eng gefass-
ten, dsthetischen Sinne, dem ansonsten in der Sphire des Turms blof ein unter-
geordneter Rang zukommt: Die an der Wirklichkeit ablesbare Tatsache, dass
Dichtertum wie Kiinstlertum tiberhaupt angeboren seien, liee sich in einem wei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.


https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

teren Schritt durch genaue Beobachtung fiir alle iibrigen Fahigkeiten nachweisen.
Diese Behauptung steht und fillt allerdings mit der Tatsache der kiinstlerischen
Naturbegabung. Hier kommt ex negativo das >Nachiffen< ins Spiel: »Man gibt
zu [...] daB} Poeten geboren werden, man gibt es bei allen Kiinsten zu, weil man
muB, und weil jene Wirkungen der menschlichen Natur kaum scheinbar nachge-
ifft werden konnen« (L 520). Aufgegriffen findet sich mit dem von Kants Asthe-
tik fiir die Aufkldarung mit der Handwerklichkeit der Kunst versshnten Geniedis-
kurs durchaus eine Redeweise, die auch dem zuvor seine Theaterphantasie aus-
lebenden Wilhelm nicht fremd gewesen ist. Der Abbé argumentiert zunéchst
ganz im Stile der Rezeptionsisthetiken Kants und spéter Schillers nicht von der
Produktion her: Der Zwang, das naturgegebene Genie anzuerkennen, riihrt von
der Wirkung des Kunstwerks auf eine Rezeption her, die es anzuerkennen in der
Lage ist: >Man muB.< Beide setzen sich gegenseitig voraus. Die vom Oheim und
Abbé ansonsten proklamierte Ausbildung des Kunstgeschmacks durch Erlernen
der Kunstgeschichte eriibrigt sich ebenso wie die ansonsten proklamierte Aus-
bildung der diese Kunst Produzierenden; von der in den ersten fiinf Biichern
immer wieder anzitierten Problematik des Nationaltheaterprojekts, dass entwe-
der das Theater oder in Serlos und Aureliens Fall (und eben auch bei Wilhelms
Debiit als Hamlet) das Publikum noch nicht reif genug sei, ganz zu schweigen.
Die Geniebehauptung iiberdeckt hier in einem ersten Schritt jene Verkomplizie-
rungen eines Ursprungs und Telos von Bildung, die vom Roman an dieser Stelle
schon lange entfaltet worden sind.

In einem zweiten Schritt kommt nun das im Diskurs der Zeit meist abwer-
tend gemeinte und mit dem nicht als eigenstindige Kunstform betrachteten The-
ater assoziierte >Nachiffen< ins Spiel. Die Evidenz des Genies ist eine Sache der
Wahrscheinlichkeit, >weil jene Wirkungen der Natur kaum scheinbar nachgeifft
werden konnen<. Niemand kann ein Genie spielen; niemand kann >scheinen< wie
ein Genie; niemand kann eine >nachéffende« Zweitfassung geben. Damit ist mit
der Geniethese auch gleichzeitig die theaterfeindliche Tradition aufgerufen: Ge-
nie und Theater schlieBen sich aus; das Theater ist hinterriicks fiir letztlich nicht
kunstféhig erklédrt worden.

Mit der Behauptung, dass die Fihigkeiten des Genies ginzlich unmimetisch
seien, bewegt sich der Abbé noch auf dem Boden von Kants Asthetik, deutet mit
dem theaterfeindlichen Akzent aber schon auf die Problematik der philantropin-
ischen Erziehung zu Aufrichtigkeit und Selbstidentitit. Diese Problematik wird
nun im zweiten Schritt noch iiberboten. Der Abbé iibertrigt namlich die Genie-
struktur auf alle anderen Fahigkeiten; suggeriert wird durch die >genaue Beob-
achtung<« wiederum jene wissenschaftliche Wahrscheinlichkeit, die auch der Ge-
niethese Geltungskraft verleihen sollte. D.h. auch, dass letztlich gar keine Fihig-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 233

keit >scheinbar nachgeifft« werden kann. Dies kann nun aber nur von der >ge-
nauen Betrachtung«, welcher der Abbé sich rithmt, bestimmt werden, da schlief3-
lich die Welt um ihn herum bereits >zweideutig< und >zerstreut< erzogen worden
ist und aus >scheinbaren Nachéffungen< von Fahigkeiten besteht. Der Albtraum,
gegen den etwa Salzmanns Erziehung mit und gegen das Theater anarbeitet, ist
fiir den Abbé schon lange Wahrheit. Er versucht nicht nur Wilhelm vom Theater
als einer kulturellen Institution loszureif3en, sondern kdmpft gegen die vom mi-
metischen Prinzip des Theaters durchsetze Halb- und Scheinwelt an, welche die
zeitgenossische Erziehung hervorgebracht hat. — Aufler Natalie relativiert auch
Jarno die philosophische Grundierung der Turmgesellschaft, wenn er Wilhelm
gegeniiber an anderer Stelle erklirt, dass diese schon lange an Substanz verloren
habe und zum Ritual erstarrt sei, »iiber das nun alle gelegentlich nur lacheln« (L
548). Trotz aller vom Text aufgeworfenen Infragestellung der Geltung des Aus-
gefiihrten (nicht zuletzt durch die gemischten Ergebnisse dieser Erziehung bei
Natalie und ihren Geschwistern), steht doch nie au3er Frage, dass der Abbé sich
dem Mimetiker Wilhelm durchgehend und bis zum Schluss widmen und ihn
auch in den spiteren Wanderjahren aus der Ferne anleiten wird.

Auch den weniger negativ als >Nachéffen< besetzten Begriff der >Nachah-
mungs, der in zeitgendssischen Debatten meist im Sinne von aemulatio Verwen-
dung findet und auch in Goethes dsthetischen Schriften und denen zum Dilettan-
tismus vorkommt,” benutzt der Text trotz der durchgiingig aufgerufenen Thea-
ter- und Dilettantismusdiskurse sparsam und fast nie in entsprechenden Kontex-
ten. Einzig dem vom Text als der herausragende Schauspieler der Zeit gekenn-
zeichneten Serlo wird die »Gabe der Nachahmung« (L 250) zugeschrieben, al-
lerdings eher im Sinne eines Kuriosums bzw. eines virtuosen Zirkusartisten als
einer ernsthaften Kunstausiibung: »Seine Nachahmungsgabe {iberstieg allen
Glauben.« (L 269) Die als mittelmiBige bis schlechte Schauspielerin beschrie-
bene Philine ist im Sozialen und eben nicht auf dem Theater »von einer leichten
nachahmenden Natur« (L 173) und weil}3 daraus ihren Vorteil zu ziehen. Thre
Kollegen iiben sich im »Nachahmen« nur in Verbindung mit »Spotten« und
»Necken« (L 211). In allen Fillen ist nicht die schauspielerische Darstellung,
sondern ein Imitieren als Zweitfassung in dem bei Platon dominanten Gebrauch
von Mimesis gemeint.

Als Zweitfassung im Sinne einer Abbildésthetik bestimmt auch der Griinder
der Turmgesellschaft Nachahmung: »Gute Gemiiter sehen so gerne den Finger
Gottes in der Natur; warum sollte man nicht auch der Hand seines Nachahmers
einige Betrachtung schenken?« (L 408), zitiert ihn die >schone Seele<. In Wil-

99 Vgl. z.B. Hermann Bitzer: Goethe iiber den Dilettantismus. Bern 1969, S. 28-66.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

helms aus Sentenzen bestehenden Lehrbrief wird diese Abbildisthetik zunéchst
evoziert und spiter verabschiedet: »Die Nachahmung ist uns angeboren, das
Nachzuahmende wird nicht leicht erkannt.« (L 496) Damit ist nicht nur auf den
bildenden Kunstdiskurs, sondern auch auf Campes >Nachahmungstrieb< ange-
spielt, der mit der Erziehungsphilosophie des Abbé kurzgeschlossen wird: Nach-
geahmt werden soll, was schon da ist, und dieses bereits innerlich Angelegte gilt
es zu suchen. »Nur ein Teil der Kunst kann gelehrt werden, der Kiinstler braucht
sie ganz. Wer sie halb kennt, ist immer irre und redet viel« — so wie Wilhelm,
der Theatertheoretiker und Hamlet-Exeget. Er stofit so nicht zum »Geist, aus
dem wir handeln,« vor, der »das Hochste« ist. »Die Handlung wird nur vom
Geiste begriffen und wieder dargestellt.« Eine solche >Darstellung< wire dann
die wirkliche Kunst, der nichts Zweitrangiges zukommt. — In diesem Sinne {iber-
setzen die Romantiker spidter Mimesis mit >Darstellung<. Aus einer solchen
»spricht die Tat«, wie sie mit »[d]es echten Kiinstlers Lehre« (L 496) verbunden
ist. Hier muss der »Schiiler« die Zweitrangigkeit hinter sich lassen und mit dem
»Meister« wettstreiten (im Sinne von aemulatio), statt ihn zu imitieren: »Der
echte Schiiler lernt aus dem Bekannten das Unbekannte entwickeln und nihert
sich dem Meister.« (L 496f.) Er wird ein Kiinstler, der nicht so viel redet wie der
Mimetiker Wilhelm, sondern aufgehort hat, ihm Vorgesetztes nachzuahmen. Auf
die Kunst im engeren Sinne bezogen hiefe das, dass Wilhelm tatséchlich selbst
ernsthafter Dichter hitte werden miissen, statt im vierten und fiinften Buch all
seine Energie in eine Shakespeare-Bearbeitung zu stecken.'” Auf die Lebens-
kunst bezogen heifit dies, dass Wilhelm mit dem >Hinschlendern< aufhoren
miisste, das ihn von hier nach dort, aber nirgendwohin wirklich fiihrt.

Der Verabschiedung der Nachahmung im >Lehrbrief< entspricht ihr letzter
versteckter Auftritt in der Architektur des >Saals der Vergangenheit<, in dem spéa-
ter die jeglicher Handwerklichkeit abholde Genie-Figur Mignon begraben wird.
Die Nachahmung spielt eine winzig kleine Rolle in der Wilhelm iiberwéltigen-
den Komposition aus Stein: »Die architektonischen Glieder waren mit dem
schonen gelben Marmor, der ins Roétliche hiniiberblickt, bekleidet, hellblaue
Streifen von einer gliicklichen chemischen Komposition ahmten den Lasurstein
nach und gaben [...] dem Ganzen Einheit und Verbindung.« Statt als Zweitran-
gigkeit der imitatio hintan zu stehen oder im Wettstreit ihr Vorbild als aemulatio
zu iibertreffen, wird Nachahmung hier zu einer Nahtstelle, die >Einheit und Ver-
bindung« im Sinne von Schillers Autonomiedsthetik erst herstellt. Die dstheti-
sche Erfahrung dieser >Einheit« ldsst die sie Betrachtenden die eigene Mensch-
lichkeit spiiren, wie die Erzdhlinstanz lapidar mitteilt: »[S]o schien jeder, der hi-

100 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 363-382.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 235

neintrat, iiber sich selbst erhoben zu sein, indem er durch die zusammentreffende
Kunst erst erfuhr, was der Mensch sei und was er sein konne.« (L 540) Das im-
mer am Rande mitlaufende, aber kaum je Erwdhnung findende Zweitrangige und
Zweideutige an der Mimesis, findet sich am Ende ganz wie nebenbei in Stein
gebannt und einer iiberwundenen Vergangenheit zugeordnet. — Dass Wilhelm
den >Saal der Vergangenheit< »ebensogut den Saal der Gegenwart und der Zu-
kunft nennen« (L 541) mochte, stellt nicht nur aus, wie wenig er auch hier ein-
mal wieder von dem ihm Mitgeteilten begriffen hat, das ihm durch Kenntnis der
Kunstgeschichte doch eine »gebildete« dsthetische Erfahrung erméglichen soll.
Dieser Ausspruch verweist nicht zuletzt darauf, dass Wilhelm die Bannung der
Mimesis in der Vergangenheit nicht akzeptiert und auch in Gegenwart und Zu-
kunft der rastlose, zweitrangige und zweideutige Mimetiker bleiben wird, als den
die Turmgesellschaft ihn in ihren Bann zu schlagen versucht.

7. VOR HAMLETS MAUSEFALLE: OHR, AUGE, HAUT
ALS SINNESMEDIEN GESTEUERTER ANSTECKUNG

Beim Verlassen des >Saals der Vergangenheit< wird untergriindig auch der Ham-
let-Strang zu Grabe getragen — bereits kurz bevor es zum abschlieBenden Thea-
tergesprach mit dem Shakespeare-Verfiihrer Jarno kommt: Natalie lenkt Wil-
helms Blick auf versteckte Balkone, die einen Chorgesang ermdoglichen, ohne
dass der Chor gesehen wird. In der Asthetik des Oheims ist dies eine Strategie
zur bereits erwihnten Spezialisierung der Kiinste untereinander; zum Hauptab-
grenzungsprojekt wird erneut das Theater erklart, weil es die Musik seinem Sin-
nenspektakel subsumiert: »Das Theater verwohnt uns gar zu sehr« (L 542), wih-
rend die Architektur des Oheims die Horenden sich »auf den einzigen reinen
GenuB des Ohrs [...] konzentrieren« (L 543) lassen kann. Nur wenig spéter wird
dies bei Beerdigung der Mignon-Figur, deren geniehafte Ziige sie mit Wilhelms
Shakespeare-Bild assoziieren, auch so geschehen. Indem die Musik direkt aufs
Ohr wirkt, wihrend implizit auch seine Shakespearebegeisterung ihre letzte Stiit-
te findet, ist ein Grundmuster eben dieser Shakespearebegeisterung wieder auf-
gerufen: Die direkte Wirkung durchs Ohr steht sowohl bei Wilhelms Shakespea-
reinitiation durch Jarno als auch beim Hamlet-Strang im Hintergrund.

Jarno erhilt von Wilhelm nicht lange Dankbarkeit fiir die Gabe Shakespeare;
er wird vielmehr Opfer von Wilhelms >Eintauchen< in die Shakespearewelt:
Nicht nur distanziert sich Wilhelm von ihm, nachdem Jarno sich negativ iiber
seinen Umgang mit den Geniefiguren Harfner und Mignon &duflert. In seiner mi-
metischen Identifikation mit Hamlet projiziert Wilhelm all diejenigen Aspekte,
die in seiner Stilisierung zum melancholischen, aber unproblematisch heldenhaf-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ten Jiingling (der von Schroders erfolgreicher Bithnenfassung der 1770er gelie-
ferten Vereinfachung folgend)101

Wilhelms Augen zum anderen Teil Hamlets, zum hofischen Intriganten und
102

keinen Platz haben, auf Jarno: Jarno wird in
Strategen mit den brutalen Plidnen. ~ Beziiglich Intrige und Strategie hat er, da
es sich bei Jarno ja um einen Abgesandten der Turmgesellschaft handelt, nicht
ganz unrecht. Man muss die Buchstaben seines Namens nur ein wenig zerstii-
ckeln und verschieben, dann wird aus dem in den Wanderjahren abgelegten
Namen derjenige des grofiten von Shakespeares Intriganten: Jarno klingt fast wie
lago aus Othello, der im Deutschen auch oft Jago geschrieben wird, etwa in Wie-
lands Erstiibersetzung, und ebenfalls einen Offizier darstellt. Seine Intrige, die
Othello und Desdemona in den Ruin treibt, fiillt als »poison«'” eine metaphori-
sche Pest in Othellos Ohr: »I'll pour this pestilence into [Othello’s] ear.«'* Was
Iago, wie es bei Wieland in einer geradezu erlduternden Ubersetzung heifit, dem
Othello »als giftigen Argwohl in die Ohren blasen«'” kann, hat bekanntlich so
katastrophale wie tragische Folgen, wihrend Jarno das Shakespeare-Gift eigent-
lich als Heilmittel gibt,106 dies aber ebenso hinterriicks und mit versteckten Ab-
sichten tut. Um Wilhelm vom Theater zu befreien, bedient Jarno sich einer Thea-
terintrige, infiziert Wilhelm aber nur noch stirker mit dem Theatervirus: Die An-
steckung ist eine mit der seit Platon als ansteckend imaginierten Mimesis selbst.

101 Vgl. Schroders Hamburger Bearbeitung von 1778: William Shakespeare: Hamlet.
Prinz von Ddnemark. Trauerspiel in sechs Aufziigen. Nach Shakspeare. Nebst
Brockmann’s Bildnifs, als Hamlet, und der zu dem Ballet verfertigten Musik. Berlin
1785. Vgl. Dieter Hoffmeier: »Die Einbiirgerung Shakespeares auf dem Theater des
Sturm und Drang, in: Rolf Rohmer (Hg.): Schriften zur Theaterwissenschaft. Band
3.IL Berlin 1964, S. 9-266, hier: S. 27-48. Vgl. Renata Héublein: Die Entdeckung
Shakespeares auf der deutschen Biihne des 18. Jahrhunderts. Adaption und Wirkung
der Vermittlung auf dem Theater. Tiibingen 2005, S. 56-93.

102 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 199f.

103 William Shakespeare: The Complete Works. Second Edition. Oxford 2005, S. 891.

104 Ebd., S. 887.

105 William Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band. Ubersetzt von Christoph
Martin Wieland. Frankfurt a.M. 2003, S. 732.

106 Als eine Art >Impfung« steht das Shakespeare-Gift eigentlich im Rahmen der von
Cornelia Zumbusch so nachdriicklich wie iiberzeugend fiir die Lehrjahre aufgezeig-
ten Poetik der Impfung. Die platonische Konnotation der Regulierung und Umlen-
kung liegt allerdings zu diesem Kontext leicht quer. Vgl. Zumbusch: Die Immunitdt
der Klassik, S. 278-288.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 237

Das Bild vom ins Ohr getrdufelten Gift wird beziiglich Jarno/lago evoziert,
nicht aber genannt. Erst riickblickend wird die Anspielung deutlich: Das Bild
ist ndmlich das zentrale fiir die Theatralitit des Hamlet. Es steht im Zentrum
der die Theatralitdt als solche reflektierenden und ausstellenden mousetrap-
Szene, wird aber, da alle Zuschauenden sich gegenseitig beobachten, nur halb
von allen gesehen: Fiir die Auffiihrung der bei Hofe auftretenden Schauspieler-
truppe schreibt Hamlet ein pantomimisches Vorspiel, das den von ihm ange-
nommenen Mord an seinem schlafenden Vater durch dessen Bruder zur Auf-
fithrung bringen soll: einen von mimetischer Rivalitéit generierten Akt."” Die-
ser Mord findet durch ins Ohr getridufeltes Gift statt. Aus der Reaktion des
Onkels will Hamlet auf die Stichhaltigkeit der Vorwiirfe schliefen, wihrend er
selbst wegen seines Wahnsinns und der etwaigen heilenden Kraft der Liebe
Ophelias unter der Beobachtung von Onkel Claudius und Mutter Gertrud steht.
Das Stiick im Stiick, The Murder of Gonzago, wird dadurch zentral und
gleichzeitig zum Requisit: zum Beiwerk der bei Hofe gegeneinander gespon-
nenen Intrigen.

In Wilhelms ganzer Faszination und Obsession mit dem Protagonisten,
dem Stiick und vor allem seiner dramaturgischen Struktur findet diese Szene
jedoch keine Erwidhnung. Der Text spielt dhnlich wie im dritten Buch die Ver-
fithrerfigur Jarno/lago auf sie an, aber nun mit dem deutlichen Verweis darauf,
dass hier etwas verschoben, weggelassen oder nicht gesehen wird: »Bei all eu-
rer Gewissenhaftigkeit, den grolen Autor nicht verstimmeln zu wollen, lafit
ihr doch den schonsten Gedanken aus dem Stiicke.« (L 316) Philine verweigert,
als Wilhelm wissen mochte, worauf der Vorwurf sich bezieht, die Antwort.
Stattdessen singt sie ein erotisches Lied. Anzunehmen ist, dass sie auf Hamlets
erotisches Geplinkel mit Ophelia in der mousetrap-Szene anspielt. In deren
SchoB legt er sich nicht als Zeichen seiner Liebe, sondern fiir den besseren
Blick auf Claudius: »That’s a fair thought to lie between maids’ legs«'”. Weil
die Stelle vom sonst AnstoBiges in seiner Ubersetzung oft vermeidenden Wie-
land durchaus iibersetzt ist (als »Das ist ein hiibscher Gedanke, zwischen eines
Midchens Beinen zu ligen — — «109), kann sie als der am Erotischen und Sexu-
ellen stets interessierten Philine bekannt gelten. Ebenfalls gro3e Bekanntheit,
wenn nicht geradezu Beriihmtheit, hat in der Zeit der Publikation der Lehrjah-
re der Kupferstich Daniel Chodowickies zur Mausefalle, der den Hohepunkt

107 Vgl. René Girard: Shakespeare. Theater des Neids. Miinchen 2011, S. 434-463.

108 Shakespeare: The Complete Works, S. 700.

109 Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band, S. 817. Vgl. auch Zumbrink: Me-
tamorphosen des kranken Konigssohns, S. 242f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

einer zum Gedenken an Brockmanns Berliner Gastspiel von 1777/78 (als
Hamlet in der Hamburger Schréder-Fassung) entstandenen Reihe bildet (Ab-
bildung 7).""° Auf die Erkennbarkeit der mousetrap-Referenzen bei Teilen der
Leserschaft kann der Text also durchaus spekulieren. Philines Einwurf ver-
weist aber nicht nur auf die theatrale Rahmung der in den Lehrjahren nicht ge-
nannten mousetrap-Szene. Verwiesen ist damit auf den Blick, den Hamlet (und
mit ihm Ophelia) auf die mousetrap-Szene und damit auf das iibers Ohr einge-
floBte Gift erhilt.

Der Witz von Philines Anspielung liegt nicht nur darin, dass Wilhelm nach
der Hamlet-Premiere ja durchaus zwischen Philines Beinen >zu liegen< kommen
wird. Vor allem ruft Philine damit die zentrale Stelle der Lehrjahre auf, die (1dsst
man die Bekenntnisse einer schonen Seele weg) auch vom Umfang her genau in
der Mitte der Wilhelm Meister-Handlung steht: Als Wilhelm durch seine Mime-
sis an Shakespeares Prince Henry fast zu Tode gekommen ist und aus seiner
Ohnmacht erwacht, »fand er sich in Philines Schof3, in den er auch wieder zu-
riicksank« (L 224). Die beiden Figuren stellen die Publikumsposition Hamlets
und Ophelias gegeniiber der mousetrap-Szene nach.'"' Von hier erblicken sie die
fiir das »gliickliche< Ende des Romans zentrale Szene, in der sich eine komplexe
Verzahnung von Auge, Ohr, Ubertragung und Theatralitiit rekonstruieren ldsst:
die Erscheinung der >schonen Amazone« Natalie, an die sich einerseits Wilhelms
von Theater und Mimesis geprigte Jugendphantasie wegen Nataliens Ahnlich-
keit zu deren Heldinnen heften kann und die ihn andererseits fest an die Turmge-
sellschaft binden wird. Mit dem in ihrer Begleitung auftretenden und Wilhelm
versorgenden Wundarzt wird noch dazu auch Wilhelms spitere Berufsspeziali-
sierung in den Wanderjahren an die Bedingtheit seiner sich an diese Szene hef-
tenden Phantasie angeschlossen. Wihrend ihm durch Jarno das Shakespearegift
ohne sein Wissen eingetridufelt wurde, ist Wilhelm nun fast zum Zuschauer auf-
gestiegen, aber eben noch nicht ganz: Zwar bekommt er eine Art Ansteckung zu
sehen, doch findet hier die eigene Ansteckung ebenfalls statt — jetzt iiber das
Auge.

110 Vgl. Abbildungsanhang zu Bruno Voelcker: Die Hamlet-Darstellungen Daniel Cho-
dowieckies und ihr Quellenwert fiir die Theatergeschichte des 18. Jahrhunderts.
Leipzig 1916.

111 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 360-362.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 239

Abbildung 7

Nicht nur Wilhelm erscheint Natalie als »Heilige«, deren »Haupt mit Strahlen
umgeben« (L 228) ist. Auch die Konstruktion des Gesamttexts erhoht diese
Epiphanie zum zentralen Bild des Texts, welches letztlich fiir die Kehre hin zu
Wilhelms gelingender »>Bildung<, wenn nicht gar Heilung, zu stehen kommt.'"
Das Strahlen dieses Bilds verdeckt jedoch, dass an dieser zentralen Stelle auch
der Patriarch der Turmgesellschaft seinen einzigen Auftritt in Wilhelms Welt
hat: Der spiter verstorbene Oheim befindet sich in Natalies Begleitung und
dréingt darauf, nicht bei dem Verwundeten zu verweilen. Der in Hamlets Position
befindliche Wilhelm sieht Nataliens Barmherzigkeit in das Ohr des ihm unbe-
kannten Patriarchen der Turmgesellschaft dringen. Im Sinne einer solchen posi-
tiven Vergiftung zeichnet sich an der Oberfliche nur Natalie verantwortlich fiir
die Wilhelm entgegengebrachte Anteilnahme: Als >Heilige« erscheint sie, indem
sie ihren Mantel ablegt und so ihre Schonheit sichtbar macht. Der Mantel wird
dadurch zunéchst zum Vorhang, dessen Wegziehen Natalie eben als >Heilige«
auftreten lasst. Dann wird Wilhelm mit diesen Mantel bedeckt, woraufhin der
Vorhang sich wieder schliet: Horen und Sehen vergeht ihm in einer Ohnmacht;

112 Vgl. Schings: » Agathon¢, >Anton Reiser<, >Wilhelm Meister<. Zur Pathogenese des

modernen Subjekts im Romang, S. 62-65.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

»[d]ie Heilige verschwand vor den Augen des Hinsinkenden« (L 228). Vom Zu-
schauer ist er zu einer Figur geworden, dem wie Shakespeares Theaterfiguren
und metatheatralen Figuren ein unwiderstehlicher Wirkstoff eingeflot wird, nur
statt in die Ohren in die Augen: seine Obsession mit der >schonen Amazonex.

Doch diese Rollenverteilung tiduscht. Als »von einem ihrer Gesellschafter
geborgt« (L 227) wird der Mantel der >Amazone<, die darunter ganz >Frauc« ist,
eingefiihrt. Mit der Frage »[D]arf ich auf Ihre Kosten freigebig sein?« (L 228) an
den Oheim wird vor der Manteliibergabe deutlich gemacht, von wem oder was
Wilhelm hier eingehiillt wird: vom Mantel der Turmgesellschaft. Der theatrale
Auftritt Nataliens iiberspielt ebenso wie ihre Barmherzigkeit, dass die Geste ein
Band zwischen dem Vater der Turmgesellschaft und Wilhelm schmiedet. Erst
riickblickend stellt sich heraus, dass Natalie dem Oheim nicht nur ins Ohr und
Wilhelm nicht nur ins Auge gewirkt, sondern dass sie Wilhelm ganz direkt iiber
die Haut mit einer Gabe der Turmgesellschaft infiziert hat. Des Mantels »Wérme
schien aus der feinen Wolle in seinen Korper iiberzugehen« (L 229). Der Lock-
vogel bringt ein Gift, das Wilhelm, der hier eigentlich hilfloser Zuschauer ist,
eingefloBt wird.

Ob es sich auch bei Wilhelms Infizierung mit dem Natalie-Bild um eine In-
szenierung der Turmgesellschaft (die vielleicht den vorherigen Missgriff mit
Shakespeare kompensieren will) oder um den von allen Beteiligten inklusive Er-
zihlinstanz suggerierten Zufall handelt, ldsst der Text offen. Aber vor diesem
Hintergrund wirkt es zutiefst ironisch, wenn ausgerechnet Natalie im >Saal der
Vergangenheit« die versteckte Positionierung des Chores damit begriindet, dass
»im Theater« »die Musik [...] nur gleichsam dem Auge [dient]« (L 542). Ist ihr
eigenes Bild doch in einer Szene, die auf die Affizierung des Ohres anspielt,
iibers Auge in Wilhelms Phantasie eingedrungen. Im >Saal der Vergangenheit<
zumindest hat sich das Spiel der gegenseitigen Beobachtungen, Auslassungen
und blinden Flecken erledigt. Wilhelm, den in der ihm zwischenzeitlich als so
(hofisch-)intrigant wie gleichzeitig unorganisiert erscheinenden Turmgesell-
schaft der Wunsch hilt, Mignons toten Korper (und damit auch den Korper einer
seinem fritheren Geniebegriff entsprechenden Kunst) zu sehen,'" ist von der Be-
erdigungszeremonie, bei welcher der Chor nach den &sthetischen Vorgaben des
Oheims auftritt, so mitgenommen, dass er als einziger nicht den einbalsamierten
Korper betrachtet: »Nur Wilhelm blieb in seinem Sessel sitzen, er konnte sich
nicht fassen« (L 577).

113 »Was das AuBere betraf, hiitte er nun immer abreisen kénnen, allein sein Gemiit war
noch [...] gebunden.« (L 570)

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 241

Dies ldsst sich im Sinne von Wilhelms >Bildung< als Formentwicklung
durchaus positiv als >Bildung< und Reife deuten: Die von seinem >Hinschlen-
dern< im Leben anderer (namentlich denen Mariannes, der schonen Grifin und
Mignons) angerichteten Verwiistungen iiberwiltigen ihn. Doch die Szene ldsst
sich auch von der &sthetischen Konzeption der Turmgesellschaft lesen: Der vom
Oheim anvisierte reine Kunstgenuss wird hier zu einem Stupor, der Wilhelm in
der Turmgesellschaft hilt. Die architektonische Verortung des Chors durch den
Oheim will mit Ohr und Auge auch noch diejenigen Sinnesorgane voneinander
differenzieren, welche laut der Kulturtheorie der Zeit (nicht zuletzt laut Schillers
Briefen) gemeinsam fiir die Distanzierung des Menschen von seinem tastenden
und fithlenden Naturzustand verantwortlich sind, und einen wissenschaftlichen
Blick auf die erscheinende Welt ebenso wie theatrale Praktiken ermoglichen.'"*
Auf Wilhelm hat die anvisierte Reinheit der Musik den gegenteiligen Effekt. Die
groftmogliche Reinigung und >Dienstbarmachung« der Asthetik fiihrt in jene
Uberwiltigung zuriick, aus der sie befreien wollte: Sie hiillt ihn ein wie vormals
der von Natalie iibergebene Mantel der Turmgesellschaft. Aber in einer nicht
enden wollenden ironischen Drehung hilt eben diese Verkehrung Wilhelm hier
bildlich im Bereich der Turmgesellschaft: Uber Umwege hat das Gift, das Jarno
als Iago im dritten Buch in sein Ohr triufelte, seine Wirkung getan. In den Ge-
miuern, von denen der Text andeutet, dass hier auch die >Nachahmung< domes-
tiziert wurde, ist nun auch Wilhelm bildlich gefangen und seines (meist mimeti-
schen) Bewegungsdrangs wie seiner personlichen Wiinsche (z.B. eben des Wun-
sches, Mignons toten Korper noch einmal zu sehen) beraubt.

8. UNGESTEUERTE ANSTECKUNG:
HEISSKALTE SCHAUSPIELEREI
UND ALLTAGSCHARISMATIK

Wilhelms é&sthetische Bildung an Shakespeares Hamlet als Theaterstiick bis zum
berithmten Premierenabend ist schnell skizziert:''> Zwar bleibt sein Blick auf das
Stiick durch die Hervorhebung von Hamlets melancholischem Zaudern extrem
verkiirzt, doch betitigt er sich durchaus eigenstindig als Bearbeiter und Drama-
turg. Wilhelm nimmt so Schillers erwihntes Diktum beim Wort, bei dsthetischer
Erfahrung handle es sich bereits um eine aktivische Tétigkeit und nicht um ein

114 Vgl. Schiller: Uber die Asthetische Erziehung, S. 662f.
115 Fir eine ausfiihrliche Darstellung vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Ko-
nigssohns, S. 264-289.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

passives Rezipieren. Fiir Wilhelm bedeutet dsthetische Bildung nunmehr, dass er
selbst dsthetischen Stoff bildet, allerdings nicht als der Produzent, als den er sich
seit seiner Jugend imaginiert. Er eifert Shakespeare nach, ist also nachahmend
bzw. mimetisch titig. Noch in den Wanderjahren wird es reminiszenshaft in den
»Betrachtungen im Sinne der Wanderer« heilen: »Shakespeare ist fiir aufkei-
mende Talente gefihrlich zu lesen; er notigt sie, ihn zu reproduzieren; und sie
bilden sich ein, sich selbst zu produzieren.« (W 295)

Dass Wilhelm sich bei seiner Bearbeitung der Ubersetzung Wielands an-
nimmt ist nicht nur als Hinweis auf die zeitliche Einordnung der Handlung zu
verstehen. Insofern eine solche vom Roman ansonsten notorisch unterlaufen
wird, weist der Name Wieland eher auf den Stand von Wilhelms Bildung hin:
Wieland iibersetzt Shakespeare in Prosa; vor der dsthetischen Form kapituliert er.
Auch Wilhelms kindliche und jugendliche Kunstbegeisterung wusste mit dstheti-
schen Formen noch nichts anzufangen. Wie in der Identifikation mit dem blof3
mittelmédBigen Bild vom >kranken Konigssohn« beschrinkt er sich auf den darge-
stellten Inhalt. Auch zu Shakespeare hat er, vermittelt durch Wielands Prosafas-
sung, zunéchst noch ein solches Verhiltnis: Wielands Verzicht auf eine Orientie-
rung an der Form mit ihren meist komplexen Blankversen und manchmal weiter
variierenden Versmaflen tendiert immer noch zum dargestellten >Gegenstand<
und nicht so sehr zur >Kunst< insgesamt. 1o

Erst im Laufe der Auseinandersetzung erlangt Wilhelm jenes Verstéindnis fiir
die dsthetische Form, das sich in den 1790ern durchzusetzen beginnt und in der
Schlegel-Ubersetzung kulminiert. In Wielands ausschnitthaft iibersetztem Ham-
let fiillt er die Liicken und erkdmpft, gegen Serlos Argumente fiir ein pragmati-
sches, »zerstiickeltes und zerstoppeltes< Theater, das Recht des Kunstwerks auf
seine Unversehrtheit. Doch die von Wilhelm benutzte organologische Metapher,
die Herder in den Diskurs eingebracht hatte und iiber Herder hinaus den Weg fiir
Schlegels Blick auf Shakespeares selbstreflexive Poetik ebnet, ist in vieler Hin-
sicht schief: In der Debatte mit dem Theatermann Serlo antwortet Wilhelm auf
die Vorwiirfe der Aufkldrung, Shakespeare bestehe nicht nur aus groen Schon-
heiten, sondern auch aus grofen Fehlern: »Es ist nicht Spreu und Weizen durch-
einander [...,] es ist ein Stamm, Aste, Zweige, Blitter, Knospen, Bliiten und
Friichte. Ist nicht eins mit dem andern und durch das andere?« (L. 294) >Knospen,
Bliiten und Friichte< werden an dieser Stelle von Wilhelm aber noch gemeinsam
dargeboten, nicht in ihrer einander bedingenden zeitlichen Abfolge. Im Laufe
der immer wiederkehrenden Diskussion des Hamlet-Stoffs zielen seine drama-
turgischen Uberlegungen immer stirker darauf, eine solche Abfolge als Form-

116 Vgl. ebd., S. 142-159.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 243

entwicklung im Hamlet zu erblicken und fiir die Bithnenfassung dramaturgisch
zu konzipieren. Parallel ldsst sich auch die Entfaltung der Romanhandlung selbst
als eine solche Abfolge rekonstruieren.'"’

Ein wichtiger Schritt fiir die >Bildung< der Wilhelm-Figur wird aus der Kon-
zeption der Theatralischen Sendung importiert'"™ und auf die dramaturgische
Arbeit am Hamlet tibertragen: Der sich bisher dem eigenen >Hinschlendern< und
seinen Liebeshdndeln widmende Wilhelm schlieft Kompromisse mit der Realitét,
statt sich von den auf ihn einstrémenden Impulsen leiten zu lassen oder gar in
diesen Impulsen die eigene Selbstverwirklichung zu sehen. Er kann gegeniiber
Serlo auf der Unversehrtheit des Stiicks, insbesondere seines tragischen Endes,
beharren und erklirt sich gleichzeitig bereit, eine Strichfassung zu liefern, die
das Kunstwerk in seinem von Wilhelm ausgemachten Gehalt beldsst und trotz-
dem fiir die Theaterbiihne spielbar macht. Wilhelm bewihrt sich hier nicht zu-
letzt sozial in einer im Wechselspiel mit anderen verrichteten Tatigkeit.

In der Auseinandersetzung mit Hamlet hort Wilhelm auf, »ein Stiick aus ei-
ner Rolle zu beurteilen« (L 216), hier der Heldenrolle des Hamlet, und schaut
stattdessen auf den als organisches Ganzes verstandenen Text. Bei aller Entwick-
lung und bei aller Souverinitit im dsthetischen Umgang mit Hamlet als einem
Textkunstwerk gelingt es Wilhelm jedoch nicht, sich von der eigenen mimeti-
schen Identifizierung mit seinem einseitigen Bild von Shakespeares Protagonis-
ten freizumachen. Entsprechend bleibt seine Schauspielkunst in dem psychologi-
schen Realismus der Hamlet-Interpretation stecken, mit dem von den 1750ermn
bis 1770ern Garrick in England und dann Brockmann und Schroder im deutsch-
sprachigen Raum grofle Erfolge feiern und diese Figur so zum Paradigma des
psychologischen Realismus in der Schauspielerei machen: Sie sind, so der ein-
flussreiche zeitgendssische Kritiker und Dramaturg Johann Friedrich Schink, in
der Lage »auf[zu]horen Schauspieler zu sein«'"” und stattdessen »Wirklich-
keit« ' darzustellen. In diesem Sinne legt die Wilhelmfigur die Kunst des
Schauspielens eindimensional und letztlich unésthetisch aus: eben als eine des
volligen Aufgehens in der Rolle, die das Theater vergessen lisst.'>' Deutlich

117 Vgl. ebd., S. 324-335.

118 Vgl.ebd., S. 1162-1177.

119 Johann Friedrich Schink: Ueber Brockmanns Hamlet. Berlin 1778, S. 62.

120 Ebd., S. 28.

121 Vgl. neben Schink auch Johann Jacob Engel: Ideen zu einer Mimik. Erster Teil. Mit
erlduternden Kupfertafeln. Berlin 1785. Vgl. Erika Fischer-Lichte: Semiotik des
Theaters. Band 2. Vom »kiinstlichen« zum »natiirlichen« Zeichen. Theater des Ba-
rock und der Aufkldrung. Tiibingen 1983, S. 156-176.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

markiert der Text aber, dass es sich hier um ein Vergessen Wilhelms handelt:
Wihrend auf die mousetrap-Szene blof angespielt wird, gibt der Text der Suche
nach einem Akteur in Serlos Schauspielertruppe, der den Hauptdarsteller dieses
Spiels im Spiel darstellen kann, grofen Raum. Wilhelm zitiert aus der eigenen
Ubersetzung Hamlets Bewunderung fiir dessen gekonnt gespielte Leidenschaft
bei der Trauer um eine mythologische Figur: »Sein ganzes Wesen von einem
Gefiihl durchdrungen! und das alles um nichts — um Hekuba! — Was ist Hekuba
fiir ihn oder er fiir Hekuba, dall er um sie weinen sollte?« (L 304) Er lisst aber
Hamlets nachfolgenden Worte weg, die Hamlets Reflexionsniveau beweisen.
Bei Wieland lauten sie: »Was wiird er thun, wenn er die Ursache zur Leiden-
schaft hitte, die ich habe?«'”
Schauspielens in der Fihigkeit zur kalkulierten wie kiinstlichen, emotional ei-
gentlich unmotivierten Verstellung; fiir Wilhelm liegt sie in der Hervorbringung
von Wirklichem — und, in Anlehnung an die platonische Mimesiskonzeption, in
der Ansteckung an und Identifikation mit den dargestellten Leidenschaften.

Die Lehrjahre spielen hier auf die beiden widerstreitenden Prinzipien der

Fiir Shakespeares Hamlet liegt die Kunst des

Schauspieltheorie in der Mitte des 18. Jahrhunderts zunéchst in Paris gefiihrten
Diskussion an: auf die Prinzipien der >hei3en< und >kalten< Schauspielerei, die in
den 1790ern schon leicht anachronistisch wirken.'” Pierre Rémond de Saint-
Albine argumentiert (in Weiterfithrung der verbreiteten Argumentation Jean-
Baptiste Dubos’ und im weiteren Fahrwasser der Autoaffektion der antiken Rhe-
torik) in einem Text von 1747, Schauspielen heifle, die dargestellten Gemiitszu-
stinde selbst zu fiihlen: Darstellende miissen, so heifit es in Lessings Uberset-
zung, »sich einbilden, das wiirklich zu seyn, was sie vorstellen. [...] eine gliick-
liche Raserey muf} sie iiberreden«'**. 1750 publiziert Francesco Riccoboni die
Gegenposition, nach der Schauspielerei kalkuliert und technisch die entspre-
chenden Zustinde vorstellen, die Akteure aber nicht von ihnen ergriffen sein sol-
len. Ebenfalls in einer Ubersetzung Lessings: »Man muB die Bewegungen der
Natur bei andern vollkommen wissen und von seiner Seele allezeit Meister blei-
ben, damit man sie nach Belieben der Seele eines andern dhnlich machen

122 Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band, S. 817. Vgl. auch Zumbrink: Me-
tamorphosen des kranken Konigssohns, S. 243f.

123 Allerdings bestimmen die beiden Prinzipien die Diskussion bis weit ins 20. Jahrhun-
dert hinein. Vgl. Roselt: »Seelen mit Methode. Einfiihrung«, S. 17f.

124 Pierre Rémond de Saint-Albine: »Der Schauspieler«, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen
mit Methode. Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen The-
ater. Berlin 2005, S. 101-109, hier: S. 105.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 245

kann.«'* Fiir sein Gegenargument hat Riccoboni schlicht technische Griinde:
Wegen der auf der Biihne erzihlten Zeitraffungen konne man die wahren Gefiih-
le erstens nicht schnell genug an-, aus- und umschalten. Zweitens gelte es, sie
sowieso je nach Grofe des Auffithrungshauses noch zu iibertreiben; eine direkte
Reproduktion verbiete sich also. V6llig einig allerdings sind sich die beiden Au-
toren iiber die dsthetische Wirkung der jeweils dargestellten Gefiihle: Sowohl die
kiihl kalkulierte wie die heill empfundene Emotion haben nach Riccoboni eine
theatrale Darbietung zum Effekt, »welcher sich die Zuschauer notwendig iiber-
lassen miissen, und die sie wider Willen mit sich fortreiBt«'*®. Rémond de Saint-
Albine spricht gar von einer »epidemischen Krankheit der Seele, deren Fortgang
eben so schnell, als erstaunlich ist«'”’. Nur die heiBe Schauspielerei praktiziert
eine sich hingebende und identifizierende Mimesis im platonischen Sinne. Die
von Platon ausgemachte ansteckend-mimetische Wirkung auf das Publikum ha-
ben die heifle wie die kalte Schauspielerei jedoch gleichermallen. Der gelunge-
nen Schauspielerei kommt unter beiden Vorzeichen zu, was die Diskussion des
20. und 21. Jahrhunderts »Aura«'*® nennen wird: eine quasi-magische Wirkung
der darstellerischen Prisenz, die das Publikum in den Bann schléigt.m

In den 1790ern sind diese Schauspieltheorien, obwohl z.B. Friedrich Ludwig
Schroder in Hamburg sich in der Praxis stark an Riccoboni orientiert, nicht mehr

auf dem neuesten Stand. Lessing und Diderot haben sie bereits transformiert.'*

125 Francesco Riccoboni: »Die Schauspielkunst. An die Madame *** durch Herrn Fran-
ziskus Riccoboni den Jiingeren, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Methode. Schau-
spieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen Theater. Berlin 2005, S.
116-123, hier: S. 119.

126 Ebd., S. 118.

127 Rémond de Saint-Albine: »Der Schauspieler, S. 106.

128 Walter Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit«, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 1.2. Abhandlungen. Frankfurt a.M.
1974, S. 471-508, hier: S. 477. Vgl. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S.
114-126, S. 160-175.

129 Vgl. Erika Fischer-Lichte: »Der Korper als Zeichen und als Erfahrung. Uber die
Wirkung von Theaterauffithrungen, in: Dies./Jorg Schonert (Hg.): Theater im Kul-
turwandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Korper — Mu-
sik — Sprache. Gottingen 1999, S. 53-68.

130 Vgl. die Kapitel zu Lessing und Diderot in Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Methode.
Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen Theater. Berlin
2005, S. 124-147. (Allerdings wird Denis Diderots 1770 entstandener »Paradoxe sur

le comédien« erst 1830 publiziert.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Bereits fiir das Illusionstheater eines Schroders oder Brockmanns gelten beide
Schauspielstile als zu exaltiert theatral und damit wirklichkeitsfern."”' Verfiihrt
werden soll nunmehr zum Glauben an die Realitidt des Vorgefiihrten: Die »eige-
ne Uberzeugung, man sei ein ganz anderer Mensch, soll laut Serlo »den Zu-
schauer gleichfalls zur Uberzeugung hinreiBe[n]« (L 309)."” Und die in Weimar
unter dem Theaterdirektor Goethe eingeiibte klassizistische Asthetik ldsst auch
das Illusionstheater hinter sich. Sie will das Publikum nunmehr erheben und bil-
den, statt es mit Leidenschaften zu infizieren oder mit vorgespiegelter Wirklich-
keit zu tiuschen.'”

Im Lehrjahre-Roman finden sich jedoch trotzdem die komplementédren An-
steckungstheorien von der heilen und kalten Schauspielerei aufgerufen: als Ele-
mente, anhand derer sich eben die im Text unterschwellig verhandelten Fragen
nach der Mimesis, ihren Orten und ihren Wirkungen weiterfithren lassen. Der
von Wilhelm zum Schicksal stilisierte Zufall fiihrt ihn zum Ziel seiner Jugend-
trdume, ndmlich zur hervorragenden Theatertruppe seiner Zeit, die mit einem
vorklassischen, realistischen Theaterstil retissiert. Hier findet Wilhelm sich zwi-
schen das Geschwisterpaar Serlo und Aurelie gestellt: Der in der Theatralischen
Sendung noch deutlich mehr nach dem historischen Schroder modellierte Prinzi-
pal Serlo steht mit der »Kilte seines Gemiites« (L 272) bei gleichzeitiger Abwe-
senheit von eigener »Erfindungskraft« (L 271) fiir eben den kalten Schauspieler,
der »natiirlich zu spielen und doch immer verstellt zu sein« (L 272) gelernt hat.
Seine leidenschaftliche Schwester Aurelie verkorpert die heile Schauspielerin,
die die von ihr als Ophelia oder der Grifin Orsina in Emilia Galotti gespielten
»dunkeln, heftigen, unbestimmten Ankldnge« (L 278) nicht nur selbst empfindet,
sondern im wirklichen Leben an den Folgen ihrer Bithnenexzesse zugrunde ge-

. 134
hen wird.

131 Vgl. Schink: Ueber Brockmanns Hamlet, S. 61f.

132 Das Prinzip des von Serlo verkorperten Illusionstheaters ist insofern in die Konst-
ruktion des so gar nicht auf Illusion zielenden Romantexts eingelassen, als in ihm
der zentrale Komplex iiber Illusionierung und Desillusionierung der Hauptfigur re-
flektiert wird. Vgl. Matthias Mayer: SelbstbewufSte Illusion. Selbstreflexion und Le-
gitimation der Dichtung im »Wilhelm Meister«. Heidelberg 1989.

133 Vgl. zur Abwehr der Leidenschaft in Goethes Kunstprogramm Zumbusch: Die Im-
munitdt der Klassik, S. 230-269.

134 Vgl. Thorsten Valk: » Alles macht einen ewigen Zirkel in mir<. Aurelie als Melan-
cholikerin in Goethes >Wilhelm Meister««, in: Goethe-Jahrbuch 116 (1999), S. 259-
270.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 247

Mit der von beiden Schauspieltheorien nicht zu trennenden theatralen Anste-
ckungstheorie brechen die Lehrjahre jedoch bzw. ironisieren sie. Zum einen
wird die Ansteckungstheorie parodiert, denn nicht Serlos kalkuliertes Schauspiel
grofer Leidenschaften wirkt >epidemisch< von der Biihne, sondern sein in jeder
Lebenslage durch und durch gemiitliches Naturell:

»Die innere Behaglichkeit seines Daseins schien sich iiber alle Zuhorer auszubreiten, und
die geistreiche Art, mit der er die feinsten Schattierungen der Rollen leicht und gefillig
ausdriickte, erweckte um soviel mehr Freude, als er die Kunst zu verbergen wufite, die er

sich durch eine anhaltende Ubung eigen gemacht hatte.« (L 250f)

Das Publikum wird im Theater weder von einer quasi-magischen Aura affiziert,
noch im Sinne des Nationaltheaterkonzepts gebildet, sondern findet dort einen
Ort der gepflegten Unterhaltung, deren Grundstimmung durch Serlos Ausstrah-
lung bestimmt wird: eine nicht magische, sondern >behagliche< Aura. Der Text
fiihrt auch keine >dunkle< Wirkung der melancholischen Aurelie von der Biihne
herab vor, sehr wohl aber die private Wirkung ihres iibersteigerten Leidensbe-
richts auf den mimetischen Wilhelm: »Er empfand die Foltern der ungliicklichen
Anspannung mit: sein Gehirn zerriittete sich, und sein Blut war in einer fieber-
haften Bewegung.« (L 279)

Mimetische Ubertragung existiert also; das mimetische Wesen Wilhelm wird
bis in die Wanderjahre hinein als fiir sie empfinglich geschildert. Solche Uber-
tragungen finden aber nicht von der Theaterbiihne herab statt, stattdessen kommt
im Text immer wieder die einigen, nicht allen Menschen eigene auratische Aus-
strahlung im sozialen Umgang zum Tragen. Natalie und ihr Bruder Lothario
brauchen nicht die Theaterbiihne und das Publikum Aureliens und Serlos, um
»den reinsten EinfluB« (L 526) zu entfalten. Sie entwickeln vielmehr eine cha-
rismatische Prdsenz im personlichen Umgang. »Ausstrahlung«, »Ausdrucks,
»Wirkung« auf der einen Seite, »Wirkung« und »Empfingnis« auf der anderen
sind die entsprechenden Vokabeln, die auch andere Goethe-Texte, und nicht nur
die literarischen, zur Beschreibung solcher Zusammenhinge benutzen. " Als
Macht von »Daimon« bzw. »Didmon« findet sich dieses Phinomen des Charis-

135 Vgl. fiir »ausstrahlen«: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften/
Akademie der Wissenschaften zu Gottingen/Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften (Hg.): Goethe-Worterbuch. Band 1: A - azurn. Stuttgart 1978, Spalte 1263-
1265. Vgl. fiir »Eindruck«: Dies. (Hg.): Goethe-Worterbuch. Band 2: B - einweisen.
Stuttgart 1989, Spalte 1436-1438. Vgl. fir »empfangen«: Dies. (Hg.): Goethe-
Worterbuch. Band 3: Einwenden - Gesdusel. Stuttgart 1998, Spalte 56-59.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

mas vom Egmont bis zu Dichtung und Wahrheit in all seiner Mehrdeutigkeit
thematisiert.*® In Goethes kunsttheoretischen und poetologischen Texten tritt in
den 1790ern immer mehr die Entwicklung einer Asthetik des Symbols in den
Vordergrund, in dem eine so geartete Wirkmacht der Préisenz sich verdichten

soll. '

Auf der Handlungsebene der Lehrjahre tritt an die Stelle der Faszination
fir Bithnenmagie diejenige fiir Alltagscharismatiker. Die wichtige Funktion der
Aura in Wilhelms Leben bleibt bestehen, sie verdndert aber ihre Qualitit: Es ist
keine Aura des Schauspielaktes, die sich aus einem Charisma der Schauspielerin
oder des Schauspielers speisen mag, die in ihren Rollen aufgehen. Die Charisma-
tikerinnen und Charismatiker der Turmgesellschaft treten als sie selbst auf. Der
Text der Lehrjahre macht iiberdeutlich, dass die Turmgesellschaft Wilhelm in
eine Sphire zieht, in der ein Umgang mit diesen Alltagscharismatikern die Biih-
nenmagie ablost. Gleichzeitig haben die Plotzlichkeit dieses Umbruchs und Wil-
helms beinahe umstandslose Adoption durch den Turm jedoch strukturell eher
etwas von der epidemischen Wirkung des Theaters als von der verniinftig orga-
nisierten Tétigkeit, wie der Turm sie predigt.

Der Text lisst es offen, inwieweit der von Natalie, Lothario und anderen in
den Bann geschlagene Wilhelm seine Bindung an den Turm iiberhaupt richtig
einzuordnen weif3. Das ironischerweise durch und durch theatrale Ritual, mit
dem die Turmgesellschaft seine Befreiung vom theatralen Irrweg behauptet,
vermag Wilhelm zumindest nicht als ein Theaterereignis zu deuten. Er regrediert
zum Kind, das Biihnenfiktion und soziale Situation nicht unterscheiden kann:
Nicht nur will er auf von der Biihne gestellte Fragen antworten, auch »glaubte
[er] die Stimme seines Vaters« tatsdchlich zu horen, als das Ritual den Geist von
Hamlets Vater als Reminiszenz an die Hamlet-Auffiihrung auftreten ldsst und
mit Wilhelms wirklichem, gerade verstorbenen Vater verdichtet. Wihrend die
dekontextualisierte Bithnenfigur behauptet, sie »scheide getrost« (L 495), da sie
Wilhelm auf einem guten Weg wisse, ist dieser durch die recht basale Erfahrung,
dass das von der Biithne wie real auf ihn wirkende Geschehen wohl so real gar
nicht sei, in die »verworrenste[] Lage« (L 496) gebracht. Mit den ausgerechnet
im Moment der Ubernahme der natiirlichen Rolle der Vaterschaft gesprochenen
Worten des Abbés »Heil dir, junger Mann! deine Lehrjahre sind voriiber; die Na-
tur hat dich losgesprochen!« (L 497) ist wohl vor allem das Theater gemeint. Im

136 Vgl. Lars Friedrich/Eva Geulen/Kirk Wetters (Hg.): Das Ddmonische. Schicksale
einer Kategorie der Zweideutigkeit nach Goethe. Paderborn 2014.

137 Vgl. Frauke Berndt: »The Myth of Otherness: Goethe on Presence«, in: Goethe
Yearbook 19 (2012), S. 49-66. Vgl. zum Charisma Eckart Goebel: Charis und Cha-
risma. Grazie und Gewalt von Winckelmann bis Heidegger. Berlin 2006, S. 9-15.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 249

Moment seiner Lossprechung vom Theater befindet Wilhelm sich in exakt dem-
jenigen Modus, den Platon in seiner Theaterkritik als von der Mimesis korrum-
pierten beschreibt. Wie so hdufig in den Lehrjahren (und auch noch in den Wan-
derjahren) endet diese Verwirrung nicht durch innere Stirke, sondern durch eine
weitere duflere Stimulation: Das Ritual geht weiter; anstelle der seit seinen thea-
tralen Kinderphantasien imaginierten Heldenrolle wird Wilhelm nun der Lehr-
brief als »kleine Rolle« (L 496) im ganz wortlichen Sinne iiberreicht. Uber die
Etymologie der Schauspielerrolle als Textvorlage ist der Bezug zur grof3en Rolle
beim Theater wie zur Unterordnung unters Allgemeinwohl im Zirkel der Turm-
gesellschaft einerseits gegeben. Andererseits wird dieser Ubergang dadurch kon-
terkariert, dass der unter dem Bann des (hier rituellen) Theaters stehende Wil-
helm in die ihm von seinem neuen Umfeld zugedachte >kleine Rolle< ebenso hi-
neingezogen wird wie vorher ins Theatermilieu. Sein >Hinschlendern« ist auch
hier eher ein Stolpern.

Aber Wilhelm steht nicht nur im Bann auratischer Charismatiker. Er selbst
hat ebenfalls Aura bzw. Charisma und {ibt mit diesen Einfluss aus — auch wenn
er einen solchen Einfluss nicht richtig zu kontrollieren weifl. Im Unterschied zur
Titelfigur aus Moritz’ Anton Reiser-Roman fliegen ihm die Herzen und die
Sympathien zu. In der heterosexuellen Ordnung des Texts sind dies die Freund-
schaft der Ménner und die Liebe der Frauen. Der von seiner Biicherwelt beses-
sene Biirgersohn mutiert schnell zum Mittelpunkt des Zirkels zunichst der halb-
professionellen und dann der ganz professionellen Schauspieler; ein gleiches Ge-
schick wird ihm im adeligen Milieu zuteil. Von seiner Identifikation mit Prince
Henry befliigelt, kann er fast nach Belieben Melinas Schauspieltruppe mit dem
eigenen Begeisterungszustand infizieren."”® Dass er hinterher angesichts der ka-
tastrophalen Folgen dieser Begeisterung auf dem zuvor formal eingehaltenen
demokratischen Prozess und der kollektiven Verantwortung beharrt, deutet dar-
auf hin, dass seine Aura ihm eher von der mimetischen Identifikation verliechen
wird, als dass er die Rolle des Charismatikers souverdn und kontrolliert spielen
konnte. Wilhelms auratische Wirkung beruht auf seiner eigenen Begeisterung
und diese weist ihn als >heilen Schauspieler< aus.

Anlidsslich Wilhelms Biithnendebiit in der Rolle des Hamlets parodieren die
Lehrjahre dann sowohl eine >heifle Schauspielerei< im Sinne Rémond de Saint-
Albines, als auch die von Riccoboni bei ihr ausgemachten Probleme: Wilhelm
betritt mit seinen echten Gefiihlen die Biihne, die aber nun so >heifl< gar nicht
sind. Vielmehr machen die Eile und das Lampenfieber ihn aufgeregt und hek-
tisch. So wie Hamlet am Hofe seines Stiefvaters fiihlt er sich dadurch »recht un-

138 Vgl. SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 82-88.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

behaglich«. In der von Garricks Londoner Hamlet beriihmt gemachten und zur
Nagelprobe des psychologischen Schauspielstils erhobenen Szene der Geisterer-
scheinung »erschrak [Wilhelm] wirklich« (L 321), wo diese ja in der Tat auch fiir
die Truppe auf der Biihne génzlich unerwartet erscheint. »[D]as ganze Publikum
schauderte« (L 322) — wie bei Garrick seit den 1750ern in London, wie bei

139 1~
Dieses

Brockmann und Schroder in den 1770ern in Hamburg und dann Wien.
Schaudern ist wohl empathischer Natur, eben weil das Schaudern Wilhelms so
echt ist: Seine von Riccoboni als Schreckgespenst an die Wand gemalte Unbe-
holfenheit fiihrt zuféllig zu den von Rémond de Saint-Albine bestimmten Effek-
ten. Als der gute Schauspieler, den von Philine bis zum Vollprofi Serlo alle Fi-
guren in ihm vermuten, steht der Mimetiker Wilhelm damit allerdings in keiner
Weise da; einzig seine »Fechtiibungen« (L 312) finden die Anerkennung der Er-
zdhlstimme — was wohl impliziert, der Rest sei nicht weiter bemerkenswert ge-
wesen.' ¥’

Wilhelm scheitert also nicht als Schauspieler, weil es sich bei ihm um ein
modernes biirgerliches Individuum handelt statt um einen im Bann der imitatio-
Logik stehenden Komddianten."' Die auf Friedrich Ludwig Schroders in den
1770ern entwickelten >Hamburger Stil< anspielende Schauspielpraxis, die Wil-
helm (im Unterschied zum im Weimar unter Goethe eingeiibten idsthetisierten
Stil) anstrebt, soll ja gerade eine solche Individualitiit auf die Biihne bringen; die
verkiirzte Shakespeare-Interpretation von Aufkldrung wie Sturm und Drang er-

142
Wenn Jar-

hebt dessen Stiicke gerade zum Paradigma moderner Individualitit.
no spiter behauptet, Wilhelm habe »sich nur selbst« (L 551) gespielt, nur die
Zige des eigenen »Charakter[s]« aufgefiihrt und ansonsten kein Talent zur Ver-
stellung, dann stellt sich die Frage, welches Selbst des eigenschafts- und charak-
terlosen Wilhelm denn gemeint sein konnte: Wilhelms Scheitern scheint eher

von zu viel statt zu wenig an Mimesis zu rithren. Vielmehr fiihrt Jarno hier erst

139 Vgl. Georg Christoph Lichtenberg: »Briefe aus England. An Heinrich Christian Boie.
[Erster Brief]«, in: Ders.: Schriften und Briefe. Dritter Band. Aufsdtze, Entwiirfe,
Gedichte. Erklirung der Hogarthischen Kupferstiche. Miinchen 1992, S. 326-338.
Vgl. Hidublein: Die Entdeckung Shakespeares auf der deutschen Biihne des 18.
Jahrhunderts, S. 56-93.

140 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 289.

141 So in seiner ansonsten so einschligigen Interpretation Kittler: »Uber die Sozialisati-
on Wilhelm Meisters«, S. 57-83.

142 Vgl. z.B. Herder: »Shakespear«, S. 208-231. Allerdings findet sich das Motiv von
Shakespeare als >Menschenbildner< auch bereits in der noch seine >groflen Fehler<

bemingelnden englischen Kritik des 18. Jahrhunderts.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 251

die Idee ein, dass Wilhelm iiberhaupt solch ein Selbst und einen solchen >Cha-
rakter< haben konnte. Diese Idee wird dann Wilhelms weiteren Verbleib in der
Turmgesellschaft regulieren.

Wilhelms MittelméBigkeit als Schauspieler scheint innerhalb der Realitét des
Romans aber nicht weiter folgenreich: Mit der Auffithrung des Hamlet ist die &s-
thetische Bildung am Kunstwerk zum Abschluss gekommen. Sieht man in den
Lehrjahren den geregelten Bildungsweg Wilhelms, dann lédsst sich von Goethes
theoretischen Schriften her argumentieren, iiber das Erlangen einer versinnlich-
ten und verbildlichten Wahrheit habe Wilhelm sich von eben der Sphére des Bil-
des emanzipiert und sei jetzt bereit, sich der Sphire der Wirklichkeit zuzuwen-

143
den.

Aber wo Wilhelm sich auch vom Theater als Institution lossagt, da bleibt
er doch durch und durch zunéchst Theatraliker: Gleich nach seiner Beschwerde
iber das Theater gegeniiber dem wie zufillig getroffenen Abbé trainiert er im
Geiste die Rolle, mit der er Lothario iiber Aurelies Tod beschamen will. Er probt
weiter den grofen Auftritt, wird aber durch drei Dinge aus der Bahn geworfen:
zundchst dadurch, dass ihm sein Timing vom Rhythmus des Turms durcheinan-
der gebracht wird, denn Lothario empfiangt ihn nicht so wie erwartet und ist dann
mit anderen Dingen beschiftigt. Zweitens dadurch, dass die Turmgesellschaft
ihm spiegelt, was es auch jenseits der Theaterbretter heif3it, ein beobachtendes
Publikum zu haben: Die geplante Beschiamung Lotharios endet in Wilhelms ei-
gener Beschdmung iiber die dem Turm bekannten Folgen der Tindelei mit der
jungen Grifin, wie sich herausstellt der Schwester Lotharios (und auch Nata-
liens). Wilhelms erster Auftritt im Turm ist nicht nur wie sein Theater-Hamlet
ein potentielles Desaster, sondern ein wirkliches. Den Ausweg bietet die passive
Dimension der Mimesis: Drittens ndmlich gerdt Wilhelm durch Lotharios aurati-
sches Charisma, dem er sich ergibt, aus dem Konzept und wird, wihrend er
selbst im Turm als Schauspieler nichts taugt, von dieser Ausstrahlung gebunden:
»Lotharios Gegenwart [stimmte] ihn zu ganz anderen Gefiihlen« (L 425). Wil-
helm hat sich also auch nach der Hamlet-Auffiihrung nicht vom Theater emanzi-
piert, wie er es spéter stilisieren wird. Er ist auch nicht, wie von der Turmgesell-
schaft zu diesem Anlass aufgefordert, geflohen. Vielmehr bindet die Turmgesell-
schaft Wilhelm durch die vom Text zuvor durchgehend dem Theater zugeschrie-
benen, aber dann nicht zugestandenen Mittel an sich.

143 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 290-296.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

9. INITIATION IN DER MAUSEFALLE:
DER GEIST DER ENTFERNTEN AUTORITAT

Als Autoritét fiir die Erziehungs- und Bildungspolitik der Turmgesellschaft
nimmt der Abbé eine Vaterrolle ein, auch wenn diese vom Text immer wieder
verunsichert, eingeklammert und ironisiert wird. Die Erziehungs- und Bildungs-
politik der Turmgesellschaft ist einerseits keine, die der Text letztlich in Ginze
als autoritative vertritt. Andererseits wird diese Politik eben gidnzlich dadurch
bestimmt, dass sie aus dem Verborgenen wirkt und ihre Befiirworter und Prakti-
ker sich nicht fassen lassen. Der Mimetiker Wilhelm findet sich gesteuert, aber
nicht vom Referenzpunkt einer zunichst als externer und dann als internalisierter
Erzieher fungierenden stabilen Autoritit im Sinne Platons, Rousseaus, Salz-
manns etc. aus. Die Kontrolle und Steuerung der von Wilhelm verkorperten mi-
metischen Unbestindigkeit wirkt anders. Vielleicht tritt auch von daher der Abbé
zwar gleich zweimal in der Rolle eines Vaterersatzes auf: namlich jeweils in der
Rolle des Geists von Hamlets Vater, der Hamlet bzw. den sich mit ihm mime-
tisch identifizierenden Wilhelm zum »[GJedenke mein« (L 495)'** aufruft und so
sein nachfolgendes Handeln bestimmt bzw. bestimmen will. Aber in beiden Fl-
len ist nicht ganz ausgemacht, ob es sich tatsdchlich um den Abbé handelt. Der
Geist kommt »in voller Riistung« (L 495); seine Zuordnung zu einem Schauspie-
ler bleibt letztlich unsicher. Die Wirkung ist dafiir jeweils umso realer: In beiden
Fillen, sowohl bei der Hamlet-Premiere als auch beim Initiationsritual in die
Turmgesellschaft, findet sich fiir Wilhelm die theatrale Fiktion zugunsten eines
Erlebens von Wirklichkeit ausgesetzt. Er nimmt die Zuschauerrolle in einem ge-
lingenden Illusionstheater im Stile jener Truppe, von der er sich gerade getrennt
hat, ein — mit dem einzigen Unterschied, dass er sich in diesem Fall hinterher

145 .
Das Theater ohne einen erkennbaren

tiber die Taduschung emporen wird.
Schauspieler, die Vaterfigur ohne erkennbare Identitit, iibersteigt simtliche an-
sonsten geschilderten Theatereffekte und lenkt Wilhelm, wo nicht auf einen

>verniinftigen< Lebensweg, so doch in den Bannkreis der Turmgesellschaft.146

144 Bei Wieland heif3t die Stelle: »Gedenke meiner, Sohn!« (Shakespeare: Theatralische
Werke in einem Band, S. 802)

145 Vgl. fiir den Initiationskomplex auch Michael Neumann: Roman und Ritus. »Wil-
helm Meisters Lehrjahre«. Frankfurt a.M. 1992.

146 Nur schwer ldasst Wilhelms Verwirrung an der Stelle sich als eine von der Turmge-
sellschaft kalkulierte lesen, bei der Wilhelm die Diskrepanz zwischen Schicksals-

glauben und Erkenntnis der Lenkung durch den Turm langsam aufgeht. So Hanno

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 253

Der gespielte Vatergeist aus Hamlet usurpiert bekanntlich die Stimme von
Wilhelms kiirzlich verstorbenen leiblichen Vater, und transformiert dabei die
Worte Shakespeares bzw. Wielands: »Ich bin der Geist deines Vaters [...] und
scheide getrost, da meine Wiinsche fiir dich, mehr als ich sie selbst begriff, er-
fullt sind. [...] Lebe wohl und gedenke mein, wenn du genie3est, was ich dir
vorbereitet habe.« (L 495) Der Aufruf, der bei Shakespeares Geist noch zur Ra-
che an seinem falschen Stellvertreter Claudius, Hamlets Onkel und Stiefvater,
auffordert, bringt hier keine permanente Heimsuchung hervor. Der Vatergeist
gibt seine Autoritit iiber einen Sohn ab, der nunmehr >wohlleben« statt sich
gleich Hamlet in Rache verzehren soll. Aus Hamlets schuldhafter Erinnerung
soll das dankbare Andenken beim >Genieflen< des von der viterlichen Autoritét
Gestifteten werden.

Einigermalen dreist behauptet die Stimme des Turms, dass Wilhelms Vaters
>Wiinsche« fiir den Sohne >mehr als ich sie selbst begriff« erfiillt sind. Erwéhnt
hat der Text an Wiinschen des Vaters das dkonomische Wohlergehen und eine
gewisse Weltldufigkeit, die man auch >Bildung< nennen konnte. Erstere kann die
Turmgesellschaft letztlich garantieren; zweitere besitzt Wilhelm immer noch
nicht richtig. Die Fiktion, dass er diese >Bildung« besitzt, ist es aber, die seine
Unbestindigkeit auf Dauer im Bannkreis der Turmgesellschaft zu halten ver-
spricht. Dass Wilhelm die Stimme seines Vaters wirklich zu horen meint, ver-
deckt hier, dass Shakespeares Theatergeist sich seinerseits inzwischen die Stim-
me des biblischen Gottvaters angeeignet hat. Durch diesen wurde fiir Wilhelm
seine neue Welt »vorbereitet<: »Denn wir sind sein Werk, geschaffen in Christo
Jesu zu guten Werken, zu welchen Gott uns zuvor bereitet hat, da} wir darinnen
wandeln sollen.« " heiBt es parallel im Epheser-Brief des Paulus. Aus den Wiin-
schen des Vaters ist eine von einer gottgleichen Autoritit gestiftete Welt geworden.

Getilgt scheint in der Uberformung des Vaters durch den Turm nicht zuletzt
die viterliche Schuld, die Wilhelm ans Theater fiihrte. Hatte doch die vom
kaufminnischen Denken erzeugte >Leere< des Hauses Wilhelm ans Theater ge-
trieben: Den Verlust der von der Sammlung des GroBvaters garantierten dstheti-
schen Bildung kompensiert Wilhelm mit Unbestindigkeit und Tand des Theaters.
Die Bibelreferenz unterstreicht diese Verzahnung von kaufménnischer und thea-
traler Disposition: Mit Paulus’ Brief an die Epheser wird ein Ort aufgerufen, der
beriihmt nicht zuletzt fiir sein groBes antikes Theater ist. Laut Teilen 19 und 20
der Apostelgeschichte des Lukas ist dieses Theater der Ort eines groen »Auf-

Beriger: Goethe und der Roman. Studien zu »Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Ziirich
1955, S. 151f.
147 Lutherbibel, Epheser 2.10.: Haffmanns/Haffmans (Hg.): Das neue Testament, S. 777.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

148
ruhrs«

, bei dem sich die Silberschmiede des Orts gegen Paulus Missionie-
' Diese bedrohen ihr Geschiftsmodell, das auf dem
Verkauf heidnischer Statuen beruht. Neben der spiter von Tertullian hergestell-

ten Parallele zwischen Theaterpraxis und thtzendienst,150 wie sie auch noch die

rungsanstrengungen stellen.

zeitgenossischen Erziehungskonzepte Campes oder Salzmanns prégt, assoziiert
diese Passage das Theater auch mit kaufménnischem Denken und verweist so
auf den Beginn von Wilhelms Irrwegen. Ebenso verweist sie auf deren Ende:
Paulus verzichtet auf eine Konfrontation mit jenem >Aufruhre, der gleichzeitig
das Theater wie auch die Kaufleute betrifft. Er zieht sich aus Ephesus zuriick
und wirkt aus der Ferne durch eben seinen Brief: strukturgleich zur Wirkung der
Turmgesellschaft auf Wilhelms Leben. Noch dazu zdhlt der Epheser-Brief zu
den sogenannten Deuteropaulinen: Seit 1792, also in etwa seit der Zeit von Goe-
thes Arbeit an der endgiiltigen Fassung der Lehrjahre, findet sich die Authentizi-
tit des Schriftstiicks angezweifelt — und zwar, weil er zu unpersonlich und abs-
trakt geschrieben sei und damit eben nicht dem individuellen Stil des Paulus ent-
spreche.”' Von der durch Gottvater autorisierten, aber hichst abstrakt gehalte-
nen Aufforderung per Brief aus der Ferne, lésst sich also gar nicht wissen, durch
welchen Agenten sie denn nun wirklich vermittelt wird. Zwar tritt mit der Figur
des Geists von Hamlets Vater eine Theaterfigur auf; diese spricht jedoch Worte,
die einem Brief statt der sie sprechenden Stimme zuzuordnen sind und statt der
vorgeschobenen biblischen Autoritdt wohl einer so anonymen wie abstrakten
Schreibinstanz.

Mit der Referenz zum wohl berithmtesten und effektvollsten von Shakespeares
Theatereffekten, dem Auftritt des Geists, wird auch gleichzeitig die Verabschie-
dung des Theaters behauptet. — Der Abbé (oder wer immer hier sprechen mag)
spielt an dieser Stelle allerdings nicht nur mit einer Rolle aus Wilhelms Theater-

148 Lutherbibel, Apostelgeschichte nach Lukas, 19.: Ebd., S. 563.

149 Goethes spiteres Gedicht »GrofB ist die Diana der Epheser« aus den 1810ern, das im
Titel die Lutheriibersetzung zitiert, stellt sich auf die Seite der Kunst und damit auf
die von Heidentum, Gotzendienst und letztlich Theater. Vgl. Lutherbibel, Apostel-
geschichte nach Lukas, 19.: Ebd., S. 562f. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe:
»Grof} ist die Diana der Epheser, in: Ders.: Goethes Werke 1. Gedichte und Epen 1.
Miinchen 1998, S. 285f.

150 Vgl. Tertullianus: De spectaculis, S. 11f., S. 19-29.

151 Vgl. Edward Evanson: The Dissonance of the Four Generally Received Evangelists
and the Evidence of Their Respective Authenticity, Examined; with that of Some
Other Scriptures Deemed Canonical. Gloucester 1792, S. 312f. Vgl. Harold
Hoehner: Ephesians: An Exegetical Commentary. Grand Rapids 2002, S. 6.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 255

identifikation; er spielt auch mit der Rolle von Wilhelms Vater und ldsst beide
Ordnungsmuster zugunsten der Autoritdt der Turmgesellschaft hinter sich: Dass
Wilhelm nunmehr die (unbewussten) Wiinsche des Vaters iibererfiillen werde,
bleibt, wie man aus dem weiteren Verlauf der Lehrjahre wie auch aus den spiteren
Wanderjahren weil}, ebenso bloBe theatrale Behauptung wie die Ankiindigung,
Wilhelm stehe nun eine Zeit des >Genieens< bevor. Nur als zirkulire ergibt diese
Behauptung Sinn: Sein Leben per definitionem >genielen< wird Wilhelm demnach,
solange er sich an der Autoritit der Turmgesellschaft orientiert.

Der zweite Auftritt von Hamlets Vater inklusive seiner doppelten Uberblen-
dung mit Wilhelms Vater und der Autoritidt der Turmgesellschaft rundet auch die
untergriindig mitlaufende Referenz auf Shakespeares mousetrap-Szene ab, bevor
sie im »Saal der Vergangenheit« endgiiltig zu Grabe getragen wird. Von dieser
Referenz her wird Wilhelms theatral erzeugte Bindung an die Autoritit der
Turmgesellschaft gleichzeitig infrage gestellt: Der Abbé (bzw. einer seiner mut-
maBlichen Stellvertreter) zeigt sich vor allem in eben einer Stellvertreterrolle. Er
vertritt die fehlende Rolle von Hamlets Vater in Wilhelms Inszenierung; als
Hamlets Vater vertritt er Wilhelms Vater noch aus dem Grabe. Im Stiick Hamlet
hat der Vater ja aber durchaus einen Stellvertreter, wenn auch einen falschen:
den Stiefvater Claudius, der Hamlet zunichst ebenso in seinem Bannkreis halten
will wie die Turmgesellschaft Wilhelm und ihm spiter, nachdem er in der
mousetrap-Szene die von seinem Neffen und Stiefsohn ausgehende Gefahr er-
kennt, so nach dem Leben trachtet wie zuvor dessen Vater.

Ein falscher Stellvertreter von Wilhelms Vater ist im Initiationsschauspiel
der Abbé. Die Existenz eines >Zwillingsbruders< als Doppelgidnger verweist auf
eine strukturelle Ahnlichkeit zur Briiderschaft von Hamlets Vater und Claudius,
die ja zumindest von Hamlets Mutter Gertrud nicht ausreichend auseinanderge-
halten werden konnen. Wenn Wilhelm als Hamlet in der mousetrap-Szene die
Schauspieler stellvertretend den Mord an Hamlets Vater nachspielen sieht, ist al-
so keineswegs ausgemacht, ob analog der Abbé (oder sein Stellvertreter) fiir den
ermordeten Konig steht oder vielmehr fiir den Mord am Konig. In dem Male, in
dem der Abbé fiir Claudius steht und der alte Hamlet gleichzeitig fiir Wilhelms
Vater, Wilhelms Abstammung und damit Wilhelm selbst und letztlich seine
Theaterleidenschaft, sieht Wilhelm als Hamlet hier seine eigene Vergiftung
durch die Turmgesellschaft. — Oder er hitte sie gesehen, hitte er bereits den Ab-
bé als Stellvertreter von Hamlets Vater und vom eigenen Vater erkannt. Im Ro-
mantext siecht Wilhelm diese Szene jedoch ebenso wenig wie die Lesenden sie zu
lesen bekommen: Die Vergiftung bzw. Eingemeindung Wilhelms bedient sich
zwar der Mittel des Theaters, wirkt aber (wie Paulus mit seinen Briefen) aus dem
Verborgenen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wilhelms Hamlet-Version steht im Zeichen der vor dem Palast, in dem Ham-
let spielt, lagernden norwegischen Flotte und gibt dem Stiick so einen abwesen-
den wie gleichzeitig sichtbaren Fixpunkt, der das Stiick im Unterschied zu den
die deutschsprachigen Biithnen der Zeit dominierenden, auf den Norwegen-Plot

. . )
verzichtenden Versionen zusammenhdlt.

Mit der Behandlung der mousetrap-
Szene in den Lehrjahren ist ein solcher Fixpunkt fiir den Gesamttext ins Unzugéng-
liche verschoben. Die infizierende Dimension der Mimesis, die diese Szene vor
die Augen stellt, wirkt aus dem Verborgenen und Unfasslichen. Wer sie in dieser
Unfasslichkeit zwar nicht dingfest machen, aber doch in den eigenen Bannkreis
ziehen kann wie die Turmgesellschaft, hat vielleicht an konkreter Steuerungs-
macht im Einzelfall verloren, aber doch an abstrakter Macht iiber den Gesamtzu-
sammenhang gewonnen: Der Mimetiker Wilhelm sitzt in der Mausefalle — und
mit ihm die Mimesis.

Mit der gleich an die zweite Ubernahme von Shakespeares Geist durch den
Abbé anschlieBende Ubergabe des Lehrbriefs zeigt sich, dass die Wilhelm be-
stimmende Ordnung endgiiltig von der konkret-nahen Unbesténdigkeit des Thea-
termilieus auf die abstrakte-distanzierte Undurchsichtigkeit der Archive der
Turmgesellschaft iibergegangen ist."’ Die Autoritit der Turmgesellschaft bleibt
unzugénglich. Sie operiert mit theatralen Mitteln, ist aber nicht an Theater oder
Theatralitidt insgesamt interessiert. Diese Autoritdt will vom Mimetiker Wilhelm
eigentlich nichts Besonderes, zumindest keine direkte Formung nach einem ihm
vorgeschriebenen Bilde. Diese Autoritit will vor allem eines: dass Wilhelm sich
bei aller Unbestdndigkeit dauerhaft in ihrem Bannkreis bewege.

Genau beim Auftritt des Geists im Ritual der Turmgesellschaft hat Wilhelm
einen kurzen diesbeziiglichen Disput mit der Hinterbiihne. Auf die Frage, warum
er denn eben nicht »strenger« gefiihrt worden wére, antwortet »eine Stimme«:
»Rechte nicht mit uns! [...] du bist gerettet, und auf dem Wege zum Ziel. Du
wirst keine deiner Torheiten bereuen und keine zuriickwiinschen, kein gliickli-
cheres Schicksal kann einem Menschen werden.« (L 495) Markant ist hier die
zeitliche Struktur: Die >Rettung« ist nicht das »Ziel<, sondern der >Weg« dorthin.
Die in sich plurale, aber mit einer Stimme sprechende Autoritdt des Turms darf
bis dahin aber nicht angezweifelt werden; der >Weg« wird unter ihrer Fithrung
beschritten. Dafiir spricht der Turm jetzt plotzlich Wilhelms Sprache, wenn vom
>Schicksal« die Rede ist. Kurz vorher sollte Wilhelm noch begreifen, dass es sich

152 Schroder stellt den politischen Norwegen-Plot zugunsten des Familienzwists zurtick.
Vgl. zu >Wilhelm Meisters Meisterstiick« als einer kongenialen Lesart Shakespeares
Anselm Haverkamp: Hamlet. Hypothek der Macht. Berlin 2004, S. 67-82.

153 Vgl. Kittler: »Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters«, S. 99-114.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 257

auch in der Sphire des Theaters um eine der unsteten Zufille statt um eine der
Verwirklichung seines Schicksals handelt. Gliicklich soll dieses nicht nur im
Sinne des Zufilligen sein, weil er weder Ressentiment noch Nostalgie gegeniiber
den >Torheiten< der Vergangenheit empfinden werde — wohl nachdem er sie be-
gangen habe, um sie anschlieBend zu tiberwinden. Dieser stoische und in sich
ruhende amor fati suggeriert nach der Zerriittung und Zersplitterung durch das
Theater eine stabile Selbstidentitit, ist aber fehl am Platz: Eher zufillig, nimlich
durch die weitere >Torheit<, sich als Ridcher Aurelies aufspielen zu wollen, ist
Wilhelm ja dem Theater entkommen. Seine Reaktion auf das vom Turm aufge-
fiihrte theatrale Ritual zeigt, dass er sich keineswegs von dessen Wirkmacht be-
freit hat. Und dies gilt auch fiir die Zeit nach seiner Initiation: Wilhelms >Tor-
heit< gegeniiber Marianne bleibt unentschuldbar, auch wenn er die Vaterschaft
fiir Felix iibernimmt. Seine >Torheit< im Umgang mit Mignon ist noch nicht an
ihr Ende gekommen. Und auch die Autorititen der Turmgesellschaft scheinen
nicht arm an eigenen >Torheiten< zu sein, die etwa zum Freitod des Harfners fiih-
ren werden. Die aus dem Off sprechende Stimme kann Wilhelm nur mittels einer
hochst selektiven Wahrnehmung sein >Schicksal< als »>gliicklich«< suggerieren,
weil es jetzt nach den mimetischen Irrungen und Wirrungen des Theaters Stabili-
tit erlangt habe. Sie kann ihm nur mittels dieser selektiven Wahrnehmung die
jetzige wie zukiinftige Infragestellung ihrer Autoritdt verweigern: Die der Sub-
jektkonstitution des Mimetikers Wilhelm inhdrente Instabilitit wird nun fiir Ge-
genwart und Zukunft auf die stabile, aber weitgehend unbestimmte Autoritét des
Turms ausgerichtet und bedient sich dazu teils des volligen, teils des umwerten-
den Vergessens jener Aspekte, die nicht in diese Neuorganisation passen. Aus
»Zufall< wird hier wieder >Schicksal<,154 aber ohne dass dieses >Schicksal< je
samtliche >Torheiten< umfassen konnte.

10. DOPPELTES VERGESSEN: UMLENKUNG DER MIMESIS

Der Instabilitit der Mimesis ist das Vergessen wesentlich. Die Mimesis muss
sich flexibel an ein neues Vorbild hidngen kénnen, ohne dass ein altes wirklich
Spuren hinterlieBe. Die implizite tabula rasa-Vorstellung macht das mimetische
Vermogen fiir Konzepte von Lernen und Erziehung so interessant, aber auch so
problematisch: Nicht nur gilt es stets die Angemessenheit der Wiederholung des

154 Dies konterkariert die von Wilhelm selbst vorgetragene Gattungstheorie, im »Dra-

ma« gehe es um »Schicksal«, im »Roman« hingegen um den »Zufall« (L 308).

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Vorbilds zu kontrollieren.*®> Auch bleibt die Kontrolle dariiber stets prekir, ob
das neu Erlernte oder Anerzogene nicht gleich im ndchsten Moment durch noch
Neueres ersetzt wird. Verkompliziert wird diese Struktur dadurch, dass zum
wirklichen Vergessen auch das Vergessen des Vergessens gehort: Damit ist nicht
nur ein speicherndes Gedichtnis und ein auf dieses zugreifendes Erinnerungs-
vermogen gemeint, ohne die sich vom Vergessen nicht sprechen liefe. Vielmehr
hat die rabula rasa-Vorstellung in sich bereits vergessen, welche vergessene
Vorgeschichte unter der scheinbar unbeschriebenen Tafel liegt oder doch zumin-
dest welche materiellen Bedingungen, unter denen die Mimesis statthaben

soll."*®

In diesem Sinne bringt der mimetische Akt keine Kopie des Originals
hervor, sondern jenes von Platon so gefiirchtete Hybridwesen: nicht nur wegen
der zwischen den unterschiedlichen Vorbildern schwankenden Instabilitit, son-
dern auch wegen der Uberlappungen zwischen den verschiedenen Vorgeschich-
ten. Zum Vergessen gehort auch, dass der Prozess des Vergessens nicht vollig
kontrolliert werden kann und ab und an unpassende Erinnerungsspuren jeglicher
Art hervortreten konnen.

Von der Problematik des Vergessens her ist Wilhelms Freispruch eher ein
Imperativ: Er soll eben >keine seiner Torheiten bereuen<, was beinhaltet, dass er
die Vergangenheit eben nur als jugendliche Torheiten wahrnehmen soll und
nicht als Zerstérung des groflen, auratisch aufgeladenen Lebensentwurfs mit den
Marianne betreffenden katastrophalen Folgen. Die Erinnerungsspuren aus der
Vergangenheit sollen nicht verschwinden, Unpassendes soll aber vergessen und
dem >Weg« des Turms untergeordnet werden. Fiir die >Bildungy, iiber die insbe-
sondere im achten Buch so gerne und so hiufig von allen Beteiligten gesprochen
wird, ist dieses Vergessen, das in dem >Gedenke« des Geists wohnt, essentiell.
Vergessen und nur ungern erinnert wird z.B. in der Bindung an den Turm, die
spiter eine an Natalie sein wird, dass ja die Wilhelm erotisch faszinierende Phi-
line als erstes Wilhelm zum »Gedenke mein« (L 94/557) aufforderte und er das
entsprechende Geschenk immer bei sich fiihrt. Die Umwertung des Verabschie-
dungsaspekts des sLebewohls< in ein >Wohlleben« iiberspielt, dass hier durchaus

155 Dies ist durchaus als Affirmation und vielleicht auch Herstellung eines Originals
durch Tabuisierung von Devianz zu verstehen im Sinne von Butler: Gender Trouble,
S. 128-141.

156 Durchaus im Sinne der Gedéchtnistheorie von Sigmund Freud: »Notiz {iber den
>Wunderblock«, in: Ders.: Gesammelte Werke. Band XIV. Werke aus den Jahren
1925-1931. Frankfurt a.M. 1991, S. 1-8. Vgl. auch Jacques Derrida: »Freud und der
Schauplatz der Schrift«, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a.M. 1976,
S. 302-350.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 259

eine Verabschiedung vollzogen werden soll: die Verabschiedung der Unkontrol-
lierbarkeit einer mimetischen Instabilitét, die sich fiir die Zukunft am Turm aus-
richten soll.

In den Gespridchen mit den Vertretern des Turms findet sich Wilhelms thea-
trale Karriere vor allem auf seine Ambitionen als Schauspieler reduziert. Dass er
»Bildung suchte, wo keine zu finden war, als er sich »einbildete, ein Talent er-
werben zu konnen, zu dem [er] nicht die geringste Anlage hatte« (L 495), ist ei-
ne vom Turm ausgesprochene und teils iibernommene Einschitzung, die ange-
sichts der teilweise sehr positiven Reaktionen Serlos und des Publikums ebenso
wenig ernst genommen werden kann wie Wilhelms andere Selbstbeschreibun-
gen.157 Unter den Tisch fillt, dass Wilhelm nicht nur Schauspieler, sondern auch
Theaterpraktiker fiir das angestrebte >Nationaltheater< war und dies durchaus mit
Erfolg: als Dramaturg, Regisseur, Theaterdichter und Mitarbeiter in der Theater-
leitung hat er sich (und auch das Theater) in seiner Arbeit am Hamlet durchaus
dsthetisch gebildet. In der spielerischen Sphire der Asthetik hat er zahlreiche
Fahigkeiten erworben, die ihm langfristig den sozialen Umgang im Zirkel des
Reformadels der Turmgesellschaft ermoglichen konnen: in der Sprache des 21.
Jahrhundert sogenannte >Kompetenzkompetenzen<'®, die ihm die Aneignung
weiterer Kompetenzen ermoglichen. Wilhelms Abkehr vom Theater scheint mit
seinem angeblichen Dilettantismus gar nicht allzu viel zu tun zu haben. Prigen-
der ist eher die bereits in der Theatralischen Sendung markierte Diskrepanz zwi-
schen den von Wilhelm aus Texten der deutschsprachigen Theaterreform des 18.
Jahrhunderts zusammengetragenen Kunstidealen und der sozialen Realitdt des
Theatermilieus. Allen Beteiligten auf der Biihne wie im Zuschauerraum fehlt es
an den Voraussetzungen, um ein Theater der dsthetischen Bildung, wie es Wil-
helm vorschwebt, zu konstituieren und weiterzuentwickeln. Wiahrend Wilhelm
in Goethes Theatralischer Sendung aus den 1770ern noch Kompromisse schlief3t,
verlésst er in den Lehrjahren das Theater. Seine Bemithungen um eine Theater-
reform fallen dem Vergessen anheim, ohne vom Theater oder der Turmgesell-
' Die (Un-)Produktivitdt von Wilhelms mimeti-
schen >Hinschlendern< muss vergessen werden, um die Mimesis auf die Autoritéit
der Turmgesellschaft hin auszurichten.

Diese Art des Vergessens scheint fast eine des Texts der Lehrjahre selbst zu
sein, denn nur sehr indirekt findet es sich markiert: in Wilhelms Erinnerungen an

schaft anerkannt zu werden.

das sich nicht in den amor fati des Turms Fiigende wie z.B. im >Saal der Ver-

157 Vgl. z.B. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 65, S. 114.
158 Vgl. Vogl: »Lernen, lebenslanges«, S. 229.
159 Vgl. fiir das Argument Netzwerk Kunst & Arbeit: art works, S. 119-127.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gangenheit< anlésslich der Beerdigung Mignons. Aber auch wihrend Wilhelm
sich bei den Vorbereitungen zu seiner Hamlet-Produktion auf dem Hohepunkt
seiner Theaterkarriere befindet, bricht die Erinnerung ein und lésst nicht wieder

. . 160
los: nun die an Marianne.

Liebte Wilhelm in Marianne urspriinglich das Thea-
ter, so wird das Theater, namentlich ein Bithnenbild, nun zum Verweis auf die
ehemalige Geliebte, der Wilhelm aus seiner Probenarbeit vollig herausreist und
eine gliickliche Zukunft verspricht — weder die der Theaterrealitit noch des
Turms. »Er setzte sich nieder [...] und glaubte zu ahnen, da} er sie vielleicht auf
diesem Platz bald wiedersehen werde.« Wilhelms mimetische Reaktion fiihrt zu
einer auratischen Aufladung dieses Augenblicks, der nun Vergangenheit, Zu-
kunft und Gegenwart zusammenfiihrt. Eine solche Fahigkeit zur Auratisierung
der Welt und des eigenen Auftretens darin hatte Wilhelm bis hierhin jenes Cha-
risma verliehen, welches ihn sein >Hinschlendern< durch die Welt bei allen Wir-
rungen so sozial unbeschadet iiberstehen ldsst. Auch sein sozialer Erfolg in der
Turmgesellschaft speist sich nicht zuletzt aus diesem Charisma. Hier zeigt sich
die Kehrseite der Trias von Mimesis, Auratisierung von Welt und Charisma: Mit
der Erinnerung an Marianne bricht das ehemals Auratisierierte, aber im mimeti-
schen »Hinschlendern< Verlorene und Zerstorte ein. Ebenso wenig wie Wilhelms
sonstiges mimetisches Fluktuieren, seine sonstigen auratischen Aufladungen der
Welt und seine sonstigen charismatischen Auftritte ldsst sich aber auch dieser
Einbruch auf Dauer stellen; er wird von der schnoden Realitéit des Theaters ein-
geholt: »Ach, und es war weiter nichts [...] als [...] Dekoration« (L 310).

Die beiden genannten Arten des Vergessens schlieen einander aus und ge-
horen doch zusammen: Im zuletzt genannten Beispiel wird die Gegenwart ange-
sichts der einbrechenden Vergangenheit vergessen. Wilhelms mimetische Veran-
lagung lésst sich ebenso wenig kontrollieren wie die von ihr hervorgebrachten
auratischen Effekte. Das zuerst genannte Vergessen im Zeichen der Initiation in
die Turmgesellschaft vergisst die auratische Aufladung der Vergangenheit, um
Wilhelms mimetische Veranlagung fiir die Zukunft in den Bann des Turms zu
stellen. Damit eignet sich die Turmgesellschaft fiir die Zukunft einerseits auch
Wilhelms Féhigkeit zur Auratisierung seiner Welt an. — Nur dass diese Fahigkeit
andererseits immer gleich vergessen und entwertet werden muss, um fiir die Zu-
kunft weiter produktiv gemacht werden zu konnen.

Das auratisch aufgeladene >Fest< des Theaters, das Wilhelm durch den Text
hindurch immer wieder feiert (ob als Besdufnis, Probe oder Premierenfeier),
lasst sich nicht auf Dauer stellen. Auch im Bann der Turmgesellschaft bleibt
Wilhelm zwar ein Suchender und >Hinschlendernder<; das >Fest< ist nun aber

160 Vgl. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 126-128.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.


https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 261

dauerhaft in die Zukunft aufgeschoben. Wenn seine >Bildung« einen Effekt hatte,
dann denjenigen, dass er den Narzissmus des >kranken Konigssohns«< durch >Ent-
sagung< (und Sorge um den eigenen Sohn) ersetzt. Die Utopie, die fiir Wilhelm
als Individuum im Leben mit Natalie und fiir Wilhelm als soziales Wesen im
gemeinsamen Auswandern der Turmgesellschaft nach Amerika besteht, ist ein
Zukunftsversprechen, das in der Gegenwart alle ihm Unterworfenen zu diszipli-
nieren in der Lage ist. So auch, zu einem gewissen Grade, das mimetische We-
sen ohne weitere eigene Eigenschaften. Die Wilhelm-Figur steht in dem Mafe
fiir das moderne Individuum, das so viele Interpretationen seit dem 19. Jahrhun-
dert in ihr haben finden wollen, in dem sie fiir diese unabschlieBbar offene Insta-
bilitdt der Mimesis steht.

Im Jahrzehnte spiter vollendeten Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre, der
die Grenzen des gerade erst in den Rang ernsthafter Literatur erhobenen Genres
bereits wieder sprengt, nimmt die Figur Wilhelm Meisters folgerichtig eine im-
mer kleinere Rolle ein. Er ist ein Reservist, dessen mimetischen Fihigkeiten die
Turmgesellschaft aus zwei Griinden in der Hinterhand zu behalten scheint: zum
einen, um sich ihrer bei Bedarf bemichtigen zu konnen. Zum anderen, um die
eigene Macht zur >Bildung« des sozialen Lebens auch anhand der Verkorperung
all dessen zu beweisen, was dieser Macht entgegenlduft — ndmlich der instabilen
mimetischen Fluktuation und (Un-)Produktivitit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIl Nachspiel

Allerneueste Erziehungsplane

Die neuen Erziehungs- und Bildungsdiskussionen des spiten 18. Jahrhunderts
machen, wie die vorangegangenen Kapitel beschrieben haben, in ihrer impliziten
und expliziten Auseinandersetzung mit Theatralitdt und Theater Anleihen bei
althergebrachten Diskursen. Nicht zuletzt als zur Sphéire des Theaters gehorig
bestimmt wird die spektakulire Dimension des Ereignishaften,' das es einerseits
fiir die Erziehung zu nutzen gilt, von dem diese sich andererseits aber auch nicht
aus der Bahn werfen lassen darf: Das Theater soll instrumentalisiert werden; es
darf sich jedoch auf keinen Fall verselbststdndigen. — In der Gouvernementalitit
des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert findet sich wohl nicht zufillig in-
mitten zahlreicher Theatersemantiken” auch ein solcher Anspruch auf Neuheit
aufgenommen und radikalisiert: Nicht nur soll dauerhaft neu gelernt werden.
Auch gibt es bestdndig neue Lern- und Bildungsangebote, welche unverbrauchte
Fahigkeiten fiir einen innovationshungrigen Markt versprechen.

Ein Spektakel nutzt sich allerdings in der Wiederholung ab und verliert seine
Ereignishaftigkeit;3 das Theaterereignis ist in den Repertoirevorstellungen schnell
kein Ereignis mehr. Bereits historisch verliert die Neuheit des aufklérerischen Er-
ziehungsprojekts schnell an Glanz und fordert Parodien auf den Plan, nicht zuletzt
solche, die das Neuheitsversprechen selbst kritisch angehen. In seinen Berliner

1 Mit einem solchen Anspruch auf Ereignishaftigkeit und Neuheit tritt das aufklérerische
Projekt der Erziehung im 18. Jahrhundert selbst auf und legitimiert zu einem nicht gerin-
gen Grad iiber diesen. Eine ganz eigene Analyse konnte man in diesem Zusammenhang
den Tagen der offenen Tiir widmen, an denen die Philantropine z.B. in Dessau ihre wun-
dersam gebildeten Zoglinge der interessierten Offentlichkeit vorfiihrten.

Vgl. Kapitel 1.
Vgl. Nikolaus Miiller-Scholl: »Vorwort, in: Ders. (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale
Kategorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Aporien. Bielefeld 2003, S. 9-17.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Abendblittern publiziert Heinrich von Kleist 1810 einen Text mit dem plakativen
Titel »Allerneuester Erziehungsplan«. Dieser parodiert das Wirken der Philantrop-
inisten deutlicher als die spitere, von vielen fiir bare Miinze genommene Pddago-
gik in Goethes Provinz. Dieser kurze Text spricht mit zwei Stimmen: Der Konkre-
tor C.J. Levanus wird von der Redaktion kommentiert, hinterfragt, korrigiert und
beschimpft. Das Projekt der Zeit, die Erziehung zum in sich stabilen, einheitlichen
Subjekt, zeigt sich damit als eine bereits in sich zerstiickelte Angelegenheit. Ent-
sprechend ist der Text auf zwei Ausgaben der Tageszeitung verteilt, was nicht wei-
ter ungewohnlich fiir Kleists Strategien in diesem Publikationsorgan ist. Sehr wohl
ungewohnlich ist die extrem lange Publikationsliicke von mehreren Wochen zwi-
schen den beiden Teilen. Dies ldsst Zweifel daran aufkommen, inwieweit der zwei-
te Teil, der dann den vom Titel versprochenen Erziehungsplan bringt, iiberhaupt
gemeinsam mit dem ersten konzipiert worden ist.* Dieser erste Teil beschreibt das
aus der »Experimental-Physik« entnommene »Gesetz des Widerspruchs«5 , nach
dem sich durch Kompensation elektrischer Ladung »das urspriingliche Gleichge-
wicht«® von Spannung in der Natur wieder herstellt. Anekdotisch erfolgt dann eine
Analogiebildung zur Sphire moralischer Entscheidungsfindung’ mit einer Bei-
spielreihe »von Meinungen und Begehrungen, [...] von Gefiihlen, Affekten, Ei-
genschaften und Charakteren, bei denen nicht ganz klar ist, ob sie das >Gesetz des
Widerspruchs« eigentlich illustrieren oder durch Konterkarrieren performativ zur
Durchfiihrung bringen.8

Nachdem der erste Teil derart in der Luft hiangen bleibt, liefert der nachge-
schobene zweite tatsdchlich ein Erziehungskonzept, und nun in deutlicher Ana-
logie zum >Gesetz des Widerspruchs«. Die Ausfithrungen laufen namlich auf ei-

4 Vgl. Sibylle Peters: Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit. Von der MachArt
der Berliner Abendbldtter. Wiirzburg 2003, S. 157-172.

5 Heinrich von Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan, in: Ders.: Samtliche Werke und
Briefe in vier Binden. Band 3. Erzdhlungen. Anekdoten. Gedichte. Schriften. Frank-
furt a.M. 1990, S. 545-552, hier: S. 546.

Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 545.

7 Vgl fiir das Ineinanderspiel von aufgerufenen naturwissenschaftlichem und padagogi-
schen Diskurs Michael Gamper: »Elektrische Blitze. Naturwissenschaft und unsiche-
res Wissen bei Kleist, in: Kleist-Jahrbuch (2007), S. 254-272. Vgl. Roland Borgards:
» Allerneuester Erziehungsplan<. Ein Beitrag Heinrich von Kleists zur Experimental-
kultur um 1800 (Literatur, Physik)«, in: Marcus Krause/Nicolas Pethes (Hg.): Litera-
rische Experimentalkulturen. Poetologien des Experiments im 19. Jahrhundert.
Wiirzburg 2005, S. 75-102.

8 Vgl. Peters: Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit, S. 157-166.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NAGCHSPIEL | 265

ne Umkehrung der grundlegenden Erziehungsstrategie der Philantropinisten hin-
aus: »[A]lle Sittenschulen« waren »bisher nur auf dem Nachahmungstrieb ge-
grijndet«9. Ihr Erziehungskonzept besteht in deutlicher Anspielung auf die plato-
nische Ader der darin so gar nicht neuen Philantropinisten einzig in der »Auf-
stellung sogenannter guter Beispiele«, ohne dass diese Sittenschulen damit »fiir
den Fortschritt der Menschheit Bedeutendes und Erkleckliches hervorgebracht
haben«'’. Mit dieser frechen Komplexititsreduktion, die aber doch den Finger
auf eine Bruchstelle des aufgerufenen piadagogischen Einsatzes legt, ist zunichst
unter namentlicher Erwidhnung der Philantropine von »Basedow und Campe«11
eine zeitliche Spannung in den neuen Erziehungskonzeption des 18. Jahrhun-
derts markiert: Sie behaupten eine Revolution, operieren aber im Tradierungs-
modus der Nachahmung. Diese Spannung ist bereits bei Rousseau angelegt: Er-
ziehung ist ein in die Zukunft gerichtetes Projekt, das aber eine in der Vergan-
genheit verlorene >Natiirlichkeit« wiederbelebt.'?

Nicht ganz ernst zu nehmen ist diese Kritik nicht nur wegen der einseitigen
Hervorhebung des Nachahmungstriebs. Der »>Allerneueste Erziehungsplan« rich-
tet sich ja selbst an einem >urspriinglichen Gleichgewicht< aus und nicht an ei-
nem >Fortschritt der Menschheit<. In Analogie zum Widerspruchsgesetz skizziert
der Text anschlieBend eine zukiinftige »Lasterschule«, in der »Tugend durch
Laster<"” als einem zu widersprechenden Vorbild erzeugt werden soll: Statt
nachzuahmen sollen die Zoglinge durch Abwehr der gegebenen Beispiele erzo-
gen werden.'* Die Herrschaft von Campes Nachahmungstrieb bleibt intakt; sie
findet sich bloB umgewertet. Wihrend von Rousseau bis Salzmann die nicht
wiinschenswerten Eigenschaften der Kinder dem schlechten Vorbild der Erzie-
hungsinstanzen angerechnet werden, bringt die anvisierte Erziechung nun das Gu-
te aus dem Schlechten, das Neue aus dem Alten und das Uberdurchschnittliche
aus dem Mediokren hervor. In diesem Sinne fillt die grob-satirische Skizze nach
dem ganzen Vorlauf dufBlerst knapp aus. Gruppendynamische Prozesse zwischen
Kindern wie die von Goethes Pddagogen in der Provinz ausgemachte peer pres-
sure oder andere Komplexititen reflektiert sie nicht. Auch zu ihrem Titel verhilt

9 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 549.

10 Ebd., S. 550.

11 Ebd., S. 549. Vgl. Kapitel V.

12 Vgl. Kapitel IV.

13 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan, S. 550.

14 Allerdings handelt es sich bei einer negativen Mimesis um eine Strategie, die im
Bannkreis der Mimesis verbleibt: als »Gegen-Nachahmung« (Tarde: Die Gesetze der
Nachahmung, S. 13).

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

sie sich gemil3 des Widerspruchsgesetzes: Der allerneueste Erziehungsplan ist
nur eine Variation der alten, tritt aber wie diese alten Erziehungspline des 18.
Jahrhunderts mit revolutiondrem Gestus auf. Wichtig an dieser Erziehung
scheint weniger, was sie leistet, und mehr, was sie fiir die Zukunft ankiindigt.
Die Erziehungsanstrengungen des pddagogischen 18. Jahrhunderts reduziert
Kleists kurzer Text handstreichartig auf eine Zukunftsversprechensmaschinerie
und markiert damit eine in diesem Erziehungskomplex angelegte Moglichkeit,
die das 21. Jahrhundert als >lebenslanges Lernen« aktualisieren und einer Oko-
nomisierung iiberliefern wird: Neueste und »>allerneueste< Erziehungsplidne ver-
sprechen nunmehr den Zugriff auf eine bestmogliche Zukunft, die durch immer
neuere Pline immer weiter aufgeschoben wird.

Wichtiger als die Umkehrungsthese des allerneuesten Erziehungsplans der
Erziehungsanstrengungen des 18. Jahrhundert scheint jedoch der von der Erzihl-
instanz des Haupttexts angefiigte Nachsatz zu sein. In diesem wird zuerst die
vorher verweigerte Komplexitét nachgeliefert. Diese ist allerdings keine der Er-
ziehung: Unter den »tausend Fidden, in denen sich das Leben fortwebe, sei ers-
tens »die Erziehung Einer«. Ihr Einfluss solle deswegen nicht iiberbewertet wer-
den. Zweitens handle es sich beim Kind nicht um undeterminiertes »Wachs«'’ s
das nicht erst seit Locke und Rousseau in ihm gesehen wird, sondern es sei in
seinen Eigenschaften vorherbestimmt. Erziehung entpuppt sich, wo nature tiber
nurture obsiegt, also als nutzlos. Drittens zeigt sich die geplante Lasterschule in
diesem Sinne auch gegeniiber jeglicher Kritik erhaben. Stattdessen gilt die vollig
unaufgekldrte Weisheit eines Sprichworts: »Hilft es nichts, so schadet es
nichts.«« — und dies gilt auch fiir die »Virtuosen der neuesten Erziehungs-
kunst«'®. Der Text lebt ein letztes Mal sein eigenes Widerspruchsgesetz aus:
Auch der eigene Erziehungsplan bleibt nicht unwidersprochen. Im Sinne des >ur-
spriinglichen Gleichgewichts« ist alle Erziehung letztlich redundant. Bildung und
Erziehung laufen auf eine (mit einem Wort Niklas Luhmanns) » Automatik der
Sozialisation«'" hinaus, in der sich die Zoglinge irgendwie schon entwickeln
werden: obwohl oder gerade weil laut »Allerneuestem Erziehungsplan« »die
Menschheit, wie bekannt, fortschreiten soll«'®. Denn aus dem Bekannten kann es
keinen Fortschritt geben; eine Bekanntheit des Fortschritts schlie3t diesen gera-
dezu aus.

15 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 551.

16 Ebd., S. 552.

17 Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 53. Vgl. S. 48-81.
18 Kileist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 551.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NAGHSPIEL | 267

Der lapidare Verweis auf das sprichwortliche >Hilft es nichts, so schadet es
nichts.«< fiihrt auch deswegen das Widerspruchsgesetz satirisch vor, weil die auf-
gerufenen abgelehnten und allerneuesten Erziehungspldne ja mit libergroem
Aufwand daherkommen. Auf der Kehrseite dieser Behauptung erscheint Erzie-
hung als zutiefst selbstbezogene Operation: im Sinne Luhmanns als eine kontin-
gente Art, wie sich Gesellschaft reproduziert, indem sie ihre teilnehmenden Sub-
jekte bestimmte Stufen durchlaufen ldsst — auch wenn die moralische oder epis-
temologische Legitimierung dieses Durchlaufs letztlich nicht tragfihig ist."” Mit
der Behauptung dieser Leere der Erziehungslehre lenkt der Text den Blick im
Sinne Foucaults auch auf die vorher durchaus beschriebenen Machttechniken,
die in der Erziehung und anderswo zur Anwendung kommen und um ihrer eige-
nen Aufrechterhaltung willen zu existieren scheinen.” Es zeigt sich, dass sich
das Zukunftsversprechen einer >Neuheit< der Erziehung nicht nur in solche
Machttechniken integrieren ldsst, sondern auch, dass es dabei nicht zuletzt auf
die Inszenierung dieses Versprechens ankommt: in Kleists Falls auf die literari-
sche Inszenierung durch die zwei Stimmen des Konkretors und der Redaktion,
durch Ab- und Umbriiche etc. In diesem Sinne handelt es sich beim Zukunfts-
versprechen der Erziehung nicht zuletzt um ein theatrales Unterfangen.

Die vorhergehenden Kapitel dieser Studie gingen davon aus, dass die Erziehung
und Bildung im spiten 18. Jahrhundert auch immer ihr Verhéltnis zum Theater
verhandelt — und dies mit der im Hintergrund stehenden Vermutung, dass sich
dieses Verhiltnis von Erziehung bzw. Bildung einerseits und Theater bzw. Thea-
tralitdt andererseits im lebenslangen Lernen des 21. Jahrhunderts radikalisiert.
Riickblickend seien im Folgenden die Stationen benannt und das jeweils ange-
nommene Verhiltnis zum spéteren lebenslangen Lernen skizziert.

Ein lebenslanges Lernen, wie es im 21. Jahrhundert zum Motto des Bildungs-
und Arbeitsmarkts ausgerufen wird, macht nicht nur Kinder, wenn auch an den un-
terstellten Entwicklungsstand angepasst, durch >frithkindliche Entwicklung« zu je-
nen kleinen Erwachsenen, die sie vor Rousseaus Etablierung der Kindheit als ei-
genstindiger Sphire angeblich waren.”' Vormals Erwachsene werden auch wieder
zu Schiilerinnen und Schiilern, was aber nicht ausschlieft, dass sie an anderer Stel-
le als Lehrerinnen und Lehrer tétig sind. Gleichzeitig sind sie auf beiden Ebenen
Bewerberinnen und Bewerber fiir kommende Arbeitszusammenhidnge oder viel-

19 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 111-141.

20 Vgl. Foucault: Die Geburt der Biopolitik.

21 Vgl. die umstrittene These von Philippe Aries: Geschichte der Kindheit. Miinchen
1975, S. 69-90.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

leicht auch fiir weiterfithrende Bildung. Bei dieser gesteigerten Durchdkonomisie-
rung von Lebenswelt und Subjektivitit tauchen Semantiken und Techniken, die
sich traditionell dem Theater zugeschrieben finden, als Modi der Inszenierung, der
Uberzeugung sowie der Vorliufigkeit auf: als Mimesis, die sich Fremdes aneignet
oder vor anderen zur Auffithrung bringt, als Inszenierung, die sich und andere affi-
zieren oder manipulieren soll, als Probe, die in der jetzigen Arbeit oder Bildung ei-
ne Qualifizierungsphase fiir ein kommendes Projekt sehen muss (Kapitel I).

Die im lebenslangen Lernen mitlaufende selektive Theatersemantik und
-metaphorik unterstellt daher ein Gelingen: die gelingende Nachahmung, die
kontrollierte Auffithrung, die erfolgreiche Beeinflussung. Die Verantwortung fiir
ein Scheitern verschiebt sich auf das lebenslang lernende Subjekt,” welches
Fehler hochstens als den Horizont erweiternden Erfahrungsschatz in der eigenen
Bildungs- und Arbeitsbiographie abbuchen kann. Der implizite Theaterdiskurs
setzt solch ein Subjekt seinerseits als eine GroBe in Szene, die von den traditio-
nell mit dem Theater verbundenen Unwigbarkeiten unbeschadet bleibt: der ver-
fehlten Nachahmung, der misslingenden Auffiithrung, der nicht gelingenden Ver-
fithrung. Vor allem fehlt in der Okonomisierung der eigenen Subjektivitit dasje-
nige, was die Feinde des Theaters seit Platon an diesem am meisten fiirchten: ei-
ne unkalkulierbare, wenn nicht gar verschwenderische Dimension der Unverfiig-
barkeit. Diese sollte sich gerade nicht als lebendiger Uberschuss der Subjektivi-
tit abschopfen und in der 6konomischen Sphire produktiv machen lassen. Die
Gouvernementalitit des lebenslangen Lernens zielt darauf, auch ein solches
Nichtokonomisches zu 6konomisieren.

Mit der unkalkulierbaren Dimension des Theaters setzt sich die Erziehung
auseinander, die 200 Jahre zuvor literarisch in Goethes piddagogischer Provinz
skizziert wird (Kapitel II): damit, wie diese Dimension fiir die Erziehung pro-
duktiv, und damit, wie diese ihre Gefihrlichkeit zumindest unsichtbar gemacht
werden kann. Die lautstarke Austreibung des Theaters dissimuliert, dass hinter-
riicks ein reguliertes Theater die Bedingung fiir die Erziehung in der Provinz
darstellt. Damit rezitiert und parodiert Goethes Text nicht nur die Erziehungsdis-
kurse und Erziehungspraktiken des >pddagogischen< 18. Jahrhunderts. Rezitiert,
parodiert und auf eine mogliche Kritik hin gedffnet finden sich auch Praktiken
und Diskurse, die die Semantik des Theaters im 21. Jahrhundert im positiven
Sinne fiir Erziehung und Bildung entdeckt haben. Latent vorhanden sind Ansitze

22 Vgl. Ulrich Brockling: »Totale Mobilmachung. Menschenfithrung im Qualitéts- und
Selbstmanagement«, in: Ders./Susanne Krasmann/Thomas Lemke (Hg.): Gouverne-
mentalitiit der Gegenwart. Studien zur Okonomisierung des Sozialen. Frankfurt a.M.
2000, S. 131-167, hier: S. 153-161.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NAGHSPIEL | 269

zu einer solchen Kritik in den Vorgeschichten, die Goethes Text aufruft, in Sze-
ne setzt und in ihrem Funktionieren bloBstellt.

Platons politeia (Kapitel III) erzihlt nicht zuletzt vom Rhythmus, in dem die
Aneignung der mit dem Theater assoziierten mimetischen Produktivkraft sich
durch die Zeit hindurch vollzieht. Der Text verweist aber auch auf eine seiner
eigenen Zielsetzung zuwiderlaufende rhythmisch-offene Struktur der beschrie-
benen Mimesis: Diese wird als zu regulierende Gefahr gleichzeitig im Inneren
und AuBeren des Gemeinwesens verortet. Die mimetisch herstellbaren Subjekte
und ihre Zusammenhinge sind instabil, dynamisch und anarchisch-offen. In der
Feindschaft gegen das Theater etabliert der Text einen Schauraum, zu dem die
Hierarchie von Sehen und Gesehenwerden gehort und damit ein erstes Ord-
nungsprinzip etabliert. Bereits diese Setzung verhindert eine dynamische und
anarchische horizontale Vernetzung der im Gemeinwesen organisierten Subjek-
te. Platons sprichwortlich gewordene Theaterfeindschaft richtet sich also nicht
primédr gegen das Theater. Die Theaterfeindschaft stellt auch, aber nicht nur wie
spéter bei Goethes Piddagogen ein Ablenkungsmanodver dar, um die Abhingig-
keit der eigenen Erziehungs- und Bildungskonzeption vom Theater zu iiberspie-
len. Die Theaterfeindschaft lenkt darin auch von dem Umstand ab, dass in dieser
Abgrenzung das Theater als ein Dispositiv des distanzierten Sehens tiberhaupt
erst etabliert wird und dadurch andere Moglichkeiten mimetischer Vernetzung,
Verkettung und Organisation ausschlieft. Vom Entwurf Platons her lisst sich
auch das Modell des virtuosen Arbeitens und seines Erlernens respektive Trai-
nierens kritisieren, von dem die Arbeitswelt des 21. Jahrhunderts geprigt ist:>
Das virtuose Arbeiten soll einerseits als eine Auffithrung fiir andere vor sich ge-
hen. Andererseits muss im Netzwerken und im Verbiinden mit diesen die be-
stindige Trennung des distanzierten Schauens als nichtexistent erachtet wer-
den.** Durch dieses Double-Bind widerspriichlicher Mallgaben ist ein Scheitern
des lebenslang lernenden, flexiblen Subjekts vorprogrammiert. Eine Absage an
das theatrale Schaudispositiv, mit der z.B. der social turn in den Kiinsten seit
den 1990ern® operiert, kommt der Reichweite der platonischen Geste nicht bei,
die das Theater als Ordnungsdispositiv gleichzeitig zur Konkurrenz wie Bedin-
gung von Wissen, Erziehung bzw. Subjektbildung und Gemeinwesen erklart. Ei-
ne diesbeziigliche Analyse und Kritik steht sowohl fiir die Subjektdisposition des

23 Vgl. Virno: Grammatik der Multitude, S. 63-91.

24 Vgl. Schifer: Die Gewalt der Mufle, S. 516-537. Vgl. Gesa Ziemer: Komplizenschaft.
Neue Perspektiven auf Kollektivitdt. Bielefeld 2013, S. 64-70, S. 97-105.

25 Vgl. ebd,, S. 129-163. Vgl. van Eikels: Die Kunst des Kollektiven, S. 184-190.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

lebenslangen Lernens und flexiblen Arbeitens wie auch fiir die szenischen Kiins-
te des social turn noch aus.

Das Verhiltnis der neuen Piddagogik des 18. Jahrhunderts steht im Zeichen
der platonischen Setzungen. Als theatrale Produktivkraft gilt es die Mimesis in
all ihren Varianten (nachahmend, vorfiihrend, zuschauend) und mit ihr die dem
Theater als Institution zugeschriebenen Praktiken zu regulieren: sie einerseits zu
nutzen und andererseits einer strengen Kontrolle zu unterwerfen. In seinem
Emile (Kapitel IV) verlegt Rousseau die eigentliche mimetische Gefahr in einen
begrenzten Abschnitt der kindlichen Entwicklung. Die Abwehr des entfremden-
den Sogs einer mit allen theatralen Insignien ausgestatteten Einbildungskraft, die
sich fiir den Abfall des Menschen von seiner Menschlichkeit verantwortlich
zeichnet, bestimmt aber sein gesamtes erzieherisches wie politisches Projekt.
Der Erzieher tritt hier durchaus als Regisseur von kontrollierten Erziehungsan-
ordnungen mit theatralem Charakter auf, die den Zogling manipulieren und zur
Menschlichkeit im Stile Rousseaus mit allen Mitteln des Theaters geradezu ver-
fithren sollen. Auch die ansonsten abgewerteten Schauspieler und Gaukler diir-
fen dafiir vom Erzieher eingestellt werden. Letztlich lernt der Zogling dem thea-
tralen Bezug zu anderen, den Rousseau als die Eitelkeit des Auftretens vor Pub-
likum bestimmt, zu entsagen und den Auftritt auf sich selbst zuriickzubeziehen:
Der Mensch Rousseaus muss allen Proklamationen einer wiedergefundenen Na-
tiirlichkeit zum Trotz sich selber spielen, und dieses auch vor sich selbst. Das
heif3t, dass er dieses Spielen seiner selbst verstecken muss: Rousseau erfindet im
Emile (und anderswo) einen Glauben an die eigene Wahrhaftigkeit, welcher der
Aufrechterhaltung der eigenen Existenz dient. Die manipulative Internalisierung
einer solchen Wahrhaftigkeit bei Rousseau wirft den Blick auch auf die Authen-
tizitdtsmythen der flexiblen Arbeitswelt des 21. Jahrhunderts. In die wechseln-
den Projekte soll sich das Subjekt als es selbst in seiner ganzen und wahrhaftigen
Subjektivitit einbringen’® — und steht so in einem weiteren, sein Scheitern vor-
programmierenden Double-Bind: Es muss diese Authentizitidt schlieflich auch
erst einmal durch Inszenierung erzeugen. Und diese Inszenierung muss es auf
seinem lebenslangen Bildungsweg erlernen.

Die neuen Piddagogen im deutschsprachigen Raum (Campe, Trapp, Salz-
mann u.a., Kapitel V) machen Rousseaus Erziehungsfiktion praxistauglich. Das
heif}t, sie simplifizieren und instrumentalisieren sie und beschneiden damit ei-
nem GroBteil ihrer Komplexitit. Die Frage nach der Praktikabilitéit fiihrt aber
neue Komplexititsstufen in die Anordnungen ein, mit denen aus eigenschaftslo-
sen und nur mit dem Nachahmungstrieb ausgestatteten Zoglingen selbsttétige,

26 Vgl. Boltanski/Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, S. 226-259.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NACHSPIEL | 271

disziplinierte, aber auch in ihrem Bildungsanspruch nicht zu iiberambitionierte
Biirger gemacht werden sollen. Expliziter als bei Rousseau unterliegt die mime-
tische Produktivkraft der Zoglinge dabei ginzlich ihrer Abschopfung und Regu-
lierung. Deutlicher wird auch die Differenz zwischen dem Nachahmen des Zog-
lings und einem ebenso gefihrlichen und ebenso zu regulierenden Vormachen
der Erziehungsinstanz. Diese spielt den Zoglingen, um sie zur Nachahmung zu
animieren, Theater vor. Die Erziehungsinstanz muss sich — darauf verweisen
Salzmanns Ausfiihrungen — entsprechend fortbilden. Erziehung ist zuallererst
Weiterbildung: In ersten Ansdtzen findet sich hier bereits eine Dynamik ange-
deutet, in der Erziehungsbediirftige gleichzeitig Erziehende sind und umgekehrt:
In letzter Konsequenz lduft dies auf die Erziehung zu Subjekten hinaus, welche
auf das sich-theatral-Produzieren vor Publikum eingestellt sind: nicht mehr not-
wendig um zu lehren, sondern auch um iiberhaupt eine entlohnte Téatigkeit aus-
fithren zu diirfen. Deutlich ausbuchstabiert wird bereits, dass es dieses ubiquitire
Theater strikt zu regulieren gilt, um es produktiv zu machen: Die mimetische
Kraft kommt nicht um ihrer selbst willen zur Entfaltung, sondern zum Nutzen
einer sich iiber ihre Abschopfung reproduzierende Ordnung. In das Dispositiv
des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert ist dieses Verhiltnis zum Theater
so tief eingelassen, dass die nichtregulierbaren Aspekte am Theater der man-
gelnden Kontrolle der Subjekte angelastet werden konnen: Nicht mehr in der
iberschiissigen Dimension am Theater und am Theatralen liegt die Bedrohung
fiir das Gemeinwesen, sondern das je individuelle Scheitern wird von der man-
gelnden Kontrolle der eigenen mimetischen Produktivitit verschuldet, die diese
eben nicht produktiv werden ldsst, sondern verschwendet. Fiir die gelingende
Theaterauffithrung in Lernen, Lehren oder Arbeit muss dann weiter probiert
werden. Und oft genug besteht die flexibilisierte Arbeit aus eben einem solchen
Probieren.”’

Im Anton Reiser von Karl Philipp Moritz (Kapitel VI) wird der zerstiickelte
Bildungsweg der Titelfigur, der immer wieder weg vom Wissen und hin zur Ins-
titution des Theaters und dem Beruf der Schauspielerei fiihrt, zwar mit allen seit
Platon giingigen Argumenten ddmonisiert. Aber eine theatrale Disposition des
lernenden Subjekts wird doch gleichzeitig vom Text indirekt auch als Bedingung
gelingender Bildung gekennzeichnet. Das sich bildende Subjekt imaginiert der
Text in Anklang an die zeitgendssische Subjektphilosophie als seine eigene
Biihne. Weil sich dadurch eine Liicke im Subjekt auftut, bleibt bereits vom Bild
her unsicher, ob ein solches Subjekt sich in seinem eigenen Theater selbst iiber-
zeugen kann: d.h., ob es ein >Selbstgefiihl< herstellen kann. Fiir diese Unsicher-

27 Vgl. Palladini: The Scene of Foreplay.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

heit sich selbst gegeniiber macht die Erzihlinstanz ein Fehlgehen der frithkindli-
chen Erziehung verantwortlich. Eine solche Verirrung bedarf des Theaterspie-
lens vor anderen, deren Blick das eigene >Selbstgefiihl< bestétigen soll. Der zer-
stiickelte Bildungsweg, der bei allen Demiitigungen nicht unerfolgreich ist, lasst
sich nicht mehr von einem Spiel um die Anerkennung der Anderen trennen. In
der flexiblen Arbeitswelt des lebenslangen Lernens des 21. Jahrhunderts ist ein
solches Spiel um Anerkennung zu Bedingung einer gelungenen oder auch nicht
gelungenen Arbeitsbiographie geworden.28 Die Titelfigur kommt aus Perspektive
des 21. Jahrhunderts paradigmatisch fiir die bei allem Einsatz der eigenen Sub-
jektivitit vom Arbeitsmarkt Abgehédngten zu stehen: Sie findet bei aller Leiden-
schaft keine Anstellung an einem Theater; dieses zerfillt als Institution am Ende
des Texts ebenso wie die Subjektivitit des Protagonisten.

Nicht aus dem Arbeits- und Bildungsmarkt hingegen fillt die Figur des jun-
gen Wilhelm Meisters aus Goethes Lehrjahren (Kapitel VII). Der vom 19. Jahr-
hundert als >Bildungsromanc schlechthin gefeierte Text gibt sich aus dieser Pers-
pektive auch anders zu lesen: als die Vorfithrung der Figur eines stindig dem
Eindruck seiner neuen Erlebnissen erliegenden mimetischen Wesens, dessen
Bildung noch lange nicht stattgefunden hat, als seine Lehrjahre fiir beendet er-
kldrt werden. Der Text inszeniert auf verschiedenen Bedeutungsebenen, dass die
mimetische Produktivkraft, fiir die diese Figur zu stehen kommt, nicht wie in
den Programmatiken der neuen Pddagogen domestiziert wird. Vielmehr fangt die
Turmgesellschaft die Wilhelm-Figur selbst in jener >Mausefalle<, die sein litera-
risches Vorbild Hamlet der viterlichen Autoritét stellen will: Die anonyme Au-
toritdt der Turmgesellschaft hilt die mimetische (Un-)Produktivitit in Reserve.
Die Mimesis bleibt eine potentielle Ressource, ohne aktuellen Gebrauch zu fin-
den. Bei Bedarf ist sie funktional einsetzbar (wie spiter in den Wanderjahren als
Wundarzt). Vom 21. Jahrhundert her scheint die zerstiickelte und von Scheitern
geprigte Bildungs- und Arbeitsbiographie Anton Reisers aus Perspektive des an
seiner eigenen theatralen Disposition scheiternden Subjekts geschrieben. Dem-
gegeniiber sprechen die Lehrjahren inklusive ihrer ironischen Brechungen die
Sprache einer zukiinftigen Ordnung: Nicht alle Subjekte werden fiir das Funkti-
onieren des flexiblen Systems gebraucht; einige oder auch viele konnen mitsamt
ihrer theatralen Disposition und mimetischen (Un-)Produktivitit in Reserve ge-
halten werden, ohne dass das Theater die Ordnung stort. Dass dies im Unter-
schied zum Anton Reiser fast ohne eine leibliche Versehrtheit der psychisch in
der Mausefalle gefangenen Titelfigur geschehen kann, gehort zur vom Text an
seinem Ende evozierten mirchenhaften Sphire der Literatur.

28 Vgl. Brockling: Das unternehmerische Selbst, S. 65-75.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NAGCHSPIEL | 273

Aus Literatur, d.h. aus Fiktionen, die nichtsdestotrotz regulativen Charakter
annehmen, bestehen auch die Ideologien des deregulierten und flexibilisierten
Bildungs- und Arbeitsmarkts im 21. Jahrhundert. Anhand ihrer Vorgeschichten
im 18. Jahrhundert kann man die Auseinandersetzung mit und die Verwendung
von selektiven Theatersemantiken betrachten und analysieren, die dann im 21.
Jahrhundert wie selbstverstindlich in den gouvernementalen Diskursen und
Praktiken mitlaufen. Die gouvernementale Pidagogik des 18. Jahrhunderts be-
kidmpft das Theater diskursiv und praktisch, um es hinterriicks zu regulieren und
produktiv zu machen. In der Ideologie des lebenslangen Lernens im 21. Jahr-
hundert wird das Subjekt wie selbstverstiandlich zu einem theatralen erklirt, die
Implikationen dieses Diskurses aber geraten ins Vergessen: Dieses Theater ist
durchkalkuliert und auf 6konomischen Erfolg ausgerichtet. Diese selektive Thea-
tralisierung des Subjekts dient seiner Flexibilisierung und Individualisierung ge-
nauso wie sie Subjektivitit fiir die 6konomische Sphire abschdpfbar macht (Ka-
pitel I). Bei aller mitlaufender Modernekritik im >Altersroman«< verweist Goethes
Evokation und BloBstellung der Vorgeschichten dieser Konstellation aus dem
spéten 18. Jahrhundert in seiner pddagogischen Provinz doch auf diese am An-
fang des 21. Jahrhunderts aktuell gewordene Problematik.

Die vorgestellten Texte, Konzepte und Praktiken des 18. Jahrhunderts setzen
sich mit demjenigen auseinander, was im 21. strategisch dem Vergessen anheim
gegeben wird: eben dem Uneinholbaren, Unkalkulierbaren, Ubersch'ussigen,
Unokonomischen und deswegen mit der theaterfeindlichen Tradition als gefihr-
lich angesehenem Moment am Theater. Nicht erst das Theater und die szenische
Kunst der sogenannten Avantgarden, Neo-Avantgarden, Performance Art und
Postdramatik spielen immer wieder mit dieser Dimension.”” Wihrend diese fiir
das Verstdndnis des 21. Jahrhunderts von Theater und szenischer Kunst unab-
dingbar ist, lebt in der Bildungs- und Arbeitsgouvernementalitit des lebenslan-
gen Lernens ein anderes Theater fort, dessen zeitgleiches Verschwinden in der
Kunst von der Kritik gerne beklagt wird: eines der Perfektion, Kalkulation, kont-
rollierten Verwandlung und gelungenen Verzauberung. Wihrend die szenischen
Kiinste des 21. Jahrhunderts gerne die >Wirklichkeit< auf die Biihne holen und
oft gar »authentische< Menschen zeigen,’w verlangt diese Wirklichkeit ein sehr
traditionelles Theater: die >kalte< Schauspielerei nach Diderot ohne Reste und
ohne Heimsuchung durch die technische Unfihigkeit und Unkontrolliertheit der

29 Fiir die im deutschsprachigen Raum paradigmatisch gewordenen Positionen vgl. Fi-
scher-Lichte: Asthetik des Performativen. Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater.
30 Vgl. Boris Nikitin/Carena Schlewitt/Tobias Brenk (Hg.): Dokument, Fdlschung, Wirk-

lichkeit. Materialband zum zeitgendssischen Dokumentarischen Theater. Berlin 2014.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

>heifen<. Durch diese implizite Setzung wird Idiosynkratisches, das sich nicht
fiir Bildungsweg und Arbeitsbiographie produktiv machen lisst, zu Scheitern er-
kldrt. Die Ausrichtung des lebenslangen Lernens auf die Zukunft macht aber
auch die >kalte< Schauspielerei zu einem nie abgeschlossenen Unterfangen, das
immer weiter an sich arbeiten und sich immer weiter perfektionieren muss. Die-
ses Moment von Unverfiigbarkeit dem kontrollierten Aufschub zu entreilen und
es in die Praktiken der Bildung und des Arbeitens einzubeziehen ist eine Aufga-
be nicht zuletzt von Theaterkritik: nicht der Kritik am institutionellen Theater,31
sondern an den theatralen Aspekten einer Gouvernementalitit des 21. Jahrhun-
derts.

31 Dies geschieht daher auch nicht mit den Wertungen, wenn auch nicht in Ablehnung

aller Denkfiguren aus Bernd Stegemann: Kritik des Theaters. Berlin 2013.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abbildungen

Abbildung 1 (S. 159): »Es giebt bey alle Religione gute Leute.« Salzmann, Chris-
tian Gotthilf: Moralisches Elementarbuch. Nachdruck der Auflage von 1785,
mit 67 lllustrationen v. Daniel Chodowiecki. Dortmund 1980, S. 288-289.

Abbildung 2 (S. 160): »Wie ungliicklich macht mich der Eigensinn!« Salzmann:
Moralisches Elementarbuch, S. 122-123.

Abbildung 3 (S. 161): »Was fiir ein haeBliches Ding ist nicht die Unreinlich-
keit.« Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 8-9.

Abbildung 4 (S. 162): »Wer einmal gelogen hat, dem glaubt man nicht leicht
wieder.« Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 198-199.

Abbildung 5 (S. 168): [Ohne Bildunterschrift]. Salzmann: Moralisches Elemen-
tarbuch, S. 20-21.

Abbildung 6 (S. 169): »Uhuhu!« Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 24-25.
Abbildung 7 (S. 239): »Die Mausfalle«. Voelcker, Bruno: Die Hamlet-Darstel-

lungen Daniel Chodowieckies und ihr Quellenwert fiir die Theatergeschichte
des 18. Jahrhunderts. Leipzig 1916, S. 257.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Siglen

A: Karl Philipp Moritz: Anton Reiser. Ein psychologischer Roman, in: Ders.:
Anton Reiser. Dichtungen und Schriften zur Erfahrungsseelenkunde. Frank-
furt a.M. 2006, S. 85-518.

E: Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Uber die Erziehung. Stuttgart 1963,

L: Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Ders.: Goe-
thes Werke. Band 7. Romane und Novellen II. Miinchen 1998, S. 8-610.

P:  Platon: Der Staat. Ziirich/Miinchen 1991.
W: Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die

Entsagenden, in: Ders.: Goethes Werke. Band 8. Romane und Novellen II1.
Miinchen 1998, S. 7-486.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Adelung, Johann Christoph: Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeut-
schen Mundart. Band 3. Leipzig 1798.

Agamben, Giorgio: Kindheit und Geschichte. Zerstorung der Erfahrung und Ur-
sprung der Geschichte. Frankfurt a.M. 2004.

Ders.: Was ist ein Dispositiv? Ziirich/Berlin 2008.

Albrich, Konrad: Goethe und Christian Gotthilf Salzmann. Langensalza 1917.

Andree, Martin: Wenn Texte titen. Uber Werther, Medienwirkung und Medien-
gewalt. Miinchen 2006.

Anonym: Uber die Mode und deren Folgen. Frankfurt a.M./Leipzig 1771.

Apel, Friedmar: »Die Asthetik des Selbstseins. Goethes Kunstanschauung 1805-
1806«, in: von Goethe, Johann Wolfgang: Asthetische Schriften 1805-1816.
Frankfurt a.M. 1998, S. 727-757.

Arendt, Hannah: The Human Condition. Chicago/London 1998.

Arigs, Philippe: Geschichte der Kindheit. Miinchen 1975.

Aristoteles: Poetik. Stuttgart 1982.

Ders.: Physikvorlesung. Berlin 1983.

Arndt, Ernst Moritz: Ueber Sitte, Mode und Kleidertracht. Ein Wort aus der
Zeit. Frankfurt a.M. 1814.

Austermann, Simone: Die »Allgemeine Revision«. Pddagogische Theorieent-
wicklung im 18. Jahrhundert. Bad Heilbrunn 2010.

Bade, Claudia: Lebenslanges Lernen. Von der Vorschule bis zur Erwachsenen-
bildung. Hamburg 2014.

Badiou, Alain: Platons >Staat<. Ziirich/Berlin 2013.

Baecker, Dirk: Wozu Theater? Berlin 2013.

Bahr, Petra: Darstellung des Undarstellbaren. Religionstheoretische Studien zum
Darstellungsbegriff bei A.G. Baumgarten und I. Kant. Tiibingen 2004.

Bahrdt, Carl Friedrich: System der Moraltheologie. Eisenach 1780.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Balke, Friedrich: »Possessive Mimesis. Eine Skizze und ein Beispiel«, in: Koch,
Gertrud/Vohler, Martin/Voss, Christiane (Hg.): Die Mimesis und ihre Kiins-
te, Miinchen 2010, S. 111-126.

Barish, Jonas: The Antitheatrical Prejudice. Berkeley/London 1981.

Baschera, Marco: Das dramatische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie
und Theater anhand von Kants »Kritik der reinen Vernunft« und Diderots
»Paradoxe sur le comédien«. Heidelberg 1989.

Baumann, Steffi: »Geschichten, die helfen, die Seele zu erkunden«. Karl Philipp
Moritz’ >Anton Reiser< und das >Magazin zur Erfahrungsseelenkunde<. Ber-
lin 2009.

Benjamin, Walter: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit«, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 1.2. Abhandlungen.
Frankfurt a.M. 1974, S. 471-508.

Ders.: »Programm eines proletarischen Kindertheaters«, in: Ders.: Gesam-
melte Schriften. Band I1.2. Aufsdtze. Essays. Vortrdge. Frankfurt a.M. 1991,
S. 763-7609.

Benthien, Claudia/Martus, Steffen (Hg.): Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17.
Jahrhundert. Tiibingen 2006.

Benthien, Claudia: Tribunal der Blicke. Kulturtheorien von Scham und Schuld
und die Tragodie um 1800. Koln 2011.

Benveniste, Emile: »Der Begriff des >Rhythmus< und sein sprachlicher Aus-
drucks, in: Ders.: Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. Miinchen
1974, S. 363-373.

Beriger, Hanno: Goethe und der Roman. Studien zu »Wilhelm Meisters Lehr-
Jjahre«. Ziirich 1955.

Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften/Akademie der Wissen-
schaften zu Gottingen/Heidelberger Akademie der Wissenschaften (Hg.):
Goethe-Worterbuch. Band 1: A — azurn. Stuttgart 1978.

Dies. (Hg.): Goethe-Wérterbuch. Band 2: B — einweisen. Stuttgart 1989.
Dies. (Hg.): Goethe-Worterbuch. Band 3: Einwenden — Gesdusel. Stuttgart
1998.

Berndt, Frauke: »The Myth of Otherness: Goethe on Presence«, in: Goethe
Yearbook 19 (2012), S. 49-66.

von Bernstorff, Elise: »Das Undisziplinierte im Transdisziplindren, in: Peters,
Sibylle (Hg.): Das Forschen aller. Artistic Research als Wissensproduktion
zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft. Bielefeld 2013, S. 95-119.

Bez, Martin: Goethes »Wilhelm Meisters Wanderjahre«: Aggregat, Archiv, Ar-
chivroman. Berlin 2013.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 283

Bezold, Raimund: Popularphilosophie und Erfahrungsseelenkunde im Werk von
Karl Philipp Moritz. Wiirzburg 1984.

Bhabha, Homi: The Location of Culture. London 1994.

Bishop, Claire: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectator-
ship. New York/London 2012.

Bitzer, Hermann: Goethe iiber den Dilettantismus. Bern 1969.

Blamberger, Giinter: »Agonalitidt und Theatralitit. Kleists Gedankenfigur des
Duells im Kontext der europdischen Moralistik«, in: Kleist-Jahrbuch (1999),
S. 25-40.

Blessin, Stefan: Goethes Romane. Aufbruch in die Moderne. Paderborn 1996.

Blinn, Hansjiirgen: »Einfithrung: Shakespeare in Deutschland 1790-1830«, in:
Ders. (Hg.): Shakespeare-Rezeption. Die Diskussion um Shakespeare in
Deutschland. II. Ausgewdbhlte Texte von 1793-1827. Berlin 1988, S. 9-66.

Blome, Eva: »Zerstiickte Laufbahn. Karl Philipp Moritz’ Anton Reiser«, in: IASL
(43/2016). Im Erscheinen begriffen.

Blumenbach, Johann Friedrich: Uber den Bildungstrieb. Gottingen 1791.

Bohrer, Karl Heinz: Grofer Stil. Form und Formlosigkeit in der Moderne. Miin-
chen 2007.

Boltanski, Luc/Chiapello, Eve: Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz
2003.

Bonds, Mark Evan: »Die Funktion des Hamlet-Motivs in Wilhelm Meisters
Lehrjahre«, in: Goethe-Jahrbuch 96 (1979), S. 101-110.

Borgards, Roland: »>Allerneuester Erziehungsplan<. Ein Beitrag Heinrich von
Kleists zur Experimentalkultur um 1800 (Literatur, Physik)«, in: Krause,
Marcus/Pethes, Nicolas (Hg.): Literarische Experimentalkulturen. Poetolo-
gien des Experiments im 19. Jahrhundert. Wiirzburg 2005, S. 75-102.

Bosse, Heinrich: Bildungsrevolution 1770-1830. Heidelberg 2013.

Ders.: »Der geschirfte Befehl zum Selbstdenken. Der Erlal des Ministers v.
Fiirst an die preuBischen Universititen im Mai 1770«, in: Kittler, Fried-
rich/Schneider, Manfred/Weber, Samuel (Hg.): Diskursanalysen. Band 2. In-
stitution Universitdt. Opladen 1993, S. 31-62.

Bourdieu, Pierre: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt
a.M. 1987.

Brandes, Peter: Leben die Bilder bald? Asthetische Konzepte bildlicher Leben-

digkeit in der Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts. Wiirzburg 2013.
Ders.: »St. Joseph der Zweite. Bildtheologie in Goethes Wanderjahren«, in:
Sauerland, Karol/ Wergin, Ulrich (Hg.): Literatur und Theologie. Schreib-
prozesse zwischen biblischer Uberlieferung und geschichtlicher Erfahrung.
Wiirzburg 2005, S. 107-126.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Brandstetter, Gabriele/Brandl-Risi, Bettina/van Eikels, Kai (Hg.): Szenen des
Virtuosen. Bielefeld 2015.

Brockling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjekti-

vierungsform. Frankfurt a.M. 2007.
Ders.: »Totale Mobilmachung. Menschenfithrung im Qualitéts- und Selbst-
management, in: Ders./Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (Hg.): Gouver-
nementalitit der Gegenwart. Studien zur Okonomisierung des Sozialen.
Frankfurt a.M. 2000, S. 131-167.

Brown, Wendy: Undoing the Demos. Neoliberalism’s Stealth Revolution. New
York 2015.

Buchmann, Sabeth/Ruhm, Constanze: »Subjekte auf Probe, in: Texte zur Kunst
90 (2013), S. 89-107.

Burk, Karin: Kindertheater als Moglichkeitsraum. Untersuchungen zu Walter
Benjamins »Programm eines proletarischen Kindertheaters«. Bielefeld
2015.

Butler, Judith: Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. New
York 1990.

Dies.: Undoing Gender. New York 2004.

Dies.: Gefihrdetes Leben. Politische Essays. Frankfurt a.M. 2005.
Dies./Athanasiou, Athena: Dispossession. The Performative in the Political.
Cambridge 2013.

Campe, Joachim Heinrich: Ueber Empfindsamkeit und Empfindelei in pddagogi-
scher Hinsicht. Hamburg 1779.

Ders. (Hg.): Allgemeine Revision des gesamten Schul- und Erziehungs-
wesens: von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Band 12. Wien/Braun-
schweig 1789.

Ders.: Robinson der Jiingere. Zur angenehmen und niitzlichen Unterhaltung
fiir Kinder. Stuttgart 1981.

Ders.: »Ueber die fritheste Bildung junger Kinderseelen im ersten und zwei-
ten Jahre der Kindheit«, in: Ders. (Hg.): Allgemeine Revision des gesamten
Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer Erzieher.
Band 2. Braunschweig 1785, S. 3-296.

Ders.: »Soll man Kinder Komddien spielen lassen?«, in: Braunschweigisches
Journal 1 (1788), S. 206-219.

Campe, Riidiger: »Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch-anthropologische
Niherung ausgehend von Quintilian, Institutio oratoria V1, 1-2«, in: Kopper-
schmidt, Josef (Hg.): Rhetorische Anthropologie. Miinchen 2000, S. 135-152.
Ders.: »Kafkas Institutionenroman. Der Procefs, Das Schlofi«, in: Ders./
Niehaus, Michael (Hg.): Gesetz, Ironie. Heidelberg 2004, S. 197-208.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 285

Debord, Guy: Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin 1996.

Delean, Joan E.: Literary Fortifications: Rousseau, Laclos, Sade. Princeton
1984.

Deleuze, Gilles: »Postskriptum iiber die Kontrollgesellschaften«, in: Ders.: Un-
terhandlungen. 1972-1990. Frankfurt a.M. 1993, S. 254-263.

Derrida, Jacques: Grammatologie. Frankfurt a.M. 1974.

Ders.: Die Wahrheit in der Malerei. Wien 1992.
Ders.: Dissemination. Wien 1995.
Ders.: Das Tier, das ich also bin. Wien 2010.
Ders.: »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: Ders.: Die Schrift und die
Differenz. Frankfurt a.M. 1976, S. 302-350.
Diderot, Denis: Das Paradox iiber den Schauspieler. Frankfurt a.M. 1964.
Ders.: Das Theater des Herrn Diderot. Leipzig 1981.
Ders.: Paradoxe sur le comédien. Paris 2001.

Dietrich, Theo: Mensch und Erziehung in der Pddagogik Christian Gotthilf
Salzmanns. Miinchen 1963.

Dreflen, Wolfgang: Die pddagogische Maschine. Zur Geschichte des industriali-
sierten Bewufitseins in Preufsen/Deutschland. Frankfurt a.M./Berlin 1982.
dan Droste, Gabi (Hg.): Theater von Anfang an! Bildung, Kunst und friihe Kind-

heit. Bielefeld 2009.

Diinne, Jorg/Friedrich, Sabine/Kramer, Kirsten (Hg.): Theatralitit und Rdum-
lichkeit. Raumordnungen und Raumpraktiken im theatralen Mediendisposi-
tiv. Wiirzburg 2009.

Ders.: »Jean-Jacques Rousseau: Emile«, in: Borgards, Roland et al. (Hg.): Li-
teratur und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart 2013, S. 317-
321.

DuPeyrou, Pierre-Alexandre (Hg.): Collection complete des ceuvres de J. J.
Rousseau, citoyen de Geneve. Band 7-10. Genf 1782.

Egger, Irmgard: Didtik und Askese. Zur Dialektik der Aufklirung in Goethes
Romanen. Miinchen 2000.

van Eikels, Kai: Die Kunst des Kollektiven. Performance zwischen Theater, Poli-
tik und Sozio-Okonomie. Miinchen 2013.

Elias, Norbert: Der Prozef3 der Zivilisation. Soziogenetische und psychogeneti-
sche Untersuchungen. Band 1: Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen
Oberschichten des Abendlandes. Frankfurt a.M. 1976.

Ellrich, Robert: Rousseau and His Reader. The Rhetorical Situation of the Major
Works. Chapel Hill 1969.

Engel, Johann Jacob: Ideen zu einer Mimik. Erster Teil. Mit erlduternden Kup-
fertafeln. Berlin 1785.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Ermann, Kurt: Goethes Shakespeare-Bild. Tiibingen 1983.

Esselborn, Hans: »Der gespaltene Autor. Anton Reiser zwischen autobiographi-
schem Roman und psychologischer Fallgeschichte«, in: Recherches Germa-
nique 25 (1995), S. 69-90.

Etzold, Jorn: »Armes Theater«, in: Meyzaud, Maud (Hg.): Arme Gemeinschaft:
Die Moderne Rousseaus. Berlin 2015, S. 50-74.

Evanson, Edward: The Dissonance of the Four Generally Received Evangelists
and the Evidence of Their Respective Authenticity, Examined; with that of
Some Other Scriptures Deemed Canonical. Gloucester 1792.

Fabian, Bernhard/Schmidt-Biggemann, Wilhelm/Vierhaus, Rudolf (Hg.): Deutsch-
lands kulturelle Entfaltung. Die Neubestimmung des Menschen. Miinchen
1980.

Fénelon, Francois: Uber Midchenerziehung. Traite de I'éducation des filles.
Stuttgart 1963.

Fink, Gonthier-Louis: »Die Pddagogik und die Forderungen des Tages in »>Wil-
helm Meisters Wanderjahren«, in: Euphorion 93/2 (1999), S. 251-291.

Fischer-Lichte, Erika: Semiotik des Theaters. Band 2. Vom »kiinstlichen« zum
»natiirlichen« Zeichen. Theater des Barock und der Aufkldrung. Tiibingen
1983.

Dies.: Asthetik des Performativen. Frankfurt a.M. 2004.

Dies.: »Der Korper als Zeichen und als Erfahrung. Uber die Wirkung von
Theaterauffithrungen«, in: Dies./Schonert, Jorg (Hg.): Theater im Kultur-
wandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Korper —
Musik — Sprache. Gottingen 1999, S. 53-68.

Dies.: »Theatralitiit«, in: Dies./Kolesch, Doris/Warstatt, Matthias (Hg.):
Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart 2005, S. 358-364.

Fleming, Paul: »The Promises of Childhood: Autobiography in Goethe and Jean
Paul«, in: Goethe-Yearbook 14 (2007), S. 27-37.

Formey, Jean Henri Samuel: Anti-Emile. Berlin 1763.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt a.M. 1974.

Ders.: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses. Frankfurt
a.M. 1976.

Ders.: Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitit. Band
II. Frankfurt a.M. 2004.

Ders.: Die Heterotopien. Der utopische Korper: Zwei Radiovortrdige. Berlin
2005.

Frank, Manfred: Selbstgefiihl. Eine historisch-systematische Erkundung. Frank-
furt a.M. 2002.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 287

Freud, Sigmund: »Notiz iiber den >Wunderblock«, in: Ders.: Gesammelte Werke.
Band XIV. Werke aus den Jahren 1925-1931. Frankfurt a.M. 1991, S. 1-8.

Frey, Christiane: »Der Fall Anton Reiser. Vom Paratext zum Paradigmax, in:
Krupp, Anthony (Hg.): Karl Philipp Moritz. Signaturen des Denkens. Am-
sterdam 2010, S. 19-43.

Fried, Michael: Absorption and Theatricality. Painting and Beholder in the Age
of Diderot. Berkeley 1980.

Friedrich, Lars/Geulen, Eva/Wetters, Kirk (Hg.): Das Ddmonische. Schicksale
einer Kategorie der Zweideutigkeit nach Goethe. Paderborn 2014.

Fuest, Leonhard: Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Litera-
tur seit 1800. Miinchen 2008.

Gamper, Michael: »Elektrische Blitze. Naturwissenschaft und unsicheres Wissen
bei Kleist«, in: Kleist-Jahrbuch (2007), S. 254-272.

Garber, Jorn (Hg.): »Die Stammutter aller guten Schulen«. Das Dessauer Phi-
lanthropinum und der Dessauer Philanthropismus 1774-1793. Tiibingen
2008.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph: Mimesis. Kultur — Kunst — Gesellschafft.
Hamburg 1992.

Dies.: Spiel — Ritual — Geste. Mimetisches Handeln in der sozialen Welt.
Hamburg 1998.

Geisenhansliike, Achim: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Verstellung in
der europdischen Literatur. Darmstadt 2006.

Gelhard, Andreas: Kritik der Kompetenz. Ziirich/Berlin 2012.

Georgiades, Thrasybulos: Musik und Rhythmus bei den Griechen. Zum Ursprung
der abendlindischen Musik. Hamburg 1958.

Geulen, Eva: »Erziehungsakte«, in: Fohrmann, Jirgen (Hg.): Rhetorik. Figura-
tion und Performanz. Stuttgart 2004, S. 629-652.
Dies./Pethes, Nicolas: »Einleitung«, in: Dies./Pethes, Nicolas (Hg.): Jenseits
von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zum
Erziehungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br. 2007, S. 7-12.
Dies.: »Betriebsgeheimnisse der >Pddagogischen Provinz< in Goethes Wan-
derjahren«, in: Zeitschrift fiir Medien- und Kulturforschung 1 (2010), S. 33-
50.
Dies.: »Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie«, in: Menke,
Bettine/Glaser, Thomas (Hg.): Experimentalanordnungen der Bildung. Ex-
terioritdit — Theatralitiit — Literarizitit. Paderborn 2014, S. 209-223.

Girard, René: Der Siindenbock. Ziirich 1988.
Ders.: Das Heilige und die Gewalt. Frankfurt a.M. 1992.
Ders.: Shakespeare. Theater des Neids. Miinchen 2011.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.


https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Giuriato, Davide: » Kinderzeit<. Zu Franz Kafkas >Jager Graccus««, in: Battegay,
Caspar/Christen, Felix/Groddeck, Wolfgang (Hg.): Schrift und Zeit in Kafkas
Oktavheften. Gottingen 2010, S. 101-117.

Glaser, Thomas: »Theater vs. Archi-Politik. Zur Einrichtung der Politik durch
die Mimesis in Platons Politeia«. Unveroffentlichtes Manuskript.

Goebel, Eckart: Charis und Charisma. Grazie und Gewalt von Winckelmann bis
Heidegger. Berlin 2006.

von Goethe, Johann Wolfgang: Schriften zur Morphologie. Frankfurt a.M. 1987.
Ders.: Sdmtliche Werke. Briefe, Tagebiicher und Gesprdche. Band 4. Frank-
furt a.M. 1998.

Ders.: »Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Stil«, in: Ders.: Goethe
Werke. Band 12. Schriften zur Kunst, Schriften zur Literatur, Maximen und
Reflexionen. Miinchen 1998.

Ders.: »GroB ist die Diana der Epheser, in: Ders.: Goethes Werke I. Gedich-
te und Epen I. Miinchen 1998.

Ders.: »Uber die bildende Nachahmung des Schonen, von Karl Philip Mo-
ritz. Braunschweig 1788«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 11. Autobiogra-
phische Schriften II1. Miinchen 1998, S. 534-541.

Ders.: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Ders.: Goethes Werke. Band 7. Ro-
mane und Novellen II. Miinchen 1998, S. 8-610.

Ders.: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung, in: Ders: Goethes Werke.
Band 8. Romane und Novellen I1. Miinchen 1998, S. 487-516.

Ders.: Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die Entsagenden, in: Ders.: Goe-
thes Werke. Band 8. Romane und Novellen III. Miinchen 1998, S. 7-486.
Ders.: »Zum Shakespears Tag«, in: Ders.: Sdmtliche Werke. Briefe, Ta-
gebiicher und Gesprdche. Band. 18. Frankfurt a.M. 1998, S. 9-12.

Goffman, Erving: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag.
Miinchen 1969.

Gottsched, Johann Christoph: Versuch einer critischen Dichtkunst durchgehend
mit Exempeln erldutert. Leipzig 1751.

Greene, Thomas M.: The Light in Troy. Imitation and Discovery in Renaissance
Poetry. New Haven 1982.

Greven Schalit, Mechthild: Pddagogische Provinzen. Johann Michael von Loens
>Der redliche Mann am Hofe< und Johann Wolfgang von Goethes >Wilhelm
Meisters Wanderjahre<. Gottingen 2012.

Grosse, Roswitha: Christian Gotthilf Salzmanns >Der Bote aus Thiiringenc,
Schnepfenthal 1788-1816. Eine Zeitschrift der deutschen literarischen
Volksaufkldrung an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M.
1989.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 289

Guggisberg, Kurt: Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat.
Band II. Das Werk. Bern 1953, S. 420-434.

Gundolf, Friedrich: Goethe. Berlin 1916.

Gustafson, Susan: »Ich suchte meinen Freund<: Melancholy Narcissism, Writ-
ing, and Same-Sex Desire in Moritz’s Anfon Reiser«, in: Lessing Yearbook
(2008/2009), S. 135-159.

Gutjahr, Ortrud: Einfiihrung in den Bildungsroman. Darmstadt 2007.

Haas, Rosemarie: Die Turmgesellschaft in >Wilhelm Meisters Lehrjahren<. Zur
Geschichte des Geheimbundromans und der Romantheorie im 18. Jahrhun-
dert. Miinster 1975.

Habermas, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vor-
lesungen. Frankfurt a.M. 1988.

Haffmans, Peter/Haffmans, Gerd (Hg.): Das Neue Testament. Viersprachig.
Archetypum Greacum. Vulgata Latina. Das Neue Testament nach der Uber-
setzung von Martin Luther. The New Testament in the Translation of the
King James Bible. Berlin/Ziirich 2011.

Halliwell, Stephen: Aristotle’s Poetics. London 1986.

Hamacher, Bernd: Einfiihrung in das Werk Johann Wolfgang von Goethes.
Darmstadt 2013.

Hammerstein, Notker/Herrmann, Ulrich (Hg.): Handbuch der deutschen Bil-
dungsgeschichte. Band II. 18. Jahrhundert. Vom spdten 17. Jahrhundert bis
zur Neuordnung Deutschlands um 1800. Miinchen 2005.

Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt a.M.
2003.

Héublein, Renata: Die Entdeckung Shakespeares auf der deutschen Biihne des
18. Jahrhunderts. Adaption und Wirkung der Vermittlung auf dem Theater.
Tiibingen 2005.

Havelock, Eric A.: Preface to Plato. Cambridge/London 1963.

Haverkamp, Anselm: Hamlet. Hypothek der Macht. Berlin 2004.

Havermann-Feye, Maria/Funcke, Amelie: Training mit Theater. Wie Sie Thea-
terelemente in Trainings und Unternehmensveranstaltungen erfolgreich ein-
setzen. Bonn 2015.

Heeg, Giinther: Das Phantasma der natiirlichen Gestalt. Korper, Sprache und
Bild im Theater des 18. Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 2000.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes, in: Ders.: Werke.
Band 3. Frankfurt a.M. 1986.

Ders.: Vorlesungen iiber die Asthetik I1I, in: Ders.: Werke. Band 15. Frank-
furt a.M. 1986.
Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M. 1973.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Heinz, Jutta: Wissen vom Menschen und Erzdhlen vom Einzelfall. Untersuchun-
gen zum anthropologischen Roman der Spdtaufklirung. Berlin 1996.

Dies.: Narrative Kulturkonzepte. Wielands >Aristipp< und Goethes >Wilhelm
Meisters Wanderjahre<. Heidelberg 2006.

Held, Klaus: »Zeit als Zahl. Der pythagoreische Zug im Zeitverstindnis der An-
tike«, in: Forum fiir Philosophie Bad Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und
Personalitdt. Frankfurt a.M. 1992, S. 13-33.

Herder, Johann Gottfried: »Shakespeare«, in: Ders.: Sdmtliche Werke. Band 5.
Berlin 1891, S. 208-23.

Herrmann, Ulrich (Hg.): »Das pddagogische Jahrhundert«. Volksaufkldrung und
Erziehung zur Armut im 18. Jahrhundert in Deutschland. Weinheim 1981.
Ders.: »Piddagogisches Denken«, in: Hammerstein, Notker/Herrmann, Ulrich
(Hg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Band II. 18. Jahrhun-
dert. Vom spdten 17. Jahrhundert bis zur Neuordnung Deutschlands um
1800. Miinchen 2005, S. 97-133.

HeBelmann, Peter: Gereinigtes Theater? Dramaturgie und Schaubiihne im Spie-
gel deutschsprachiger Theaterperiodika des 18. Jahrhunderts (1750-1800).
Frankfurt a.M. 2002.

Hoehner, Harold: Ephesians: An Exegetical Commentary. Grand Rapids 2002.

Hoffmeier, Dieter: »Die Einbiirgerung Shakespeares auf dem Theater des Sturm
und Drang«, in: Rohmer, Rolf (Hg.): Schriften zur Theaterwissenschaft.
Band 3.11. Berlin 1964, S. 9-266.

Holderlin, Friedrich: » Anmerkungen zum Oedipus, in: Ders.: Sdmtliche Werke.
Band 16. Sophokles. Frankfurt a.M. 1988, S. 247-258.

Hollmer, Heide/Meier, Albert: »Deutungsaspekte«, in: Moritz, Karl Philipp:
Werke in zwei Bénden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 982-989.

Horisch, Jochen: Gott, Geld und Gliick. Zur Logik der Liebe in den Bildungsro-
manen Goethes, Kellers und Thomas Manns. Frankfurt a.M. 1993.

Horn, Eva: Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a.M. 2014.

Huber, Martin: Der Text als Biihne. Theatrales Erzdhlen um 1800. Gottingen
2003.

Huck, Christian: Fashioning Society, or, The Mode of Modernity: Observing
Fashion in Eighteenth Century Britain. Wiirzburg 2010.

Jackson, Shannon: Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New York
2011.

Jahn, Bernhard: Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem ihrer
Versprachlichung im Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raumes
(1680-1740). Tiibingen 2005.

Jahn, Kurt: »Zu den Wanderjahren«, in: Goethe-Jahrbuch 26 (1905), S. 275-278.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 291

Jurké, Volker/Linck, Dieter/Reiss, Joachim (Hg.): Zukunft Schultheater: Das
Fach Theater in der Bildungsdebatte. Hamburg 2008.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 3.
Frankfurt a.M. 1974.

Ders.: Kritik der Urteilskraft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 10. Frankfurt
a.M. 1974.

Ders.: Die Metaphysik der Sitten, in: Ders.: Werkausgabe. Band 8. Frankfurt
a.M. 1977.

Ders.: »Uber Pidagogik, in: Ders.: Werkausgabe. Band XII. Schriften zur
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pddagogik. Frankfurt
a.M. 1977, S. 691-761.

Kemper, Herwart/Seidelmann, Ulrich (Hg.): Menschenbild und Bildungsver-
stdndnis bei Christian Gotthilf Salzmann. Weinheim 1995.

Kinzel, Ulrich: Ethische Projekte- Literatur und Selbstgestaltung im Kontext des
Regierungsdenkens. Humboldt, Goethe, Stifter, Rabe. Frankfurt a.M. 2000.
Kirby, Michael: »On Acting and Non-Acting«, in: The Drama Review 16/1

(1972), S. 3-15.

Kittler, Friedrich: Aufschreibesysteme 1800/1900. Miinchen 2003.

Ders.: »Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters«, in: Kaiser, Gerhard/Ders.:
Dichtung als Sozialisationsspiel. Gottingen 1978, S. 13-124.

von Kleist, Heinrich: »Allerneuester Erziehungsplan, in: Ders.: Samtliche Wer-
ke und Briefe in vier Binden. Band 3. Erzihlungen. Anekdoten. Gedichte.
Schriften. Frankfurt a.M. 1990, S. 545-552.

Klepacki, Leopold et al. (Hg.): Grundrisse des Schultheaters. Piddagogische und
dsthetische Grundlegung des Darstellenden Spiels in der Schule. Wein-
heim/Miinchen 2005.

Klingenberg, Anneliese: Goethes Roman »Wilhelm Meister oder die Entsagen-
den«. Quellen und Komposition. Berlin/Weimar 1972.

Kluge, Friedrich: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. Berlin/
New York 1999.

Kliinker, Wolf-Ulrich: Goethes Idee der Erziehung zur Ehrfurcht — die Pddago-
gische Provinz in dem Roman »Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Ent-
sagenden«. Gottingen 1988.

Koller, Hans-Christoph: »Erziehung zur Arbeit als Disziplinierung der Phanta-
sie. J. H. Campes Robinson der Jiingere im Kontext der philanthropischen
Piadagogik«, in: Segeberg, Harro (Hg.): Vom Wert der Arbeit. Zur literari-
schen Konstitution des Wertkomplexes >Arbeit< in der deutschen Literatur
(1770- 1930). Tiibingen 1991, S. 40-76.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer Allgemeinen
Erzdhltheorie. Frankfurt a.M. 2012.

KoSenina, Alexander: Karl Philipp Moritz. Literarische Experimente auf dem
Weg zum psychologischen Roman. Gottingen 2006.

Kostler-Holste, Silke: Natiirliches Sprechen im belehrenden Schreiben: J. H.
Campes »Robinson der Jiingere« (1779/80). Tiibingen 2004.

Kotte, Andreas: Theatergeschichte. Eine Einfiihrung. Koln 2013.

Kunst, Bojana: Artist at Work. Proximity of Art and Capitalism. London 2015.

Lacan, Jacques: Schriften 1. Berlin 1986.
Ders.: »Das Dringen des Buchstaben im UnbewuBten oder die Vernunft seit
Freud«, in: Haverkamp, Anselm (Hg.): Theorie der Metapher. Darmstadt
1996, S. 175-215.

Lachmann, Rainer: Die Religions-Pddagogik Christian Gotthilf Salzmanns. Jena
2004.

Lacoue-Labarthe, Philippe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst
und die Politik. Stuttgart 1990.
Ders.: Typography. Mimesis, Philosophy, Politics. Stanford 1998.
Ders.: Die Nachahmung der Modernen. Typographien II. Basel/Wien 2003.
Ders.: Poetik der Geschichte. Ziirich 2004.
Ders.: »Typographie«, in: Agacinski, Sylviane et al.: Mimesis des articula-
tions. Paris 1975, S. 165-270.

Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Frankfurt a.M. 2002.
Ders.: Wir sind nie modern gewesen. Von einer symmetrischen Anthropolo-
gie. Frankfurt a.M. 2008.

Lazzarato, Maurizio: Die Fabrik des verschuldeten Menschen. Ein Essay iiber
das neoliberale Leben. Berlin 2012.

Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater. Frankfurt a.M. 2011.
Ders.: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Beitrige zu einer materialistischen
Theorie der Literatur. Frankfurt a.M. 1977, S. 9-108.
Ders.: »Notiz iiber Mimesis«, in: Koch, Gertrud/Vdhler, Martin/Voss, Chris-
tiane (Hg.): Die Mimesis und ihre Kiinste. Miinchen 2010, S. 69-74.

Lehmann, Johannes Friedrich: Der Blick durch die Wand. Zur Geschichte des
Theaterzuschauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing. Freiburg
2000.

Lejeune, Philippe: Der autobiographische Pakt. Frankfurt a.M. 1994.

Lemke, Anja: »Das Drama der Gesetzgebung. Zur Rolle Lykurgs bei Rousseau,
Schiller und Holderlin«, in: Turm-Vortrdge 7 (2008-2011). Tiibingen 2012,
S.97-121.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.


https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 293

Dies.: »Asthetische Erziehung als Arbeit am Selbst. Schillers Bildungspro-
gramm aus der Perspektive postfordistischer Kontrollgesellschaften«, in:
Menke, Bettine/Glaser, Thomas (Hg.): Experimentalanordnungen der Bil-
dung. Exterioritdt — Theatralitdit — Literarizitdt. Paderborn 2014, S. 131-146.
Dies.: »Ridume der Verheiung. Zur rdumlichen Dimension von Potentialitit
in Goethes Piddagogischer Provinz«. Unveroffentlichtes Manuskript.

Lessing, Gotthold Ephraim: Hamburgische Dramaturgie, in: Ders.: Werke in
drei Binden. Band 2. Leipzig 1962.

Lenz, Jakob Michael Reinhold: » Anmerkungen iibers Theater«, in: Ders.: Werke
und Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 329-363.

Ders.: »Das Hochburger SchloB«, in: Ders.: Werke und Schriften. Band 1.
Stuttgart 1966, S. 369-377.

Lethen, Helmut: »>Schein zivilisiert!<. Das Schicksal einer Maxime, in: Geulen,
Eva/Pethes, Nicolas (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. Kulturwis-
senschaftliche Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moderne. Frei-
burg i.Br. 2007, S. 15-26.

Lichtenberg, Georg Christoph: »Briefe aus England. An Heinrich Christian Boie.
[Erster Brief]«, in: Ders.: Schriften und Briefe. Dritter Band. Aufsdtze, Ent-
wiirfe, Gedichte. Erkldrung der Hogarthischen Kupferstiche. Miinchen 1992,
S. 326-338.

Liebau, Eckart/Zirfas, Jorg (Hg.): Die Sinne und die Kiinste. Perspektiven dsthe-
tischer Bildung. Bielefeld 2008.

List, Volker/Pfeiffer, Malte: Kursbuch Darstellendes Spiel. Stuttgart/Leipzig
2009.

Locke, John: An Essay Concerning Human Understanding. London 1836.

Ders.: Einige Gedanken iiber die Erziehung. Paderborn 1967.

Luckner, Andreas: »Erziehung zur Freiheit. Inmanuel Kant und die Piadagogik,
in: Pddagogik 55, 7-8 (2003), S. 72-76.

Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1998.

Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der
modernen Gesellschaft. Band 3. Frankfurt a.M. 1989.
Ders.: Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002.

Liithi, Hans Jiirg: Das deutsche Hamletbild seit Goethe. Bern 1951.

Machiavelli, Niccolo: Der Fiirst. Berlin 2012.

Mairbédurl, Gunda: Die Familie als Werkstatt der Erziehung: Rollenbilder des
Kindertheaters und soziale Realitdit im spdten 18. Jahrhundert. Miinchen
1983.

Mall, Laurence: Emile, ou, Les figures de la fiction. Oxford 2002.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Marchart, Oliver: Die Prekarisierungsgesellschaft. Prekdre Proteste. Politik und
Okonomie im Zeichen der Prekarisierung. Bielefeld 2013.

Martin, Christophe: »Educations negatives«. Fictions d’experiméntation péda-
gogique au dix-huitieme siecle. Paris 2010.

Matzke, Annemarie: Arbeit am Theater. Eine Diskursgeschichte der Probe. Bie-
lefeld 2012.

Mayer, Matthias: Selbstbewufite Illusion. Selbstreflexion und Legitimation der
Dichtung im »Wilhelm Meister«. Heidelberg 1989.

Mbembe, Achille: Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin 2014.

McLuhan, Marshall: Understanding Media. The Extensions of Man. Cambridge
1984.

Meier, Georg Friedrich: Philosophische Sittenlehre. Magdeburg 1753.

Menke, Bettine/Glaser, Thomas: »Experimentalanordnungen der Bildung. Ex-
terioritit — Theatralitit — Literarizitit. Ein Aufriss«, in: Dies. (Hg.): Experi-
mentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitdt — Literarizitdt.
Miinchen 2014, S. 7-21.

Dies.: »Suspendierung des Auftritts«, in: Vogel, Juliane/Wild, Christopher
(Hg.): Auftreten: Wege auf die Biihne. Berlin 2014, S. 249-275.

Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie. Frank-
furt a.M. 2008.

Ders./Rebentisch, Juliane (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit im ge-
genwdrtigen Kapitalismus. Berlin 2010.

Merkel, Johannes/Richter, Dieter: »Robinson — der Biirger als Abenteuer, in:
Campe, Joachim Heinrich: Robinson der Jiingere — ein Lesebuch fiir Kinder.
(Neuabruck der Ausgabe von 1848) Miinchen 1991, S. 417-446.

Meyzaud, Maud: Die stumme Souverdnitit. Volk und Revolution bei Georg
Biichner und Jules Michelet. Miinchen 2012.

Mittermiiller, Christian: Sprachskepsis und Poetologie. Goethes Romane >Die
Wahlverwandtschaften< und >Wilhelm Meisters Wanderjahre<. Tiibingen 2008.

Moritz, Karl Philipp (Hg): Gnothi sauton oder Magazin zur Erfahrungsseelen-
kunde als ein Lesebuch fiir Gelehrte und Ungelehrte. Band 1 (1783). Nord-
lingen 1986.

Ders.: Anton Reiser. Ein psychologischer Roman, in: Ders.: Anton Reiser.
Dichtungen und Schriften zur Erfahrungsseelenkunde. Frankfurt a.M. 2006,
S. 85-518.

Ders.: »Uber die bildende Nachahmung des Schonen, in: Ders.: Werke.
Band 2. Popularphilosophie. Reisen. Asthetische Theorie. Frankfurt a.M.
1997, S. 958-991.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 295

Ders.: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde, in: Ders.:
Werke in zwei Bdnden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 783-809.

Miiller, Lothar: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis. Karl Philipp
Moritz’ >Anton Reiser<. Frankfurt a.M. 1987.

Miiller-Scholl, Nikolaus: »Vorwort, in: Ders. (Hg.): Ereignis. Eine fundamenta-
le Kategorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Aporien. Bielefeld 2003, S. 9-
17.

Miinz, Rudolf: Das andere Theater. Studien iiber ein deutschsprachiges teatro
dell’arte der Lessingzeit. Berlin 1979.
Ders.: Theatralitdt und Theater. Zur Historiographie von Theatralitditsgefii-
gen. Berlin 1998.

Nancy, Jean-Luc: Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart 1988.
Ders.: L’Experience de la liberté. Paris 1988.

Naumann, Bernd: »Merkt euch dies, meine Lieben!< Der didaktische Dialog in
Joachim Heinrich Campes Robinson der Jiingere (1779)«, in: Hundsnur-
scher, Franz/Weigand, Edda (Hg.): Beitrige zur Dialogforschung. Band 1.
Tiibingen 1991, S. 377-389.

Netzwerk Kunst & Arbeit: art works. Asthetik des Postfordismus. Berlin 2015.

Neumann, Michael: Roman und Ritus. »Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Frankfurt
a.M. 1992.

Niethammer, Friedrich Immanuel: Der Streit des Philantropinismus und Huma-
nismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808.
Nikitin, Boris/Schlewitt, Carena/Brenk, Tobias (Hg.): Dokument, Filschung,
Wirklichkeit. Materialband zum zeitgendssischen Dokumentarischen Thea-

ter. Berlin 2014.

Ohly, Friedrich: »Zum Kistchen in Goethes >Wanderjahren<«, in: Zeitschrift fiir
deutsches Altertum und deutsche Literatur 91/3 (1962), S. 255-262.

Palladini, Giulia: The Scene of Foreplay: Theatre, Labor and Leisure in 1960s
New York. In Veroffentlichung begriffen.

Pestalozzi, Johann Heinrich: Sdmtliche Werke. Band 16. Schriften aus der Zeit
von 1803-1804. Berlin 1935.

Peters, Sibylle: Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit. Von der Ma-
chArt der Berliner Abendbldtter. Wiirzburg 2003.

Dies. (Hg.): Das Forschen aller. Artistic Research als Wissensproduktion
zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft. Bielefeld 2013.

Pethes, Nicolas: Zoglinge der Natur. Der literarische Menschenversuch des 18.
Jahrhunderts. Gottingen 2007.

Ders.: »Und nun, ihr Pddagogen — beobachtet, schreibt!< Zur doppelten
Funktion der Medien im Diskurs iiber Erziehung und Bildung im 18. Jahr-

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

hundert«, in: Geulen, Eva/Ders. (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung.
Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moder-
ne. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2007, S. 49-67.

Ders.: »Asthetik des Falls. Zur Konvergenz anthropologischer und literarischer
Theorien der Gattung«, in: Dickson, Sheila/Goldmann, Stefan/Wingertszahn,
Christof (Hg.): Fakta, und kein moralisches Geschwiitz. Zu den Fallgeschich-
ten im >~Magazin zur Erfahrungsseelenkunde<. Gottingen 2011, S. 13-32.

Pfaff, Peter: »Das Horen-Mdrchen. Eine Replik Goethes auf Schillers Briefe
iiber die dsthetische Erziehung«, in: Anton, Herbert (Hg.): Geist und Zei-
chen. Heidelberg 1977, S. 320-332.

Plato: Der Staat. Berlin 1828.

Ders.: nomoi, in: Ders: Sdmtliche Werke. Band 6. Hamburg 1959.
Ders.: Der Staat. Ziirich/Miinchen 1991.

Potolsky, Matthew: Mimesis. New York 2006.

Primavesi, Patrick: Das andere Fest. Theater und Oﬁentlichkeit um 1800. Frank-
furt a.M. 2008.

Ders./Mahrenholz, Simone: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Geteilte Zeit. Zur
Kritik des Rhythmus in den Kiinsten. Schliengen 2005, S. 9-33.

Prynne, William: Histrio-Mastix: The Player’s Scourge, or Actor’s Tragedy.
London 1632.

Puchner, Martin: Theaterfeinde. Die anti-theatralischen Dramatiker der Moder-
ne. Freiburg 1.Br. 2006.

Ders.: The Drama of Ideas. Platonic Provocations in Theater and Philoso-
phy. New York 2010.

Quintus Septimius Tertullianus: De spectaculis/Uber die Spiele. Stuttgart 1988.

Raguse, Hartmut: »Autobiographie als Proze3 der Selbstanalyse. Karl Philipp
Moritz’ Anton Reiser und die Erfahrungsseelenkunde«, in: Cremerius, Jo-
hannes et al. (Hg.): Uber sich selber reden. Zur Psychoanalyse autobiogra-
phischen Schreibens. Wiirzburg 1992, S. 145-157.

Ranciere, Jacques: Le philosophe et ses pauvres. Paris 1983.

Ders.: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M. 2002.
Ders.: Das Unbehagen in der Asthetik. Wien 2007.
Ders.: Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektuelle
Emanzipation. Wien 2007.
Ders.: Der emanczipierte Zuschauer. Wien 2008.
Rebentisch, Juliane: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer
Existenz. Berlin 2012.

Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesellschaftli-

cher Asthetisierung. Frankfurt a.M. 2012.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 297

Reed, Terence James: »Revolution und Riicknahme. >Wilhelm Meisters >Lehr-
jahre< im Kontext der franzosischen Revolution«, in: Hamacher, Bernd/Nutt-
Kofoth, Riidiger (Hg.): Johann Wolfgang Goethe. Romane und theoretische
Schriften. Neue Wege der Forschung. Darmstadt 2007, S. 38-58.

Reinhard, Angelika: Die Karriere des Robinson Crusoe vom literarischen zum
pddagogischen Helden: Eine literaturwissenschaftliche Untersuchung des
>Robinson« Defoes und der >Robinson<-Adaptionen von Campe und Forster.
Frankfurt a.M. 1994.

Reiser, Anton: Theatromania, Oder Die Wercke Der Finsternif3: In denen offent-
lichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-Vitern verdammet. Nis-
sen/Ratzeburg 1681.

Reiss, Hans: »Lustspielhaftes in Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Hoffmeister,
Gerhart (Hg.): Goethezeit. Studien zur Erkenntnis und Rezeption Goethes
und seiner Zeitgenossen. Bern/Miinchen 1981, S. 129-144.

Rémond de Saint-Albine, Pierre: »Der Schauspieler«, in: Roselt, Jens (Hg.): See-
len mit Methode. Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdrama-
tischen Theater. Berlin 2005, S. 101-109.

Riccoboni, Francesco: »Die Schauspielkunst. An die Madame *** durch Herrn
Franziskus Riccoboni den Jiingeren, in: Roselt, Jens (Hg.): Seelen mit Me-
thode. Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen
Theater. Berlin 2005, S. 116-123.

Ronell, Avital: Der Goethe-Effekt. Goethe — Eckermann — Freud. Miinchen 1994,
Dies.: Loser Sons. Politics and Authority. Chicago 2012.

Roselt, Jens (Hg.): Seelen mit Methode. Schauspieltheorien vom Barocktheater
bis zum postdramatischen Theater. Berlin 2005.

Ders.: »Schauspieler mit Verstand. Denis Diderot«, in: Ders. (Hg.): Seelen
mit Methode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin
2005, S. 134-136.

Ders.: »Seelen mit Methode. Einfithrung«, in: Ders. (Hg.): Seelen mit
Methode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S.
8-34.

Rousseau, Jean-Jacques: Emil oder iiber die Erziehung. Erster Theil. Mit erldu-
ternden, bestimmenden und berichtigenden Anmerkungen der Gesellschaft
der Revisoren, aus dem Revisorenwerke besonders abgedruckt und heraus-
gegeben von Joachim Heinrich Campe. Braunschweig 1789.

Ders.: Emile oder Uber die Erziehung. Stuttgart 1963.

Ders.: Emile, ou, De I'éducation. Paris 1969.

Ders.: »Vom Gesellschaftsvertrag, oder, Prinzipien des Staatsrechts«, in:
Ders.: Politische Schriften. Band 1. Paderborn 1977, S. 59-208.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Ders.: »De I’'imitation théatrale, essai tiré des dialogues de Platon, in: Ders.:
Euvres. Band 3. Paris 1846, S. 183-191.

Ders.: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel«, in: Ders.: Schriften. Band
1. Frankfurt a.M. 1978, S. 333-474.

Ders.: »Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheit
unter den Menschen, in: Ders.: Schriften. Band 1. Frankfurt a.M. 1988,
S. 165-302.

Rutschky, Katharina (Hg.): Schwarze Pddagogik. Quellen zur Naturgeschichte
der biirgerlichen Erziehung. Frankfurt a.M. 1977.

Salmen, Christina: »Die ganze merkwiirdige Verlassenschaft«. Goethes Entsa-
gungspoetik in >Wilhelm Meisters Wanderjahren<. Wiirzburg 2003.

Salzmann, Christian Gotthilf: Gottesverehrungen, gehalten im Betsale des Des-
sauischen Philanthropins. Leipzig 1784.

Ders.: Ameisenbiichlein. Pddagogische Schriften, 2. Teil. Weimar/Langen-
salza 1947.

Ders.: Konrad Kiefer, oder, Anweisung zu einer verniinftigen Erziehung der
Kinder. Ein Buch fiirs Volk. Bad Heilbrunn 1961.

Ders.: Krebsbiichlein, oder, Anweisung zu einer unverniinftigen Erziehung
der Kinder. Bad Heilbrunn 1961.

Ders.: Moralisches Elementarbuch. Nachdruck der Auflage von 1785, mit 67
Mustrationen v. Daniel Chodowiecki. Dortmund 1980.

Sasse, Giinter: Auswandern in die Moderne. Tradition und Innovation in Goe-
thes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre. Berlin 2010.

Schifer, Jasmin: Das Bild als Erzieher. Daniel Nikolaus Chodowieckis Kinder-
und Jugendbuchillustrationen in Johann Bernhard Basedows »>Elementar-
werk< und Christian Gotthilf Salzmanns >Moralischem Elementarbuche.
Frankfurt a.M. 2013.

Schifer, Martin Jorg: Szenischer Materialismus. Dionysische Theatralitit zwi-
schen Holderlin und Hegel. Wien 2003.

Ders.: Die Gewalt der Mufle. Wechselverhdltnisse von Arbeit, Nichtarbeit,
Asthetik. Ziirich/Berlin 2013.

Ders.: »Der »erste unter allen Trieben«. Regulierte Mimesis in der piddagogi-
schen Literatur der Aufkldrung«, in: Archiv fiir Mediengeschichte 12 (2012),
S. 65-77.

Ders.: »Die Theatralitdt des Philanthropinismus. Salzmanns Exempel, in:
Menke, Bettine/Glaser, Thomas (Hg.): Experimentalanordnungen der Bil-
dung. Exterioritit — Theatralitdt — Literarizitdt. Miinchen 2014, S. 65-87.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 299

Ders.: »Emile unter Schauspielern. Rousseaus Theater der Erziehung«, in:
Meyzaud, Maud (Hg.): Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rousseaus. Berlin
2015, S. 130-154.

Ders.: »Mimetischer Rhythmus. Zur Bedingtheit von Platons politischem
Theater«, in: Etzold, Jorn/Hannemann, Moritz (Hg.): rhythmos. Formen des
Unbestindigen nach Holderlin. Miinchen 2016, S. 125-153.

Ders.: »Theaterereignisse. Anton Reisers FEitelkeit«, in: Hé&usler, Anna/
Schneider, Martin (Hg.): Ereignis Erzdhlen. Sondernummer ZfdPh (2016), S.
91-103.

Schaub, Mirjam: Das Singulire und das Exemplarische. Zu Logik und Praxis
der Beispiele in Philosophie und Asthetik. Berlin/Ziirich 2010.

Schechner, Richard: »Environmental Theater«, in: Roselt, Jens (Hg.): Seelen mit
Methode. Schauspieltheorien vom Barock bis zur Gegenwart. Berlin 2005, S.
330-357.

Schiller, Friedrich: Uber naive und sentimentalische Dichtung. Stuttgart 1969,
Ders.: »Uber die Asthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von
Briefen, in: Ders.: Werke und Briefe. Frankfurt a.M. 1992, 556-705.

Ders.: »Die Schaubiihne als eine moralische Anstalt betrachtet«/»Was kann
eine gute stehende Schaubiihne eigentlich wirken?«, in: Ders.: Sdmtliche
Werke. Band 8. Philosophische Schriften. Berlin 2005, S. 84-97.

Schings, Hans-Jiirgen: Melancholie und Aufkldrung. Melancholiker und ihre
Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts.
Stuttgart 1977.
Ders. (Hg.): Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. Jahr-
hundert. DFG-Symposion 1992. Stuttgart 1994.
Ders.: »>Agathon¢, >Anton Reiser<, >Wilhelm Meister<. Zur Pathogenese des
modernen Subjekts im Roman, in: Wittkowski, Wolfgang (Hg.): Goethe im
Kontext. Kunst und Humanitdt, Naturwissenschaft und Politik von der Auf-
kldrung bis zur Restauration. Ein Symposium. Tiibingen 1984, S. 42-68.
Ders.: »Einfithrung«, in: von Goethe, Johann Wolfgang: Wilhelm Meisters
Lehrjahre. Ein Roman. Samtliche Werke nach Epochen seines Schaffens.
Miinchener Ausgabe. Band 5. Miinchen 1988, S. 613-643.

Schink, Johann Friedrich: Ueber Brockmanns Hamlet. Berlin 1778.

Schlaffer, Hannelore: Wilhelm Meister. Das Ende der Kunst und die

Wiederkehr des Mythos. Stuttgart 1980.

Schlechta, Karl: Goethes Wilhelm Meister. Frankfurt a.M. 1953.

Schlegel, Friedrich: »Uber Goethes Meister«, in: Ders.: Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe. Erste Abteilung, Band 2. Miinchen 1967, S. 126-147.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Schmitt, Arbogast: »Mimesis bei Platon«, in: Koch, Gertrud/Vohler, Mar-
tin/Voss, Christiane (Hg.): Die Mimesis und ihre Kiinste. Miinchen 2010, S.
231-254.

Schmitt, Hanno: Vernunft und Menschlichkeit. Studien zur philanthropischen
Erziehungsbewegung. Bad Heilbrunn 2007.

Schneider, Wolfgang (Hg.): Theater und Schule. Ein Handbuch zur kulturellen
Bildung. Bielefeld 2009.

Schonert, Jorg: »Johann Karl Wezels und Joachim Campes Bearbeitungen des
Robinson Krusoe: Zur literarischen Durchsetzung des biirgerlichen Werte-
komplexes >Arbeit« in der Literatur des spéten 18. Jahrhunderts«, in: Sagarra,
Eda (Hg.): Deutsche Literatur in sozialgeschichtlicher Perspektive. Ein Dub-
liner Symposium. Dublin 1989, S. 18-34.

SchoBler, Franziska: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kulturgeschichte der
Moderne. Tiibingen 2002.

Schramm, Helmar: »Theatralitit«, in: Barck, Karlheinz et al. (Hg.): Asthetische
Grundbegriffe. Worterbuch in sieben Bdnden. Band 6. Stuttgart 2005, S. 48-
73.

Schuller, Marianne: »Wunde und Korperbild. Zur Behandlung des Wunden-
Motivs bei Goethe und Kafka«, in: Schmidt, Gunnar/Schuller, Marianne/
Reiche, Claudia (Hg.): BildKorper. Verwandlungen des Menschen in der
Medizin. Miinster 1998, S. 19-45.

Seidel, Wilhelm: »Rhythmus/numerus«, in: Riethmiiller, Albrecht/Eggebrecht,
Hans Heinrich (Hg.): Handwdirterbuch der musikalischen Terminologie.
Wiesbaden 1980, S. 1-32.

Selzer, Gertraude: Der Wandel des aufklirerischen Selbstverstindnisses gegen
Ende des 18. Jahrhunderts. Untersuchungen zur Ideologiegeschichte des
Biirgertums am Beispiel von Christian Gotthilf Salzmanns Roman >Carl von
Carlsberg, oder, Uber das menschliche Elend.. Frankfurt a.M. 1985.

Sennett, Richard: The Fall of Public Man. New York 1977.

Ders.: The Corrosion of Character. The Personal Consequences of Work in
the New Capitalism. New York 1998.

Shakespeare, William: Hamlet. Prinz von Ddnemark. Trauerspiel in sechs Auf-
ziigen. Nach Shakspeare. Nebst Brockmann’s Bildnif3, als Hamlet, und der zu
dem Ballet verfertigten Musik. Berlin 1785.

Ders.: Shakespeare. Theatralische Werke in einem Band. Ubersetzt von
Christoph Martin Wieland. Frankfurt a.M. 2003.
Ders.: The Complete Works. Second Edition. Oxford 2005.

Sick, Franziska: »Mimesis und (Selbst-)Beobachtung. Notizen zu Diderot, Be-

ckett und Zuckerberg«, in: Archiv fiir Mediengeschichte 12 (2012), S. 51-63.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 301

Skorniakova, Kristina: Moderne Transzendenz. Wie Goethes Wilhelm-Meister-
Romane Sinn machen. Leipzig 2010.

Stach, Reinhard: Robinson der Jiingere als pddagogisch-didaktisches Modell des
philantropistischen Erziehungsdenkens. Studie zu einem klassischen Kinder-
buch. Ratingen/Wuppertal/Kastellan 1970.

Starobinski, Jean: Rousseau. Eine Welt von Widerstinden. Frankfurt a.M. 1993.

Stegemann, Bernd: Kritik des Theaters. Berlin 2013.

Steiner, Uwe: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Witte, Bernd/Schmidt, Pe-
ter/Bohme, Gernot (Hg.): Goethe Handbuch in vier Binden. Band 3. Stutt-
gart 1997, S. 113-152.

Stemme, Fritz: »Die Sékularisation des Pietismus zur Erfahrungsseelenkundex,
in: Zeitschrift fiir Deutsche Philologie 72 (1953), S. 144-158.

Sting, Wolfgang et al. (Hg.): Irritation und Vermittlung. Theater in einer inter-
kulturellen und multireligiosen Gesellschaft. Berlin 2010.

Ders. et al. (Hg.): TUSCH: Poetiken des Theatermachens. Werkbuch fiir
Theater und Schule. Miinchen 2012.

Tarde, Gabriel: Die Gesetze der Nachahmung. Frankfurt a.M. 2009.

Trapp, Ernst Christian: Versuch einer Pddagogik. Unverdnderter Nachdruck der
1. Ausgabe Berlin 1780. Mit Trapps Hallescher Antrittsvorlesung: Von der
Nothwendigkeit, Erziehen und Unterrichten als eine eigne Kunst zu studiren.
Paderborn 1977.

Valk, Thorsten: » Alles macht einen ewigen Zirkel in mir<. Aurelie als Melan-
cholikerin in Goethes >Wilhelm Meister««, in: Goethe-Jahrbuch 116 (1999),
S. 259-270.

Vinken, Barbara: Die deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. Miin-
chen 2001.

Virilio, Paul: Rasender Stillstand. Essay. Frankfurt a.M. 1997.

Virno, Paolo: Grammatik der Multitude. Offentlichkeit, Intellekt und Arbeit als
Lebensformen. Mit einem Anhang: Die Engel und der General Intellect. In-
dividuation bei Duns Scotus und Gilbert Simondon. Wien 2005.

Voelcker, Bruno: Die Hamlet-Darstellungen Daniel Chodowieckies und ihr
Quellenwert fiir die Theatergeschichte des 18. Jahrhunderts. Leipzig 1916.

Vogel, Juliane: »»Who’s there?«. Zur Krisenstruktur des Auftritts in Drama und
Theater«, in: Vogel, Juliane/Wild, Christopher (Hg.): Auftreten: Wege auf
die Biihne. Berlin 2014, S. 24-39.

Vogl, Joseph: »Lernen, lebenslanges«, in: Unbedingte Universitidten (Hg.): Bo-
logna-Bestiarium. Ziirich/Berlin 2013, S. 227-230.

Volkel, Barbara: Karl Philipp Moritz und Jean-Jacques Rousseau. Aufienseiter
der Aufkldrung. New York 1991.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Volkening, Heide: Charakter — Arbeit. Zur literarischen Produktivitit des tdti-
gen Menschen (zgl. Habil. Ludwig-Maximilians-Universitidt 2015). Publika-
tion in Vorbereitung.

VoBkamp, Wilhelm: »Struktur und Gehalt (Lehrjahre)«, in: von Goethe, Johann
Wolfgang: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehr-
Jjahre. Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. Frankfurt a.M. 1992, S.
1363-1378.

Wagner, Ernst: »Chr. Gotth. Salzmanns Piddagogische Schriften«, in: Ders.
(Hg.): Die Klassiker der Pddagogik. Band III. Langensalza 1887.

Weber, Samuel: Theatricality as Medium. New York 2004.

Ders.: »Taking Place: Toward a Theater of Dislocation, in: Levin, David J.
(Hg.): Opera Through Other Eyes. Stanford 1993, S. 107-146.

Weimann, Robert: »Mimesis< in Hamlet«, in: Parker, Patricia/Hartman, Geof-
frey (Hg.): Shakespeare and the Question of Theory. New Haven 1985, S.
275-291.

Weinkauff, Gina/von Glasenapp, Gabriele: Kinder- und Jugendliteratur. Pader-
born 2010.

Weitin, Thomas: »Die Kunst des Unterscheidens. Kritik und Distinktion in Goe-
thes Wilhelm Meister«, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguis-
tik. Heft 166 (2012), S. 120-149.

Wellbery, David E.: »Ubertragen: Metapher und Metonymiex, in: Bosse, Hein-
rich/Renner, Ursula (Hg.): Literaturwissenschaft. Einfiihrung in ein Sprach-
spiel. Freiburg i. Br. 2010, S. 121-136.

Wergin, Ulrich: Einzelnes und Allgemeines. Die dsthetische Virulenz eines ge-
schichtsphilosophischen Problems; untersucht am Sprachstil von Goethes
Roman >Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden<. Heidelberg
1980.

Wick, Nadja: Apotheosen narzisstischer Individualitit. Dilettantismus bei Karl
Philipp Moritz, Gottfried Keller und Robert Gernhardt. Bielefeld 2008.

Wieland, Christoph Martin: »Alexander Pope’s Vorrede zu seiner Ausgabe des
Shakespears«, in: Shakespeare, William: Shakespear. Theatralische Werke.
Ziirich 1762, S. 3-28.

Wild, Christopher J.: Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters. Zu ei-
ner Geschichte der (Anti-)Theatralitdt von Gryphius bis Kleist. Freiburg i.Br.
2003.

Ders.: »Theorizing Theater Antitheatrically: Karl Philipp Moritz’s Theatro-
maniag, in: MLN 120/3 (2005), S. 507-538.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 303

Wild, Reiner: Die Vernunft der Viiter. Zur Psychographie von Biirgerlichkeit
und Aufkldrung in Deutschland am Beispiel ihrer Literatur fiir Kinder. Stutt-
gart 1987.

Wimmer, Michael: Dekonstruktion und Erziehung. Studium zum Paradoxiepro-
blem in der Pddagogik. Bielefeld 2006.

Witte, Bernd: »Das Opfer der Schlange. Zur Auseinandersetzung Goethes mit
Schiller in den Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten und im Mdr-
chen«, in: Barner, Wilfried/Lammert, Eberhard/Oellers, Norbert (Hg.): Un-
ser Commercium. Goethes und Schillers Literaturpolitik. Stuttgart 1984, S.
461-484.

Wundt, Wilhelm: Grundziige der physiologischen Psychologie. Band 1. Leipzig
1893.

Zeller, Konradin: Pddagogik und Drama. Untersuchungen zur Schulcomidie
Christian Weises. Tiibingen 1980.

Ziemer, Gesa: Komplizenschaft. Neue Perspektiven auf Kollektivitit. Bielefeld
2013.

Zumbrink, Volker: Metamorphosen des kranken Konigssohns. Die Shakespeare-
Rezeption in Goethes Romanen »Wilhelm Meisters Theatralische Sendung«
und »Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Miinster 1997.

Zumbusch, Cornelia: Die Immunitdit der Klassik. Frankfurt a.M. 2011.

Dies.: »Nachgetragene Urspriinge. Vorgeschichten im Bildungsroman (Wie-
land, Goethe und Stifter)«, in: Poetica 43/3-4 (2011), S. 267-299.

Dies.: »beschadigt und wiederhergestellt<. Kompensationslogik und Roman-
form in Wilhelm Meisters Wanderjahren«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift
fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 88/1 (2014), S. 3-21.

Dies.: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit. Pddagogik der Vorsorge
in Goethes Bildungsroman«, in: Menke, Bettine/Glaser, Thomas (Hg.): Ex-
perimentalanordnungen der Bildung. Exterioritdt — Theatralitit — Literarizi-
tit. Paderborn 2014, S. 111-127.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Eine groBziigige Forderung im Heisenberg-Programm der Deutschen For-
schungsgemeinschaft hat die Arbeit an diesem Buch erméglicht. Am Rande an-
derer Unternehmungen und Verpflichtungen ist es langsam aber stetig fertig ge-
stellt worden. Seinen Anfang genommen hat das Vorhaben im Projekt »Bil-
dungsexperimente« des Erfurter Forschungsforums »Texte. Zeichen. Medien.«
und den in dessen Rahmen stattfindenden Veranstaltungen: in Workshops (mit
Eva Geulen und Nicolas Pethes) sowie bei einer 2011 abgehaltenen gemeinsa-
men Tagung. In Weiterfithrung meines Habilitationsvortrags zu Goethes »pida-
gogischer Provinz« hatte ich bei meinen Stationen an der Universitét Erfurt, der
Universitéit Siegen und in meiner neuen (und alten) akademischen Heimat Ham-
burg sowie bei verschiedenen auswirtigen Einladungen die Gelegenheit, meine
Uberlegungen mit Kolleginnen und Kollegen, mit Freundinnen und Freunden
und ebenso mit Studierenden meiner Seminare zu diskutieren und zu schirfen.
Allen Beteiligten sei hiermit herzlichst gedankt. Vor allem danke ich fiir die
sorgfiltige Endbetreuung des Manuskripts Ewelina Benbenek, Franziska Fleisch-
hauer und Helen Kahlert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theater

Natalie Driemeyer, Jan Deck (Hg.)

»Odyssee: Heimat«

Identitit, Migration und Globalisierung im Blick
der Darstellenden Kiinste

Juni 2017, ca. 202 Seiten, kart., zahlr. Abb., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-2012-2

Andreas Englhart

Das Theater des Anderen

Theorie und Mediengeschichte

einer existenziellen Gestalt von 1800 bis heute

Mai 2017, ca. 420 Seiten, kart., zahlr. Abb., ca. 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-2400-7

Katharina Rost
Sounds that matter — Dynamiken des Horens
in Theater und Performance

Januar 2017, ca. 420 Seiten, kart., ca. 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3250-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theater

Milena Cairo, Moritz Hannemann, Ulrike Haf,
Judith Schifer (Hg.)

Episteme des Theaters

Aktuelle Kontexte von Wissenschaft,

Kunst und Offentlichkeit

(unter Mitarbeit von Sarah Wessels)

Oktober 2016, 664 Seiten, kart., zahlr. Abb. , 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3603-1

Tania Meyer
Gegenstimmbildung
Strategien rassismuskritischer Theaterarbeit

April 2016, 414 Seiten, kart., zahlr. Abb., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3520-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeitschrift fur Kulturwissenschaften

Erhard Schiittpelz,
Martin Zillinger (Hg.)

Begeisterung und

Blasphemie
Zeitschrift fur
Kulturwissenschaften,
Heft 2/2015

Dezember 2015, 304 S., kart.,
zahlr. z.T. farb. Abb., 14,99 €,
ISBN 978-3-8376-3162-3
E-Book: 14,99 €,

ISBN 978-3-8394-3162-7

B Begeisterung und Verdammung, Zivilisierung und Verwilderung
liegen nah beieinander. In Heft 2/2015 der ZfK schildern die Beitra-
ger_innen ihre Erlebnisse mit erregenden Zustdnden und verletzenden
Ereignissen. Die Kultivierung von »anderen Zustanden« der Trance bei
Kdlner Karnevalisten und italienischen Neo-Faschisten sowie begeis-
ternde Erfahrungen im madagassischen Heavy Metal werden ebenso
untersucht wie die Begegnung mit Fremdem in religiésen Feiern, im
globalen Kunstbetrieb und bei kolonialen Expeditionen. Der Debatten-
teil widmet sich der Frage, wie wir in Europa mit Blasphemie-Vorwiirfen
umgehen - und diskutiert hierfiir die Arbeit der franzdsischen Ethnolo-
gin Jeanne Favret-Saada.

Lust auf mehr?

Die ZfK erscheint zweimal jahrlich in Themenheften. Bisher liegen 18
Ausgaben vor. Die ZfK kann - als print oder E-Journal - auch im Jahres-
abonnement fiir den Preis von 20,00 € bezogen werden. Der Preis fiir
ein Jahresabonnement des Bundles (inkl. Versand) betrdgt 25,00 €.
Bestellung per E-Mail unter: vertrieb@transcript-verlag.de

www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839434888 - am 14.02.2028, 21:30:28.



https://doi.org/10.14361/9783839434888
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	I. Vorspiel: Das Theater des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert und seine Vorgeschichten im späten 18. Jahrhundert
	1. Lebenslanges Lernen: Das theatrale ›Vorspiel‹ der ›schönen neuen Arbeitswelt‹
	2. Vorgeschichte: Theatralität und Erziehung im späten 18. Jahrhundert
	3. Ausgangspunkt und Überblick

	II. Das Theater in der »pädagogischen Provinz« von Goethes Wanderjahren. Austreibung, Regulierung, Dissimulation
	1. Das »Merkwürdige« der pädagogischen Provinz
	2. Die Ordnung der Erziehung und Bildung in der pädagogischen Provinz
	3. Nachäffen und Nachahmen: Strukturparallelen in Erziehung und Ästhetik
	4. Die Regulierung des Nachahmungstriebs in der pädagogischen Provinz
	5. Die demonstrative Austreibung des Theaters aus der pädagogischen Provinz
	6. Das verschleierte Theater in der pädagogischen Provinz: Feste, Rituale, Religion
	7. Die ›Zweideutigkeit‹ des Theaters in den Wanderjahren
	8. Das erziehungsresistente Kind der Theaterliebe

	VORGESCHICHTEN ZUR »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ«
	III. Zweideutiges Theater: Platons politeia und der Rhythmus
	1. Rhythmischer Dialog, rhythmische Erziehung: Das sokratische Gespräch über das Gemeinwesen
	2. Die zentrale Rolle und der randständige Auftritt des Rhythmus
	3. Possessive, regulierte und rhythmisierte Mimesis
	4. Zweideutigkeit: Entäußerung und Verinnerlichung der Mimesis
	5. Stabile und instabile Seelen: Gute und schlechte Rhythmen
	6. Mimetischer Rhythmus: Zweideutige Erziehung
	7. Das »gerechte Gemeinwesen« und die Anarchie: Politische Dimension

	IV. Verstecktes Theater. Rousseaus Émile und die Schauspielerei
	1. Émile unter Schauspielern
	2. Fülle des Theaters, Armut der Erziehung
	3. Mimesis nach Rousseau: Nachahmung, Schauspielerei, Darstellung
	4. Jahrmarkt der Eitelkeiten: Der schweigende Émile
	5. Rousseaus verstecktes Theater der Erziehung

	V. Reguliertes Theater. Die neuen Pädagogen (Campe, Trapp, Salzmann u.a.) und der Nachahmungstrieb
	1. Campes »erster unter allen Trieben«
	2. Die Émile-Lektüren der Revisoren und Trapps Transformation des Nachahmungstriebs
	3. Salzmanns pädagogische Praxis und die Nachahmung von Exempeln
	4. Gestaffelte Vorbilder: Konrad Kiefer
	5. Vorlesetheater und Kupferstich-Tableaux: Moralisches Elementarbuch
	6. Der Auftritt des Erziehers: »Coup de théâtre«

	VI. Theater des Selbstbewusstseins. Moritz’ Anton Reiser und das Spiel um Anerkennung
	1. Sokratisches Wissen, »Leiden der Einbildungskraft« und theaterfeindliche Tradition
	2. Kompensationsphantasien und zukünftige Wissenschaft von der Subjektbildung
	3. Theatrophobe Rollen, Bildungstheater und verfehlter Bildungsgang
	4. Eitelkeit, Selbstgefühl und Theater der Anerkennung
	5. Verquere Bildungsverhältnisse

	VII. Theater in Reserve. Goethes Lehrjahre und die Einhegung mimetischer (Un-)Produktivität
	1. »Unendliche Operationen« und ziellose »Bildung«
	2. In Reserve: Die Figur des Mimetikers
	3. Fehlbildung durch den Turm: Mimetische Ansteckung mit Shakespeare
	4. ›Bildung‹ als Kehrseite einer ästhetischen Erziehung nach Schiller
	5. Die Theatralität ästhetischer Erziehung
	6. Nachahmen und Nachäffen in den Lehrjahren: Einhegung der Mimesis
	7. Vor Hamlets Mausefalle: Ohr, Auge, Haut als Sinnesmedien gesteuerter Ansteckung
	8. Ungesteuerte Ansteckung: Heißkalte Schauspielerei und Alltagscharismatik
	9. Initiation in der Mausefalle: Der Geist der entfernten Autorität
	10. Doppeltes Vergessen: Umlenkung der Mimesis

	VIII. Nachspiel. Allerneueste Erziehungspläne

	ANHANG
	Abbildungen
	Siglen
	Literatur
	Dank


