Muttersprache

Karsten Schmidt

Abstract: Wenige Begriffe wirken so selbstverstandlich wie der Begriff Muttersprache.
Jeder Mensch hat eine Muttersprache, das scheint sich von selbst zu erkliren. Sie ist so
etwas wie unsere sprachliche Heimat, die Sprache, die wir spielerisch gelernt haben, mit
Geborgenheit und engen Beziehungen verbinden, mit der eigenen Mutter, der Familie.
Warum, so mag sich die eine oder der andere beim Uberfliegen des Inventars der Mi-
grationsbegriffe gefragt haben, taucht dieser Begriff hier auf? Welchen Bezug hat er
zu Debatten iiber Migration? Und was konnte daran kontrovers sein? Tatsichlich ist der
Begriff mit allerhand Vorstellungen behaftet, die — nicht nur, aber auch und insbeson-
dere —im migrationsgesellschaftlichen Kontext problematisch sind. Das hingt mit den
Sprachvorstellungen zusammen, die das Selbstbild der modernen Nationalstaaten pri-
gen. Die darin verfestigten Normalititsannahmen iiber Sprache(n), die Sprachkompe-
tenzen von Menschen und die Sprachverhiltnisse einer Gesellschaft bilden auch die Ma-
trix fiir einen diskriminierenden Gebrauch des Muttersprachbegriffs in der Migrations-
gesellschaft.

»Muttersprache und Vaterland« (Problemaufriss)

Der Begriff Muttersprache wird meist im iibertragenen Sinne gebraucht. Das
Bestimmungswort Mutter steht fiir die Familie oder fir primire Bezugsper-
sonen, an die der Erstspracherwerb gebunden ist. Die Auflerung »Meine Mut-
tersprache ist X« kann dann tibersetzt werden in »X ist meine Erst- und Fami-
liensprache«. Zugleich verdichtet sich in dieser Zusammensetzung ein Meta-
phernkomplex, der an die wortliche Lesart >Sprache der Mutter< ankniipft und
Vorstellungen rund um >Verwandtschaft« miteinander vernetzt.

Folgt man diesem metaphorischen Faden, so gelangt man allméihlich
von (1) biologisierenden tiber (2) ethnisierende hin zu (3) nationalisierenden
Vorstellungen. (1) Die Muttersprache hat man gleichsam >mit der Muttermilch

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Karsten Schmidt

aufgesogen, sie wurde einem >vererbt«. (2) Sie ist die Sprache des >Volkes, von
dem man >abstammt« (wie auch Sprachen sich in >Stammbiumenc< anordnen
lassen). (3) In der binomischen Formel Muttersprache und Vaterland« scheint
schliefllich das Bild einer quasi-natiirlichen Einheit von Sprache und Nation
auf. Ein Land, seine Bevolkerung und seine Sprache bilden darin eine grof3e
Familie. Wer in diese Familie hineingeboren wird, bekommt deren Sprache
wie ein Geburtsrecht in die Wiege gelegt. Geboren ist der Native Speaker. Wer
ein Native Speaker ist, der oder die besitzt eine Kompetenz in seiner oder
ihrer Sprache, die andere Menschen, die diese Sprache spiter lernen, kaum, ja
eigentlich nie erreichen konnen. Irgendwie ist da doch dieser leichte Akzent
zu horen, findet sich der eine oder andere grammatische Fehler, taucht eine
seltsame Formulierung auf.

Was fiir Vorstellungen iiber die soziale Welt im Allgemeinen gilt, gilt auch
fir Sprachvorstellungen: Sie kénnen mittelbar auf die soziale Welt selbst ein-
wirken und Wirklichkeit schaffen — dadurch nimlich, dass die sozialen Akteu-
re ihr Handeln an ihnen ausrichten. Bei Stellenausschreibungen fiir Sprach-
lehrkrifte ist es Usus, ein >Muttersprachniveauc als Einstellungsvoraussetzung
anzugeben. Entscheidend ist offenbar nicht die sprachpidagogische Qualifi-
zierung, sondern ein spezifisches soziales Profil, bei dem die als angeboren
imaginierte Sprachkompetenz mit einer bestimmten (National-)Sprache und
der>Ethnied eines Menschen verschmolzen ist. Ein solchen Vorstellungen zu-
grunde liegendes kollektives Unbewusstes kann als diskriminierende Praxis
wirkmachtig werden:

»0n Thursday, July 12, 1990, the Singapore newspaper The Straits Times
listed the following advertisement: >Established private school urgently
requires native speaking expatriate English teachers for foreign students.c
By Saturday, July 14, the advertisement had been changed as such: >Es-
tablished private school urgently requires native speaking Caucasian En-
glish teachers for foreign students.< [...] It does not require great powers
of speculation to imagine the events and discussions at The Straits Times
on that Friday the Thirteenth, an inauspicious day for the Anglophone
applicants whose appearance did not conform to a certain stereotype.«
(Bonfiglio 2010: 1)*

1 Vgl. dazu den Inventarbeitrag >Ethnizitdtc.

2 »Am Donnerstag, den12.]Juli1990, erschien in der Singapurer Zeitung The Straits Times
folgende Anzeige:>Etablierte Privatschule sucht dringend muttersprachliche Englisch-
lehrer fiirauslandische Schiiler«. Am Samstag, den 14. Juli, wurde die Anzeige wie folgt

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muttersprache

In der Stellenausschreibung wird explizit, was meist implizit bleibt: die eth-
nisierende oder rassialisierende Dimension des Muttersprachbegriffs. Sie
macht das Erreichen von >guten< Sprachkompetenzen fiir Menschen, die als
»Migrationsandere« (Paul Mecheril) positioniert sind, gleichermaflen zu ei-
nem - sich in den Integrationsdiskursen manifestierenden — Imperativ und
zu einem fernen, unerreichbaren Ideal. Einerseits »entscheiden die Fihig-
keit zur Nicht-Abweichung, die Beherrschung der Norm, die Akzentfreiheit
symbolisch tiber die Zugehdorigkeit« (Giimiigay 2020: 35). Andererseits scheint
diese Zugehorigkeit etwas zu sein, das nicht zugestanden wird. Das kommt
nicht zuletzt in jenen - zweifellos mit besten Absichten vorgebrachten -
zweischneidigen Komplimenten vom Typ »Sie sprechen aber gut Deutsch!«
zum Ausdruck. Dieser »native-speakerism« (Holliday 2006) erzeugt einen
unablissigen Rechtfertigungs- und Beweiszwang:

»Wenn wir eine Sprache — die Sprache der Mehrheitsgesellschaft — erst in
der Schule erlernen, wenn unsere Muttersprache den anderen nicht vertraut
ist, so betreten wir den Raum als Fremde. Die Sprache ist die der anderen,
nicht unsere. Wir bemiihen uns, sie zu erlernen, sie zu beherrschen, in ihr
zu kommunizieren. Irgendwann perfektionieren wir sie — irgendwann fiih-
len wir, sie ist unsere Sprache. Wir beherrschen keine andere so gut wie das
Deutsche, und doch missen wir unser Zuhausesein in dieser Sprache ver-
teidigen.« (Glimiisay 2020: 34)

Der Muttersprachbegriff und der ihm eingeprigte native-speakerism hingen
mit einem Vorstellungskomplex zusammen, der fiir nationalstaatliche Ver-
hiltnisse charakteristisch ist: die Homogenisierung von Sprache(n), Sprach-
kompetenzen und Sprachverhiltnissen. Dabei wird offenbar die Vorstellung
von den einsprachigen gesellschaftlichen Verhiltnissen als Selbstbild des Na-
tionalstaats iibertragen auf die Sprachkompetenzen des Individuums, dessen
sprachliche Ressourcen (Wortschatz, Grammatik, Sprechweisen) mit den
Ressourcen der >Nationalsprache« gleichgesetzt werden. Letztere werden ih-
rerseits mit den - relativ einheitlichen, in Worterbiichern oder Grammatiken
kodifizierten — Standardformen dieser Sprache identifiziert.

geandert: >Etablierte Privatschule sucht dringend muttersprachliche kaukasische Eng-
lischlehrer fir ausldndische Schiiler«. [...] Es bedarf keiner grofien Spekulationen, um
sich die Ereignisse und Diskussionen in der Straits Times an jenem Freitag, dem Drei-
zehnten, vorzustellen, einem ungliicklichen Tag fiir anglophone Bewerber, deren Aus-
sehen nicht einem bestimmten Stereotyp entsprach.« [Ubersetzung K.S.]

- 8 14.02.2028, 03:47:22.

239


https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Karsten Schmidt

Abb. 1: Sprache und Nationalstaat: ein Komplex aus homogenisierenden Sprachvorstellungen

Spﬂrac!l- Sprache Sprach-
verhéltnisse kompetenzen
Vorstellung: Vorstellung Vorstellung:
Nationalstaat als Einzelsprachen als verdinglichte omog setzung der
sprachlich homogenes Territoriurn homogene Gebilde (zahl- und abgrenzbar sprachl es Individuums
einheitlich und rein) mit der cen einer Sprache
1land = 1 Sprache Sprache X = Standardvarietdt von X 1 Mensch = 1 Sprache

f

Ethnisierung / Naturalisierung
(Nation als Horizont)

1 Nation (1 Land = 1 Volk = 1 Kultur) = 1 Sprache

Dieser Komplex aus homogenisierenden Sprachvorstellungen kann als
Matrix fur allerhand Normalititsannahmen oder normative Forderungen
fungieren, in denen sich seine Wirkmichtigkeit zeigt. Zu den migrationsge-
sellschaftlich folgenreichsten Effekten solcher Normalititsannahmen gehoren
die Ausblendung oder Stigmatisierung von Mehrsprachigkeit.

Zunichst einmal wird die historische wie gegenwirtige Existenz der
Sprachenvielfalt verschleiert, also die einerseits immer schon vorhandene
und andererseits fir ein Einwanderungsland typische Koexistenz mehrerer
Sprachen. Dazu gehoren — mit Blick auf Deutschland - sowohl autochthone
(-alteingesessene<) Sprachen wie Saterfriesisch oder Sorbisch als auch allo-
chthone (durch Migration hinzugekommene) Sprachen wie Arabisch oder
Russisch. Tendenziell unsichtbar bleibt damit auch, dass der Wechsel zwi-
schen diesen Sprachen und dem (Hoch-)Deutschen fiir viele Menschen zum
Alltag gehort, also Teil ihrer Normalitit ist. Kommt diese lebensweltliche
Mehrsprachigkeit doch in den Blick, etwa unter schulpolitischen Vorzeichen,
so wird sie nicht selten als >doppelte Halbsprachigkeit« stigmatisiert.

Die Ausblendung und Stigmatisierung von Mehrsprachigkeit in die-
sem Sinne kann offensichtlich auch durch ideologische Interessen motiviert
sein, die sich Sprachfragen zunutze machen, um symbolisch wirksam ei-
nen Diskurs iiber die Dichotomie zwischen dem Eigenen und dem Fremden
heraufzubeschworen, um auf diesem Feld migrationspolitische Stellvertreter-
kriege zu fithren. Dieser Diskurs der Ausgrenzung — von Leitkulturdebatten

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muttersprache

bis zu offenem Rassismus - zielt in den vergangenen Jahren insbesondere auf
Muslim:innen und >den« Islam ab.

Woher aber kommen solche homogenisierenden Vorstellungen? Und wo-
her bekommen sie diesen Sog der Selbstverstindlichkeit? Ein Blick auf die Ge-
schichte und Struktur der nationalstaatlichen Sprachverhiltnisse weist den
Weg fiir Erklirungen.

Zur Geschichte und Struktur der nationalstaatlichen
Sprachverhaltnisse

Die Entwicklungen der sprachlichen Verhiltnisse in Westeuropa, die zur
Entstehung der >Nationalsprachen« fithrten, sind durch und durch wider-
spriichlich.? Einerseits war der zugrunde liegende schriftsprachliche Ausbau
der >Volkssprachen< nach dem Modell des Lateinischen ein progressives Mo-
ment. Jahrhundertelang waren das Lateinische und das an diese Schriftkultur
gekoppelte Wissen nur den gesellschaftlichen Eliten zuginglich. Mit der im
Spatmittelalter einsetzenden Verschriftlichung von Sprachen wie Franzésisch
oder Deutsch, die dadurch erst ihre gegenwirtige Gestalt als ausgebaute
Schriftsprachen erhielten, dnderten sich die sprachlichen Verhiltnisse grund-
legend. Ausgebaute Schriftsprachen sind Sprachen, die nicht auf spezifische
Kontexte beschrinkt sind (wie z.B. Fachsprachen), sondern fiir viele verschie-
dene soziale Zwecke genutzt werden konnen. Mit ihnen kénnen - potenziell
— alle Praxisformen oder Aufgaben in einer ausdifferenzierten Gesellschaft
sprachlich bewiltigt werden. In den biirgerlichen Gesellschaften wurde nun
der Zugang zur Schriftsprache zu einer Frage der personlichen Entfaltung und
der politischen Teilhabe der Staatsbiirger:innen: Sie wurde die Sprache der
Allgemeinbildung und der staatlichen Geschiftsfithrung. Sie wurde, anders
gesagt, die sprachliche Infrastruktur demokratischer Prozesse.

Andererseits wurden und werden Sprachen als Embleme der nationalen
Einheit funktionalisiert, oder eher noch: fetischisiert. Das ist die regressive
Kehrseite des >Sprachprojekts< der Moderne. Im 19. Jahrhundert wurde die-
ser Diskurs offen nationalistisch artikuliert. Nun geriet auch das naturalisier-
te, mit Verwandtschaft und Vererbung verkniipfte Konzept der Mutterspra-

3 Ausfiihrlich dargestellt wird dies von dem Sprachwissenschaftler Utz Maas (2008: 1.3);
mit Fokus auf die Entwicklungen der sprachlichen Verhiltnisse in Deutschland vgl.
auch Maas (2014).

- 8 14.02.2028, 03:47:22.

241


https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Karsten Schmidt

che zur sprachpidagogischen Norm, die in v6lkischen Auffassungen vom Mut-
tersprachunterricht gipfelte (vgl. Gogolin 2008: 41-103). Bis in die Gegenwart
werden davon Normalititsvorstellungen rund um Ein- vs. Zwei- und Mehr-
sprachigkeit geprigt (vgl. Gogolin/Neumann 2009). Deren Wirkmachtigkeit
wird nirgendwo so deutlich wie in migrationspolitischen Diskursen. Zugleich
sind es gerade Migrationsprozesse, die diese Vorstellungen in ihrem Normali-
tatsstatus destabilisieren und ins Wanken bringen.

Beide Momente der Entstehung von >Nationalsprachens, das progressive
und das regressive, hingen auf systematische Weise miteinander zusammen.
Das lasst sich verdeutlichen, indem man den folgenden zwei Fragen nachgeht:
(1) Wie ist das, was wir eine Sprache oder Sprachform nennen (hier: das Hoch-
deutsche), in den skizzierten Verhiltnissen verteilt und was ist das Charakte-
ristische daran? (2) Wie bewegen sich die Menschen in diesen Verhiltnissen,
welchen sozialen und sprachlichen Praktiken sind sie gewohnheitsmaf3ig ver-
haftet?

(1) Sprache ist immer sozial verortet. Sprachen variieren grundsitzlich in
Abhingigkeit von den Situationstypen oder Kontexten, in denen sie gebraucht
werden.* Stark vereinfacht lassen sich mit Blick auf die gesamtgesellschaftli-
chen Verhiltnisse die folgenden drei Gebrauchskontexte und Sprachformen
unterscheiden: offentlich-formelle Kontexte (Sprache der staatlichen Ge-
schiftsfithrung, der formlichen Offentlichkeit und der Bildung), 6ffentlich-
informelle Kontexte (Sprache der alltiglichen Interaktion im 6ffentlichen
Raum, Verkehrssprache) und privat-informelle Kontexte (Sprache des alltig-
lichen Umgangs mit vertrauten Personen, Familiensprache).

Der weltweit am hiufigsten vorkommende Typus von Sprachverhiltnissen
zeichnet sich durch eine »arbeitsteilige Mehrsprachigkeit« aus (Maas 2008: 52).
Dort sind verschiedene Einzelsprachen auf verschiedene gesellschaftliche
Bereiche festgelegt. Ein Beispiel dafiir sind die Sprachverhiltnisse in Marok-
ko, wo in der Familie vielleicht Berberisch, auf der Strafle marokkanisches
Arabisch und in den Institutionen Hocharabisch oder Franzésisch verwendet
wird.

Demgegeniiber sind die deutschen Verhiltnisse und vergleichbare natio-
nalstaatliche Sprachverhiltnisse eben dadurch bestimmt, dass die verschie-
denen sozialen Aufgaben und Situationen mit einer Sprache bewaltigt werden

4 Diese Art von Sprachvariation oder Verteilung von Sprachformen nennt man in der
Sprachwissenschaft auch Registervariation. Ich folge hier dem Registerkonzept von
Utz Maas (v.a. 2008: 41—48).

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muttersprache

konnen bzw. miissen: Die staatliche Geschiftssprache, die Verkehrssprache
und die Familiensprache sind nicht verschiedene Einzelsprachen, sondern
einander ihnliche Varietiten der gleichen Sprachform.® In Deutschland
ist das die Rolle des schriftsprachlich ausgebauten Hochdeutschen, dessen
historisches >Substrat« die mittel- und siiddeutschen Regionalsprachen bil-
den (daher Hochdeutsch). Diese Sprachform ist es schliefilich, die — unter
Gleichsetzung mit den Varietiten in den staatlichen Institutionen — als >Stan-
dardsprache< und - unter Gleichsetzung mit den politischen Grenzen - als
>Nationalsprache«betrachtet wird.

(2) Innerhalb der nationalstaatlichen Sprachverhiltnisse bildet sich nun
ein fir diese Verhiltnisse typisches Sprachverhalten heraus, ein bestimm-
ter sprachlicher Habitus. Diesen kann man als lebensweltlich einsprachigen
Habitus oder »monolingualen Habitus« bezeichnen (Gogolin 2008). Der Be-
griff des (sprachlichen) Habitus wurde von dem Soziologen Pierre Bourdieu
geprigt. Er umfasst die im Laufe der Sozialisation verinnerlichten Denk-,
Wahrnehmungs- und Handlungsschemata eines Individuums, die dessen
Verhalten strukturieren.

Folgt man dieser Analyse, so gehéren die homogenisierenden Sprach-
vorstellungen zu jenem »praktischen Begreifen« im Sinne Bourdieus, dessen
Grundlage nicht ein »erkennendes Bewuf3tsein« ist, »sondern der praktische,
von der Welt, in der er wohnt, bewohnte Gewohnheits-Sinn des Habitus«
(Bourdieu 2001: 182). Zwar wohnt der monolinguale Habitus nicht in einer
tatsichlich monolingualen Welt. Aber die sprachlichen Praktiken, denen er in
den nationalstaatlichen Sprachverhiltnissen habituell verhaftet ist, kénnen
leicht den Glauben erzeugen, Einsprachigkeit und sprachliche Homogenitit
seien der Normalfall oder sollten es zumindest sein. Wenn die Sprachprak-
tiken im Familien- und Bekanntenkreis ebenso deutschsprachig artikuliert
sind wie jene in der informellen und formellen Offentlichkeit, dann lassen
sich die Uberginge zwischen Familien-, Verkehrs- und Geschiftssprache als
sprachstrukturelles Kontinuum erfahren. Das Selbstbild der Nation bildet

5 Das>Miissenc<ist auf die politischen Implikationen dieser Sprachverhéltnisse bezogen:
In birgerlichen Gesellschaften ist ja der Zugang zur gemeinsamen Ceschaftssprache
eine Voraussetzung flr die umfassende Partizipation der Staatsbiirger:innen. Von die-
sem Sachverhalt ist der »Umgang mit der lebensweltlichen Heterogenitat [...] strikt zu
trennen«(Maas 2008: 537). Das heifRt auch, dass aus ihm nicht der Imperativ abgeleitet
werden kann, dass in Einwandererfamilien (mehr) Deutsch gesprochen werden sollte.

- 8 14.02.2028, 03:47:22.

243


https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Karsten Schmidt

sich als Selbstverstindlichkeit im Habitus ab. Der folgende Abschnitt geht
dem weiter auf den Grund.

Vom einsprachigen Habitus zur einheitlichen Mutter-
und Nationalsprache

Beim lebensweltlich einsprachigen Habitus tiberlagern sich zwei Vertraut-
heitsdimensionen: einerseits eine affektiv besetzte Vertrautheit, die mit der
Erst- und Familiensprache verbunden ist und als Teil der personalen Identitit
erlebt wird; andererseits eine praktische Vertrautheit, die mit einer in der
individuellen Praxis vorwiegend genutzten Sprachform einhergeht. Beim
lebensweltlich mehrsprachigen Habitus hingegen kénnen sich diese beiden
Ebenen unterscheiden. Die nicht-deutsche Erst- und Familiensprache mag
die Sprache sein, in der man sich emotional sicher fithlt und die wesentlich
zur personalen Identitit gehort (und auch als eigene Muttersprache betrach-
tet wird), wihrend das Deutsche die habituell dominante Sprache ist, in der
man im Alltag die meisten sozialen Aufgaben bewiltigt und sich praktisch
auch sicher(er) fithlt. Die folgende Grafik kann eine Idee davon vermitteln:
Sie bildet den Sprachgebrauch eines 29-jahrigen Softwareentwicklers an ei-
nem durchschnittlichen Arbeitstag ab und zeigt die quantitative Verteilung
der verschiedenen Sprachen hinsichtlich der Alltagspraktiken, in denen sie
Anwendung finden.

6 Fur die freundliche Genehmigung zur Nutzung der von ihm erhobenen Daten danke
ich herzlich Emir Faruk Kayahan.

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muttersprache 245

Abb. 2: Habituelle Sprachpraktiken im Arbeitsalltag eines 29-jihrigen Softwareentwicklers (Angaben
in Minuten pro Tag)

Online-Nachrichten

E-Mails bearbeiten
(Arbeitsauftrage)

OFFENTLICH-

FORMELL Gesprache mit Kolleg:innen
(férmlich)

E-Mail-Korrespondenz
(Riicksprache mit Kolleg:innen)

Musik/Podcast

N Serien/Filme/YouTube
OFFENTLICH

INFORMELL Sportclub
(Trainingsleitung)

Gesprache mit Kolleg:innen
(vertraut)

WhatsApp-Nachrichten
(vertraute Personen)

Gesprache in Freundeskreis
PRIVAT-

INFORMELL Gesprache in
Familie/Partnerschaft

Gesprache in
Familie/Verwandtschaft

[0 |20 |40 |60 |80 |100 |120 1140 |160

- Deutsch - Tiirkisch B Englisch

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Karsten Schmidt

ADbb. 3: Erfahrungswelt des lebensweltlich einsprachigen (monolingualen) Habitus im
Kontrast zum lebensweltlich mehrsprachigen Habitus

,Nationalsprache’
SPRACHE ALS TEIL DER NATIONALEN |DENTITAT
&Y

OFFENTLICH-FORMELL
Staatliche Institutionen und
férmliche Offentlichkeit
(Schule, Politik, Nachrichten ...)

Bildungs- und staatliche Geschaftssprache

OFFENTLICH-INFORMELL
Offentlicher Raum / Alltagsinteraktionen
(StraRe, Geschift, Bahn ...)

,Nationalsprache’

i

Verkehrssprache

:’%

,Muttersprache’
ERFAHRUNG DES MONOLINGUALEN HABITUS
1

Typus lebensweltlich einsprachiger Habitus

snjiqeH Jadiyoesdsiyaw ydiamsuaga| sndA

PRIVAT-INFORMELL
Personlicher Nahbereich und
primdre Sprachsozialisation

Erst- und Familiensprache

T

,Muttersprache’ (Kernvorstellung)
SPRACHE ALS TEIL DER PERSONALEN IDENTITAT

Beim lebensweltlich einsprachigen Habitus fithrt nun die Uberlagerung
emotionaler und praktischer Sicherheit in einer Sprachform in (fast) allen Si-
tuationstypen, diese feste Assoziation der zwei Vertrautheitsdimensionen, zu
einer spezifischen Ausweitung des Muttersprachbegriffs. Zum einen umfasst
dieser die mit der Familiensprache verbundene, affektiv besetzte und damit
besonders stark korper- und identititsgebundene Bedeutung. Das mag die
Grundlage dafiir sein, dass Sprache als leiblich verankerter Besitz oder biologi-
sches Erbe imaginiert wird. Zum anderen schlieft der Begriff auch die in den

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muttersprache

staatlichen Institutionen und der férmlichen Offentlichkeit iiblichen Sprach-
formen ein. Dort dominieren schriftsprachliche Praktiken, die aufgrund
der materiellen und kommunikativen Bedingungen tatsichlich eine relativ
homogene Sprachform erméglichen oder voraussetzen. Typisch ist dort die
Kommunikation mit einem >generalisierten Gegeniiber<, mit dem man keinen
fiir die Interpretation von Auflerungen abrufbaren Erfahrungshintergrund
teilt (Lesepublikum eines Artikels, Auditorium eines Vortrags, Zuschauer:in-
nen einer Fernsehsendung etc.). Diese Kommunikation erfordert, dass die
Auflerungen (Texte) moglichst voraussetzungsfrei aus der sprachlichen Form
selbst heraus verstehbar sind (vgl. Maas 2010). Zugleich sind das die gesell-
schaftlichen Orte, an denen jene Diskurse produziert werden, die Sprache
mit Attributen nationaler Identitit versehen, in denen Sprache als Besitz
oder Erbe einer Nation imaginiert wird. So ist etwa der Deutschunterricht
nicht nur Sprachunterricht, sondern auch mit der Vermittlung eines Kanons
nationaler Literatur beauftragt.

Die feste Kopplung von personaler und nationaler Identitit an der Schnitt-
stelle Sprache bringt jene Normalititsannahme von der homogenen Mutter-
und Nationalsprache (Muttersprache und Vaterland<) hervor. Sie ist veran-
kert in der Erfahrungswelt eines spezifischen und zugleich verallgemeinerten
sprachlichen Habitus.

Die schriftsprachlichen Formen haben aufgrund ihrer gesellschaftlichen
Bedeutung ein hohes Prestige. Insbesondere tiber das Bildungssystem und die
im Laufe der schulischen Sprachsozialisation zur zweiten Natur gewordenen
Sprachauffassungen werden sie zum Maf3stab der Sprachbewertung und pri-
gen das Bild der einheitlichen (und reinen, korrekten, perfekten ...) Einzelspra-
che, das tendenziell auf simtliche Sprachformen ausgedehnt wird. Sprachen
und Varietiten, die nicht geschrieben werden, gelten dann nicht als Sprachen
(vgl. Maas 2008: 59).

So grundieren diese Prozesse und die Verallgemeinerung des einsprachi-
gen Habitus auch die Naturalisierung der Unterscheidung in Sprachen mit
Prestige und solchen ohne. Wird eine Sprache geschrieben und in formellen
Kontexten gebraucht, ist sie in Form von Fremdsprachenunterricht institutio-
nalisiert und gilt als wichtig fiir die berufliche Laufbahn? Oder ist sie auf infor-
melle und miindliche Kontexte beschrankt, gilt daher als Sprache ohne Gram-
matik (vgl. Peterson 2015: 6) oder wird gar auf Schulhéfen verboten und aus
solchen und anderen Griinden lieber verschwiegen (vgl. Brizi¢ 2007; Thoma
2018)? So werden gute und schlechte Mehrsprachigkeit, wertvolle und wertlose
Muttersprachen erzeugt, wie Kitbra Giimiigay eindriicklich darlegt:

- 8 14.02.2028, 03:47:22.

247


https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Karsten Schmidt

»Alsich vierzehn war, sprachen wir in der Schule tiber unsere Berufswiinsche
und schrieben Bewerbungen fiir ein Praktikum. Fiir mich stand damals fest:
Ich will Kinderarztin werden — ich bewerbe mich bei einer Kinderarztpraxis.
Also machte ich mich an die Arbeit und rekapitulierte mein bisheriges Le-
ben. Meine Familie, die Grundschule, das Gymnasium. Ich listete die kleinen
Erfolge bei Kunstwettbewerben und Sportwettkampfen auf. Dann stiefs ich
in der Anleitung zum Lebenslauf, die unsere Lehrerin verteilt hatte, auf den
Punkt>Sprachkenntnisse«. Deutsch, Englisch, Latein, tippte ich in den Com-
puter. Und Tiirkisch? Sollte ich meine Muttersprache auflisten?

Nein. Irgendwie zadhlt Tirkisch nicht, dachte ich intuitiv. Ich erinnerte mich
daran, was eine Lehrerin in der Grundschule gesagt hatte: >Tirkisch wird
hier nicht gesprochen.< Tiirkisch, das war eine Sprache von Einwanderern.
Tarkisch lernt man nicht, Tiirkisch verlernt man.« (Giimisay 2020: 36f.)

Ein NormalitatsmaBstab fiir den Spracherwerb

Besonders problematisch wird der homogenisierte und homogenisierende
Mutter- und Nationalsprachbegriff, wenn er pidagogische Gewissheiten und
Handlungshorizonte prigt, wie sie sich in vielen gingigen >Mythen< rund
um Mehrsprachigkeit und Spracherwerb manifestieren (vgl. Kersten et al.
2011). Der folgende Ausschnitt eines Gesprichs, das mit Lehrkriften an einer
Grundschule in einer §sterreichischen GrofRstadt gefiithrt wurde (Springsits
2015: 99), illustriert die praxisleitende Wirksamkeit solch verbreiteter Vor-
stellungen. In diesem Beispiel wird insbesondere die Vorstellung, dass ein
Kind zuerst seine Muttersprache richtig lernen miisse, bevor es eine weitere
Sprache lernt, variiert.

»P1 [Begleitlehrerin]: [...] Weil, wenn man sieht, bei einem Kind geht auf
Deutsch nichts weiter, dann fragt man mal nach: >Wie ist das denn eigent-
lich in der Muttersprache?« Das ist oft sehr —ja — erklarend.

| [Interviewerin]: Haben Sie eine Hypothese, wie die Kinder dann zu Hause
kommunizieren?

P2 [Lehrerin fiir sMuttersprachlichen Unterrichtq: Eine Mischung, ich sage
immer, Mischmasch reden die zu Hause. Eine Mischung von —ich rede jetzt
von der BKS-Sprache [Bosnisch-Kroatisch-Serbisch] — BKS und Deutsch. El-
tern reden so und Kinder leider auch so. Und das ist ganz schwierig dann,
so was wirklich richtig zu kriegen jetzt, entweder Deutsch oder die Mutter-

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muttersprache

sprache. Das ist jetzt ... Das ist wirklich eine Mischung und das ist schwierig.
I: Das heifst, Sie haben den Eindruck, dass es dann schwieriger geht fiir die
Kinder, dass sie mehr Schwierigkeiten haben?

P2: Natiirlich, ja.

P1: Stimmt, ja.

D [Direktorin]: Kinder, die ihre eigene Muttersprache sehr gut kénnen, die
sie kennen und kénnen, haben beim Erlernen einer Zweitsprache weniger
Schwierigkeiten und weniger Probleme als umgekehrt.

P2: Cenau. Die miissen eine Basis haben.

D: Das ist ganz entscheidend.

P1: Sie miissen eine Sprache gut konnen ...

D:Ja.

P2: Und das ist die Basis.

P1: Und abgesichert haben, wenn sie in die Schule kommen eigentlich. Ja?
D:Ja.

P1: Das ist sehr wichtig.

P2: Und das kann nur die Muttersprache sein.

P1: Mhm.

P2: Also, viele Eltern oder viele Menschen denken, das kann auch die zweite
Sprache sein. Nein, das kann nur die Muttersprache sein.«

Der lebensweltlich einsprachige Habitus hat gelernt, seine Erst- und Familien-
sprache im Laufe der schulischen Sozialisation zur Schriftsprache auszubau-
en, die eben das Modell dafiir abgibt, dass man — wie es die Direktorin aus-
driickt — >seine eigene Muttersprache sehr gut kennt und kann«. Dieser Typus
von Sprachbiografie wird nun offensichtlich als Normalititsmafistab an die
sprachlichen Kompetenzen von Kindern aus Einwandererfamilien angelegt.
Zunichst einmal fillt im Gesprich die Verschmelzung von Sprache und
ethnischer Herkunft bzw. Nationalitit auf: Als Mitglied einer bestimmten Eth-
nie oder Nation besitzt jeder Mensch eine bestimmte Muttersprache. Diese
sollte er, wenn er eine weitere Sprache, wie hier Deutsch, lernen will, bereits
moglichst gut kénnen. Denn >nur das kann die Basis sein« fir den Erwerb ei-
ner weiteren Sprache — nach der Logik der schulischen Sprachlernreihenfolge:
erst die Muttersprache, dann die erste Fremdsprache, dann die zweite Fremd-
sprache ... Mehrsprachigkeit wird als mehrfache Einsprachigkeit aufgefasst.
Da nun implizit die Muttersprachkompetenz mit der Beherrschung der
schriftsprachlichen Varietiten gleichgesetzt wird, konnen die Sprachkennt-
nisse der Kinder — >Wenn man mal nachfragt: Wie ist das denn eigentlich in

- 8 14.02.2028, 03:47:22.

249


https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Karsten Schmidt

der Muttersprache?« — nur als defizitir erscheinen. Die Frage, warum Kin-
der aus Einwandererfamilien in Deutschland oder Osterreich ihre Erst- und
Familiensprache in der ausgebauten Form einer Schriftsprache beherrschen
sollten, wenn dies nicht Teil der familidren habituellen Sprachpraktiken ist
und es weder die Gelegenheit noch die Notwendigkeit gibt, solche Ressourcen
aufzubauen, stellt sich angesichts der gelebten und geiuRerten Gewissheiten
nicht mehr. Das Problem muss woanders gesucht werden und kann nur im
sMischmaschs, der zu Hause gesprochen wird, begriindet liegen. Undenkbar
erscheint die Tatsache, dass sprachliche Formen immer in sozialer Praxis
verortet sind und in Abhingigkeit von den mit ihnen zu bewiltigenden Auf-
gaben gelernt und eingesetzt werden. Aus dieser Perspektive ist es eigentlich
irrelevant, zu welchen Sprachen die jeweiligen sprachlichen Formen gehéren.
Undenkbar erscheint aber auch die bildungspolitische Pramisse, dass es —
zugespitzt formuliert — gar keine Rolle spielen diirfte, welche Sprachen in den
Familien gebraucht werden, solange die Schule den Zugang zum schrift- und
bildungssprachlichen Deutsch sicherstellt. Das kann ja auch fiir Kinder aus
einsprachig deutschen Familien je nach sozialer Herkunft mehr oder weniger
stark eine >Fremdsprache« sein.

Gewalt und Gestaltbarkeit der Sprachverhaltnisse (Fazit)

So >unschuldig« der Begriff der Muttersprache zunichst daherkommen mag,
so folgenreich kénnen die mit ihm verkniipften Sprachvorstellungen sein. Fiir
die, die davon betroffen sind, bedeuten sie symbolische Gewalt, Diskriminie-
rung, (Selbst-)Abwertung, Ausgrenzung. Die Analyse der historischen und so-
zialen Bedingungen dieser Vorstellungen kann den Weg ebnen zu einem kriti-
schen Verstindnis der Sprachverhiltnisse, die diesem Begriff seine Bedeutun-
gen einprigen. Was die Analyse zutage fordert, erscheint zunichst paradox.
Gerade das progressive Moment der nationalstaatlichen Sprachverhiltnisse,
nimlich die Verbreitung einer ausgebauten Schriftsprache, zu der alle Staats-
biirger:innen Zugang haben (sollen), ist das, was seinen regressiven Wider-
partins Leben ruft: das Bild einer vermeintlich natiirlichen Einheit von Nation,
(Standard-)Sprache und Sprachkompetenz. Die schulische Sprachsozialisati-
on und der habituelle Umgang mit und in den nationalstaatlichen Sprachver-
hiltnissen lisst diese als selbstverstindlich erscheinen. Das macht deren Ge-
schichtlichkeit und damit auch deren demokratische Gestaltbarkeit unsichtbar.

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muttersprache

Also das, was eigentlich zum Kern der Sprachverhiltnisse der Moderne gehort,
der gerade fiir die postmigrantische Gesellschaft stets wieder freizulegen ist.”

Literatur
Zum Weiterlesen

Bonfiglio, Paul Thomas (2010): Mother Tongues and Nations. The Invention of
the Native Speaker, New York: De Gruyter.

Dirim, Inci/Mecheril, Paul et al. (2018): Heterogenitit, Sprache(n), Bildung.
Eine differenz- und diskriminierungstheoretische Einfithrung, Bad Heil-
brunn: Julius Klinkhardt.

Knappik, Magdalena (2016): »Disinventing >Muttersprache«. Zur Dekonstruk-
tion der Verkniipfung von Sprache, Nation und >Perfektion«, in: Aysun
Dogmusg/Yasemin Karakagoglu/Paul Mecheril (Hg.), Pidagogisches Kon-
nen in der Migrationsgesellschaft, Wiesbaden: Springer, S. 221-240.

Maas, Utz (2008): Sprache und Sprachen in der Migrationsgesellschaft. Die
schriftkulturelle Dimension (Schriften des Instituts fir Migrationsfor-
schung und Interkulturelle Studien, Bd. 15), Gottingen: V&R unipress mit
Universititsverlag Osnabriick.

Peterson, John (2015): Sprache und Migration, Heidelberg: Winter.

Zitierte Literatur

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,
iibers. v. Achim Russer, unter Mitwirkung von Héléne Albagnac und Bernd
Schwibs, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brizi¢, Katharina (2007): Das geheime Leben der Sprachen. Gesprochene und
verschwiegene Sprachen und ihr Einfluss auf den Spracherwerb in der Mi-
gration, Miinster: Waxmann.

Gogolin, Ingrid (2008): Der monolinguale Habitus der multilingualen Schule,
2., unverind. Aufl., Miinster: Waxmann.

Gogolin, Ingrid/Neumann, Ursula (Hg.) (2009): Streitfall Zweisprachigkeit —
The Bilingualism Controversy, Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissen-
schaften.

7 Vgl. dazu den Inventarbeitrag >Postmigrantischx.

- 8 14.02.2028, 03:47:22.

251


https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Karsten Schmidt

Glimiigay, Kiibra (2020): Sprache und Sein, Miinchen: Hanser Berlin.

Holliday, Adrian (2006): »Native-speakerism, in: English Learning Teaching
Journal 60 (4), S. 385—387.

Kersten, Anja/Geist, Barbara/Voet Cornelly, Barbara/Schulz, Petra (2011):
»Mehrsprachigkeit: Mythen und was dahinter steckt, in: KiTa NRW 20 (4),
S.96-98.

Maas, Utz (2010): »Literat und orat. Grundbegriffe der Analyse geschriebener
und gesprochener Sprachex, in: Grazer Linguistische Studien 73, S. 21-150.

Maas, Utz (2014): Was ist deutsch? Die Entwicklungen der sprachlichen Ver-
hiltnisse in Deutschland, unter Mitarbeit v. Solvejg Schulz, 2., iberarb. u.
erw. Aufl., Miinchen: Wilhelm Fink.

Springsits, Birgit (2015): »Nein, das kann nur die Muttersprache sein.<Sprach-
erwerbsmythen und Linguizismus, in: Nadja Thoma/Magdalena Knap-
pik (Hg.), Sprache und Bildung in Migrationsgesellschaften. Machtkriti-
sche Perspektiven auf ein prekarisiertes Verhiltnis, Bielefeld: transcript,
S. 89-108.

Thoma, Nadja (2018): Sprachbiographien in der Migrationsgesellschaft. Eine
rekonstruktive Studie zu Bildungsverliufen von Germanistikstudent*in-
nen, Bielefeld: transcript.

- 8 14.02.2028, 03:47:22.



https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

