
Muttersprache

Karsten Schmidt

Abstract: Wenige Begriffe wirken so selbstverständlich wie der Begriff Muttersprache.

Jeder Mensch hat eine Muttersprache, das scheint sich von selbst zu erklären. Sie ist so

etwaswie unsere sprachlicheHeimat, die Sprache, die wir spielerisch gelernt haben,mit

Geborgenheit und engen Beziehungen verbinden, mit der eigenen Mutter, der Familie.

Warum, so mag sich die eine oder der andere beim Überfliegen des Inventars der Mi-

grationsbegriffe gefragt haben, taucht dieser Begriff hier auf? Welchen Bezug hat er

zuDebatten überMigration? Undwas könnte daran kontrovers sein? Tatsächlich ist der

Begriff mit allerhand Vorstellungen behaftet, die – nicht nur, aber auch und insbeson-

dere – immigrationsgesellschaftlichen Kontext problematisch sind. Das hängt mit den

Sprachvorstellungen zusammen, die das Selbstbild der modernen Nationalstaaten prä-

gen. Die darin verfestigten Normalitätsannahmen über Sprache(n), die Sprachkompe-

tenzen vonMenschen und die Sprachverhältnisse einer Gesellschaft bilden auch dieMa-

trix für einen diskriminierenden Gebrauch desMuttersprachbegriffs in derMigrations-

gesellschaft.

›Muttersprache und Vaterland‹ (Problemaufriss)

Der Begriff Muttersprache wird meist im übertragenen Sinne gebraucht. Das

Bestimmungswort Mutter steht für die Familie oder für primäre Bezugsper-

sonen, an die der Erstspracherwerb gebunden ist. Die Äußerung »MeineMut-

tersprache ist X« kann dann übersetzt werden in »X ist meine Erst- und Fami-

liensprache«. Zugleich verdichtet sich in dieser Zusammensetzung ein Meta-

phernkomplex, der an die wörtliche Lesart ›Sprache derMutter‹ anknüpft und

Vorstellungen rund um ›Verwandtschaft‹ miteinander vernetzt.

Folgt man diesem metaphorischen Faden, so gelangt man allmählich

von (1) biologisierenden über (2) ethnisierende hin zu (3) nationalisierenden

Vorstellungen. (1) DieMuttersprache hatman gleichsam ›mit derMuttermilch

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Karsten Schmidt

aufgesogen‹, sie wurde einem ›vererbt‹. (2) Sie ist die Sprache des ›Volkes‹, von

dem man ›abstammt‹ (wie auch Sprachen sich in ›Stammbäumen‹ anordnen

lassen). (3) In der binomischen Formel ›Muttersprache und Vaterland‹ scheint

schließlich das Bild einer quasi-natürlichen Einheit von Sprache und Nation

auf. Ein Land, seine Bevölkerung und seine Sprache bilden darin eine große

Familie. Wer in diese Familie hineingeboren wird, bekommt deren Sprache

wie ein Geburtsrecht in dieWiege gelegt. Geboren ist der Native Speaker.Wer

ein Native Speaker ist, der oder die besitzt eine Kompetenz in seiner oder

ihrer Sprache, die andereMenschen, die diese Sprache später lernen, kaum, ja

eigentlich nie erreichen können. Irgendwie ist da doch dieser leichte Akzent

zu hören, findet sich der eine oder andere grammatische Fehler, taucht eine

seltsame Formulierung auf.

Was für Vorstellungen über die soziale Welt im Allgemeinen gilt, gilt auch

für Sprachvorstellungen: Sie können mittelbar auf die soziale Welt selbst ein-

wirken undWirklichkeit schaffen –dadurch nämlich, dass die sozialen Akteu-

re ihr Handeln an ihnen ausrichten. Bei Stellenausschreibungen für Sprach-

lehrkräfte ist esUsus, ein ›Muttersprachniveau‹ als Einstellungsvoraussetzung

anzugeben. Entscheidend ist offenbar nicht die sprachpädagogische Qualifi-

zierung, sondern ein spezifisches soziales Profil, bei dem die als angeboren

imaginierte Sprachkompetenz mit einer bestimmten (National-)Sprache und

der ›Ethnie‹1 einesMenschen verschmolzen ist. Ein solchen Vorstellungen zu-

grunde liegendes kollektives Unbewusstes kann als diskriminierende Praxis

wirkmächtig werden:

»On Thursday, July 12, 1990, the Singapore newspaper The Straits Times

listed the following advertisement: ›Established private school urgently

requires native speaking expatriate English teachers for foreign students.‹

By Saturday, July 14, the advertisement had been changed as such: ›Es-

tablished private school urgently requires native speaking Caucasian En-

glish teachers for foreign students.‹ […] It does not require great powers

of speculation to imagine the events and discussions at TheStraits Times

on that Friday the Thirteenth, an inauspicious day for the Anglophone

applicants whose appearance did not conform to a certain stereotype.«

(Bonfiglio 2010: 1)2

1 Vgl. dazu den Inventarbeitrag ›Ethnizität‹.

2 »AmDonnerstag, den 12. Juli 1990, erschien in der Singapurer ZeitungTheStraits Times

folgendeAnzeige: ›Etablierte Privatschule sucht dringendmuttersprachliche Englisch-

lehrer für ausländische Schüler‹. Am Samstag, den 14. Juli, wurde die Anzeige wie folgt

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muttersprache 239

In der Stellenausschreibung wird explizit, was meist implizit bleibt: die eth-

nisierende oder rassialisierende Dimension des Muttersprachbegriffs. Sie

macht das Erreichen von ›guten‹ Sprachkompetenzen für Menschen, die als

»Migrationsandere« (Paul Mecheril) positioniert sind, gleichermaßen zu ei-

nem – sich in den Integrationsdiskursen manifestierenden – Imperativ und

zu einem fernen, unerreichbaren Ideal. Einerseits »entscheiden die Fähig-

keit zur Nicht-Abweichung, die Beherrschung der Norm, die Akzentfreiheit

symbolisch über die Zugehörigkeit« (Gümüşay 2020: 35). Andererseits scheint

diese Zugehörigkeit etwas zu sein, das nicht zugestanden wird. Das kommt

nicht zuletzt in jenen – zweifellos mit besten Absichten vorgebrachten –

zweischneidigen Komplimenten vom Typ »Sie sprechen aber gut Deutsch!«

zum Ausdruck. Dieser »native-speakerism« (Holliday 2006) erzeugt einen

unablässigen Rechtfertigungs- und Beweiszwang:

»Wenn wir eine Sprache – die Sprache der Mehrheitsgesellschaft – erst in

der Schule erlernen, wenn unsereMuttersprache den anderen nicht vertraut

ist, so betreten wir den Raum als Fremde. Die Sprache ist die der anderen,

nicht unsere. Wir bemühen uns, sie zu erlernen, sie zu beherrschen, in ihr

zu kommunizieren. Irgendwann perfektionieren wir sie – irgendwann füh-

len wir, sie ist unsere Sprache. Wir beherrschen keine andere so gut wie das

Deutsche, und doch müssen wir unser Zuhausesein in dieser Sprache ver-

teidigen.« (Gümüşay 2020: 34)

Der Muttersprachbegriff und der ihm eingeprägte native-speakerism hängen

mit einem Vorstellungskomplex zusammen, der für nationalstaatliche Ver-

hältnisse charakteristisch ist: die Homogenisierung von Sprache(n), Sprach-

kompetenzen und Sprachverhältnissen. Dabei wird offenbar die Vorstellung

von den einsprachigen gesellschaftlichen Verhältnissen als Selbstbild des Na-

tionalstaats übertragen auf die Sprachkompetenzen des Individuums, dessen

sprachliche Ressourcen (Wortschatz, Grammatik, Sprechweisen) mit den

Ressourcen der ›Nationalsprache‹ gleichgesetzt werden. Letztere werden ih-

rerseits mit den – relativ einheitlichen, in Wörterbüchern oder Grammatiken

kodifizierten – Standardformen dieser Sprache identifiziert.

geändert: ›Etablierte Privatschule sucht dringend muttersprachliche kaukasische Eng-

lischlehrer für ausländische Schüler‹. […] Es bedarf keiner großen Spekulationen, um

sich die Ereignisse und Diskussionen in der Straits Times an jenem Freitag, dem Drei-

zehnten, vorzustellen, einem unglücklichen Tag für anglophone Bewerber, deren Aus-

sehen nicht einem bestimmten Stereotyp entsprach.« [Übersetzung K.S.]

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Karsten Schmidt

Abb. 1: Sprache undNationalstaat: ein Komplex aus homogenisierenden Sprachvorstellungen

Dieser Komplex aus homogenisierenden Sprachvorstellungen kann als

Matrix für allerhand Normalitätsannahmen oder normative Forderungen

fungieren, in denen sich seine Wirkmächtigkeit zeigt. Zu den migrationsge-

sellschaftlich folgenreichstenEffekten solcherNormalitätsannahmengehören

die Ausblendung oder Stigmatisierung vonMehrsprachigkeit.

Zunächst einmal wird die historische wie gegenwärtige Existenz der

Sprachenvielfalt verschleiert, also die einerseits immer schon vorhandene

und andererseits für ein Einwanderungsland typische Koexistenz mehrerer

Sprachen. Dazu gehören – mit Blick auf Deutschland – sowohl autochthone

(›alteingesessene‹) Sprachen wie Saterfriesisch oder Sorbisch als auch allo-

chthone (durch Migration hinzugekommene) Sprachen wie Arabisch oder

Russisch. Tendenziell unsichtbar bleibt damit auch, dass der Wechsel zwi-

schen diesen Sprachen und dem (Hoch-)Deutschen für viele Menschen zum

Alltag gehört, also Teil ihrer Normalität ist. Kommt diese lebensweltliche

Mehrsprachigkeit doch in den Blick, etwa unter schulpolitischen Vorzeichen,

so wird sie nicht selten als ›doppelte Halbsprachigkeit‹ stigmatisiert.

Die Ausblendung und Stigmatisierung von Mehrsprachigkeit in die-

sem Sinne kann offensichtlich auch durch ideologische Interessen motiviert

sein, die sich Sprachfragen zunutze machen, um symbolisch wirksam ei-

nen Diskurs über die Dichotomie zwischen dem Eigenen und dem Fremden

heraufzubeschwören, um auf diesem Feldmigrationspolitische Stellvertreter-

kriege zu führen. Dieser Diskurs der Ausgrenzung – von Leitkulturdebatten

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muttersprache 241

bis zu offenem Rassismus – zielt in den vergangenen Jahren insbesondere auf

Muslim:innen und ›den‹ Islam ab.

Woher aber kommen solche homogenisierenden Vorstellungen? Und wo-

her bekommen sie diesen Sog der Selbstverständlichkeit? Ein Blick auf die Ge-

schichte und Struktur der nationalstaatlichen Sprachverhältnisse weist den

Weg für Erklärungen.

Zur Geschichte und Struktur der nationalstaatlichen
Sprachverhältnisse

Die Entwicklungen der sprachlichen Verhältnisse in Westeuropa, die zur

Entstehung der ›Nationalsprachen‹ führten, sind durch und durch wider-

sprüchlich.3 Einerseits war der zugrunde liegende schriftsprachliche Ausbau

der ›Volkssprachen‹ nach dem Modell des Lateinischen ein progressives Mo-

ment. Jahrhundertelang waren das Lateinische und das an diese Schriftkultur

gekoppelte Wissen nur den gesellschaftlichen Eliten zugänglich. Mit der im

Spätmittelalter einsetzenden Verschriftlichung von Sprachenwie Französisch

oder Deutsch, die dadurch erst ihre gegenwärtige Gestalt als ausgebaute

Schriftsprachen erhielten, änderten sich die sprachlichen Verhältnisse grund-

legend. Ausgebaute Schriftsprachen sind Sprachen, die nicht auf spezifische

Kontexte beschränkt sind (wie z.B. Fachsprachen), sondern für viele verschie-

dene soziale Zwecke genutzt werden können. Mit ihnen können – potenziell

– alle Praxisformen oder Aufgaben in einer ausdifferenzierten Gesellschaft

sprachlich bewältigt werden. In den bürgerlichen Gesellschaften wurde nun

der Zugang zur Schriftsprache zu einer Frage der persönlichenEntfaltungund

der politischen Teilhabe der Staatsbürger:innen: Sie wurde die Sprache der

Allgemeinbildung und der staatlichen Geschäftsführung. Sie wurde, anders

gesagt, die sprachliche Infrastruktur demokratischer Prozesse.

Andererseits wurden und werden Sprachen als Embleme der nationalen

Einheit funktionalisiert, oder eher noch: fetischisiert. Das ist die regressive

Kehrseite des ›Sprachprojekts‹ der Moderne. Im 19. Jahrhundert wurde die-

ser Diskurs offen nationalistisch artikuliert. Nun geriet auch das naturalisier-

te, mit Verwandtschaft und Vererbung verknüpfte Konzept der Mutterspra-

3 Ausführlich dargestellt wird dies von dem Sprachwissenschaftler Utz Maas (2008: I.3);

mit Fokus auf die Entwicklungen der sprachlichen Verhältnisse in Deutschland vgl.

auch Maas (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Karsten Schmidt

che zur sprachpädagogischenNorm,die in völkischenAuffassungenvomMut-

tersprachunterricht gipfelte (vgl. Gogolin 2008: 41–103). Bis in die Gegenwart

werden davon Normalitätsvorstellungen rund um Ein- vs. Zwei- und Mehr-

sprachigkeit geprägt (vgl. Gogolin/Neumann 2009). Deren Wirkmächtigkeit

wird nirgendwo so deutlich wie inmigrationspolitischen Diskursen. Zugleich

sind es geradeMigrationsprozesse, die diese Vorstellungen in ihremNormali-

tätsstatus destabilisieren und insWanken bringen.

Beide Momente der Entstehung von ›Nationalsprachen‹, das progressive

und das regressive, hängen auf systematischeWeise miteinander zusammen.

Das lässt sich verdeutlichen, indemman den folgenden zwei Fragen nachgeht:

(1)Wie ist das,was wir eine Sprache oder Sprachform nennen (hier: das Hoch-

deutsche), in den skizzierten Verhältnissen verteilt und was ist das Charakte-

ristische daran? (2) Wie bewegen sich die Menschen in diesen Verhältnissen,

welchen sozialen und sprachlichen Praktiken sind sie gewohnheitsmäßig ver-

haftet?

(1) Sprache ist immer sozial verortet. Sprachen variieren grundsätzlich in

Abhängigkeit von den Situationstypen oder Kontexten, in denen sie gebraucht

werden.4 Stark vereinfacht lassen sich mit Blick auf die gesamtgesellschaftli-

chen Verhältnisse die folgenden drei Gebrauchskontexte und Sprachformen

unterscheiden: öffentlich-formelle Kontexte (Sprache der staatlichen Ge-

schäftsführung, der förmlichen Öffentlichkeit und der Bildung), öffentlich-

informelle Kontexte (Sprache der alltäglichen Interaktion im öffentlichen

Raum, Verkehrssprache) und privat-informelle Kontexte (Sprache des alltäg-

lichen Umgangs mit vertrauten Personen, Familiensprache).

Derweltweit amhäufigsten vorkommende Typus von Sprachverhältnissen

zeichnet sich durch eine »arbeitsteiligeMehrsprachigkeit« aus (Maas 2008: 52).

Dort sind verschiedene Einzelsprachen auf verschiedene gesellschaftliche

Bereiche festgelegt. Ein Beispiel dafür sind die Sprachverhältnisse in Marok-

ko, wo in der Familie vielleicht Berberisch, auf der Straße marokkanisches

Arabisch und in den Institutionen Hocharabisch oder Französisch verwendet

wird.

Demgegenüber sind die deutschen Verhältnisse und vergleichbare natio-

nalstaatliche Sprachverhältnisse eben dadurch bestimmt, dass die verschie-

denen sozialen Aufgaben und Situationenmit einer Sprache bewältigt werden

4 Diese Art von Sprachvariation oder Verteilung von Sprachformen nennt man in der

Sprachwissenschaft auch Registervariation. Ich folge hier dem Registerkonzept von

Utz Maas (v.a. 2008: 41–48).

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muttersprache 243

können bzw. müssen: Die staatliche Geschäftssprache, die Verkehrssprache

und die Familiensprache sind nicht verschiedene Einzelsprachen, sondern

einander ähnliche Varietäten der gleichen Sprachform.5 In Deutschland

ist das die Rolle des schriftsprachlich ausgebauten Hochdeutschen, dessen

historisches ›Substrat‹ die mittel- und süddeutschen Regionalsprachen bil-

den (daher Hochdeutsch). Diese Sprachform ist es schließlich, die – unter

Gleichsetzungmit den Varietäten in den staatlichen Institutionen – als ›Stan-

dardsprache‹ und – unter Gleichsetzung mit den politischen Grenzen – als

›Nationalsprache‹ betrachtet wird.

(2) Innerhalb der nationalstaatlichen Sprachverhältnisse bildet sich nun

ein für diese Verhältnisse typisches Sprachverhalten heraus, ein bestimm-

ter sprachlicher Habitus. Diesen kann man als lebensweltlich einsprachigen

Habitus oder »monolingualen Habitus« bezeichnen (Gogolin 2008). Der Be-

griff des (sprachlichen) Habitus wurde von dem Soziologen Pierre Bourdieu

geprägt. Er umfasst die im Laufe der Sozialisation verinnerlichten Denk-,

Wahrnehmungs- und Handlungsschemata eines Individuums, die dessen

Verhalten strukturieren.

Folgt man dieser Analyse, so gehören die homogenisierenden Sprach-

vorstellungen zu jenem »praktischen Begreifen« im Sinne Bourdieus, dessen

Grundlage nicht ein »erkennendes Bewußtsein« ist, »sondern der praktische,

von der Welt, in der er wohnt, bewohnte Gewohnheits-Sinn des Habitus«

(Bourdieu 2001: 182). Zwar wohnt der monolinguale Habitus nicht in einer

tatsächlich monolingualenWelt. Aber die sprachlichen Praktiken, denen er in

den nationalstaatlichen Sprachverhältnissen habituell verhaftet ist, können

leicht den Glauben erzeugen, Einsprachigkeit und sprachliche Homogenität

seien der Normalfall oder sollten es zumindest sein. Wenn die Sprachprak-

tiken im Familien- und Bekanntenkreis ebenso deutschsprachig artikuliert

sind wie jene in der informellen und formellen Öffentlichkeit, dann lassen

sich die Übergänge zwischen Familien-, Verkehrs- und Geschäftssprache als

sprachstrukturelles Kontinuum erfahren. Das Selbstbild der Nation bildet

5 Das ›Müssen‹ ist auf die politischen Implikationen dieser Sprachverhältnisse bezogen:

In bürgerlichen Gesellschaften ist ja der Zugang zur gemeinsamen Geschäftssprache

eine Voraussetzung für die umfassende Partizipation der Staatsbürger:innen. Von die-

sem Sachverhalt ist der »Umgangmit der lebensweltlichen Heterogenität […] strikt zu

trennen« (Maas 2008: 537). Das heißt auch, dass aus ihmnicht der Imperativ abgeleitet

werden kann, dass in Einwandererfamilien (mehr) Deutsch gesprochen werden sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Karsten Schmidt

sich als Selbstverständlichkeit im Habitus ab. Der folgende Abschnitt geht

demweiter auf den Grund.

Vom einsprachigen Habitus zur einheitlichen Mutter-
und Nationalsprache

Beim lebensweltlich einsprachigen Habitus überlagern sich zwei Vertraut-

heitsdimensionen: einerseits eine affektiv besetzte Vertrautheit, die mit der

Erst- und Familiensprache verbunden ist und als Teil der personalen Identität

erlebt wird; andererseits eine praktische Vertrautheit, die mit einer in der

individuellen Praxis vorwiegend genutzten Sprachform einhergeht. Beim

lebensweltlich mehrsprachigen Habitus hingegen können sich diese beiden

Ebenen unterscheiden. Die nicht-deutsche Erst- und Familiensprache mag

die Sprache sein, in der man sich emotional sicher fühlt und die wesentlich

zur personalen Identität gehört (und auch als eigene Muttersprache betrach-

tet wird), während das Deutsche die habituell dominante Sprache ist, in der

man im Alltag die meisten sozialen Aufgaben bewältigt und sich praktisch

auch sicher(er) fühlt. Die folgende Grafik kann eine Idee davon vermitteln:

Sie bildet den Sprachgebrauch eines 29-jährigen Softwareentwicklers an ei-

nem durchschnittlichen Arbeitstag ab und zeigt die quantitative Verteilung

der verschiedenen Sprachen hinsichtlich der Alltagspraktiken, in denen sie

Anwendung finden.6

6 Für die freundliche Genehmigung zur Nutzung der von ihm erhobenen Daten danke

ich herzlich Emir Faruk Kayahan.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muttersprache 245

Abb. 2: Habituelle Sprachpraktiken im Arbeitsalltag eines 29-jährigen Softwareentwicklers (Angaben

inMinuten pro Tag)

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Karsten Schmidt

Abb. 3: Erfahrungswelt des lebensweltlich einsprachigen (monolingualen) Habitus im

Kontrast zum lebensweltlichmehrsprachigenHabitus

Beim lebensweltlich einsprachigen Habitus führt nun die Überlagerung

emotionaler und praktischer Sicherheit in einer Sprachform in (fast) allen Si-

tuationstypen, diese feste Assoziation der zwei Vertrautheitsdimensionen, zu

einer spezifischen Ausweitung des Muttersprachbegriffs. Zum einen umfasst

dieser die mit der Familiensprache verbundene, affektiv besetzte und damit

besonders stark körper- und identitätsgebundene Bedeutung. Das mag die

Grundlagedafür sein,dass Sprache als leiblich verankerterBesitz oder biologi-

sches Erbe imaginiert wird. Zum anderen schließt der Begriff auch die in den

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muttersprache 247

staatlichen Institutionen und der förmlichen Öffentlichkeit üblichen Sprach-

formen ein. Dort dominieren schriftsprachliche Praktiken, die aufgrund

der materiellen und kommunikativen Bedingungen tatsächlich eine relativ

homogene Sprachform ermöglichen oder voraussetzen. Typisch ist dort die

Kommunikationmit einem ›generalisierten Gegenüber‹,mit demman keinen

für die Interpretation von Äußerungen abrufbaren Erfahrungshintergrund

teilt (Lesepublikum eines Artikels, Auditorium eines Vortrags, Zuschauer:in-

nen einer Fernsehsendung etc.). Diese Kommunikation erfordert, dass die

Äußerungen (Texte) möglichst voraussetzungsfrei aus der sprachlichen Form

selbst heraus verstehbar sind (vgl. Maas 2010). Zugleich sind das die gesell-

schaftlichen Orte, an denen jene Diskurse produziert werden, die Sprache

mit Attributen nationaler Identität versehen, in denen Sprache als Besitz

oder Erbe einer Nation imaginiert wird. So ist etwa der Deutschunterricht

nicht nur Sprachunterricht, sondern auch mit der Vermittlung eines Kanons

nationaler Literatur beauftragt.

Die festeKopplung vonpersonaler undnationaler Identität an der Schnitt-

stelle Sprache bringt jene Normalitätsannahme von der homogenen Mutter-

und Nationalsprache (›Muttersprache und Vaterland‹) hervor. Sie ist veran-

kert in der Erfahrungswelt eines spezifischen und zugleich verallgemeinerten

sprachlichen Habitus.

Die schriftsprachlichen Formen haben aufgrund ihrer gesellschaftlichen

Bedeutung ein hohes Prestige. Insbesondere über das Bildungssystemund die

im Laufe der schulischen Sprachsozialisation zur zweiten Natur gewordenen

Sprachauffassungen werden sie zumMaßstab der Sprachbewertung und prä-

gendasBild der einheitlichen (und reinen,korrekten,perfekten…)Einzelspra-

che, das tendenziell auf sämtliche Sprachformen ausgedehnt wird. Sprachen

und Varietäten, die nicht geschrieben werden, gelten dann nicht als Sprachen

(vgl. Maas 2008: 59).

So grundieren diese Prozesse und die Verallgemeinerung des einsprachi-

gen Habitus auch die Naturalisierung der Unterscheidung in Sprachen mit

Prestige und solchen ohne. Wird eine Sprache geschrieben und in formellen

Kontexten gebraucht, ist sie in Form von Fremdsprachenunterricht institutio-

nalisiert und gilt alswichtig für die berufliche Laufbahn?Oder ist sie auf infor-

melle undmündliche Kontexte beschränkt, gilt daher als Sprache ohne Gram-

matik (vgl. Peterson 2015: 6) oder wird gar auf Schulhöfen verboten und aus

solchen und anderen Gründen lieber verschwiegen (vgl. Brizić 2007; Thoma

2018)? Sowerden gute und schlechteMehrsprachigkeit,wertvolle undwertlose

Muttersprachen erzeugt, wie Kübra Gümüşay eindrücklich darlegt:

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Karsten Schmidt

»Als ich vierzehnwar, sprachenwir in der Schule über unsere Berufswünsche

und schrieben Bewerbungen für ein Praktikum. Für mich stand damals fest:

Ich will Kinderärztin werden – ich bewerbe mich bei einer Kinderarztpraxis.

Also machte ich mich an die Arbeit und rekapitulierte mein bisheriges Le-

ben. Meine Familie, die Grundschule, das Gymnasium. Ich listete die kleinen

Erfolge bei Kunstwettbewerben und Sportwettkämpfen auf. Dann stieß ich

in der Anleitung zum Lebenslauf, die unsere Lehrerin verteilt hatte, auf den

Punkt ›Sprachkenntnisse‹. Deutsch, Englisch, Latein, tippte ich in den Com-

puter. Und Türkisch? Sollte ich meine Muttersprache auflisten?

Nein. Irgendwie zählt Türkisch nicht, dachte ich intuitiv. Ich erinnerte mich

daran, was eine Lehrerin in der Grundschule gesagt hatte: ›Türkisch wird

hier nicht gesprochen.‹ Türkisch, das war eine Sprache von Einwanderern.

Türkisch lernt man nicht, Türkisch verlernt man.« (Gümüşay 2020: 36f.)

Ein Normalitätsmaßstab für den Spracherwerb

Besonders problematisch wird der homogenisierte und homogenisierende

Mutter- und Nationalsprachbegriff, wenn er pädagogische Gewissheiten und

Handlungshorizonte prägt, wie sie sich in vielen gängigen ›Mythen‹ rund

um Mehrsprachigkeit und Spracherwerb manifestieren (vgl. Kersten et al.

2011). Der folgende Ausschnitt eines Gesprächs, das mit Lehrkräften an einer

Grundschule in einer österreichischen Großstadt geführt wurde (Springsits

2015: 99), illustriert die praxisleitende Wirksamkeit solch verbreiteter Vor-

stellungen. In diesem Beispiel wird insbesondere die Vorstellung, dass ein

Kind zuerst seine Muttersprache richtig lernen müsse, bevor es eine weitere

Sprache lernt, variiert.

»P1 [Begleitlehrerin]: […] Weil, wenn man sieht, bei einem Kind geht auf

Deutsch nichts weiter, dann fragt man mal nach: ›Wie ist das denn eigent-

lich in der Muttersprache?‹ Das ist oft sehr – ja – erklärend.

I [Interviewerin]: Haben Sie eine Hypothese, wie die Kinder dann zu Hause

kommunizieren?

P2 [Lehrerin für ›Muttersprachlichen Unterricht‹]: Eine Mischung, ich sage

immer, Mischmasch reden die zu Hause. Eine Mischung von – ich rede jetzt

von der BKS-Sprache [Bosnisch-Kroatisch-Serbisch] – BKS und Deutsch. El-

tern reden so und Kinder leider auch so. Und das ist ganz schwierig dann,

so was wirklich richtig zu kriegen jetzt, entweder Deutsch oder die Mutter-

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muttersprache 249

sprache. Das ist jetzt … Das ist wirklich eine Mischung und das ist schwierig.

I: Das heißt, Sie haben den Eindruck, dass es dann schwieriger geht für die

Kinder, dass sie mehr Schwierigkeiten haben?

P2: Natürlich, ja.

P1: Stimmt, ja.

D [Direktorin]: Kinder, die ihre eigene Muttersprache sehr gut können, die

sie kennen und können, haben beim Erlernen einer Zweitsprache weniger

Schwierigkeiten und weniger Probleme als umgekehrt.

P2: Genau. Die müssen eine Basis haben.

D: Das ist ganz entscheidend.

P1: Sie müssen eine Sprache gut können …

D: Ja.

P2: Und das ist die Basis.

P1: Und abgesichert haben, wenn sie in die Schule kommen eigentlich. Ja?

D: Ja.

P1: Das ist sehr wichtig.

P2: Und das kann nur die Muttersprache sein.

P1: Mhm.

P2: Also, viele Eltern oder viele Menschen denken, das kann auch die zweite

Sprache sein. Nein, das kann nur die Muttersprache sein.«

Der lebensweltlich einsprachigeHabitus hat gelernt, seineErst- undFamilien-

sprache im Laufe der schulischen Sozialisation zur Schriftsprache auszubau-

en, die eben das Modell dafür abgibt, dass man – wie es die Direktorin aus-

drückt – ›seine eigene Muttersprache sehr gut kennt und kann‹. Dieser Typus

von Sprachbiografie wird nun offensichtlich als Normalitätsmaßstab an die

sprachlichen Kompetenzen von Kindern aus Einwandererfamilien angelegt.

Zunächst einmal fällt im Gespräch die Verschmelzung von Sprache und

ethnischerHerkunft bzw.Nationalität auf: AlsMitglied einer bestimmtenEth-

nie oder Nation besitzt jeder Mensch eine bestimmte Muttersprache. Diese

sollte er, wenn er eine weitere Sprache, wie hier Deutsch, lernen will, bereits

möglichst gut können. Denn ›nur das kann die Basis sein‹ für den Erwerb ei-

nerweiteren Sprache–nach der Logik der schulischen Sprachlernreihenfolge:

erst dieMuttersprache, dann die erste Fremdsprache, dann die zweite Fremd-

sprache …Mehrsprachigkeit wird als mehrfache Einsprachigkeit aufgefasst.

Da nun implizit die Muttersprachkompetenz mit der Beherrschung der

schriftsprachlichen Varietäten gleichgesetzt wird, können die Sprachkennt-

nisse der Kinder – ›Wenn man mal nachfragt: Wie ist das denn eigentlich in

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Karsten Schmidt

der Muttersprache?‹ – nur als defizitär erscheinen. Die Frage, warum Kin-

der aus Einwandererfamilien in Deutschland oder Österreich ihre Erst- und

Familiensprache in der ausgebauten Form einer Schriftsprache beherrschen

sollten, wenn dies nicht Teil der familiären habituellen Sprachpraktiken ist

und es weder die Gelegenheit noch die Notwendigkeit gibt, solche Ressourcen

aufzubauen, stellt sich angesichts der gelebten und geäußerten Gewissheiten

nicht mehr. Das Problem muss woanders gesucht werden und kann nur im

›Mischmasch‹, der zu Hause gesprochen wird, begründet liegen. Undenkbar

erscheint die Tatsache, dass sprachliche Formen immer in sozialer Praxis

verortet sind und in Abhängigkeit von den mit ihnen zu bewältigenden Auf-

gaben gelernt und eingesetzt werden. Aus dieser Perspektive ist es eigentlich

irrelevant, zu welchen Sprachen die jeweiligen sprachlichen Formen gehören.

Undenkbar erscheint aber auch die bildungspolitische Prämisse, dass es –

zugespitzt formuliert – gar keine Rolle spielen dürfte, welche Sprachen in den

Familien gebraucht werden, solange die Schule den Zugang zum schrift- und

bildungssprachlichen Deutsch sicherstellt. Das kann ja auch für Kinder aus

einsprachig deutschen Familien je nach sozialer Herkunft mehr oder weniger

stark eine ›Fremdsprache‹ sein.

Gewalt und Gestaltbarkeit der Sprachverhältnisse (Fazit)

So ›unschuldig‹ der Begriff der Muttersprache zunächst daherkommen mag,

so folgenreich können diemit ihm verknüpften Sprachvorstellungen sein. Für

die, die davon betroffen sind, bedeuten sie symbolische Gewalt, Diskriminie-

rung, (Selbst-)Abwertung, Ausgrenzung.Die Analyse der historischen und so-

zialen Bedingungen dieser Vorstellungen kann denWeg ebnen zu einem kriti-

schenVerständnis der Sprachverhältnisse, die diesemBegriff seine Bedeutun-

gen einprägen. Was die Analyse zutage fördert, erscheint zunächst paradox.

Gerade das progressive Moment der nationalstaatlichen Sprachverhältnisse,

nämlich die Verbreitung einer ausgebauten Schriftsprache, zu der alle Staats-

bürger:innen Zugang haben (sollen), ist das, was seinen regressiven Wider-

part ins Leben ruft: dasBild einer vermeintlichnatürlichenEinheit vonNation,

(Standard-)Sprache und Sprachkompetenz. Die schulische Sprachsozialisati-

on und der habituelle Umgang mit und in den nationalstaatlichen Sprachver-

hältnissen lässt diese als selbstverständlich erscheinen. Das macht deren Ge-

schichtlichkeit und damit auch deren demokratische Gestaltbarkeit unsichtbar.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muttersprache 251

Alsodas,was eigentlich zumKernder Sprachverhältnisse derModerne gehört,

der gerade für die postmigrantische Gesellschaft stets wieder freizulegen ist.7

Literatur

Zum Weiterlesen

Bonfiglio, Paul Thomas (2010): Mother Tongues and Nations.The Invention of

the Native Speaker, New York: De Gruyter.

Dirim, İnci/Mecheril, Paul et al. (2018): Heterogenität, Sprache(n), Bildung.

Eine differenz- und diskriminierungstheoretische Einführung, Bad Heil-

brunn: Julius Klinkhardt.

Knappik, Magdalena (2016): »Disinventing ›Muttersprache‹. Zur Dekonstruk-

tion der Verknüpfung von Sprache, Nation und ›Perfektion‹«, in: Aysun

Doğmuş/Yasemin Karakaşoğlu/Paul Mecheril (Hg.), Pädagogisches Kön-

nen in der Migrationsgesellschaft,Wiesbaden: Springer, S. 221–240.

Maas, Utz (2008): Sprache und Sprachen in der Migrationsgesellschaft. Die

schriftkulturelle Dimension (Schriften des Instituts für Migrationsfor-

schung und Interkulturelle Studien, Bd. 15), Göttingen: V&R unipress mit

Universitätsverlag Osnabrück.

Peterson, John (2015): Sprache undMigration, Heidelberg: Winter.

Zitierte Literatur

Bourdieu,Pierre (2001):Meditationen.ZurKritik der scholastischenVernunft,

übers. v. AchimRusser, unterMitwirkung vonHélène Albagnac und Bernd

Schwibs, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brizić, Katharina (2007): Das geheime Leben der Sprachen. Gesprochene und

verschwiegene Sprachen und ihr Einfluss auf den Spracherwerb in derMi-

gration,Münster: Waxmann.

Gogolin, Ingrid (2008): Der monolinguale Habitus der multilingualen Schule,

2., unveränd. Aufl., Münster: Waxmann.

Gogolin, Ingrid/Neumann, Ursula (Hg.) (2009): Streitfall Zweisprachigkeit –

The Bilingualism Controversy, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften.

7 Vgl. dazu den Inventarbeitrag ›Postmigrantisch‹.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Karsten Schmidt

Gümüşay, Kübra (2020): Sprache und Sein,München: Hanser Berlin.

Holliday, Adrian (2006): »Native-speakerism«, in: English Learning Teaching

Journal 60 (4), S. 385–387.

Kersten, Anja/Geist, Barbara/Voet Cornelly, Barbara/Schulz, Petra (2011):

»Mehrsprachigkeit:Mythenundwas dahinter steckt«, in: KiTaNRW20 (4),

S. 96–98.

Maas, Utz (2010): »Literat und orat. Grundbegriffe der Analyse geschriebener

undgesprochenerSprache«, in:GrazerLinguistischeStudien 73,S. 21–150.

Maas, Utz (2014): Was ist deutsch? Die Entwicklungen der sprachlichen Ver-

hältnisse in Deutschland, unter Mitarbeit v. Solvejg Schulz, 2., überarb. u.

erw. Aufl., München: Wilhelm Fink.

Springsits,Birgit (2015): »›Nein,das kannnurdieMuttersprache sein.‹ Sprach-

erwerbsmythen und Linguizismus«, in: Nadja Thoma/Magdalena Knap-

pik (Hg.), Sprache und Bildung in Migrationsgesellschaften. Machtkriti-

sche Perspektiven auf ein prekarisiertes Verhältnis, Bielefeld: transcript,

S. 89–108.

Thoma, Nadja (2018): Sprachbiographien in der Migrationsgesellschaft. Eine

rekonstruktive Studie zu Bildungsverläufen von Germanistikstudent*in-

nen, Bielefeld: transcript.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016 - am 14.02.2026, 03:47:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

