
›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 127 

museum does not house actual objects and therefore lacks the permanence and unique qualities 

of a museum in the institutional definition of the term.2 

 

Hiermit sind freilich nur die absoluten Minimalanforderungen dessen benannt, was 

ein virtuelles Museum ausmachen könnte − legt man einzig die obigen Kriterien zu-

grunde, so gäbe es eigentlich keinen Grund, es nicht bei den Begriffen ›elektronisch‹ 

oder ›digital‹ zu belassen. Ja selbst die Bezeichnung ›Museum‹ wird hier problema-

tisch, denn wenn neben der Materialität auch noch das Element assoziativer Naviga-

tion zwischen Wissenselementen wegfällt − und die Definition der Britannica fordert 

diese nicht ein −, dann bliebe als letzter, dünner Faden, der das virtuelle Museum mit 

dem physischen verknüpft, nur mehr die genaue Natur der Inhalte, die gesammelt 

werden. Ein virtuelles Museum unterscheidet sich dann von einer beliebigen Daten-

bank nur noch darin, dass die in ihm gesammelten Dateien Abbilder von und Meta-

daten über Objekte sind, die sich in Museen befinden bzw. die als materielle Dinge 

unter den Bewahrungsauftrag des Museums fallen könnten. Es ist ferner bezeich-

nend, dass auch dieser Artikel nach einem kurzen definitorischen Umriss sofort zu 

einer Herabqualifizierung des virtuellen Museums gegenüber dem physischen über-

geht: Ihm fehle eben dessen Permanenz ebenso wie seine ›unique qualities‹, und wir 

können wohl mit gutem Grund annehmen, dass mit diesen Qualitäten eben die Di-

mensionen von Anmutung und Auratizität des authentischen, materiellen Objekts ge-

meint sein werden. 

 

 

3.2 MUSEEN OHNE DINGE 

 

Insofern sind Walter Benjamins Überlegungen zum Status des Originals und seiner 

Beziehung zu seinen Reproduktionen immer noch zentral für den Umgang der Mu-

seologie mit der Digitalisierung (bzw. Virtualisierung) von kulturellem Erbe (vgl. 

Schweibenz 2001: 8f.). Dabei kann sie Benjamins Theoriegebäude allerdings nicht 

in allen Details anerkennen: Täte sie dies, so wäre das Museum als kommemorative 

Einrichtung schon mit dem Aufkommen analoger technischer Reproduktionsverfah-

ren obsolet geworden. Vielmehr muss die Museumswissenschaft Benjamins Thesen 

umformulieren, um an sie anknüpfen zu können: Statt von einer Zerschlagung der 

Aura und damit im weiteren Sinne auch jener Kategorie des ›Originals‹ auszugehen, 

um die sich das Museum formiert hat, wird das Museum als jene Einrichtung begrif-

fen, welche eben die Zerschlagung der Aura verhindert und das Original unmissver-

ständlich als solches ausweist: 

                                                             

2  Hier zitiert nach Schweibenz 2001: 7. Der Absatz findet sich immer noch unverändert im 

zwischenzeitlich aktualisierten Artikel unter http://www.britannica.com/EBchecked/ 

topic/630177/virtual-museum vom 18.04.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/630177/virtual-museum
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/630177/virtual-museum
https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/630177/virtual-museum
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/630177/virtual-museum


128 | Dinge – Nutzer – Netze 

Virtualisierung aber bedeutet Verschiebung aus dem Sein in den Schein, und gerade in einer 

Zeit, in der eine einst unvorstellbare Flut von visueller und akustischer Information über die 

Menschheit hereinbricht, ist es umso wichtiger, darauf zu achten, daß »Visionen nicht durch 

Televisionen« ersetzt werden. (Waidacher 2000: 7) 

 

Was hier bei Waidacher anklingt wäre also die Position, dass dem Museum gerade 

in Zeiten von Digitalisierung und Virtualisierung eine besondere Rolle als Anwalt 

und Beschützer des authentischen Originalobjektes zukomme. Damit ist zugleich im-

pliziert, dass die Aura des musealen Objektes immer aus einer doppelten Situiertheit 

hervorgeht ‒ nämlich einerseits aus jener in der historischen Welt, die es erst muse-

alisierbar macht, andererseits aus jener in der musealen Ausstellung, welche ihre Ex-

ponate als Sinnträger historischer Zeugenschaft kennzeichnet. Howard Besser sieht 

aus diesem Grunde das auratische Erlebnis nicht nur als eine Reaktion des Rezipien-

ten auf die Konfrontation mit dem Museumsding, sondern auch als eine auf die sozi-

ale Situation des Museums, in der man das Objekt in einem sehr bestimmten räumli-

chen und epistemischen Kontext erlebt, den man zu jeder Zeit mit anderen Besuchern 

teilt. Demgegenüber sei der Besuch im virtuellen Museum ‒ der ja letztlich nichts 

anderes sei als ein Anschauen von Abbildungen auf einem Bildschirm ‒ ein beque-

mer, aber tückischer Prozess: Die einschränkungslose Verfügbarkeit digitalisierter 

Exponate schalte nicht nur die pädagogisch-didaktische Funktion des Kurators weit-

gehend aus, sondern auch jenes Moment musealer Andacht, das sich eben gerade auf 

das Wechselspiel von Präsenz und Unnahbarkeit der Objekte gründe (vgl. Besser 

1997: 120). 

Auch Stefanie Samida, die der Idee virtueller Museen durchaus positiv gegen-

übersteht, sieht im Begriff selbst lediglich eine Metapher: Ein virtuelles Museum sei 

zunächst immer nur eine endliche Anzahl von Dateien, die museale Inhalte lediglich 

abbilden und über eine Struktur von Links miteinander verbunden und abrufbar sind 

(vgl. Samida 2002: 16). Eine Aura sei anhand dieser nicht erfahrbar, was allerdings 

kein Nachteil gegenüber dem physischen Museum sein müsse: Vielmehr akzentuiere 

die digitale Reproduktion andere Aspekte des Objektes, indem sie seine epistemi-

schen Eigenschaften über seine materielle Präsenz und damit Reflexion über Anmu-

tung stelle. Die Kopie ermögliche vielfältigere und unbefangenere Formen der Aus-

einandersetzung mit dem Gegenstand als das Original, gerade weil sie nicht dieselbe 

Ehrfurcht einfordere (vgl. ebd.: 19). In diesem Sinne stelle das virtuelle Museum eine 

Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Verhältnis von Erlebnisqualität und 

Vermittlungsanspruch im Museum dar und könne die physische Institution durchaus 

herausfordern (vgl. ebd.: 20). 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 129 

3.2.1 Ding und Information 

 

Werner Schweibenz denkt in eine ähnliche Richtung und hält es angesichts der Ent-

stehung virtueller Museen für geboten, auch über die ökonomische Verortung von 

Museen zu diskutieren. Seiner Ansicht nach unterstreichen museale Präsenzen im 

Netz eine grundsätzliche Zugehörigkeit der Museen zur Informations- und Kommu-

nikationswirtschaft: In letzter Konsequenz seien sie eine Form von Massenmedium, 

womit notwendigerweise auch einherginge, dass sie mit anderen massenmedialen 

Angeboten in Konkurrenz stünden (vgl. Schweibenz 1998: 186f.). Diese Einschät-

zung findet Schweibenz bestätigt in einer These des serbischen Museumswissen-

schaftlers Ivo Maroevic, der zufolge die Museologie als eine Teildisziplin der Infor-

mationswissenschaft verstanden werden müsse, ob sie sich dessen nun selbst bewusst 

sei oder nicht (vgl. Schweibenz 2001: 1; vgl. Maroevic 1998: 88). Stefanie Samida 

sieht eine entscheidende psychologische Hürde für Museumsschaffende darin, sich 

diesen Sachverhalt tatsächlich einzugestehen: Mit der Digitalisierung verbände sich 

für sie allzu häufig zugleich die Idee von einer Anbiederung des Museums an die 

Populärkultur, einer Abkehr vom didaktischen Auftrag der Institution und eine Hin-

wendung zu unreflektiertem ›Edutainment‹, mit dem man langfristig die Daseinsbe-

rechtigung des Museums aushebeln müsse (vgl. Samida 2002: 5). Diese Einschät-

zung wird von Ann Mintz unterstrichen, der zufolge Museen und Kuratoren zwar 

genau auf der Grenze von materieller Kultur und Wissenswirtschaft operieren, die 

materielle Komponente ihnen im Arbeitsalltag jedoch sehr viel präsenter sei: 

 

The Age of Information raises especially interesting issues for museums. On the one hand, 

museums are part of the information economy. By the current definition, museum professionals 

are »knowledge workers«, engaged in the creation and transfer of information. On the other 

hand, it᾿s a very special kind of information, based not on pure data but on real things. (Mintz 

1998: 20) 

 

Richtig ist sicherlich Folgendes: Ein virtuelles Museum kann nichts ausstellen, was 

sich im strengen ontologischen Sinne als ein ›Ding‹, geschweige denn als ein ›Origi-

nal‹ bezeichnen ließe. Alle Software ist nämlich zuallererst und wesentlich Kopie, 

bzw.: Bei digitalen Entitäten wie Programmen und Dateien gibt es keine Möglichkeit, 

Kopien kategorisch als solche zu erkennen, weil sich ihnen kein Original gegenüber-

stellen lässt. Digitale Technologie funktioniert in diskreten Werten − auf grundle-

gendster Ebene jenen der Bits, die als binäre Signale immer nur die Zustände 0 

(›Aus‹, ›Nein‹) oder 1 (›Ein‹, ›Ja‹) aufweisen können. Daraus folgt, dass es so etwas 

wie eine verlustfreie Digitalisierung eines analogen Objektes nicht geben kann (vgl. 

Manovich 2002: 49). Wie bereits diskutiert wurde, ist z.B. eine Bilddatei ja nichts 

anderes als eine Zuweisung diskreter Farbwerte zu diskreten Koordinaten auf dem 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | Dinge – Nutzer – Netze 

Raster eines Computerbildschirmes. Auf der Oberfläche eines Gemäldes aber lassen 

sich grundsätzlich unendlich viele einzelne Punkte bestimmen − und unendlich viele 

Farbwerte unendlich vielen Pixeln zuzuweisen würde logischerweise auch eine un-

endliche Anzahl von Bits und damit eine unendlich große Datei erfordern. Ein ana-

loges Objekt zu digitalisieren heißt also, zunächst eine sehr offensichtliche Kopie 

entstehen zu lassen, die von ihrer Vorlage nicht nur verschieden ist, sondern eine 

klare Reduktion derselben darstellt. Beim oben gewählten Beispiel der Digitalisie-

rung eines analogen Bildes wird das Objekt auf eine endliche Anzahl von diskreten 

Werten reduziert, deren genaue Höhe wiederum abhängig ist vom Auflösungsvermö-

gen der Apparatur (also des Scanners oder der Digitalkamera) und der angestrebten 

Dateigröße. Während der Informationsgehalt eines analogen Objektes also prinzipiell 

unbegrenzt ist, ist jener einer digitalen Reproduktion auf eine genau benennbare An-

zahl von Bits beschränkt (vgl. ebd.). 

Dies bedeutet aber zugleich auch, dass digitale Information im Gegensatz zu ana-

loger prinzipiell perfekt reproduzierbar ist. Kein Fälscher der Welt, sei er auch noch 

so kunstfertig, kann eine im mathematisch-informationstheoretischen Sinne perfekte 

Kopie eines Gemäldes anfertigen, weil dies erfordern würde, jede der unendlich vie-

len Positionen, die auf einer Leinwand bestimmbar sind, mit einem genau identischen 

Farbwert auf eine andere zu übertragen. Auch die mechanisch-fotografischen Repro-

duktionsverfahren, die für Walter Benjamin noch im Mittelpunkt der Betrachtung 

standen, waren hierzu nicht imstande. Analoge Kopierverfahren weisen notwendi-

gerweise immer kleine Abweichungen vom Original auf. Und diese wiederum begin-

nen sich zu summieren, sobald Kopien nicht mehr vom Original, sondern von frühe-

ren Kopien erstellt werden. Im Qualitätsverfall der Abbildung äußern sich die Grade 

oder Generationen der Reproduktion, welche die Kopie vom Original trennen. Wohl-

gemerkt enthält die analoge Reproduktion dabei nicht weniger Information als das 

Original, das ihr vorausging. Auf dem Foto lassen sich ebenso wie auf der bemalten 

Leinwand beliebig viele Punkte benennen. Aber sie sind informationell nicht länger 

identisch, die Abweichungen vom Original sind Artefakte des Reproduktionsappara-

tes (vgl. ebd.). 

Ein digitales Bild hingegen besteht aus einer endlichen Zahl von Werten, die be-

reits in diskreten Ziffern vorliegen. Entsprechend können diese auch unverändert ko-

piert bzw. beim Kopiervorgang laufend mit dem relativen ›Original‹ abgeglichen 

werden, sodass sich eventuell auftretende Abweichungen sofort berichtigen lassen. 

Im Ergebnis sind die bitperfekten Kopien dann (außer über Metadaten) weder vonei-

nander, noch vom ihnen zugrundliegenden Ursprungs-Datensatz zu unterscheiden 

(vgl. ebd.). Die Kategorie des Originals ist digitalen Mediensystemen also völlig 

fremd. Die ›Authentizität‹ digitaler Daten kann nur auf zweierlei Arten etabliert wer-

den: Entweder über den Abgleich mit einer als solchen ausgewiesenen ›Mastercopy‹ 

(die, wie der Name schon sagt, kein Original, sondern lediglich eine Referenz- oder 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 131 

Musterkopie darstellt), oder über eine aus den Daten selbst ausgelagerte Herkunfts-

dokumentation (vgl. Lynch 2000: online). 

Die Frage nach digital-virtuellen ›Dingen‹ ist wiederum mindestens ebenso prob-

lematisch wie die nach digitaler Authentizität und Originalität. Im physischen Mu-

seum sind die Ausstellungsgegenstände ja immer zwingend aktuell: Während der 

Raum zwischen ihnen das Entfaltungsmedium des Virtuellen darstellt, in dem der 

Besucher die Ausstellung wahrnimmt, navigiert und potenzielle Deutungen aktuali-

siert, stellen die Dinge in ihrer Materialität die Leuchttürme und Landmarken des 

unzweifelhaft ›Wirklichen‹ dar. Ihr Sinn ist verhandelbar, aber nicht ihr physisches 

Vorhandensein. Ein Museumsding kann unzählige mögliche Bedeutungen in sich 

vereinen, aber sein Platz im Raum ist unteilbar und kann nicht zur gleichen Zeit von 

einem anderen Objekt belegt werden. Es schafft also durch seine Präsenz im Raum 

Sinnpotentiale, während es zugleich die Anwesenheit anderer Nouophoren am selben 

Ort ausschließt. Digital simulierte Dinge hingegen können durchaus denselben ›Ort‹ 

belegen, weil ihr ›Raum‹ ein rein semantischer ist. Nach Alan Wexelblat befinden 

sich zwei semantisch identische virtuelle Objekte auch an derselben Position des 

Sinngefüges. Wer zwei gleiche Dateien als distinkte Entitäten betrachten möchte, der 

wird nicht umhinkommen, sie künstlich verschieden zu machen, indem er z.B. eine 

von ihnen mit einem global identifier versieht (vgl. Wexelblat 1991: 262f.) 

 

3.2.2 Stetigkeit vs. Prozeduralität 

 

Erschwert wird diese Problematik abermals dadurch, dass es in digital-virtuellen Um-

gebungen keine persistenten Dinge gibt, wie wir sie aus der physikalischen Welt ken-

nen: 

 

There are no objects in cyberspace, only collections of attributes given names by travellers, and 

thus assembled for temporary use, only to be automatically dismantled again when their use-

fulness is over, unless they are used again within a short time-span. Thus useful or valued ob-

jects remain, while others simply decay. These collections of attributes are assembled around 

nameless nodes in information spaces. (Novak 1991: 235) 

 

Die Objekte, welche in und von digitalen Medien dargestellt werden, sind also ihrer 

technologischen Unterlage entsprechend keine abgeschlossenen Produkte, sondern 

dynamische Prozesse, die erst in ihrer Rezeption aus ›Attributen‹ zusammengesetzt 

werden. Insofern erleben wir hier gewissermaßen eine Umkehr des Experimentalsys-

tems nach Rheinberger: Während dort ein gegebenes Objekt nach und nach seine 

Eigenschaften preisgibt, sind hier die Eigenschaften das Gegebene, und in der Be-

trachtung setzt der Nutzer sie zu etwas zusammen, das als ein singuläres funktionales 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | Dinge – Nutzer – Netze 

Ganzes begriffen werden kann. Solche positiven Einheiten simulierter Erfahrungs-

wirklichkeit nennt Novak »attribute objects« (ebd.: 236). Das virtuelle Element liegt 

bei ihnen gerade darin, dass sie nichts ›Eigentliches‹ an sich haben. Sie sind keine 

sperrigen, vorgefundenen Entitäten, die man verhandelbar zu machen versucht, in-

dem man sie beschreibt, sie sind vielmehr ganz das Produkt der sie beschreibenden 

Attribute (vgl. ebd.). Ein einfaches und einprägsames Beispiel für diesen vielleicht 

etwas abstrakt erscheinenden Sachverhalt findet sich in Friedrich Kittlers Ausführun-

gen zur dreidimensionalen Computergrafik. Dreidimensionale Gegenstände, wie sie 

uns z.B. in Computerspielen begegnen, bestehen grundsätzlich immer nur aus Ober-

flächen in Form von Vektoren, die eine sichtbare Peripherie beschreiben, welche 

dann von einer Renderer-Software mit zweidimensionalen Texturen überzogen wer-

den kann (vgl. Kittler 2002: 184). Jedes dreidimensionale, von einem Computer auf 

einen Bildschirm gebrachte Objekt besteht also aus einem ›Drahtgerüst‹ eindimensi-

onaler Linien und einem ›Bezug‹ in Form einer zweidimensionalen Bilddatei. Die 

geometrische Beschreibung geht dem Ding damit nicht nur voraus − dies ließe sich 

durchaus auch bei virtuellen Erscheinungen der physikalischen Welt beobachten, so 

z.B. bei der bereits erwähnten Architekturskizze −, sie ist vielmehr im Wesentlichen 

das Ding, das ansonsten selbst im höchsten ihm möglichen Zustand der Physikalität, 

dem Erscheinen als Bild auf dem Monitor nämlich, flüchtig bleibt.  

Der brasilianisch-amerikanische Multimediakünstler Eduardo Kac sieht daher bei 

digital mediierten Kunstobjekten eine kategorische Verschiedenheit zwischen einer-

seits solchen, die lediglich Digitalisate eines zuvor existierenden Dinges aus der ana-

logen Welt darstellen, und andererseits jenen, die von Grund auf am Computer bzw. 

in grafischen Interfaces entstehen. Diese Verschiedenheit ist für Kac keine vorrangig 

ontologische, sondern vielmehr eine, die sich in diskrepanten Rezeptionssituationen 

äußert. Das analoge Kunstwerk werde − außer in Projekten, die Performance-Ele-

mente mit einschließen − im Zustand seiner Entstehung bzw. seiner Unfertigkeit nur 

vom Autor selbst erlebt. Der Betrachter, der dem Objekt dann in Museum oder Ga-

lerie begegnet, wird es nur in abgeschlossener Form kennenlernen, also niemals die 

weiße Leinwand, den unbehauenen Marmor zu sehen bekommen. Digitale Erschei-

nungen hingegen entstehen in ihrer Aktualisierung über das Interface erst vor den 

Augen des Rezipienten − und vergehen zugleich wieder, wenn dieser Aktualisie-

rungsprozess beendet wird (vgl. Kac 1997: 300). Damit fehlt digitalen ›Dingen‹ also 

die entscheidende Charakteristik physikalisch-analoger, welche das Museum als Er-

innerungsdispositiv erst entstehen lassen konnte: jene nämlich, den Moment ihres 

Zustandekommens zu überdauern.  

Hannah Arendt sieht in ihrer Vita Activa in der Dauerhaftigkeit von materiellen 

Dingen den Schlüssel zur Verankerung kultureller Formen in der menschlichen Le-

benswelt und verbindet damit zugleich eine Kritik an Karl Marx᾿ Begriff der Produk-

tivität. Marx definiert die produktive Tätigkeit grundsätzlich nur als jenen Teil der 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 133 

Arbeit, den ein Mensch über die bloße Erfüllung seiner Grundbedürfnisse hinaus leis-

tet, wobei Beschaffenheit und Ergebnis dieser Arbeit unerheblich sind: Nach Marx 

ist das Backen eines Brotes, das wenige Tage nach seiner Herstellung entweder ge-

gessen oder ungenießbar geworden sein wird, nicht fundamental verschieden von der 

Herstellung eines Möbelstücks, das Generationen zu überdauern imstande ist (vgl. 

Arendt 2013: 111f.). Arendt sieht darin ein Versäumnis, das bloße »Arbeiten« vom 

»Herstellen« zu unterscheiden − die Arbeitstheorie des Marxismus koppelt den Ar-

beitenden von der kulturellen Welt ab, in der er arbeitet und ermittelt den Wert seiner 

Tätigkeiten nach reinen Subjektvariablen wie z.B. der in die Arbeit investierten Le-

benszeit. Wenn Menschen aber über ihre eigene Arbeit oder die anderer sprechen, so 

tun sie dies meist in Verbindung mit den Effekten und den Unterschieden, welche 

diese Arbeit in ihre Lebenswelt einbringt: Marx᾿ Vorstellung von Arbeit und Produk-

tivität wird also, so Arendt, nicht der Tatsache gerecht, dass in der menschlichen Er-

fahrung verschiedene Arten von Arbeit und ihre Ergebnisse auch grundverschiedene 

»Wesensarten« aufweisen (vgl. ebd.: 112). Für sie ist Arbeit nämlich erst dort pro-

duktiv, wo sie herstellt: Produktive Arbeit heißt, Veränderungen in der äußeren Welt 

zu bewirken, die den Moment ihrer Entstehung signifikant überleben − und dies wie-

derum geschieht nach Arendt nur dort, wo »Gebrauchsgegenstände« (vgl. ebd.: 

112f.) geschaffen werden. Gebrauchsgüter unterscheiden sich nach Arendt von Ver-

brauchs- oder Konsumgütern darin, dass sie von unserem Umgang mit ihnen nicht 

oder nur sehr langsam verzehrt werden und uns somit »vertraut« werden können: 

 

Aus ihnen erwächst uns die Vertrautheit der Welt, ihrer Sitten und Gebräuche, die den Umgang 

von Mensch und Ding wie den zwischen Menschen regeln. Was die Verbrauchsgüter für das 

Leben des Menschen bedeuten, bedeuten die Gebrauchsgegenstände für seine Welt. (Ebd.: 112) 

 

Das Herstellen ist also für Arendt die einzig produktive und langfristig kulturstiftende 

Äußerung seines Daseins, zu welcher der Mensch imstande ist. Freilich äußert der 

Mensch sein Dasein auch, wenn er »denkt«, »spricht« oder im weitesten Sinne des 

Wortes »handelt« − aber diese Äußerungen sind nicht produktiv, solange sie kein 

Ergebnis hervorbringen, das in der Welt bestand hat: Menschliche Kultur als Phäno-

menbereich ist erst das Produkt von Verdinglichungen und Ausmaterialisierungen 

dessen, was sonst Rede, Gedanke, Geste oder singuläre Handlung bleiben müsste 

(vgl. ebd.: 114). Wer also ein produktiver Denker sein will, der muss seine Gedanken 

materiell in die Welt projizieren, indem er sie z.B. niederschreibt: 

 

Die Faktizität des gesamten Bereichs menschlicher Angelegenheiten hängt davon ab, einmal 

daß Menschen zugegen sind, die gesehen und gehört haben und darum erinnert werden, und 

zum anderen davon, daß eine Verwandlung in die Handgreiflichkeit eines Dinghaften gelingt. 

Ohne Erinnerung und die Verdinglichung, die aus der Erinnerung selbst entspringt, weil die 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | Dinge – Nutzer – Netze 

Erinnerung der Verdinglichung für ihr eigenes Erinnern bedarf [...], würde das lebendig Ge-

handelte, das gesprochene Wort, der gedachte Gedanke spurlos verschwinden, sobald der Akt 

des Handeln, Sprechens oder Denkens an sein Ende gekommen ist; es würde sein, als hätte es 

sie nie gegeben. Die verwandelnde Vergegenständlichung ist der Preis, den das Lebendige 

zahlt, um nur überhaupt in der Welt bleiben zu dürfen; und der Preis ist sehr hoch, da immer 

ein »toter Buchstabe« an die Stelle dessen tritt, was einen flüchtigen Augenblick lang ein »le-

bendiger Geist« war. (Ebd.: 113f.) 

 

Die Medialität ist demnach die Tochter der Materialität und das Medium immer eine 

Form von Ding − genauso, wie ja auch alle von Menschen geschaffenen Dinge ir-

gendwo immer Medien sind, die eine kulturelle Bedeutung in sich tragen, auch wenn 

diese Funktionalität nicht immer ihre wichtigste ist. Dinge, die vorrangig medialen 

Charakter haben (und damit eben auch Kunstwerke und andere Museumsdinge), zäh-

len im arendtschen Duktus dementsprechend zu den Gebrauchsgütern. Natürlich sind 

auch diese Objekte zeitlichen Veränderungen und dem Verfall unterworfen − aber 

das Schicksal des Verzehrtwerdens ist den Gebrauchsgegenständen Tisch, Buch oder 

Gemälde nicht auf dieselbe Art eingeschrieben wie den Verbrauchsgegenständen 

Brot, Wein oder Toilettenpapier. Die Dauerhaftigkeit von Gebrauchsgütern muss 

keine ewigwährende sein, geht aber meist doch deutlich über die individuelle 

menschliche Lebenszeit hinaus. In dieser Fähigkeit, uns zu überleben, erhalten diese 

Dinge eine gewisse »Unabhängigkeit« (ebd.: 161) von den Menschen: Sie existieren 

zwar, weil wir sie zu irgendeinem Zeitpunkt einmal hergestellt haben, aber nach die-

ser Herstellung benötigen sie uns nicht mehr, um in der Welt aktualisiert zu sein. Aus 

diesem Grunde »stabilisieren« die Dinge nach Arendt unser Leben (ebd.: 162). Wäh-

rend wir Subjekte uns sowohl körperlich als auch in unseren kulturell erlernten Ver-

haltensweisen laufend ändern, begegnen uns die Objekte mit scheinbar völlig stabilen 

Identitäten (vgl. ebd.). Zugleich bestimmt das materielle Produkt einer Herstellungs-

tätigkeit schon vor seiner Fertigstellung den Prozess der produktiven Arbeit, indem 

es ihm einen Endpunkt setzt: Das Herstellen endet immer im fertigen Ding, das ab-

geschlossen bleibt, auch wenn der Arbeitsprozess zur Herstellung identischer Dinge 

wiederholt wird (vgl. ebd.: 169f.). 

In fast allen diesen von Hannah Arendt beschriebenen Aspekten kultureller Ver-

stetigung durch Materialisierung und Verdinglichung unterscheiden sich digital-vir-

tuelle Objekte von materiellen. Zwar steht auch hinter jeder Bilddatei und jedem si-

mulierten Ding im Computerspiel eine bestimmte Materialität − in Form der Daten-

träger, des Rechners selbst, des Bildschirms, usw. − aber das, was sich auf der Inter-

faceebene als ein abgeschlossenes Objekt präsentiert, ist eben in seiner Existenz auf 

die Dauer seiner Aktualisierung beschränkt. Der Computer kann arbeiten, ist aber aus 

sich heraus zum ›Herstellen‹ unfähig − er kann Virtualitäten in Form von Program-

men und Dateien speichern, seine Aktualitäten lassen sich allerdings äußerstenfalls 

über Peripheriegeräte wie z.B. einen Drucker verstetigen. Darüber hinaus haben die 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 135 

simulativen Aktualisierungsprozesse des Computers im Gegensatz zur materialen 

Herstellungstätigkeit des Menschen keinen klaren Endpunkt: Der Computer, der Pro-

grammvorgaben ausführt, interessiert sich nicht für das, was wir kulturell und lebens-

weltlich mit den Objekten anstellen, die in seinem Interface erscheinen, ja die ganze 

menschliche Vorstellung eines ›Zwecks‹ dieser Objekte ist ihm schlechthin fremd. 

Am Ende der Herstellung eines Tisches steht das Abstellen anderer Dinge auf seiner 

Oberfläche, am Ende jener eines Brotes sein Verzehr, am Ende jener eines Gemäldes 

seine Zurschaustellung in einem kulturellen Raum. Am Ende der Anzeige einer Bild-

datei auf einem Monitor mag für den Nutzer die Befriedigung eines bestimmten 

Schaubedürfnisses stehen, für den Computer aber geht das Rechnen weiter: Weil das 

Bild für ihn eben Code ist, unterscheidet es sich erstens qualitativ nicht fundamental 

von den zigtausenden anderen digitalen Entitäten, mit denen ein gewöhnlicher PC in 

jedem Augenblick seines Betriebes umzugehen hat, und weil reine Zahlen keine sin-

guläre, raumzeitlich gebundene Existenz aufweisen, ist zweitens jeder zukünftige 

Aufruf des digitalen Bildes für ihn nicht verschieden vom gegenwärtigen. Das mate-

rielle Objekt macht sich mit Abschluss seines Herstellungsprozesses von seinem Her-

steller unabhängig und verfügt über ein von ihm losgelöstes Dasein, das sich auch 

dann noch behauptet, wenn nach ihm noch zahlreiche ihm gleichende Dinge herge-

stellt werden. Das simulierte Objekt hingegen existiert erstens immer nur im Zustand 

seiner gerade jetzt stattfindenden Herstellung (die, weil sie keine stetige Veränderung 

in der Welt hervorbringt, nach Arendt ja eigentlich keine ist) und verfügt dabei zwei-

tens über keinerlei Autonomie − weder vom technischen Apparat, der es erzeugt, 

noch von seinen zahlreichen Kopien, von denen es ontisch nicht verschieden ist. 

 

3.2.3 ›Digitale Objekte‹ als semantische Konstrukte 

 

Yuk Hui setzt sich in einem jüngeren Paper genauer mit der Frage auseinander, was 

ein »digitales Objekt« (vgl. Hui 2013) überhaupt sein könnte, bzw. wie wir aus der 

Kontinuierlichkeit und Nichtabschließbarkeit des digitalen Codes und seiner Verar-

beitung durch eine CPU zu einer Vorstellung von diskreten und begrenzten ›Objek-

ten‹ gelangen. Hui stellt dabei den ›Daten‹-Begriff besonders heraus, und zwar so-

wohl in seiner in den 1940er Jahren entstandenen Bedeutung als Bezeichnung für 

Information, die von Computern verarbeitet werden kann (bzw. für die Verarbeitung 

durch Computer formatiert ist) als auch im Sinne seines lateinischen Wortursprungs 

‒ das datum ist ja zunächst einmal nur ein ›Gegebenes‹, ohne dass ein bestimmter 

Gebender angezeigt wäre (vgl. ebd.: 103). 

Dieses generische Gegebensein digitaler Daten ist für Hui eines, das wir immer 

nur mittelbar wahrnehmen können. Als rein formale Abfolgen von binären Zuständen 

weisen sie für uns keine erkennbare Dingqualität auf. Entsprechend sieht auch Hui 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | Dinge – Nutzer – Netze 

die Notwendigkeit einer vermittelnden Instanz zwischen Code und Kulturwelt, wenn-

gleich er hierbei nicht ausdrücklich vom ›Interface‹ spricht. Das ›digitale Objekt‹ ist 

bei ihm die Oberfläche eines digitalen Systems, das den ihm zugrundeliegenden Da-

ten sinnliche und kulturelle Wahrnehmbarkeit verleiht. Digitale Objekte entstehen 

dementsprechend aus der eindimensional-prozeduralen Verarbeitung von Daten 

ebenso wie aus deren zweidimensionaler Verknüpfung untereinander (vgl. ebd.). Ent-

lang dieser Überlegung gelangt Hui interessanterweise zu einer ähnlichen Konzep-

tion von digitalen ›Dingen‹ wie Novak mit seiner Vorstellung von Attributobjekten. 

Auch Huis digitale Objekte sind netzartig arrangierte Gefüge von Eigenschaften, wel-

che die Grenze zwischen dem Gegenstand und seiner Beschreibung verwischen: 

 

Was ich im Einzelnen mit Objekten meine, sind Begriff gewordene oder strukturelle Daten. So 

hat zum Beispiel ein Stuhl vier Beine, ist aus Holz gebaut und so fort, und diese Beschreibungs-

merkmale konstituieren die Identität des Objekts. Die Beschreibung von Objekten wird übli-

cherweise unter dem Begriff der »Metadaten« gefasst. Werden diese Daten als vereinheitlichtes 

Objekt digitalisiert, wie dies beim objektorientierten Programmieren geschieht, dann wird da-

raus ein digitales Objekt. (Ebd.: 104) 

 

Digitale Objekte erscheinen hier also in erster Linie als semantische Konstrukte: Sie 

werden artikuliert, indem für den Computer verständliche Attribute zu Gefügen ar-

rangiert werden. Diese Verständlichkeit für das formallogische System des Compu-

ters wiederum gründet sich nach Huis Ansicht auf eine doppelte ›Objektivität‹ der 

Beziehungen von Daten untereinander: Erstens nämlich weisen sie keine Subjektqua-

litäten und damit auch keine eigene Mitteilungsabsicht auf, und zweitens sind sie 

»objektbezogen« (ebd.: 104) insofern, als dass ihr funktionaler Apparat eben darauf 

ausgerichtet ist, digitale Daten zu digitalen Objekten zu arrangieren. Als Paradebei-

spiel für ein solches Bezugssystem führt Hui das sog. »semantic web« (Berners-Lee, 

Handler u. Lassila 2001) an, das in einem vom WWW-Erfinder Tim Berners-Lee 

2001 mitverfassten Artikel im Scientific American als logischer Nachfolger des ur-

sprünglichen, auf HTML und HTTP basierenden Webs in Aussicht gestellt wurde. 

Zum Zeitpunkt seiner Benennung stellte das Semantic Web also noch eine Zu-

kunftsvision dar, die erst in Ansätzen existierte, und auch jetzt noch kann es besten-

falls als in funktionalen Teilaspekten verwirklicht gelten. Der Begriff bezeichnet die 

Idee, dem Web als einem von Menschen für Menschen arrangierten Hypertextsystem 

ein zweites Netz aufzusetzen, das für Maschinen lesbar ist. Dieses soll »Software-

Agenten« (ebd.) ein ›Verstehen‹ von Webseiteninhalten ermöglichen, das mit dem 

der menschlichen User zwar nicht identisch, jedoch funktional gekoppelt ist. Die 

›Agenten‹ sollen Seiten auf eine Weise miteinander assoziieren, die auf kulturelle 

Zusammenhänge zurückverweist ‒ bzw. so auf diese zurückverweist, dass die Soft-

ware den Menschen bei der Navigation des Netzwerks unterstützen kann. Berners-

Lee und seine Co-Autoren verdeutlichen diese Idee in Form eines kurzen (und Züge 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 137 

der Science Fiction tragenden) Narrativs, in dem ›Pete‹ und seine Schwester ›Lucy‹ 

einen Arztbesuch mit ihrer kranken Mutter komplett von Softwareprogrammen orga-

nisieren lassen: Petes Agent findet über das Web nicht nur das nächstgelegene und 

von der Versicherung seiner Mutter abgedeckte Krankenhaus ‒ er berücksichtigt zu-

gleich, dass Pete es vermeiden möchte, zur Stoßzeit nach Hause zurückfahren, 

schlägt ihm Abkürzungen und Schleichwege vor und stellt in Petes Terminkalender 

eigenständig Termine zurück, deren Priorität geringer ist als der Arztbesuch mit sei-

ner Mutter. Zugleich synchronisiert sich Petes Agent mit dem Lucys, der für sie wie-

derum ähnliche Planungen vornimmt, und stellt damit sicher, dass sie beide zeitgleich 

mit ihrer Mutter am gewählten Krankenhaus eintreffen – die Wahl fällt hier letztlich 

auf eine Klinik, die auf der Webseite der Versicherung irrtümlich nicht als abgedeckt 

angegeben wurde, vom Programm aber auf anderem Wege als mögliche Option ve-

rifiziert werden konnte (vgl. ebd.).  

Dabei hat die Software als rein funktionales System ohne kulturelles Bewusstsein 

natürlich keinerlei Konzept davon, wer Pete, Lucy oder ihre Mutter ›als Menschen‹ 

sind, was eine Versicherung oder ein Krankenhaus als Einrichtungen ihrer Lebens-

welt leisten oder warum Pete z.B. einer Verabredung zum Tennis eine geringere Pri-

orität beimessen würde als der Behandlung seiner Mutter. Das Semantic Web soll 

vielmehr über eine Art unsichtbares und gewissermaßen ›umgekehrtes‹ Interface für 

Maschinen verfügen: Während HTML und HTTP es Menschen ermöglichen, auf 

Computern gespeicherte Information auf eine Art anzusehen, die sie in kulturelle Ob-

jekte verwandelt, soll das Semantic Web es Maschinen ermöglichen, mit den kultu-

rellen Inhalten von Webseiten zu interagieren: 

 

Pete and Lucy could use their agents to carry out all these tasks thanks not to the World Wide 

Web of today but rather the Semantic Web that it will evolve into tomorrow. Most of the Web᾿s 

content today is designed for humans to read, not for computer programs to manipulate mean-

ingfully. Computers can adeptly parse Web pages for layout and routine processing – here a 

header, there a link to another page – but in general, computers have no reliable way to process 

the semantics: [...] The Semantic Web will bring structure to the meaningful content of Web 

pages, creating an environment where software agents roaming from page to page can readily 

carry out sophisticated tasks for users. Such an agent coming to the clinic᾿s Web page will 

know not just that the page has keywords such as »treatment, medicine, physical, therapy« (as 

might be encoded today) but also that Dr. Hartman works at this clinic on Mondays, Wednes-

days and Fridays and that the script takes a date range in yyyy-mm-dd format and returns ap-

pointment times. And it will »know« all this without needing artificial intelligence on the scale 

of 2001᾿s Hal or Star Wars᾿s C-3PO. Instead these semantics were encoded into the Web page 

when the clinic᾿s office manager (who never took Comp Sci 101) massaged it into shape using 

off-the-shelf software for writing Semantic Web pages along with resources listed on the Phys-

ical Therapy Association᾿s site. (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | Dinge – Nutzer – Netze 

Das digitale Objekt ›Arztbesuch‹ entsteht hier also nicht etwa aus den an Menschen 

gerichteten Daten auf der Webseite des Krankenhauses, sondern vielmehr aus Meta-

Daten, die diese zum Abruf durch Softwareagenten konnotieren und indexieren. Es 

genügt zur Erzeugung digitaler Objekte nicht, einfach Attribute zusammenzuführen 

− vielmehr müssen diese Attribute nochmals mit weiteren Attributen versehen wer-

den, die ihrerseits einem digitalen System zu verstehen geben, wie mit den Daten zu 

verfahren ist. In Huis Beispiel vom Stuhl − und natürlich ließe sich hier auch jedes 

andere Objekt einfügen − bleiben wir komplett auf der Ebene des Kulturellen, auf 

welcher wir mit zwei Datenschichten umzugehen haben: Nämlich erstens jener des 

Stuhls als Datum, also einem gegebenen Ding, das uns im Raum gegenübertritt, und 

zweitens jener seiner Beschreibung als einer Ansammlung von Metadaten, die ge-

wissermaßen das kulturell etablierte Konzept ›Stuhl‹ abbilden, anhand dessen wir uns 

zum materiellen Gegenstand verhalten können. Ein Stuhl hat vier Beine, ist aus Holz, 

hat eine Lehne, man sitzt darauf, usw. Im Semantic Web nach Berners-Lee et. al. 

entfällt das eigentliche Datum, bzw. verschmilzt es mit seinen Metadaten: Der ›digi-

tale Stuhl‹ wäre nunmehr nur eine Ansammlung von Attributen, die zusammenge-

nommen das kulturelle Objekt ›Stuhl‹ entstehen lassen. Die ursprünglichen Metada-

ten verlieren ihren Charakter als solche und werden ersetzt von einer zweiten Schicht 

von Metadaten, die sich nunmehr an den Computer selbst richtet und diesem mitteilt, 

wie genau die Einzeldaten aufeinander zu beziehen sind. 

Hui bezeichnet digitale Objekte aus diesem Grunde als »indexierte Relationen« 

(Hui 2013: 105) innerhalb einer Ansammlung von Daten, die einerseits vom Compu-

ter funktional ›verstehbar‹ sein müssen, um überhaupt auf Softwarebasis produziert 

werden zu können, andererseits aber in ihrer rein formalen Funktionalität an die kul-

turelle Erfahrungswelt des Users zurückgekoppelt werden müssen. Im Vollzug dieses 

doppelten Interfacings, bei dem Mensch und Maschine einander paradoxerweise zu 

verstehen imstande sind, obwohl sie eigentlich völlig aneinander vorbeikommunizie-

ren, kommen erfahrbare Objekte Hui zufolge auf eine ganz andere Art zustande, als 

dies in Abwesenheit digitaler Medien der Fall wäre. Um sie ontologisch greifbar zu 

machen, schlägt er vor, drei Mechanismen ihrer Entstehung in den Blick zu nehmen: 

zum Ersten den induktiven, den er aus David Humes Überlegungen zum Induktions-

problem ableitet, zum Zweiten den deduktiven, den er vor allem aus dem Schematis-

mus Immanuel Kants heraus beschreibt, und schließlich den Transduktiven, bei dem 

sich Hui vor allem an Theorien Gilbert Simondons anlehnt. 

Auf der Induktionsebene beschreibt Hui die Entstehung digitaler Objekte als das 

Ergebnis bestimmter ›Erfahrungswerte‹, und zwar sowohl auf Seiten des Nutzers wie 

auch der Maschine. Die Induktion (die ja im Zusammenhang mit Charles Peirces 

Abduktionsbegriff und Umberto Ecos Bohnen-Beispiel im zweiten Kapitel dieser 

Studie kurz angerissen wurde) beschreibt eine empirische Erkenntnisproduktion, in 

welcher die Regel aus der Beobachtung abgeleitet wird. David Hume hat die Induk-

tion 1738 in A Treatise of Human Nature als ungeeignet dazu identifiziert, finale 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 139 

Schlussfolgerungen herbeizuführen: Weil sie letztlich nur Einzelbeobachtungen hin-

tereinander reihe, könne sie niemals den abschließenden Beweis für eine Regelhaf-

tigkeit liefern (vgl. Hume 2011a: 86f.). Trotzdem ist natürlich ein großer Teil unserer 

Annahmen über die uns umgebende Welt das Ergebnis von induktiven Schlüssen in 

Form von Folgerungen aus wiederholten Beobachtungen. Hui verweist hier insbe-

sondere auf Humes Ausführungen zum Billardspiel aus dem Enquiry Concerning 

Human Understanding von 1748, in denen dieser als tragendes Element induktiver 

Erkenntnis die Beobachtung von Relationen bzw. Zusammenhängen zwischen Ob-

jekten und Ereignissen ausmacht. Ein Mensch, der das erste Mal und ohne Vorkennt-

nis zwei Billardkugeln zusammenstoßen sieht, wird nach Hume nicht imstande sein, 

die Bewegung der angestoßenen Kugel auf jene der stoßenden zurückzuführen. Be-

obachtet er denselben Vorgang jedoch ein weiteres Mal und dann noch einige Male, 

so wird sich in seiner Vorstellung zunehmend die Annahme ausbilden, dass es eine 

Beziehung zwischen den beiden Kugeln gibt, und dass diese Beziehung der Grund 

für ihre jeweiligen Bewegungen ist. Die Beobachtung aber hat Hume zufolge noch 

keinen Kausalitätsbeweis erbracht − sie hat lediglich in der Imagination des Beobach-

ters eine Relation entstehen lassen (vgl. Hume 1748/2011: 595f.; vgl. Hui 2013: 

106f.). Einen ganz ähnlichen Mechanismus wähnt Hui bei der Entstehung digitaler 

Objekte am Werk: Die Relationen, aus denen sie hervorgehen, müssen zunächst ein-

mal imaginiert werden.  

In redaktionell entstehenden Hypertextanordnungen wie der Wikipedia ist dieser 

Prozess nicht schwer nachzuvollziehen: Die Links zwischen einzelnen Artikeln wer-

den von menschlichen Redakteuren gesetzt und auch von Menschen in Anspruch ge-

nommen, die gemeinsame Vorstellung von Autoren und Rezipienten verknüpft also 

Daten zu Wissensgegenständen. Computer haben indes keine Phantasie, mit der sie 

digitale Objekte zusammenführen könnten. Sie verfügen jedoch bereits über Agen-

tensysteme, die zwar noch nicht die volle Funktionalität derer des von Berner-Lee 

antizipierten Semantic Web aufweisen, aber durchaus bereits in der Lage sind, Be-

ziehungen zwischen ansonsten unverbundenen Daten herzustellen. Wenn z.B. eine 

Webseite wie Youtube dem Nutzer auf Basis seiner bisher angeschauten Videos eine 

Reihe anderer empfiehlt, die ihn auch interessieren könnten, sieht Hui in der dahin-

terstehenden Software eine Form von Einbildungs-Ersatz, der es dem System ermög-

licht, induktive Mutmaßungen anzustellen − auch wenn hier lediglich die Zugriffs-

muster von Anwendern mathematisch ausgewertet werden. An die Stelle des wieder-

holten Kugelstoßes tritt der wiederholte Klick von Nutzern auf ähnliche Angebote 

(vgl. Hui 2013: 107). 

Die Deduktion führt Hui in die Diskussion ein, weil mit der Induktion allein zwar 

die Entstehung von Zusammenhängen in Datenansammlungen erklärbar wird, nicht 

aber, warum diese Zusammenhangsgefüge als diskrete ›Objekte‹ in Erscheinung tre-

ten. Hui greift hier auf Immanuel Kants Konzept des ›Schemas‹ zurück, das bei Kant 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | Dinge – Nutzer – Netze 

selbst ein Zwischenstadium der Erkenntnis zwischen der Anschauung und der kate-

gorialen Begriffsbildung einnimmt und den auf notwendige Identitätsbedingungen 

reduzierten ›Standard‹ darstellt, mit dem Anschauungen abgeglichen und Begriffen 

zugeordnet werden. Hui sieht in den Schemata eine Wendung, mit der Kant den 

schwammigeren Begriff der ›Einbildung‹ umgeht und den Prozess der Welterkennt-

nis »maschinistischer« (ebd.: 108) beschreibt als Hume: In der Herstellung mentaler 

Relationen und Zusammenhänge ist der Geist nicht frei, sondern an vorgefasste Kon-

zepte gebunden. Die Entsprechung zum Schema im Universum des Computers er-

kennt Hui dabei in den Ontologien der Informationswissenschaft (vgl. ebd.). 

Der Begriff der Ontologie bedarf hier zweifelsohne einer grundlegenden Klärung. 

Obwohl Informatiker mit ihm nicht dasselbe meinen wie Philosophen − was sich 

schon darin äußert, dass sie ihn im Gegensatz zu Geisteswissenschaftlern auch und 

gerade im Plural verwenden – besteht eine Verwandtschaft zwischen den Ontologie-

vorstellungen beider Disziplinen, und die Informatik borgt sich den Begriff ganz ex-

plizit aus der Philosophie. Thomas R. Gruber beschreibt Ontologien als formalisierte 

Repräsentationen von Wissen, die es für und über Computer handhabbar machen sol-

len. Am Anfang jeder Ontologie steht eine Konzeptualisierung als »an abstract, 

simplified view of the world that we wish to represent for some purpose« (Gruber 

1993: 2): Ein Interessengebiet wird als eine Ansammlung von Gegenständen und 

Konzepten angenommen, die in bestimmten Beziehungsverhältnissen zueinander ste-

hen (vgl. Gruber 1993: 2, vgl. auch Hui 2013: 108). Eine Ontologie ist wiederum eine 

»explicit specification« (Gruber 1993: 2) einer solchen Konzeptualisierung − und 

ihre Verbindung zum philosophischen Mutterbegriff liegt gerade darin begründet, 

dass im Digitalen Beschreibung und Gegenstand zusammenfallen. Während sich die 

klassische Ontologie nämlich mit »systematic accounts of existence« (ebd.: 3) be-

fasst, sind digitale Systeme in Grubers Diktion rein »knowledge-based« (ebd.: 2) − 

und das ›Seiende‹ ist damit in ihnen schlechthin das Beschriebene (vgl. ebd: 3). Eine 

Ontologie stellt einen Benennungsschatz für Phänomene innerhalb eines Wissensge-

bietes zur Verfügung und schafft damit den Rahmen für die Entstehung von Wissens-

objekten − oder um abermals auf Grubers Begriffe zurückzugreifen: Eine Ontologie 

ist ein »declarative formalism« (ebd.), und die Objekte, die aus diesem Formalismus 

heraus formuliert und somit erzeugt werden können, bilden ein »universe of dis-

course« (ebd.): 

 

This set of objects, and the describable relationships among them, are reflected in the represen-

tational vocabulary with which a knowledge-based program represents knowledge. Thus, we 

can describe the ontology of a program by defining a set of representational terms. In such an 

ontology, definitions associate the names of entities in the universe of discourse (e.g., classes, 

relations, functions, or other objects) with human-readable text describing what the names are 

meant to denote, and formal axioms that constrain the interpretation and well-formed use of 

these terms. (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 141 

Ontologien sind also Repräsentationssysteme des Realen, die, soweit es den Compu-

ter betrifft, die Realität sind und die Virtualitäten schaffen, aus denen sich Objekte 

des Wissens aktualisieren lassen − wie eben Kants Schemata die Schablonen bilden, 

mit denen Anschauungen des Realen abgeglichen, zu Begriffen ins Verhältnis gesetzt 

und somit Gegenstände der Erkenntnis aus den physischen Gegebenheiten der Welt 

abgeleitet werden. Insofern sind Ontologien natürlich auch, wie Hui feststellt, jene 

»Strukturen«, die digitale Objekte »produzieren, reproduzieren und modellieren« 

(Hui 2013: 108). Als spezifizierte und formalisierte Konzeptualisierungen von Wis-

sensgebieten und Wissensobjekten brechen sie diese auf eine kleine Anzahl von 

Kerneigenschaften herunter, anhand derer sie eine »wiedererkennbare Identität« 

(ebd.) aufweisen. Während in der Induktion die Identitäten von Objekten das Produkt 

wiederholter Erfahrung sind, wird in der schematischen Deduktion die Erfahrbarkeit 

von Objekten durch die vom Schema eröffneten und verschlossenen Möglichkeits-

potentiale schon vorab bedingt und eingeschränkt (ebd.: 109). Wir erkennen Objekte 

demnach nicht einfach aus einer ihnen innewohnenden Eigenqualität heraus, die in 

der Wiederholung der Beobachtung zunehmend offenbar wird, sondern wir tragen 

bestimmte mehr oder weniger systematische Vorstellungen von Objekten an sie 

heran, die darüber bestimmen, was wir wie als ein diskretes und distinktes ›Ding‹ 

erkennen können. Und weil diese Vor-Stellungen meist nicht individuell-subjektiv 

sind, sondern von mehreren Agenten geteilt werden (schließlich sind mehrere Men-

schen unabhängig voneinander imstande, einen Stuhl als solchen zu erkennen), wirft 

uns diese Feststellung wieder auf die Frage einer gemeinsamen Semantik zurück − 

und zwar nicht nur zwischen einzelnen Menschen, sondern eben auch zwischen Men-

schen und Maschinen (vgl. ebd.: 109). 

Hier führt Hui nun mit der Transduktion die dritte Größe ein, die seiner Ansicht 

nach die Objekterfahrung bestimmt. Hui entleiht diesen Begriff der Individuations-

theorie Gilbert Simondons und fasst ihn als eine Ansammlung von Effekten des syn-

thetischen Zusammenwirkens von Induktion und Deduktion auf (vgl. ebd.: 110): 

 

Transduktion setzt sich aus dem Präfix trans- (über-, hinaus-) und dem Wort ducere (führen) 

zusammen und bedeutet also so viel wie »weiter- oder hindurchführen, übertragen«. Transduk-

tion bezeichnet einen Prozess oder eine Handlung, die über verschiedene Bereiche hinweg zur 

Transformation führt. (Ebd.) 

 

Hui hält sich mit seinem Transduktionsbegriff an die Lesart Simondons, die ihn als 

technisch-naturwissenschaftlichen Terminus voraussetzt und auf Übertragungsphä-

nomene bezieht, mit ihm aber zugleich eine erkenntnistheoretische Alternative zu 

Induktion und Deduktion stark zu machen versucht: Während die Induktion von au-

ßen nach innen denkt (aus dem Gegenstand der Beobachtung also die Regel herleiten 

will) und die Deduktion die Welt von innen nach außen verstehen will (die schema-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | Dinge – Nutzer – Netze 

tische Regel bringt die Welt hervor), will Simondon mit seiner Transduktionsvorstel-

lung ein Erkenntnismodell anbieten, das nicht nur in eine Richtung funktioniert (vgl. 

ebd.: 110f.; vgl. Simondon 2007: 39f.). Hui nennt die Transduktion dementsprechend 

einen »empirischen Prozess der Umwandlung von Formen und Strukturen« (Hui 

2013: 111) und verdeutlicht diese Funktionalität anhand des auch von Simondon 

selbst angeführten Beispiels des Kristallwachstums: Wird eine gesättigte Lösung 

(d.h. eine Flüssigkeit, in der so viel eines festen Stoffes gelöst ist, wie diese aufneh-

men kann, ohne dass sich ein Bodensatz bildet) erhitzt, so bilden sich in ihr Kristalle 

nicht blindlings überall, sondern ausgehend von sog. ›Kristallisationskeimen‹ − Fest-

stoffpartikeln, die bereits die notwendige kritische Größe aufweisen, um sich nicht 

wieder auflösen zu können und die Schicht um Schicht von Molekülen an sich zu 

binden imstande sind. Insofern geben die Keime die Form der Kristalle vor, die um 

sie herum entstehen können − und deren finale Form ist wiederum das Ergebnis so-

wohl des ihnen von ihren Keimen eingeimpften ›Genotyps‹, als auch das der Inter-

aktionsvorgänge, die in Gang kommen, wenn die von einzelnen Keimen ausgehend 

wachsenden Kristalle ineinander zu wuchern beginnen. Simondon schreibt (und das 

Zitat wird auch bei Hui wiedergegeben): 

 

Unter Transduktion verstehen wir einen physikalischen, biologischen, mentalen, sozialen Vor-

gang, durch den sich eine Aktivität im inneren eines Bereiches nach und nach ausbreitet. Diese 

Ausbreitung beruht auf einer allmählich fortschreitenden Strukturierung des betroffenen Be-

reichs: Jede Region der gebildeten Struktur dient der folgenden Region als Konstitutionsprin-

zip, so dass sich zugleich mit diesem strukturierenden Vorgang eine Modifikation immer weiter 

ausbreitet. Ein Kristall, der ausgehend von einem sehr kleinen Keim wächst und sich in seiner 

Mutterlösung in alle Richtungen ausbreitet, liefert das einfachste Bild für den transduktiven 

Vorgang: Jede Molekulare Schicht, die bereits gebildet ist, dient der sich gerade bildenden 

Schicht als strukturierende Grundlage. Das Ergebnis ist eine netzartige Struktur, die sich er-

weitert. Der transduktive Vorgang ist eine fortschreitende Individuation. (Simondon 2007: 

40f.) 

 

Eine solche Emergenz von Struktur aus Interaktionsprozessen erscheint angesichts 

der zuvor attestierten Einheit von Gegenstand und Beschreibung bei digitalen Objek-

ten sicherlich zunächst konterintuitiv − denn mit letzterer wäre ja zunächst impliziert, 

dass dem Objekt schon vor seinem Erscheinen auf der Interface-Ebene eine be-

stimmte Identität zugeordnet sein müsse (vgl. Hui 2013: 111). Hui sieht indes gerade 

in dieser Eigenschaft digitaler Objekte ihr Potential begründet, in assoziativen Sinn-

gefügen zusammenzufinden: Die identische Festgeschriebenheit des digitalen Objek-

tes nämlich mache es erst möglich, es sowohl zwischen Menschen als auch zwischen 

Mensch und Maschine zu verhandeln. Sie schaffe vor allem »Bilder« und »Symbole« 

(ebd.: 112), die nicht nur in der Einbildung bzw. als schematischer Satz von Identi-

tätsbedingungen im Kopf des menschlichen Betrachters existieren, sondern die auch 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 143 

in der äußeren Welt Bestand haben und damit eine materielle Qualität aufweisen (vgl. 

ebd.). Zwischen diesen sowohl für den Menschen als auch für den Computer eindeu-

tig existierenden Entitäten lassen sich dann mittels Ontologien Beziehungen etablie-

ren, die ebenfalls sowohl für den Rechner als auch für den menschlichen Rezipienten 

existent sind − allerdings in sehr verschiedener Form und mit sehr verschiedenem 

Bedeutungsinhalt. Nach Hui liefern die Identitätsmerkmale digitaler Objekte keine 

»transzendentalen Bedingungen, die einen Rahmen bilden, durch den sich Daten be-

grifflich subsumieren lassen« (ebd.) − und dementsprechend erschöpfe sich ihre Be-

deutung nicht darin, Funktionselement von Ontologien (also deduktiven Systemen, 

die einen Gegenstand top-down aus vorgefassten Begriffen erzeugen) oder Folkso-

nomien (induktiven Systemen, in denen die Identität bestehender Gegenstände bot-

tom-up durch Kategorisierung oder tagging gefestigt wird) zu sein. Vielmehr müss-

ten wir sie, wie die Kristallkeime, als »Quellen von Beziehungen« (ebd.: 113) ver-

stehen, zwischen denen Netzwerke entstehen können. Die Entstehung digitaler Ob-

jekte ist dann weder rein induktiv-empirisch noch rein deduktiv-transzendental zu 

begreifen, vielmehr erscheinen Induktion und Deduktion als funktionale Komponen-

ten, die auf derselben Stufe der Objekterkenntnis wirksam werden: namentlich jener 

der Herstellung vom Beziehungen von Objektattributen untereinander (vgl. ebd.). Di-

gitale Objekte entstehen unter dem Einfluss deduktiver Vorannahmen darüber, wie 

sie beschaffen sein könnten und sollten, zugleich aber auch aus der induktiven Be-

obachtung von Nichtvergleichbarkeiten zwischen Schema und Anschauung. Auch 

hier ähnelt nach Hui die kognitiv-technische Entstehung digitaler Objekte jener von 

Kristallen in einer Nährlösung. Genau wie Kristalle immer nur aus einer Verschie-

denheit zwischen ihrer Substanz (dem Feststoff) und ihrem Milieu (der Flüssigkeit) 

heraus entstehen können, so können auch digitale Objekte nur dort entstehen, wo 

neben Phänomenen, die deren jeweilige Identitätsbedingungen erfüllen, auch solche 

auftreten, die dem jeweiligen Objekt nicht entsprechen und somit seine ›Umwelt‹ 

konstituieren (die ihrerseits eben sowohl aus anderen Objekten, als auch aus ›Zwi-

schenraum‹ bestehen kann) (vgl. ebd.). Insofern greift also auch hier wieder die raum-

theoretische Feststellung Scheers, das ›Ding‹ und ›Raum‹ nur in Relation zueinander 

denkbar sind. Objektwahrnehmung bedeutet, Unvereinbarkeiten bzw. »Inkompatibi-

lität« (ebd.) wahrzunehmen. 

Hui beschreibt die Entstehung diskreter Objekte also auf drei Ebenen: Induktiv 

erkennen wir ihr Vorhandensein aus der wiederholten Beobachtung von funktionalen 

Wechselwirkungen. Deduktiv ordnen wir diese Beobachtungen in bestimmte Ord-

nungsgefüge oder Schemata ein und erlegen ihnen damit eine vorab schon existie-

rende Identität auf. Auf der transduktiven Ebene schließlich erkennen wir sowohl die 

Beziehungen zwischen Einzelobjekten untereinander als auch ihr Voneinander-Ge-

schieden-Sein und ihre Verortung in einem wie auch immer gearteten Raum oder 

Milieu, das ihr Existieren erst möglich macht. Dabei bezieht sich Huis Objektbegriff 

ausdrücklich nicht auf konkrete Dinge der physischen Welt, sondern auf Gegenstände 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | Dinge – Nutzer – Netze 

der menschlichen Wahrnehmung und Welterfahrung − eben solche, die uns als ge-

schlossene, von ihrer Umgebung und allen anderen Objekten abgesonderte Entitäten 

erscheinen. Das Objekt ist ein Gegenüber des Subjektes, um das wir eine verhältnis-

mäßig klare kognitive Grenze gezogen haben. 

Das, was Hui ein Objekt nennt, ist weniger ein dem Menschen gegenüberstehen-

der Gegenstand der Erkenntnis als eine bestimmte Funktionalität des menschlichen 

Erkenntnisapparates selbst: Objekte werden hier nicht als vorgefundene Tatsachen 

und Gegebenheit der äußeren Welt aufgefasst, sondern als ordnende Kategorien un-

serer Erfahrung, deren Konstruiertheit besonders dort augenfällig wird, wo ihnen – 

wie im Falle digitaler Objekte – jedwede Anbindung an ein wie auch immer beschaf-

fenes physisches Substrat abgeht, welches das bloße Objekt zum ›Ding‹ werden lässt 

und es schon a priori von allem anderen absondert. Für die Exponate des physischen 

Museums bedeutet dies, dass sie nicht nur in ihrer Eigenschaft als Sinnträger das 

Produkt einer zeitlich ausgedehnten semantischen Fügung sind, sondern dass sie auch 

als singuläre physische Objekte im Wahrnehmungs- und Erkenntnisapparat ihres Be-

schauers erst ›gemacht‹ werden müssen. 

 

3.2.4 Das ›Objekt‹ als Bewusstseinsgröße 

 

Von dieser Warte aus verwischen nicht nur die Grenzen zwischen physischen Dingen 

und deren digitaler Simulation, sondern schlechthin jene zwischen Objekten im ma-

teriellen, dinghaften Sinne einer- und Objekten der Vorstellung, der Kommunikation 

und des Diskurses andererseits. Objekte sind nicht per Definition abgeschlossen oder 

vollständig, sondern werden prozedural von einem Bewusstsein erzeugt, das sich 

seine physische Umwelt handhabbar macht, indem es sie nicht nur in physikalische, 

sondern auch semantische und semiotische Funktionselemente zerlegt – welche es 

sich dann wiederum sinnhaft erschließen und in kontingenten Bezug zueinander set-

zen kann. 

In seinen Texten zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins identifiziert 

Edmund Husserl eine Kategorie von Gegenständen der menschlichen Erfahrung, die 

er als »Zeitobjekte« bezeichnet. Zeitobjekte unterscheiden sich von materiellen Din-

gen darin, dass sie nicht in jedem Augenblick ihrer Existenz in ihrer Gänze im Raum 

vorhanden sind. Vielmehr können Zeitobjekte, wie der Name schon sagt, nur im Zu-

stand ihres zeitlichen Vorüberziehens erlebt werden, also eines Erscheinens und Ver-

schwindens aufeinander folgender Einzelelemente: Idealtypische Zeitobjekte wären 

z.B. ein Musikstück, eine Sprachsequenz oder ein Filmausschnitt (vgl. Husserl 1985: 

125ff.). Zeitobjekte können wir erleben, weil unsere Kognition selbst sich nicht nur 

im Verhältnis zum physikalischen Raum, sondern eben auch und vor allem entlang 

der Zeitachse entfaltet. Nach Bernard Stiegler ist unser Bewusstsein »wesentlich 

Dauer, und somit verfließen« (Stiegler 2009: 71). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 145 

Spitzfindiger Weise könnte man hieraus schließen, dass damit natürlich alle Ob-

jekte Zeitobjekte sind, ist doch das Vergehen der Zeit zwingende Voraussetzung aller 

Wahrnehmung und allen Denkens. Nichtsdestoweniger erleben wir natürlich in un-

serem alltäglichen Umgang mit der uns umgebenden Welt durchaus jene kategori-

sche Verschiedenheit von flüchtigen Zeitobjekten und sperrigen Dingen. Das Bild 

auf dem Fernsehschirm ändert sich unter unserem Blick etwa zwei Dutzend Mal in 

der Sekunde, während das Sofa, von dem aus wir es betrachten, uns Tag für Tag in 

kontinuierlicher Gleichförmigkeit begegnet – dies ist eben jene Dauerhaftigkeit, aus 

der sich nach Arendt das kulturstiftende und -festigende Moment der Verdinglichung 

ableitet, und aus der heraus sich das Museum legitimiert. Das Zeitobjekt hingegen 

besteht aus vergänglichen Einzelphänomenen, denen unser Bewusstsein mit Verzö-

gerung Zusammengehörigkeit verleiht – im Falle der Musik nimmt diese Zusammen-

gehörigkeit z.B. die Gestalt der Harmonie an. Wir erkennen, dass die von Instrumen-

ten und Gesang erzeugten Töne zusammen ein Objekt bilden – ein Lied, eine Sym-

phonie, eine Sonate – welches in sich geschlossen ist und welches wir klar von allen 

anderen Geräuschen trennen können, die womöglich zeitgleich in unsere Wahrneh-

mung eindringen. 

Die bildgebenden Verfahren, derer sich Computerinterfaces bedienen, erzeugen 

indes Sichtbarkeiten, die weder im ontischen Sinne als »Dinge« zu begreifen, noch 

einwandfrei unter Husserls Zeitobjektbegriff zu subsumieren sind. Dabei sind freilich 

die tatsächlichen Rechenvorgänge bzw. die sie tragenden technischen Abläufe Zeit-

objekte par excellence – handelt es sich bei ihnen doch um einen Strom diskreter 

Signale, die nur als Sequenz interpretiert werden können. Zugleich aber verschleiert 

das Interface diesen Prozesscharakter, indem es die digitalen Objekte nicht als solche 

in Erscheinung treten lässt: Ein Bild steht auf dem Monitor nicht anders als auf der 

Leinwand in räumlicher Gänze vor seinem Beschauer, auch wenn der Text, der jeder 

X/Y-Koordinate auf dem zweidimensionalen Bildschirm eine X/Y/Z-Koordinate aus 

dem dreidimensionalen RGB-Farbkubus zuordnet (vgl. Kittler 2002: 179) zeitlich 

sequenziert verarbeitet werden muss. Und natürlich sind digitale Daten nicht völlig 

körperlos: Dass wir uns dieselbe Bilddatei immer wieder anschauen, dieselbe MP3-

Datei immer wieder hören, in Computerspielen dort weitermachen können, wo wir 

am Vorabend unseren Spielstand gespeichert haben – all das liegt natürlich darin be-

gründet, dass digitale Speicher eine zwar unanschauliche, aber doch völlig materielle 

Grundlage in der physikalischen Welt haben. Der Computer ist ein prozedurales, aber 

auch in Zeiten von cloud computing und Tablet-Rechnern noch kein ephemeres Me-

dium (und deshalb ist auch das Programmieren eine im Sinne Arendts ›herstellende‹ 

Tätigkeit). Dass Interfaces als ein positives Etwas im Raum in Erscheinung treten 

können, hängt nicht zuletzt ursächlich damit zusammen, dass sie auf Geräten sichtbar 

werden, die materiell sind und im Sinne Gernot Böhmes ›ekstatisch‹ ihr Vorhanden-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | Dinge – Nutzer – Netze 

sein im Raum behaupten. Wie die Leinwand, auf der die Farbe eines Gemäldes auf-

gebracht ist, ist auch der Monitor ein positiver, materieller Träger einer Bildinforma-

tion. 

 

3.2.5 Materialität und Digitalität 

 

Die von Friedrich Kittler betonte und im zweiten Kapitel dieser Arbeit bereits ange-

rissene Abstammung der Computeranzeige vom Radarschirm führt indes auch dazu, 

dass Computermonitore ihre Digitalität bzw. jene der Bildinformation immer noch 

nicht völlig verschleiern können. Weil digitale Bilder eben aus irreduziblen, recht-

winkligen Elementarteilchen in Form von Pixeln bestehen, deren Anzahl endlich ist 

und auch bei modernen Monitoren immer noch deutlich unterhalb der Wahrneh-

mungsschwelle des menschlichen Auges liegt, können wir die Textualität des Com-

puterbildes bei genauem Hinsehen durchaus ausmachen, so z.B. an Treppeneffekten 

oder unweichen Farbübergängen (vgl. ebd.: 180). Nach Kittler ist es gerade die Ma-

terialität des Rechners, die der digitalen Bilderzeugung ästhetische Grenzen setzt. Die 

physikalischen Vorgänge, die in der analogen Welt unsere Wahrnehmung bedingen 

und ermöglichen, können allesamt mathematisch beschrieben werden und ließen sich 

deshalb auch in Software übersetzen. Einem »optimalen Algorithmus« (vgl. ebd.: 

183), der schlicht alle mathematischen Variablen der physikalischen Welt einbezieht 

und somit eine völlig perfekte Bildgebung auf dem Bildschirm ermöglicht, steht dem-

nach keine unumgängliche formale Hürde im Weg: 

 

[Ein solcher Algorithmus] müßte einfach alle optischen und d.h. elektromagnetischen Glei-

chungen, die die Quantenelektrodynamik für meßbare Räume kennt, auch für virtuelle Räume 

durchrechnen, schlichter gesagt also die drei Bände von Richard Feynmans Lectures on Physics 

in Software gießen. (Ebd.: 183) 

 

Beschränkt werden die Möglichkeiten von Computergrafik vielmehr durch die tech-

nischen Grenzen und natürlich immer auch die Bezahlbarkeit von Hardware. Der op-

timale Algorithmus mag grundsätzlich denkbar sein, könnte aber auf keinem Rechner 

der Welt ausgeführt werden – insbesondere nicht, wenn die hierbei erzeugten Com-

puterbilder zu einem Interface gehören sollen, mit dem der Nutzer in Echtzeit inter-

agiert (vgl. ebd.). 

Computergrafik benötigt also »Idealisierungen« bzw. nicht selten auch »Vulga-

risierungen« (ebd.): Was auf einem Computerbildschirm in Erscheinung tritt, exis-

tiert nicht nur immer im Zustand der Prozeduralität und Vergänglichkeit, sondern 

auch auf halben Wege zwischen einer ästhetischen Zielsetzung und technischer 

Machbarkeit. So ist z.B. der besagte R/G/B-Würfel, dessen drei Dimensionsachsen 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 147 

jeweils einer der Grundfarben rot, grün und blau zugeordnet sind, nur eine zweckmä-

ßige und technisch vergleichsweise einfach umsetzbare Annäherung an das tatsäch-

lich vom menschlichen Auge wahrnehmbare Lichtspektrum – Kittler spricht hier von 

einem der »üblichen Kompromisse zwischen Ingenieuren und Betriebswirten« (ebd., 

179). 

Die Tatsache, dass Computergrafik eben Prozess und nicht Produkt und in ihrer 

Prozesshaftigkeit wiederum von physikalischen Voraussetzungen der Compu-

terhardware abhängig ist, führt Kittler zu der hier bisher nur touchierten Frage, wel-

cher Domäne der menschlichen Lebenswelt Computerbilder eigentlich zugehörig 

sind. Novaks Vorstellung von ›Attributobjekten‹ rückt die semantische Ebene in den 

Vordergrund und verortet die von Computerinterfaces erzeugten Objekte damit im 

kulturellen Bereich der Sprache und der Kommunikation, während Huis digitale Ob-

jekte vor allem in einem vorsprachlichen Bereich der menschlichen Kognition ent-

stehen, in welchem akute Beobachtung, bekanntes Schema und ›Mustererkennung‹ 

zusammentreten. Beide Ansätze verorten das Objekt aber beim Menschen, dem das 

Medium lediglich zuarbeitet. Für Kittler hingegen steht alles, was Computer auf ei-

nen Bildschirm zu bringen imstande sind, grundsätzlich außerhalb der Kulturwelt. 

In seinem 1990 erschienen Aufsatz über Fiktion und Simulation führt er diesen 

Gedankengang am Beispiel der fraktalen Geometrie genauer aus: Die endlos ver-

schachtelten ›Mandelbrot-Bäumchen‹, in welchen sich dieselben komplexen geomet-

rischen Figuren laufend wiederholen, sind laut Kittler eine Methode der Sichtbarma-

chung einer mathematischen Funktion, die sich im Grunde nur auf sich selbst bezieht 

und gar keine ›Welt‹ außerhalb jenes formallogischen Systems kennt, innerhalb des-

sen sie formuliert und aufgelöst werden kann. Weil Computergrafik Software und 

daher notwendigerweise Mathematik ist, sind Computerbilder eben keine Zeugnisse 

einer freien und kreativen Willensanstrengung, sondern ganz im Gegenteil: Das 

Funktionieren von Software setzt eine zwingende Logik der Zahlen voraus, die vor 

allem zweierlei ist – nämlich selbstbezüglich und eigendynamisch. Damit sind die 

Interface-Erscheinungen von Computern weder Produkte des menschlichen Geistes 

noch physischer menschlicher Schaffenskraft – vielmehr haben sie den Charakter von 

Naturphänomenen, die grundsätzlich weder auf Absichten zurückzuführen sind noch 

aus sich selbst heraus in kulturellen Kategorien interpretierbar sind. Sie sind schlicht 

das Ergebnis unverhandelbarer mathematischer Zusammenhänge und folgerichtiger 

Notwendigkeiten (vgl. Kittler 1990: 202f.). 

Stefanie Samida unterscheidet zur Abgrenzung des Museums von anderen Erin-

nerungs- und Vermittlungsdispositiven kategorisch zwischen zweierlei Formen von 

Kulturgütern. Auf der einen Seite stehen die »Mentefakte«, zu denen z.B. Texte und 

Musikstücke gehören und die vor allem von Institutionen wie dem Archiv und der 

Bibliothek gesammelt und gepflegt werden. Mentefakte sind, wie der Name schon 

sagt, das Ergebnis vornehmlich mentaler Anstrengungen und zeichnen sich dadurch 

aus, dass sie nicht fest an einen einzigen materiellen Träger gebunden sind, sie sind 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | Dinge – Nutzer – Netze 

also eher Botschaft als Medium. »Artefakte« hingegen sind all jene materiellen Ob-

jekte, die aus ›Herstellungs‹-Prozessen im Sinne Hannah Arendts hervorgehen und 

die die Zeit nicht als immer wieder tradierter Inhalt, sondern in ihrer konkreten räum-

lichen und körperlichen Verfasstheit überdauern (vgl. Samida 2002: 20). Diese Un-

terscheidung ist natürlich implizit abermals eine zwischen finiten und permanenten 

materiellen Dingen einer- und Zeitobjekten andererseits, die nun aber vor allem un-

terschiedliche Ursprünge des Objektes in den Fokus rückt: Während Mentefakte 

eben dem Geist entspringen, setzen Artefakte ein kunsthandwerkliches Tätigwerden 

ihrer Erzeuger voraus.  

Digitale Interface-Erscheinungen, wie Kittler sie konzeptualisiert, wollen aber so 

recht unter keine dieser Kategorien passen, weil sie eben letztlich weder aus den Hän-

den noch aus den Hirnen menschlicher Agenten hervorgehen. Kittler verortet die Tat-

sächlichkeiten der Bilderzeugung am Computer in einer Seinsdimension, die er als 

»Hypernatur« (Kittler 2002: 180) bezeichnet, und die eben weder der relativen Will-

kürlichkeit kultureller Formen und Zuschreibungen unterworfen ist, noch dem ent-

spricht, was wir umgangssprachlich als ›die Natur‹ bezeichnen würden. Die Hypern-

atur nach Kittler ist vielmehr die Domäne der logischen Formalismen und der mathe-

matischen Ausdrücke, die zwingend und unverhandelbar (und damit eben auch kul-

turresistent) sind, wenn sie auch nicht von sich aus sichtbar in der Natur in Erschei-

nung treten (vgl. ebd.).  

Nun wäre es natürlich patent absurd, die Ergebnisse digitaler Bildgebung tatsäch-

lich als Naturafakte abzuhandeln. Computer sind in kulturelle Kommunikationspro-

zesse eingebunden, ihre grafischen Oberflächen werden in kulturellen Kontexten ge-

nutzt und gedeutet, und obwohl Software von Computern nach mathematischen Ge-

setzmäßigkeiten aktualisiert werden muss, liegt ihr üblicherweise doch eine mensch-

liche Geistesanstrengung zugrunde: Die Vor-Schrift, nach der Computer rechnen, 

wird ihnen von Menschen eingeimpft, die mit ihnen umgehen können. 

Zugleich deutet die Endung ›-fakt‹ eine ›Gemachtheit‹ an, und zwar eine solche, 

die bereits abgeschlossen ist. Factum ist im Lateinischen die »vollendete Tat«, die 

ihren Weg in unseren heutigen Sprachgebrauch vor allem als »Tatsache« (vgl. Pert-

sch 2008: 240) gefunden hat – ›-fakte‹ haben also ihren Herstellungsprozess defini-

tionsgemäß bereits durchlaufen und sind in einem unverhandelbaren Endzustand an-

gekommen. Darin stellen sie geradezu die Antithese von ›Daten‹ dar, die ja gemäß 

Hui als ein noch zu erschließendes ›Gegebenes‹ die funktionale Grundlage digitaler 

Informationstechnik bilden. Digitale Objekte erreichen niemals die formale Abge-

schlossenheit, die das -fakt als solches auszeichnet. Vielmehr verbleiben sie stets im 

Zustand des Gemacht-Werdens, der laufenden, kontextabhängigen Aktualisierung 

und Transformation zwischen Rohdaten und Interface und damit auch zwischen 

Computer- und Kulturebene. Die Vermittlung zwischen Abstraktem und Konkretem, 

die von Benutzeroberflächen geleistet wird, ist vor allem auch eine zwischen der na-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 149 

turgesetzartigen Logik der technischen Datenverarbeitung einerseits und der Offen-

heit und den Freiheitsgeraden kulturellen Ausdrucks andererseits. Die von Simano-

wski diagnostizierte ›Übersetzbarkeit von Allem in Alles‹ (vgl. Simanowski 2008: 

112) ist weniger eine Potentialität digitaler Medien, als ihr ständiger modus operandi: 

Sich digitalen Objekten adäquat nähern zu wollen, setzt möglicherweise gerade vo-

raus, sie nicht in rigiden ontischen Kategorien greifen zu wollen und sie stattdessen 

als fluide und transformative Objekte zu begreifen, die als das in Erscheinung treten 

können, was Rezipient und technischer Apparat aus der Situation heraus aus ihnen 

machen. 

 

3.2.6 Verkehrsformen 

 

Anke te Heesen führt aus dem Kontext der Museumswissenschaft und -praxis einen 

sehr interessanten Begriff in das Nachdenken über Objekte ein, den sie der marxisti-

schen Wirtschaftstheorie entleiht: jenen der Verkehrsform. In seiner ursprünglichen 

Bedeutung ist dieser Terminus ein Sammelbegriff für die Gepflogenheiten und Mo-

dalitäten zwischenmenschlicher Austauschprozesse: Verkehrsformen sind Arten und 

Formen des Sich-Gegenübertretens, die im Marx᾿schen Duktus selbstverständlich 

von ökonomischen Umständen determiniert sind ‒ so sei die übliche Verkehrsform 

des Kapitalismus z.B. die des Austauschs von Tauschwerten zwischen Eigentümern 

(vgl. Marx u. Engels 1953: 70ff.). Nach te Heesen gingen aus derselben wirtschafts-

geschichtlichen Situation, welche diese menschliche Verkehrsform hervorbringen 

konnte, auch neue »Verkehrsform[en] des Objekts« (Heesen 2005: 60) hervor. Wäh-

rend die Verkehrsform in Bezug auf den Menschen in erster Linie die Beziehungen 

zwischen Einzelpersonen beschreibt, meint die Verkehrsform des Objekts hier eine 

spezifische Beschaffenheit der Objekte selbst. Te Heesens Einschätzung nach tritt 

dem Menschen seit der Industrialisierung zunehmend nicht mehr das abgeschlossene 

und mit klarer Identität versehene Einzelobjekt gegenüber, sondern eine ständig an-

schwellende Fülle von Massenprodukten, die im Einzelnen kaum mehr voneinander 

zu unterscheiden sind und die darüber hinaus immer schneller von neuen Objekten 

ersetzt werden (vgl. ebd.: 60f.).  

Der Umgang mit diesen Gütern erfordert nach te Heesen neue Formen der Aus-

einandersetzung, die der erdrückenden Schwemme immer beliebiger werdender Ob-

jekte Spezifizierung und Handhabbarkeit gegenüberstellen. Als ein einfaches Bei-

spiel für eine solche Transformation nennt sie den Zeitungsausschnitt. Die vollma-

schinell gedruckte Tageszeitung erscheint als idealtypisches Beispiel für ein Ver-

kehrsobjekt der industriellen Moderne: Sie wird in Massen kaum unterscheidbarer 

Einzelexemplare hergestellt, hat eine sehr begrenzte Aktualitätsdauer von nur einem 

einzigen Tag, wird dementsprechend mit sehr schneller Frequenz von ›Folgemodel-

len‹ abgelöst, und sie ist nahezu überall für einen geringen Preis erhältlich, was sie 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | Dinge – Nutzer – Netze 

zu einem selbstverständlichen Bestandteil moderner Lebenswirklichkeiten werden 

lässt.  

Will man Zeitungen über ihre extrem begrenzte historische Situation hinaus an-

schlussfähig machen, so muss man sie in eine andere Verkehrsform überführen ‒ und 

diese ist nach te Heesen eben jene des Ausschnitts (vgl. ebd.: 61). Das Zerschneiden 

von Zeitungen in kleine Versatzstücke wird hier nicht als eine »Potenzierung« (ebd.) 

des Objektes verstanden, sondern vielmehr als der Versuch, »gerade der Fülle und 

Geschwindigkeit der Zeitung Herr zu werden« (ebd.). Das industriell fabrizierte und 

individuell beliebige Zeitungsblatt erhält eine distinkte Autorität eben durch die Au-

torschaft der Schere: Ausschnittsammlungen erzeugen aus zuvor nur durch ihre 

Gleichzeitigkeit miteinander assoziierten Kurztexten neue Textgebäude mit neuen 

Kriterien der Zusammengehörigkeit ihrer Einzelelemente. Der Zeitungsausschnitt 

»aktualisiert« (ebd.) ‒ man beachte diese Begriffswahl! ‒ in te Heesens Interpretation 

damit Bedeutsamkeiten innerhalb der Zeitungsartikel, die in ihrem ursprünglichen 

Veröffentlichungszusammenhang nicht zum Tragen kommen konnten. 

Das Zerteilen von Zeitungen und das Anlegen von Ausschnittsammlungen ist 

also ein durch und durch transduktiver Prozess, indem aus Kristallisationskeimen von 

Bedeutungen ganz wie in digitalen Hypertextsystemen und ganz wie in musealen 

Ausstellungen neue Objekte und neue Systeme von Objekten entstehen. Unter Rück-

griff auf Michel de Certeau spricht te Heesen hier von einer »zweiten Produktion«, 

die sich aus dem zentralen »Alltagsritual« (ebd.: 62) des Kapitalismus, nämlich dem 

Konsum, ergibt. Diese zweite Produktion ist ausdrücklich nicht auf die Herstellung 

eines neuen oder anderen Produktes ausgerichtet, sondern auf eine Veränderung des 

Umgangs mit bereits bestehenden, die durch diesen neuen Umgang ihrerseits trans-

formiert werden (vgl. ebd.). Der Zeitungsausschnitt ist die »Verdinglichung der ephe-

meren Zeitung und der durch einen schnellen Rhytmus geprägten Lektürepraxis« 

(ebd.): 

 

Aus einem Serienprodukt entwickelte sich ein Verkehrsobjekt, das Mensch und Objekt, verge-

hende Lektüre und Speicherung, Abfall und Dauer verband, ohne sich auf eine Seite zu schla-

gen. Aus einem Warenprozess stammend und doch nicht seinen Grenzen unterliegend, steht es 

zwischen Reproduktion und Einmaligkeit, zwischen Ware und Kunst, Anonymität und Aukto-

rialität, zwischen dem »schlechthin Dauernden« und dem »schlechthin Nicht-Dauernden«, zwi-

schen Medium und Objekt. (Ebd.: 63) 

 

Die Verkehrsform verwandelt also das Objekt nicht durch eine physische Verände-

rung seiner selbst, sondern indem sie dasselbe Etwas an einen anderen sozialen Ort 

transponiert und es damit als etwas anderes rezipierbar macht als das, was es zuvor 

scheinbar offensichtlich gewesen ist. Damit sind natürlich in gewisser Art alle Re-

produktionen Verkehrsformen der Objekte, die sie abbilden. Beziehen wir den Be-

griff allerdings auf digitale Bilderzeugung, dann erscheint die Verkehrsform zugleich 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 151 

als ein überaus hilfreicher Terminus, um über die kategoriale Verschiedenheit von 

culture und computer layer hinweg das Zustandekommen von virtuellen, digitalen 

oder auch schlicht Interface-Objekten zu operationalisieren. 

Die von Eduardo Kac festgestellte Verschiedenheit von originär digitalen Objek-

ten und solchen, die Reproduktionen physischer Dinge darstellen, verweist hier zu-

gleich auf ein paralleles Wirken zweier unterschiedlicher Verkehrsformen. Lässt man 

den Aspekt der Reproduktion zunächst außen vor, so sind digitale Objekte ganz 

grundsätzlich Verkehrsformen des digitalen Codes, zu dem wir uns als Kulturwesen 

eigentlich nicht verhalten können. Nicht nur, dass er wie die industriell hergestellte 

und marktwirtschaftlich vertriebene Zeitung mit überwältigend hoher Frequenz an 

uns vorbeirauscht ‒ er ist darüber hinaus auch, im Gegensatz zur Zeitung, in den 

Begrifflichkeiten und Sinnstrukturen unserer Alltagswelt nicht zu deuten. Interfaces 

verleihen dem Code auf dem Bildschirm zumindest eine Illusion von Stetigkeit, wäh-

rend sie ihm zugleich eine Bildlichkeit auferlegen, zu der wir in Beziehung treten 

können. Stefan Münkers Feststellung, dass ›Virtualität‹ im Hinblick auf den Compu-

ter meist seine Fähigkeit beschreibt, simulatorisch zu etwas zu werden, das er eigent-

lich nicht ist, lässt sich in te Heesens Sinne also durchaus so interpretieren, dass di-

gitale Virtualität schlechterdings das Prinzip der technischen Erzeugung von kultu-

rellen Verkehrsformen aus abstrakten numerischen Werten ist. Beziehen wir nun di-

gitale Objekte in die Betrachtung mit ein, die ihren Ursprung in der Digitalisierung 

physischer Gegenstände haben, so legt sich über die Verkehrsform des Codes die 

Verkehrsform eines präexistenten kulturellen Sinnträgers, deren Funktionalität jener 

des Codes genau gegenläufig ist. Während digitale Objekte den verfließenden Bits 

nämlich eine temporäre Stabilität auf dem Bildschirm verleihen, ist ihre Lebensdauer 

gegenüber materiellen Dingen massiv reduziert. Die Bildlichkeit von Digitalisaten 

verschleiert die Prozeduralität des Codes ebenso, wie sie die Permanenz des Originals 

unterläuft. 

Der große Nutzen des Verkehrsform-Begriffes ist in diesem Zusammenhang, 

dass er ein Beiseitestellen der Frage nach einem ontisch-technisch ›Eigentlichen‹ di-

gitaler Objekte ermöglicht, ohne dass man diese völlig ausblenden müsste. Tatsäch-

lich ist es eben gerade die Uneigentlichkeit von Verkehrsformen, die ihren begriffli-

chen Wert ausmacht: Verkehrsformen der Objekte beschreiben ein situatives, kultu-

relles ›Sein‹, das an räumliche, zeitliche und vor allem auch diskursive Orte gebun-

den ist. Zugleich verweisen diese situierten Objektidentitäten immer auf ihr Substrat 

zurück: ohne Zeitung kein Zeitungsausschnitt, ohne historischen Überrest kein Mu-

seumsding, ohne Code kein digitales Objekt, ohne Original keine Reproduktion. Die 

Frage nach der Dinghaftigkeit digitaler Objekte bleibt also relevant, ist aber nicht die 

einzige und ‒ so soll hier für den Augenblick postuliert werden ‒ auch nicht die ent-

scheidende, was die Möglichkeit virtueller Museumsdinge anbelangt. Vielmehr gilt 

es auch nach den Modalitäten (sofern es sie denn gibt ‒ und mit Sicherheit wird auch 

die vorliegende Studie nicht jeden Vertreter einer konservativen Museologie hiervon 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | Dinge – Nutzer – Netze 

überzeugen können) zu fragen, unter welchen Computerbilder eine museale Ver-

kehrsform annehmen können. 

Dieser Problemkomplex ist wiederum von der ›hypernatürlichen‹ Fundierung der 

Computerbilder insofern gar nicht abzukoppeln, als dass deren Präsentation (bzw.: 

deren Präsentierbarkeit schlechthin) den Voraussetzungen, Grenzen und Standards 

digitaler Technik unterworfen ist. Während das physische Museum den ›Zugriff‹ auf 

seine Objekte und damit deren Rezipierbarkeit über eine bestimmte Raumsituation 

ermöglicht und reglementiert, bestimmen bei digitalen Objekten die Methoden des 

Datenabrufs über ihre Anschlussfähigkeiten und damit eben auch über die konkreten 

Ausprägungen ihrer Verkehrsform. Wie im physischen Museum ist auch im virtuel-

len das Funktionieren der Objekte als Medien nicht zu verstehen, wenn man es nicht 

im sie umgebenden ›Raum‹ kontextualisiert. 

 

 

3.3 MUSEEN OHNE RAUM 

 

Museale Räume sind Orte der Abduktion, und zwar in einem pointierten, doppelten 

Sinne. Zum einen meint die Abduktion in diesem Kontext jene bereits im ersten Ka-

pitel erwähnte Erkenntnisebene, die nach Umberto Eco aller Induktion und Deduk-

tion (ebenso wie wohl aller Transduktion) vorausgeht: Der museale Raum weist die 

in ihm enthaltenen Dinge überhaupt erst als Träger einer Botschaft aus und gibt uns 

Anlass zu der Annahme, dass es in seinem Inneren etwas zu verstehen gibt. Die harte 

Innen-/Außen-Trennung zwischen Ausstellungsfläche und Rest der Welt, die im und 

vom Museum etabliert wird, kennzeichnet die in ihm enthaltenen Dinge als Semio-

phoren, an denen kulturelle Inhalte und Zusammenhänge abgelesen werden sollen − 

und dies gilt auch und oft sogar umso mehr, wenn sich außerhalb des Museums ver-

gleichbare Objekte im alltäglichen Gebrauch befinden. Nicht umsonst geschah der 

legendär gewordene Kunstfrevel an Jospeh Beuys᾿ Badewannen-Kunstwerk im Jahre 

1973 nicht in einem Ausstellungskontext, sondern zu einem Zeitpunkt, an dem sich 

die künstlerisch verdreckte Kinderwanne in einem Lagerraum des Leverkusener 

Schlosses Morsbroich befand und der lokale SPD-Ortsverein ein Spülbehältnis für 

das bei einer Veranstaltung anfallende Schmutzgeschirr benötigte (vgl. Lutteroth 

2011). 

Zum anderen sind Museen aber auch Orte der ›Abduktion‹ im allerwörtlichsten 

Sinne. Das lateinische Verb abduco meint zunächst nur ein weg- oder entführen 

(Pertsch 2008: 14) und auch das aus ihm hervorgegangene englische to abduct bzw. 

das Substantiv abduction beschreiben einen Akt der Entführung und damit der Ver-

legung von etwas oder jemandem aus einem Kontext, in den es, sie oder er ›hinein-

gehört‹ in einen solchen, der ihm oder ihr fremd ist. Im Museum gehen diese beiden 

Ebenen der Abduktion notwendigerweise miteinander einher: Der Standortwechsel 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

