»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 127

museum does not house actual objects and therefore lacks the permanence and unique qualities

of a museum in the institutional definition of the term.>

Hiermit sind freilich nur die absoluten Minimalanforderungen dessen benannt, was
ein virtuelles Museum ausmachen kénnte — legt man einzig die obigen Kriterien zu-
grunde, so gibe es eigentlich keinen Grund, es nicht bei den Begriffen »elektronisch¢
oder »digital< zu belassen. Ja selbst die Bezeichnung yMuseum« wird hier problema-
tisch, denn wenn neben der Materialitdt auch noch das Element assoziativer Naviga-
tion zwischen Wissenselementen wegfillt — und die Definition der Britannica fordert
diese nicht ein —, dann bliebe als letzter, diinner Faden, der das virtuelle Museum mit
dem physischen verkniipft, nur mehr die genaue Natur der Inhalte, die gesammelt
werden. Ein virtuelles Museum unterscheidet sich dann von einer beliebigen Daten-
bank nur noch darin, dass die in ihm gesammelten Dateien Abbilder von und Meta-
daten iiber Objekte sind, die sich in Museen befinden bzw. die als materielle Dinge
unter den Bewahrungsauftrag des Museums fallen konnten. Es ist ferner bezeich-
nend, dass auch dieser Artikel nach einem kurzen definitorischen Umriss sofort zu
einer Herabqualifizierung des virtuellen Museums gegeniiber dem physischen iiber-
geht: Thm fehle eben dessen Permanenz ebenso wie seine >unique qualities<, und wir
konnen wohl mit gutem Grund annehmen, dass mit diesen Qualitdten eben die Di-
mensionen von Anmutung und Auratizitit des authentischen, materiellen Objekts ge-
meint sein werden.

3.2 MUSEEN OHNE DINGE

Insofern sind Walter Benjamins Uberlegungen zum Status des Originals und seiner
Beziehung zu seinen Reproduktionen immer noch zentral fiir den Umgang der Mu-
seologie mit der Digitalisierung (bzw. Virtualisierung) von kulturellem Erbe (vgl.
Schweibenz 2001: 8f.). Dabei kann sie Benjamins Theoriegebédude allerdings nicht
in allen Details anerkennen: Téte sie dies, so wire das Museum als kommemorative
Einrichtung schon mit dem Aufkommen analoger technischer Reproduktionsverfah-
ren obsolet geworden. Vielmehr muss die Museumswissenschaft Benjamins Thesen
umformulieren, um an sie ankniipfen zu kénnen: Statt von einer Zerschlagung der
Aura und damit im weiteren Sinne auch jener Kategorie des »Originals< auszugehen,
um die sich das Museum formiert hat, wird das Museum als jene Einrichtung begrif-
fen, welche eben die Zerschlagung der Aura verhindert und das Original unmissver-
standlich als solches ausweist:

2 Hier zitiert nach Schweibenz 2001: 7. Der Absatz findet sich immer noch unveridndert im
zwischenzeitlich aktualisierten Artikel unter http://www.britannica.com/EBchecked/
topic/630177/virtual-museum vom 18.04.2018.

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



http://www.britannica.com/EBchecked/topic/630177/virtual-museum
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/630177/virtual-museum
https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/630177/virtual-museum
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/630177/virtual-museum

128 | Dinge — Nutzer — Netze

Virtualisierung aber bedeutet Verschiebung aus dem Sein in den Schein, und gerade in einer
Zeit, in der eine einst unvorstellbare Flut von visueller und akustischer Information iiber die
Menschheit hereinbricht, ist es umso wichtiger, darauf zu achten, da3 »Visionen nicht durch

Televisionen« ersetzt werden. (Waidacher 2000: 7)

Was hier bei Waidacher anklingt wire also die Position, dass dem Museum gerade
in Zeiten von Digitalisierung und Virtualisierung eine besondere Rolle als Anwalt
und Beschiitzer des authentischen Originalobjektes zukomme. Damit ist zugleich im-
pliziert, dass die Aura des musealen Objektes immer aus einer doppelten Situiertheit
hervorgeht — némlich einerseits aus jener in der historischen Welt, die es erst muse-
alisierbar macht, andererseits aus jener in der musealen Ausstellung, welche ihre Ex-
ponate als Sinntrdger historischer Zeugenschaft kennzeichnet. Howard Besser sieht
aus diesem Grunde das auratische Erlebnis nicht nur als eine Reaktion des Rezipien-
ten auf die Konfrontation mit dem Museumsding, sondern auch als eine auf die sozi-
ale Situation des Museums, in der man das Objekt in einem sehr bestimmten raumli-
chen und epistemischen Kontext erlebt, den man zu jeder Zeit mit anderen Besuchern
teilt. Demgegeniiber sei der Besuch im virtuellen Museum — der ja letztlich nichts
anderes sei als ein Anschauen von Abbildungen auf einem Bildschirm — ein beque-
mer, aber tiickischer Prozess: Die einschriankungslose Verfiigbarkeit digitalisierter
Exponate schalte nicht nur die paddagogisch-didaktische Funktion des Kurators weit-
gehend aus, sondern auch jenes Moment musealer Andacht, das sich eben gerade auf
das Wechselspiel von Priasenz und Unnahbarkeit der Objekte griinde (vgl. Besser
1997: 120).

Auch Stefanie Samida, die der Idee virtueller Museen durchaus positiv gegen-
iibersteht, sieht im Begriff selbst lediglich eine Metapher: Ein virtuelles Museum sei
zunéchst immer nur eine endliche Anzahl von Dateien, die museale Inhalte lediglich
abbilden und iiber eine Struktur von Links miteinander verbunden und abrufbar sind
(vgl. Samida 2002: 16). Eine Aura sei anhand dieser nicht erfahrbar, was allerdings
kein Nachteil gegeniiber dem physischen Museum sein miisse: Vielmehr akzentuiere
die digitale Reproduktion andere Aspekte des Objektes, indem sie seine epistemi-
schen Eigenschaften iiber seine materielle Prasenz und damit Reflexion iiber Anmu-
tung stelle. Die Kopie ermdgliche vielfdltigere und unbefangenere Formen der Aus-
einandersetzung mit dem Gegenstand als das Original, gerade weil sie nicht dieselbe
Ehrfurcht einfordere (vgl. ebd.: 19). In diesem Sinne stelle das virtuelle Museum eine
Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Verhéltnis von Erlebnisqualitdt und
Vermittlungsanspruch im Museum dar und konne die physische Institution durchaus
herausfordern (vgl. ebd.: 20).

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 129

3.2.1 Ding und Information

Werner Schweibenz denkt in eine dhnliche Richtung und hilt es angesichts der Ent-
stehung virtueller Museen fiir geboten, auch iiber die 6konomische Verortung von
Museen zu diskutieren. Seiner Ansicht nach unterstreichen museale Prisenzen im
Netz eine grundsitzliche Zugehdrigkeit der Museen zur Informations- und Kommu-
nikationswirtschaft: In letzter Konsequenz seien sie eine Form von Massenmedium,
womit notwendigerweise auch einherginge, dass sie mit anderen massenmedialen
Angeboten in Konkurrenz stiinden (vgl. Schweibenz 1998: 186f.). Diese Einschit-
zung findet Schweibenz bestitigt in einer These des serbischen Museumswissen-
schaftlers Ivo Maroevic, der zufolge die Museologie als eine Teildisziplin der Infor-
mationswissenschaft verstanden werden miisse, ob sie sich dessen nun selbst bewusst
sei oder nicht (vgl. Schweibenz 2001: 1; vgl. Maroevic 1998: 88). Stefanie Samida
sieht eine entscheidende psychologische Hiirde fiir Museumsschaffende darin, sich
diesen Sachverhalt tatséchlich einzugestehen: Mit der Digitalisierung verbédnde sich
fiir sie allzu hdufig zugleich die Idee von einer Anbiederung des Museums an die
Populérkultur, einer Abkehr vom didaktischen Auftrag der Institution und eine Hin-
wendung zu unreflektiertem >Edutainment(, mit dem man langfristig die Daseinsbe-
rechtigung des Museums aushebeln miisse (vgl. Samida 2002: 5). Diese Einschét-
zung wird von Ann Mintz unterstrichen, der zufolge Museen und Kuratoren zwar
genau auf der Grenze von materieller Kultur und Wissenswirtschaft operieren, die
materielle Komponente ihnen im Arbeitsalltag jedoch sehr viel priasenter sei:

The Age of Information raises especially interesting issues for museums. On the one hand,
museums are part of the information economy. By the current definition, museum professionals
are wknowledge workers«, engaged in the creation and transfer of information. On the other
hand, it’s a very special kind of information, based not on pure data but on real things. (Mintz
1998: 20)

Richtig ist sicherlich Folgendes: Ein virtuelles Museum kann nichts ausstellen, was
sich im strengen ontologischen Sinne als ein »Dingg, geschweige denn als ein »Origi-
nal< bezeichnen lieBe. Alle Software ist ndmlich zuallererst und wesentlich Kopie,
bzw.: Bei digitalen Entitéten wie Programmen und Dateien gibt es keine Moglichkeit,
Kopien kategorisch als solche zu erkennen, weil sich ihnen kein Original gegeniiber-
stellen ldsst. Digitale Technologie funktioniert in diskreten Werten — auf grundle-
gendster Ebene jenen der Bits, die als bindre Signale immer nur die Zustinde O
(>Ausg, »Nein¢) oder 1 (>Ein¢, »Ja<) aufweisen konnen. Daraus folgt, dass es so etwas
wie eine verlustfreie Digitalisierung eines analogen Objektes nicht geben kann (vgl.
Manovich 2002: 49). Wie bereits diskutiert wurde, ist z.B. eine Bilddatei ja nichts
anderes als eine Zuweisung diskreter Farbwerte zu diskreten Koordinaten auf dem

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | Dinge — Nutzer — Netze

Raster eines Computerbildschirmes. Auf der Oberfléche eines Gemaéldes aber lassen
sich grundsatzlich unendlich viele einzelne Punkte bestimmen — und unendlich viele
Farbwerte unendlich vielen Pixeln zuzuweisen wiirde logischerweise auch eine un-
endliche Anzahl von Bits und damit eine unendlich groe Datei erfordern. Ein ana-
loges Objekt zu digitalisieren heif3it also, zundchst eine sehr offensichtliche Kopie
entstehen zu lassen, die von ihrer Vorlage nicht nur verschieden ist, sondern eine
klare Reduktion derselben darstellt. Beim oben gewéhlten Beispiel der Digitalisie-
rung eines analogen Bildes wird das Objekt auf eine endliche Anzahl von diskreten
Werten reduziert, deren genaue Hohe wiederum abhéngig ist vom Aufldsungsvermo-
gen der Apparatur (also des Scanners oder der Digitalkamera) und der angestrebten
DateigroBe. Wahrend der Informationsgehalt eines analogen Objektes also prinzipiell
unbegrenzt ist, ist jener einer digitalen Reproduktion auf eine genau benennbare An-
zahl von Bits beschrinkt (vgl. ebd.).

Dies bedeutet aber zugleich auch, dass digitale Information im Gegensatz zu ana-
loger prinzipiell perfekt reproduzierbar ist. Kein Félscher der Welt, sei er auch noch
so kunstfertig, kann eine im mathematisch-informationstheoretischen Sinne perfekte
Kopie eines Geméldes anfertigen, weil dies erfordern wiirde, jede der unendlich vie-
len Positionen, die auf einer Leinwand bestimmbar sind, mit einem genau identischen
Farbwert auf eine andere zu iibertragen. Auch die mechanisch-fotografischen Repro-
duktionsverfahren, die fiir Walter Benjamin noch im Mittelpunkt der Betrachtung
standen, waren hierzu nicht imstande. Analoge Kopierverfahren weisen notwendi-
gerweise immer kleine Abweichungen vom Original auf. Und diese wiederum begin-
nen sich zu summieren, sobald Kopien nicht mehr vom Original, sondern von friihe-
ren Kopien erstellt werden. Im Qualitdtsverfall der Abbildung duBlern sich die Grade
oder Generationen der Reproduktion, welche die Kopie vom Original trennen. Wohl-
gemerkt enthélt die analoge Reproduktion dabei nicht weniger Information als das
Original, das ihr vorausging. Auf dem Foto lassen sich ebenso wie auf der bemalten
Leinwand beliebig viele Punkte benennen. Aber sie sind informationell nicht ldnger
identisch, die Abweichungen vom Original sind Artefakte des Reproduktionsappara-
tes (vgl. ebd.).

Ein digitales Bild hingegen besteht aus einer endlichen Zahl von Werten, die be-
reits in diskreten Ziffern vorliegen. Entsprechend kdnnen diese auch unverdndert ko-
piert bzw. beim Kopiervorgang laufend mit dem relativen »Original< abgeglichen
werden, sodass sich eventuell auftretende Abweichungen sofort berichtigen lassen.
Im Ergebnis sind die bitperfekten Kopien dann (auBler iiber Metadaten) weder vonei-
nander, noch vom ihnen zugrundliegenden Ursprungs-Datensatz zu unterscheiden
(vgl. ebd.). Die Kategorie des Originals ist digitalen Mediensystemen also vollig
fremd. Die »Authentizitdt< digitaler Daten kann nur auf zweierlei Arten etabliert wer-
den: Entweder iiber den Abgleich mit einer als solchen ausgewiesenen »Mastercopy«
(die, wie der Name schon sagt, kein Original, sondern lediglich eine Referenz- oder

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 131

Musterkopie darstellt), oder iiber eine aus den Daten selbst ausgelagerte Herkunfts-
dokumentation (vgl. Lynch 2000: online).

Die Frage nach digital-virtuellen >Dingenc< ist wiederum mindestens ebenso prob-
lematisch wie die nach digitaler Authentizitdt und Originalitit. Im physischen Mu-
seum sind die Ausstellungsgegenstinde ja immer zwingend aktuell: Wéhrend der
Raum zwischen ihnen das Entfaltungsmedium des Virtuellen darstellt, in dem der
Besucher die Ausstellung wahrnimmt, navigiert und potenzielle Deutungen aktuali-
siert, stellen die Dinge in ihrer Materialitét die Leuchttiirme und Landmarken des
unzweifelhaft »Wirklichen« dar. Thr Sinn ist verhandelbar, aber nicht ihr physisches
Vorhandensein. Ein Museumsding kann unzéhlige mogliche Bedeutungen in sich
vereinen, aber sein Platz im Raum ist unteilbar und kann nicht zur gleichen Zeit von
einem anderen Objekt belegt werden. Es schafft also durch seine Prdsenz im Raum
Sinnpotentiale, wihrend es zugleich die Anwesenheit anderer Nouophoren am selben
Ort ausschlieft. Digital simulierte Dinge hingegen konnen durchaus denselben >Ort«
belegen, weil ihr y)Raumc« ein rein semantischer ist. Nach Alan Wexelblat befinden
sich zwei semantisch identische virtuelle Objekte auch an derselben Position des
Sinngefiiges. Wer zwei gleiche Dateien als distinkte Entitdten betrachten mochte, der
wird nicht umhinkommen, sie kiinstlich verschieden zu machen, indem er z.B. eine
von ihnen mit einem global identifier versieht (vgl. Wexelblat 1991: 262f.)

3.2.2 Stetigkeit vs. Prozeduralitit

Erschwert wird diese Problematik abermals dadurch, dass es in digital-virtuellen Um-
gebungen keine persistenten Dinge gibt, wie wir sie aus der physikalischen Welt ken-
nen:

There are no objects in cyberspace, only collections of attributes given names by travellers, and
thus assembled for temporary use, only to be automatically dismantled again when their use-
fulness is over, unless they are used again within a short time-span. Thus useful or valued ob-
jects remain, while others simply decay. These collections of attributes are assembled around

nameless nodes in information spaces. (Novak 1991: 235)

Die Objekte, welche in und von digitalen Medien dargestellt werden, sind also ihrer
technologischen Unterlage entsprechend keine abgeschlossenen Produkte, sondern
dynamische Prozesse, die erst in ihrer Rezeption aus »Attributen< zusammengesetzt
werden. Insofern erleben wir hier gewissermafen eine Umkehr des Experimentalsys-
tems nach Rheinberger: Wiahrend dort ein gegebenes Objekt nach und nach seine
Eigenschaften preisgibt, sind hier die Eigenschaften das Gegebene, und in der Be-
trachtung setzt der Nutzer sie zu etwas zusammen, das als ein singuléres funktionales

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | Dinge — Nutzer — Netze

Ganzes begriffen werden kann. Solche positiven Einheiten simulierter Erfahrungs-
wirklichkeit nennt Novak »attribute objects« (ebd.: 236). Das virtuelle Element liegt
bei ihnen gerade darin, dass sie nichts »Eigentliches< an sich haben. Sie sind keine
sperrigen, vorgefundenen Entitéten, die man verhandelbar zu machen versucht, in-
dem man sie beschreibt, sie sind vielmehr ganz das Produkt der sie beschreibenden
Attribute (vgl. ebd.). Ein einfaches und einpragsames Beispiel fiir diesen vielleicht
etwas abstrakt erscheinenden Sachverhalt findet sich in Friedrich Kittlers Ausfiihrun-
gen zur dreidimensionalen Computergrafik. Dreidimensionale Gegensténde, wie sie
uns z.B. in Computerspielen begegnen, bestehen grundsitzlich immer nur aus Ober-
flichen in Form von Vektoren, die eine sichtbare Peripherie beschreiben, welche
dann von einer Renderer-Software mit zweidimensionalen Texturen {iberzogen wer-
den kann (vgl. Kittler 2002: 184). Jedes dreidimensionale, von einem Computer auf
einen Bildschirm gebrachte Objekt besteht also aus einem »>Drahtgeriist< eindimensi-
onaler Linien und einem >Bezug¢ in Form einer zweidimensionalen Bilddatei. Die
geometrische Beschreibung geht dem Ding damit nicht nur voraus — dies lieBe sich
durchaus auch bei virtuellen Erscheinungen der physikalischen Welt beobachten, so
z.B. bei der bereits erwidhnten Architekturskizze —, sie ist vielmehr im Wesentlichen
das Ding, das ansonsten selbst im hochsten ihm moglichen Zustand der Physikalitat,
dem Erscheinen als Bild auf dem Monitor nédmlich, fliichtig bleibt.

Der brasilianisch-amerikanische Multimediakiinstler Eduardo Kac sieht daher bei
digital mediierten Kunstobjekten eine kategorische Verschiedenheit zwischen einer-
seits solchen, die lediglich Digitalisate eines zuvor existierenden Dinges aus der ana-
logen Welt darstellen, und andererseits jenen, die von Grund auf am Computer bzw.
in grafischen Interfaces entstehen. Diese Verschiedenheit ist fiir Kac keine vorrangig
ontologische, sondern vielmehr eine, die sich in diskrepanten Rezeptionssituationen
auBert. Das analoge Kunstwerk werde — aufler in Projekten, die Performance-Ele-
mente mit einschlieBen — im Zustand seiner Entstehung bzw. seiner Unfertigkeit nur
vom Autor selbst erlebt. Der Betrachter, der dem Objekt dann in Museum oder Ga-
lerie begegnet, wird es nur in abgeschlossener Form kennenlernen, also niemals die
weille Leinwand, den unbehauenen Marmor zu sehen bekommen. Digitale Erschei-
nungen hingegen entstehen in ihrer Aktualisierung iiber das Interface erst vor den
Augen des Rezipienten — und vergehen zugleich wieder, wenn dieser Aktualisie-
rungsprozess beendet wird (vgl. Kac 1997: 300). Damit fehlt digitalen >Dingenc« also
die entscheidende Charakteristik physikalisch-analoger, welche das Museum als Er-
innerungsdispositiv erst entstehen lassen konnte: jene ndmlich, den Moment ihres
Zustandekommens zu iiberdauern.

Hannah Arendt sieht in ihrer Vita Activa in der Dauerhaftigkeit von materiellen
Dingen den Schliissel zur Verankerung kultureller Formen in der menschlichen Le-
benswelt und verbindet damit zugleich eine Kritik an Karl Marx’ Begriff der Produk-
tivitdt. Marx definiert die produktive Téatigkeit grundsatzlich nur als jenen Teil der

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 133

Arbeit, den ein Mensch iiber die bloBe Erfiillung seiner Grundbediirfnisse hinaus leis-
tet, wobei Beschaffenheit und Ergebnis dieser Arbeit unerheblich sind: Nach Marx
ist das Backen eines Brotes, das wenige Tage nach seiner Herstellung entweder ge-
gessen oder ungenieflbar geworden sein wird, nicht fundamental verschieden von der
Herstellung eines Mobelstiicks, das Generationen zu iiberdauern imstande ist (vgl.
Arendt 2013: 111f.). Arendt sieht darin ein Versdumnis, das blo3e » Arbeiten« vom
»Herstellen« zu unterscheiden — die Arbeitstheorie des Marxismus koppelt den Ar-
beitenden von der kulturellen Welt ab, in der er arbeitet und ermittelt den Wert seiner
Tétigkeiten nach reinen Subjektvariablen wie z.B. der in die Arbeit investierten Le-
benszeit. Wenn Menschen aber liber ihre eigene Arbeit oder die anderer sprechen, so
tun sie dies meist in Verbindung mit den Effekten und den Unterschieden, welche
diese Arbeit in ihre Lebenswelt einbringt: Marx’ Vorstellung von Arbeit und Produk-
tivitit wird also, so Arendt, nicht der Tatsache gerecht, dass in der menschlichen Er-
fahrung verschiedene Arten von Arbeit und ihre Ergebnisse auch grundverschiedene
»Wesensarten« aufweisen (vgl. ebd.: 112). Fiir sie ist Arbeit ndmlich erst dort pro-
duktiv, wo sie herstellt: Produktive Arbeit heiflt, Verdnderungen in der du3eren Welt
zu bewirken, die den Moment ihrer Entstehung signifikant {iberleben — und dies wie-
derum geschieht nach Arendt nur dort, wo »Gebrauchsgegenstinde« (vgl. ebd.:
112f.) geschaffen werden. Gebrauchsgiiter unterscheiden sich nach Arendt von Ver-
brauchs- oder Konsumgiitern darin, dass sie von unserem Umgang mit ihnen nicht
oder nur sehr langsam verzehrt werden und uns somit »vertraut« werden kdnnen:

Aus ihnen erwichst uns die Vertrautheit der Welt, ihrer Sitten und Gebrauche, die den Umgang
von Mensch und Ding wie den zwischen Menschen regeln. Was die Verbrauchsgiiter fiir das
Leben des Menschen bedeuten, bedeuten die Gebrauchsgegensténde fiir seine Welt. (Ebd.: 112)

Das Herstellen ist also fiir Arendt die einzig produktive und langfristig kulturstiftende
AuBerung seines Daseins, zu welcher der Mensch imstande ist. Freilich duBert der
Mensch sein Dasein auch, wenn er »denkt«, »spricht« oder im weitesten Sinne des
Wortes »handelt« — aber diese AuBerungen sind nicht produktiv, solange sie kein
Ergebnis hervorbringen, das in der Welt bestand hat: Menschliche Kultur als Phéno-
menbereich ist erst das Produkt von Verdinglichungen und Ausmaterialisierungen
dessen, was sonst Rede, Gedanke, Geste oder singuldre Handlung bleiben miisste
(vgl. ebd.: 114). Wer also ein produktiver Denker sein will, der muss seine Gedanken
materiell in die Welt projizieren, indem er sie z.B. niederschreibt:

Die Faktizitit des gesamten Bereichs menschlicher Angelegenheiten hdngt davon ab, einmal
dafl Menschen zugegen sind, die gesehen und gehort haben und darum erinnert werden, und
zum anderen davon, daf} eine Verwandlung in die Handgreiflichkeit eines Dinghaften gelingt.

Ohne Erinnerung und die Verdinglichung, die aus der Erinnerung selbst entspringt, weil die

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Dinge — Nutzer — Netze

Erinnerung der Verdinglichung fiir ihr eigenes Erinnern bedarf [...], wiirde das lebendig Ge-
handelte, das gesprochene Wort, der gedachte Gedanke spurlos verschwinden, sobald der Akt
des Handeln, Sprechens oder Denkens an sein Ende gekommen ist; es wiirde sein, als hitte es
sie nie gegeben. Die verwandelnde Vergegenstéindlichung ist der Preis, den das Lebendige
zahlt, um nur iberhaupt in der Welt bleiben zu diirfen; und der Preis ist sehr hoch, da immer
ein »toter Buchstabe« an die Stelle dessen tritt, was einen fliichtigen Augenblick lang ein »le-
bendiger Geist« war. (Ebd.: 113f.)

Die Medialitit ist demnach die Tochter der Materialitit und das Medium immer eine
Form von Ding — genauso, wie ja auch alle von Menschen geschaffenen Dinge ir-
gendwo immer Medien sind, die eine kulturelle Bedeutung in sich tragen, auch wenn
diese Funktionalitdt nicht immer ihre wichtigste ist. Dinge, die vorrangig medialen
Charakter haben (und damit eben auch Kunstwerke und andere Museumsdinge), zéh-
len im arendtschen Duktus dementsprechend zu den Gebrauchsgiitern. Natiirlich sind
auch diese Objekte zeitlichen Verdnderungen und dem Verfall unterworfen — aber
das Schicksal des Verzehrtwerdens ist den Gebrauchsgegenstinden Tisch, Buch oder
Gemilde nicht auf dieselbe Art eingeschrieben wie den Verbrauchsgegenstinden
Brot, Wein oder Toilettenpapier. Die Dauerhaftigkeit von Gebrauchsgiitern muss
keine ewigwéhrende sein, geht aber meist doch deutlich iliber die individuelle
menschliche Lebenszeit hinaus. In dieser Fahigkeit, uns zu tiberleben, erhalten diese
Dinge eine gewisse »Unabhéngigkeit« (ebd.: 161) von den Menschen: Sie existieren
zwar, weil wir sie zu irgendeinem Zeitpunkt einmal hergestellt haben, aber nach die-
ser Herstellung benétigen sie uns nicht mehr, um in der Welt aktualisiert zu sein. Aus
diesem Grunde »stabilisieren« die Dinge nach Arendt unser Leben (ebd.: 162). Wih-
rend wir Subjekte uns sowohl kérperlich als auch in unseren kulturell erlernten Ver-
haltensweisen laufend dndern, begegnen uns die Objekte mit scheinbar vollig stabilen
Identitdten (vgl. ebd.). Zugleich bestimmt das materielle Produkt einer Herstellungs-
tatigkeit schon vor seiner Fertigstellung den Prozess der produktiven Arbeit, indem
es ihm einen Endpunkt setzt: Das Herstellen endet immer im fertigen Ding, das ab-
geschlossen bleibt, auch wenn der Arbeitsprozess zur Herstellung identischer Dinge
wiederholt wird (vgl. ebd.: 169f.).

In fast allen diesen von Hannah Arendt beschriebenen Aspekten kultureller Ver-
stetigung durch Materialisierung und Verdinglichung unterscheiden sich digital-vir-
tuelle Objekte von materiellen. Zwar steht auch hinter jeder Bilddatei und jedem si-
mulierten Ding im Computerspiel eine bestimmte Materialitdt — in Form der Daten-
trager, des Rechners selbst, des Bildschirms, usw. — aber das, was sich auf der Inter-
faceebene als ein abgeschlossenes Objekt préisentiert, ist eben in seiner Existenz auf
die Dauer seiner Aktualisierung beschrinkt. Der Computer kann arbeiten, ist aber aus
sich heraus zum »Herstellen< unfahig — er kann Virtualititen in Form von Program-
men und Dateien speichern, seine Aktualititen lassen sich allerdings duferstenfalls
iiber Peripheriegerite wie z.B. einen Drucker verstetigen. Dariliber hinaus haben die

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 135

simulativen Aktualisierungsprozesse des Computers im Gegensatz zur materialen
Herstellungstitigkeit des Menschen keinen klaren Endpunkt: Der Computer, der Pro-
grammvorgaben ausfiihrt, interessiert sich nicht fiir das, was wir kulturell und lebens-
weltlich mit den Objekten anstellen, die in seinem Interface erscheinen, ja die ganze
menschliche Vorstellung eines »>Zwecks« dieser Objekte ist ihm schlechthin fremd.
Am Ende der Herstellung eines Tisches steht das Abstellen anderer Dinge auf seiner
Oberfldche, am Ende jener eines Brotes sein Verzehr, am Ende jener eines Geméldes
seine Zurschaustellung in einem kulturellen Raum. Am Ende der Anzeige einer Bild-
datei auf einem Monitor mag fiir den Nutzer die Befriedigung eines bestimmten
Schaubediirfnisses stehen, fiir den Computer aber geht das Rechnen weiter: Weil das
Bild fiir ihn eben Code ist, unterscheidet es sich erstens qualitativ nicht fundamental
von den zigtausenden anderen digitalen Entitdten, mit denen ein gewdhnlicher PC in
jedem Augenblick seines Betriebes umzugehen hat, und weil reine Zahlen keine sin-
guldre, raumzeitlich gebundene Existenz aufweisen, ist zweitens jeder zukiinftige
Aufruf des digitalen Bildes fiir ihn nicht verschieden vom gegenwirtigen. Das mate-
rielle Objekt macht sich mit Abschluss seines Herstellungsprozesses von seinem Her-
steller unabhéngig und verfligt iiber ein von ihm losgeldstes Dasein, das sich auch
dann noch behauptet, wenn nach ihm noch zahlreiche ihm gleichende Dinge herge-
stellt werden. Das simulierte Objekt hingegen existiert erstens immer nur im Zustand
seiner gerade jetzt stattfindenden Herstellung (die, weil sie keine stetige Verdnderung
in der Welt hervorbringt, nach Arendt ja eigentlich keine ist) und verfiigt dabei zwei-
tens iiber keinerlei Autonomie — weder vom technischen Apparat, der es erzeugt,
noch von seinen zahlreichen Kopien, von denen es ontisch nicht verschieden ist.

3.2.3 »Digitale Objekte« als semantische Konstrukte

Yuk Hui setzt sich in einem jiingeren Paper genauer mit der Frage auseinander, was
ein »digitales Objekt« (vgl. Hui 2013) iiberhaupt sein kdnnte, bzw. wie wir aus der
Kontinuierlichkeit und NichtabschlieBbarkeit des digitalen Codes und seiner Verar-
beitung durch eine CPU zu einer Vorstellung von diskreten und begrenzten >Objek-
ten< gelangen. Hui stellt dabei den »Daten<-Begriff besonders heraus, und zwar so-
wohl in seiner in den 1940er Jahren entstandenen Bedeutung als Bezeichnung fiir
Information, die von Computern verarbeitet werden kann (bzw. fiir die Verarbeitung
durch Computer formatiert ist) als auch im Sinne seines lateinischen Wortursprungs
— das datum ist ja zunédchst einmal nur ein »Gegebenes<, ohne dass ein bestimmter
Gebender angezeigt wire (vgl. ebd.: 103).

Dieses generische Gegebensein digitaler Daten ist fiir Hui eines, das wir immer
nur mittelbar wahrnehmen konnen. Als rein formale Abfolgen von bindren Zustéinden
weisen sie fiir uns keine erkennbare Dingqualitét auf. Entsprechend sieht auch Hui

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | Dinge — Nutzer — Netze

die Notwendigkeit einer vermittelnden Instanz zwischen Code und Kulturwelt, wenn-
gleich er hierbei nicht ausdriicklich vom >Interface« spricht. Das »digitale Objekt« ist
bei ihm die Oberfldche eines digitalen Systems, das den ihm zugrundeliegenden Da-
ten sinnliche und kulturelle Wahrnehmbarkeit verleiht. Digitale Objekte entstehen
dementsprechend aus der eindimensional-prozeduralen Verarbeitung von Daten
ebenso wie aus deren zweidimensionaler Verkniipfung untereinander (vgl. ebd.). Ent-
lang dieser Uberlegung gelangt Hui interessanterweise zu einer dhnlichen Konzep-
tion von digitalen >Dingen< wie Novak mit seiner Vorstellung von Attributobjekten.
Auch Huis digitale Objekte sind netzartig arrangierte Gefiige von Eigenschaften, wel-
che die Grenze zwischen dem Gegenstand und seiner Beschreibung verwischen:

Was ich im Einzelnen mit Objekten meine, sind Begriff gewordene oder strukturelle Daten. So
hat zum Beispiel ein Stuhl vier Beine, ist aus Holz gebaut und so fort, und diese Beschreibungs-
merkmale konstituieren die Identitét des Objekts. Die Beschreibung von Objekten wird iibli-
cherweise unter dem Begriff der »Metadaten« gefasst. Werden diese Daten als vereinheitlichtes
Objekt digitalisiert, wie dies beim objektorientierten Programmieren geschieht, dann wird da-
raus ein digitales Objekt. (Ebd.: 104)

Digitale Objekte erscheinen hier also in erster Linie als semantische Konstrukte: Sie
werden artikuliert, indem fiir den Computer versténdliche Attribute zu Gefiigen ar-
rangiert werden. Diese Verstdandlichkeit fiir das formallogische System des Compu-
ters wiederum griindet sich nach Huis Ansicht auf eine doppelte »Objektivitdtc der
Beziehungen von Daten untereinander: Erstens ndmlich weisen sie keine Subjektqua-
litdten und damit auch keine eigene Mitteilungsabsicht auf, und zweitens sind sie
»objektbezogen« (ebd.: 104) insofern, als dass ihr funktionaler Apparat eben darauf
ausgerichtet ist, digitale Daten zu digitalen Objekten zu arrangieren. Als Paradebei-
spiel fiir ein solches Bezugssystem fiihrt Hui das sog. »semantic web« (Berners-Lee,
Handler u. Lassila 2001) an, das in einem vom WWW-Erfinder Tim Berners-Lee
2001 mitverfassten Artikel im Scientific American als logischer Nachfolger des ur-
spriinglichen, auf HTML und HTTP basierenden Webs in Aussicht gestellt wurde.
Zum Zeitpunkt seiner Benennung stellte das Semantic Web also noch eine Zu-
kunftsvision dar, die erst in Ansdtzen existierte, und auch jetzt noch kann es besten-
falls als in funktionalen Teilaspekten verwirklicht gelten. Der Begriff bezeichnet die
Idee, dem Web als einem von Menschen fiir Menschen arrangierten Hypertextsystem
ein zweites Netz aufzusetzen, das fiir Maschinen lesbar ist. Dieses soll »Software-
Agenten« (ebd.) ein »Verstehen< von Webseiteninhalten ermdglichen, das mit dem
der menschlichen User zwar nicht identisch, jedoch funktional gekoppelt ist. Die
»Agenten« sollen Seiten auf eine Weise miteinander assoziieren, die auf kulturelle
Zusammenhénge zuriickverweist — bzw. so auf diese zuriickverweist, dass die Soft-
ware den Menschen bei der Navigation des Netzwerks unterstiitzen kann. Berners-
Lee und seine Co-Autoren verdeutlichen diese Idee in Form eines kurzen (und Ziige

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 137

der Science Fiction tragenden) Narrativs, in dem >Pete< und seine Schwester »Lucy«
einen Arztbesuch mit ihrer kranken Mutter komplett von Softwareprogrammen orga-
nisieren lassen: Petes Agent findet iiber das Web nicht nur das nichstgelegene und
von der Versicherung seiner Mutter abgedeckte Krankenhaus — er beriicksichtigt zu-
gleich, dass Pete es vermeiden mochte, zur StoBzeit nach Hause zuriickfahren,
schldgt ihm Abkiirzungen und Schleichwege vor und stellt in Petes Terminkalender
eigenstidndig Termine zuriick, deren Prioritdt geringer ist als der Arztbesuch mit sei-
ner Mutter. Zugleich synchronisiert sich Petes Agent mit dem Lucys, der fiir sie wie-
derum dhnliche Planungen vornimmt, und stellt damit sicher, dass sie beide zeitgleich
mit ihrer Mutter am gewihlten Krankenhaus eintreffen — die Wahl fallt hier letztlich
auf eine Klinik, die auf der Webseite der Versicherung irrtiimlich nicht als abgedeckt
angegeben wurde, vom Programm aber auf anderem Wege als mogliche Option ve-
rifiziert werden konnte (vgl. ebd.).

Dabei hat die Software als rein funktionales System ohne kulturelles Bewusstsein
natlirlich keinerlei Konzept davon, wer Pete, Lucy oder ihre Mutter >als Menschenc«
sind, was eine Versicherung oder ein Krankenhaus als Einrichtungen ihrer Lebens-
welt leisten oder warum Pete z.B. einer Verabredung zum Tennis eine geringere Pri-
oritdt beimessen wiirde als der Behandlung seiner Mutter. Das Semantic Web soll
vielmehr iiber eine Art unsichtbares und gewissermaf3en »umgekehrtes< Interface fiir
Maschinen verfiigen: Wahrend HTML und HTTP es Menschen ermoglichen, auf
Computern gespeicherte Information auf eine Art anzusehen, die sie in kulturelle Ob-
jekte verwandelt, soll das Semantic Web es Maschinen ermdglichen, mit den kultu-
rellen Inhalten von Webseiten zu interagieren:

Pete and Lucy could use their agents to carry out all these tasks thanks not to the World Wide
Web of today but rather the Semantic Web that it will evolve into tomorrow. Most of the Web’s
content today is designed for humans to read, not for computer programs to manipulate mean-
ingfully. Computers can adeptly parse Web pages for layout and routine processing — here a
header, there a link to another page — but in general, computers have no reliable way to process
the semantics: [...] The Semantic Web will bring structure to the meaningful content of Web
pages, creating an environment where software agents roaming from page to page can readily
carry out sophisticated tasks for users. Such an agent coming to the clinic’s Web page will
know not just that the page has keywords such as »treatment, medicine, physical, therapy« (as
might be encoded today) but also that Dr. Hartman works at this clinic on Mondays, Wednes-
days and Fridays and that the script takes a date range in yyyy-mm-dd format and returns ap-
pointment times. And it will »know« all this without needing artificial intelligence on the scale
of 2001’s Hal or Star Wars’s C-3PO. Instead these semantics were encoded into the Web page
when the clinic’s office manager (who never took Comp Sci 101) massaged it into shape using
off-the-shelf software for writing Semantic Web pages along with resources listed on the Phys-

ical Therapy Association’s site. (Ebd.)

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | Dinge — Nutzer — Netze

Das digitale Objekt »Arztbesuch« entsteht hier also nicht etwa aus den an Menschen
gerichteten Daten auf der Webseite des Krankenhauses, sondern vielmehr aus Meta-
Daten, die diese zum Abruf durch Softwareagenten konnotieren und indexieren. Es
geniigt zur Erzeugung digitaler Objekte nicht, einfach Attribute zusammenzufiihren
— vielmehr miissen diese Attribute nochmals mit weiteren Attributen versehen wer-
den, die ihrerseits einem digitalen System zu verstehen geben, wie mit den Daten zu
verfahren ist. In Huis Beispiel vom Stuhl — und natiirlich lieBe sich hier auch jedes
andere Objekt einfiigen — bleiben wir komplett auf der Ebene des Kulturellen, auf
welcher wir mit zwei Datenschichten umzugehen haben: Nidmlich erstens jener des
Stuhls als Datum, also einem gegebenen Ding, das uns im Raum gegeniibertritt, und
zweitens jener seiner Beschreibung als einer Ansammlung von Metadaten, die ge-
wissermalien das kulturell etablierte Konzept »Stuhl< abbilden, anhand dessen wir uns
zum materiellen Gegenstand verhalten konnen. Ein Stuhl hat vier Beine, ist aus Holz,
hat eine Lehne, man sitzt darauf, usw. Im Semantic Web nach Berners-Lee et. al.
entfillt das eigentliche Datum, bzw. verschmilzt es mit seinen Metadaten: Der »>digi-
tale Stuhl< wére nunmehr nur eine Ansammlung von Attributen, die zusammenge-
nommen das kulturelle Objekt >Stuhl< entstehen lassen. Die urspriinglichen Metada-
ten verlieren ihren Charakter als solche und werden ersetzt von einer zweiten Schicht
von Metadaten, die sich nunmehr an den Computer selbst richtet und diesem mitteilt,
wie genau die Einzeldaten aufeinander zu beziehen sind.

Hui bezeichnet digitale Objekte aus diesem Grunde als »indexierte Relationen«
(Hui 2013: 105) innerhalb einer Ansammlung von Daten, die einerseits vom Compu-
ter funktional »verstehbar< sein miissen, um iiberhaupt auf Softwarebasis produziert
werden zu konnen, andererseits aber in ihrer rein formalen Funktionalitit an die kul-
turelle Erfahrungswelt des Users zuriickgekoppelt werden miissen. Im Vollzug dieses
doppelten Interfacings, bei dem Mensch und Maschine einander paradoxerweise zu
verstehen imstande sind, obwohl sie eigentlich vollig aneinander vorbeikommunizie-
ren, kommen erfahrbare Objekte Hui zufolge auf eine ganz andere Art zustande, als
dies in Abwesenheit digitaler Medien der Fall wire. Um sie ontologisch greifbar zu
machen, schlédgt er vor, drei Mechanismen ihrer Entstehung in den Blick zu nehmen:
zum Ersten den induktiven, den er aus David Humes Uberlegungen zum Induktions-
problem ableitet, zum Zweiten den deduktiven, den er vor allem aus dem Schematis-
mus Immanuel Kants heraus beschreibt, und schlieBlich den Transduktiven, bei dem
sich Hui vor allem an Theorien Gilbert Simondons anlehnt.

Auf der Induktionsebene beschreibt Hui die Entstehung digitaler Objekte als das
Ergebnis bestimmter »Erfahrungswerte¢, und zwar sowohl auf Seiten des Nutzers wie
auch der Maschine. Die Induktion (die ja im Zusammenhang mit Charles Peirces
Abduktionsbegriff und Umberto Ecos Bohnen-Beispiel im zweiten Kapitel dieser
Studie kurz angerissen wurde) beschreibt eine empirische Erkenntnisproduktion, in
welcher die Regel aus der Beobachtung abgeleitet wird. David Hume hat die Induk-
tion 1738 in 4 Treatise of Human Nature als ungeeignet dazu identifiziert, finale

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 139

Schlussfolgerungen herbeizufiihren: Weil sie letztlich nur Einzelbeobachtungen hin-
tereinander reihe, konne sie niemals den abschlieBenden Bewesis fiir eine Regelhaf-
tigkeit liefern (vgl. Hume 201 1a: 86f.). Trotzdem ist natiirlich ein groBer Teil unserer
Annahmen iiber die uns umgebende Welt das Ergebnis von induktiven Schliissen in
Form von Folgerungen aus wiederholten Beobachtungen. Hui verweist hier insbe-
sondere auf Humes Ausfithrungen zum Billardspiel aus dem Enquiry Concerning
Human Understanding von 1748, in denen dieser als tragendes Element induktiver
Erkenntnis die Beobachtung von Relationen bzw. Zusammenhédngen zwischen Ob-
jekten und Ereignissen ausmacht. Ein Mensch, der das erste Mal und ohne Vorkennt-
nis zwei Billardkugeln zusammenstofen sieht, wird nach Hume nicht imstande sein,
die Bewegung der angestoBenen Kugel auf jene der stoBenden zuriickzufiihren. Be-
obachtet er denselben Vorgang jedoch ein weiteres Mal und dann noch einige Male,
so wird sich in seiner Vorstellung zunehmend die Annahme ausbilden, dass es eine
Beziehung zwischen den beiden Kugeln gibt, und dass diese Beziehung der Grund
fiir ihre jeweiligen Bewegungen ist. Die Beobachtung aber hat Hume zufolge noch
keinen Kausalitdtsbeweis erbracht — sie hat lediglich in der Imagination des Beobach-
ters eine Relation entstehen lassen (vgl. Hume 1748/2011: 595f.; vgl. Hui 2013:
106f.). Einen ganz dhnlichen Mechanismus wihnt Hui bei der Entstehung digitaler
Objekte am Werk: Die Relationen, aus denen sie hervorgehen, miissen zunéchst ein-
mal imaginiert werden.

In redaktionell entstehenden Hypertextanordnungen wie der Wikipedia ist dieser
Prozess nicht schwer nachzuvollziehen: Die Links zwischen einzelnen Artikeln wer-
den von menschlichen Redakteuren gesetzt und auch von Menschen in Anspruch ge-
nommen, die gemeinsame Vorstellung von Autoren und Rezipienten verkniipft also
Daten zu Wissensgegenstinden. Computer haben indes keine Phantasie, mit der sie
digitale Objekte zusammenfiihren kdnnten. Sie verfligen jedoch bereits iiber Agen-
tensysteme, die zwar noch nicht die volle Funktionalitdt derer des von Berner-Lee
antizipierten Semantic Web aufweisen, aber durchaus bereits in der Lage sind, Be-
ziehungen zwischen ansonsten unverbundenen Daten herzustellen. Wenn z.B. eine
Webseite wie Youtube dem Nutzer auf Basis seiner bisher angeschauten Videos eine
Reihe anderer empfiehlt, die ihn auch interessieren konnten, sicht Hui in der dahin-
terstehenden Software eine Form von Einbildungs-Ersatz, der es dem System ermog-
licht, induktive Mutmafungen anzustellen — auch wenn hier lediglich die Zugriffs-
muster von Anwendern mathematisch ausgewertet werden. An die Stelle des wieder-
holten KugelstoB3es tritt der wiederholte Klick von Nutzern auf dhnliche Angebote
(vgl. Hui 2013: 107).

Die Deduktion fiihrt Hui in die Diskussion ein, weil mit der Induktion allein zwar
die Entstehung von Zusammenhéngen in Datenansammlungen erkldrbar wird, nicht
aber, warum diese Zusammenhangsgefiige als diskrete yObjekte« in Erscheinung tre-
ten. Hui greift hier auf Immanuel Kants Konzept des »>Schemas« zuriick, das bei Kant

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | Dinge — Nutzer — Netze

selbst ein Zwischenstadium der Erkenntnis zwischen der Anschauung und der kate-
gorialen Begriffsbildung einnimmt und den auf notwendige Identitdtsbedingungen
reduzierten »>Standard« darstellt, mit dem Anschauungen abgeglichen und Begriffen
zugeordnet werden. Hui sieht in den Schemata eine Wendung, mit der Kant den
schwammigeren Begriff der »Einbildung< umgeht und den Prozess der Welterkennt-
nis »maschinistischer« (ebd.: 108) beschreibt als Hume: In der Herstellung mentaler
Relationen und Zusammenhénge ist der Geist nicht frei, sondern an vorgefasste Kon-
zepte gebunden. Die Entsprechung zum Schema im Universum des Computers er-
kennt Hui dabei in den Ontologien der Informationswissenschaft (vgl. ebd.).

Der Begriff der Ontologie bedarf hier zweifelsohne einer grundlegenden Klérung.
Obwohl Informatiker mit ihm nicht dasselbe meinen wie Philosophen — was sich
schon darin dufBert, dass sie ihn im Gegensatz zu Geisteswissenschaftlern auch und
gerade im Plural verwenden — besteht eine Verwandtschaft zwischen den Ontologie-
vorstellungen beider Disziplinen, und die Informatik borgt sich den Begriff ganz ex-
plizit aus der Philosophie. Thomas R. Gruber beschreibt Ontologien als formalisierte
Représentationen von Wissen, die es fiir und iiber Computer handhabbar machen sol-
len. Am Anfang jeder Ontologie steht eine Konzeptualisierung als »an abstract,
simplified view of the world that we wish to represent for some purpose« (Gruber
1993: 2): Ein Interessengebiet wird als eine Ansammlung von Gegenstidnden und
Konzepten angenommen, die in bestimmten Beziehungsverhéltnissen zueinander ste-
hen (vgl. Gruber 1993: 2, vgl. auch Hui 2013: 108). Eine Ontologie ist wiederum eine
»explicit specification« (Gruber 1993: 2) einer solchen Konzeptualisierung — und
ihre Verbindung zum philosophischen Mutterbegriff liegt gerade darin begriindet,
dass im Digitalen Beschreibung und Gegenstand zusammenfallen. Wihrend sich die
klassische Ontologie ndmlich mit »systematic accounts of existence« (ebd.: 3) be-
fasst, sind digitale Systeme in Grubers Diktion rein »knowledge-based« (ebd.: 2) —
und das >Seiende« ist damit in ihnen schlechthin das Beschriebene (vgl. ebd: 3). Eine
Ontologie stellt einen Benennungsschatz fiir Phdnomene innerhalb eines Wissensge-
bietes zur Verfiigung und schafft damit den Rahmen fiir die Entstehung von Wissens-
objekten — oder um abermals auf Grubers Begriffe zurlickzugreifen: Eine Ontologie
ist ein »declarative formalism« (ebd.), und die Objekte, die aus diesem Formalismus
heraus formuliert und somit erzeugt werden konnen, bilden ein »universe of dis-
course« (ebd.):

This set of objects, and the describable relationships among them, are reflected in the represen-
tational vocabulary with which a knowledge-based program represents knowledge. Thus, we
can describe the ontology of a program by defining a set of representational terms. In such an
ontology, definitions associate the names of entities in the universe of discourse (e.g., classes,
relations, functions, or other objects) with human-readable text describing what the names are
meant to denote, and formal axioms that constrain the interpretation and well-formed use of
these terms. (Ebd.)

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 141

Ontologien sind also Reprisentationssysteme des Realen, die, soweit es den Compu-
ter betrifft, die Realitét sind und die Virtualitéten schaffen, aus denen sich Objekte
des Wissens aktualisieren lassen — wie eben Kants Schemata die Schablonen bilden,
mit denen Anschauungen des Realen abgeglichen, zu Begriffen ins Verhiltnis gesetzt
und somit Gegenstdnde der Erkenntnis aus den physischen Gegebenheiten der Welt
abgeleitet werden. Insofern sind Ontologien natiirlich auch, wie Hui feststellt, jene
»Strukturen«, die digitale Objekte »produzieren, reproduzieren und modellieren«
(Hui 2013: 108). Als spezifizierte und formalisierte Konzeptualisierungen von Wis-
sensgebieten und Wissensobjekten brechen sie diese auf eine kleine Anzahl von
Kerneigenschaften herunter, anhand derer sie eine »wiedererkennbare Identitdt«
(ebd.) aufweisen. Wihrend in der Induktion die Identitdten von Objekten das Produkt
wiederholter Erfahrung sind, wird in der schematischen Deduktion die Erfahrbarkeit
von Objekten durch die vom Schema erdffneten und verschlossenen Moglichkeits-
potentiale schon vorab bedingt und eingeschrénkt (ebd.: 109). Wir erkennen Objekte
demnach nicht einfach aus einer ihnen innewohnenden Eigenqualitdt heraus, die in
der Wiederholung der Beobachtung zunehmend offenbar wird, sondern wir tragen
bestimmte mehr oder weniger systematische Vorstellungen von Objekten an sie
heran, die dariiber bestimmen, was wir wie als ein diskretes und distinktes »Ding¢
erkennen kénnen. Und weil diese Vor-Stellungen meist nicht individuell-subjektiv
sind, sondern von mehreren Agenten geteilt werden (schlieBlich sind mehrere Men-
schen unabhéngig voneinander imstande, einen Stuhl als solchen zu erkennen), wirft
uns diese Feststellung wieder auf die Frage einer gemeinsamen Semantik zuriick —
und zwar nicht nur zwischen einzelnen Menschen, sondern eben auch zwischen Men-
schen und Maschinen (vgl. ebd.: 109).

Hier fithrt Hui nun mit der Transduktion die dritte Grof3e ein, die seiner Ansicht
nach die Objekterfahrung bestimmt. Hui entleiht diesen Begriff der Individuations-
theorie Gilbert Simondons und fasst ihn als eine Ansammlung von Effekten des syn-
thetischen Zusammenwirkens von Induktion und Deduktion auf (vgl. ebd.: 110):

Transduktion setzt sich aus dem Préfix trans- (iiber-, hinaus-) und dem Wort ducere (fithren)
zusammen und bedeutet also so viel wie »weiter- oder hindurchfiihren, ibertragen«. Transduk-
tion bezeichnet einen Prozess oder eine Handlung, die {iber verschiedene Bereiche hinweg zur
Transformation fiihrt. (Ebd.)

Hui hélt sich mit seinem Transduktionsbegriff an die Lesart Simondons, die ihn als
technisch-naturwissenschaftlichen Terminus voraussetzt und auf Ubertragungsphi-
nomene bezieht, mit ihm aber zugleich eine erkenntnistheoretische Alternative zu
Induktion und Deduktion stark zu machen versucht: Wéahrend die Induktion von au-
f3en nach innen denkt (aus dem Gegenstand der Beobachtung also die Regel herleiten
will) und die Deduktion die Welt von innen nach auflen verstehen will (die schema-

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | Dinge — Nutzer — Netze

tische Regel bringt die Welt hervor), will Simondon mit seiner Transduktionsvorstel-
lung ein Erkenntnismodell anbieten, das nicht nur in eine Richtung funktioniert (vgl.
ebd.: 110f.; vgl. Simondon 2007: 39f.). Hui nennt die Transduktion dementsprechend
einen »empirischen Prozess der Umwandlung von Formen und Strukturen« (Hui
2013: 111) und verdeutlicht diese Funktionalitit anhand des auch von Simondon
selbst angeflihrten Beispiels des Kristallwachstums: Wird eine gesittigte Losung
(d.h. eine Fliissigkeit, in der so viel eines festen Stoffes geldst ist, wie diese aufneh-
men kann, ohne dass sich ein Bodensatz bildet) erhitzt, so bilden sich in ihr Kristalle
nicht blindlings iiberall, sondern ausgehend von sog. »Kristallisationskeimen< — Fest-
stoffpartikeln, die bereits die notwendige kritische Grofle aufweisen, um sich nicht
wieder auflésen zu kdnnen und die Schicht um Schicht von Molekiilen an sich zu
binden imstande sind. Insofern geben die Keime die Form der Kristalle vor, die um
sie herum entstehen kdnnen — und deren finale Form ist wiederum das Ergebnis so-
wohl des ihnen von ihren Keimen eingeimpften »Genotyps¢, als auch das der Inter-
aktionsvorginge, die in Gang kommen, wenn die von einzelnen Keimen ausgehend
wachsenden Kristalle ineinander zu wuchern beginnen. Simondon schreibt (und das
Zitat wird auch bei Hui wiedergegeben):

Unter Transduktion verstehen wir einen physikalischen, biologischen, mentalen, sozialen Vor-
gang, durch den sich eine Aktivitdt im inneren eines Bereiches nach und nach ausbreitet. Diese
Ausbreitung beruht auf einer allméhlich fortschreitenden Strukturierung des betroffenen Be-
reichs: Jede Region der gebildeten Struktur dient der folgenden Region als Konstitutionsprin-
zip, so dass sich zugleich mit diesem strukturierenden Vorgang eine Modifikation immer weiter
ausbreitet. Ein Kristall, der ausgehend von einem sehr kleinen Keim wéchst und sich in seiner
Mutterlosung in alle Richtungen ausbreitet, liefert das einfachste Bild fiir den transduktiven
Vorgang: Jede Molekulare Schicht, die bereits gebildet ist, dient der sich gerade bildenden
Schicht als strukturierende Grundlage. Das Ergebnis ist eine netzartige Struktur, die sich er-
weitert. Der transduktive Vorgang ist eine fortschreitende Individuation. (Simondon 2007:
40f.)

Eine solche Emergenz von Struktur aus Interaktionsprozessen erscheint angesichts
der zuvor attestierten Einheit von Gegenstand und Beschreibung bei digitalen Objek-
ten sicherlich zunédchst konterintuitiv — denn mit letzterer wére ja zunéchst impliziert,
dass dem Objekt schon vor seinem Erscheinen auf der Interface-Ebene eine be-
stimmte Identitét zugeordnet sein miisse (vgl. Hui 2013: 111). Hui sieht indes gerade
in dieser Eigenschaft digitaler Objekte ihr Potential begriindet, in assoziativen Sinn-
gefiigen zusammenzufinden: Die identische Festgeschriebenheit des digitalen Objek-
tes ndmlich mache es erst moglich, es sowohl zwischen Menschen als auch zwischen
Mensch und Maschine zu verhandeln. Sie schaffe vor allem »Bilder« und »Symbole«
(ebd.: 112), die nicht nur in der Einbildung bzw. als schematischer Satz von Identi-
titsbedingungen im Kopf des menschlichen Betrachters existieren, sondern die auch

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 143

in der d&uBeren Welt Bestand haben und damit eine materielle Qualitit aufweisen (vgl.
ebd.). Zwischen diesen sowohl flir den Menschen als auch fiir den Computer eindeu-
tig existierenden Entitéten lassen sich dann mittels Ontologien Beziehungen etablie-
ren, die ebenfalls sowohl fiir den Rechner als auch fiir den menschlichen Rezipienten
existent sind — allerdings in sehr verschiedener Form und mit sehr verschiedenem
Bedeutungsinhalt. Nach Hui liefern die Identitdtsmerkmale digitaler Objekte keine
»transzendentalen Bedingungen, die einen Rahmen bilden, durch den sich Daten be-
grifflich subsumieren lassen« (ebd.) — und dementsprechend erschopfe sich ihre Be-
deutung nicht darin, Funktionselement von Ontologien (also deduktiven Systemen,
die einen Gegenstand top-down aus vorgefassten Begriffen erzeugen) oder Folkso-
nomien (induktiven Systemen, in denen die Identitdt bestehender Gegenstinde bot-
tom-up durch Kategorisierung oder tagging gefestigt wird) zu sein. Vielmehr miiss-
ten wir sie, wie die Kristallkeime, als »Quellen von Beziehungen« (ebd.: 113) ver-
stehen, zwischen denen Netzwerke entstehen konnen. Die Entstehung digitaler Ob-
jekte ist dann weder rein induktiv-empirisch noch rein deduktiv-transzendental zu
begreifen, vielmehr erscheinen Induktion und Deduktion als funktionale Komponen-
ten, die auf derselben Stufe der Objekterkenntnis wirksam werden: namentlich jener
der Herstellung vom Beziehungen von Objektattributen untereinander (vgl. ebd.). Di-
gitale Objekte entstehen unter dem Einfluss deduktiver Vorannahmen dariiber, wie
sie beschaffen sein kdnnten und sollten, zugleich aber auch aus der induktiven Be-
obachtung von Nichtvergleichbarkeiten zwischen Schema und Anschauung. Auch
hier dhnelt nach Hui die kognitiv-technische Entstehung digitaler Objekte jener von
Kristallen in einer Ndhrlosung. Genau wie Kristalle immer nur aus einer Verschie-
denheit zwischen ihrer Substanz (dem Feststoff) und ihrem Milieu (der Fliissigkeit)
heraus entstehen konnen, so kdnnen auch digitale Objekte nur dort entstehen, wo
neben Phédnomenen, die deren jeweilige Identitdtsbedingungen erfiillen, auch solche
auftreten, die dem jeweiligen Objekt nicht entsprechen und somit seine »Umwelt¢
konstituieren (die ihrerseits eben sowohl aus anderen Objekten, als auch aus »Zwi-
schenraum« bestehen kann) (vgl. ebd.). Insofern greift also auch hier wieder die raum-
theoretische Feststellung Scheers, das »Ding« und »Raum« nur in Relation zueinander
denkbar sind. Objektwahrnehmung bedeutet, Unvereinbarkeiten bzw. »Inkompatibi-
litdt« (ebd.) wahrzunehmen.

Hui beschreibt die Entstehung diskreter Objekte also auf drei Ebenen: Induktiv
erkennen wir ihr Vorhandensein aus der wiederholten Beobachtung von funktionalen
Wechselwirkungen. Deduktiv ordnen wir diese Beobachtungen in bestimmte Ord-
nungsgefiige oder Schemata ein und erlegen ihnen damit eine vorab schon existie-
rende Identitdt auf. Auf der transduktiven Ebene schlieBlich erkennen wir sowohl die
Beziehungen zwischen Einzelobjekten untereinander als auch ihr Voneinander-Ge-
schieden-Sein und ihre Verortung in einem wie auch immer gearteten Raum oder
Milieu, das ihr Existieren erst moglich macht. Dabei bezieht sich Huis Objektbegriff
ausdriicklich nicht auf konkrete Dinge der physischen Welt, sondern auf Gegenstinde

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | Dinge — Nutzer — Netze

der menschlichen Wahrnehmung und Welterfahrung — eben solche, die uns als ge-
schlossene, von ihrer Umgebung und allen anderen Objekten abgesonderte Entitéten
erscheinen. Das Objekt ist ein Gegeniiber des Subjektes, um das wir eine verhéltnis-
méBig klare kognitive Grenze gezogen haben.

Das, was Hui ein Objekt nennt, ist weniger ein dem Menschen gegeniiberstehen-
der Gegenstand der Erkenntnis als eine bestimmte Funktionalitdt des menschlichen
Erkenntnisapparates selbst: Objekte werden hier nicht als vorgefundene Tatsachen
und Gegebenheit der duBBeren Welt aufgefasst, sondern als ordnende Kategorien un-
serer Erfahrung, deren Konstruiertheit besonders dort augenfillig wird, wo ihnen —
wie im Falle digitaler Objekte — jedwede Anbindung an ein wie auch immer beschaf-
fenes physisches Substrat abgeht, welches das bloe Objekt zum »Ding« werden 14sst
und es schon a priori von allem anderen absondert. Fiir die Exponate des physischen
Museums bedeutet dies, dass sie nicht nur in ihrer Eigenschaft als Sinntriger das
Produkt einer zeitlich ausgedehnten semantischen Fiigung sind, sondern dass sie auch
als singuldre physische Objekte im Wahrnehmungs- und Erkenntnisapparat ihres Be-
schauers erst »gemacht« werden miissen.

3.2.4 Das »Objekt« als BewusstseinsgroRe

Von dieser Warte aus verwischen nicht nur die Grenzen zwischen physischen Dingen
und deren digitaler Simulation, sondern schlechthin jene zwischen Objekten im ma-
teriellen, dinghaften Sinne einer- und Objekten der Vorstellung, der Kommunikation
und des Diskurses andererseits. Objekte sind nicht per Definition abgeschlossen oder
vollstidndig, sondern werden prozedural von einem Bewusstsein erzeugt, das sich
seine physische Umwelt handhabbar macht, indem es sie nicht nur in physikalische,
sondern auch semantische und semiotische Funktionselemente zerlegt — welche es
sich dann wiederum sinnhaft erschlieBen und in kontingenten Bezug zueinander set-
zen kann.

In seinen Texten zur Phdnomenologie des inneren Zeitbewusstseins identifiziert
Edmund Husserl eine Kategorie von Gegenstianden der menschlichen Erfahrung, die
er als »Zeitobjekte« bezeichnet. Zeitobjekte unterscheiden sich von materiellen Din-
gen darin, dass sie nicht in jedem Augenblick ihrer Existenz in ihrer Génze im Raum
vorhanden sind. Vielmehr konnen Zeitobjekte, wie der Name schon sagt, nur im Zu-
stand ihres zeitlichen Voriiberziehens erlebt werden, also eines Erscheinens und Ver-
schwindens aufeinander folgender Einzelelemente: Idealtypische Zeitobjekte wiren
z.B. ein Musikstiick, eine Sprachsequenz oder ein Filmausschnitt (vgl. Husserl 1985:
1251f.). Zeitobjekte konnen wir erleben, weil unsere Kognition selbst sich nicht nur
im Verhéltnis zum physikalischen Raum, sondern eben auch und vor allem entlang
der Zeitachse entfaltet. Nach Bernard Stiegler ist unser Bewusstsein »wesentlich
Dauer, und somit verflieBen« (Stiegler 2009: 71).

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 145

Spitzfindiger Weise kdnnte man hieraus schlieen, dass damit natiirlich alle Ob-
jekte Zeitobjekte sind, ist doch das Vergehen der Zeit zwingende Voraussetzung aller
Wahrnehmung und allen Denkens. Nichtsdestoweniger erleben wir natiirlich in un-
serem alltdglichen Umgang mit der uns umgebenden Welt durchaus jene kategori-
sche Verschiedenheit von fliichtigen Zeitobjekten und sperrigen Dingen. Das Bild
auf dem Fernsehschirm &ndert sich unter unserem Blick etwa zwei Dutzend Mal in
der Sekunde, wihrend das Sofa, von dem aus wir es betrachten, uns Tag fiir Tag in
kontinuierlicher Gleichférmigkeit begegnet — dies ist eben jene Dauerhaftigkeit, aus
der sich nach Arendt das kulturstiftende und -festigende Moment der Verdinglichung
ableitet, und aus der heraus sich das Museum legitimiert. Das Zeitobjekt hingegen
besteht aus verginglichen Einzelphdnomenen, denen unser Bewusstsein mit Verzo-
gerung Zusammengehorigkeit verleiht — im Falle der Musik nimmt diese Zusammen-
gehorigkeit z.B. die Gestalt der Harmonie an. Wir erkennen, dass die von Instrumen-
ten und Gesang erzeugten Tone zusammen ein Objekt bilden — ein Lied, eine Sym-
phonie, eine Sonate — welches in sich geschlossen ist und welches wir klar von allen
anderen Gerduschen trennen konnen, die womdoglich zeitgleich in unsere Wahrneh-
mung eindringen.

Die bildgebenden Verfahren, derer sich Computerinterfaces bedienen, erzeugen
indes Sichtbarkeiten, die weder im ontischen Sinne als »Dinge« zu begreifen, noch
einwandfrei unter Husserls Zeitobjektbegriff zu subsumieren sind. Dabei sind freilich
die tatséchlichen Rechenvorginge bzw. die sie tragenden technischen Abliufe Zeit-
objekte par excellence — handelt es sich bei ihnen doch um einen Strom diskreter
Signale, die nur als Sequenz interpretiert werden kdnnen. Zugleich aber verschleiert
das Interface diesen Prozesscharakter, indem es die digitalen Objekte nicht als solche
in Erscheinung treten ldsst: Ein Bild steht auf dem Monitor nicht anders als auf der
Leinwand in rdumlicher Génze vor seinem Beschauer, auch wenn der Text, der jeder
X/Y-Koordinate auf dem zweidimensionalen Bildschirm eine X/Y/Z-Koordinate aus
dem dreidimensionalen RGB-Farbkubus zuordnet (vgl. Kittler 2002: 179) zeitlich
sequenziert verarbeitet werden muss. Und natiirlich sind digitale Daten nicht vollig
korperlos: Dass wir uns dieselbe Bilddatei immer wieder anschauen, dieselbe MP3-
Datei immer wieder horen, in Computerspielen dort weitermachen konnen, wo wir
am Vorabend unseren Spielstand gespeichert haben — all das liegt natiirlich darin be-
griindet, dass digitale Speicher eine zwar unanschauliche, aber doch vollig materielle
Grundlage in der physikalischen Welt haben. Der Computer ist ein prozedurales, aber
auch in Zeiten von cloud computing und Tablet-Rechnern noch kein ephemeres Me-
dium (und deshalb ist auch das Programmieren eine im Sinne Arendts >herstellende«
Tatigkeit). Dass Interfaces als ein positives Etwas im Raum in Erscheinung treten
konnen, hingt nicht zuletzt urséchlich damit zusammen, dass sie auf Geréten sichtbar
werden, die materiell sind und im Sinne Gernot B6hmes »ekstatisch¢ ihr Vorhanden-

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | Dinge — Nutzer — Netze

sein im Raum behaupten. Wie die Leinwand, auf der die Farbe eines Gemildes auf-
gebracht ist, ist auch der Monitor ein positiver, materieller Tréger einer Bildinforma-
tion.

3.2.5 Materialitat und Digitalitat

Die von Friedrich Kittler betonte und im zweiten Kapitel dieser Arbeit bereits ange-
rissene Abstammung der Computeranzeige vom Radarschirm fiihrt indes auch dazu,
dass Computermonitore ihre Digitalitdt bzw. jene der Bildinformation immer noch
nicht vollig verschleiern kdnnen. Weil digitale Bilder eben aus irreduziblen, recht-
winkligen Elementarteilchen in Form von Pixeln bestehen, deren Anzahl endlich ist
und auch bei modernen Monitoren immer noch deutlich unterhalb der Wahrneh-
mungsschwelle des menschlichen Auges liegt, konnen wir die Textualitit des Com-
puterbildes bei genauem Hinsehen durchaus ausmachen, so z.B. an Treppeneffekten
oder unweichen Farbiibergidngen (vgl. ebd.: 180). Nach Kittler ist es gerade die Ma-
terialitdt des Rechners, die der digitalen Bilderzeugung dsthetische Grenzen setzt. Die
physikalischen Vorgénge, die in der analogen Welt unsere Wahrnehmung bedingen
und ermdglichen, kénnen allesamt mathematisch beschrieben werden und lielen sich
deshalb auch in Software iibersetzen. Einem »optimalen Algorithmus« (vgl. ebd.:
183), der schlicht alle mathematischen Variablen der physikalischen Welt einbezieht
und somit eine vollig perfekte Bildgebung auf dem Bildschirm ermdglicht, steht dem-
nach keine unumgéngliche formale Hiirde im Weg:

[Ein solcher Algorithmus] miifite einfach alle optischen und d.h. elektromagnetischen Glei-
chungen, die die Quantenelektrodynamik fiir mebare Rdume kennt, auch fiir virtuelle Rdume
durchrechnen, schlichter gesagt also die drei Bande von Richard Feynmans Lectures on Physics
in Software gieflen. (Ebd.: 183)

Beschrinkt werden die Moglichkeiten von Computergrafik vielmehr durch die tech-
nischen Grenzen und natiirlich immer auch die Bezahlbarkeit von Hardware. Der op-
timale Algorithmus mag grundsétzlich denkbar sein, konnte aber auf keinem Rechner
der Welt ausgefiihrt werden — insbesondere nicht, wenn die hierbei erzeugten Com-
puterbilder zu einem Interface gehoren sollen, mit dem der Nutzer in Echtzeit inter-
agiert (vgl. ebd.).

Computergrafik bendtigt also »ldealisierungen« bzw. nicht selten auch »Vulga-
risierungen« (ebd.): Was auf einem Computerbildschirm in Erscheinung tritt, exis-
tiert nicht nur immer im Zustand der Prozeduralitit und Vergénglichkeit, sondern
auch auf halben Wege zwischen einer &sthetischen Zielsetzung und technischer
Machbarkeit. So ist z.B. der besagte R/G/B-Wiirfel, dessen drei Dimensionsachsen

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 147

jeweils einer der Grundfarben rot, griin und blau zugeordnet sind, nur eine zweckma-
Bige und technisch vergleichsweise einfach umsetzbare Anndherung an das tatséch-
lich vom menschlichen Auge wahrnehmbare Lichtspektrum — Kittler spricht hier von
einem der »iiblichen Kompromisse zwischen Ingenieuren und Betriebswirten« (ebd.,
179).

Die Tatsache, dass Computergrafik eben Prozess und nicht Produkt und in ihrer
Prozesshaftigkeit wiederum von physikalischen Voraussetzungen der Compu-
terhardware abhéngig ist, fiihrt Kittler zu der hier bisher nur touchierten Frage, wel-
cher Domine der menschlichen Lebenswelt Computerbilder eigentlich zugehorig
sind. Novaks Vorstellung von »>Attributobjektenc riickt die semantische Ebene in den
Vordergrund und verortet die von Computerinterfaces erzeugten Objekte damit im
kulturellen Bereich der Sprache und der Kommunikation, wiahrend Huis digitale Ob-
jekte vor allem in einem vorsprachlichen Bereich der menschlichen Kognition ent-
stehen, in welchem akute Beobachtung, bekanntes Schema und >Mustererkennungs
zusammentreten. Beide Ansétze verorten das Objekt aber beim Menschen, dem das
Medium lediglich zuarbeitet. Fiir Kittler hingegen steht alles, was Computer auf ei-
nen Bildschirm zu bringen imstande sind, grundsétzlich au3erhalb der Kulturwelt.

In seinem 1990 erschienen Aufsatz liber Fiktion und Simulation fiihrt er diesen
Gedankengang am Beispiel der fraktalen Geometrie genauer aus: Die endlos ver-
schachtelten yMandelbrot-Béumchen, in welchen sich dieselben komplexen geomet-
rischen Figuren laufend wiederholen, sind laut Kittler eine Methode der Sichtbarma-
chung einer mathematischen Funktion, die sich im Grunde nur auf sich selbst bezieht
und gar keine »Welt<« auBBerhalb jenes formallogischen Systems kennt, innerhalb des-
sen sie formuliert und aufgelost werden kann. Weil Computergrafik Software und
daher notwendigerweise Mathematik ist, sind Computerbilder eben keine Zeugnisse
einer freien und kreativen Willensanstrengung, sondern ganz im Gegenteil: Das
Funktionieren von Software setzt eine zwingende Logik der Zahlen voraus, die vor
allem zweierlei ist — ndmlich selbstbeziiglich und eigendynamisch. Damit sind die
Interface-Erscheinungen von Computern weder Produkte des menschlichen Geistes
noch physischer menschlicher Schaffenskraft — vielmehr haben sie den Charakter von
Naturphdnomenen, die grundsétzlich weder auf Absichten zuriickzufiihren sind noch
aus sich selbst heraus in kulturellen Kategorien interpretierbar sind. Sie sind schlicht
das Ergebnis unverhandelbarer mathematischer Zusammenhénge und folgerichtiger
Notwendigkeiten (vgl. Kittler 1990: 202f.).

Stefanie Samida unterscheidet zur Abgrenzung des Museums von anderen Erin-
nerungs- und Vermittlungsdispositiven kategorisch zwischen zweierlei Formen von
Kulturgiitern. Auf der einen Seite stehen die » Mentefakte«, zu denen z.B. Texte und
Musikstiicke gehdren und die vor allem von Institutionen wie dem Archiv und der
Bibliothek gesammelt und gepflegt werden. Mentefakte sind, wie der Name schon
sagt, das Ergebnis vornehmlich mentaler Anstrengungen und zeichnen sich dadurch
aus, dass sie nicht fest an einen einzigen materiellen Triger gebunden sind, sie sind

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | Dinge — Nutzer — Netze

also eher Botschaft als Medium. »Artefakte« hingegen sind all jene materiellen Ob-
jekte, die aus »Herstellungs<-Prozessen im Sinne Hannah Arendts hervorgehen und
die die Zeit nicht als immer wieder tradierter Inhalt, sondern in ihrer konkreten raum-
lichen und korperlichen Verfasstheit tiberdauern (vgl. Samida 2002: 20). Diese Un-
terscheidung ist natiirlich implizit abermals eine zwischen finiten und permanenten
materiellen Dingen einer- und Zeitobjekten andererseits, die nun aber vor allem un-
terschiedliche Urspriinge des Objektes in den Fokus riickt: Wéhrend Mentefakte
eben dem Geist entspringen, setzen Artefakte ein kunsthandwerkliches Tatigwerden
ihrer Erzeuger voraus.

Digitale Interface-Erscheinungen, wie Kittler sie konzeptualisiert, wollen aber so
recht unter keine dieser Kategorien passen, weil sie eben letztlich weder aus den Han-
den noch aus den Hirnen menschlicher Agenten hervorgehen. Kittler verortet die Tat-
sdchlichkeiten der Bilderzeugung am Computer in einer Seinsdimension, die er als
»Hypernatur« (Kittler 2002: 180) bezeichnet, und die eben weder der relativen Will-
kiirlichkeit kultureller Formen und Zuschreibungen unterworfen ist, noch dem ent-
spricht, was wir umgangssprachlich als »die Natur< bezeichnen wiirden. Die Hypern-
atur nach Kittler ist vielmehr die Doméne der logischen Formalismen und der mathe-
matischen Ausdriicke, die zwingend und unverhandelbar (und damit eben auch kul-
turresistent) sind, wenn sie auch nicht von sich aus sichtbar in der Natur in Erschei-
nung treten (vgl. ebd.).

Nun wiére es natiirlich patent absurd, die Ergebnisse digitaler Bildgebung tatsach-
lich als Naturafakte abzuhandeln. Computer sind in kulturelle Kommunikationspro-
zesse eingebunden, ihre grafischen Oberflaichen werden in kulturellen Kontexten ge-
nutzt und gedeutet, und obwohl Software von Computern nach mathematischen Ge-
setzmédBigkeiten aktualisiert werden muss, liegt ihr {iblicherweise doch eine mensch-
liche Geistesanstrengung zugrunde: Die Vor-Schrift, nach der Computer rechnen,
wird ihnen von Menschen eingeimpft, die mit ihnen umgehen konnen.

Zugleich deutet die Endung >-fakt< eine »Gemachtheit< an, und zwar eine solche,
die bereits abgeschlossen ist. Factum ist im Lateinischen die »vollendete Tat«, die
ihren Weg in unseren heutigen Sprachgebrauch vor allem als »Tatsache« (vgl. Pert-
sch 2008: 240) gefunden hat — »>-fakte< haben also ihren Herstellungsprozess defini-
tionsgemaf bereits durchlaufen und sind in einem unverhandelbaren Endzustand an-
gekommen. Darin stellen sie geradezu die Antithese von >Daten« dar, die ja gemal
Hui als ein noch zu erschlieBendes »Gegebenes« die funktionale Grundlage digitaler
Informationstechnik bilden. Digitale Objekte erreichen niemals die formale Abge-
schlossenheit, die das -fakt als solches auszeichnet. Vielmehr verbleiben sie stets im
Zustand des Gemacht-Werdens, der laufenden, kontextabhidngigen Aktualisierung
und Transformation zwischen Rohdaten und Interface und damit auch zwischen
Computer- und Kulturebene. Die Vermittlung zwischen Abstraktem und Konkretem,
die von Benutzeroberflidchen geleistet wird, ist vor allem auch eine zwischen der na-

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 149

turgesetzartigen Logik der technischen Datenverarbeitung einerseits und der Offen-
heit und den Freiheitsgeraden kulturellen Ausdrucks andererseits. Die von Simano-
wski diagnostizierte >Ubersetzbarkeit von Allem in Alles< (vgl. Simanowski 2008:
112) ist weniger eine Potentialitét digitaler Medien, als ihr stdndiger modus operandi.:
Sich digitalen Objekten addquat ndhern zu wollen, setzt moglicherweise gerade vo-
raus, sie nicht in rigiden ontischen Kategorien greifen zu wollen und sie stattdessen
als fluide und transformative Objekte zu begreifen, die als das in Erscheinung treten
konnen, was Rezipient und technischer Apparat aus der Situation heraus aus ihnen
machen.

3.2.6 Verkehrsformen

Anke te Heesen fiihrt aus dem Kontext der Museumswissenschaft und -praxis einen
sehr interessanten Begriff in das Nachdenken iiber Objekte ein, den sie der marxisti-
schen Wirtschaftstheorie entleiht: jenen der Verkehrsform. In seiner urspriinglichen
Bedeutung ist dieser Terminus ein Sammelbegriff fiir die Gepflogenheiten und Mo-
dalitdten zwischenmenschlicher Austauschprozesse: Verkehrsformen sind Arten und
Formen des Sich-Gegeniibertretens, die im Marx’schen Duktus selbstversténdlich
von 6konomischen Umsténden determiniert sind — so sei die iibliche Verkehrsform
des Kapitalismus z.B. die des Austauschs von Tauschwerten zwischen Eigentlimern
(vgl. Marx u. Engels 1953: 70ff.). Nach te Heesen gingen aus derselben wirtschafts-
geschichtlichen Situation, welche diese menschliche Verkehrsform hervorbringen
konnte, auch neue »Verkehrsform[en] des Objekts« (Heesen 2005: 60) hervor. Wéh-
rend die Verkehrsform in Bezug auf den Menschen in erster Linie die Beziehungen
zwischen Einzelpersonen beschreibt, meint die Verkehrsform des Objekts hier eine
spezifische Beschaffenheit der Objekte selbst. Te Heesens Einschédtzung nach tritt
dem Menschen seit der Industrialisierung zunehmend nicht mehr das abgeschlossene
und mit klarer Identitét versehene Einzelobjekt gegeniiber, sondern eine stidndig an-
schwellende Fiille von Massenprodukten, die im Einzelnen kaum mehr voneinander
zu unterscheiden sind und die dariiber hinaus immer schneller von neuen Objekten
ersetzt werden (vgl. ebd.: 60f.).

Der Umgang mit diesen Giitern erfordert nach te Heesen neue Formen der Aus-
einandersetzung, die der erdriickenden Schwemme immer beliebiger werdender Ob-
jekte Spezifizierung und Handhabbarkeit gegeniiberstellen. Als ein einfaches Bei-
spiel fiir eine solche Transformation nennt sie den Zeitungsausschnitt. Die vollma-
schinell gedruckte Tageszeitung erscheint als idealtypisches Beispiel fiir ein Ver-
kehrsobjekt der industriellen Moderne: Sie wird in Massen kaum unterscheidbarer
Einzelexemplare hergestellt, hat eine sehr begrenzte Aktualititsdauer von nur einem
einzigen Tag, wird dementsprechend mit sehr schneller Frequenz von »Folgemodel-
len< abgeldst, und sie ist nahezu iiberall fiir einen geringen Preis erhéltlich, was sie

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | Dinge — Nutzer — Netze

zu einem selbstverstdndlichen Bestandteil moderner Lebenswirklichkeiten werden
lasst.

Will man Zeitungen {iber ihre extrem begrenzte historische Situation hinaus an-
schlussfahig machen, so muss man sie in eine andere Verkehrsform iiberfiihren — und
diese ist nach te Heesen eben jene des Ausschnitts (vgl. ebd.: 61). Das Zerschneiden
von Zeitungen in kleine Versatzstiicke wird hier nicht als eine »Potenzierung« (ebd.)
des Objektes verstanden, sondern vielmehr als der Versuch, »gerade der Fiille und
Geschwindigkeit der Zeitung Herr zu werden« (ebd.). Das industriell fabrizierte und
individuell beliebige Zeitungsblatt erhilt eine distinkte Autoritét eben durch die Au-
torschaft der Schere: Ausschnittsammlungen erzeugen aus zuvor nur durch ihre
Gleichzeitigkeit miteinander assoziierten Kurztexten neue Textgebdude mit neuen
Kriterien der Zusammengehdrigkeit ihrer Einzelelemente. Der Zeitungsausschnitt
»aktualisiert« (ebd.) — man beachte diese Begriffswahl! — in te Heesens Interpretation
damit Bedeutsamkeiten innerhalb der Zeitungsartikel, die in ihrem urspriinglichen
Ver6ffentlichungszusammenhang nicht zum Tragen kommen konnten.

Das Zerteilen von Zeitungen und das Anlegen von Ausschnittsammlungen ist
also ein durch und durch transduktiver Prozess, indem aus Kristallisationskeimen von
Bedeutungen ganz wie in digitalen Hypertextsystemen und ganz wie in musealen
Ausstellungen neue Objekte und neue Systeme von Objekten entstehen. Unter Riick-
griff auf Michel de Certeau spricht te Heesen hier von einer »zweiten Produktion,
die sich aus dem zentralen »Alltagsritual« (ebd.: 62) des Kapitalismus, ndmlich dem
Konsum, ergibt. Diese zweite Produktion ist ausdriicklich nicht auf die Herstellung
eines neuen oder anderen Produktes ausgerichtet, sondern auf eine Verdnderung des
Umgangs mit bereits bestehenden, die durch diesen neuen Umgang ihrerseits trans-
formiert werden (vgl. ebd.). Der Zeitungsausschnitt ist die » Verdinglichung der ephe-
meren Zeitung und der durch einen schnellen Rhytmus geprédgten Lektiirepraxis«
(ebd.):

Aus einem Serienprodukt entwickelte sich ein Verkehrsobjekt, das Mensch und Objekt, verge-
hende Lektiire und Speicherung, Abfall und Dauer verband, ohne sich auf eine Seite zu schla-
gen. Aus einem Warenprozess stammend und doch nicht seinen Grenzen unterliegend, steht es
zwischen Reproduktion und Einmaligkeit, zwischen Ware und Kunst, Anonymitét und Aukto-
rialitdt, zwischen dem »schlechthin Dauernden« und dem »schlechthin Nicht-Dauernden«, zwi-
schen Medium und Objekt. (Ebd.: 63)

Die Verkehrsform verwandelt also das Objekt nicht durch eine physische Verdnde-
rung seiner selbst, sondern indem sie dasselbe Etwas an einen anderen sozialen Ort
transponiert und es damit als etwas anderes rezipierbar macht als das, was es zuvor
scheinbar offensichtlich gewesen ist. Damit sind natiirlich in gewisser Art alle Re-
produktionen Verkehrsformen der Objekte, die sie abbilden. Beziehen wir den Be-
griff allerdings auf digitale Bilderzeugung, dann erscheint die Verkehrsform zugleich

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 151

als ein iiberaus hilfreicher Terminus, um iiber die kategoriale Verschiedenheit von
culture und computer layer hinweg das Zustandekommen von virtuellen, digitalen
oder auch schlicht Interface-Objekten zu operationalisieren.

Die von Eduardo Kac festgestellte Verschiedenheit von origindr digitalen Objek-
ten und solchen, die Reproduktionen physischer Dinge darstellen, verweist hier zu-
gleich auf ein paralleles Wirken zweier unterschiedlicher Verkehrsformen. Lasst man
den Aspekt der Reproduktion zundchst auBlien vor, so sind digitale Objekte ganz
grundsitzlich Verkehrsformen des digitalen Codes, zu dem wir uns als Kulturwesen
eigentlich nicht verhalten kdnnen. Nicht nur, dass er wie die industriell hergestellte
und marktwirtschaftlich vertriebene Zeitung mit iiberwéltigend hoher Frequenz an
uns vorbeirauscht — er ist dariiber hinaus auch, im Gegensatz zur Zeitung, in den
Begrifflichkeiten und Sinnstrukturen unserer Alltagswelt nicht zu deuten. Interfaces
verleihen dem Code auf dem Bildschirm zumindest eine Illusion von Stetigkeit, wéh-
rend sie ihm zugleich eine Bildlichkeit auferlegen, zu der wir in Beziehung treten
konnen. Stefan Miinkers Feststellung, dass »Virtualitét< im Hinblick auf den Compu-
ter meist seine Fahigkeit beschreibt, simulatorisch zu etwas zu werden, das er eigent-
lich nicht ist, 1dsst sich in te Heesens Sinne also durchaus so interpretieren, dass di-
gitale Virtualitdt schlechterdings das Prinzip der technischen Erzeugung von kultu-
rellen Verkehrsformen aus abstrakten numerischen Werten ist. Beziehen wir nun di-
gitale Objekte in die Betrachtung mit ein, die ihren Ursprung in der Digitalisierung
physischer Gegenstidnde haben, so legt sich iiber die Verkehrsform des Codes die
Verkehrsform eines préaexistenten kulturellen Sinntrégers, deren Funktionalitét jener
des Codes genau gegenldufig ist. Wahrend digitale Objekte den verflieBenden Bits
nidmlich eine temporére Stabilitit auf dem Bildschirm verleihen, ist ihre Lebensdauer
gegeniiber materiellen Dingen massiv reduziert. Die Bildlichkeit von Digitalisaten
verschleiert die Prozeduralitit des Codes ebenso, wie sie die Permanenz des Originals
unterlduft.

Der grofe Nutzen des Verkehrsform-Begriffes ist in diesem Zusammenhang,
dass er ein Beiseitestellen der Frage nach einem ontisch-technisch >Eigentlichen« di-
gitaler Objekte ermdglicht, ohne dass man diese vo6llig ausblenden miisste. Tatséch-
lich ist es eben gerade die Uneigentlichkeit von Verkehrsformen, die ihren begriftli-
chen Wert ausmacht: Verkehrsformen der Objekte beschreiben ein situatives, kultu-
relles »Seing, das an rdumliche, zeitliche und vor allem auch diskursive Orte gebun-
den ist. Zugleich verweisen diese situierten Objektidentitdten immer auf ihr Substrat
zuriick: ohne Zeitung kein Zeitungsausschnitt, ohne historischen Uberrest kein Mu-
seumsding, ohne Code kein digitales Objekt, ohne Original keine Reproduktion. Die
Frage nach der Dinghaftigkeit digitaler Objekte bleibt also relevant, ist aber nicht die
einzige und — so soll hier fiir den Augenblick postuliert werden — auch nicht die ent-
scheidende, was die Mdglichkeit virtueller Museumsdinge anbelangt. Vielmehr gilt
es auch nach den Modalitéten (sofern es sie denn gibt — und mit Sicherheit wird auch
die vorliegende Studie nicht jeden Vertreter einer konservativen Museologie hiervon

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | Dinge — Nutzer — Netze

iiberzeugen konnen) zu fragen, unter welchen Computerbilder eine museale Ver-
kehrsform annehmen konnen.

Dieser Problemkomplex ist wiederum von der »hypernatiirlichen< Fundierung der
Computerbilder insofern gar nicht abzukoppeln, als dass deren Prisentation (bzw.:
deren Présentierbarkeit schlechthin) den Voraussetzungen, Grenzen und Standards
digitaler Technik unterworfen ist. Wéahrend das physische Museum den »>Zugriff< auf
seine Objekte und damit deren Rezipierbarkeit iiber eine bestimmte Raumsituation
ermdglicht und reglementiert, bestimmen bei digitalen Objekten die Methoden des
Datenabrufs iiber ihre Anschlussfahigkeiten und damit eben auch iiber die konkreten
Auspriagungen ihrer Verkehrsform. Wie im physischen Museum ist auch im virtuel-
len das Funktionieren der Objekte als Medien nicht zu verstehen, wenn man es nicht
im sie umgebenden »Raum« kontextualisiert.

3.3 MUSEEN OHNE RAUM

Museale Rdaume sind Orte der Abduktion, und zwar in einem pointierten, doppelten
Sinne. Zum einen meint die Abduktion in diesem Kontext jene bereits im ersten Ka-
pitel erwdhnte Erkenntnisebene, die nach Umberto Eco aller Induktion und Deduk-
tion (ebenso wie wohl aller Transduktion) vorausgeht: Der museale Raum weist die
in ihm enthaltenen Dinge iiberhaupt erst als Triger einer Botschaft aus und gibt uns
Anlass zu der Annahme, dass es in seinem Inneren etwas zu verstehen gibt. Die harte
Innen-/Auflen-Trennung zwischen Ausstellungsfliache und Rest der Welt, die im und
vom Museum etabliert wird, kennzeichnet die in ihm enthaltenen Dinge als Semio-
phoren, an denen kulturelle Inhalte und Zusammenhénge abgelesen werden sollen —
und dies gilt auch und oft sogar umso mehr, wenn sich auB3erhalb des Museums ver-
gleichbare Objekte im alltiglichen Gebrauch befinden. Nicht umsonst geschah der
legenddr gewordene Kunstfrevel an Jospeh Beuys’ Badewannen-Kunstwerk im Jahre
1973 nicht in einem Ausstellungskontext, sondern zu einem Zeitpunkt, an dem sich
die kiinstlerisch verdreckte Kinderwanne in einem Lagerraum des Leverkusener
Schlosses Morsbroich befand und der lokale SPD-Ortsverein ein Spiilbehéltnis fiir
das bei einer Veranstaltung anfallende Schmutzgeschirr benétigte (vgl. Lutteroth
2011).

Zum anderen sind Museen aber auch Orte der >Abduktion< im allerwdrtlichsten
Sinne. Das lateinische Verb abduco meint zunéchst nur ein weg- oder entfiihren
(Pertsch 2008: 14) und auch das aus ihm hervorgegangene englische to abduct bzw.
das Substantiv abduction beschreiben einen Akt der Entfithrung und damit der Ver-
legung von etwas oder jemandem aus einem Kontext, in den es, sie oder er >hinein-
gehort« in einen solchen, der ihm oder ihr fremd ist. Im Museum gehen diese beiden
Ebenen der Abduktion notwendigerweise miteinander einher: Der Standortwechsel

hitps://dol.org/10.14361/9783830442326-012 - am 14.02.2026, 14:28:38. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839442326-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

