Jan Christoph Suntrup

Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenheit und der Solidaritat.
Albert Camus’ Denken der Revolte

»Camus ist und bleibt wohl einer der am meisten unterschitzten politischen Intellektu-
ellen«,! stellte David Bosshart vor mehr als 15 Jahren fest, ohne jedoch in seiner Ge-
schichte der franzosischen Totalitarismuskritik niher auf den Vernachlissigten einzu-
gehen. Wihrend in Frankreich seit vielen Jahren eine rege Auseinandersetzung mit
dem politischen Denken Albert Camus’ zu beobachten ist, beschrankt sich die deut-
sche Rezeption hiufig auf eine literaturwissenschaftliche Perspektive. Wird Camus als
Philosoph gelesen, steht seine Analyse der absurden Existenz des Menschen eher im
Vordergrund als seine politische Philosophie. Dass Camus kaum zu den Klassikern des
politischen Denkens gezahlt wird, liegt sicherlich auch an der essayhaften, unakademi-
schen und oftmals nicht geradlinigen Prisentation seiner Gedanken in seiner Studie
Der Mensch in der Revolte, welche die wichtigsten Ziige der politischen Theorie Ca-
mus’ enthilt. Jean-Paul Sartre konnte ihm diese formale Unterlegenheit im beriihmten
Streit iiber dieses Buch gentisslich vorhalten,? und auch Sartres petit camarade von der
Ecole normale supérienre Raymond Aron, der mit den Grundziigen der camusschen
Analyse durchaus iibereinstimmen konnte, warf dem pied noir Camus, der nie eine eli-
tare Bildungseinrichtung besuchen konnte, vor, dass sein emphatischer Schreibstil und
der moralische Ton zu Lasten einer rigiden philosophischen Argumentation gingen.?
Vielleicht ist es auch diese moralische Haltung (Sartre bezeichnete sie 1960 in seinem
Nachruf auf den verungliickten Camus mit distanzierter Anerkennung als »starrkopfi-
gen Humanismus«),* die sein Denken heute gegentiber spektakuliren Figuren des fran-
zosischen Geisteslebens wie Foucault, Derrida oder Lyotard als etwas altmodisch er-
scheinen ldsst.

Ziel der folgenden Untersuchung soll weder sein, Camus als akademischen Philoso-
phen, der er nicht war und nicht sein wollte, zu rehabilitieren, noch ihn als »Klassiker«
ins Museum der Ideengeschichte zu stellen, sondern aus seinen politischen Schriften ei-
ne intellektuelle Ethik zu rekonstruieren, die bis heute nichts an Aktualitit verloren
hat. Diese Ethik stellt keine generelle Tugendlehre dar, sondern lasst sich als eine Kri-

1 David Bosshart, Politische Intellektualitiit und totalitire Erfahrung. Hauptstromungen der fran-
zosischen Totalitarismuskritik, Berlin 1992, S. 27.

2 Vgl. Jean-Paul Sartre, »Réponse 3 Albert Camus« in: ders., Situations IV, Paris 1964, S. 90-125.

3 Raymond Aron, L’opium des intellectuels, Paris 2002, S. 65 1.

4 Jean-Paul Sartre, »Albert Camus« in: ders., Situations IV, 2aO. (FN 2), S.126-129. Hier und
im Folgenden stammt die Ubersetzung franzosischer Zitate von mir. Deutsche Zitate sind an
die neue Rechtschreibung angepasst.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

180 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenhbeit und der Solidaritit.

tik der politischen Urteilskraft verstehen, die jeden Biirger, insbesondere aber die Intel-
lektuellen betrifft, also Wissenschaftler, Philosophen, Schriftsteller und Kinstler, die 6f-
fentlich in einer Angelegenheit allgemeinen Interesses intervenieren und mit ihrem Ur-
teil um Folgebereitschaft werben. Gerade angesichts der Tradition ideologischen Den-
kens und der beriithmten ,Irrtiimer® vieler franzosischer Intellektueller kann Camus’
Konzeption einer mafivollen Revolte als zeitgemifle Warnung aufgefasst werden.

Dass diese Ethik kein abstraktes Postulat ist, sondern Camus’ eigene intellektuelle
Entwicklung und personliche Erfahrung von der Résistance bis zur Veroffentlichung
von Mensch in der Revolte widerspiegelt, soll die folgende Analyse zeigen. Auch wenn
sich in Camus” Schriften eine prinzipielle Kritik der Moderne und eine generelle Skep-
sis gegeniiber der etablierten Politikform ausdriicken, reagieren sie doch auch stets sen-
sibel und selbstkritisch auf den unmittelbaren politischen und ideologischen Kontext.
Der erste Teil (I) zeigt, wie Camus in seinen Artikeln in Combat nach der Libération
langsam von der euphorischen Vision einer Revolution und eines erneuerten Frank-
reich abweicht. Anschliefend (IT) wird eine kurze Analyse der Artikelserie Weder Op-
fer noch Henker zeigen, dass Camus schon hier eine grundlegende Kritik an allen Ver-
suchen zur Rechtfertigung von Gewalt vornimmt, wie sie im damaligen Frankreich pro-
minent vertreten wurden. Diese Einsicht miindet schliefflich in das antitotalitire Den-
ken der Revolte, das im dritten Anschnitt vorgestellt wird (III). Hier soll zudem argu-
mentiert werden, dass Camus in Der Mensch in der Revolte eine intellektuelle Ethik
entwickelt, die Bescheidenheit und das Beschrinken auf das Relative mit einem kriti-
schen Engagement vereinbart. Die Aktualitit einer solchen Ethik soll im letzten Teil
(IV) nahegelegt werden.

L

Mit der Befreiung Frankreichs im August 1944 ging das wahrscheinlich schwirzeste Ka-
pitel seiner Geschichte zu Ende. Nach vier Jahren der Besatzung und der Kollaborati-
on des Vichy-Regimes mit Hitler-Deutschland erhielt Frankreich in vielen Augen sei-
ne Wiirde zuriick. In die Grundstimmung der Ausgelassenheit und Solidaritit, die Si-
mone de Beauvoir eindrucksvoll in thren Memoiren beschreibt,® mischte sich jedoch
bald die ernste Frage nach der Zukunft der franzésischen Republik nach der Katastro-
phe. Die fundamentale Sinnkrise rief zahlreiche Intellektuelle auf den Plan, die in der
Offentlichkeit um die legitime Interpretation der kommenden Gesellschaft rangen.
Camus’ Stimme gehorte, neben jenen Sartres, Aragons und Mauriacs, nach der
Libération zu den dominanten, auch wenn seine Akzeptanz als junger Schriftsteller
noch gering ausfiel. Immerhin konnte er aber schon auf seinen wihrend der Besatzung
verfassten »Zyklus des Absurden« verweisen, der aus dem Roman Der Fremde, dem
Essay Der Mythos des Sisyphos und dem Theaterstiick Caligula bestand. Zusitzliches
Ansehen verlieh Camus die Stelle des Chefredakteurs des ehemaligen Résistance-Jour-
nals Combat, bei dem er auch schon wihrend der Okkupation gearbeitet hatte: »Al-

5 Vgl. Simone de Beauvoir, La force des choses, Paris 1963.

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, f0r ode

jer In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritir. 181

bert Camus” Leitartikel genossen ein einzigartiges Prestige: ein echter Schriftsteller kom-
mentierte die tiglichen Ereignisse, erinnerte sich Raymond Aron.®

Camus’ Interventionen dieser Tage bestachen einerseits durch ihre rhetorische Qua-
litdt, spiegelten andererseits aber neben der generellen Aufbruchsstimmung auch die Il-
lusionen und Verfehlungen des damaligen Intellektuellendiskurses wider. Die Program-
matik des Combatr — »De la Résistance 2 la Révolution« — drickte den Zeitgeist pra-
gnant aus, der zweierlei forderte: eine grundlegende Erneuerung der sozialen, politi-
schen und ckonomischen Strukturen und eine strikte Verurteilung der Kollaborateure,
eine fundamentale »Siuberung«. Camus’ Haltung war dabei durch ein ausgeprigtes Ver-
langen nach Gerechtigkeit ebenso bestimmt wie durch eine Verklirung der Erfahrung
der Résistance, mit der Camus keinesfalls allein dastand. Das Phinomen der Romanti-
sierung des solidarischen Kampfes, die Camus nie ablegte, hatte André Malraux schon
vor dem Krieg in seinem Roman L’espoir als illusion lyriqgue beschrieben.” Camus streb-
te an, den mythischen Geist der Revolte in eine Revolution hintiberzuretten, iberschitz-
te aber dabei die tatsichliche Dimension der Résistance, die weder vom Grofiteil des
franzosischen Volkes noch von der Mehrzahl der Arbeiter mitgetragen worden war.

Die omniprasente Rede von der Revolution wies aber nicht nur auf iiberzogene Hoff-
nungen hin, sondern auch auf die Logik der Positionskimpfe zwischen den Intellektu-
ellen, welche hiufig versuchten, ihre Kontrahenten an Radikalitit zu iberbieten, in-
dem sie moderate Positionen vehement denunzierten. Arons Einschitzung, die Links-
intellektuellen Frankreichs fiirchteten vor allem, nicht revolutionir zu sein, war nicht
nur eine polemische Spitze.?

Camus verband mit dem Begriff der Revolution tatsichlich die Vision einer neuge-
stalteten Gesellschaft. Wie spiter in Der Mensch in der Revolte unterschied er schon
1944 zwischen dem Konzept der »Revolte« und jenem der »Revolution«. Im ersten Leit-
artikel des Combart unter der Pressefreiheit vom 21. August ordnete er dem ersten den
Begriff der »Befreiung« (libération), dem zweiten jenen der »Freiheit« (liberté) zu:
»Die Alliierten habe unsere Befreiung ermoglicht. Aber unsere Freiheit einzurichten,
das liegt an uns selbst«.” Die Befreiung stellte nur eine Seite, das Abschiitteln des Jochs
der Besatzung dar, verbiirgte aber noch keine Freiheit in einem positiven Sinn. Diese,
so Camus, konne nur durch eine Verfassung garantiert werden, wie sie im programma-
tischen Artikel des gleichen Datums De la Résistance a la Révolution gefordert wird:
eine Verfassung, in der Freiheit und Gerechtigkeit garantiert wirden und die sich
durch grundlegende Strukturreformen auszeichne.!®

Lisst man die inhaltlichen Bestimmungen einer solchen Verfassung vorerst beiseite,
dann wird Camus’ grundsitzliche Uberlegung deutlich. Die Besatzungszeit stand im
Zeichen der Revolte, welche nicht jene gegen das Absurde war, die Camus im Mythos

6 Raymond Aron, Mémoires. 50 ans de réflexion politique, Paris 1983, S. 208.
7 Vgl. André Malraux, L’espoir, Paris 1972; vgl. auch Jacques Chabot, Albert Camus, »la
pensée de midi«, Aix-en-Provence 2002, S. 180-182.
8 Raymond Aron, Le grand schisme, Paris 1948, S. 110.
9 Albert Camus, Envres completes I1. 1944-1948, Paris 2006, S. 516.
10 Camus, CEuvres completes II, aaO. (FN 9), S. 517 1.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

182 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritit.

des Sisyphos beschreibt, sondern ein konkretes politisches Auflehnen. Ein solcher Auf-
stand ermoglicht die Revolution zwar (welche wiederum die Freiheit garantieren soll),
aber verkorpert sie nicht, da das ordnende Element einer neuen Verfassung noch zu be-
werkstelligen ist. Der gleiche Gedankengang findet sich Gibrigens, wie Maurice Weyem-
bergh zu Recht betont,!! in Hannah Arendts Buch Uber die Revolution. Auch wenn
jeder direkte Bezug auf das Denken Camus’ fehlt, ist die Identitit der Argumentation
frappierend: »[D]as Ziel einer Rebellion [ist] nur die Befreiung [...], wihrend das Ziel
der Revolution die Grindung der Freiheit ist«.!> Gegen die verbreitete Auffassung,
dass der gewaltsame Aufstand selbst schon revolutionir sei, wendet Arendt ein: »Man
weigert sich, einen Unterschied zwischen Befreiung und Freiheit anzuerkennen, und
ubersieht daher, dass nichts verginglicher und vergeblicher ist als eine Rebellion und
eine Befreiung, die unfihig ist, die neu gewonnene Freiheit in angemessenen Institutio-
nen und Verfassungen zu verankern«.!?

Camus’ Revolutionshoffnungen sollten bald enttiuscht werden. Seine vagen institu-
tionellen Vorstellungen dieser Zeit zeugen auch keineswegs vom Sachverstand und
dem ntichternen Pragmatismus eines Raymond Aron. Camus schwebte, wie vielen nicht-
kommunistischen Intellektuellen der Linken, eine Art libertirer Sozialismus vor, der
eine kollektivistische Wirtschaftsordnung mit einer liberalen rechtstaatlichen Demokra-
tie verbinden sollte. Die »Volksdemokratie«, welche Camus vor Augen hatte, sollte die
Rechte der Arbeiterklasse stirken und das Gewicht der Parteien schwichen. In dieser,
bestenfalls naiven, schlimmstenfalls gefihrlichen Ablehnung des »régime de partis« traf
sich Camus im Ubrigen mit den Vorstellungen de Gaulles und vieler anderer Zeitgenos-
sen.

Hier liegt eine offensichtliche Schwachstelle des camusschen Denkens, das den »po-
litischen Realismus« des biirgerlichen Lagers und der Kommunisten ablehnte und die
»Sprache der Moral« in den politischen Alltag einfiihren wollte.!* Zugleich zeigt diese
moralische Haltung aber auch, dass Camus’ revolutionire Erwartungen sich nicht auf
veranderte Institutionen beschrinkten, sondern dass er zudem eine Erneuerung der po-
litischen Kultur Frankreichs forderte. Camus” Artikel, die den Prozess der épuration
begleiteten, zeigen eindriicklich, wie der junge Intellektuelle um eine mafivolle Positi-
on rang, die er aber erst spiter konsequent einzunehmen vermochte.

Wenn Camus in seinen Urteilen zur politischen Lage nie so weit ging wie die meis-
ten Kommunisten oder unnachgiebige Intellektuelle wie Sartre und de Beauvoir, pla-
dierte er doch fir eine strikte Siuberung, da alles andere einer Beleidigung der gefolter-
ten und getoteten Widerstandskdmpfer entspriche. Nachdem die Entdeckung von 34

11 Maurice Weyembergh, »Ni victimes ni bourreaux: continuité ou rupture?« in: Jeanyves
Guérin (Hg.), Camus et le premier COMBAT (1944-1947). Collogue de Paris X-Nanterre,
Garenne-Colombes 1990, S. 109-123.

12 Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen 1963, S. 184 (Herv. im Orig.).

13 Arendt, Uber die Revolution, aaO. (FN 12), S.185. Zu weiteren Parallelen im Denken
Arendts und Camus’ vgl. Jeffrey C. Isaac, Arendt, Camus, and modern rebellion, New Haven/
London 1992.

14 Vgl. Camus, GEuvres completes 11, aaO. (FN 9), S. 392 1.

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritir. 183

Leichen gefolterter Franzosen in Vincennes kurz nach der Befreiung publik geworden
war, sprach sich Camus unter diesem Eindruck gegen die Moglichkeit einer Versoh-
nung aus (»Wer wagte es hier, von Vergebung zu sprechen?«). Gleichzeitig war er aber
moderat genug, jede Form des Hasses zu verurteilen, welcher nur die Verhiltnisse des
Krieges, wenn auch unter umgekehrten Vorzeichen, reproduziert hitte.!> Wie viele an-
dere Intellektuelle hatte sich Camus stattdessen die Gerechtigkeit auf die Fahnen ge-
schrieben, wobei er aber, im Gegensatz zu vielen Kommentatoren, die Rechte der An-
geklagten nicht vergafi: »Ein revolutionires Tribunal macht kurzen Prozess und disku-
tiert nicht. Es verurteilt. Das ist nicht der Weg, den wir gewihlt haben, und wir halten
auch zugunsten derjenigen an der Freiheit fest, die sie immer bekdampft haben«.1¢

Betrachtet man Teile der populistischen Meinungsbildung jener Zeit und auch die
teilweise willktrliche Rechtsprechung wihrend der zahlreichen Prozesse, erscheint die-
se Feststellung nicht selbstverstindlich. Camus’ autonomes Denken, das bei allem
Drang nach Gerechtigkeit die individuelle Freiheit nicht vergafl, machte ihn skeptisch
gegeniiber totalitiren Ideen einer absoluten Gerechtigkeit, ohne ihn zu einem klassi-
schen Liberalen zu machen — dafiir empfand er zu viel Verachtung fiir die Herrschaft
der Konzerne und des Kapitals, die er mit einer »absoluten Freiheit«, einem simplen
laissez faire verband. So gewann Camus’ Denken seine Dynamik durch die konstatier-
te Spannung zwischen Freiheit und Gerechtigkeit: »Die Freiheit fiir jeden einzelnen,
das ist auch die Freiheit des Bankiers und des Ehrgeizlings: also das wiederhergestellte
Unrecht. Die Gerechtigkeit fiir alle, das ist die Unterwerfung der Person unter das all-
gemeine Wohl«.!” Hier galt es, eine vermittelnde Position zu finden.

Diese Ausgewogenheit des Urteils war es wohl, die Frangois Mauriac, Mitglied der
Académie francaise und Leitartikler beim Figaro, dazu veranlasste, sich auf einen intel-
lektuellen Schlagabtausch mit Camus einzulassen. Die monatelange 6ffentliche Debat-
te, die sich die beiden kiinftigen Nobelpreistrager in der Presse lieferten, ist unter der
Formel justice ou charité in die franzosische Geschichte eingegangen.!® Der katholische
Schriftsteller Mauriac hielt die Siuberung fur unausweichlich, schlug im Laufe der Zeit
aber, gegen die vorherrschende offentliche Meinung, zunehmend nachgiebige Tone ge-
geniiber den Angeklagten an, wobei er jedoch nicht mit dem christlichen Wert der Barm-
herzigkeit argumentierte, wie ihm Camus und andere unterstellten, sondern mit dem
Gedanken der nationalen Versohnung, die ihm umso wichtiger erschien, als sich Frank-
reich auch in den Monaten nach der Libération noch im Kriegszustand befand.

Camus hingegen wollte die Gerechtigkeit nicht der nationalen Einheit opfern, ver-
folgte die Realitit der Siuberung aber mit zunehmender Enttduschung. Die Notwen-

15 Camus, (Euvres completes II, aaO. (FN 9), S. 382 1.

16 Camus, (Euvres completes II, 2aO. (FN 9), S. 535.

17 Camus, CEuvres completes II, aaO. (FN 9), S. 390.

18 Vgl. zu dieser Debatte Almut Lindner-Wirsching, »Ehre und Verantwortung: Die Debatte
um die »épuration des intellectuels< im Zuge der Befreiung Frankreichs (1944/45)« in: Micha-
el Einfalt et al. (Hg.), Intellektuelle Redlichkeit — Intégrité intellectuelle. Literatur — Geschich-
te — Kultur. Festschrift fiir Joseph Jurt, Heidelberg 2005, S.575-589. Zu Mauriacs Artikeln
vgl. Francois Mauriac, Le baillon dénoué, Paris 1946.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

184 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenhbeit und der Solidaritit.

digkeit des Wiederaufbaus nach dem Krieg fiithrte dazu, dass Kollaborateure aus Wirt-
schaft, Politik und Verwaltung hiufig wesentlich schonender behandelt wurden als an-
dere prominente Stindenbocke, die fiir die Zukunft des Landes entbehrlich schienen.
Die Verurteilung mancher Journalisten und Schriftsteller, etwa jene Robert Brasillachs,
kam dabei der Praxis von Schauprozessen nahe.

Das grofite Problem bei der Strafverfolgung war, dass hiufig keine eindeutige Rechts-
grundlage existierte, denn viele Verbrecher hatten sich an die Gesetzeslage des legalen,
aber illegitimen Pétain-Regimes gehalten. Camus’ problematische Forderung, hier die
Moral iiber das positive Recht zu stellen und eine befristete Anwendung riickwirken-
der Gesetze zuzulassen, zeugte vom verzweifelten, aber hilflosen Wunsch, die notwen-
dige Siuberung des Landes in die richtigen Bahnen zu lenken. Dass ein solcher Ausnah-
mezustand an der Grenze zu einer willkiirlichen Diktatur stand, sah er sehr wohl, schitz-
te aber den Schaden einer gescheiterten épuration noch hoher ein: »Ein Land, dem sei-
ne Siuberung misslingt, macht sich darauf gefasst, seine Erneuerung zu verpassen.«!?

Im Laufe der Monate gab Camus seine Hoffnung auf eine rechtliche und moralische
Erneuerung Frankreichs schlieflich auf und zog am 30. August 1945 im Combat ein
desillusioniertes Fazit: »Es ist nunmehr sicher, dass die Sduberung in Frankreich nicht
nur verfehlt wurde, sondern in Verruf geraten ist. Der Begriff der Siuberung selbst ist
schon an sich qualvoll genug. Die Sache hat angefangen zu stinken«.?°

In Verruf geraten war die Siuberung nicht nur durch inkonsequente Urteile, son-
dern auch durch die hitzigen und zum Teil heuchlerischen Diskussionen, die sie beglei-
teten. Camus beklagte mehrfach die Atmosphire des Hasses und das intolerante Mei-
nungsklima, die nicht nur in der politischen Offentlichkeit vorherrschten, sondern
auch die Stimmung im zunehmend kommunistisch dominierten Comité national des
écrivains pragten, einem einflussreichen Gremium, das tatsichliche und sich als solche
gerierende Mitglieder der literarischen Résistance vereinigte. Vor diesem Hintergrund
versuchte Camus, andere Akzente zu setzen, indem er durchaus selbstkritisch den Sta-
tus eines »Moralprofessors« ablehnte und die eigene Fehlbarkeit betonte.?! Dass er sei-
nen eigenen Anspriichen bisweilen nicht gerecht wurde, zeigen bestimmte rhetorische
Verfehlungen, welche ein Spiegelbild der politischen Deutungskultur Frankreichs wa-
ren. Manche hitzige Parole, wie jene, man sei gezwungen, »einen noch lebendigen Teil
dieses Landes zu zerstoren, um seine Seele selbst zu retten«,?2 unterschied sich kein biss-
chen von der verbreiteten manichiischen Gewaltrhetorik nach der Libération, sondern
griff stattdessen das Vokabular von Hass und Vergeltung einfach auf.

Was Camus jedoch von den anderen franzosischen Linksintellektuellen unterschied,
war die Tatsache, dass er schnell, auch durch die eigenen Erfahrungen und Fehler, wie
kein zweiter sensibel gegentiber jeglichen Rechtfertigungsversuchen von Gewalt wur-

19 Camus, Euvres completes II, aaO. (FN 9), S. 593.
20 Camus, (Euvres compleétes II, aaO. (FN 9), S. 407.
21 Camus, (Euvres completes II, 2aO. (FN 9), S. 388{.
22 Camus, (Euvres completes II, aaO. (FN 9), S. 553.

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritir. 185

de. Diese personliche Entwicklung sollte schliefllich in das antitotalitire Denken der
Revolte miinden.

11

Von seiner eher unnachgiebigen und teilweise polemischen Haltung, die Camus in der
Auseinandersetzung mit Mauriac an den Tag gelegt hatte, lieff er im Laufe des Jahres
1945 immer mehr ab. Diese Debatte hatte Camus’ Stimme nicht nur fest in der Offent-
lichkeit etabliert, sondern auch einen Reifungsprozess in Gang gesetzt, der den Schrift-
steller und Intellektuellen Camus entscheidend verinderte und seine kiinftigen Werke
pragte.”> Ein weiteres Schliisselerlebnis stellte der bereits erwihnte Prozess gegen den
jungen Schriftsteller Robert Brasillach im Januar 1945 dar, der »zum Aushingeschild
des intellektuellen Kollaborationismus geworden«?* war, indem er vor allem im rechts-
extremen Journal Je suis partout Artikel veroffentlichte, in denen er gegen Juden, Kom-
munisten, Widerstandskimpfer und Freimaurer hetzte und die Vorziige Nazi-Deutsch-
lands pries. Nicht nur aufgrund dieser Propaganda, sondern auch wegen der anerkann-
ten literarischen Fihigkeiten des Autors zog der Prozess grofle Aufmerksamkeit auf
sich, zumal vonseiten der Intellektuellen, da einer der ihren angeklagt war. Camus rang
sich als einziger Linksintellektueller zum Unterzeichnen einer (scheiternden) Petition
zugunsten Brasillachs durch, obwohl er weder Zweifel an dessen voller Verantwortung
fir seine Vergehen hatte noch Respekt fiir die Person oder den Literaten besaff. Er be-
griindete seine Entscheidung, die viele seiner Freunde verstorte, mit seinem Verabscheu-
en der Todesstrafe.?

Dieses intellektuelle Engagement war ein deutlicher Hinweis darauf, dass Camus
nicht bereit war, der Idee der Gerechtigkeit blind Menschen zu opfern. Das Scheitern
der épuration und der Beginn des Kalten Krieges lieffen ihn zudem misstrauisch gegen-
uber dem Begriff der Revolution werden, und der sehr selbstsichere Ton der ersten Ar-
tikel in Combat wich einem zurtickhaltenden Stil. Die Artikelserie Weder Opfer noch
Henker aus dem Jahre 1946 und der vieldiskutierte grofe Essay Der Mensch in der Re-
volte von 1951, dessen Grundziige bereits im 1945 publizierten Aufsatz Remarque sur
la révolte®® zu finden sind, markieren, ohne einen vollstindigen Bruch in Camus’ Den-
ken darzustellen, doch eine entscheidende Wende. Ohne frei von Problemen und Pro-
vokationen zu sein, zeugen diese Schriften von einer grofen politischen Hellsichtigkeit
und lassen sich auch als Begriindung einer intellektuellen Ethik lesen, einer Ethik des
Zweifels und des Dialogs, welche in einem Zeitalter der Ideologien hiufig missachtet
wurde: »Wir leben im Terror, weil das Uberzeugen nicht mehr méglich ist, [...] weil
wir in einer Welt der Abstraktion leben, einer Welt der Biiros und der Maschinen, der
absoluten Ideen und des undifferenzierten Sektierertums (messianisme sans nuan-

23 Vgl. Jeanyves Guérin, Camus. Portrait de lartiste en citoyen, Paris 1993, S. 59.
24 Lindner-Wirsching, Ehre und Verantwortung, aaO. (FN 18), S. 585.

25 Vgl. Camus, (Euvres complétes II, aaO. (FN 9), S. 733.

26 Vgl. Albert Camus, Essais, Paris 1977, S. 1682-1697.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

186 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenhbeit und der Solidaritit.

ces)«.”” Gegentber messianischen Verdikten verteidigte Camus stets die Autonomie
des Urteils und schreckte auch nicht davor zuriick, eigene Uberzeugungen zu revidie-
ren und sich gegen die vorherrschende Meinung zu stemmen. Der beriihmte Bruch mit
Sartre,den Der Mensch in der Revolte hervorrief, war ein Resultat dieser Unabhingigkeit.

Camus’ Abkehr vom euphorischen Gedanken der Revolution hatte eine pragmati-
sche Seite. Denjenigen, die sich im intellektuellen Tagesgeschaft mit thren radikalen For-
meln gegenseitig zu tiberbieten suchten, rechnete er niichtern vor, dass Frankreich auf-
grund der russisch-amerikanischen Dominanz gar nicht frei sei, eine Revolution durch-
zufithren: Eine nationale Revolution von links habe gravierende 6konomische Folgen,
da die franzosische Wirtschaft stark von amerikanischen Krediten abhingig sei, eine
von rechts sihe sich dem Widerstand von Millionen kommunistischer Wihler ausge-
setzt, ganz zu schweigen vom Widerstand der Sowjetunion selbst als grofiter Macht
des Kontinents. Der Versuch einer Revolution auf internationalem Niveau wiirde aber
einen vernichtenden Krieg auslosen. Der Abwurf der amerikanischen Atombomben,
mit dessen Verurteilung Camus im August 1945 beinahe allein unter den Intellektuel-
len dastand, lag erst ein Jahr zuriick. Die Utopie einer freien Ordnung, welche Camus
nach der Libération entwickelt hatte und die in Teilen der Dynamik des Augenblicks
geschuldet war, wich somit den Zwingen der Realpolitik. Der notwendige Wirklich-
keitssinn, den Camus anmahnte, sollte aber keinesfalls in einen resignativen Fatalismus
fihren: »[M]an muss den Gehalt des Wortes Revolution neu begreifen, was ein Einver-
stindnis mit dem bedeutet, was ich als die relative Utopie bezeichnen wiirde«.?® Bei
der Skizzierung eines solchen gedanklichen Entwurfes 16ste sich Camus vom rein na-
tionalstaatlichen Denkmuster und sprach sich fiir eine Art kantischen Republikanis-
mus aus, fiir eine internationale Demokratie, bei der das Recht iiber der Souverinitit
der Staaten stehen sollte.?? Auch diese relative Utopie mutet heute noch reichlich uto-
pisch und revolutionir an, betrachtet man allein die jahrzehntelangen Versuche, die
UNO zu demokratisieren; 1946, als der Kalte Krieg seine Schatten vorauswarf, waren
die Erfolgsaussichten nicht besser. Entscheidend bei der camusschen Variante der Uto-
pie ist jedoch, dass in ihr die Legitimierung notwendiger Opfer nicht vorgesehen ist.
Mehr als eine pragmatische Einschitzung war es ein anderer Aspekt, ein ethischer, wel-
cher Camus’ Ablehnung einer absoluten Revolution motivierte, nimlich das Ausufern
der Gewalt bei den meisten realen Revolutionen und dessen Rechtfertigung durch ihre
Firsprecher. Im Nachkriegsfrankreich, in dem die intellektuelle Linke nunmehr die kul-
turelle Hegemonie besaf, waren es nicht nur Funktionire des stalinistischen PCF oder
Parteiintellektuelle, welche bereit waren, iiber Gewalt und Terror, wie sie in der Sowjet-
union herrschten, hinwegzusehen oder diese Phinomene als notwendiges Ubel auf
dem Weg zur klassenlosen Gesellschaft zu betrachten. Es gab vor allem zahlreiche in-
tellektuelle Weggefahrten, die compagnons de route, fiir die der Zweck die Mittel heiligte.

27 Albert Camus, Weder Opfer noch Henker. Uber eine nene Weltordnung, Ziirich 2006, S. 111.
28 Camus, Weder Opfer noch Henker, aaO. (FN 27), S. 30.
29 Camus, Weder Opfer noch Henker, 2a0. (FN 27), S. 32-37.

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritir. 187

Camus’ Artikelserie Weder Opfer noch Henker bietet sich als Gegenlektiire zu Mau-
rice Merleau-Pontys Uberlegungen zum stalinistischen Terror in Sartres Journal Les
Temps Modernes an, die 1947 gesammelt im Band Humanisme et terreur erschienen.®
Merleau-Ponty betrachtete die Gewalt als integralen Bestandteil des gesellschaftlichen
Lebens, unterschied jedoch zwischen einer riickschrittlichen und einer progressiven Ge-
walt. Erstere sei dem liberalen Gesellschaftsprojekt inhirent, weil es die Existenz der
alltdglichen Gewalt (Unterdriickung der Arbeiter, Kolonialismus etc.) im Namen abs-
trakter Prinzipien leugne. Gegentber dieser »liberalen Mystifikation« verkorpere der
Marxismus die einzige Ideologie, die tatsichlich humanistisch sei, indem sie auf eine
klassenlose Gesellschaft abziele, in der die gegenseitige Anerkennung der Menschen er-
folge. Merleau-Ponty gehorte nicht zu den bedingungslosen Optimisten im Hinblick
auf die kiinftige Entwicklung der Sowjetunion, sondern verstand seine Haltung dieser
Monate als Attentismus. Zudem leugnete er keinesfalls den terroristischen Aspekt, der
mit dem Weg zum Paradies der klassenlosen Gesellschaft verbunden war und der sich
exemplarisch in den Moskauer Prozessen offen zeigte. Eine spontane Verurteilung von
Gewalt als unmenschlich und willkirlich sah er hingegen nicht als angebracht an, da
»eine Revolution das Delikt nicht nach dem bestehenden Recht definiere, sondern
nach dem der Gesellschaft, die sie schaffen will«.*! Somit lief} er die Moglichkeit einer
progressiven Gewalt offen, die von einem spiteren geschichtlichen Zustand als notwen-
dig gerechtfertigt werden konnte.*?

Es waren derartige, wie auch immer konstruierte Rechtfertigungsversuche von Ge-
walt, welche den Widerspruch Camus’ hervorriefen. Seine eigene Résistance-Erfahrung
bewahrte ihn davor, einem unbedingten Pazifismus das Wort zu reden, aber er sah klar
die Gefahren einer Unterscheidung von legitimer und illegitimer Gewalt, die schnell in
die Rechtfertigung von Terror minden konnte. Zwischen der Kritik des utopischen
Denkens und der Kritik der bestehenden Gesellschaft nahm sein Denken aporetische
Ziige an: »Leute wie ich mochten keineswegs eine Welt, in der man sich nicht totet
(wir sind nicht so verriickt!), sondern eine Welt, in welcher der Mord nicht legitimiert
ist. Wir befinden uns damit tatsichlich in der Utopie und im Widerspruch. Denn wir
leben ja gerade in einer Welt, in welcher der Mord legitimiert ist, und wir miissen sie
indern, wenn sie uns nicht passt. Aber es scheint, dass man sie nicht indern kann ohne
Aussicht auf Mord.«** Der Einsatz von Gewalt sei somit »zugleich unvermeidbar und
nicht zu rechtfertigen (inévitable et injustifiable)«3*

30 Vgl. Maurice Merleau-Ponty, Humanismus und Terror, Frankfurt a.M. 1976.

31 Vgl. Merleau-Ponty, Humanismus und Terror, aaO. (FN 30), S. 26.

32 Fiir eine prizise komparative Analyse von Humanisme et terreur und Camus’ Ni victimes ni
bourreaux vgl. Maurice Weyembergh, Albert Camus ou la mémoire des origines, Brissel
1998, S. 101-136.

33 Camus, Weder Opfer noch Henker, aaO. (FN 27), S. 16.

34 Camus, (Euvres completes II, aaO. (FN 9), S. 457.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

188 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenhbeit und der Solidaritit.

111

Der Mensch in der Revolte spinnt diesen Gedanken der nicht zu rechtfertigenden Ge-
walt weiter. Wenn dieses Buch im Gegensatz zu Camus’ fritheren Artikeln einen Skan-
dal ausloste, lag es nicht an einer revidierten Argumentation, sondern zum einen am
provokanten prophetischen Stil, dessen Camus sich bediente, zum anderen am direk-
ten Angriff auf wichtige intellektuelle Stromungen der jiingeren Vergangenheit und Ge-
genwart, den Surrealismus und vor allem den Marxismus. Camus” ambitioniertes, teil-
weise gefahrliches Projekt, philosophische, politische und literarische Ideen und Ideo-
logien grofiziigig und selektiv abzuhandeln, um seine Argumentation zu stiitzen — sein
Biograph Olivier Todd nennt es ein philosophisches Abenteuer, das in seinem Gestus
typisch franzosisch sei®® — macht es in vielen Aspekten leicht angreifbar. Unter den zahl-
reichen moglichen Lektiiren des L’homme révolté ist eine politische besonders loh-
nend, da sich aus Camus’ antitotalitirem Denken eine intellektuelle Ethik der Beschei-
denheit begriinden lisst, wortiber der prophetische Tonfall des Buches nicht hinweg-
tiuschen sollte. So anmaflend und riicksichtslos Camus bisweilen mit kulturellen und
philosophischen Denkgebiuden verfahrt, so zuriickhaltend ist er in seinem politischen
Urteil.

Der Mensch in der Revolte argumentiert, dass alle Versuche, Gewalt im Namen ei-
nes hoheren Prinzips, der Vernunft oder einer vergottlichten Geschichte, zu rechtferti-
gen, in Massenmord und Versklavung endeten. Anstelle der versprochenen Befreiung
entstehe ein moralischer Nihilismus, der zur wahllosen Opferung von Menschen fiihre.

Der Nihilismus stellt fiir Camus ein gesellschaftliches Faktum dar. In einer »von
Gott und moralischen Idolen befreiten Welt«*¢ kommt es thm auf die Begriindung von
Werten an, welche das Zusammenleben von Menschen erméglichen. Die Befreiung
von metaphysischen Wahrheiten und letzten Werten macht fiir Camus die Erfahrung
des Absurden aus. Das blofle Verschwinden von verbindlichen Werten und Regeln be-
deutet noch keine Freiheit: »Auch das Chaos ist eine Knechtschaft. Freiheit gibt es nur
in einer Welt, wo das Mogliche zu gleicher Zeit bestimmt wird wie das Unmogliche.
Ohne Gesetz keine Freiheit«.”” Meursault, die Hauptfigur des Romans Der Fremde,
begegnet seiner eigenen morderischen Tat ohne Regung, weil er an keine Werte glaubr,
nicht einmal an jenen des menschlichen Lebens. Das Aufbegehren des menschlichen Be-
wusstseins angesichts einer tiberwiltigenden Anomie in einer opaken Welt duflert sich
in einer »nostalgie d’unités, in der Suche nach Gesetzmifligkeiten und festen Kriteri-
en.’® Diese Revolte »keimt auf beim Anblick der Unvernunft, vor einem ungerechten
und unverstindlichen Leben«.? Ist die Revolte gegen das Absurde zum Scheitern ver-
urteilt, da dem menschlichen Verlangen nach Sinn eine schweigende Welt gegeniiber-
steht, kann jene gegen menschliches Unrecht und Knechtschaft zumindest hoffen, den

35 Olivier Todd, Camus. Une vie, Paris 2006, S. 751.

36 Albert Camus, Der Mensch in der Revolte, Reinbek 1972, S. 59.

37 Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 60.

38 Albert Camus, Le mythe de Sisyphe. Essai sur Pabsurde, Paris 2004, S. 34.
39 Camus, Der Mensch in der Revolte, aaO. (FN 36), S. 13.

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritir. 189

untragbaren Zustand zu indern. Unabhingig von ihrem Gelingen sieht Camus im
Geist der Revolte einen Wert erwachsen, der sich gegen das Faktum des Nihilismus
wendet.

Der revoltierende Mensch sagt »nein« und markiert durch seine Emporung eine Gren-
ze der Zumutbarkeit. Weder die reine Selbsterhaltung noch ein blof egoistisches Un-
rechtsgefiihl vermochten es, einen Wert zu schaffen: »Das Individuum stellt demnach
nicht an sich den Wert dar, den es verteidigen will. Um ihn zu bilden, bedarf es mindes-
tens aller Menschen. In der Revolte Uibersteigert sich der Mensch im andern, von die-
sem Gesichtspunkt aus ist die menschliche Solidaritit eine metaphysische«.*® Aus die-
ser Romantisierung der Revolte ist vielleicht wieder die illusion lyrigue von Camus’
Résistance-Erfahrung herauszulesen — allerdings ist die Basis des grundlegenden Wer-
tes, der den Nihilismus durchbrechen soll, nicht die konkrete Solidaritit einer Gemein-
schaft, die ihre Identitit in der Revolte gewinnt. Die menschliche Solidaritit ist nicht
primar Resultat einer kollektiven Rebellionserfahrung, sondern Ausdruck eines indivi-
duellen Erlebnisses des Aufbegehrens. Aus ihm erwichst das Bewusstsein der Kompli-
zenschaft mit den anderen Menschen, eine Erfahrung des »[i]Jch empore mich, also sind
wir«.! Das »Nein« geht einher mit einem »Ja«. Das Unrecht, das dem Rebellen wider-
fihrt oder das er bei anderen beobachtet, darf keinem Menschen widerfahren, auch
nicht den Henkern. Somit entspricht Camus’ Solidarititsverstindnis eben nicht der par-
tikularistischen Konzeption einer iiber Empathie, gemeinsame Werte oder die kollekti-
ve Auflehnung gebildeten solidarischen Wir-Gemeinschaft, die sich von »den anderen«
abgrenzt, sondern steht in seiner Universalitit dem christlichen Ideal einer Menschen-
gemeinschaft weitaus niher. Camus nimmt hier einen Perspektivwechsel im Gegensatz
zum Mythos des Sisyphos vor. Dort stellte die Rebellion letztlich einen bloflen style de
vie dar, wihrend die Revolte im Mensch in der Revolte ethisch ist, da sie einen allgemei-
nen Wert begriindet, den Respekt fiir das wiirdevolle menschliche Leben.*?

Alle Formen des Protestes, die Camus untersucht, verkdrpern »eine unaufhorliche
Forderung nach Einheit«.®? Die Revoltierenden lehnen sich zugleich gegen die Unklar-
heiten einer »zertriimmerten Welt« und gegen das Unrecht auf. Die simultane Negati-
on (eines untragbaren Zustandes) und Affirmation (des Wertes des menschlichen Le-
bens) enden beim Ubergang zu einer militanten Revolte leicht in einer Antinomie der
Gewalt. Die Komplizenschaft mit den Menschen wird im Augenblick des Mordes ver-
raten, der geschaffene Wert wird negiert: »Wenn ein einziger Mensch tatsichlich geto-
tet wird, verliert der Revoltierende auf gewisse Weise das Recht, von der Gemeinschaft
der Menschen zu sprechen, von der er indes seine Rechtfertigung ableitete«.** Eine Re-
volution, welche nicht in der Rebellion besteht, sondern andere Verhiltnisse institutio-
nalisieren mochte, ist geneigt, eben diesen Wert aufzugeben, da sie der Versuch ist,
»die Tat nach einer Idee zu formen, um eine Welt in einem theoretischen Rahmen zu

40 Camus, Der Mensch in der Revolte, aaO. (FN 36), S. 17.

41 Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 21.

42 Vgl. Weyembergh, Albert Camus ou la mémoire des origines, 2aO. (FN 32), S. 31.
43 Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 84.

44 Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 227.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

190 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenhbeit und der Solidaritit.

erschaffen«.® Ist die Revolution, wie zu erwarten, gewaltsam, wird versucht, die Ge-
walt im Namen eines hoheren Ziels, eines besseren Zustandes, einem Ende der Ge-
schichte zu rechtfertigen. Die Revolution ist die logische Folge der metaphysischen Re-
volte, verliert aber durch ihr Ziel des »Alles oder Nichts« jedes Mafl — eine Gewalt, die
sich als progressiv versteht, wird zynisch oder endet im Delirium. Der Wert des gelun-
genen menschlichen Lebens, in dessen Namen noch die Revolte erfolgte, wird perver-
tiert, wenn er als bedingungsloser und geschichtlich notwendiger Endzweck gesetzt
wird; aus der Forderung nach Einheit wird das Streben nach historischer Ganzheit
(totalité).*® Dieses endet in der totalitiren Herrschaft, wie auch Hannah Arendt in ih-
rem, wie Camus’ Buch 1951 erschienenem, Werk zum Totalitarismus aufzeigte, im » Ter-
ror, der aber nicht willktrlich und nicht nach den Regeln des Machthungers eines ein-
zelnen (wie in der Tyrannis), sondern in Ubereinstimmung mit auflermenschlichen Pro-
zessen und ihren natirlichen oder geschichtlichen Gesetzen vollzogen wird. [...] Diese
terroristische Stabilisierung soll der Befreiung der sich bewegenden Geschichte oder
Natur dienen«.* Das, was sich der »Notwendigkeit« entgegenstellt, wird, wie im Stali-
nismus, eliminiert. Dieser opfert die Gegenwart der Zukunft, das »Wir sind« dem
»Wir werden sein«.*8

Die Gewalt schneidet die Welt entzwei,*® wenn sie in Gegner und Verbtindete, Schul-
dige und Unschuldige, legitime und illegitime Gewalt einteilt. Jede nicht vollkommen
friedliche Revolution droht deshalb, wie jene von 1789 oder die von 1917, im Terror
zu enden, im kalkulierten Verbrechen. So kommt Camus auf Umwegen zu der kanti-
schen Moral, dass kein Mensch als Mittel benutzt werden diirfe. Die Spannung zwi-
schen dem »Ja« und dem »Nein«, die sich in der Revolte manifestiert, darf nicht einsei-
tig aufgelost werden. Camus praktiziert eine »Dialektik ohne Synthese«,’° welche in ih-
ren antitotalitiren Ziigen in manchem an Adornos negative Dialektik erinnert. Die Re-
volte ist Ausdruck eines Leidens, welches das Bewusstsein weckt, eines Leidens, das
nicht theoretisch ist, sondern physisch: »Das leibhafte Moment meldet der Erkenntnis
an, dass Leiden nicht sein, dass es anders werden solle«.>! Das Falsche wird negiert, oh-
ne ihm ein universelles Bild des Guten entgegenzusetzen, sei es ein geschichtlicher Ide-
alzustand oder eine perfektionistische Ethik. In der Bewegung der Revolte (oder der
bestimmten Negation) leuchtet die Idee eines richtigen, unbeschidigten Lebens auf bei
»3duflerste[r] Askese jeglichem Offenbarungsglauben gegentiber, duflerste[r] Treue zum
Bilderverbot, weit iiber das hinaus, was es einmal an Ort und Stelle meinte«.>?

45 Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 88.

46 Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 89.

47 Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus,
totale Herrschaft, Miinchen/Ziirich 2006, S. 945 1.

48 Vgl. Weyembergh, Albert Camus ou la mémoire des origines, aaO. (FN 32), S. 34.

49 Vgl. Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 228.

50 Vgl. Weyembergh, Albert Camus ou la mémoire des origines, 2aO. (FN 32), S. 29.

51 Theodor W. Adorno, »Negative Dialektik« in: ders., Gesammelte Schriften Band 6. Negative
Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit, Frankfurt am Main 2003, S. 203.

52 Theodor W. Adorno, Kulturkritik und Gesellschaft 11, Frankfurt am Main 2003, S. 616.

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritir. 191

Die Grundthese des L’Homme révolté, dass gerade ein heilversprechender Histori-
zismus in die Rechtfertigung des Terrors miindet, hat heute, nach dem oft deklarierten
»Ende der Meta-Erzihlungen« (Lyotard) wenig Skandaloses an sich. Ein Liberaler wie
Raymond Aron hielt sie fir banal. Aber Aron war einer der wenigen Liberalen, die es
uberhaupt im Frankreich jener Jahre gab, und Kritiker des Totalitarismus aus dem Aus-
land wie Karl Popper und Hannah Arendt wurden fast vollstindig ignoriert. Wenn
Aron zum Streit zwischen Sartre und Camus, den Der Mensch in der Revolte provo-
zierte, lakonisch anmerkte, dass diese Polemik aufSerhalb Frankreichs und Saint-Ger-
main-des-Prés, dem Viertel mit der hochsten Intellektuellendichte der Welt, kaum vor-
stellbar gewesen sei, zeigt das, wie hermetisch abgeschlossen der Pariser Kreis der Ide-
enzirkulation hiufig war. Sich unter diesen Umstinden von der vorherrschenden Mei-
nung abzusetzen, verlangte einiges an Willensstirke und Urteilskraft.

Man kann natiirlich, wie Aron, Camus pragmatisch vorwerfen, dass sich aus seinen
Reflexionen keine eindeutigen Handlungsanweisungen ableiten lassen, denn bei aller
Kritik der Gewalt hilt dieser doch auch an der Notwendigkeit der militanten Revolte
fest. Camus’ Lob der russischen Anarchisten, die ihre Morde mit dem eigenen Tod stihn-
ten, weist keinen Weg aus der aporetischen Situation. Man kann jedoch auch in der Apo-
rie keine Schwiche des Denkens sehen, sondern eine Konsequenz: »In den epochalen
Widerspriichen, in den tragischen Verwicklungen von Erfordernissen der >politischen
Realitit< und den Imperativen der politischen Ethik ist Eindeutigkeit und Biindigkeit
der jeweiligen Losungen nicht zu erreichen«.’* Viele franzosische Intellektuelle hitte
ein Innehalten, ein Zogern angesichts der Antinomie von Gewalt und Gewaltlosigkeit
vor der Rechtfertigung mancher brutaler Aktion bewahrt. Dies gilt nicht nur fir ihre
zeitweilige Unterstlitzung des Stalinismus, sondern auch fiir ihre Eigenart, tber die Un-
taten von »Befreiungsbewegungenc, seien sie kommunistisch, maoistisch oder einfach
antikolonialistisch, gniadig hinwegzusehen oder sie sogar zu feiern. Die camussche Re-
volte hingegen zeigt sich zwar solidarisch mit den »Gedemtutigten«,> verabsolutiert
aber nicht durch ideologische Starrsinnigkeit die Opferperspektive, da sie stets das
Maf} bewahrt. Mit Hannah Arendt kénnte man hier von einem »Denken ohne Gelin-
der« sprechen, das radikal ist, ohne extremistisch zu sein, ein »Denken in Anniherun-
gen«.’® Die Autonomie des Urteils setzt sich gegeniiber dem Lagerdenken durch. Auf
den »Vorwurf« von Les Temps modernes, dass L’Homme révolté (wenn auch nicht un-
geteiltes) Lob von konservativen Kommentatoren bekommen habe, lautete Camus’ Ant-
wort: »Wenn mir die Wahrheit letztlich auf der Rechten zu sein schiene, wire ich

53 Vgl. Aron, L’opium des intellectuels, aaO. (FN 3), S. 68.

54 Rupert Neudeck, Die politische Ethik bei Jean-Paul Sartre und Albert Camus, Bonn 1975,
S.193.

55 Vgl. Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 246.

56 Vgl. Camus, Der Mensch in der Revolte, 220. (FN 36), S. 239.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

192 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenhbeit und der Solidaritit.

dort«.”” Camus ist nie zum Rechtsintellektuellen geworden, sondern war »ein Liberta-
rer, aus dem die Epoche einen Sozialdemokraten gemacht hat«.>

Wichtiger als Klassifizierungsversuche ist die Betonung der Ethik, die Camus’ Den-
ken begriindet. Nur der Intellektuelle, der um seine partielle Unwissenheit weif}, der
zweifelt, 1st auch zu einer Selbstkorrektur bereit. Er hat nicht auf alles eine Antwort,
aber an fast alles Fragen. Gegen totalitires Denken setzt er sich fiir eine »Philosophie
der Grenzen, der berechneten Unwissenheit und des Wagnisses« ein.’® Man muss Ca-
mus sicher nicht in allen Einzelheiten seiner Analyse folgen. Wenn er bei der Forde-
rung einer mafivollen Revolte das mediterrane Denken gegen die »deutsche Ideologiex,
deren Geist er in den auf das Absolute zielenden cisarischen Revolutionen am Werke
sieht, ausspielt, schieflt er selbst deutlich tiber das Ziel hinaus.®® Ein gingiger Vorwurf,
etwa von Bernard-Henri Lévy in dessen Sartre-Biographie vertreten, ist zudem, dass
Camus mit seiner Naturromantik keine geeigneten begrifflichen Grundlagen der Mo-
ral und Politik schaffen kénne.®! Camus driickt tatsichlich in vielen seiner literarischen
Werke, aber auch im L’Homme révolté, eine Sehnsucht nach dem »schone[n] Gleichge-
wicht des Menschlichen und der Natur« aus,®? das er unter anderem durch das Predi-
gen der Naturbeherrschung durch Marxismus und Christentum irreversibel gestort
sieht — eine Kritik der instrumentellen Vernunft, wie sie manchen Motiven der Dialek-
tik der Aufklirung nicht fernsteht, wobei das Naturverstindnis Camus” weitaus kon-
kreter ist als dasjenige Horkheimers und Adornos. Rupert Neudeck kommt in seiner
Untersuchung der camusschen Ethik zu dem begriindeten Schluss, Camus sehe »die be-
wahrenden und uns tragenden Krifte in der Natur (nicht in der tibermachtig geworde-
nen Geschichte) und in der Liebe und dem in dieser Liebe bestehenden Gliick der Men-
schen, auf das die Menschen gegen die politischen Erfordernisse, gegen le >veau d’or du
réalisme< und gegen die Proklamationen der >machiavéliens< ein immerwihrendes und
von niemandem zu bestreitendes Anrecht haben«.%® Das Gliick der Menschen sieht Ca-
mus durch ideologisches Denken genauso bedroht wie durch den technisierten Alltag
in der kapitalistischen Gesellschaft; im vitalen Kampf gegen eine »Welt der Abstrakti-

57 Camus, Essais, 2aO. (FN 26), S. 754.

58 Guérin, Camus. Portrait de I’artiste en citoyen, aaO. (FN 23), S. 279. Dieser ,,Libertare” fran-
zosischer Spielart hat selbstverstindlich nichts mit dem angelsdchsischen Libertiren a la Ro-
bert Nozick gemein, der das laissez faire des Marktgeschehens bis in die Kernbereiche des
soziopolitischen Lebens propagiert.

59 Camus, Der Mensch in der Revolte, aaO. (FN 36), S. 234.

60 Vgl. Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 241-244. Auch wenn Camus expli-
zit davor warnt, eine Kultur gegeniiber anderen zu verherrlichen, tendiert er auch in seinen
literarischen Werken hiufig dazu, die eigenen Gluckserfahrungen in Algerien als Ausdruck
einer typisch mediterranen Kultur zu verkliren. Somit macht Camus fatalerweise »sein per-
sonliches Lebensgefihl physischer Bestitigung und sinnlichen Glicks zu einem Rassenmerk-
mal des Mittelmeermenschen, dem allein er die Errichtung einer neuen, endlich menschenge-
miflen Kultur zutraut« (Brigitte Sindig, Albert Camus. Autonomie und Solidaritit, Wiirz-
burg 2004, S. 17).

61 Vgl. Bernard-Henri Lévy, Sartre. Der Philosoph des 20. Jahrbunderts, Miinchen 2002, S. 402.

62 Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 154.

63 Neudeck, Die politische Ethik bei Jean-Paul Sartre und Albert Camus, aaO. (FN 54), S. 425.

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritir. 193

on« driickt sich nicht nur die Forderung nach Moderation, sondern auch ein hartnicki-
ger Antimodernismus aus.

Dennoch ist der Vorwurf absurd, Camus vertrete »ein politisches Denken, das sich
damit zufriedengibt, die Welt zu bewundern«.%* Es ist schwer ersichtlich, dass Camus
seine melancholischen Bemerkungen zu Mensch und Natur als begriffliche Grundla-
gen der Politik konzipiert hitte.

Eine andere, angemessenere Lesart hat Maurice Weyembergh vorgeschlagen, der Ca-
mus in die Nihe der »liberalen Ironikerin« riickt, deren Figur Richard Rorty in seinem
Buch Kontingenz, Ironie und Solidaritit zeichnet.®® Bei Rorty findet sich ein Abgesang
auf Ideologien oder umfassende Theorien, die das Private mit dem Offentlichen verei-
nen wollen. Seine Kulturhelden sind Biirger, die sich dem privaten Streben nach Selbster-
schaffung widmen, sich aber gleichzeitig zu 6ffentlicher Solidaritat verpflichtet fiihlen.
Nun war Camus in seiner Kritik der biirgerlichen Gesellschaft bestimmt kein klassi-
scher Liberaler, und die Ironie gegeniiber der eigenen Person und den eigenen Uberzeu-
gungen (die im Roman Der Fall kunstvoll dargestellt wird) fithrten ihn nicht zu einem
so umfassenden Kontingenzverstindnis, wie Rorty es vertritt — Camus” Rede von der
menschlichen Natur zehrt noch stark vom Essentialismus eines humanistischen Voka-
bulars.®® Der Entwurf einer mafivollen Revolte jedoch, die respektiert, dass »die Frei-
heit tiberall da eine Grenze habe, wo sich ein menschliches Wesen befindet«,*” trigt mill-
sche Ziige, und mit Rortys Liberalem, der sich durch die Uberzeugung auszeichnet,
»dass Grausambkeit das schlimmste ist, was wir tun«,% hitte sich Camus problemlos
identifizieren kdnnen.

Akzeptiert man dieses Analyseschema, kann man in Camus’ Beschworung der Ein-
heit von Mensch und Natur den Ausdruck einer privaten Nostalgie sehen, die aber
nicht sein Politikverstindnis angreift. Hier wird er durch das Zeitgeschehen zum Rea-
listen. Indem er fiir das offentliche Leben nur noch relative Utopien bereithilt und kei-
nen Masterplan, an Solidaritit appelliert, statt Bilder eines neuen Menschen zu entwer-
fen, riickt Camus tatsichlich in die Nihe der liberalen Ironikerin.

1V.

Camus nimmt mit dieser intellektuellen Ethik gewissermafien das postmoderne Credo
des Endes der Meta-Erzihlungen vorweg. Er gehort nicht zur Gattung der Intellektu-
ellen, die ihren in Wissenschaft oder Kunst erworbenen Ruhm »missbrauchen, um ihre
Domine zu verlassen und die Gesellschaft und die bestehende Ordnung namens einer

64 Lévy, Sartre. Der Philosoph des 20. Jahrhunderts, aaO. (FN 61), S. 402.

65 Weyembergh, Albert Camus ou la mémoire des origines, 2aO. (FN 32), §.25f.

66 ,Die Analyse der Revolte fiihrt mindestens zum Verdacht, dass es, wie die Griechen dach-
ten, im Gegensatz zu den Postulaten des heutigen Denkens eine menschliche Natur gibt. Wes-
halb revoltieren, wenn es nicht an sich etwas Dauerndes zu bewahren gibt“ (Camus, Der
Mensch in der Revolte, 2aaO. (FN 36), S. 16).

67 Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 230.

68 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt .M. 2001, S. 14.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

194 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritit.

globalen, dogmatischen (vagen oder prizisen, moralischen oder marxistischen) Auffas-
sung vom Menschen zu kritisieren«,*” wie es bei Sartre heiflt, sondern zur Spezies der
Ironiker, die um die Relativitit der eigenen Uberzeugungen weiff. Den Dialog zu be-
schworen gegen all die Leute, »die unbedingt recht zu haben glauben«,’® bedeutet
auch, sich einzumischen, ohne die moderne Rolle des ideologischen Gesetzgebers ein-
zunehmen.”! Das Modell des Predigers gehort selbst zu den Elementen, die das dialogi-
sche Ideal einer unverzerrten Kommunikation der Menschen zunichte machen: Der
»lange Dialog zwischen den Menschen«”? ist durch Dogmatismus, ideologische Verzer-
rung (die systematische Liige) oder, in totalitiren Regimen, durch das erzwungene
Schweigen der Unterdriickten abgebrochen. Diese gescheiterte Kommunikation zum
»Ende der Welt« zu erkliren,”? verrit die Sehnsucht nach solidarischen Verhiltnissen,
in denen die »Welt« durch die Intersubjektivitit der Menschen, durch reziproke Aner-
kennung und Anteilnahme zusammengehalten wird.”*

Deshalb fiihrt die Beschrinkung auf das Relative weder zu Zynismus noch zu Resi-
gnation, die Ethik der intellektuellen Bescheidenheit bremst nicht das kritische Engage-
ment. Der Geist der Revolte besitzt, im vollen Bewusstsein seiner Relativitit, genug
Kraft, um die systematische Liige ideologischen Denkens zu entlarven oder entschie-
den Kritik an konkretem menschlichen Leid zu iiben, ohne im Namen einer obskuren
Entitit wie »Menschheit«, »Volk«, »Nation« oder »Proletariat« zu sprechen.”

Indem Camus das offentliche Einmischen als Verpflichtung angesehen hat, kntipft er
durchaus an das klassische Selbstverstindnis der franzosischen Intellektuellen an: ,Fin
Schriftsteller muss an der offentlichen Sache (chose publigue) mitarbeiten: er kann sich
nicht absondern“.”® Der Typus des Intellektuellen, den Camus vor Augen hat, hat da-
mit eine Aufgabe zu erfilllen, die iber die Toleranz und Empathie des liberal-ironi-
schen Durchschnittsbiirgers hinausgeht. Bei aller postmodernen Bescheidenheit, die
das Urteil des Intellektuellen nicht mehr Gber das niveau de tous stellt, ist dieser repu-
blikanische Zug, der in Rortys idealer Gesellschaft nicht in dieser Form zu finden ist,
im Denken Camus’ nicht zu vernachlissigen. Von einem Aufklirer wie Emile Zola un-
terscheidet sich der camussche Intellektuelle jedoch durch den lobenswerten Zug, auch
zur Selbstaufklirung bereit zu sein und so zu einer reflexiven 6ffentlichen Meinungsbil-

69 Jean-Paul Sartre, Plidoyer fiir die Intellektuellen. Interviews, Artikel, Reden 1950-1973, Rein-
bek 1995, S. 92 (Herv. getilgt).

70 Camus, Weder Opfer noch Henker, 2aaO. (FN 27), S. 12.

71 Vgl. Zygmunt Bauman, Legislators and interpreters. On modernity, post-modernity and intel-
lectuals, Cambridge 1989.

72 Camus, Weder Opfer noch Henker, aaO. (FN 27), S. 10.

73 Camus, Weder Opfer noch Henker, aaO. (FN 27), S. 12.

74 Gerade das Motiv des Schweigens, das als Extremform gescheiterter Kommunikation gelten
kann, zieht sich wie ein roter Faden durch Camus’ Werk; vgl. Hiroshi Mino, Le silence dans
Peenvre d’Albert Camus, Paris 1987.

75 Diesem Typus des Intellektuellen hat Lyotard sein Grabmal gesetzt; vgl. Jean-Frangois Lyo-
tard, »Tombeau de I'intellectuel« in: ders., Tombean de Pintellectuel et auntres papiers, Paris
1984, S. 11-22.

76 Albert Camus, Albert Camus éditorialiste & L’Express (mai 1955 — février 1956). Cahiers Al-
bert Camus 6, Paris 1987, S. 60.

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenbeit und der Solidaritir. 195

dung beizutragen. Wihrend die Pflicht zum Engagement also bleibt, erfihrt das Selbst-
bild des Intellektuellen eine kritische Uberpriifung, die seine Daseinsberechtigung si-
chert.

Wie hitte Camus seine Rolle als Intellektueller heute, beinahe fiinfzig Jahre nach sei-
nem Tod und weit nach dem iconic turn durch das Fernsehen und die Fragmentierung
der politischen Offentlichkeit, ausgefiillt? Er wire kaum zum dauerkommentierenden
Medienintellektuellen geworden, der dem &ffentlichen Diskurs nur Uberfliissiges hin-
zufiigt. Er wire sicher auch kein »spezifischer Intellektueller« im Sinne Foucaults ge-
worden, der sich Expertise in bestimmten gesellschaftlichen Bereichen erwirbt und nur
in diesen Kritik tibt.”” Seine Vorstellung einer »Politik von unten«,”® die deutliche Skep-
sis gegentiber einer rein reprasentativen Demokratie aufweist, hitte ihn die zunehmen-
de Prisenz zivilgesellschaftlich verankerter sozialer Bewegungen gutheiflen lassen. Er
hitte die Intellektuellen aber nicht als Avantgarde dieser Gruppen gesehen und, wie
ein Pierre Bourdieu, mit dem Megaphon zu den Massen gesprochen.

Wahrscheinlich hitte Camus das geschriebene Wort nach wie vor dem gesprochenen
vorgezogen und sich mit seinen Artikeln an die Offentlichkeit gewandt, ohne den »Mo-
ralprofessor« zu spielen. Seine Kritik der franzésischen Nachkriegspresse, deren Mit-
telmafligkeit und Hang zur exzessiven Rhetorik und zum bloflen Amiisement er beklag-
te,’? ist heute angesichts des unaufhérlichen Strukturwandels der Offentlichkeit genau-
so aktuell wie damals. Camus’ Vorstellung einer von Geld und direkten politischen Ein-
fliissen unabhingigen Presse stimmt bis in die Details mit Habermas’ jingster Verteidi-
gung der von Profitstreben und Kommerzialisierung bedrohten seriosen Presse als Riick-
grat der politischen Offentlichkeit iiberein.® Fiir den Intellektuellen sicht Habermas in
dieser Offentlichkeit nur noch wenig Platz, sich neben Politikern, Moderatoren, Jour-
nalisten und Experten sinnvoll einzubringen. Was ihn allein noch auszeichnen konne,
sel ein »avantgardistischer Spursinn fiir Relevanzen«.8!

Camus gehorte zu diesen seltenen Exemplaren, die sich frithzeitig tiber kritische Ent-
wicklungen aufregten und sich oft mit guten Griinden gegen die vorherrschende Mei-
nung stemmten. Er beklagte den Zivilisationsbruch durch die Atombombe, als andere
den Sieg iiber den Faschismus feierten. Er wies auf die internationale Verflechtung
Frankreichs hin, als andere von der nationalen Revolution sprachen. Und er warnte in
seinem »starrkopfigen Humanismus« frith vor totalitiren Rechtfertigungsversuchen,
die den Einzelnen dem Ganzen opferten. Es ist auch diese Mischung aus Mut und poli-
tischer Urteilskraft, die dafiir gesorgt hat, dass Camus’ intellektuelle Ethik, eine Ethik
der Bescheidenheit und des Engagements, heute noch bedenkenswert ist.

77 Vgl. Michel Foucault, Dizs et écrits 11, 1976-1988, Paris 2005, S. 154.

78 Vgl. Camus, Der Mensch in der Revolte, 2aO. (FN 36), S. 241.

79 Camus, (Euvres completes II, 2aO. (FN 9), S. 384-389.

80 Vgl. Jiirgen Habermas, »Medien, Mirkte und Konsumenten — Die seriése Presse als Riick-
grat der politischen Offentlichkeit« in: ders., Ach, Europa. Kleine politische Schriften XI,
Frankfurt am Main 2008, S. 131-137.

81 Vgl. Jurgen Habermas, »Ein avantgardistischer Spirsinn fur Relevanzen. Die Rolle des Intel-
lektuellen und die Sache Europas« in: ders., Ach Europa, 2aO. (FN 80), S. 77-87.

ZfP 56. Jg. 2/2009

218.75.216.36, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

196 Jan Christoph Suntrup - Eine intellektuelle Ethik der Bescheidenhbeit und der Solidaritit.

Zusammenfassung

Albert Camus ist ein Autor, dessen unkonventionelles politisches Denken hiufig unter-
schitzt wird. Die vorliegende Analyse versucht, dem entgegenzusteuern, indem sie aus
Camus’ politischen Schriften der Nachkriegszeit, den Artikeln in Combat und dem Es-
say L’homme révolté, eine intellektuelle Ethik rekonstruiert. Diese Kritik der politi-
schen Urteilskraft geht aus seiner antitotalitiren Konzeption der Revolte hervor, wel-
che die Konsequenzen aus eigenen Schwichen und generellen Verfehlungen des franzo-
sischen Intellektuellendiskurses nach der Libération zieht. Der camussche Typus des
Intellektuellen, der wichtige Gemeinsamkeiten mit Richard Rortys Figur der liberalen
Ironikerin aufweist, kann als Bereicherung fiir eine politische Offentlichkeit angesehen
werden, indem er die Tugend der Bescheidenheit und das Beschrinken auf das Relative
mit einem kritischen Engagement vereinbart.

Summary

Albert Camus is a writer whose unconventional political thought is often underestima-
ted. This analysis tries to counteract this phenomenon by reconstructing an intellectual
ethic from Camus’s political writings in postwar-France, i.e. from his articles in Com-
bar and his essay L’homme révolté. From his antitotalitarian conception of revolt re-
sults a critique of political judgment which draws the consequences from own weaknes-
ses as well as from general misdemeanours of the intellectuals’ discourse after liberati-
on. The Camusian intellectual who shares several important features with Richard Ror-
ty’s liberal ironist, can be regarded as valuable addition to the public sphere, as he com-
bines the virtue of modesty and the restriction to the ‘relative’ with critical commitment.

Jan Christoph Suntrup, An Intellectual Ethic of Modesty and Solidarity — Albert Ca-
mus’s Thinking of Revolt

Die Crux der Entscheidung -
interdisziplindre Analysen

Uber das anthropologische Kreuz der Entscheidung
Herausgegeben von Hans Joas und Matthias Jung
2008, 256 S., brosch., 59,— €, ISBN 978-3-8329-3794-2
(Studien zur Rechtsphilosophie und Rechtstheorie, Bd. 50)

n Nomos

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder {} Nomos

versandkostenfrei unter » www.nomos-shop.de

.75.216.38, am 21.01.2026, 09:42:10. @
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-179

