Ist das Tor des ,Igtihad” in
der Islamwissenschaft geschlossen?

ABBAS POYA (FREIBURG)

Meine Meinung ist richtig,

kann aber auch falsch sein.

Die Meinung des Anderen ist falsch,
kann aber auch richtig sein.

Ist seine Meinung besser begriindet,
akzeptiere ich sie.

(Arabische Gelehrtenweisheit)

Von dem Gelehrten ‘Ubaidallah b. Hasan al-‘Anbari (st. 168/785), der in der Ab-
basidenzeit fast zehn Jahre lang das Amt des Kadi und Vorbeters beim Freitags-
gebet in Basra innehatte, wurde der Satz zitiert: ,.kull mugtahid musib“ (jeder
Sachkundige hat Recht)." Der Satz zeigt den Versuch auf, die vielen Meinungs-
verschiedenheiten jener Zeit zu legitimieren und damit die damaligen religios be-
griindeten Feindseligkeiten zu entkréften. Ob al-‘Anbari mit dieser Aussage auch
theologische und weltanschauliche Divergenzen anerkennen wollte, oder, wie
spater der Begriff Igtihad verstanden wurde, nur die Meinungsunterschiede im
Bereich der Jurisprudenz zu legitimieren versuchte, dariiber kann nur spekuliert
werden. Der Terminus Igtihad entwickelte sich allerdings im Laufe der Zeit zum
zentralen Begriff im islamischen Rechtsdiskurs und diente als theoretische
Grundlage dafiir, unterschiedlichste Meinungen in der Scharia zu vertreten, zahl-
reiche Rechtsschulen zu bilden und Pluralitit im Rahmen der islamischen Juris-
prudenz zu etablieren. Wie es auch as-Sahrastani (st. 1153) und Ibn Haldin (st.
1406) beschrieben, steckte hinter der Praxis des Igtihad eine pragmatische Uber-
legung: Man wisse, dass sich bei profanen wie auch sakralen Angelegenheiten
immer wieder aufs Neue Fragen ergeben, und man wisse auch, dass nicht alle
diese Fragen durch den Koran oder die Sunna beantwortet werden konnten, da
die Aussagen im Koran und in den Uberlieferungen begrenzt seien, stetig jedoch
neue Fragen entstiinden. Daher hitte man es fiir wichtig und sogar notwendig
gehalten, qualifizierten Sachkundigen die Moglichkeit einzurdumen, gemal neu-

1 Vgl Josef van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra,
Band II, Berlin, New York: Walter de Gruyter 1992, S. 153f.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | ABBAS POYA

en Gegebenheiten und Umstédnden zu neuen praktischen Urteilen zu kommen,
eben den Igtihad zu praktizieren.”

Ohne Zweifel fiihrte der Igtihad zu einer groBen Entfaltung und ergo zu ei-
nem ,Pluralismus‘ im Rahmen des islamischen Rechts — dies gilt insbesondere
etwa in der Zeit zwischen dem 8. und dem 10. Jahrhundert. Diese Periode gilt
auch als die ,Bliitezeit‘ der islamischen Zivilisation, die freilich nicht nur durch
geistige Freiheit im Bereich des Rechts entstanden war, sondern auch durch eine
solche in allen anderen Disziplinen wie der Philosophie, Medizin, Mathematik,
Ubersetzungstitigkeit, etc. Die These vom Ende der Igtihad-Zeit, mit der der An-
fang der Stagnation zumindest im Bereich der Jurisprudenz erklért wird, ist um-
stritten. Der Begriff Igtihad an sich blieb jedoch in der islamischen Geistesge-
schichte bis in die Gegenwart eine Metapher fiir Meinungsvielfalt, wissenschaft-
liche Pluralitit und geistige Dynamik. Als solche soll er auch in diesem Beitrag
verstanden werden. Vorher mochte ich aber noch auf einige Merkmale dieser
Praxis des Igtihad hinweisen.

Es ist beeindruckend, mit welcher Prizision die Gelehrten die theoretischen
Rahmenbedingungen fiir den Igtihad beschrieben haben: Die Notwendigkeit des
Igtihad-Praktizierens wurde, wie ich bereits anlehnend an as-Sahrastani und Ibn
Haldin darlegte, pragmatisch erklirt: Neue Gegebenheiten fithren zu neuen Fra-
gen und diese erzwingen neue Antworten, welche von qualifizierten Wissen-
schaftler/innen zu erarbeiten sind. Damit aber jede wissenschaftliche Beliebigkeit
vermieden wird, darf man erst dann die Fihigkeit zum Igtihad fiir sich beanspru-
chen, wenn man gewisse Voraussetzungen erfiillt hat. Zu diesen Voraussetzun-
gen gehoren u.a. die fachspezifische Kompetenz, namlich die Kenntnis der Quel-
len, und die sprachliche Kompetenz, ndmlich die Beherrschung der arabischen
Sprache und Grammatik.> Das wissenschaftliche Bemiihen ist erst dann als voll-
kommener Igtihad zu bezeichnen, wenn man mit neuen methodischen Ansitzen
arbeitet, d. h. entweder in Form einer vollig neuen Methodik oder eines Eklekti-
zismus. Das bloBe Rezipieren von Meinungen verschafft dem Igtihad-
Praktizierenden eine gewisse Autoritit gegeniiber den absoluten Laien, gilt je-
doch nicht als Igtihad im eigentlichen Sinne.* Daher spricht man auch von der
SchlieBung des Tors des Igtihad, nachdem in einigen Rechtsdiskursen die metho-

2 Vgl. M. Abii al-Fath a3-Sahrastani: al-Milal wa an-nihal, Bd. 1, Beirut 0. J., S. 199;
‘Abd ar-Rahman M. Ibn Haldin: al-Muqaddima, ediert von ‘Ali ‘Abd al-Wahid Wa-
f1, Kairo 1981, S. 1062.

3 Vgl. Abii Hamid M. al-Gazali: al-Mustasfd min ‘ilm al-usil, ediert von Hamza b.
Zuhair Hafiz, Bd. 4, Medina o. J., S. 4-14.

4 Vgl. Sams ad-Din Ibn Qayyim al-Gauziyya: I‘lam al-muwaqqi‘in ‘an rabb al-
‘alamin, ediert von M. M. ‘Abd al-Hamid, Bd. 4, Kairo 1955, S. 212f.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES,IGTIHAD IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 245

dologische Entwicklung im Bereich des Rechtsfindungssystems ab dem 10. Jahr-
hundert in Frage gestellt wurde.’

Grundsitzlich steht der Begriff Igtihad also fiir diskursive Offenheit und e-
pistemische Neuerung, wihrend die SchlieBung des Tors des Igtihad als erkennt-
nistheoretische Stagnation angesehen wird. In einer kritischen und (selbst-) refle-
xiven Betrachtung wenden wir nun den Begriff des Igtihad auf die Islamwissen-
schaft an, um zu erkunden, inwieweit in der Islamwissenschaft von epistemischer
Offenheit gesprochen werden kann.

Igtihad’ in der Islamwissenschaft

Die islamwissenschaftliche Forschung in Europa ganz allgemein und in Deutsch-
land bis zur Machtiibernahme des Nationalsozialismus (1933) im Besonderen
kann sich grundsitzlich nicht tiber den Mangel an ,Igtihad* beklagen. Es gab un-
terschiedliche Forschungsmotivationen und dementsprechend auch verschiedene
Forschungsansitze: theologische, philologische, historische, sozialpolitische und
kulturphilosophische — auch wenn sie oft im Zeichen der Gewalt standen. Die
frithe europdische Beschiftigung mit dem Islam fand erst im Geiste der Kreuzzii-
ge und dann der Reconquista statt. Die Koraniibersetzungen und Muhammadbio-
graphien damaliger Zeit hatten grofiten Teils dazu gedient, gegen den Islam zu
polemisieren. Auch Ubersetzungen medizinischer, naturwissenschaftlicher und
philosophischer Texte aus dem Arabischen fiihrten nicht zu Verstdndnis und Re-
spekt gegeniiber den muslimischen Kulturen. Sie dienten vielmehr dazu, eine
Briicke zu den ,eigenen® kulturellen Wurzeln, zur Antike, zu konstruieren. Die
osmanischen Eroberungsziige auf dem Balkan gaben wieder Anlass, dem Islam
gegeniiber skeptisch zu sein und ihn als Religion des Schwertes und des Blutes
darzustellen. Vor allem wollten die christlichen Kirchenminner die arabische
Sprache und Grammatik beherrschen, um erfolgreich zu missionieren und die
arabischen Glaubensbriider besser zu unterstiitzen, aber auch, um nach urspriing-
lichen Quellen des eigenen Glaubens zu suchen. Die ersten Lehrstiihle fiir arabi-
sche Sprache an den europidischen Universititen wurden von Professoren mit
theologischem Hintergrund besetzt. Aber die akademische Beschiftigung mit
dem Islam und vor allem die Aufkldrung fithrten auch dazu, mit einigen Vorurtei-
len tiber die islamische Kultur aufzurdumen, die religiosen Texte der Muslime
,objektiver‘ zu behandeln und letztendlich die Arabistik auch unabhéngig von der
Theologie zu betreiben. Im deutschsprachigen Raum war es Johann Jacob Reiske
(1716-74), der entgegen der traditionellen, theologisch motivierten Beschifti-
gung mit der arabischen Sprache versucht hat, die arabische Philologie als eine

5 Zu der gesamten Igtihad- bzw. Rechtsthematik bietet das Buch von Birgit Krawietz
einen umfangreichen Uberblick: Hierarchie der Rechtsquellen im traditionellen
sunnitischen Islam, Berlin: Duncker & Humblot 2002.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | ABBAS POYA

selbstindige Wissenschaftsdisziplin zu etablieren. Sein Versuch hat Reiske
-Missgunst®, ,,Misstrauen und den Vorwurf der ,,Freigeisterei* eingebracht und
seine Berufung auf einen Lehrstuhl an der Leipziger Universitit verhindert. Sein
Forschungsansatz trug jedoch zu einer neuen Qualitit des islamwissenschaftli-
chen Diskurses bei und wurde in spiteren Islamstudien anerkennend gewiirdigt.6
Als Begriinder der modernen Arabistik und Vater der ,Orientalistik® im enge-
ren Sinne als akademische Disziplin ging Antoine Isaac Silvestre de Sacy (1758-
1838) in die Geschichte ein. Als Sprachgenie — er beherrschte u.a. Araméisch,
Hebriisch, Arabisch, Persisch, Tiirkisch, Deutsch, Englisch, Italienisch und Spa-
nisch — und bester Kenner der arabischen Sprache und Grammatik seiner Zeit
bildete er zahlreiche Wissenschaftler aus allen Teilen Europas aus, die dann
selbst in ihren jeweiligen Herkunftsldndern zu grofen Orientalisten wurden. Aus
Deutschland zihlten u.a. Wilhelm Freytag, Gustav Fliigel und Heinrich Lebrecht
Fleischer zu seinen Schiilern. Mit dieser neuen Ausrichtung hatte sich zwar die
Beschiftigung mit dem Islam von der kirchlichen bzw. theologischen Zweckge-
bundenheit befreit, jedoch war es nun den kolonialen Interessen in arabisch-
islamischen Liandern, in Afrika und Asien, sowie dem Versuch einer Einddm-
mung des osmanischen Einflusses auf dem Balkan geschuldet, dass das Studium
der arabischen, tiirkischen und persischen Sprache intensiver betrieben wurde.”
Im 19. Jahrhundert war die vorherrschende Idee in der Geisteswissenschaft
der Historismus. Er fiihrte in der Kunst zu der Einsicht, die Architekturformen
anderer Epochen als historisch bedingte und gleichwertige Formen anzuerkennen
und sie damit eklektizistisch in die neuen Bauten zu integrieren. In der Ge-
schichtswissenschaft betonte der Historismus im Gegensatz zur Idee der Aufkla-
rung das irrationale, historisch geprédgte und in seiner Vergangenheit verwurzelte
Wesen des Menschen. Man sah die Aufgabe einfach darin, moglichst ,objektiv*
Zu zeigen, ,,wie es gewesen ist*. Diese geistige Haltung fiihrte, trotz einer starken
philologischen Orientierung des Faches, in der Islamforschung zu historisch-
kritischer Auseinandersetzung mit dem Islam und seiner Frithgeschichte. In die-
ser Periode sind herausragende Werke mit historischem Ansatz wie die Ge-
schichte der Chalifen (5 Bd. 1846-62) von Gustav Weil (1808-89) oder die Ge-
schichte des Qorans (1860) von Theodor Noldeke (1836-1930) entstanden.
Gleichzeitig wurden die philologischen Texteditionen weitergefiihrt, welche
nicht nur fiir die historischen Arbeiten innerhalb der Islamwissenschaft als

6  Gerhard EndreB3: Der Islam. Eine Einfithrung in seine Geschichte, Miinchen: C.H.
Beck 1997, S.13-20; Annmarie Schimmel: ,.Der islamische Orient — Wege seiner
Vermittlung nach Europa®, in: Jochen Golz (Hg.), Goethes Morgenlandfahrten.
West-ostliche Begegnungen, Frankfurt/M: Insel 1999, S. 16-28, hier S. 18-22; Sa-
bine Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft* — Die deutsche Orientalistik im
19. Jahrhundert, Stuttgart: Steiner 2004, S. 29-34.

7 Vgl. G. Endref: Der Islam, S. 21-22; A. Schimmel: Der islamische Orient, S. 22-23;
S. Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft®, S. 38-39.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES,IGTIHAD IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 247

Grundlage dienten, sondern dariiber hinaus auch von anderen Disziplinen in Zu-
sammenhang mit Islam-bezogenen Themen rezipiert wurden. Parallel zu diesen
Arbeiten wurden religionswissenschaftliche Studien betrieben. Zu den letzteren
zidhlen Muhammedanische Studien (1889-90) von Ignaz Goldziher (1850-1921),
die iiber die Grenzen Europas hinaus auch in der islamischen Welt Beachtung
fanden.®

Als dann Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts die historistische
Haltung in der akademischen Landschaft massiv kritisiert wurde und soziologi-
sche Ansiitze, vor allem die von Max Weber, an Bedeutung gewannen, beobach-
ten wir wieder eine Neuausrichtung in den islamwissenschaftlichen Forschungen.
Hier sind es nun Martin Hartmann (1851-1918) und insbesondere Carl Heinrich
Becker (1876-1933), die mit sozialwissenschaftlichen und kulturphilosophischen
Forschungsmethoden das Fach prigen. Becker, der auch hochschulpolitisch aktiv
war und eine Demokratisierung der Universitit betreiben wollte, entlehnt die
Schliisselbegriffe seiner Theorie wie ,,Kultur®, ,Zivilisation®, ,,Bildung*, ,,Hu-
manismus® und ,,Volk* den damaligen deutschen Diskursen in den Geisteswis-
senschaften und verwendet sie in seinen Forschungsarbeiten tiber den Islam.’
Auch die Untersuchungen Beckers insbesondere zum Islam in den kolonisierten
Gebieten Afrikas, im sogenannten Deutsch-Ostafrika, sind von den damaligen
politischen Gegebenheiten geprigt und im Rahmen der deutschen Kolonialpolitik
in Afrika zu begreifen.'® Gleichzeitig fiihrte seine Herangehensweise an den For-
schungsgegenstand auch zu neuen Erkenntnissen und einer anderen Haltung in
Bezug auf den Islam. Er lehnte die vornehmlich theologische Betrachtung des Is-
lam ab, plidierte fiir ,,gemeinsame Grundlagen und Interaktionen von Christen-
tum und Islam* und sprach von ,,islamischer Zivilisation* statt von ,,islamischer
Religion*."" Dieser neue Forschungsansatz konnte aber nicht lange weiter ver-
folgt werden. Mit der Machtergreifung der Nationalsozialisten (1933) endete die
wissenschaftliche Freiheit und Vielfalt, auch in der Islamforschung.

Die oben skizzierte Geschichte der Islamwissenschaft bis 1933 zeigt eine
ambivalente Pluralitit an Ideen, Ansitzen und Methoden auf. Der Forschungsge-
genstand — ,Islam‘ bzw. ,Muslime‘ — blieb zwar immer konstant, aber zwei sich
standig dndernde Faktoren fiihrten zu einer gewissen Forschungsdynamik. Zum
einen der Faktor des sozialen bzw. politischen Zeitgeists: Je nachdem, ob die
Auseinandersetzung mit dem Islam in der Zeit der Kreuzziige, der Reconquista,

8 Vgl G. EndreB: Der Islam, S. 22-27; S. Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissen-
schaft, S. 103f.

9  Alexander Haridi: Das Paradigma der ,,islamischen Zivilisation* — oder die Begriin-
dung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933),
Wiirzburg: Ergon 2005, S. 11.

10 Roman Loimeier: ,,Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus: Eine kri-
tische Wiirdigung*, in: Stichproben. Wiener Zeitschrift fiir kritische Afrikastudien 2
(2001), S. 63-85, hier S. 68-69.

11 Vgl. A. Haridi: Das Paradigma der ,,islamischen Zivilisation S. 19-24.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | ABBAS POYA

der Konfrontation mit den Osmanen oder der Kolonialisierung stattfand, sind
auch unterschiedliche Forschungsansitze und -schwerpunkte zu beobachten. Der
andere Faktor ist der wissenschaftliche Zeitgeist: Die Islamwissenschaft verfolg-
te die zeitgendssischen Diskurse innerhalb der Geisteswissenschaften aufmerk-
sam und adoptierte sie in ihre eigene Wissenschaftspraxis.

Ein wichtiger und von den Beteiligten meist iibersehener Grund dafiir, dass
man sich in Islam-bezogenen Diskursen immer einen gro3eren Spielraum gonnte
und es sich dadurch hin und wieder leisten konnte, die wissenschaftlichen Spiel-
regeln und Geflogenheiten auler Acht zu lassen und dem Islam gegeniiber Pole-
mik und Agitation zu betreiben, war allerdings die Annahme und ja die Uberzeu-
gung, dass man sich mit etwas ,Fremdem* beschiftigte, von dem die ,eigenen*
gesellschaftlichen Empfindlichkeiten und wissenschaftlichen Diskurse nicht di-
rekt betroffen waren. Mehr sogar, es entsteht teilweise der Eindruck, dass dieses
JFremde‘ gelegentlich absichtlich instrumentalisiert und stellvertretend verun-
glimpft wurde, um ,eigene* Missstinde an den Pranger zu stellen. Voltaire (1694-
1778), um nur ein Beispiel zu nennen, der das Bild des Islam in Europa nachhal-
tig geprégt hat, beschrieb in seinem 1742 verfassten Drama Mahomet den Pro-
pheten Muhammad ,,als einen skrupellosen Anfiihrer, der das vorislamische
Mekka in Anarchie stiirzt. Hinter diesem feindseligen Angriff auf den Islam
standen jedoch wohl andere Absichten. Angeblich habe er damit den christlichen
Fanatismus seiner Zeit kritisieren wollen.'? Zum gleichen Zweck lobte man aber
auch manchmal das ,Islamische‘ euphemistisch, wie es im positiven Entwurf der
Person des Saladin bei Lessing oder in Goethes Darstellung des Islam als ,,Inbe-
griff eines lauteren, durch keinerlei historische Ausprigung belasteten Mono-
theismus* zu beobachten ist."

Dieses fortwihrend ambivalente Bild des Islam'* zeigt aber auch ein stindi-
ges, umkidmpftes Bemiihen (Igtihad) um neue Erkenntnisse. Auch wenn keines
dieser Bilder den Islam widerspiegeln vermag, vermitteln sie uns doch die Ein-
sicht, dass wir uns den neuen Erkenntnissen und Ideen in den Geisteswissen-
schaften und den politischen und sozialen Gegebenheiten und Verdnderungen
unserer Zeit nicht verschliefen konnen.

Die Zeit des Nationalsozialismus (1933-1945) war eine einschneidende Zasur
auch in der Geschichte der Islamforschung. Durch die Gleichschaltungs- und
Rassenpolitik hat die deutschsprachige Islamforschung zahlreiche herausragende
Wissenschaftler/innen verloren. Sie gingen in die Emigration oder wurden zur

12 Vgl. Tilman Nagel: Islam. Die Heilsbotschaft des Korans und ihre Konsequenzen,
Westhofen: WVA 2001, S. 9.

13 Vgl ebd., S. 10-13.

14 Zu unterschiedlichen Islambildern in Europa vgl. Maxime Rodinson: Die Faszinati-
on des Islam, Miinchen: C.H. Beck 1991; Albert Hourani: Der Islam im européi-
schen Denken, Frankfurt/M: Fischer 1994; T. Nagel: Islam, S. 9-22.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 249

Emigration gezwungen. Einige von ihnen wurden ermordet."> Die im Lande ver-
bliebenen Orientforscher/innen und die orientalistischen Institutionen waren der
Willkiir des Terrorregimes ausgeliefert und wurden zum Teil in die Nazipolitik
einverleibt bzw. fiigten sich bereitwillig in diese ein. Eine neue historische Un-
tersuchung iiber die Orientalistik in der Nazizeit kommt zum folgenden erniich-
ternden Ergebnis:

,,Betrachtet man die orientalistischen Wissenschaftsinhalte und das orientalistische
Netzwerk der Jahre 1933-45 in ihrer Gesamtheit, so stellt sich die deutsche Orientalistik
dieser Jahre als Wissenschaftsdisziplin dar, die sich durch einen hohen Identifikations-
grad mit dem NS auszeichnete. Die Orientalisten hatten es vermocht, sich personlich,
organisatorisch, institutionell und inhaltlich fest im NS zu verankern. Parteimitglied-
schaften, formale pro-nationalistische Bekenntnisse und inhaltlich differenzierte Stel-
lungnahmen definierten das personliche Verhéltnis zum NS im Allgemeinen und zur
NSDAP im Besonderen.'®

Zum Zweck des Selbstschutzes versuchten zahlreiche Orientalist/innen, sich auf
Themen zu beschridnken, die mit der Gegenwart und mit der Politik augenschein-
lich wenig zu tun hatten, ndmlich auf philologische und zum Teil historische
Themen.

Nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich die deutsche Islamwissenschaft schwer
damit getan, an die frithere dynamischere Tradition anzukniipfen. Der Riickzug
auf die ,sichere‘ und politisch nicht heikle philologische und historische For-
schung, mit dem schon in der Zeit des Nationalsozialismus begonnen wurde,
setzte sich fort. Ein Grund war sicherlich die in den 1930er Jahren gesite und
spéter immer noch lebendige Scheu vor jeglichen Themen, die einen zeitgendssi-
schen oder politischen Bezug hatten. Der andere Grund kann aber sicherlich auch
darin gesehen werden, dass der Islamwissenschaft nach den Verlusten, die sie in
den Jahren 1933-1945 erlebt hatte, die personelle Grundlage zur Ideenvielfalt
fehlte. Die zahlreichen und zum grofiten Teil herausragenden deutschsprachigen
Orientalist/innen, die aus Deutschland flohen, waren héufig jiidischer Abstam-
mung oder linker und liberaler Gesinnung. So mangelte es nun der deutschen
Orientalistik bzw. Islamforschung an Internationalitidt und Uberkonfessionalitiit,
die die orientalistischen Organisationen wie die DMG vor 1933 ebenfalls ausge-
zeichnet hatten. Daher war weder die Moglichkeit noch das Interesse vorhanden,
andere Schwerpunkte in der Forschung zu setzen und der Islamwissenschaft neue
Perspektiven zu 6ffnen."’

15 Zu Portrits einzelner Betroffener vgl. Hanne Schonig (Hg.), Ausgegrenzte Kompe-
tenz. Portrits vertriebener Orientalisten und Orientalistinnen 1933-1945, Halle/
Saale: OWZ 2001.

16 Ekkehard Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozialismus 1933-
1945, Berlin: deux mondes 2006, S. 419.

17 R. Loimeier: Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus, S. 73-74.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | ABBAS POYA

Die arabische Philologie, die seit 1933 bis in die Gegenwart die islamwissen-
schaftliche Forschung beherrscht, hatte immer einen besonderen Stellenwert.
Man empfand allgemein, dass jedwede islamwissenschaftliche Forschung, ganz
gleich mit welchem Ansatz, von dieser abhingig ist. Dies trifft aber nur bedingt
zu. Philologische Kompetenz im Sinne von Beherrschung des Arabischen und je
nach Schwerpunkt des Persischen oder Tiirkischen oder anderer afrikanischer
und asiatischer Sprachen sowie die kritische Auseinandersetzung mit den Text-
quellen sollte eine Selbstverstidndlichkeit sein, wenn man sich mit Islam-
bezogenen Themen beschéftigt. Man kann sich aber, hat man dieses ,Werkzeug*
erst einmal zur Hand, auch mit anderen Wissenschaftstheorien seinem Thema
ndhern — und tut dies ohnehin, auch wenn es dann unbewusst verlduft. Demge-
geniiber kann es auch fiir einen Philologen sehr dienlich sein, wenn er mit den
neusten Wissenschaftstheorien vertraut ist und sie in seine Forschung einflieBen
ldasst — dies insbesondere angesichts der Tatsache, dass in den geisteswissen-
schaftlichen Fiachern vielfach von einem linguistic turn und cultural turn die Re-
de ist. Gerade fiir ein Fach wie die Islamwissenschaft, welches in den aktuellen
politischen und gesellschaftlichen Debatten immer mehr an Relevanz gewinnt
und zur medialen Ansprechpartnerin geworden ist, ist es sehr wichtig, sich z.B.
auch mit Orientalismus- und Rassismuskritiken, mit Kulturalismus bzw. Kultur-
relativismus und mit Postmodernismus und Postkolonialer Kritik auseinanderzu-
setzen. Wie in fritheren Phasen muss die Islamwissenschaft auch gegenwirtig
sowohl auf den politisch-sozialen Zeitgeist als auch auf den wissenschaftlichen
Zeitgeist reagieren, zumal in den letzten Jahrzehnten diesbeziiglich grole Verin-
derungen festzustellen sind.

Der Schock der Orientalismuskritik

Zwei Annahmen haben Edward Said dazu gefiihrt, die deutsche Orientalistik
ausdriicklich von seiner Orientalismuskritik auszunehmen: a) die deutsche Orien-
talistik weise eine sehr starke philologische Tradition auf; und das sei auch ein
Beweis dafiir, dass b) Deutschland im Vergleich zu Grofbritannien und Frank-
reich weniger koloniale Verwicklungen im Orient aufweise.'® Wie aber oben
dargestellt, wurde auch in der deutschen Orientalistik trotz einer starken Prisenz
der Philologie immer wieder mit anderen Forschungsansitzen gearbeitet. Dar-
iiber hinaus blieb sie trotz einer in der Tat geringeren kolonialen Verwicklung nie
von kolonialistischen Tendenzen, wie sie insbesondere in der britischen und
franzosischen Orientalistik herrschten, unberiihrt. Vor allem im Zeitraum zwi-
schen dem Ende des 19. Jahrhunderts und dem Ende des 1. Weltkriegs, welcher
gleichzeitig als Entstehungszeit einer modernen Islamwissenschaft in Deutsch-

18 Eward Said: Orientalism, London: Penguin Books 1995, S. 2-4.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 251

land gelten kann, beobachtet man eine ausgeprigte koloniale Ausrichtung des
Faches." Saids Zuriickhaltung ist hier also zu revidieren.

In den muslimischen Léndern gab es die Auseinandersetzung mit orientalisti-
schen bzw. islamwissenschaftlichen Forschungen lange bevor das Buch Orienta-
lism im Jahre 1978 erschien. In allen politischen Lagern hatte man sich mit die-
sem Phidnomen befasst. Die Linken, die Nationalisten, die Islamisten und sogar
die liberalen Krifte beschiftigten sich im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit
den sozialpolitischen Missstinden ihrer Gesellschaften intensiv mit Kolonialis-
mus, Imperialismus und deren ,Wegbereiter und ,Gehilfen‘, ndmlich den Orien-
talisten. Im ,Orient‘ bzw. in weiten Teilen Afrikas und Asiens existierte zwar
nicht ausschlieBlich ein negatives Bild vom Westen, diese Bewertung iiberwog
aber, nicht zuletzt, weil viele politische Kriéfte aus der Instrumentalisierung des
Westens als ,Alleinschuldigen® fiir die herrschenden Misssténde in ihren Gesell-
schaften politisches Kapital schlagen und von ihrer eigenen Verantwortung ab-
lenken wollten. Davon zu unterscheiden sind aber intellektuell herausragende
Arbeiten und berechtigte Kritiken, welche in der Islamwissenschaft, wenn iiber-
haupt, dann nur eine marginale Rolle spiel(t)en. Die zentrale Kritik war, dass sich
die Orientalist/innen nicht aus rein wissenschaftlichem Interesse mit dem Islam
und den Muslimen befassten; sie titen es vielmehr im Dienste einer hegemonia-
len Politik des Westens gegeniiber den muslimischen Léndern. Kritik an der Ori-
entalistik also gab es auch schon vor dem Erscheinen von Saids Werk; und die
Orientalisten waren sich dessen ebenfalls bewusst und daran gewéhnt,20 ohne sie
jedoch weiter zu beachten.

Mit Saids Orientalism wurden dieselben Anschuldigungen nun plotzlich, je-
doch viel priagnanter formuliert, in einer Weltsprache und von einem wissen-
schaftlich anerkannten Fachmann vorgetragen, der mit der abendléndischen Geis-
tesgeschichte bestens vertraut war und sich in seiner Argumentation auf die neus-
ten Wissenschaftstheorien wie die von Foucault berief. Saids Arbeit erzeugte in
den akademischen und insbesondere in den orientalistischen Kreisen einen
Schockeffekt und hat ,,dazu beigetragen, die Ideologie der europidischen (vor al-
lem der anglofranzosischen) Orientalistik im 19. und 20. Jahrhundert und ihre
Verwurzelung in den politischen und wirtschaftlichen Zielen des damaligen Eu-
ropa besser zu erfassen.“’! Dieser Schockeffekt fiihrte in geringem MaBe auch
dazu, dass sich die Orientalist/innen kritischer als bisher mit ihrer eigenen Ver-
gangenheit beschiftigten. Man hatte sich zwar schon im 19. Jahrhundert, aber vor

19 Vgl R. Loimeier: Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus, S. 63-65.

20 Vgl. Reinhard Schulze: ,,Orientalistik und Orientalismus®, in: Werner Ende/Udo
Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, 5. Aufl., Miinchen: C.H. Beck 2005,
S. 755-767, hier S. 761-763; vgl. auch Ekkehard Rudolph: Westliche Islamwissen-
schaft im Spiegel muslimischer Kritik. Grundziige und aktuelle Merkmale einer in-
nerislamischen Diskussion, Berlin: Klaus Schwarz 1991.

21 M. Rodinson: Die Faszination des Islam, S. 13-14.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | ABBAS POYA

allem seit Mitte des 20. Jahrhunderts mit der Geschichte der Orientalistik befasst.
Zu kritischen und gar anklagenden Auseinandersetzungen fiihrte allerdings erst
die sogenannte Orientalismusdebatte, in deren Folge sich die Einsicht bei den O-
rientalist/innen durchsetzte, dass sie womoglich ,,nicht so unschuldig sind, wie
sie meinen.

Auch wenn Said die deutsche Orientalistik in seiner Untersuchung ausklam-
merte, fithlte diese sich dennoch von den Vorwiirfen betroffen. Arbeiten zu Saids
Orientalismuskritik wurden veroffentlicht, und gleichzeitig entstanden eine Reihe
von Studien iiber die Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte der Orientalistik
bzw. der Islamwissenschaft in Deutschland. Als Effekt wurde damit aber auch
nun ein Fach, das sich mit der ,,Kultur und der Geschichte des Vorderen Orients*
beschiiftigte, selbst historisiert, und man hinterfragte mit kulturhistorischen Me-
thoden, inwieweit seine Geschichte von dem jeweiligen Zeitgeist und den politi-
schen Umstinden beeinflusst war. In neueren Untersuchungen wird z.B. darauf
hingewiesen, dass sich die Pioniere der neueren Islamwissenschaft, Martin Hart-
mann und Carl Heinrich Becker, ausdriicklich dazu bekannten, ,,praktische Wis-
senschaft im Dienste deutscher auswiértiger Interessen zu betreiben.“> Dass die
Paradigmen, mit denen Becker als Griinder der Islamwissenschaft arbeitete, sehr
stark von den herrschenden wissenschaftlichen Termini und Ideen geformt wur-
den, versteht sich ohnehin von selbst.>* Zentral fiir Untersuchungen iiber Islam-
wissenschaft ist die Auseinandersetzung mit ihrer Geschichte wihrend des Drit-
ten Reiches. Auch hier bestitigt sich die Vermutung, dass die Islamforschung in-
stitutionell, personell und auch schwerpunktméBig von der zeitgendssischen poli-
tischen Lage gepriigt war.”

Selbst die These Reinhard Schulzes iiber die ,,islamische Aufkldrung® des 18.
Jahrhunderts, die zu der lebhaftesten Debatte innerhalb der deutschen Islamwis-
senschaft der letzten Jahrzehnte und zu einer erstaunlich groen Polarisierung un-
ter den Fachkolleg/innen gefiihrt hat, kann als eine Reaktion auf Saids General-
kritik gelesen werden. Indem die europédische Historiographie das 18. ,christli-
che* Jahrhundert der islamischen Geschichte mit Attributen wie ,,Stagnation®,
,Niedergang*, ,,Unterdriickung®, ,,Geistlosigkeit™ und ,,Imitation* beschreibe, so
Schulze, wolle man den Muslimen jener Epoche jegliches Bemiithen um Aufkli-
rung und geistige Erneuerung absprechen. Schulze sieht zwar ebenfalls die von
Said angeregte Orientalismuskritik als einen Beitrag zur ,,Dekomposition® des
westlichen Bildes vom Orient an, ohne sie weiter fiir hilfreich zu halten, um den
Okzident und seine ,,machtvolle historische Identitit* zu entzaubern. Letztend-
lich pflichtet er mit seiner Schlussfolgerung jedoch Said bei: ,,dass der ,Westen*

22 Ebd., S. 15.

23 S. Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft®, S. 294.

24 Vgl. A. Haridi: Das Paradigma der ,.islamischen Zivilisation®, S. 11.

25 Vgl. E. Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozialismus, S. 420.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES,IGTIHAD IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 253

sich den ,Orient* historisch geschaffen und zu eigen gemacht hat und nun iiber
das ,Material verfiigt, der Geschichtskritik Form und Inhalt zu verleihen.“?

Die Orientalismuskritik richtet sich zwar auf die zu Recht kritisierte koloniale
Vergangenheit des Faches — vor allem in seiner franzosischen und britischen
Tradition. Doch Orientalisierungen gehoren nicht allein der Vergangenheit an.
Orientalisierungen spielen — auch heute noch und auch in ihrer deutschen Varian-
te — eine nicht zu unterschitzende Rolle, denn ,,gerade in Krisenphasen erheben
sich ndmlich alte orientalistische Konzeptionen wie Zombies aus ihren Gribern
und werden Teil neoorientalistischer Entwiirfe, die, wie Samuel Huntingtons
Konzept eines ,Clash of Civilizations®, den Islam und die Muslime erneut als den
Inbegriff des Bosen darstellen.«*’

Trotz kontrovers gefiihrter Diskussionen iiber die islamwissenschaftliche Me-
thodik als Folge der Orientalismuskritik blieb ein Paradigma in der Islamwissen-
schaft unbestritten, nimlich dass ohne ausreichende philologische Ausbildung
insbesondere in der arabischen Sprache oder — je nach Schwerpunkt — in anderen
afrikanischen, asiatischen Sprachen kaum eine qualifizierte Aussage in Bezug auf
den Islam oder die Muslime getroffen werden konne, auch, oder gerade, wenn es
sich um aktuelle Themen wie etwa ,muslimische Extremisten‘ handele. Das al-
lerdings schlieit natiirlich die entgegengesetzte Aussage nicht aus, dass man
nidmlich trotz ausreichender sprachlicher Ausbildung Polemik betreiben und of-
fen Orientalisierungen nachhingen kann. Gerade davon legt ja die Geschichte der
Islamwissenschaft Zeugnis ab. Aber wissenschaftliche Aussagen iiber Islam-
bezogene Themen ohne entsprechende Sprachkompetenz bleiben zumindest frag-
wiirdig. Abgesehen von diesem gemeinsamen Nenner zeichnen sich in den ge-
genwirtigen Islamforschungen zwei Tendenzen ab:* Die eine Richtung sieht die
Philologie nicht nur als ein Werkzeug islamwissenschaftlicher Forschung, son-
dern auch als deren einzigen Forschungsrahmen. Sie vertritt die Meinung, dass
man nur durch eine philologische Herangehensweise zum einen zu einer ,objek-
tiv‘ kritischen Beurteilung der muslimischen Textquellen gelangen und zum an-
deren die Eigenstindigkeit des Faches bewahren konne. Diese Schule betont
nicht nur die Wichtigkeit der sprachlichen Kompetenz, die auch ihre Geg-
ner/innen an sich nicht bestreiten, sie lehnt dariiber hinaus vehement die Anwen-
dung vor allem sozialwissenschaftlicher Methoden in der Islamwissenschaft ab.
Somit sieht sie ihre Aufgabe darin, ,,die umsichtige und zielstrebige Herauslo-
sung des Faches aus der [...] Umklammerung durch sozialwissenschaftliche
Denkmuster, die auf westliche Verhiltnisse ausgerichtet sind und zu Unrecht

26 Vgl. Reinhard Schulze: ,,Das islamische achtzehnte Jahrhundert. Versuch einer his-
toriographischen Kritik, in: Die Welt des Islams 30 (1990), S. 140-159, hier S.
147.

27 R. Loimeier: Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus, S. 73.

28 R. Schulze: Orientalistik und Orientalismus, S. 767.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | ABBAS POYA

universale Geltung beanspruchen®,” zu betreiben. Die andere Deutungsrichtung

sieht zwar ein, dass man in den islamwissenschaftlichen Forschungen ohne philo-
logische Fihigkeit nicht weiter kommt, will aber gegeniiber anderen geistes- und
sozialwissenschaftlichen Erkenntnissen, Ideen und Methoden offen sein.

Die Frage, welche dieser beiden Richtungen sich unter Umsténden durchset-
zen wird, kann noch nicht beantwortet werden. Die Diskussionen haben auf jeden
Fall der Islamwissenschaft gut getan und zu ihrer Vitalitéit beigetragen. Nicht zu
leugnen ist auch, dass in jlingster Zeit zahlreiche islamwissenschaftliche Arbeiten
entstanden sind, die sowohl thematisch als auch methodisch nicht der Philologie
zuzuordnen sind.

Das Verschwinden des ,Fremden®

Trotz einer bewegten Geschichte der wissenschaftlichen Beschiftigung mit dem
Islam und ungeachtet aller Auseinandersetzungen iiber die Methoden und Theo-
rien beziiglich der Islamforschung sind einige Konstanten in den bisherigen is-
lamwissenschaftlichen Arbeiten zu beobachten. Eine erste ist der Gegenstand der
Untersuchung, nédmlich der Islam oder die Muslime, ganz gleich, ob hierbei die
Kultur(en) oder Geschichte(n) oder Menschen oder Sprachen der ,islamischen*
Welt im Mittelpunkt stehen. Ob angesichts der unbestrittenen kulturellen Vielfalt
in der islamischen Welt und angesichts der unterschiedlichen Forschungsschwer-
punkte innerhalb der Disziplin die Bezeichnung ,Islamwissenschaft‘ im Singular
fiir das universitdre Fach berechtigt und zeitgemilf ist, wurde bereits thematisiert
und dabei fiir den Plural ,,Islamwissenschaften pll':idiert,30 was sich jedoch bisher
noch nicht durchgesetzt hat.

Eine weitere Konstante ist die Annahme, dass der Islam und die Muslime als
Gegenstand des Faches etwas ,Fremdes‘ darstellen. Als Synonym zu ,fremd*
wird auch das Wort ,anders‘ gebraucht. Wihrend ich im Folgenden den Ge-
brauch des Begriffes ,fremd‘ im Zusammenhang mit dem Islam und den Musli-
men als hierarchisierend und wirklichkeitsfern in Frage stelle, verstehe ich die
Bezeichnung ,anders‘ nicht im Sinne des ,Fremden‘, sondern als Ausdruck ge-
sellschaftlicher Vielfalt und individueller Differenzen. Die Annahme der friihe-
ren Islamforscher/innen, dass es sich bei dem Islam oder den Muslimen um etwas
,Fremdes‘ handelt, mag im Rahmen der damals herrschenden Denkmuster nach-
vollziehbar erscheinen. Die vorherrschenden biologistischen naturwissenschaftli-

29 Tilman Nagel: ,,Die Ebenbiirtigkeit des Fremden — Uber die Aufgabe arabistischer
Lehre und Forschung in der Gegenwart*, in: ZDMG 148 (1998), S. 367-378, hier S.
377.

30 Vgl. Ludwig Ammann: ,Islamwissenschaften®, in: Klaus E. Miiller (Hg.), Phino-
men Kultur. Perspektiven und Aufgaben der Kulturwissenschaften, Bielefeld: tran-
script 2003, S. 71-96; siehe auch seinen Beitrag ,,Islamwissenschaften. Ein Ficher
von Fichern im Wettbewerb um Mittel und Macht* in diesem Band.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES,IGTIHAD IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 255

chen, kultur- und sprachwissenschaftlichen Theorien, von denen auch die Islam-
wissenschaftler/innen beeinflusst waren, gingen einst von fixen menschlichen
Kategorien aus. Auch Becker, der Begriinder der deutschen Islamwissenschaft,
sprach von ,.Rassenbeschaffenheit wie Arier, Semiten und Neger” oder vom
,.Geist* des ,,Ostens* und ,,Europas‘ oder sogar von ,,rassenpsychologischen Tat-
sachen“.*' So hat man sich iiber viele Jahrzehnte im Rahmen des Faches mit ei-
ner Religion, Kulturtradition und mit Sprachen und offensichtlich mit ,Rassen’
beschiftigt, die der eigenen Gesellschaft, Religion, Kultur, Sprache und ,Rasse*
fern lagen und so dem ,Eigenen‘ ,fremd‘ waren. Dass man das ,Islamische® als
Jfremd‘ ansah, lag nicht nur an der Unkenntnis der heutigen Kulturtheorien, die
inzwischen von einer Hybridit.‘eit32 nicht nur der menschlichen ,Rassen‘, sondern
auch der menschlichen Kulturen ausgehen. Es mag auch daran gelegen haben,
dass es noch keine nennenswerte Einwanderung von Muslimen in die westlichen
Linder gab. Nun hat sich aber die Welt in den letzten Jahrzehnten stark verin-
dert: Globalisierung, Migration, das Internetzeitalter sind nur einige Stichworter,
um die heutige Zeit zu charakterisieren. Durch die Globalisierung haben sich In-
dividuen, Gesellschaften und Staaten immer mehr miteinander verflochten.
Gleichzeitig haben die Globalisierung und Einwanderung dazu gefiihrt, dass die
deutsche Gesellschaft in den letzten Jahrzehnten immer ,bunter‘ geworden ist.
Menschen mit einem islamisch-kulturellen Hintergrund bilden inzwischen einen
festen Bestandteil der deutschen Gesellschaft. In Deutschland leben nach Schit-
zungen etwa 3,5 Mio. Muslime. Von den Muslimen deutscher Staatsangehorig-
keit sind ungefihr 80.000 deutschstimmig. Hinzu kommen weit mehr als
200.000 in den letzten Jahren eingebiirgerte Muslime. Eine &dhnliche Situation
wie in Deutschland findet sich in Frankreich, Spanien, dem Vereinigten Konig-
reich, den Niederlanden, Belgien und Osterreich. Insgesamt leben etwa 15 bis 16
Millionen Muslime in der Europidischen Union. Der Islam stellt die grofite Min-
derheitenreligion in Europa dar. ,,Es gibt im protestantischen Nordeuropa mitt-
lerweile mehr Muslime als Katholiken, sowie mehr Muslime als Protestanten im
katholischen Siideuropa.“*® Die tiirkischen Gemiise- und Dénerliden, die Mo-
scheen an dieser und jener Ecke der Stadt, die muslimischen Studierenden und
Mitarbeiter/innen an den Universititen und Forschungsinstituten und einige Ab-
geordnete in den Landesparlamenten und sogar im Bundestag sind heute Teil der
vielfiltigen deutschen Gesellschaft. Diese ,Buntheit‘ beobachtet man ebenfalls in
den islamwissenschaftlichen Seminaren. Fast alle Lektorinnen und Lektoren und

31 Carl Heinrich Becker: Islamstudien. Vom Werden und Wesen der islamischen Welt,
Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung 1967, Bd. 1, S. 2, 247.

32 Zu dem Begriff Hybriditdt und seinen historischen Bedeutungsschichten vgl. Kien
Nghi Ha: Hype um Hybriditét. Kultureller Differenzkonsum und postmoderne Ver-
wertungstechniken im Spitkapitalismus, Bielefeld: transcript 2005.

33 Iytte Klausen: ,,Europas neue muslimische Elite”, in: Aus Politik und Zeitgeschich-
te 20 (2005), S. 15-22, hier S. 17.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | ABBAS POYA

einige wenige Dozent/innen haben einen kulturislamischen Hintergrund. In man-
chen Grofstidten werden die islamwissenschaftlichen Kurse fast zur Hilfte von
Studierenden mit muslimischem Hintergrund besucht — und viele von ihnen sind
Deutsche.

Angesichts dieser Gesellschaftswirklichkeit kann der Islam kaum mehr als
etwas ,Exotisches‘ und ,Fremdes* betrachtet werden, er gehort mittlerweile zum
deutschen Alltag. Somit beschiftigt sich die Islamwissenschaft nicht mehr mit
Themen, die ausschlieBlich in anderen Regionen zu verorten sind, ganz gleich, ob
die Untersuchungsgegenstinde historischer, philologischer oder rechtlicher Natur
sind; von diesen Themen ist die Weltsicht bzw. die Lebensvorstellung eines Teils
der deutschen Gesellschaft geprédgt. Hilt man sich an die Dichotomie des
,Eigenen‘ und des ,Fremden’, so fiihrt sie allein in den orientalischen Seminaren
zu einer reichlich bizarren Situation: Dort sitzen Studierende mit einem islami-
schen Hintergrund und bekommen von — nach der gingigen Kategorisierung —
Islam-/Orient-fremden Professor/innen ihre ,eigene‘ Geschichte und Kultur als
etwas ,Fremdes* unterrichtet. Noch grotesker und fast schizophren erscheint es,
wenn die Dozierenden selbst islamischer bzw. orientalischer Herkunft sind. Dann
wiirden sowohl die Lehrenden als auch die Studierenden das ,Eigene‘ als etwas
,JFremdes* diskutieren.

Der Islamwissenschaft fillt aber noch immer schwer, sich von der traditionel-
len Dichotomie des ,Eigenen‘ und des ,Fremden‘ zu verabschieden. Tilman Na-
gel, ein bekennender Arabist, hilt in seiner programmatischen Rede an der Be-
schreibung des ,Islamischen‘ als etwas ,Fremdes‘ vehement fest und spricht von
der ,,Illusion eines Verschwindens des Fremden®. Nagel will dem ,Anderen‘ ge-
geniiber Respekt, Achtung und ,Ebenbiirtigkeit“ erweisen, indem er es als
,JFremdes‘ anzusehen sucht.** Aber auch Marco Scholler, der vom traditionell ge-
pflegten, rein philologischen Forschungsansatz wegkommen will und fiir die
Offnung der islamwissenschaftlichen Methodik eintritt, kann sich nicht so recht
von der Dichotomie des ,Eigenen‘ und des ,Fremden‘ verabschieden. Im Sinne
der Hermeneutik spricht er von einem Zwischenstadium der ,,Fremdheit und Ver-
trautheit” und urteilt tiber die Arbeiten ,,anderer®, ,,islamisch* oder ,,orientalisch*
geprigter Wissenschaftler/innen nach der Annahme, dass sie ,,nicht européische*
und ,,aus islamischen Lindern stammende® Wissenschaftler/innen sind. Als ob
sie nicht wie die ,europdischen‘ Forscher/innen moglichst ,objektiv‘ arbeiten
konnten, sondern ,,bei ihrer Erforschung und Deutung der islamischen Kultur oft
von der Vorstellung geleitet [sind], grundlegende Elemente des Islam in die
Sphire des Rationalismus ,heimholen‘ zu miissen, einerseits um dadurch die is-
lamische Kultur als der europidischen ebenbiirtig zu kennzeichnen, andererseits

34 T. Nagel: Die Ebenbiirtigkeit des Fremden, S. 371.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES,IGTIHAD IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 257

um sie als zukunftstrichtig im Sinn westlich-aufklédrerischer Kriterien darzustel-
len.«®

Hier geht es um die Frage, ob angesichts der heutigen Lebenswirklichkeiten
in der deutschen Gesellschaft die pauschale Bezeichnung des Islam und der Mus-
lime als etwas ,Fremdes‘ haltbar ist. Nach den einschldgigen etymologischen
Worterbiichern beschreibt das ,Fremde® das, was dem eigenen Land oder Volk
nicht angehort, sondern von anderer Herkunft ist; so spricht man von ,,fremden
Arbeitskriaften im Land®. ,Fremd* ist das, was unbekannt und nicht vertraut ist;
so spricht man vom ,,Leben mit fremden Menschen®. Der oder die ,Fremde* ist
jemand, der aus einer anderen Gegend, einem anderen Land stammt, der an ei-
nem Ort fremd ist, an dem Ort nicht wohnt; und so sagt man: ,,Ein Fremder hat es
hier schwer, heimisch zu werden*.* Ist der Islam oder sind die Muslime in die-
sem Sinne ,fremd‘?

Der Versuch, zum Forschungsgegenstand moglichst ,Distanz‘ zu bewahren,
ist eine alte und gute wissenschaftliche Sitte; diese erreicht man aber nicht, in-
dem man seinen Forschungsgegenstand als etwas ,Fremdes* bezeichnet. Nach et-
lichen Jahren Beschiftigung mit der islamischen Text- und Kulturtradition ist sie
fiir Islamforschende eher vertraut und bekannt und sogar manchmal vertrauter
und bekannter als womoglich fiir viele Muslime. Einige wollen mit der Bezeich-
nung des ,Islamischen‘ als ,Fremden‘ vielmehr die ,Einzigartigkeit* des ,Frem-
den‘ und die ,,Unvergleichbarkeit” des ,Islamischen‘ mit dem ,Eigenen‘ zum
Ausdruck bringen37 — ,.eine Aussage, die uns in ihrer Weltsicht auf kulturhistori-
sche Interpretationen des 19. Jahrhunderts verweist.“™

Indem man den Begriff des ,Fremden‘ dichotom zum Begriff des ,Eigenen‘
verwendet, hebt man das ,Eigene‘ gegeniiber dem ,Fremden‘ ab. Das ,Eigene‘ ist
das Vertraute, das Bekannte, das man besitzt, iiber das man verfiigt. Und das
,Fremde* ist das Unbekannte, das das ,Eigene‘ potenziell gefihrdet und bedroht.
Das ,Fremde‘ soll daher auch moglichst fern und ergo ,fremd‘ bleiben. Das
JFremde’ ist ,,etwas, das beobachtbar bleiben, aber mich nicht sehen soll, etwas,
das ich mir handhabbar machen konnte und das dennoch keinen Einfluss auf
mich ausiiben darf.“*° Damit herrscht zwischen mir und dem JFremden‘ ein ,ver-
tikales® Verhiltnis, in dem ich die Grenzen zwischen mir und dem ,Fremden‘ be-
stimme. In diesem Bezugssystem bin ich der Referenzpunkt, von dem ausgehend
definiert wird, was ,eigen‘ und was ,fremd" ist. Im Gegensatz zu dem Begriff des

35 Marco Scholler: Methode und Wahrheit in der Islamwissenschaft. Prolegomena,
Wiesbaden: Harrassowitz 2000, S. 3, 109.

36 Definitionen und Beispiele iibernommen aus: DUDEN, Das grole Worterbuch der
deutschen Sprache, 3. Aufl., Mannheim u.a.: DUDEN 1999.

37 Vgl. T. Nagel: Die Ebenbiirtigkeit des Fremden, S. 376.

38 R. Loimeier: Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus, S. 73.

39 René Reinshagen: ,,Soziologisches Denken des Fremden®, in: Jennifer Wasmuth
(Hg.), Zwischen Fremd- und Feindbildern. Interdisziplindre Beitrige zu Rassismus
und Fremdenfeindlichkeit, Miinster: LIT 2000, S. 162-197, hier S. 170.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | ABBAS POYA

,Fremden°® stellt der Begriff des ,Anderen‘ ein ,horizontales‘ Verhiltnis dar. Ein
,Anderer® ist per Definition ,anders‘ als ich, wie ich auch fiir ihn. Er kann mich
als ,anders‘ bezeichnen, so wie ich ihn. Also sind wir ebenbiirtig. Wir unter-
scheiden uns zwar, sind ,,aber nicht grundlegend voneinander verschieden®. Der
,Andere‘ empfindet zu mir keine trennende Grenze, sondern kulturelle Néhe. ,,Im
Bild vom ,Anderen‘ ist so der ,Andere‘ immer schon im Bereich des ,Ichs® und
dort ist er vertraut“. Das ,Fremde‘ assoziiert jedoch das ,Unvertraute‘, das
,Unbekannte‘ und das ,Unvergleichbare‘. Das Bild des ,Anderen‘ lebt von
.symmetrischer Kommunikation®“, von ,kultureller Nidhe* und von ,,Reziprozi-
tat”, wihrend dem Bild des ,Fremden® die ,,Asymmetrie*, ,,fehlende Reziprozi-
tat” und ,kulturelle Unvergleichbarkeit™ angeheftet ist. %0 ,Fremdes ist nicht An-
ders, sondern eine Steigerung des Anderen, da es iiber die bloBe Differenz des
Andersseins hinausgeht.«"'

Ist es angesichts der verdnderten europdischen bzw. deutschen Gesell-
schaftswirklichkeit nicht an der Zeit, sich als Islamwissenschaftler/in ernsthaft
die Frage zu stellen, ob es sich bei dem Untersuchungsgegenstand tatsidchlich um
etwas ,Fremdes‘ handelt oder um etwas ,Anderes‘, das einem ,fremd‘ erscheint,
,weil ich dessen Andersheit kaum als Erfahrung zulasse.“** Als Islamwissen-
schaftler/in den Islam als ,fremd‘ zu bezeichnen, ist im Sinne von ,Unbekanntem*
paradox und fiihrt im Sinne von ,Unvergleichbarem‘ zu einer asymmetrischen
Kommunikation. In beiden Fillen ist es obendrein realititsfern, denn die
JFremdheit* des Islam ist schon ldngst obsolet.

Die Welt nach dem 11. September 2001

Man mag unterschiedlicher Meinung dariiber sein, ob die Ereignisse des 11. Sep-
tembers 2001 tatsdchlich eine Wende in der Weltgeschichte eingeleitet haben
oder nicht. Tatsache ist aber, dass diesen Ereignissen in der Weltpolitik und da-
mit in der Offentlichkeit ein groBes Gewicht beigemessen wurde. Unzihlige Titel
von Biichern, Beitrigen und Dokumentarfilmen wurden mit dem Zusatz ,,nach
dem 11. September* gekennzeichnet und suggerier(t)en eine Welt, die nicht mehr
so ist wie vor diesem Datum: ,,Die Welt nach dem 11. September*, ,,Islamische
Welt nach dem 11. September®, ,Religion nach dem 11. September*, ,,Men-
schenrechte nach dem 11. September*, ,,Zentralasien nach dem 11. September*,
,,Digitale Technologien nach dem 11. September®, etc. Viele welt- und regional-
politische Entscheidungen — rechtmifig oder unrechtméfig — und viele folgen-
reiche Aktionen bzw. Reaktionen — maBivoll oder mafllos — wurden mit den Er-

40 Vgl.ebd., S. 171-173.

41 Korbinian Spann: Der, Die, Das Fremde. Juden und jiidische Religion als Paradig-
ma einer Philosophie des Fremden, Berlin: LIT 2006, S. 16.

42 Vgl. R. Reinshagen: Soziologisches Denken des Fremden, S. 191.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES,IGTIHAD IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 259

eignissen des 11. Septembers 2001 gerechtfertigt. Auch die Islamwissenschaft
musste und muss noch immer diesen Geschehnissen und deren Folgen Rechnung
tragen. Genau diese Ereignisse nimmt Martin Kramer zum Anlass und rechnet in
seiner Studie iiber die US-amerikanischen Nahoststudien mit den Islamwissen-
schaftler/innen des Landes ab. Er wirft ihnen kollektives Versagen vor, denn sie
hitten insbesondere durch den Einfluss der Orientalismuskritik realitétsferne
Forschungsansitze betrieben, die muslimischen Zivilgesellschaften und die isla-
mischen Reforminitiativen herbeigeredet, so dass sie die herannahenden isla-
mistischen Gefahren nicht mehr sehen konnten.** Kramers Kritik hort sich so an,
als ob man denjenigen deutschen Sozialwissenschaftler/innen, die Kapitalismus-
kritik betrieben, vorhalten miisste, dass sie wegen ihrer Kapitalismuskritik nicht
in der Lage gewesen seien, die aus der linken Bewegung hervorgehende Gefahr
in Form der RAF richtig einzuschitzen und rechtzeitig herannahen zu sehen;
oder als ob man von den Kriminologen erwarten miisste, die Aufgabe der Ge-
heimdienstler oder der Polizei wahrzunehmen.

Unbestritten ist auf jeden Fall, dass die Ereignisse des 11. Septembers 2001
die Islamwissenschaft verstirkt ins Blickfeld der Politik und der Offentlichkeit
geriickt haben. Eine Wissenschaftsdisziplin, die traditionell so angelegt ist, dass
sie sich mit Texten und historischen und kulturellen Fragen befasst, die der west-
lichen Realitit und Gegenwart angeblich sehr weit fern liegen, wurde auf einmal
mit Fragen und Themen konfrontiert, wie sie fiir die hiesige Gesellschaft nicht
aktueller und brisanter sein konnten. Dabei fungieren die drei Begriffe ,Islam®,
,Fundamentalismus‘ und ,Terrorismus‘ als Bindeglieder dieses neuen Diskurses.
Es versteht sich von selbst, dass die Islamwissenschaft als das Fach, das sich mit
dem Islam auseinandersetzt, alle fragenden Blicke auf sich zieht.

So ist es nicht mehr zu iibersehen, dass die Islamwissenschaft, die in ihrer
Vergangenheit eher im Dienste der deutschen AuBenpolitik, missionarischer
Ambitionen oder theologischer Selbstfindung eingesetzt wurde, nun bei innenpo-
litischen Fragen und Themen gefragt ist. Damit werden auch andere Erwartungen
und Berufsfelder mit dem Fach in Verbindung gebracht. Gleichzeitig hat dies zur
,Entfremdung‘ des ,Fremden*‘ beigetragen. So paradox es auch klingen mag, ha-
ben die Ereignisse des 11. Septembers einerseits zur abermaligen Ddmonisierung
der Menschen muslimischer Herkunft in den westlichen Gesellschaften gefiihrt,
andererseits trugen sie dazu bei, dass dem ,Fremden‘ Zugang in das ,Eigene‘ ge-
wihrt wurde. Bei der Bekdmpfung terroristischer Bedrohungen sitzen inzwischen
viele Fachleute mit einem islamischen Hintergrund in wichtigen staatlichen Or-
ganen, wie im Bundesnachrichtendienst, im Landeskriminalamt und beim Bun-
desverfassungsschutz. Damit hat sich auch im Bezug auf den ,Absatzmarkt® fiir
Absolvent/innen von islamwissenschaftlichen Seminaren eine weitere Beschéfti-

43 Martin Kramer: Ivory Towers on Sand. The Failure of the Middle Eastern Studies in
America, Washington: Institute for Near East Policy 2001.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | ABBAS POYA

gungsmoglichkeit eroffnet. Wiahrend vorher die meisten Islamwissenschaft-
ler/innen, die keine universitire Kariere anstrebten, mit dem Gedanken spielten,
in den diplomatischen Dienst einzutreten, was viele auch in die Tat umsetzten,
wird nun eine betrichtliche Anzahl von ihnen von den im Inland titigen Diensten
angeworben.

Inzwischen stellen tatséchlich der Islam und die Muslime innerdeutsche oder
anders ausgedriickt ,eigene‘ Themen dar. Daher wurde auch im Koalitionsvertrag
zwischen der CDU/CSU und der SPD vom November 2005 festgelegt, dass der
interreligiose und interkulturelle Dialog, insbesondere der Dialog mit dem Islam
eine ,,bedeutende Rolle* bei der Integrationspolitik, aber auch bei der ,,Bekdmp-
fung von Rassismus® spiele.** Dabei sehen die Politiker/innen die Muslime als
einen festen Teil”“ der deutschen Gesellschaft an.® Islam-bezogene Fragen be-
schiftigen tagtiiglich die deutsche Politik und Offentlichkeit: die Integrationsfra-
ge, der Islamunterricht, das Verhiltnis zwischen der Scharia und dem deutschen
Recht, die Kopftuchdebatte etc. sind nur einige Dauerthemen, von denen sich die
gesamtdeutsche Gesellschaft betroffen fiihlt. Diese Fragen wurden schon vor
dem 11. September 2001 diskutiert, sie haben aber danach viel stirker an Brisanz
gewonnen. Bei der Beantwortung solcher Fragen sind mehr Politikwissenschaft-
ler/innen, Soziolog/innen, Religionswissenschaftler/innen und die so genannten
Islamexpert/innen aus dem journalistischen Genre offentlich prisent als Islam-
wissenschaftler/innen. Ohne Zweifel kann ein Islamwissenschaftler oder eine Is-
lamwissenschaftlerin nicht in allen Bereichen des Islam und schon gar nicht fiir
alle Themen, die mit dem Islam im weitesten Sinne zu tun haben, Kompetenzen
beanspruchen, und es muss sich auch nicht jeder Islamwissenschaftler bzw. jede
Islamwissenschaftlerin fiir aktuelle Fragestellungen interessieren. Indem sich die
Islamwissenschaft aber anderen Forschungsansitzen — seien es politik- sozial-
oder kulturwissenschaftliche — 6ffnet, kann sie durch ihre philologischen Kompe-
tenzen einerseits qualifizierte Antworten anbieten und darf andererseits diese 6f-
fentlichkeitswirksamen Felder nicht den anderen Fichern iiberlassen und die
Chance auf eine kritische Beurteilung und Richtigstellung der an sie herangetra-
genen politischen Fragen und Statements verspielen.

Aber abgesehen von diesen ,marktwirtschaftlichen‘ Kalkulationen sind die Is-
lamwissenschaftler/innen angesichts aktueller und gesellschaftlich brisanter
Themen dazu aufgerufen, sich zu positionieren und ihre fachliche Kompetenz in
die Diskussionen einzubringen. Islamwissenschaftler/innen sind letztlich diejeni-

44 Koalitionsvertrag vom 11.11.2005, a.a.O., S. 117f., zitiert nach Heiner Bielefeldt:
Menschenrechte in der Einwanderungsgesellschaft. Pladoyer fiir einen aufgeklérten
Multikulturalismus, Bielefeld: transcript 2007, S. 119.

45 So Wolfgang Schiuble im Interview mit dem SPIEGEL: ,,Im Land leben rund drei
Millionen Muslime, aber wir haben keine Beziehung zur vielfiltigen muslimischen
Gemeinschaft, obwohl sie ein fester Teil unserer Gesellschaft ist“, in: SPIEGEL 38
(18.09.06), S. 85f., zitiert nach H. Bielefeldt: Menschenrechte, S. 119.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 261

gen, die beide Kompetenzen in sich vereinen: Sie sind einerseits mit der islami-
schen Text- und Kulturtradition vertraut, und sie kennen sich andererseits mit
den gesellschaftlichen und kulturellen Gegebenheiten im Westen aus — oder soll-
ten dies zumindest tun. Wenn nicht sie zu den insbesondere nach dem 11. Sep-
tember 2001 verstirkt thematisierten Fragen wie ,Islamunterricht in den Schu-
len‘, ,Kopftuch® oder ,Scharia‘ gefragt werden sollen, wer sonst? Es ist schwie-
rig, sich der Verantwortung zu entziehen und zu behaupten, dass man sich als
,westliche/r* Wissenschaftler/in nicht in ,theologische® oder ,innermuslimische’
Diskussionen einmischen wolle. Denn die Einteilung in westliche Wissenschaft-
ler/innen und islamische Fragestellungen ist nicht mehr aufrechtzuerhalten. Diese
Fragen und Probleme betreffen inzwischen nicht nur die Muslime, sondern die
gesamtdeutsche Gesellschaft. Des Weiteren trifft man mit islamwissenschaftli-
chen Studien oft auch theologisch relevante Aussagen, ob man es beabsichtigt
oder nicht. Indem man in einer wissenschaftlichen Untersuchung die Anfinge der
islamischen Jurisprudenz nicht, wie in der traditionellen muslimischen Vorstel-
lung, in der Zeit des Propheten, sondern erst im 8. Jahrhundert verortet,* und in-
dem man dem Islam Rassismus im spezifisch europiischen Sinne abspricht'’ und
seiner Geschichte eine bessere Bilanz des ,,gelebten Pluralismus* und der ,,ange-
wandten Toleranz* im Vergleich zu ,,Europa vom Mittelalter bis in die Moderne*
ausstellt,” oder indem man anhand verschiedener Methoden der Hadit-Kritik*’
die Glaubwiirdigkeit vieler Uberlieferungen in Frage stellt, trifft man theologisch
wichtige und politisch richtungweisende Aussagen, die fiir die aktuellen Debat-
ten wie die Kopftuch- oder die Karikaturenfrage von grofler Bedeutung sind. Ei-
ne komplexfreie, selbstreflektierte und offene Diskussionskultur kann zum Ab-
bau vieler Vorurteile auf allen Seiten fithren und eine ,ebenbiirtige* Begegnung
mit dem Islam und den Muslimen fordern.

Fazit

Die Tradition der ,Igtihad‘-Praxis in der Islamwissenschaft kann und soll weiter
beibehalten werden, indem man sich den neuen Anforderungen und Gegebenhei-

46 Harald Motzki: Die Anfinge der islamischen Jurisprudenz. lhre Entwicklung in
Mekka bis zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts, Stuttgart: Steiner 1991.

47 Gernot Rotter: Die Stellung des Negers in der islamisch-arabischen Gesellschaft bis
zum XVI. Jahrhundert, Bonn: Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitit 1966,
S. 182-183.

48 Gudrun Kriamer: Islam, Menschenrechte und Demokratie: Anmerkungen zu einem
schwierigen Verhiltnis, Ladenburg: Gottlieb Daimler- und Karl Benz-Stiftung
2003, S. 32.

49 Einen Uberblick iiber den Hadit-Diskurs liefert der folgende Beitrag: Harald Motz-
ki: ,,Dating Muslim Traditions: A Survey®, in: Arabica. Journal of Arabic and Isla-
mic Studies 52 (2005), S. 204-253.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | ABBAS POYA

ten Offnet. Ein intellektueller Zeitgeist, der die Orientalismuskritik kaum mehr
ignorieren kann, eine Gesellschaftswirklichkeit, in der der Islam nicht mehr pau-
schal als ,fremd‘ angesehen werden kann, und ein politisches Zeitalter im Zei-
chen des 11. Septembers 2001 erfordern andere Ansitze, eine andere Sichtweise
und eine andere Sprache bei der Er- und Vermittlung des Islam. Dass islamwis-
senschaftliches Arbeiten die philologisch kompetente Auseinandersetzung mit
der islamischen Text- und Kulturtradition voraussetzt, steht aufler Debatte. Es
geht jedoch darum, anderen Forschungsmethoden und -ansétzen gegeniiber Tole-
ranz zu zeigen und sich der neuen Gesellschaftswirklichkeit und den anderen
Wissenschaftserkenntnissen zu 6ffnen; es geht im Sinne von Habermas darum,
dass man sich nicht auf die Verallgemeinerung der eigenen Untersuchungsme-
thode und der eigenen Untersuchungsergebnisse versteift, ,,dass man gerade nicht
das davon Abweichende ausgrenzt, dass die Toleranzbereiche unendlich viel
grofer werden miissen.“’ Und je toleranter Islamwissenschaft betrieben wird,
umso weiter diirfte sich das Tor des ,Igtihad* in ihr 6ffnen.

50 So begriindet Habermas seine These, dass ,.es zu universalistischen Wertorientie-
rungen keine Alternative mehr gibt“. Die Aussage gilt jedoch, nach meinem Dafiir-
halten, genauso fiir die Kontroverse in der Islamwissenschaft. Vgl. Jiirgen Haber-
mas: Die nachholende Revolution, Frankfurt/M: Suhrkamp 1990, S. 153.

13.02.2026, 21:57:52. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839407158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

