Kapitel 2:
Laicité a la francaise: Die verschiedenen
Gesichter eines politisch-sozialen Begriffs

Um die Diskurslinien der franzosischen Kopftuchdebatten besser rekonstruie-
ren und die Analyse vorantreiben zu konnen, werde ich auf den kommenden
Seiten die begriffsgeschichtlichen Implikationen des Hauptnarratives in der
franzdsischen Debatte, der laicité, aufzeigen. Auf diese Weise lésst sich ei-
nerseits nachvollziehen, warum das islamische Kopftuch vor allem in Frank-
reich solch starke Kontroversen ausgeldst hat. Andererseits kann damit den
verschiedenen Deutungen und Bedeutungen des Begriffs nachgegangen wer-
den, die sich auch in der Debatte widerspiegelten. Der frankophone Begriff
laicité stellt in gewissem Mafle eine franzosische Besonderheit dar, was sein
Potenzial zur Pluralisierung, aber auch das zur ideologischen Vereinheitli-
chung sicherlich erhoht. In Frankreich ist der laizistische Charakter der Repu-
blik nicht nur verfassungsrechtlich verankert, was im europdischen Vergleich
bereits eine Ausnahme darstellt. Dieser Begriff war auch historisch Gegen-
stand etlicher Auseinandersetzungen, die bis heute offensichtlich nicht géinz-
lich ausgefochten sind.

Ich habe bereits darauf hingewiesen, dass Kultur konstituierende poli-
tisch-soziale Konzepte das Resultat von Geschichte sind. In einem bestimm-
ten historischen Kontext geprigt, reflektieren diese Begriffe, sofern sie sich
durchsetzen, die historischen Prozesse einer Gesellschaft. Gerade aufgrund
ihrer Geschichtlichkeit verdndern sie sich und nehmen neue Féarbungen der
sozialen und politischen Realitdten und philosophischen Gedanken an. Nicht
zuletzt aus diesem Grund sind politisch-soziale Begriffe »unendlich mannig-
faltig«, wie Koselleck (1992: 214) schreibt. Sehen wir das Laizitdtskonzept
etwas genauer an, so tritt diese Pluralitéit sehr deutlich zutage.

Vorab sei jedoch einschrinkend bemerkt, dass eine begriffsgeschichtliche
Analyse, wie sie etwa Koselleck bei dem einen oder anderen Begriff vor-

89

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

nimmt, hier zu weit fithren wiirde. Hierbei wiren im Prinzip verschiedene
Ebenen auseinanderzuhalten. Zunichst miissten die historischen Rahmenbe-
dingungen gekennzeichnet werden, in denen der Begriff gewachsen ist. Des
Weiteren gélte es, ideengeschichtliche Prozesse und empirische Umsetzung
getrennt voneinander zu analysieren. Dies wiederum hiele genau genommen,
sich die historischen Entwicklungen anzusehen, in denen der Begriff eine
Kultur konstituierende Funktion eingenommen hat, und zu iiberpriifen, wel-
che weiteren Konzepte und Ideen die Begriffsentwicklung beeinflusst haben
konnten. Sofern der Begriff eine juristische Implikation hat — was auf den
Laizitatsbegriff zutrifft —, miisste man iiberdies die rechtliche Ebene gesondert
betrachten. Aus dieser Vorarbeit lieBen sich schlieflich denkbare Sinnerfiil-
lungen zusammenfiihren. Eine solche begriffsgeschichtliche Analyse wiirde
sich hervorragend anbieten, wie die Arbeiten zur laicité von Emile Poulat
(1989; 2003), Guy Coq (1995) und vor allem Jean Baubérot (1990; 1996a;
2000; 2003) belegen.

Ich werde hier jedoch keine Begriffsgeschichte erzidhlen, sondern eher
Episoden skizzieren. Dabei geht es mir darum, das Verstidndnis fiir die Inter-
pretationsvielfalt und Prozesshaftigkeit des Laizitdtsbegriffs zu scharfen. Ich
werde daher mit einer Art Uberblick iiber die verschiedenen Inhalte beginnen,
die der laicité innewohnen, und anschlieBend dazu iibergehen, die unter-
schiedlichen Umsetzungsvarianten des Begriffs zu skizzieren, wobei ich mich
auf die postrevolutiondre Zeit beschrinke. Ich werde also nicht allein aus
Platzgriinden auf eine ausfiihrliche Darstellung der facettenreichen Inhalte des
Laizitatsbegriffs verzichten. Meine Absicht besteht, entsprechend der leiten-
den Primissen dieser Untersuchung, darin, begriffsgeschichtliche Uberlegun-
gen an den konkreten Fall der Kopftuchdebatte riickzukoppeln.

Allein eine historische Rekonstruktion des Entstehungshintergrundes der
laicité oder genauer gesagt der Ideen, die sich dahinter verbergen, enthiillt ein
breites Spektrum. In der Literatur gibt es durchaus geteilte Meinungen. Fiir
manche Autoren liegt die Laizitdt in der Reformationszeit begriindet. Mit Hil-
fe einer etymologischen Annédherung erldutern beispielsweise Guy Coq (1995:
15) oder Dominique Lacourt (1991: 38-40), der lateinische Begriff /aos sei
ein Synonym fiir populus (Volk). Unter der Federfithrung von Calvin sei das
Begriffspaar /aic und clerc erstmals in der Zeit der Reformation im Umlauf
gewesen. Zu Zeiten der Franzdsischen Revolution hétten es die Republikaner
aufgegriffen und daraus eine Polaritit geprégt, die in der urspriinglichen Be-
deutung nicht vorhanden gewesen sei. Der Dictionnaire de pédagogie von
1882 setzt die Entstehungsphase sehr viel spéter an und versteht Laizitét als
einen Neologismus, der in erster Linie die Prozesse der Verweltlichung des
Bildungswesens umschreiben wiirde (Baubérot 1996a: 15). Jules Ferry, der
»Griindungsvater« des 0ffentlichen Schulwesens, sah im laizistischen Prinzip
einen buddhistischen Ursprung (ebd.). Unter Berufung auf die bekannte Mat-

90

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

thius-Passage — »Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, aber gebt Gott, was
Gottes ist« — fithren protestantische Christen den Laizititsbegriff hingegen
bisweilen auf christliche Wurzeln zuriick (ebd.; vgl. auch Bielefeldt 2003:
49). Wieder andere blicken noch weiter in die Vergangenheit und fiihren das
Prinzip auf die Alten Griechen zurtick, fiir die eine Trennung zwischen Politik
und Sakralitdt selbstverstidndlich gewesen sei (Baubérot 1996: 16f.). Dies nur
als Vorbemerkung dafiir, dass allein die Suche nach den Urspriingen des
Konzepts Ambivalenzen und unterschiedliche Auffassungen sichtbar macht.

Unumstritten ist nichtsdestoweniger, dass sich der Begriff in seiner heuti-
gen Priagung (laicité) in einer Zeit durchgesetzt hat, in der die uneinge-
schrinkte Hegemonie der katholischen Kirche mit ernsthaften Konsequenzen
hinterfragt und die Allianz zwischen Kirche und Staat allmdhlich zugunsten
einer Trennung zwischen beiden Instanzen aufgehoben wurde. Einig sind sich
die meisten Autoren auch darin, dass sich hinter dem Prinzip in erster Linie
die Absicht verbarg, den klerikalen Einfluss in gesellschaftlich relevanten
Institutionen einzuddmmen, indem die politische Macht desakralisiert und
anstelle dessen die Religionsfreiheit des Individuums geltend gemacht werden
sollte.

Der historische Kontext des Prinzips der Religionsfreiheit in Frankreich
muss insbesondere vor dem Hintergrund einer stark zentralisierten politischen
Ordnung betrachtet werden, die mit einer ausgeprigten kollektiven katholi-
schen Identitdt verbunden war. Nicht-katholische Gemeinschaften waren ent-
sprechend heftigen Repressionen ausgesetzt. Besonders die Aufhebung des
Edikts von Nantes 1685 und die repressive Politik gegeniiber Protestanten im
Laufe des 17. Jahrhunderts ermutigten die Fiirsprecher der Religionsfreiheit,
eine Institutionalisierung dieses Prinzips zu erkdmpfen. Rechtlich wurde das
Prinzip der Religionsfreiheit allerdings erst Ende des 18. Jahrhunderts im
Rahmen der Menschenrechtsdeklaration von 1789 verankert, womit die freie
Ausiibung des Kults als »natiirliches und biirgerliches Recht« kodifiziert wur-
de (vgl. Zuber 2000). Die Institutionalisierung der Religionsfreiheit in Frank-
reich war allerdings von Anfang an von einer recht massiven Tendenz beglei-
tet, religiose Angelegenheiten in eine separate, private Doméne zu verbannen.

Es ist daher wichtig, sich neben dem historischen Entstehungshintergrund
die verschiedenen philosophischen Interpretationen sowie die juristische und
empirische Umsetzung des Laizitdtsbegriffs etwas genauer anzusehen. Auf
diese Weise wird deutlich, dass laicité nicht auf die institutionelle Trennung
von Kirche und Staat und ebenso wenig auf das Prinzip der Religionsfreiheit
reduziert werden kann. Im Verlauf seiner Geschichte ist das Konzept »reicher
geworden und hat sich vervielfiltigt, bis zu dem Male, vollig divergente Be-
deutungen zu erreichen«, wie René Rémond (1995: 7) bemerkt. Eine kurze
Darstellung der beiden wichtigsten miteinander konkurrierenden Versionen
des Begriffs konnte diese Ambivalenz schematisch erfassen.

91

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Die erste Version postuliert das laizistische Prinzip als Glaubens- und Re-
ligionsfreiheit. Sie stiitzt sich auf den Menschenrechtsgrundsatz, wonach die
Freiheit des Kultes ein elementares Recht ist. Dies schlieit den Respekt vor
religiosen Praktiken im privaten wie im offentlichen Leben ein, sofern diese
nicht mit anderen Grund- oder Biirgerrechten kollidieren. In diesem Sinne
ermoglicht die Einddmmung einer katholisch-institutionellen Hegemonie eine
Offnung gegeniiber religioser Vielfalt. Ein solches Verstindnis von Laizitiit
negiert die Vormachtstellung einer bestimmten Religion, vor allem aber einer
religidsen Institution, doch sie negiert nicht Religion an sich. Anstatt ein Ins-
trument der strikten Trennung verschiedener Sphiren zu sein, offnet diese
Interpretation prinzipiell den Weg fiir Religionsfreiheit und tritt in gewisser
Weise auch fiir eine Institutionalisierung von religidser Pluralitit ein. Mit der
Kopftuchdebatte in Verbindung gebracht, ldsst sich grob festhalten, dass es
sich hier um die Interpretation des alternativen Diskurses handelt.

Die zweite Version stellt eine striktere Form des Trennungspostulats dar.
Demnach soll das Verhiltnis von Kirche und Staat oder, genau genommen,
von Religion und Politik und 6ffentlicher und privater Sphére in klaren Linien
voneinander abzugrenzen und diese Grenzlinie zu kontrollieren sein. Auch
diese Version stiitzt sich auf die Grundrechte. Sie sieht darin jedoch die Trieb-
feder fiir eine vollige Religionsneutralitit des 6ffentlichen Lebens. Unter dem
Einfluss einer positivistisch-rationalen Philosophie, die eine Autonomie des
Glaubens (privat) und des Wissens (Offentlich) anstrebt, ldsst eine solche
Deutung den religiosen Kult allein in der Privatsphire zu. Diese auf strikter
Trennung bedachte Position insistiert darauf, Religion auf einen konstruierten
privaten Bereich zu beschrinken und die o6ffentliche Ordnung sékular und
neutral zu halten. Basis der 6ffentlichen Neutralitit ist die von Rousseau an-
gedachte Zivilreligion. Diese Version von laicité bestimmte vor allem die
Dritte Republik (1879-1940) (Baubérot 1990; 2003) und war auch die philo-
sophische Grundlage des dominanten Diskurses in der Kopftuchdebatte.

Theoretisch konkurrierten diese beiden Versionen im Laufe der Begriffs-
geschichte stets miteinander. Empirisch jedoch wurde das Konzept zu keiner
Zeit einheitlich nach der einen oder anderen Version interpretiert. Dies zeigt
allein die Fiille der verschiedenen Gesetzesnovellierungen (Baubérot 1990:
191; Costa 1994: 169). Selbst in der Dritten Republik kannte das Konzept
strikte und liberale Interpreten. Um ein Beispiel zu nennen: Der einschnei-
denden gesetzlichen Trennung zwischen Kirche und Staat von 1905 ging un-
mittelbar zuvor, also 1901, das nicht minder bedeutsame Assoziationsgesetz
voraus. Nun besteht auf den ersten Blick kein unmittelbarer Zusammenhang
zwischen beiden, zumal im Assoziationsgesetz kein expliziter Bezug zur Lai-
zitdt hergestellt ist. Die Verbindung wird indes klarer, wenn man sich ver-
gegenwartigt, dass das Gesetz von 1905 die Kirche faktisch auf das Niveau
eines privaten Vereins herabgesetzt hat. Sie wire auf diese Weise ihrer Exis-

92

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

tenzgrundlage enthoben gewesen, hitte nicht das zuvor verabschiedete Asso-
ziationsgesetz gegriffen, das seinerseits staatliche Subventionen fiir den reli-
gidsen Kult weiterhin garantierte, wenn auch in stark abgewandelter Form.
Dariiber hinaus unterstiitzte das Assoziationsgesetz indirekt eine Pluralisie-
rung religiéser Gruppierungen — und das in einer Zeit, in der alles Religidse
aus der Offentlichkeit verbannt werden sollte.

Um die Pluralitit des Begriffs noch konkreter erfassen zu kénnen und
damit auch die beiden Hauptargumentationslinien, die sich durch die Kopf-
tuchdebatten zogen, sollte nun ein Blick auf die historischen Umsetzungen
des Konzepts erfolgen. Ich werde dabei auf eine exakte zeitliche Bestimmung
verzichten und aus analytischen Griinden etwas vage von »Etappen« spre-
chen. Das Konzept kennt ebenso eine Kontinuitéit, wie es Briiche durchlebt
hat. Zudem tiberschneiden sich die einzelnen Phasen teilweise in der empiri-
schen Umsetzung. Daher unterliegen exakte zeitliche Bestimmungen immer
einer gewissen Willkiir, wenn sie auch an die Arbeiten von Historikern ange-
lehnt sind.

Die erste wichtige Etappe, entscheidend fiir das postrevolutionédre Frank-
reich, wird hdufig als »Laizitdt des Kampfes« zwischen republikanischen und
katholischen Kréften bezeichnet. Bereits wihrend der Revolution provozierte
die Hegemonie des Katholizismus starke Spannungen zwischen republikani-
schen Kriften und Monarchisten. Die Hochphase dieses Konflikts fallt in die
Ara der Dritten Republik. Rechtlich wurden die ersten MaBnahmen zur Tren-
nung zwischen kirchlichen und staatlichen Institutionen 1795 mit einem
bahnbrechenden Dekret eingefiihrt, das die staatliche Finanzierung von Pries-
tern abschaffte und zudem vorsah, den Klerus nicht mehr offiziell anzuerken-
nen.

Diese recht drastischen Malnahmen wurden mit Riickgriff auf das Prinzip
der Religionsfreiheit gerechtfertigt, das durch die Hegemonie der katholi-
schen Kirche in Gefahr gewdhnt wurde. Obwohl die katholische Kirche ihre
Vormachtstellung fiir kurze Zeit unter der Napoleonischen Herrschaft zurtick-
erlangte, entfernte sie sich zunehmend von ihrem Status als Staatskirche. Den
MaBnahmen zur Schwichung der Kirche folgten vehemente Proteste der Kir-
chenvertretung gegen die Dadmpfung des eigenen Machteinflusses. Dies eska-
lierte vor allem um 1879/80 und miindete schlieBlich in den Sieg der Republi-
kaner, die den Kampf gegen den klerikalen Einfluss auf Staatsangelegenhei-
ten auf das Schérfste vorantrieben.

Die Entmachtung der katholischen Kirche kulminierte mit dem Gesetz
von 1905, das eine rechtliche Trennung zwischen Kirche und Staat etablierte
und den Status der Kirche einem privaten Verein gleichsetzte. Die konkreten
Konsequenzen dieses Gesetzes sind jedoch nicht unbedingt so eindeutig, wie
es zundchst erscheinen mag. Einerseits war die kodifizierte Trennung zwi-
schen Kirche und Staat in der Tat ein Mittel, um religidse Angelegenheiten

93

- am14,02.2028, 08:13:04.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

aus dem politischen Leben zu verbannen. Andererseits kann das Gesetz aber
auch als ein Garant fiir die Fortsetzung der religidsen Praxis sowohl auf priva-
ter als auch auf offentlicher Ebene gedeutet werden. So garantiert es bei-
spielsweise religiosen Vereinen finanzielle Subventionen und fordert die Seel-
sorge in Offentlichen Einrichtungen. In drei Departements im Osten Frank-
reichs wurden die Gesetze konserviert, die vor der Annexion galten (vgl. Mess-
mer 1994; Basdevant-Gaudemet 1995: 131).

Ungeachtet der konkreten rechtlichen Regelungen eskalierte die Entmach-
tung der katholischen Kirche wihrend der Dritten Republik: zur antiklerikalen
Stimmung gesellte sich recht bald ein gemeinhin antireligioses Klima. Dies
duBlerte sich in der Absicht einiger Republikaner, die Religion im Sinne Con-
dorcets durch die Wissenschaft zu ersetzen und den &6ffentlichen Raum mit
»laizistischem Geist« (Gaillard 1989: 459) zu erfiillen. Wihrend man die Of-
fentlichkeitssphire also von allen katholischen Werten desakralisieren wollte,
versuchte man im gleichen Atemzug, sie mit republikanischen Werten zu re-
sakralisieren, indem man auf religiose Elemente zuriickgriff (vgl. Baubérot
1990; Kap. 7; 2000: 15-17). Die Suche nach Substituten fiir die katholische
Identitit folgte dem Jakobinischen Kredo eines »Kults der irdischen Ver-
nunft« (Baubérot 2000: 15-17). Nach Baubérot verfolgte diese Form von Re-
sakralisierung der Offentlichkeit ihre eigenen Dogmen, Symbole und Mythen
und wies zuweilen quasi-religidse Ziige auf. Wichtiger noch, sie brachte teil-
weise dhnlich repressive Tendenzen zutage, wie jene, die zuvor von katholi-
schen Kriften gegen Nichtkonforme angewandt worden waren.

So wurde der Laizititsbegriff von einigen federfithrenden Republikanern
in dem Maf3e erweitert, dass er als Legitimation diente, die katholische durch
eine zivile Religion zu ersetzen, und dabei dhnlich vereinheitlichend wirkte
wie einst der Katholizismus. Die im Laizitdtskonzept angedachte Idee von
Gleichheit vor dem Gesetz ungeachtet religioser Herkunft wie auch die Be-
wusstseinsfreiheit wurden regelrecht iiberdehnt: Das Gleichheitsprinzip wurde
zu einem Normalisierungsprinzip, die Bewusstseinsfreiheit zur strikten Vor-
gabe, welches Bewusstsein Allgemeingiiltigkeit besitzen sollte — ndmlich ein
vom katholischen Einfluss bereinigtes und durch die Inhalte der zivilen Reli-
gion ersetztes. Diese Etappe ist hochst interessant, weil sie illustriert, mit wel-
chen Mechanismen das Laizitdtskonzept so weit tiberdehnt werden kann, dass
sich sein Sinn quasi umkehrt.

Sicher darf man nicht iibersehen, dass nicht nur das Laizitétsprinzip als
solches als heilige Errungenschaft definiert und verteidigt wurde. Auch und
vor allem die Institutionen, die sich mit Hilfe dieses Prinzips in Frankreich
etablieren konnten, galten als heilige Orte. Wegweisend war hier natiirlich vor
allem das Herauslosen der 6ffentlichen Schule aus der Vorherrschaft der ka-
tholischen Kirche unter der Schirmherrschaft des Bildungsministers Jules Fer-
ry (hierzu Gaillard 1989; Schnapper 1991; Citron 1993). Das staatliche, laizis-

94

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

tische Schulwesen symbolisiert den Triumph der Republikaner iiber den
kirchlichen Einfluss. Dies manifestierte sich vor allem in der institutionellen
Trennung der Schule von der katholischen Kirche in der Einrichtung einer
»laizistischen Moralerziehung«, die fortan anstelle des Fachs Religion an
staatlichen Schulen gelehrt werden sollte. Die grole Bedeutung, die dem lai-
zistischen Charakter der staatlichen Schule zu jener Zeit beigemessen wurde,
mag teilweise erkldren, warum diese Institution noch heute eine der sensibels-
ten Offentlichen Einrichtungen darstellt und zu einer der wichtigsten Austra-
gungsstitten bei der Verortung und Verhandlung des Religidsen in &ffentli-
chen Réumen avanciert ist. In diesem Zusammenhang sei noch einmal die
Wortwabhl einiger Autoren in der Kopftuchdebatte ins Gedéchtnis gerufen, die
an den »sakralen« Charakter staatlicher Schulen erinnerten und diese mit reli-
gidsen Institutionen gleichsetzten.

Ungeachtet der beschriebenen Tendenz, den Katholizismus durch ein lai-
zistisches Ethos zu ersetzen, war das 19. Jahrhundert durch das Projekt von
kultureller Homogenisierung gepriagt. Dies wird beispielsweise deutlich,
wenn man sich die Assimilationsforderungen gegeniiber der jiidischen Bevol-
kerung ansieht, die nicht selten von repressiven Maflnahmen begleitet waren
(Schnapper 1991: 211-218; Citron 1993: 206f.). Auch im Hinblick auf die
Sprachpolitik war diese Zeit von Homogenisierungstendenzen gekennzeich-
net, was vor allem durch das rigorose Verbot regionaler Sprachen zugunsten
eines vereinheitlichten Franzdsisch zum Ausdruck kam (Citron 2000: 48;
Dieckhoff 1996).

AuBerhalb franzosischer Grenzen korrespondierte die interne kulturelle
Homogenisierungspolitik mit der Hochphase der Kolonialherrschaft, die vor
allem in Nordafrika von einer Assimilationspolitik begleitet war (hierzu z.B.
Fanon 1965 [1959] oder Sellam 1987), wie am Beispiel der Entschleierungs-
politik in Algerien angesprochen. Gewiss wére es vermessen, all dies unter
einer Konzeptanalyse des laizistischen Prinzips zu subsumieren. Doch lassen
sich durchaus Verbindungen herstellen, insofern als die Implementierung der
laicité in dieser Zeit eindeutig Momente eines Universalisierungsprozesses
aufweist, der sich auch ungeachtet der Religionspolitik in anderen kulturellen
Feldern widerspiegelt. Juan Linz (1996: 136f.) zieht beispielsweise eine di-
rekte Linie zwischen einem strikten Laizitdtsverstdndnis und einem universa-
listischen Ethos, der es partikularen Identitdten untersagt, sich 6ffentlich zu
artikulieren. Er schlussfolgert:

»Das feindliche Modell der Trennung von Kirche und Staat griindet letztlich auf
einer Ablehnung des kulturellen Pluralismus, d.h. des Respekts vor unterschiedli-
chen Bedeutungssystemen und Mustern sozialen Verhaltens. Es geht von der Idee
aus, dass eine wahre politische Gemeinschaft ein gemeinsames Wertesystem, Glau-
benssystem, und auch biirgerliche oder patriotische Rituale braucht, um die der Re-

95

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ligion in einer sdkularisierten Gesellschaft zu ersetzen oder um die Religion, die fiir
eine Quelle der Teilung der Gesellschaft gehalten wird, zu beseitigen.«

Es miisste damit deutlich geworden sein, dass eine solch strikte und exzessive
Interpretation der laicité die Abstammungslinie des dominanten Diskurses in
der Kopftuchdebatte bildet.

Die zweite Phase der laicité bezeichnet Emile Poulat (1994: 97) als »lai-
cité der Kohabitation«. Sie beginnt in der Nachkriegszeit und reicht bis in die
Gegenwart hinein. Im Anschluss an die Dritte Republik konnten die Macht-
kdmpfe zwischen Republikanern und Katholiken weitgehend geschlichtet
werden. Das republikanische Lager ging als eindeutiger Sieger hervor und
konnte daher allmdhlich eine entspanntere Haltung gegeniiber der katholi-
schen Kirche einnehmen. So unternahm die franzosische Regierung bereits
zwischen dem Ersten und Zweiten Weltkrieg sogar einige Schritte zur Stér-
kung der katholischen Kirche, wie z.B. 1942 mit der Wiedereinfithrung der
religiosen Orden. Die kooperativere Behandlung der katholischen Kirche im
Anschluss an den Zweiten Weltkrieg 1dsst sich teilweise damit erkldren, dass
einige Widerstandskdmpfer aus dem kirchlichen Milieu kamen und damit die
Kirche aufwerteten. Jean-Paul Costa (1994: 173) bemerkt: »Wieder einmal
haben die tragischen Ereignisse zu einer toleranteren und weniger konfliktrei-
chen Interpretation der laicité beigetragen.«

Trotz der geldufigen Selbstdarstellung vieler Vertreter der politischen und
intellektuellen Elite als rein »laizistisch« sind rituelle und symbolische Ele-
mente der christlichen Religion keineswegs véllig aus der franzésischen Of-
fentlichkeit oder aus der Gesellschaft im weiteren Sinne verschwunden. Man
denke nur an die Feiertagsregelungen, die auf dem christlichen Kalender ba-
sieren, an so manches Staatsbegribnis oder an die nach wie vor iiberdurch-
schnittlich hohen Subventionen, die katholische Privatschulen vom franzosi-
schen Staat empfangen.' Auch der Sonderstatus in Elsass und Mosel, der von
der Commission Stasi noch einmal bekriftigt wurde (2003: 113), weist auf die
Relevanz der christlichen Tradition in Frankreich hin, mag diese auch rheto-
risch mehrheitlich negiert werden. Dariiber hinaus ldsst sich nicht leugnen,
dass sich die katholische Kirche auch ohne rechtliche Implikation bis in die
Gegenwart hinein eine gewisse 0ffentliche Funktion bewahrt hat, die nicht auf
den ersten Blick sichtbar ist und mit ihrem offiziellen Status nicht direkt kor-
respondiert. SchlieBlich impliziert allein schon der Charakter der laicité als
eine rechtliche und institutionalisierte Kategorie paradoxerweise eine sehr viel
engere Zusammenarbeit zwischen staatlicher und kirchlicher bzw. religidser

1 In Frankreich werden 90 % der Privatschulen von der katholischen Kirche be-
trieben (vgl. Basdevant-Gaudemet 1995: 141) und von immerhin 20 % der fran-
zbsischen Schiiler besucht (www.education.gouv.fr/cid251/les-etablissements-d-
enseignement-prives.html, letzter Zugriff 14.6.2006).

96

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

Sphére, als zumeist anerkannt, nicht zuletzt weil der Staat die Definitionsho-
heit iiber die legitime Form von Religion im 6ffentlichen Raum innehat und
auf diese Weise als Kontrollinstanz religioser Auspragungen des 6ffentlichen
Lebens agiert. Diese Inkohdrenzen machen zugleich die Spannungen jedwe-
den Versuchs deutlich, religiose und politische bzw. dffentliche und private
Angelegenheiten strikt voneinander zu trennen. Und gegenwirtig erhalten sie
bei der Reglementierung islamischer Institutionalisierung in Frankreich eine
neue Dimension.

Die Ambivalenzen des Laizititskonzepts und seiner Ubersetzungen in die
gesellschaftlich-politische Praxis sind also zum Teil auch dem historisch vor-
gepragten aktuellen Status der katholischen Kirche in Frankreich geschuldet.
Nun sind die Spannungen zwischen Kirchenvertretung und Politikern zwar
noch nicht ganz und gar ausgestanden. Sie betreffen heute vor allem die offi-
zielle Représentation Frankreichs und das Selbstverstdndnis der Gesellschaft,
das noch immer zu schwanken scheint zwischen dem Bild von einer reli-
gionsbefreiten, humanistisch geschulten und vernunftbegabten Einheit und
den offensichtlichen Hinweisen auf eine christliche Tradition, die an diesem
Selbstbild riittelt. Doch nicht zuletzt aufgrund der fortschreitenden De-Chris-
tianisierung der franzdsischen Bevolkerung kann heute kaum noch von einem
Kampf die Rede sein. So wiirde gegenwartig in Frankreich niemand ernsthaft
behaupten, die katholische Kirche sei im Begriff, ihre einstige Vormachtstel-
lung wieder zuriickzuerobern oder gar die politische Macht an sich reiflen zu
wollen. Im Gegenzug vermuten auch »pur-et-dur-Laizisten« beispielsweise in
den staatlichen Subventionen an private oder 6ffentliche Rundfunkstationen,
die christliche Sendungen ausstrahlen, keine Uberschreitung der legitimen
Grenzen des Religiosen. Ebenfalls ist der Sonderstatus von Elsass und Mosel
kaum noch Gegenstand 6ffentlicher Auseinandersetzungen. Im Hinblick auf
die Stellung der katholischen Kirche in der franzosischen Offentlichkeit ha-
ben die strikten Interpreten des laizistischen Prinzips also deutlich an Einfluss
verloren. Insofern ldsst sich beobachten, dass der einstige »Kampf zwischen
zwei Frankreichs« (Poulat 1994) weitgehend befriedet worden ist »durch das
Auspendeln von Bruch und Kontinuitit, Kampf und Kompromiss und indem
Elemente der zivilen Religion und des »Republikanismus< ebenso zum Tragen
kommen wie die der katholischen Religion« (Baubérot 1996a: 23). So hat sich
das laizistische Konzept von seinen ideologischen Verwendungen weitgehend
befreit zugunsten einer relativ unaufgeregten Koexistenz zwischen kirchli-
chen und staatlichen Institutionen.

Das gegenwirtige Wiederaufleben von strikten Interpretationen der laicité
sollte daher im Zusammenhang mit der dritten Etappe verstanden werden, die
Jean Baubérot (1990: 172) als »laicité des dritten Anfangs« und Jean-Paul
Costa (1994: 180) als »offene und positive laicité« umschreiben. So kann der
Begriff heute kaum noch auf das Verhéltnis zwischen katholischer Kirche und

97

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

republikanischem Staat reduziert werden, sondern lésst sich nur vor dem Hin-
tergrund fortschreitender religiéser Pluralisierung verstehen, die sich insbe-
sondere durch dauerhafte Einwanderungsprozesse und die Présenz nicht-
christlicher Religionsgemeinschaften in Frankreich verstirkt hat. Somit ist die
Laizitit erneut zum Gegenstand 6ffentlicher Kontroversen geworden als Re-
sultat von Partizipations- und Anerkennungsforderungen von religidsen
Gruppierungen (insbesondere von Muslimen), die nicht unbedingt dem An-
spruch von einer privatisierten Religiositdt gerecht werden oder die schlicht
einen &dhnlichen Status wie etablierte Religionsgemeinschaften einfordern.
De-Christianisierung auf der einen Seite und wachsender Einfluss anderer
Glaubensrichtungen auf der anderen machten es notig, das laizistische Kon-
zept erneut zu iiberdenken, so die Ansicht von Autoren wie Jean Baubérot
oder Jean-Paul Costa. Baubérot (1990: 213-116) plddiert dafiir, dass diese
»laicité des dritten Anfangs« weder einer bestimmten Religionsgemeinschaft
moralische Hegemonie zugestehen diirfe noch als Waffe im Kampf gegen
Religion in der Offentlichkeit verwandt werden solle. Wie bereits durch seine
Stellungnahmen in der Kopftuchdebatte ersichtlich, ergibt sich fiir Baubérot
die Offnung der laicité aus der Tatsache, dass dieses Konzept an die religios-
kulturelle Pluralisierung Frankreichs, wie an die Vervielféltigung von Le-
benswelten genereller, angepasst werden miisse.

Ich wire allerdings etwas zogerlicher, diese Neuinterpretationen der lai-
cité per se als »tolerant« oder »positiv« zu bezeichnen. So hat sich die Wahr-
nehmung des Kopftuchs als Ausdruck einer illegitimen Form von Religion in
der franzésischen Offentlichkeit nicht gelockert, sondern eher zugespitzt. Die
Ideen eines offenen und pluralistischen Verstindnisses der laicité sollten da-
her eher als Vorschldge einiger Sozialwissenschaftler verstanden werden. So
ist noch keineswegs entschieden, wie sich der Begriff kiinftig entwickeln
wird. Uberhaupt ldsst sich das Verhiltnis zwischen Islam und Laizitét nicht
ohne weitere Erlauterungen schlechthin als offen und positiv und ebenso we-
nig als grundsétzlich kontrir oder inkompatibel einstufen.

Einiges deutet darauf hin, dass die religios-kulturelle Pluralitét der franzo-
sischen Gesellschaft langst wahrgenommen und auch von politischer Seite
mitbedacht wurde. So kann bereits die Offnung des Assoziationsgesetzes
(1981) fiir Einwanderer ohne franzosischen Pass als ein Schritt in diese Rich-
tung interpretiert werden. Auf diesem Wege haben sich zahlreiche religidse
Vereinigungen zusammengeschlossen, fiir den Bau von Moscheen und Ge-
betsrdumen gesorgt und so Reprisentationsrdume flir Muslime in Frankreich
errichtet (dazu Etienne 1989; Cesari 1994 und 1997). Auch etwa die »Politik
des Rechts auf Differenz« der Sozialisten (seit 1981) zielte darauf ab, der re-
ligios-kulturellen Pluralisierung Frankreichs mit konkreten Maflnahmen ge-
recht zu werden, wenngleich diese aus verschiedenen Blickwinkeln kritisiert
worden sind (z.B. Taguieff 1995: 23f.; Favell 1998: 57). Diese Verschiebun-

98

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

gen sind auch in den neueren Fassungen des Haut Conseil a I'Intégration®
dokumentiert (vgl. Koenig 2003: 193). Neben anderen Fragen wird hier auch
eine kritische Auseinandersetzung mit der Kompatibilitdt zwischen dem Islam
und dem laizistischen Prinzip vorgenommen. Die Berichte pladieren dabei fiir
die Riickkehr zu einer Form von laicité, die Religionsfreiheit favorisiert, mili-
tantem Sékularismus entgegensteht und sich damit religioser Pluralitit 6ffnet.
Ahnlich wie es Soziologen wie Baubérot vorschlagen, unterstreichen die Do-
kumente, dass Laizitét in Frankreich im Einklang mit den Anforderungen der
in jiingerer Zeit etablierten Religionsgemeinschaften modifiziert werden miis-
se.

Sieht man sich die Entwicklung der staatlichen Bemiihungen um eine In-
stitutionalisierung des Islam der beiden vergangenen Jahrzehnte an, so ldsst
sich feststellen, dass solche eher als Orientierungshilfen verfassten Vorschla-
ge zumindest teilweise umgesetzt wurden. Die bereits 1989 mit der Entste-
hung des Conseil de Réflexion sur I’Islam en France (CORIF) auf den Weg
gebrachte Initiative franzdsischer Politiker, in Frankreich eine repridsentative
Islamorganisation zu errichten, hat nach vierjdhrigen Verhandlungsbemiihun-
gen im Frithjahr 2003 zur Griindung des Conseil Frangais du Culte Musul-
man (CFCM) gefiihrt (Amiraux 2003; Terrel 2004; Frégosi 2004). Mit Ent-
stehung dieses Organs ist die Institutionalisierung des Islam in Frankreich
einen wesentlichen Schritt vorangekommen. In diesem Zusammenhang beob-
achtet beispielsweise Franck Frégosi (2004) einen Demokratisierungsschub in
der staatlichen Islampolitik. Eine deutliche Aufwertung habe vor allem die
mobilisierungstriachtige Dachorganisation Union des Organisations Islami-
ques de France (UOIF) erfahren, die wegen ihrer Verbindungen zur Muslim-
bruderschaft und ihres transnationalen Charakters zuvor kaum als legitimer
Partner akzeptiert worden war (vgl. Peter 2006).

Frégosi (2004) beschreibt die gegenwirtigen staatlichen Bemiihungen der
Zentralisierung und Nationalisierung des Islam als eine Gratwanderung zwi-
schen dem republikanischen Gleichheitsanspruch, wonach allen religidsen
Gemeinschaften gleiche Partizipationsrechte zukommen miissten, und einer
»Sicherheitslogik«, die bestimmte »unfranzdsische« Akteure von vornherein
von der Agenda ausschlieBen wiirde (hierzu z.B. Sarkozys AuBerungen in La
Croix, 30.10.2003). Andere Autoren stellen die Verstaatlichungsinitiativen
des Islam generell in Frage, etwa mit dem Einwand, der franzdsische Staat
gehe mit seiner Steuerungspolitik des organisierten Islam moglicherweise

2 Der Haut Conseil a I'Intégration wurde 1990 vom damaligen Premierminister
Michel Rocard ins Leben gerufen. Zusammengesetzt aus Politikern verschiede-
ner Couleur, Beamten, Juristen und Wissenschaftlern bestand das Ziel dieser In-
stitution darin, den Wissensstand des Integrationsprozesses von Einwanderern
und deren Folgegenerationen zu ermitteln und in einem jahrlichen Bericht zu
dokumentieren.

99

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

iiber die legitimen Grenzen der Einmischung in den religiésen Kult und damit
iiber das Laizitétsprinzip hinaus (Amiraux 2003). Talal Asad (2006: 20) fiihrt
ein weiteres Argument an, das sicher nicht von der Hand zu weisen ist: »Was
[...] bemerkenswert ist, ist die Tatsache, dass die Republik trotz der Zuriick-
weisung des Kommunitarismus die Griindung reprisentativer Korperschaften
von Juden und Muslimen organisiert.«

Trotz der offenkundigen Bemiihungen verschiedener gesellschaftlicher
Krifte, den Islam anzuerkennen, lassen sich auch deutlich gegenldufige Ten-
denzen beobachten, die zweifellos auch als eine Reaktion auf Offnungspro-
zesse vor allem gegeniiber Muslimen zu verstehen sind. Der nachdriickliche
Protest gegen den Bau von Moscheen oder die verbreitete Furcht vor Ansit-
zen des Multikulturalismus zeigen, wie sehr in Frankreich parallel zu den ge-
nannten Entwicklungen noch immer mit dem liberkommenen Assimilations-
modell operiert wird. Wie auch im Fallbeispiel der Kopftuchdebatte deutlich
geworden ist, wird dies mit einer linearen Deutung der laizistischen Tradition
legitimiert.

Das erneute Erscheinen von extremen Formen des franzosischen Republi-
kanismus oder des »Neo-Republikanismus« (Leruth 1998) lasst sich daher
nicht losgeldst von der zunehmend aktiven Prasenz von Muslimen am &ffent-
lichen Leben Frankreichs verstehen. Ungeachtet des historisch geprigten
»Kampfes zwischen zwei Frankreichs« hat sich also vor allem durch &ffent-
lich artikulierte Partizipationsforderungen von Muslimen eine neue Dimen-
sion der laicité¢ herauskristallisiert. Vor dem Hintergrund der Entstehung
neuer Formen von offentlicher Religiositit wire daher zu argumentieren, dass
sich der interne Kampf zwischen kirchlichen und staatlichen Autoritdten in
einen Kampf zwischen neorepublikanischen Laizisten und solchen Akteuren
verwandelt, die dafiir eintreten, das laizistische Prinzip den Erfordernissen
einer multikulturellen und multikonfessionellen Gesellschaft anzugleichen
oder es moglicherweise umzumodellieren.

Vor diesem konzeptgeschichtlichen Hintergrund ldsst sich nun besser er-
fassen, warum Offentlich artikulierte Formen von Religiositit in Frankreich
gemeinhin Unmut auslosen. Vor allem die bindre Gegeniiberstellung zwi-
schen »religidser« und »politischer« Sphére erklart teilweise, warum Reli-
gionsformen, die aus anderen soziohistorischen Kontexten stammen, haufig
als illegitime Vermengung dieser beiden Sphiren gedeutet werden. In diesem
Sinne ldsst sich auch die in Frankreich so geldufige Auffassung des »politi-
schen« Charakters des Islam nur vor dem Hintergrund der laizistischen Tradi-
tion begreifen. Dennoch sollte in diesem Kapitel auch deutlich geworden sein,
dass das laizistische Prinzip eine Fiille von kontextgebundenen Implikationen
enthélt und nicht schlichtweg als die Verbannung alles Religidsen aus der 6f-
fentlichen Sphére verstanden werden kann. Nicht zuletzt der »juristische Plu-
ralismus« (Baubérot 1990: 191), also die Fiille von teilweise widerspriichli-

100

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

chen Gesetzestexten zur laizistischen Priamisse, erfordert es, diesen Begriff
nur noch im Plural zu denken. Der diskursive Kampf {iber die »angemessene«
oder »korrekte« Bedeutung des Begriffs selbst, wie er gegenwirtig in der
Auseinandersetzung mit 6ffentlichen Formen des Islam immer wieder zum
Ausdruck kommt, offenbart ein gutes Beispiel fiir diese Strittigkeit. Es scheint
sogar gerade diese Strittigkeit und Pluralitdt zu sein, die weite Teile der fran-
zo6sischen Elite beunruhigt. Silvio Ferrari (2002: 225) bemerkt in diesem Zu-
sammenhang rhetorisch: »Und ist diese Debatte liber die »laicité(, die in
Frankreich nun seit vielen Jahren anhélt, nicht vielleicht ein Zeichen fiir die
Zweifel und die Unsicherheit, die diesem Begriff innewohnen?«

In dieser Hinsicht konnte die Auseinandersetzung um das islamische
Kopftuch fiir einige Kommentatoren eine willkommene Chance gewesen sein,
den Begriff von seiner Vieldeutigkeit zu bereinigen und in eine eindeutige
antireligiose Kategorie zu verwandeln. Asad (2005) behauptet allgemeiner,
erst die vermehrten Partizipationseinforderungen von Muslimen und Religio-
sitdtsformen, die sichtbar von liberal-sdkularen Pramissen abweichen, hétten
der franzosischen Gesellschaft zu einer konsensuellen Version von laicité
verholfen, die es in dieser Form nie zuvor gegeben habe (dhnlich auch Mah-
mood 2004: 75). Ich wiirde dem insofern zustimmen, als es keine generelle
Skepsis gegeniiber religiosen Ausdrucksformen zu sein scheint, die gegen-
wirtig die strikten Interpretationen der Laizitit produziert, sondern vielmehr
eine generelle Verdachtshaltung und ein Unbehagen gegeniiber 6ffentlich ge-
lebter muslimischer Religiositit. Zudem scheint diese skeptische Haltung tat-
sdchlich einen gewissen Konsens zu reflektieren, der von verschiedenen poli-
tischen Richtungen und Akteuren geteilt wird und nicht selten in eine offen-
kundige Ablehnung des Islam an sich miindet. Nachfolgend wird anhand der
deutschen Kopftuchdebatte ersichtlich, wie in Deutschland andere historisch
vorgeprigte Begriffe dhnliche Mechanismen mit sich bringen kdnnen.

101

- am14,02.2028, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02,2026, 08:13:04.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

