
Anthropos  106.2011

687Rezensionen

ceding paragraph, leading up to the observation that kin-
ship terminological patterns and kinship behavior patterns 
are both extended but not isomorphically and thus the lim-
its of much previous analysis and the need for “a detailed 
rather than vague general accounting of the relationship  
between linguistic categories and behavior” (200).

  Jeff Marck 

Kuba, Richard, and Musa Hambolu (eds.): Nigeria 
100 Years Ago. Through the Eyes of Leo Frobenius and 
His Expedition Team. Frankfurt: Frobenius Institut, 2010. 
81 pp. ISBN 978-3-9806506-4-9. Price: € 16.00.

This beautifully produced small book contains a set of 
8 essays concerning the expedition of Leo Frobenius to  
Nigeria in the years 1910 – ​1912. The authors – three Ni-
gerians and five Germans – discuss Frobenius from a va-
riety of perspectives.

The Institute’s director, Karl-Heinz Kohl, reflects on 
Frobenius’ “vision” and his legacy in Germany since his 
death in 1938, arguing that the current renaissance of in-
terest in Frobenius represents “the rediscovery not of a 
scholar but of a poet and an artist congenial to the people 
he studied.” Olayemi Akinwumi reviews the history of 
German interest in what eventually became Nigeria dur-
ing the second half of the nineteenth century, whilst Musa 
O. Hambolu looks at Nigeria in the years of Frobenius’ 
expedition (1910 – ​1912), quoting his remarks on Mokwa, 
Bida, and Tivland. Hans-Peter Hahn argues against throw-
ing out the baby with the diffusionist bathwater, urging 
anthropologists to overcome their reluctance to “compare 
craftsmanship and artwork from different continents,” as 
Frobenius once attempted to do. Richard Kuba examines 
Frobenius’ approach to travelling in a caravan, his “less 
than delicate” manner of dealing with Africans and the 
role of Bida, his main interpreter/negotiator/organiser. 
One cannot help pitying Frobenius, whose limited lan-
guage skills made it necessary for a chain of translators 
to translate “for example, from Jukun to Hausa, then from 
Hausa into English and finally into German.” Folayemi 
Famoroti assesses Frobenius’ contribution to the recogni-
tion of African art as constituting a special field of study, 
related to the study of emotion. Gabriele Weisser analy-
ses the documentation of 170 Nigerian masks by Frobe
nius and his team. Finally, the late Editha Platte revis-
its the vexed question of what happened to the bronze 
head of the Yoruba water deity Olokun which Frobenius 
“found” in Ife. Having examined the contemporary re-
cords, including those of Frobenius’ trial on charges of 
stealing ethnographic objects, she concludes that he was 
probably truthful in claiming that he was obliged to leave 
the head in Ife but that “the whereabouts of the original 
remain in the dark.”

The main attraction of the book is the large number 
of wonderful illustrations, at least half of them in colour, 
drawn from the 80,000 images in the Frobenius Institute’s 
online databank – photographs, paintings, maps, sketch-
es – as well as from book covers and a few modern pho-
tographs of the Olokun head serving as a modern icon. 
Many of the watercolours and sketches made by the art-

ist Carl Arriens in Mokwa, Bukari, and Ife are fine exam-
ples of early “colonial art,” and even the pencil-and-ink 
sketches attributed to Frobenius himself have aesthetic 
as well as documentary value. These are complemented 
by photographs documenting the members of the expe-
dition, Frobenius’ life and that of his successors Adolf 
Jensen and Eike Haberland. The book was produced to 
accompany an exhibition shown in various cities in Ni-
geria, and other pictures shown there can be seen on the 
Institute’s website.

Thus on a modest scale (and at a moderate price) we 
are offered what might seem to be a coffee-table book, 
yet unlike many coffee-table books is informative, criti-
cal, and difficult to criticise.  Adam Jones 

Lemaire, Marianne: Les sillons de la souffrance. Re-
présentations du travail en pays sénoufo (Côte d’Ivoire). 
Paris : CNRS Éditions, 2009. 254 pp. ISBN 978-2-7351-
1220-3. Prix : € 25.00

Dans l’anthropologie africaniste, les Sénoufo occu-
pent une place remarquable du fait de la richesse de leur 
art sacré et figuratif. Les Sénoufo sont aussi un exemple 
de diversité ethnographique. Installés sur une aire de peu-
plement comprenant le sud-ouest du Mali, le sud du Bur-
kina Faso et le nord de la Côte d’Ivoire, ils sont répar-
tis en plusieurs groupes dialectaux et sociaux. Mais tous 
font de la valorisation du travail agricole le point cen-
tral de l’identité sociale. Avec ce livre, Marianne Lemaire 
comble une lacune de nos connaissances sur les concep-
tions religieuses et rituelles du travail des Sénoufo Tye-
bara de la région de Korhogo. 

L’histoire des Sénoufo de Côte d’Ivoire est insépa-
rable de celle des Dioula et des Malinké. “Sénoufo” lui-
même est un terme dioula servant à désigner les locuteurs 
de langue siena ou sena, repris par l’administration colo-
niale française. 

Dans le chapitre introductif, Lemaire donne un bref 
aperçu du thème du travail dans l’œuvre des premiers an-
thropologues, souligne son importance, puis explore le 
champ sémantique et lexical de la notion sénoufo de tra-
vail. Les familles étendues, les lignages ou les associa-
tions d’âge constituent ici les unités de production qui 
coopèrent habituellement dans les domaines agricole et 
rituel. Toute la vie du paysan tyebara est centrée sur l’ac-
tivité agricole qui valorise à la fois la souffrance physique 
et la souffrance morale, celle-ci permettant de soulager 
celle-là. Les deux dimensions se complètent toujours. 
Cette éthique du travail ne dérive pas des conditions de 
production économique ; ses conceptions sont formulées 
par le système culturel sénoufo qui fait de la souffrance 
la source de toute excellence. Et il n’y a pas de souffrance 
sans les forces de la surmonter. Le travail agricole entiè-
rement dominé par la thématique de l’endurance a aussi 
ceci de particulier qu’il n’est pas comparable aux autres 
formes d’occupation comme garder du bétail ou faire du 
commerce, deux activités auxquelles les Sénoufo se ré-
fèrent souvent, qui ne sont pas à rigoureusement parler 
du travail mais simplement des formes d’occupation. On 
comprend donc que les Sénoufo Tyebara aient plusieurs 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-687-1 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:38:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-687-1


688

Anthropos  106.2011

Rezensionen

mots pour désigner le travail. Dans la série des termes re-
latifs aux activités professionnelles, l’exemple de baara 
(“travail” en dioula) est de ce point de vue significatif, qui 
montre par ailleurs que l’ensemble ethnique sénoufo a tiré 
une partie de son vocabulaire social du dioula. 

Le chapitre premier brosse le portrait colonial du Sé-
noufo dont l’ardeur au travail avait déjà attiré l’attention 
des premiers observateurs européens. Le système social 
et politique sénoufo est conforme au modèle de la com-
munauté villageoise, en ce sens que le village est l’unité 
pertinente et le cadre de toutes les activités. Les Sénou-
fo, dépeints comme travailleurs et pacifistes, disposaient 
autrefois de milices villageoises levées dans le cadre des 
classes d’âge. Ils s’opposèrent à la mainmise des enva-
hisseurs extérieurs sur leur pays. Les opérations menées 
par les armées de Samori Touré et celles du royaume de 
Sikasso entraîneront dans le dernier quart du XIXe siècle 
la formation de confédérations villageoises ou de petits 
États restés à un stade d’évolution embryonnaire. Cette 
période troublée prit fin avec l’occupation française de 
la région à la fin du XIXe siècle. La guerre et le labeur 
requièrent des attitudes psychologiques similaires et ont 
du point de vue des Tyebara les mêmes finalités. Lemaire 
rappelle les guerres passées et fait donc un rapprochement 
avec les relations de rivalité vécues aujourd’hui dans la 
cadre du travail agricole. 

Les concours entre cultivateurs émanent de l’esprit 
de rivalité. Ils sont le moteur de la dynamique de la pro-
duction agricole. Le cas de la production de l’igname le 
montre nettement. Il s’agit d’une culture exigeante qui 
ne peut être effectuée individuellement ni simplement en 
famille. Le butage des champs d’ignames est donc orga-
nisé collectivement dans le cadre de concours de travail 
opposant des cultivateurs de villages distincts. Lemaire 
montre comment cette forme de rivalité intervillageoise 
est pensée et vécue par les Tyebara sous le modèle de la 
“guerre” (chapitre II). La description du déroulement des 
concours, leurs règles, les personnages et le prestige dont 
jouit en particulier le champion de travail agricole font de 
cette rivalité un de moments privilégiés de l’expression de 
l’identité sociale. Le recours à la magie et la “sorcellerie 
de la houe” montrent toute l’intensité dramatique et émo-
tionnelle de ces concours qui peuvent déboucher aussi sur 
une relation d’amitié.

L’accompagnement des concours, et en général des 
activités quotidiennes et rituelles, par le chant vocal ou 
instrumental est un phénomène sociologique majeur. Jus-
tement, le rôle de la musique dans l’accomplissement du 
travail agricole en pays sénoufo tyebara est la matière du 
chapitre III. Pour les hommes, souligne Lemaire, l’ac-
compagnement du travail agricole par la musique n’est 
pas qu’un simple divertissement. Le rôle des musiciens 
villageois, venus louanger l’éthique du travail physique, 
consiste à provoquer et célébrer la rivalité entre les culti-
vateurs. Placés au bord du champ, les petits orchestres 
de xylophones composés exclusivement d’hommes en-
tonnent des chants de labeur adressés aux cultivateurs 
et au champion, encouragés à donner la mesure de 
leur talent, à surpasser les adversaires et à surmonter la  
souffrance.

Dans les activités des femmes tyebara, en revanche, 
travail et divertissement sont indissolublement liés. Tel est 
le cas notamment du travail de damage des maisons. Mais 
ici aussi, les chants féminins collectifs entonnés par les 
membres d’une même classe d’âge évoquent la souffrance 
que les travailleuses s’efforcent de dominer. L’expression 
de la souffrance morale par les femmes est une façon de 
soulager leur souffrance physique due au travail. La souf-
france physique (de l’homme) et la souffrance morale (de 
la femme), qui fondent la division sexuelle de l’éthique 
du travail avec son versant masculin et féminin, trouvent 
également leur expression dans la division sexuelle du tra-
vail de deuil. La mort, la douleur ou encore la solitude de 
l’épouse séparée de ses parents et dont le statut est com-
parable à celui de l’orphelin sont autant de thématiques 
des chants féminins (chapitre IV).

Le chapitre V traite des interdits de travail agricole 
édictés selon des temporalités et des modalités diverses. 
En effet, ces interdits s’appliquent à des individus dotés 
de qualités particulières, aux membres des institutions ini-
tiatiques, à des objets ou à une portion de la terre, mais 
tous concernent en fait le travail. Promulgés par les an-
cêtres, les génies ou les jumeaux, ces interdits constituent 
donc des jours de repos que l’auteure qualifie à juste titre 
de “chômage rituel”. En font notamment partie le jour 
de marché des ancêtres, des génies ou des jumeaux, etc.

En réalité, les interdits de travail agricole sont des oc-
casions pour l’accomplissement des travaux rituels qui 
sont également éprouvants (chapitre VI). Le domaine ri-
tuel qui constitue le prolongement du travail montre que 
le profane n’est pas exclusif du sacré. Sont particulière-
ment instructifs l’analyse des rituels funéraires et des tra-
vaux de l’initiation au poro et au sandogi. Les rivalités 
dans ces travaux rituels sont pensés en termes agricoles, 
identiquement avec leur part de souffrance physique et 
morale. En définitive, comme le montre bien Marianne 
Lemaire, le travail agricole chez les Sénoufo Tyebara est 
une “école du savoir-faire, du savoir-souffrir, du savoir-
dire la souffrance et du savoir-lutter” (224).

L’ouvrage est bien rédigé et aisément maniable. Plu-
sieurs photos, une carte et un glossaire des principaux 
termes vernaculaires cités complètent cette étude. Le lec-
teur notera simplement le décalage entre la pagination du 
contenu de l’ouvrage et celle indiquée dans la table des 
matières. Cette erreur technique n’enlève rien à la qualité 
de ce livre très instructif sur les représentations culturelles 
du travail en pays sénoufo de Côte d’Ivoire.

Youssouf Diallo

Leonard, Karen Isaksen, Gayatri Reddy, and Ann 
Grodzins Gold (eds.): Histories of Intimacy and Situat-
ed Ethnography. New Delhi: Manohar Publishers, 2010. 
312 pp. ISBN 978-81-7304-873-9. Price: Rs 795

Writing about ethnographic fieldwork was at its high 
point in the late 1980s and early 1990s, including writing 
about the particularities of fieldwork by cultural anthro-
pologists on women’s issues and, especially, by women 
cultural anthropologists. Then there was a lull. The good 
news is that the lull has been broken by this collection of 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-687-1 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:38:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-687-1

