
 

III. Typen und Transformationen des Helden  

 
Der Held verschwindet nicht einfach, er wird 
ersetzt. 
NIKLAS LUHMANN, DIE SOZIOLOGIE UND DER 

MENSCH1 
 
 
 

Im nun folgenden Abschnitt soll der Versuch unternommen werden, wesentliche 
Typen und Transformationen des Heroischen im Frankreich des 17. Jahrhunderts 
herauszuarbeiten. Es kann dabei, will man der Komplexität der historischen 
Wirklichkeit gerecht werden, nicht darum gehen, eine teleologische Entwick-
lungsgeschichte nachzuzeichnen. Die unterschiedlichen Formen des Heroischen, 
die das Siècle classique geprägt haben, gehen selten nahtlos ineinander über oder 
verdrängen sich vollständig, vielmehr lassen sich Mischverhältnisse und Koexis-
tenzen beobachten. Auch wenn sich einzelne Modi des Heroischen bezüglich ih-
rer Konjunkturen und Krisen jeweils spezifischen historischen Konstellationen 
zuordnen lassen, verschwindet kaum eine heroische Figuration ganz. Auch die 
starke Kritik am militärischen und ruhmorientierten Heldentum, die insbesonde-
re von der jansenistisch geprägten Moralistik artikuliert wurde, führte beispiels-
weise nicht dazu, dieser Form des Heroischen allgemein den Nährboden zu ent-
ziehen. Während sich die Krise des militärischen Heldentums, literarisch reflek-
tiert, in Gattungen wie der Tragödie nachweisen lässt, erfährt es im Bereich der 
Panegyrik kaum eine Transformation. Im Lichte dieser Zusammenhänge und im 
Wissen darum, dass jede Typologie eine Form der Realitätsreduktion darstellt, 
die immer nur heuristischen Wert haben kann,2 sollen nun anhand von größten-

                                                           
1  LUHMANN: Die Soziologie und der Mensch. S. 96. 
2  Zum methodologischen Status von Typologien für die Erforschung des Heroischen 

vgl. die diesem Kapitel zu Grunde gelegten Ausführungen Ulrich Bröcklings: „Typo-
logien stehen auf halber Strecke zwischen Definitionen bzw. den auf diesen aufbau-

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

teils nicht-literarischen Quellen drei Haupttypen des Helden im Siècle classique 
herausgearbeitet werden, die durch spezifische ethische Ausrichtungen vonei-
nander unterschieden werden und die auch für die Konstruktion literarischer Fi-
guren von zentraler Bedeutung sind: der kriegerische Held, der tugendhafte Held 
und der geistige Held.3 Da eine genauere historische Situierung der einzelnen 
Formen des Heroischen an dieser Stelle nicht geleistet werden kann, soll die zum 
Einsatz kommende typologische Methode als ein Verfahren dienen, das zwi-
schen einer universellen Definition und der Analyse konkreter Einzelfälle ver-
mittelt und dadurch ein Ordnungsraster schafft, das inmitten der disparaten 
Menge an Zuschreibungen charakteristische Verdichtungen klarer erkennen 
lässt. 

In einem der umfangreichsten Texte des 17. Jahrhunderts über außergewöhn-
liche Persönlichkeiten, Charles Perraults zwischen 1696 und 1700 in zwei Bän-
den veröffentlichter Elogensammlung Les Hommes illustres qui ont paru en 
France pendant ce siècle, werden die erwähnten drei Typen des Heroischen 
zwar nicht explizit genannt, in den einhundert Porträts der versammelten „hom-
mes extraordinaires“ aus den Bereichen Militär, Politik, Religion, Wissenschaft 
und Kunst finden sich aber vergleichbare Charakterisierungen. Dem kriegeri-
schen Heldentum ist ein eigener Bereich gewidmet („grands capitaines“), das tu-
gendhafte Heldentum spielt vor allem bei den politischen und klerikalen Be-
rühmtheiten eine tragende Rolle („grands politiques“, „ceux qui ont paru avec 
éclat dans l’état ecclésiastique“), der geistige Heroismus ist schließlich Kennzei-
chen großer Denker, Schriftsteller und Künstler („hommes de lettres distingués“, 

                                                           
enden theoretischen Systematisierungen auf der einen und Exempla bzw. Fallge-
schichten auf der anderen Seite. Sie ermöglichen differenziertere Beschreibungen als 
Definitionen und vermeiden zugleich die begrenzte Verallgemeinerungsfähigkeit von 
Fallstudien. Typologien stellen Idealtypen einander gegenüber, ihr Status ist deshalb 
heuristisch. Sie beschreiben nicht die Wirklichkeit, sondern schlagen eine Perspektive 
vor, wie die Wirklichkeit beschrieben werden könnte, und dienen so als Orientierung 
für weitere Forschungen.“ BRÖCKLING: „Negationen des Heroischen - ein typologi-
scher Versuch“. Hier S. 12. 

3  Alain Faudemay verwendet in seiner Studie zur Kultur der Distinktion in der französi-
schen Klassik einen engen, einseitig kriegerisch konnotierten Heldenbegriff, stellt da-
bei aber auch die Gemeinsamkeiten heraus, die kriegerische Helden auf diskursiv-
evaluativer Ebene mit anderen „hommes remarquables“ wie den „génies“, den „sa-
ges“ und den „saints“ verbindet. Vgl. FAUDEMAY, Alain: La distinction à l’âge clas-
sique, Genf: Slatkine 1992. S. 298ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TYPEN UND TRANSFORMATIONEN | 123 
 

 

„ceux qui ont le plus excellé dans les beaux arts“).4 Perraults Heldengallerie ist 
indes nicht der einzige Ort, an dem zeitgenössische Diskurse über Heldentum ih-
ren Niederschlag fanden. Eine Vielzahl an weiteren Quellen vermag Auskunft 
über die nähere Konstitution der drei Haupttypen und ihrer Transformationen zu 
geben. 
 

 
1. KRIEGERISCHES HELDENTUM 
 
„La profession militaire a de tout temps, esté estimée héroïque, & l’est de vray, si quelque 
chose l’est au monde. C’est par elle que les hommes s’acquierent de la gloire & de 
l’obeissance ; devant elle les lois se taisent, & les Magistrats se soumettent : à elle font 
hommage les Arts & les Sciences ; d’elle est l’acquisition de la paix, & la manutention du 
repos, d’où procede le bien et la felicité des homes.“5  
 
Dieserart äußert sich der Dichter und Wirtschaftstheoretiker Antoine de Mont-
chrestien, dessen Tragödie Hector in der Einleitung dieser Arbeit besprochen 
wurde, in einer Passage seines Traicté de l’économie politique von 1615. Als 
einzige wahrhaft heroische Beschäftigung wird das Kriegswesen dargestellt, die-
ses habe den heldenhaften Individuen schon immer Ruhm und Autorität ver-
schafft und darüber hinaus zu nichts weniger als dem Wohlergehen und dem 
Glück der Menschheit geführt. Rund zwanzig Jahre später bringt der Herzog von 
Rohan in seinem Le parfaict capitaine von 1636 eine vergleichbare Vorstellung 
von Heldentum zum Ausdruck. In dem Kommentar zur militärischen Laufbahn 
Cäsars lässt der Autor keinen Zweifel daran, dass „le mestier de la guerre est 

                                                           
4  Vgl. dazu vor allem die Vorrede zum ersten Band: PERRAULT, Charles: Les hommes 

illustres qui ont paru en France pendant ce siècle, hrsg. v. David J. CULPIN, Tübin-
gen: Narr 2003. S. 7–11. Der Begriff héros wird in der Vorrede zwar nur auf Ludwig 
den XIV. angewendet, in den Elogen wird er dann aber auch vereinzelt benutzt, um 
andere Persönlichkeiten zu charakterisieren, so beispielsweise den ‚Grand Condé‘ und 
den Maréchal de Luxembourg. Ebd. SS. 71–72, 328. In der Grabrede auf den Duc de 
Mercœur, die François de Sales 1602 hielt, spielen, wie Jacques Hennequin in einer 
Fallstudie zeigt, vor allem die kriegerischen und die religiös-tugendhaften, aber auch 
die geistigen Ausnahmequalitäten eine tragende Rolle. Vgl. HENNEQUIN, Jacques: 
„Le duc de Mercœur d’après son oraison funèbre par François de Sales“, in: HEPP, 
Noémi und Georges LIVET (Hrsg.): Héroïsme et création littéraire sous les règnes 
d’Henri IV et de Louis XIII, Paris: Klincksieck 1974, S. 183–194.  

5  MONTCHRESTIEN, Antoine de: Traicté de l’économie politique, Rouen: J. Osmont 
1615. S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

celuy de tous qui apporte le plus d’honneur à un homme qui s’en acquitte bien“.6 
Wenn Montchrestien und Rohan hier ein eindimensionales Bild heroischer Akti-
onswelten zu Beginn des 17. Jahrhunderts entwerfen, greifen sie lediglich auf 
eine Vorstellung zurück, die schon in ihrer Vätergeneration bestimmend war: 
Auch Pierre de Ronsard hatte das Heroische auf die rein militärischen Bereiche 
„armes, assaults de villes, batailles, escarmouches, conseils et discours de capi-
taines“ begrenzt,7 ähnliche Umschreibungen des Heroischen waren in der Zeit 
Legion. Den Textbeispielen von Montchrestien und Rohan ist gleichwohl zu 
entnehmen, dass sich der Status des Kriegshelden nicht allein aus der agonalen 
Qualität der betreffenden Persönlichkeit ableitet. Auch das taktische Geschick 
und die rhetorische Fähigkeit, die Truppen zu motivieren, wird betont. Jacques 
Morel fasst die zeittypischen Merkmale der Beschreibungen heroischer Feld-
herrn vor diesem Hintergrund treffend zusammen:  

 
„[E]ffet magnétique de la présence, qui paralyse l’ennemi et galvanise les troupes amies ; 
prodigieuse rapidité de l’action, […] ubiquité du général, qui est comme une image de 
l’omniprésence divine ; clémence héroïque, assurant la victoire morale du grand chef 
quand la victoire par les armes est déjà acquise.“8  

 
In seinem Traktat De la Hardiesse et de la Crainte, das zusammen mit anderen 
theoretischen Texten 1647 erstmalig veröffentlicht wurde, beschäftigt sich auch 
François de La Mothe Le Vayer mit dem Thema des Heroischen, wobei er den 
Schwerpunkt klar im agonalen Bereich des Kriegswesens setzt. Die militärische 
Tugend der hardiesse definiert er entsprechend als „une resolution de courage, 
qui fait entreprendre avec une fermeté heroïque les belles actions quelque peril 
qui s’y rencontre“.9  

Auch an der Tatsache, dass sich französische Monarchen im 17. Jahrhundert 
als Helden mit agonalen Qualitäten repräsentieren ließen, kann schließlich abge-
lesen werden, welchen starken Einfluss die Vorstellung von kriegerischem Hel-
dentum in der Zeit hatte. Wie bereits eingangs erwähnt,10 ließ sich Heinrich IV. 

                                                           
6  ROHAN, Henri de: Le parfaict capitaine, autrement l’Abrégé des guerres de Gaule des 

Commentaires de César, Paris: J. Houzé 1636. S. 390. 
7  RONSARD: Les œuvres. S. 8. 
8  MOREL, Jacques: „L’Heroïsation des grands chefs de guerre en France au XVIIe sie-

cle“, in: Revue des Sciences Humaines 121 (1966), S. 5–11. Hier S. 10. 
9  LA MOTHE LE VAYER, François de: Opuscules, ou petits traittez, Paris: T. Quinet 

1647. S. 7.  
10  Vgl. Kapitel I.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TYPEN UND TRANSFORMATIONEN | 125 
 

 

wiederholt als Herkules, Ludwig XIII. als Perseus und Ludwig XIV. als neuer 
Alexander darstellen und selbst die Heroisierung des Herrschers als Achill er-
freute sich das Jahrhundert über relativ großer Beliebtheit.11 Obwohl im Siècle 
classique, wie anhand der folgenden Darstellung deutlich werden dürfte, durch-
aus auch nicht-militärische Formen des Heroischen Konjunktur hatten, war der 
Kriegsheld sicherlich der einschlägigste Heldentypus.12 Jean de La Bruyère äu-
ßert sich dazu gegen Ende des Jahrhunderts bezeichnenderweise auf beinahe 
identische Art wie gut achzig Jahre zuvor schon Montchrestien: „Il semble que 
le héros est d’un seul métier“, heißt es in einem Aphorismus seiner Caractères, 
„qui est celui de la guerre“.13 

 
 

2. TUGENDHAFTES HELDENTUM  
 

Neben der Vorstellung des kriegerischen Heldentums, das auf Werte wie Ehre 
und Ruhm hin ausgerichtet ist und sich ganz wesentlich über konkrete, meist a-
gonale Taten definiert, war das Frankreich des 17. Jahrhunderts durch eine wei-
tere Form von Heroismus geprägt, die sich vornehmlich auf moralische Einstel-
lungen und Haltungen bezog.14 Obwohl mit André Stegmann die Vielfalt und 
Ambiguität der moralphilosophisch fundierten Heldenkonzepte in der ersten 

                                                           
11  Vgl. dazu HEPP, Noémi: „La Fortune d’un héros épique: Achille en France au XVIIe 

siècle“, in: Studi Francesi 67 (1979), S. 15–26.; BARBAFIERI, Carine: „Hercule et 
Achille, héros français au XVIIe siècle : De la vraisemblance à l’âge classique“, in: 
L’information littéraire Vol. 60/3 (2008), S. 43–54.  

12  Zu diesem Ergebnis kommen bezüglich der aristokratischen Leitkultur im 17. 
Jahrhundert auch Daniel Roche und Hervé Drévillon. Vgl. ROCHE: „L’héroïsme cava-
lier : fin XVIe siècle - début XVIIIe siècle“.; DREVILLON, Hervé: „‚Publier nos playes 
et valeurs‘. Le fait d’armes et sa notoriété pendant la guerre de Trente Ans (1635-
1648)“, in: PONTET, Josette (Hrsg.): La noblesse de la fin du XVIe au début du XXe 
siècle, Bordeaux: Atlantica 2002, S. 289–308. 

13  LA BRUYERE, Jean de: Œuvres complètes, hrsg. v. Julien BENDA, Paris: Gallimard 
1993. S. 100. 

14  Ähnliches gilt für den englischen Kontext. Mary Beth Rose zufolge lässt sich anhand 
literarischer Texte des 17. Jahrhunderts zeigen, dass ein überwiegend männlich ge-
genderter Heroismus der Tat allmählich von den „heroics of endurance“ abgelöst 
wird, einer stärker weiblich konnotierten Form des heroischen Aushaltens und Erlei-
dens. Vgl. ROSE, Mary Beth: Gender and heroism in early modern English literature, 
Chicago: University of Chicago Press 2002.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Jahrhunderthälfte betont werden muss,15 besaß insbesondere das auf Aristoteles’ 
Nikomachische Ethik zurückgehende Ideal der magnanimité bei den unterschied-
lichen Ausprägungen eines tugendhaften Heldentums zentrale Bedeutung.16 Die-
ses Ideal der großen und edlen Seele, das häufig ausschließlich den Angehörigen 
der Aristokratie und der Königsfamilie vorbehalten war, ist in vielen Fällen 
kompatibel mit Vorstellungen des kriegerischen Heldentums, kann aber auch 
unabhängig davon auftauchen und teilweise sogar dezidiert gegen dieses gerich-
tet sein. In einem Großteil der Fälle lässt es sich in Verbindung mit bestimmten 
weltanschaulichen und religiösen Überzeugungen und Doktrinen bringen, so 
insbesondere dem Neostoizismus und sogar dem ansonsten heroismuskritischen 
Jansenismus.17 Es verwundert deshalb kaum, dass religiös konnotierte Begriffe 
wie constance, honnêteté, humilité oder piété besonders häufig fallen, wenn es 
darum geht, die vertu eines Helden oder einer Heldin herauszustellen.18 Die In-
struction familière et historique contenant les caractères de la vertu héroïque, 
eine moralisierende Abhandlung des Jesuitenpaters Abbé de Lionnière, in der 
Ludwig XIV. am Ende des Jahrhunderts im Zeichen der Lehre Christi als „pieux 

                                                           
15  Vgl. STEGMANN, André: „L’ambiguïté du concept heroïque dans la littérature morale 

en France sous Louis XIII“, in: HEPP, Noémi und Georges LIVET (Hrsg.): Héroïsme 
et création littéraire sous les règnes d’Henri IV et de Louis XIII, Paris: Klincksieck 
1974, S. 29–51. 

16  Zur Präsenz des Ideals der magnanimité im Heldenbild Corneilles vgl. FUMAROLI, 
Marc: „L’héroïsme cornélien et l’idéal de la magnanimité“, in: HEPP, Noémi und 
Georges LIVET (Hrsg.): Heroïsme et creation litteraire sous les règnes d’Henri IV et 
de Louis XIII, Paris: Klincksieck 1974, S. 53–66. Außerdem bezüglich der Stili-
sierung Ludwigs XIV.: SCHLUMBOHM: „De la magnificence et de la magnanimité“. 

17  Normand Doiron sieht vor allem in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts einen star-
ken Einfluss der neostoizistischen Anthropologie und Pädagogik bezüglich der Vor-
stellungen von Heldentum. Das Theater Racines begreift er als eine Subversion des 
neostoizistischen Tugendideals. Vgl. DOIRON, Normand: „Le Portique et la cour. 
Néo-stoïcisme et théorie de l’honnêteté au XVIIe siècle“, in: XVIIe siècle 213 (2002), 
S. 689–698. Gegen Bénichous These, derzufolge der Jansenismus maßgeblich an der 
„démolition du héros“ beteiligt war, argumentiert René Taveneaux, dass die Lehren 
Port-Royals durchaus nach einem „héroïsme de la charité“ verlangt hätten. Vgl. 
TAVENEAUX, René: „Port-Royal ou l’héroïsme de la sainteté“, Jansénisme et Ré-
forme catholique : recueil d’articles, Nancy 1992, S. 35–44. Insbes. S. 43. 

18  Zur Semantik des Begriffs der vertu und seiner künstlerisch-literarischen Ausdeutung 
und Darstellung in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts vgl. GREWE, Astrid: „Ver-
tu“ im Sprachgebrauch Corneilles und seiner Zeit, Heidelberg: Winter 1999.; 
BONARDI, Marie-Odile: Les vertus dans la France baroque : représentations icono-
graphiques et littéraires, Paris: Champion 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TYPEN UND TRANSFORMATIONEN | 127 
 

 

Heros“ glorifiziert wird, ist nur eines unter vielen Beispielen, die hier zu nennen 
wären.19 Auch die cartesianische Ethik mit ihrem Ideal des homme généreux und 
ihrer Forderung nach einem Primat der voluntativ-rationalen Sphäre über den 
Körper mit seinen Trieben und Neigungen, hatte daneben Eingang in zeitgenös-
sische Vorstellungen tugendhaften Heldentums gefunden. Als größte Gefahr für 
ein tugendhaftes Leben wurde prinzipiell die Macht der Gefühle und Leiden-
schaften gewertet, was zum Beispiel auch an den teils heftigen Reaktionen abge-
lesen werden kann, die die Mode der heroisch-galanten Romane in der Mitte des 
Jahrhunderts hervorrief. Kein Geringerer als Nicolas Boileau-Despréaux ver-
spottet in seiner Satire Les héros de roman von 1665 die sentimentalen und 
schwärmerischen Heldenfiguren der Werke von Madeleine de Scudéry und Gau-
tier de Costes de La Calprenède und fordert Figuren, die dem Ideal antiker Tu-
gendhaftigkeit gerecht werden.20  

Obschon die Tugendhaftigkeit im Siècle classique gleichermaßen ein Cha-
rakteristikum für männliche und weibliche Heldenfiguren war, fällt doch auf, 
dass vor allem die Heroisierung von Frauen im Modus der Tugend erfolgte. 

                                                           
19  L’HERAULT DE LIONNIERE, Thomas-Armand: Instruction familière et historique 

contenant les caractères de la vertu héroïque, selon les maximes de la morale et les 
règles du christianisme, Paris: E. Couterot 1697. Da die Druckerlaubnis auf den 7. Ju-
li 1673 zurückgeht, ist anzunehmen, dass die Abhandlung bereits deutlich früher als 
1697 entstand. Das ebenfalls Ludwig XIV. gewidmete Frontispiz kündet von den „ve-
ritables caracteres du Heros rendus sensibles dans la personne sacrée de Louis le 
Grand“, der Widmungsbrief glorifiziert seine zweite Gemahlin, Madame de Main-
tenon. 

20  BOILEAU-DESPREAUX, Nicolas: Œuvres, Paris: Garnier 1961. S. 286–310. Eine gute 
Darstellung der satirischen Auseinandersetzung mit den Heldentypen des heroisch-
galanten Romans bei Sorel und Boileau findet sich in: ESMEIN-SARRAZIN: „Construc-
tion et démolition du héros de roman au XVIIe siècle“. Insbes. S. 73–77. Zum span-
nungsreichen Verhältnis von Heroismus und Galanterie vgl. des Weiteren: BLONDET, 
Sandrine: „‚Gardons-nous de faire un Antoine d‘un Alexandre’. Galanterie et hé-
roïsme antique sur les scènes parisiennes (1630-1640)“, in: Littératures classiques 77 
(2012), S. 195–212.; GUELLOUZ, Suzanne: „Du héros au galant : l’apport du récit 
hispano-mauresque dans l’évolution du roman en France au XVIIe siècle“, Modèles, 
dialogues et invention : mélanges offerts à Anne Chevalier, Caen: Presses universi-
taires de Caen 2002, S. 57–68.; HENIN, Emmanuelle: „‚Pyrrhus n‘avait pas lu nos 
romans’: Le Héros tragique à l’épreuve de la galanterie (1666-1676)“, in: Papers on 
French Seventeenth Century Literature 33/64 (2006), S. 63–83.; SWEETSER, Marie-
Odile: „De l’idéal galant à l’héroïsme amoureux“, in: DENIS, Delphine und Anne-
Elisabeth SPICA (Hrsg.): Madeleine de Scudéry. Une femme de lettres au XVIIe siècle, 
Arras: Artois Presses Universitaires 2002, S. 133–140. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Zwar stilisierte man Frauen durchaus vereinzelt als wehrhafte Kriegerinnen, 
doch wurden ihnen in der Regel weniger kriegerische Eigenschaften wie force 
und courage, sondern eher moralische Attribute wie constance, honnêteté, chas-
teté, pudeur oder piété zugeschrieben. Heldinnen, so formuliert es etwa Hippoly-
te-Jules Pilet de La Mesnardière auf charakteristische Art in seiner Poëtique von 
1640, seien „Femmes illustres par leur chasteté“.21 Pierre le Moynes Porträt-
sammlung La gallerie des femmes fortes von 1647 muss mit ihrer eher untypi-
schen Würdigung von alttestamentarischen Kriegerinnen wie Debora und Judith 
deshalb im spezifischen Kontext der Regentschaft von Anna von Österreich ge-
sehen werden.22 Auch die Zeit der ‚Grande Mademoiselle‘, die sich auf unge-

                                                           
21  LA MESNARDIERE: La poëtique (1640). S. 115. Die Analysen von Noémi Hepp stüt-

zen diese Annahme, sieht sie das 17. Jahrhundert doch von einer „discordance ressen-
tie […] entre héroïsme et féminité“ geprägt, die zu einem Idealbild der Frau geführt 
habe, das dezidiert gegen die kriegerischen „qualités viriles de l’esprit ou du cara-
ctère“ gerichtet war. Vgl. HEPP, Noémi: „La notion d’héroïne“, in: LEINER, Wolfgang 
(Hrsg.): Onze études sur l’image de la femme dans la littérature française du dix-
septième siècle, Tübingen: Narr 1978, S. 9–27. Hier SS. 10, 23. Nicole Boursier zeigt, 
wie Madeleine de Scudéry in ihrem Roman Clélie eine weibliche Protagonistin ein-
führt, die zwar „un rôle actif, à part entière“ spielt, nicht aber die „qualité superlative“ 
früherer männlicher Heldenfiguren wie der des Grand Cyrus erreicht. Vgl. BOURSIER, 
Nicole: „Avatars de l’héroïne chez Madeleine de Scudéry“, in: RICHMOND, Ian und 
Constant VENESOEN (Hrsg.): Présences féminines : littérature et société au XVIIe 
siècle français, Tübingen: Narr 1987, S. 261–289. Hier SS. 285, 283. Am Beispiel der 
Darstellung der Figur der Lucretia weist Philippe Bousquet für den Zeitraum zwi-
schen 1630 und 1650 auf den seltenen Fall eines subversiven und transgressiven 
weiblichen Heroismus hin. Seinen Beobachtungen zufolge speist sich der Heldensta-
tus von Lucretia gerade daraus, dass sie in Konflikt mit den moralischen Normen ge-
rät, Schuld auf sich lädt und sich dafür selbst bestraft. Vgl. BOUSQUET, Philippe: 
„L’héroïsme féminin au XVIIe siècle entre admiration païenne et représentations 
chrétiennes“, in: WETSEL, David (Hrsg.): Les femmes au Grand Siècle, Tübingen: 
Narr 2003, S. 93–108.  

22  Zum bereits gut erschlossenen Thema der femme forte vgl. SCHLUMBOHM, Christa: 
„Die Glorifizierung der Barockfürstin als ‚Femme Forte‘“, in: Europäische Hofkultur 
im 16. und 17. Jahrhundert 2 (1981), S. 113–122.; SPICA, Anne-Elisabeth: „De la ga-
lerie d’illustres à l’éloge ad foeminam : image, imagination et héroïsme féminins dans 
La Gallerie des femmes fortes du P. Le Moyne (1647)“, De l’éventail à la plume : mé-
langes offerts à Roger Marchal, Nancy: Presses Universitaires de Nancy 2007, 
S. 349–369.; HOGG, Chloé: „Strong women, illustrious men: constructing History and 
Civic virtue in the Grand Siècle“, in: Papers on French seventeenth century literature 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TYPEN UND TRANSFORMATIONEN | 129 
 

 

wöhnlich martialische Art heroisch stilisieren ließ, fällt nicht zufällig in die 
weiblich dominierte Phase zwischen den Regierungszeiten von Ludwig XIII. 
und Ludwig XIV. Und wenn Jean-Baptiste L’Hermite de Solier, der Bruder von 
Tristan L’Hermite, in seiner 1645 veröffentlichten historischen Biografie der 
Mathilde von Canossa das wehrhafte Bild einer „Amazone Chrestienne entre les 
plus heroïques de son temps & des siecles à venir“ zeichnet, die sich schon früh 
durch einen „esprit prudent, joint au bras invincible“ ausgezeichnet habe,23 han-
delt es sich zwar nicht um einen Einzelfall der kriegerischen Heroisierung einer 
Frau, wohl aber um ein kulturgeschichtliches Phänomen, das sich zeitlich insbe-
sondere auf die 1640er Jahre eingrenzen lässt. Wie Micheline Cuenin in einem 
Aufsatz zur literarischen Figur der „guerrière“ hervorhebt, verlor das Konzept, 
das sich in der Renaissance großer Beliebtheit erfreut hatte und unter der Re-
gentschaft von Anna von Österreich noch einmal auflebte, in der Zeit nach der 
Fronde seine gesellschaftliche Strahlkraft.24 

Was die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts angeht, stellt die umfangreiche 
Korrespondenz Madame de Sévignés eine aufschlussreiche Quelle zur Erfor-
schung der zeittypischen Konzeption von tugendhaftem Heldentum dar. Insbe-
sondere die Schilderung des Todes des Vicomte de Turenne ist hier zu nennen.25 

                                                           
26/50 (1999), S. 19–27.; CHIHAIA, Matei: Institution und Transgression: inszenierte 
Opfer in Tragödien Corneilles und Racines, Tübingen: Narr 2002. S. 92–99.  

23  Vgl. L’HERMITE DE SOLIERS: La Princesse héroïque, ou la vie de la comtesse Ma-
thilde, marquise de Mantoue et de Ferrare. SS. 3, 9. 

24  Vgl. CUENIN, Micheline: „La Femme et la guerre“, in: RICHMOND, Ian und Constant 
VENESOEN (Hrsg.): Présences féminines : littérature et société au XVIIe siècle fran-
çais, Tübingen: Narr 1987, S. 291–323. Ian W. McLean ordnet die Repräsentation 
von Frauen als kriegerische Heldinnen ebenfalls der ersten Jahrhunderthälfte zu: Vgl. 
MCLEAN, Ian W.: Woman triumphant : feminism in French literature (1610-1652), 
Oxford: Clarendon Press 1977. Jean-Marie de Vernons 1678 erschienene Stilisierung 
der Madame de Saint-Baslemont im Buch L’Amazone chrestienne muss vor diesem 
Hintergrund als unzeitgemäßer Versuch einer kriegerischen Heroisierung gedeutet 
werden, der als Ausnahme die Regel bestätigt. Vgl. VERNON: L’Amazone chrestienne 
ou les Aventures de Madame de S. Balmon, qui a conjoint une admirable dévotion 
avec l’exercice des armes. Für eine kenntnisreiche Biografie der historischen Persön-
lichkeit siehe ferner: CUENIN, Micheline: La dernière des amazones : Madame de 
Saint-Baslemont, Nancy: Presses Universitaires de Nancy 1992. Zur Frage des weibli-
chen Heldentums vgl. ferner auch die Ausführungen in Kapitel I.2 dieser Arbeit. 

25  Andere als Kriegshelden wahrgenommene Persönlichkeiten, wie beispielsweise der 
als‚Turenne des mers‘ bezeichnete hugenottische Marineoffizier Abraham Duquesne, 
erlangten keinen ähnlichen Popularitätsgrad. Jean Trouchaud diskutiert die Bemühun-

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Dieser wird in einem Brief an die Tochter vom 18. August 1675 bezeichnender-
weise weniger wegen seiner kriegerischen Leistungen, als vielmehr wegen sei-
ner Tugendhaftigkeit als „véritable héros“ glorifiziert: 

 
„[C]e n’est pas depuis sa mort que l’on admire la grandeur de son cœur, l’étendue de ses 
lumières et l’élévation de son âme ; […] Chacun conte l’innocence de ses mœurs, la pure-
té de ses intentions, son humilité éloignée de toute sorte d’affectation, la solide gloire dont 
il était plein, sans faste et sans ostentation, aimant la vertu pour elle-même, sans se soucier 
de l’approbation des hommes : une charité généreuse et chrétienne.“26 

 
Nicht nur an dieser, auch an vielen anderen Stellen in den Briefen Madame de 
Sévignés wird der Feldherr als bescheidener und demütiger, dabei aber durchaus 
edler und großmütiger Mann beschrieben, der die Tugend um ihrer selbst willen 
achtet. Im Begriff der élévation d’âme klingt dabei deutlich das Ideal der mag-
nanimité an. Ähnlich wie Madame de Sévigné über Turenne äußert sich Bossuet 
in seiner Grabrede von 1687 über den ‚Grand Condé‘. Es wird darin eine Form 
von Heldentum gelobt, die nicht durch kriegerische Qualitäten, sondern durch 
moralische Tugenden wie Demut und Menschlichkeit charakterisiert ist:  

 
„[A] la gloire de la vérité, montrons, dans un prince admiré de tout l’univers que ce qui 
fait les héros, ce qui porte la gloire du monde jusqu’au comble, valeur, magnanimité, bon-
té naturelle, voilà pour le cœur ; vivacité, pénétration, grandeur et sublimité de génie, voi-
là pour l’esprit, ne seraient qu’une illusion si la piété ne s’y était jointe ; et enfin, que la 
piété est le tout de l’homme. […] Loin de nous les héros sans humanité !“27 

 

                                                           
gen Bossuets, den „héros de la Royale“ zur Konversion zu bewegen: TROUCHAUD, 
Jean: „Bossuet et le ‚Turenne des mers‘“, in: Revue Bossuet 2 (2011), S. 101–105. 
Hier S. 102. 

26  SEVIGNE, Marie de Rabutin-Chantal de: Correspondance, Bd. 2, hrsg. v. Roger 
DUCHENE, Paris: Gallimard 1996. S. 53–54. Pierre Dostie hat dem Thema der 
Darstellung von Turennes Tod innerhalb der Korrespondenz von Madame de Sévigné 
eine eigenständige Untersuchung gewidmet: DOSTIE: „La Mort de Turenne dans la 
Correspondance de Mme de Sévigné ou la naissance d’un mythe“. 

27  BOSSUET, Jacques Bénigne: Oraisons funèbres, Paris: Garnier 1988. S. 384. Aller-
dings darf nicht unerwähnt bleiben, dass Bossuet sich in seinem 1681 erschienenen 
Discours sur l'histoire universelle noch affirmativ auf die kriegerische Virtus des an-
tiken Rom bezieht. Vgl. dazu: ANDRIVET, Patrick: „Une fabrique de héros ?“, La li-
berté coupable ou les anciens Romains selon Bossuet, Orléans: Paradigmes 2006, 
S. 57–64. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TYPEN UND TRANSFORMATIONEN | 131 
 

 

Während Attribute wie „valeur“, „magnanimité“ und „grandeur“ noch zum Ty-
pus des militärischen Helden passen, wie er modellbildend für die erste Hälfte 
des Jahrhunderts war, markieren die zentralen Begriffe „piété“ und „humanité“ 
eine diskursive Neuordnung, die den Feldherrn und Fronde-Revolutionär als gu-
ten Christenmenschen erscheinen lässt.  

Eine weitere Position, die typisch für die Kritik am militärischen Heldentum 
in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts ist, findet sich in einem Brief, den 
Madame de Maintenon am 30. März 1675 an den Abbé Gobelin adressierte. Sie 
berichtet ihrem Korrespondenzpartner dabei davon, dass ihr in einer Predigt des 
Jesuitenpriesters Jules Mascaron ein negatives Bild vom kriegerischen Helden-
tum vermittelt worden war: 

 
„J’ai fait mes dévotions aujourd’hui et j’ai entendu une belle déclamation du Père Masca-
ron : […] Il a parlé un peu trop fortement sur les conquêtes et nous a dit qu’un héros était 
un voleur qui faisait à la tête d’une armée ce que les larrons font tout seul.28 

 
Auch Fénelons absolutismuskritischer Erziehungsroman Les Aventures de 
Télémaque, der 1699 erstveröffentlicht wurde und bereits das paradoxe Modell 
eines „héroïsme antihéroïque et anti-absolutiste propre aux Lumières“ darstellt,29 

                                                           
28  MAINTENON, Françoise d’Aubigné de: Lettres de Madame de Maintenon, Bd. 1, hrsg. 

v. Hans BOTS und Eugénie BOTS-ESTOURGIE, Paris: Champion 2009. S. 175. Dass 
die frühen Warnungen durchaus prägend für die Einstellung Madame de Maintenons 
werden sollten, zeigt sich unter anderem an der 1687 anonym erschienenen und ihr 
gewidmeten Textsammlung La nuit brillante ou le carousel de l'esprit, in der – so 
geht schon aus dem sprechenden Untertitel hervor – für ein Détachement de la philo-
sophie des héros geworben wird. Vgl. UNBEKANNTER AUTOR: La nuit brillante ou le 
carousel de l’esprit : détachement de la philosophie des Heros, Paris 1687. Insbes. S. 
34ff. 

29  BONNET: „En guise de conclusion. Le débat sur l’héroïsme au XVIIIe siècle“. Hier S. 
251. Noch deutlicher zu Tage tritt Fénelons Ablehnung des militärischen Heldentums 
jedoch im Examen de conscience sur les devoirs de la royauté, das bereits um 1711 
verfasst, wegen seiner offenen Kritik der Monarchie jedoch erst 1734 erstmalig publi-
ziert wurde. Darin fragt er den König: „ N’avez-vous point fait quelque injustice aux 
nations étrangères ? On prend un pauvre malheureux pour avoir volé une pistole sur le 
grand chemin, dans son besoin extrême, et on traite de héros un homme qui fait la 
conquête, c’est-à-dire qui subjugue injustement les pays d’un État voisin. […] Prendre 
un champ à un particulier est un grand péché. Prendre un grand pays à une nation est 
une action innocente et glorieuse. Où sont donc les idées de justice ?“ FENELON, 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

propagiert eine gewandelte Vorstellung von Heldentum. Dieses solle nicht an 
außergewöhnlichen Taten im Krieg, sondern an einem tugendhaften Verhalten 
im Alltag gemessen werden. Die Figur des Mentor zeichnet dem jungen Tele-
machos deshalb auch das abschreckende Bild von Prinzen, die sich einzig über 
das Kriegerische als Helden zu definieren versuchen, bei den „occasions com-
muns“ dagegen jegliche Größe vermissen lassen:  
 
„Voilà ce qui déshonore les princes qui ont fait les plus grandes actions : après avoir paru 
des héros dans la guerre, ils se montrent les derniers des hommes dans les occasions 
communes, où d’autres se soutiennent avec vigueur.“30 

 
 
3. GEISTIGES HELDENTUM 
 
Eine sarkastische Bemerkung La Bruyères über die Verlogenheit der Versailler 
Hofgesellschaft zeigt nicht nur an, inwiefern das Heroische als Wertkategorie 
gegen Ende des 17. Jahrhunderts ein mitunter ernsthaftes Glaubwürdigkeitsprob-
lem hatte. Sie verdeutlicht auch, welcher Bereich menschlicher Tätigkeit und 
Haltung neben dem kriegerischen („valeur“) und dem moralischen („mérite“) 
überhaupt noch zum Gegenstand heroisierender Zuschreibungen werden konnte: 
jener des Geistes („esprit“). 

 
„Vient-on de placer quelqu’un dans un nouveau poste, c’est un débordement de louanges 
en sa faveur, qui inonde les cours et la chapelle, qui gagne l’escalier, les salles, la galerie, 
tout l’appartement […]. L’homme d’esprit, de mérite ou de valeur devient en un instant un 
génie du premier ordre, un héros, un demi-dieu. Il est si prodigieusement flatté dans toutes 
les peintures que l’on fait de lui, qu’il paraît difforme près de ses portraits […].“31 

 
Nicht erst im 18. Jahrhundert, in dem der grand homme, das génie und damit – 
um eine Formulierung Michel Delons aufzugreifen – der „héros de l’esprit“32 
bekannterweise eine immense Glorifizierung erfuhr, die gegen Ende des Jahr-

                                                           
François de Salignac de La Mothe: Œuvres, hrsg. v. Jacques LE BRUN, Paris: Galli-
mard 1997. S. 989. 

30  FENELON: Œuvres. S. 307. 
31  LA BRUYERE: Œuvres complètes. S. 224–225. 
32  Vgl. DELON, Michel: „Héros de l’esprit. Le Buffon de Lebrun-Pindare“, in: 

GENETIOT, Alain (Hrsg.): L’éloge lyrique, Nancy: Presses Universitaires de Nancy 
2009, S. 247–258. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TYPEN UND TRANSFORMATIONEN | 133 
 

 

hunderts in die Pariser Pantheonisierungen mündete, waren außerordentliche 
geistige Leistungen ein möglicher und häufiger Heroisierungsgrund. In der ein-
gangs zitierten Elogensammlung Perraults wird nicht etwa nur den Denkern und 
Künstlern größte Geisteskraft zugesprochen, die unterschiedlichen hommes il-
lustres ähneln sich – um eine Formulierung des Autors aufzugreifen – bezeich-
nenderweise alle darin, dass sie sich „par la seule force de leur génie“ vom Mit-
telmaß abheben.33 Wenngleich der Typus des heroischen Gelehrten, des „héros 
érudit“, im Bereich der Literatur eine eher seltene Erscheinung blieb,34 deuten 
zahlreiche Quellen darauf hin, dass Formen des geistigen Heldentums allgemein 
große soziale Distinktionskraft zukam.35 Philosophie, Naturforschung, Dichtung, 
Rhetorik und die schönen Künste waren nicht etwa Sache hochspezialisierter 
Kreise, sondern integraler Bestandteil des Ideals aristokratischer Bildung.36 Uni-
versalgelehrte wie René Descartes, Pierre Gassendi und Blaise Pascal genossen 
schon zu Lebzeiten höchstes Ansehen, ihrer geistig-intellektuellen Größe wurde 
der Nimbus heroischer Außergewöhnlichkeit verliehen. Selbst Pascal, der eine 
dezidiert heroismuskritische Position vertrat und in seinen Pensées nur Jesus 
Christus eine „âme parfaitement héroïque“ zuspricht,37 konzediert den „grands 

                                                           
33  PERRAULT: Les hommes illustres qui ont paru en France pendant ce siècle. S. 8. 
34  Nancy Oddo weist den literarischen Typus beispielsweise in Antoine Domayrons His-

toire du siège des muses nach: ODDO, Nancy: „Héros érudit dans le roman baroque 
français : le cas pionnier du Siège des Muses d’Antoine Domayron (1610)“, Savoirs et 
savants dans la littérature : Moyen Age - XXe siècle, Paris: Classiques Garnier 2010, 
S. 131–148. Hier S. 132. Barbara Selmeci zeigt, wie der Weise und Dichter Solon in 
Georges und Madelaine de Scudérys Artamène ou le Grand Cyrus als Held konstru-
iert wird: SELMECI, Barbara: „Des pères aux pairs. La Représentation de l’homme et 
de la femme de lettres en héros dans Artamène ou le Grand Cyrus“, in: @nalyses 1/1 
(2006), S. 25–46. 

35  Alain Faudemay stellt in diesem Sinne die Distinktion durch „valeur“ neben die Dis-
tinktion durch „esprit“. Vgl. FAUDEMAY: La distinction à l’âge classique. Insbes. S. 
233–241.  

36  Partiellen Anspruch auf den Status des Geisteshelden erhoben gegen Ende des Jahr-
hunderts selbst seefahrende Händler wie zum Beispiel Jean-Baptiste Tavernier und 
Jean Chardin, beide wohlhabende Vertreter des Bürgertums. Wie Isabelle Morlin 
zeigt, knüpfen sie in ihren Berichten an die „tradition érudite des relations de voyage“ 
an und realisieren so eine „collaboration implicite entre la société des lettres et le 
commerce.“ Vgl. MORLIN, Isabelle: „Récits de voyages marchands dans la seconde 
moitié du XVIIe siècle : portrait du négociant en héros“, in: Etudes Littéraires 40/2 
(2009), S. 13–29. Hier S. 18. 

37  PASCAL: Œuvres complètes. S. 652. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

génies“ eine Form der inneren Größe, der mit „empire“, „éclat“, „grandeur“, 
„victoire“, „lustre“ typische Eigenschaften aus dem semantischen Feld des Hero-
ischen eignen:  
 
„Les grands génies ont leur empire, leur éclat, leur grandeur, leur victoire et leur lustre, et 
n’ont nul besoin des grandeurs charnelles où elles n’ont pas de rapport. Ils sont vus, non 
des yeux mais des esprits. C’est assez.“38  

 
Häufig wurden daneben auch historische Größen des Geisteslebens wie Seneca 
als Exempla einer heroischen Lebensführung herangezogen.39 Dass sich Adelige 
im Frankreich des 17. Jahrhunderts sowohl im militärischen (armes) als auch im 
geistigen (lettres) Bereich als heroische Individuen unter ihresgleichen aus-
zeichnen konnten, wird überdies an der Art und Weise augenfällig, wie zum 
Beispiel der ‚Grand Condé‘ in der Panegyrik L’Alliance des armes et des lettres 
des Sieur de Tournay im unmittelbaren historischen Vorfeld der Fronde glorifi-
ziert wurde. In der 144-seitigen Lobschrift wird der enge Zusammenhang zwi-
schen dem Studium der antiken Klassiker und einer heroischen Praxis an zentra-
ler Stelle verhandelt: „Tous ces illustres Heros n’auroient pas consommé tant de 

                                                           
38  Ebd. S. 649.  
39  Anthony Levi und Philippe Soual zeigen, inwiefern der cartesianischen Ethik selbst 

wiederum ein heroisches Menschenbild zugrunde liegt: LEVI: „La disparition de 
l’héroïsme : étapes et motifs“. Insbes. S. 77–78.; SOUAL, Philippe: „L’héroïsme de la 
liberté chez Descartes“, in: Revue philosophique de la France et de l’étranger 4 
(2004), S. 403–422. Als seltenes Beispiel der literarischen Dekonstruktion des geisti-
gen Heroismus kann Geneviève Forets zwischen 1681 und 1683 in zwei Bänden ver-
öffentlichter Roman L'histoire de la philosophie des héros gelten, in dem die Autorin 
verschiedene philosophische Positionen ironisiert und demgegenüber einen morali-
schen Heroismus profiliert. Ihren als Sprachrohr fungierenden Protagonisten Alcidas 
lässt die Autorin diesbezüglich an einer Stelle des zweiten Bandes sagen: „Si je réüssi 
dans ce que j’imagine, que je mettray dans un beau jour l’opposition qu’il y a entre les 
demy-Dieux qui ont toutes les lumières de la vertu, & les sçavants qui ont tout 
l’aveuglement de la Philosophie“. FOREST, Geneviève: L’histoire de la philosophie 
des héros ou le roman de la philosophie, Bd. 2, Paris: J. L’Espicier 1683. S. 173–174. 
Der „héros“ wird so – um ein Wortspiel Philippe Chométys aufzugreifen – zum 
„héraut de la vertu“. Vgl. CHOMETY, Philippe: „‚Folies des romans‘ et ‚grotesques 
des philosophies‘ dans L’Histoire de la philosophie des héros de Geneviève Forest 
(1681-1683)“, in: DUFLO, Colas (Hrsg.): Fictions de la pensée, pensées de la fiction : 
roman et philosophie aux XVIIe et XVIIIe siècles, Paris: Hermann 2013, S. 39–59. 
Hier S. 51.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TYPEN UND TRANSFORMATIONEN | 135 
 

 

temps sur les livres, s’ils les eussent creu tout à fait inutiles à la vertu.“40 Und 
auch in Saint-Évremonds Porträt des Feldherrn werden die kriegerischen und die 
geistigen Aspekte seiner heroischen Außeralltäglichkeit als sich ergänzende Ei-
genschaften hervorgehoben:  

 
„Durant l’attaque [du faubourg Saint-Antoine], rien ne fut égal au danger que sa valeur. Il 
eut toutes ses lumières vives et promptes qui viennent du génie et de la présence de 
l’esprit. Il fit tout ce que devait faire la vigueur, la fermeté, le courage. Il donna les ordres 
et les exécuta ; il fut capitaine et il fut soldat ; et, s’il se peut, quelque chose au-dessus de 
lui-même.“41 
 
In den 1668 erschienenen Considerations sur Annibal geht Saint-Évremond so-
gar noch einen Schritt weiter und deklariert, dass allein die geistig-moralischen 
Fähigkeiten die „merite des grands hommes“ ausmachen: 

 
„La beauté de l’esprit, la grandeur de l’ame, la magnanimité, le desinteressement, une ca-
pacité general qui s’étand à tout, sont la meilleure partie du merite des grands hommes ; 
sçavoir simplement tuër des gens […], c’est exceller dans une science bien funeste.“42 

 

                                                           
40  TOURNAY, Sieur de: L’Alliance des armes et des lettres, Paris 1648. S. 50. Tournay 

verwendet den Topos von arma et litterae daneben auch, um seine eigene Funktion 
als Sprachrohr des Helden, als „Heraut de vos vertus“ (S. 6) zu unterstreichen: „[S]i 
vos grands exploits vous rendent digne d’une Gloire incomparable, il n’y a que les 
Lettres qui la puissent rendre eternelle.“ (S. 140)  

41  SAINT-EVREMOND: Condé, Turenne et autres figures illustres. S. 52. Condé kämpft 
am 2. Juli 1652 während der ‚Fronde des Princes‘ gegen die Truppen Mazarins und 
Anne d’Autriches, ihrerseits unter der Führung des Vicomte de Turenne. In Saint-
Évremonds Parallèle de Monsieur le Prince et de Monsieur de Turenne sur ce qui re-
garde la guerre werden die unterschiedlichen Qualitäten der beiden berühmtesten 
Kriegshelden des Siècle classique einander vergleichend gegenübergestellt: Ebd. S. 
119–122. Anhand der Kriegsberichte über die Belagerung von Namur zeigt Michèle 
Virol, wie es gerade gegen Ende des Jahrhunderts deshalb zu einer Überblendung von 
Formen des militärischen und des geistigen Heldentums kommt, weil der Strategie 
und Taktik der Kämpfenden größere Bedeutung zukommt als den traditionellen krie-
gerischen Tugenden Mut, Entschlossenheit und Stärke. Vgl. VIROL, Michèle: „Le 
siège de Namur en 1692 : l’héroïsme et la technique“, in: XVIIe siècle, 228, 2005 
(2005), S. 465–488. 

42  SAINT-EVREMOND, Charles de Marguetel de Saint-Denis: Œuvres meslées, Paris: 
Claude Barbin 1668. S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Eine Spielart des geistigen Heldentums im Siècle classique stellt schließlich 
auch die libertinage intellectuelle dar, die gemeinhin mit Namen wie Théophile 
de Viau, Pierre Gassendi, Cyrano de Bergerac, Pierre Bayle und François de La 
Mothe Le Vayer in Verbindung gebracht wird.43 Anders als der amouröse Liber-
tin, der vor allem im Jahrhundert der Aufklärung zu einer wichtigen literarischen 
Größe wird,44 kämpft der intellektuelle Libertin gegen Dogmen und starre Kon-
ventionen im geistigen Bereich. Als Vorreiter einer materialistischen Wissen-
schaftskultur ist es ihm vor allem daran gelegen, metaphysische Spekulation, 
Unvernunft und blinde Autoritätsgläubigkeit zu überwinden. Molière hat dieser 
Form von Heldentum mit Figuren wie dem gutgläubigen Orgon, der auf den 
Schwindler Tartuffe hereinfällt, oder dem hypochondrischen Argan, der sich 
nicht von seinen eingebildeten Krankheiten lösen möchte, ex negativo ein blei-
bendes Denkmal gesetzt.45  

Bevor es im nun folgenden Kapitel darum gehen wird, einzelne Konfigurati-
onen des Heroischen in repräsentativen Dramentexten herauszuarbeiten, die zwi-
schen ca. 1630 und 1680 entstanden, lässt sich bezüglich der vorliegenden Typo-

                                                           
43  Vgl. dazu: VERONA, Luciano: La contestation intellectuelle au XVIIième siècle : du 

libertinage à la philosophie, Milano: Cooperativa Libraria I.U.L.M. 1982. In einem 
Aufsatz über die politische Dimension des Protagonisten aus Charles Sorels Histoire 
comique de Francion weist Michèle Rosellini die Vorstellung eines libertinen Helden-
tums – was Sorels satirischen Roman betrifft – zurück. Vgl. ROSELLINI, Michèle: „La 
‚générosité‘ du héros libertin a-t-elle un sens politique ?“, in: Littératures classiques, 
55, 2005 (2005), S. 169–185. In anderen Gattungen lässt sich diese Form des Helden-
tums, zumal später im Jahrhundert, aber durchaus nachweisen. Die These der heroi-
schen générosité Francions, gegen die die Autorin argumentiert, geht dabei auf ein 
einflussreiches Werk Antoine Adams zurück: ADAM, Antoine: Théophile de Viau et 
la libre pensée française en 1620, Paris: Droz 1935.  

44  Carole Dornier zeigt, wie der Maréchal de Richelieu (1696-1788), dessen hedonisti-
scher Lebensstil seine Zeitgenossen gleichermaßen als Skandal und als Faszinosum 
empfanden, in Texten des späten 18. Jahrhunderts als „héros libertin“ stilisiert wurde: 
DORNIER, Carole: „Le maréchal de Richelieu en héros libertin : modèles roma-
nesques et rhétorique révolutionnaire“, Avatars littéraires de l’héroïsme. De la Re-
naissance au siècle de Lumières, Caen: Presses Universitaires de Caen 2005, S. 171–
185.  

45  Dass Orgon den Hochstapler Tartuffe regelrecht als Held verehrt, macht die Verkeh-
rung der Verhältnisse komplett. In der zweiten Szene des ersten Aktes bringt die Die-
nerin Dorine Orgons Verblendung auf den Punkt: „Enfin il en est fou ; c’est son tout, 
son Héros ; / Il l’admire à tous coups, le cite à tout propos ; / Ses moindres actions lui 
semblent des miracles, / Et tous les mots qu’il dit, sont pour lui des Oracles.“ 
MOLIERE: Œuvres complètes. S. 106.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TYPEN UND TRANSFORMATIONEN | 137 
 

 

logie zusammenfassend sagen, dass es sich sowohl bei dem kriegerischen, als 
auch dem tugendhaften und dem geistigen Helden um Typen handelt, denen au-
ßergewöhnliche Qualitäten zugeschrieben werden. Während sie sich alle durch 
ein gesteigertes Maß an Agency, Agonalität, Charisma und Transgressivität aus-
zeichnen und dadurch in struktureller Hinsicht ähneln, sind ihnen unterschiedli-
che Aktionsfelder zugewiesen. Stark verkürzt und bildhaft ausgedrückt scheint 
es so, als stiege der Held im Laufe des Jahrhunderts von seinem Schlachtross, 
um fortan am Hof, im Salon, in der Akademie, auf der Kanzel oder in der Ge-
lehrtenstube zu brillieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839439371-006 - am 14.02.2026, 14:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

