Das ,,Lied des Sangers ohne Hoffnung**:
zur Ghazal-Rezeption in der
paldstinensischen Widerstandsdichtung’

Angelika Neuwirth

,,In meiner Generation war die Welt der Ménner und der Frauen
noch streng getrennt. Es gab so gut wie keine Méglichkeit der
Begegnung zwischen den Geschlechtern. Wir kannten nur die
romantische Liebe, ohne direkten Kontakt — die typisch arabi-
sche verriickte Liebe, wie sie in der beriihmten Geschichte von
,Leila und Madschnun’ beschrieben ist. Es war die Liebe aus der
Distanz, und die Energien, die aus diesen starken Gefiihlen ent-
standen, wurden umgesetzt in Literatur, in Liebesgedichte.* 2

... lam ya vifi I-gazal gayra agani mutribin dayya ‘ahu l-amal. 3

[ Einleitung

Eines der frithesten Langgedichte des paléstinensischen Dichters Mahmud Darwish*
ist ein Trauergedicht (martiya), iiberschrieben ,,Er kehrt’ zuriick im Leichentuch*
(Wa-‘ada fi kafan)®. Obwohl Darwishs Werk reichlich Liebesgedichte mit direktem,
intertextuellem Bezug zum ghazal enthilt, Gedichte sogar, die das Selbstverstind-
nis der jiingsten Dichtung in ein neues Licht riicken,’ scheint die Diskussion gerade
dieses frithen Gedichts aus dem Jahr 1964 im Kontext der ghazal-Diskussion noch
ein Desiderat zu sein. Denn es steht am Anfang einer Reihe von Gedichten, die, ob-
wohl ihrem Inhalt nach Trauergedichte, doch einem besonderen Liebesbegriff Aus-
druck geben, in dem Erotisches und Kdmpferisches eine enge Verbindung eingehen
und die ohne die ghazal-Tradition {iberhaupt kaum zu denken wére’.

Der folgende Beitrag nimmt Gedanken aus einer fritheren Bearbeitung des Gedichts wieder

auf, s. Neuwirth 1994: 95-128.

Dieses Zeugnis, das Nagib Mahfuz anldflich der Entgegennahme des Nobelpreises fiir Lite-

ratur 1988 abgelegt hat (abgedruckt in ,,Die Zeit™ vom 21. 10. 1988), wurde bereits von Su-

sanne Enderwitz in die Ghazal-Diskussion eingefiihrt (Enderwitz 1995: 1).

(,,Er kannte Liebesworte nur aus den Liedern eines Sangers ohne Hoffnung™). Das Zitat ent-

stammt dem Trauergedicht Wa-‘ada fi kafan im Diwan Awraq al-Zaytin (1964), das in

Darwis 1981: 18-23 abgedruckt ist. Zu diesem Zitat s. das Folgende, insbesondere Anm. 5.

4 Zu ihm s. Weidner 1997, Embald/ Neuwirth/ Pannewick 2001.

5 Das Gedicht ist Teil des Diwan Awrdg al-Zaytin (1964), das in Darwi§ 1981: 18-23 abge-
druckt ist; es wird hier erstmals tibersetzt.

6 S. hierzu Klemm 2005.

Die Bedeutung von intertextuellen Beziigen fiir das Verstdndnis moderner arabischer Lyrik

hat Embal6 2000 von neuem aufgezeigt.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 ANGELIKA NEUWIRTH

Es ist dabei bemerkenswert, daf} sich das Gedicht — zwar nicht explizit, aber
doch eindeutig verstindlich — selbst auf die ghazal-Tradition® beruft, insofern die
Motivation fiir die kdmpferische Selbstaufopferung des Protagonisten mit einem
besonderen, durch ,,Lieder* (agani) vermittelten Liebesbegriff in Verbindung ge-
bracht wird. Bei so auffallender Textreferentialitit des Gedichts selbst verwundert
es auch nicht, daB3 spitere Texte wiederum auf dieses Gedicht rekurrieren, dal sich
Wa- ‘ada fi kafan und sein weiterer Zyklus als Bildgeber fiir die Szenarien einzelner
Kapitel des gefeierten Picaro-Romans A4/-Mutasa’il von Emil Habibi nachweisen
lassen®. Habibi hitte angesichts der Bekanntheit dieses Gedichtes kaum einen sug-
gestiveren Referenztext fiir seine Auseinandersetzung mit dem — von Darwish ent-
scheidend mitgeformten — heroischen Selbstverstdndnis des paldstinensischen Wi-
derstands finden kénnen. Das Gedicht kann also besondere rezeptionsgeschichtli-
che Bedeutung beantragen. Uber diesen Aspekt hinaus wirft es ein Licht auf die
traditionelle Gedéchtniskultur des ldndlichen Paléstina, in welcher Dichtung — ne-
ben der Kunstdichtung von individuellen Dichtern!® vor allem Volksdichtung, wie
sie besonders bei den dorflichen rites de passage vorgetragen wird — eine zentrale
Rolle spielt!!, ja lange das eigentliche Riickgrat der kulturellen Selbstbehauptung
bildete. Wa- ‘ada fi kafan ist nicht nur das fritheste Dokument fiir die — in Mahmud
Darwishs spiterer Mirtyrerdichtung!? iiblich werdende — Uberblendung von Hoch-
zeit und gewaltsamem Tod, sondern zugleich eine dichterische ,,Anweisung™ zur
Generierung von kollektiver Erinnerung. Das lange — mit Liedausschnitten durch-
setzte — Erzéhlgedicht fokussiert einen jungen Kédmpfer, der seine dorfliche Gesell-
schaft verldfit und den Tod in einer Aktion des Widerstands findet. Wie 146t sich
sein Tod verstdndlich machen? Das Gedicht hilt — in Fortfiihrung lokaler Traditio-
nen — dem Abbruch der individuellen Kommunikation durch den physischen Tod
des jungen Mannes die Eroffnung einer kollektiven und sogar kosmischen Kom-
munikation entgegen, erreicht durch die dichterische Aktivierung jener kosmischen
Symbole, die der Struktur der rites de passage in der vormodern-landlichen Gesell-
schaft Paléstinas unterliegen. Als politisches Gedicht geht es jedoch iiber diesen
Akt der Trostung der vom Verlust unmittelbar Betroffenen entscheidend hinaus, in-
dem es an der Figur des Getoteten eine kollektive politisch-ideologische Entwick-
lung demonstriert, an der die Rezeption von Dichtung, speziell die ghazal-
Tradition, mafigeblichen Anteil hat. Denn der Weg in den Tod, den der junge Pro-

8 S. Bauer/Neuwirth 2005.

9 Zu Person und Werk Habibis sowie zu den einzelnen Spiegelungen von Darwish-Gedichten
aus den Diwanen Awrdg al-Zaytiin 1964, ‘Ashiq min Filastin 1966 und Ugniyat ila I-watan
1967 in seinem Roman s. Neuwirth 1994c.

Aufschlufireich fiir die gesellschaftliche Bedeutung von Dichtung und Dichtern im traditio-
nellen Palistina ist die Autobiographie von Fadwa Tiqan: Rihla sa ‘ba, rihla gabaliya. Sira
Datiya (TGqan 1988), englische Ubersetzung: Tugan 1996; s. auch Embalé/ Neuwirth/ Pan-
newick 2001.

g Al-Jayyusi 1977.

12°S. Neuwirth 2005.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG* 49

tagonist beschreitet, erhdlt durch seine von der Ghazal-Tradition ausgeldste Moti-
vation zur Selbsthingabe eine anders kaum erreichbare Plausibilitdt. Die dichteri-
sche Uberblendung der beiden rites de passage, Hochzeit und Tod, die spiter zur
»goldenen Formel*“ der Darwishschen Martyrergedichte wird, ist durch die Refe-
renz des ghazal, der dichterischen Gestaltung der selbst-verzehrenden Liebe, den
Horern unmittelbar zugénglich, so daf} sich das episodische Geschehen in eine Pa-
rabel ihrer eigenen Leidenserfahrung {ibersetzen kann.

2 Der Kontext des Gedichts
2.1 Politisch-soziale Hintergriinde

Mit dem Exodus der Mehrheit der arabischen Bevolkerung Paldstinas aus ihrem
Lande und der Entleerung vor allem der stadtischen Zentren von ihren Eliten fehlte
den verbliebenen Gruppen nach 1948 bewulitseins- wie auch bildungsméBig lange
jede Voraussetzung, sich als solidarische Gesamtheit zu artikulieren. Psychisch
verunsichert und sozial bedroht, wie sie waren, fehlte ihnen auch die Kraft zu einer
objektiven Wahrnehmung des Fremden, geschweige denn die Bereitschaft zu einer
offenen Kommunikation. Auf sich selbst verwiesen suchten sie fiir die Bewéltigung
der ihnen zugestoBenen Katastrophe Halt in ihren eigenen Traditionen. Es ging zu-
ndchst um das bloBe Festhalten am Lande und der angestammten arabischen Spra-
che'? sowie die Bewahrung einer wenn nicht politisch erfolgreichen, so doch he-
roisch-kdmpferischen Vergangenheit. Man artikulierte diese Gedanken im Ge-
dicht, dem im léndlichen Bereich seit jeher iiblichen Medium fiir politisch und so-
zial relevante Belange, dessen Beherrschung dem Dichter eine Art Sprecherrolle
eintrug!4. Eine Selbst-Reflexion der Rolle des Dichters in seiner krisenerschiitter-
ten Gesellschaft setzte jedoch erst mit der nichsten Generation ein.

Aus der groBeren Gruppe engagierter Dichter,!S die sich seit den sechziger Jah-
ren herausbildete, und die — nach ihrer Entdeckung durch eine groBere arabische
Offentlichkeit in der Folge des Juni-Krieges 1967 — als Vertreter palistinensischer
Widerstandsdichtung bekannt wurden, ragt deutlich eine Figur hervor: Mahmud

13 Dieses Ziel wird besonders betont in einer friihen kleinen Anthologie arabischer dichterischer

Versuche im jungen Staat Israel, die auf Initiative des Literaten und Publizisten Michel Had-
dad aus Nazareth entstand (Haddad/ Qa‘war 1955). Die kommunistische, eine jiidisch-
arabische Verstdndigung anstrebende Initiative bezog auch einige jlidisch-arabische Dichter
ein.

Zu der ersten paldstinensischen Dichtergeneration, die noch ganz panarabischen heroischen
Traditionen verpflichtet war, s. die Einleitung zu Embald/ Neuwirth/ Pannewick 2001. Man
hat aber fiir die gleiche Zeit von der Wirkméchtigkeit der nie abgebrochenen lokalen zagal-
Tradition, einer improvisierten Dialektdichtung, auszugehen, die sich auch mit ephemeren
Ereignissen auseinandersetzte. Eine Studie zum zagal in Paldstina steht noch aus; zu diesem
wichtigen Genre allgemein s. Haydar 1989.

Zu dem Konzept des literarischen Engagements (iltizam) und seinem Verhéltnis zur palésti-
nensischen Widerstandsdichtung s. Klemm 1998.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 ANGELIKA NEUWIRTH

Darwish,'® 1942 geboren, der als Redakteur der kommunistischen Literaturzeit-
schrift al-Gadid mehrere Jahre zum engeren Kreis um den Literaten und Politiker
Emil Habibi gehorte. Er wurde frith zur eigentlichen Stimme der im Lande Ver-
bliebenen,!” spiter, nach seiner erzwungenen Emigration (1970) und Niederlassung
in Beirut, auch der Exilpaldstinenser. Selbst Opfer der Evakuierung des nordlichen
Kiistenstreifens von seinen arabischen Bewohnern und als Fremder im eigenen
Land aufgewachsen, nahm Darwish die geschehene Katastrophe mehr als territo-
rialen und emotionalen Verlust wahr — er realisierte an ihr eine Dimension der Ver-
letzung, die fiir ihn das in beschreibenden Worten Aussagbare weit {iberstieg. In
seiner Wahrnehmung war das Paléstina, das er vorfand, ,,eine Welt ohne Schopfer®,
ardun bi-la haligin, eine Welt, von der er noch mehr als zwanzig Jahre spéter, wéh-
rend der Intifada, sagen kann, daB3 erst die ,befreiende Korpersprache des einen
Bogen beschreibenden Steinwurfs!® ihr einen Horizont erdffnet® habe, eine Welt
jedenfalls, deren gegebener Zustand und notwendige Verwandlung ihm lange Zeit
nur in mythischen Bildern aussagbar erschien. Das Gedicht Wa-‘dda fi kafan steht
am Anfang seiner politischen Dichtung, es entsteht 1964, noch vor dem Beginn des
bewaffneten Widerstands.

2.1.1 Soziale Rituale als Bildgeber: Hochzeit

Die traditionelle paldstinensische Lokalkultur hat selbst Rituale und sie begleitende
Texte bewahrt, die um den physischen und mentalen Fortbestand der Gemeinschaft
kreisen, und die so fiir den Ausdruck der Erneuerungshoffnungen der im Lande Ver-
bliebenen eine eigene genuine Sprache bereitstellten. Ihr ,Sitz im Leben® der Gesell-
schaft, ihr Kristallisationspunkt, ist die traditionelle Hochzeit, ‘urs, eine mit ver-
schiedenen Riten sich iiber mehrere Tage hinziehende Feier, die im weitesten Fami-
lien- und Freundeskreis begangen wird.!® Hier tritt nicht nur die erwartete Figuren-
konstellation, junger Mann und Braut, in Erscheinung, sondern es begegnet noch ei-
ne zweite: der Brautigam und seine Mutter. Die Zentralitdt der Mutterfigur ist in
dem noch deutlich durch das Zeremoniell hindurchscheinenden kosmischen Be-
zugsrahmen begriindet. Der Brautigam durchliuft einen rite de passage; er befindet
sich zwischen dem Abschlu8 des Ehevertrags und dem Vollzug der Ehe auf einer

16 7u seiner dichterischen Entwicklung s. Abu Hashhash 1994.

17" Seine ersten Diwane erschienen 1964, 1966 und 1967.

Diese Deutung der Intifada, von Darwish im Februar 1989 in einem Feuilleton formulierte,

gestaltete er in einem gleichzeitig verdffentlichten Gedicht, ‘dbirina fi kalamin ‘abir (,Die

voriibergehen inmitten vergénglicher Rede®). Dieses scharf polemische Gedicht ging in meh-

reren — z.T. sinnentstellenden — hebriischen Ubersetzungen auch durch die israelische Presse

und 16ste einen bis in die Knesset hineingetragenen Tumult aus, s. Neuwirth 1988. Zu dem

sich in der Intifada reflektierenden Prozess der BewuBtseinsbildung vgl. Flores 1988.

19 Zur traditionellen Hochzeit in Palistina, s. Weir 1989: 241-265. Traditionelle Hochzeitshym-
nen hat Gustaf Dalman aufgezeichnet (Dalman 1901), eine moderne anthropologische Studie
bietet Combs-Schilling 1989.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG* 51

,Reise’, in einer beziehungsleeren, liminalen Phase, in der er die eigene Familien-
gemeinschaft verlassen, die neue Gemeinschaftsform der Ehe aber noch nicht
erreicht hat. Das die Hochzeit selbst einleitende Heimholen der Braut wird durch
Gesidnge begleitet, der Vollzug der Ehe schlie8lich durch Freudentriller der Mutter
angezeigt. Die Gesénge lassen erkennen, dafl dem Zeremoniell eine kosmische Deu-
tung unterliegt: Die Mutter spricht als persona der Erde, deren Neubelebung durch
die neue Verbindung gefeiert wird. Das junge Paar vollzieht mit der Hochzeit ein
Ritual, das kosmische Vorginge abbildet und das — wie jene fiir die Wiederbelebung
der Vegetation — fiir die Erhaltung und Erneuerung der Gemeinschaft essentiell be-
deutend ist.

Diese stark rituell gepragte Hochzeitsfeier — als solche bereits ein zentraler Ort
der Kohérenzstiftung — wird in der Dichtung, insbesondere bei Mahmud Darwish,
zur Metapher der unverbriichlichen Treue und absoluten Hingabe des kdmpferisch
motivierten jungen Mannes an die mythisch wahrgenommene Heimat. Die Haupt-
konfigurationen des Rituals, Brautigam und Braut, Sohn und Mutter, gehen bei
Mahmud Darwish — wohl erstmals in der modernen Dichtung?® — ein allegorisches
Paradigma ein, in dem zwei weibliche Akteure, die Mutter als persona der Erde, in
der die Leidensempfianglichkeit und Trauerfdhigkeit ,wurzeln® (s. Text II. 38f.), die
den Emotionen Ausdruck gibt und daher eine Sprecherrolle hat, und die Braut,
Verkorperung der verlorenen Heimat, die stumm bleibt (oder mit der persona der
Erde verschmilzt), einer ménnlichen Figur gegeniiberstehen: dem als Befreier, sei-
ner deutlich semiotisierten Selbstbezeichnung nach sogar als ,,Erloser (fida i),
auftretenden Widerstandskampfer.

2.1.2 Trauerfeier

Die dabei stets selbstaufopfernde Rolle des ménnlichen Parts, der fiir die Heimat
stirbt oder zumindest bereit ist, sich fiir sie hinzugeben, deutet darauf hin, daf3 die
Folie der Hochzeit von einer weiteren Bildschicht {iberlagert ist, nimlich dem Ri-
tual des ta ’bin, der traditionellen Trauerfeier, die im Zusammenhang der Trauer um
einen im Kampf Gefallenen eine besondere Form angenommen hat. Auch dazu lie-
fert der volkstiimliche Brauch die Voraussetzung. Denn ebenso wie bei der Hoch-
zeit figuriert auch bei der Trauerzeremonie fiir einen gewaltsam zu Tode gekom-
menen jungen Mann die Mutter einerseits als individuelle néchste weibliche Ver-
wandte des Getoteten, zugleich aber auch als Personifikation der Erde. Thr und
nicht primir dem Vater — der sich bei der Zeremonie meist abseits hilt — gelten die
Kondolenzspriiche der Freunde des Sohnes, die sie in ihrem neuen Rang als die
»Mutter aller jungen Ménner* begriilen und sie zu einer sonst als Freudenkundga-
be verstandenen Geste auffordern, dem bekannten Triller, zagrid, der ihr eigentlich
beim Vollzug der Ehe ihres Sohnes zusteht. Sie sagen:

20 Zu der Vorgingerrolle des alteren Dichters ‘Abdarrahim Mahmiid s. Abu Hashhash 1994:
30-33.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 ANGELIKA NEUWIRTH

Umma [-Sahidi zagridi
Kullu I-sabab awladuki.

,Mutter des Mirtyrers?! jubele (zagrada bedeutet wortlich ,Jubeltriller ausstoBen*)!
Alle jungen Ménner sind deine Sohne!*

Die Hochzeit mit der ihr im Volksbrauch unreflektiert unterlegten kosmischen Be-
deutung als Akt der Erneuerung wird so zum Nucleus eines modernen ,Mythos‘??
von dem als Erneuerer der Heimat auftretenden Freiheitskampfer, dessen Eintreten
in diese Rolle — ungeachtet der tatsdchlichen militérisch-politischen Wirkung sei-
nes Aktes — bereits als sinnstiftend empfunden wird. Der Mairtyrer selbst kann
,ausruhen‘, seine Freunde werden den Kampf fortsetzen. Die bei den Kondolenzze-
remonien vor dem Hause des Getéteten von den jungen Trauergésten gesungene
Preisung des Toten endet mit den Versen:

Ya sahid irtah, irtah

Nahnu nuwadsil al-kifah

,»,Du, Mértyrer ruhe aus,

Wir werden den Kampf weiterfiihren.*?3

3 Der locus classicus: Ein Trauergedicht von Mahmud Darwish

3.1 Der Text

Dichterische Gestaltungen dieses modernen Mythos sind in Darwishs Werk vor al-
lem in den siebziger Jahren?* nachweisbar. Die sich hier erhebende Frage nach dem
Realititsgrad dieser Denkfigur im Bewulitsein der arabisch-paléstinensischen Ge-
sellschaft 148t sich kaum befriedigend beantworten, da Dichtung ja nicht nur Reali-
tit abbildet, sondern sie — gerade in Zeiten der Krise — auch maBgeblich prigt.
Unzweifelbar hat Darwishs Gestaltungskraft entscheidenden Anteil an der Verge-
genwirtigung dieses mythischen Paradigmas, das nun politisch gezielt zur Stiftung
von kollektiver Erinnerung abgerufen wird.

2l Mirtyrer, arab. Sahid (eigentlich ,,Zeuge®), ist jeder durch (vor allem politisch motivierte)

Gewalt zu Tode Gekommene. Der Terminus entspricht dem bereits in beiden Bedeutungen
etablierten griechischen martys; zu der Entwicklung des Martyrer-Begriffs im Arabischen
und in der islamischen Kultur s. Pannewick 2004 und Neuwirth 2004.

Man konnte hier von einer — durch den Dichter aus dem unreflektiert rituellen Vollzug ins re-
flektierte BewuBtsein der Horer gehobenen — Handlung des Typus ,hieros gamos® sprechen.
Zur Mythenrezeption in der klassischen und modernen arabischen Literatur siche Neuwirth et
al. 1999, zum Typus des hieros gamos Gruendler 1999: 87-159.

Dieser Gesang wurde von mir in den achtziger Jahren mehrfach gehort.

Vgl. insbesondere den Diwan A4 ‘rds (,,Hochzeitsfeiern™) von 1977 in Darwis 1981.

22

23
24

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG*

Er kehrt’ zuriick im Leichentuch?’

BN O R S

0 3 N W

9
10
11

Man spricht so viel in unserem Land

Man spricht mit Trauer viel
Von dem Gefdhrten, der da ging

Und kehrt’ zuriick im Leichentuch

Sein Name war —
Oh nennt ihn nicht!
Laft ihn in unseren Herzen,

Laft nicht geschehen, da3 das Wort
Zerfallt im Raum zu Staub und Asche.

i) 561

NI EPY

lagh B ads

W e Y
...;\ﬁ)s\{w\{xlgcz,a
Sl pn Yl b o
o) o

Lol gl sl
RS w)u«,\..,.., oo

...r

Lol C\J)égﬂ: o ol
i 3ld o olsd
RRTP e

els o ol

Laft ihn wie eine Wunde bluten, die keine Binde, kein Verband

je stillen kann!
12 Ich fiirchte sonst, ihr Freunde, ihr Beraubten,

25

Die Ubersetzung ist bemiiht, moglichst nahe am Rhythmus des Originals zu bleiben; dazu
mulften stellenweise leichte Abweichungen vom Wortlaut in Kauf genommen werden.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

13
14
15
16

17
18

19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29

ANGELIKA NEUWIRTH

Wir konnten ihn vergessen im Gedréinge all der Namen.
Ich fiirchte sonst, es konnten einschlafen in den Herzen
Uns unsere Wunden,

Einschlafen unsere Wunden.

el S5 Y ooy e
22 o

el Ol L w,%
...o\,\iééb e el by

llus - e as s s |y
S o

W e e 1

L :;’Q'J’:ib

g V)
t’l‘-’&;\a\’l&&ib...qg&me
el 1 o8

aajb oo ol

'\,«.{‘5)),\,;%}\

Sein Alter war — das Alter einer Knospe, die noch kein Regen netzt’,
Nie hat er noch unter dem Soéller stehend im Mondlicht

seine Sehnsucht je geklagt

Nie hielt er auf den Lauf der Nacht durch langes Wachen,

Nie tasteten sich vor an einer Mauer heimlich seine Hande.

Nie folgten der Verlockung Spur noch seine Augen.

Er kiifite keine Schone noch,

Er kannte Liebesworte

Ja nur aus Liedern eines Séngers ohne Hoffnung.

Und rief nie aus vor einer Schonen: ,,Oh®,

Es sei denn ein, zwei Mal,

Sie nahm ihn auch kaum wahr — schenkt’ ihm nur einen Blick —
Denn unser Freund, jung war er noch

Und dachte an die Liebe noch nicht viel.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AW N =

,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG*

AL

ot 3 oSE

u'.”gﬁm 6"'\"’U'°
i

oWl s olles s 8y - JB L
lelogl 1ay

Ol . Lol B L
!4\3« Loy
Q;u\s%{...mw&p
ol &y L e g s
s

e >

sl el ;Aau

PO ENWR

ol des

! :__)\,g.q\:\.ﬂs)y_\.(g\:\.y\:
Colas olis .. .l,u r;__’\) L
0\ e ol ol

8l gl ialey 000
ol ol
plls, s 2l U
!)A_;J\MY

Gl a1 153 3 7,
Sabb 3¢l ol

Sl ey o

Loyl Bl o ads B
Lidy b s Lokde

Man spricht so viel in unserm Land
Man spricht mit Trauer viel

Von dem Gefidhrten, der da ging
Und kehrt zuriick im Leichentuch.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

0 3 N W

11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27

28
29
30
31
32
33
34
35
36

ANGELIKA NEUWIRTH

Nicht sagt’ er, als er leichten Schrittes von ihr ging,

Der Mutter: ,,Lebewohl!*

Nicht sagt’ er den Gefahrten und den Freunden:

,»Auf morgen nur!*

Er lieB auch keine Nachricht da, wie das bei Reisenden der Brauch,
Schon morgen werd’ zuriick er sein und alle Ahnungen zerstreun.
Er schrieb auch keine Botschaft auf,

Um aufzuhellen seiner Mutter triibe Nacht,

Die rufend sich zum Himmel, zu den Dingen wendet,
,,Oh Kissen seiner Bettstatt,

Oh Beutel seiner Kleider,

Oh Nacht, oh Sterne, oh mein Gott, oh Wolken,

Saht ihr nicht einen Wanderer, die Augen wie zwei Sterne,
Die Brust ein Kissen fiir den Mond, die Sterne,

Die Hiande wie zwei Korbe duft’ger Kriuter,

Das Haar wie eine Schaukel fiir den Wind, die Blumen?
Saht ihr nicht einen Wanderer,

Noch ungeiibt im Reisen,

Der ohne Wegzehr von uns ging,

Wer wird ihm Speise reichen?

Wer nimmt sich wohl des Fremden an?

Mein Herz ist mit ihm bei den Schrecknissen des Weges,
Mein Herz ist mit dir, junger Mann, mit dir, mein Sohn!*

Ll L
ol b s b
Sl et g1l 14

1oty 1 3 el B b0
Y

N By by el <Y

Zu seiner Mutter sprecht,

Oh Nacht, oh Sterne, oh mein Gott, oh Wolken,
Zu ihr sprecht: ,,Du ertrigst die Antwort nicht,
Denn zu grof ist die Wunde fiir die Tréne,

Zu grof fuir Traurigkeit und Leid,

Du trégst es nicht,

Du kannst es nicht ertragen.

Denn er —

Denn er ist tot, und ist so jung gestorben.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

37
38
39
40
41
42
43
44
45
46
47
48
49
50
51
52
53

,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG*

!4;\ \

Wvﬂmr&‘mqm b
Qgder Gl b el
!ﬁu\m\s\::g}z

<

s ldl il G oo ogll g s e

GO

s

Vo

odad iy L o B0

sk

(el pbl )

8% \A,,;d,qh.;,

AL RN
u),kd,@m?;w\.d)\:
lofars A2 s

a}’.-\}\ A}A\J&‘}C)}-C.)\:w

Lofmsd oo (s § Mréo«w&

,,Oh Mutter,

Die Trinen reifle nicht mit ihren Wurzeln aus,

Denn Trinen, Mutter, haben tiefe Wurzeln,

Sie rufen jeden neuen Abend an:

,Oh Karawanenzug des Abends,

Von wo ziehst du vorbei

Liangst iiberlaufen sind die Wege doch des Todes

Von allzu vielen Reisenden, versperrt sind lingst die Wege doch der Trauer.
So halte eine Weile an, ja eine Weile nur, und wasch uns Stirn und Augen,
Behalte dir aus unseren Trianen ein Gedenken

An die, die vor uns fortgegangen, an unsere Lieben, die geflohen sind.*
Oh Mutter,

Die Tranen reif3e nicht mit ihren Wurzeln aus,

Lal} in dem Herzensbrunnen auch noch Tranen bleiben,

Vielleicht, dall morgen schon sein Vater stirbt,

Oder sein Bruder, oder ich, sein Freund.

So laB fiir uns, fiir die, die morgen sterben, auch noch Tranen bleiben!*

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

3.2 Analyse

Die drei jeweils mit einem volksliedhaften Vorspann® eingefiihrten Teile sind je
einer der am Hochzeits- wie auch am Kondolenzzeremoniell beteiligten Figuren
bzw. Figurenkonstellationen gewidmet: Teil I stellt den jungen Mann in der dritten
Person vor, wahrend der Sprecher, das lyrische Ich, sich zum einen als zum enge-
ren Kreis gehorig, als Freund des Getoteten (sahibi 1 2), zum anderen — aus seiner

—
—_—
—

0N N AW~

O

10
11
12

ANGELIKA NEUWIRTH

WS o o B 3 054
‘5\*%1;39’\"}‘ 3\~
PV
LoV gy 25 Y
a2y 1

Y GRS v
"W e 5
i
sl o) Bl
39 g gl Y
WSyl Y
il

1 s

Man spricht so viel in unserem Land, von dem Gefzhrten viel,
Von rauchgeschwérzten Wangen,

Von den Wunden auf der Brust und im Gesicht —

Malt es nicht aus.

Ich habe seine Wunde angesehen,

Mich iiber ihre tiefen Risse lang gebeugt.

Weh iiber unsere Kinder!

Weh iiber jede Mutter, die an einer Wiege wacht!

Oh Freunde Ihr des weit Entwichenen,

Fragt nicht, wann kehrt er heim.

Fragt gar nicht viel,

Doch fragt: Wann werden sich erheben unsere Ménner?

26 Yahkina fi biladina yahkiina fi Sagan/ ‘an sahibi lladi mada wa-‘ada fi kafan, 1 1-4, 11 1-4,
vgl. III 1-2. Die Verse 1 und 3 reimen dabei jeweils. Der volkssprachliche Charakter des Vor-

spanns macht im weiteren Gedicht wieder der Hochsprache Platz.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG* 59

Anrede an ein Zuhorerpublikum erkennbar (/@ tadkurii, 1 5) — als Dichter und Spre-
cher der Gesellschaft?’ zu erkennen gibt. Als solcher entscheidet er tiber den Cha-
rakter der hier zu stiftenden Erinnerung, d.h. iiber die individuell bzw. die kollektiv
relevante Ubersetzung des Geschehens in Erinnerung. Teil II, durch einen kurzen
erzdhlenden Passus vorbereitet, 1463t die Mutter und dann — durch den Sprecher ver-
treten — die trauernden Freunde sprechen. Teil III gibt dem Dichter selbst, nun ein-
deutig als dem Sprecher seiner Gesellschaft, das Wort.

3.2.1 Teil I

In dem gereimten und metrisch gebundenen Vorspann (I 1-4) wird bereits ein tiber
den Herkunftsort des Protagonisten weit hinausreichender Kommunikationsraum
eroffnet: der des ganzen Landes: yahkiina fi biladina. Die Wirkung des Gedichts,
das den hier beklagten Tod zum Gegenstand kollektiver Trauer (vahkiina fi sagan 1
2) machen wird, ist gewissermaflen vorweggenommen. Zugleich wird etwas wie
die Entstehung einer Sage, einer Parabel, hikaya, konstatiert, die folgende Hand-
lung damit aus dem Episodischen ins Mythisch-Mérchenhafte iibertragen. Dem
jungen Mann wird — einer vom Sprecher selbst angeordneten Strategie entspre-
chend — seine Individualitit genommen, er wird zu einem anonymen Teil der Mas-
se von schon vorher verlorenen Angehdrigen (I 5,12). Die Nennung seines Namens
wie auch die Angabe seines Alters (I 17) wird verweigert: ,,Wir kdnnten ihn ver-
gessen im Gedringe all der Namen (ahafu an nansahu bayna zahmati l-asma’ 1
1328)“, ein tiberraschendes Argument, da der Name doch das zur Bewahrung der
Erinnerung geldufigste Zeichen ist. Aber es geht dem Sprecher nicht um die Ver-
ewigung einer individuellen Person, sondern um die Deutung des Ereignisses als
eines Zeichens, einzuschreiben in die ,Oberflache® der kollektiven Erinnerung. Der
Getotete soll entpersonifiziert aufgehen in einem alle umfassenden Korper — ,,laf3t
ihn wie eine Wunde bluten!” (halithu gurhan ra‘ifan 1 10-11) —, an dem er das
Fortdauern des Schmerzes, die Lebendigkeit der Leidenserinnerung — ad-dakira —
gewihrleisten soll (I 10). Was qualifiziert ihn fiir diese aulergew6hnliche Rolle?
Es ist seine besondere Disposition: ein sehr junger Mann, noch ohne erotische Er-
fahrung, dessen reale Beziehung zum anderen Geschlecht noch distanziert ist, des-
sen Bezichung zum anderen Geschlecht in seiner idealen Imagination dafiir aber
um so ausgepragter ist. Sie ist vermittelt — wie bei Idealen nicht anders zu erwarten
— durch Texte, durch ,,Lieder eines Sangers ohne Hoffnung™ (agani mutribin day-
ya ‘ahu [-amal 1 24). Eine Bildsequenz aus dem dorflichen Milieu (I 18-22) baut
nicht nur den landschaftlichen und besonderen sozialen Hintergrund auf, indem sie
typische erotische Verhaltensweisen junger Méanner seiner Altersgruppe vor Augen

27 Zu dem ambivalenten Verhiltnis zwischen lyrischen Ich und autobiographischer Person bei

Darwish s. Neuwirth 2004.
Dieses Motto hat Emil Habibi in einem der Schliissel-Kapitel seines Romans ,,Der Peptimist™
narrativ entfaltet, s. 0., Anm. 9.

28

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 ANGELIKA NEUWIRTH

fiihrt, sondern macht auch durch die mit Anaphern betonten Ausnahmen den von
realen Liebeserfahrungen noch unberiihrten Protagonisten in seiner Idealitét er-
kennbar.

Die ,,Lieder eines Siangers ohne Hoffnung* (agani mutribin dayya ‘ahu l-amal 1
24), die bei dem Protagonisten die Rolle von eigener Liebeserfahrung ibernommen
haben (lam ya rifi I-gazal 1 23), bilden den Schliissel zum Verstéindnis dieser Stro-
phe und damit des im Gedicht referierten Geschehens. Dieser metatextliche Ver-
weis auf die Wirkméchtigkeit einer poetischen Gattung erklért nicht nur die unmit-
telbar anschlieBende Exemplifizierung seiner tatséchlichen erotischen Distanziert-
heit, sie dient vor allem dazu, die in Teil II dargestellte Handlung, seinen ,Auszug
aus der Gesellschaft® und seine Selbstaufgabe filir das Land, zu begriinden. Die Ver-
se sind Anspielung auf einen in der arabischen ghazal-Dichtung durch die Epochen
geldufigen Liebestypus: die bis zur Selbstaufgabe reichende leidenschaftliche Lie-
be zu einem weiblichen Idealbild, die ihre sinnliche Erfiillung entweder {iberhaupt
nicht oder nur unter ganz extremen dufleren Umsténden findet. Die Idee dieser rei-
nen, ,,‘udhritischen®, Liebe verbindet sich im Islam schon friih mit dem Gedanken
des Mirtyrertums: Schon dem Propheten selbst wird der Ausspruch in den Mund
gelegt: ,,Wer leidenschaftlich liebt, aber keusch bleibt und stirbt, stirbt als Marty-
rer (man ‘aSiga wa-‘affa wa-mat, mata Sahidan),? wobei mit der/m Geliebten
urspriinglich durchaus an eine/n reale/n individuelle/n Partner/in gedacht war.30 In
spaterer Zeit wurde die Vorstellung der Liebe zu einem unerreichbaren Gegeniiber
zur Ausdrucksform mystischer Frommigkeit. Das mit duflerster Hingabe unter In-
kaufnahme der uniiberwindlichen Ferne verehrte Idealbild war bei den islamischen
Mystikern, den Sufis, Gott selbst.3! In der Moderne steht an dieser Stelle die Hei-
mat, das Land, sei es eine verlorene Heimat, oder sei es das idealisierte Gegenbild
zu einer durch politische Miflstinde entstellten, fremd gewordenen Heimat. Der
»Liebende* (arabisch ‘asiq) dieses Idealbildes ist — in Analogie zu dem mystischen
Liebenden — bereit, sich fiir das geliebte Du aufzuopfern, d.h. fida'i, wortlich ,,ei-
ner, der sich selbst zum Losegeld macht“ — zu werden, eine Vorstellung, die sich

29 Dieses sogenannte Hadit al-‘ishq hatte urspriinglich allerdings nicht die Tendenz, Leiden-

schaft als Tugend und sexuelle Enthaltsamkeit als Tapferkeit zu bestdtigen, sondern reiht
vielmehr die an ihrer Liebe Zugrundegegangenen unter die gleichfalls als Mértyrer klassifi-
zierten passiven unschuldigen Opfer von Katatstrophen ein. Seine Umdeutung in eine Besté-
tigung des Liebestodes als beherztes Selbstopfer, analog zum Tod in der Schlacht, ist erst
spiter, Ende des 9.Jh., nachweisbar. Das Diktum gilt als Hadit mawdii‘, als dem Propheten
unterstellter Ausspruch.

30 Zur mittelalterlichen Liebestheorie vgl. Arkoun 1990: 118-119, Giffen 1972, Bell 1979, Va-
det 1956. Speziell zum ‘udhritischen Liebesbegriff siche Wagner 1988 und Jacobi 1987: 32-
40. Einen Uberblick iiber die Entwicklung des Ghazal in den verschiedenen islamischen Kul-
turen bietet Neuwirth 2006.

31 7Zu dieser Entwicklung siche Blachére 1964: 1028-1033. Zum klassischen Ghazal siche Bau-
er 1998, Bauer/Neuwirth 2005, zum sufischen Ritter 1978.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG* 61

nicht nur in der arabischen Welt, sondern auch in anderen Regionen der islami-
schen Oekumene nachweisen 1af3t.32

3.2.1 Teil 2

Der zweite Teil (I 1-54), der zunichst von dem unangekiindigten Weggang des
jungen Mannes spricht, stellt die Figur der Mutter in den Vordergrund, die auf die
Abwesenheit ihres Sohnes mit einer eigentiimlichen Anrufung antwortet, die klar
ihre sowohl menschliche als auch mythische persona offenbart. Sie wendet sich
ratsuchend zum einen an Effekten, die ihrem menschlich-personlichen Bezugskreis
zugehoren (al-asyd’: wisadat al-sarir, hagibat at-tiyab, 11 13-15) zum anderen an
Elemente, die ihrem kosmischen Bezugskreis entstammen (as-sama’: layl, nugiim,
ilah, sahab, 11 16). Die anschlieBende Beschreibung des Sohnes, im Stile einer auf
traditionellen Hochzeiten iiblichen Preisung des Bréautigams,?3 a6t auch ihn an der
kosmischen Dimension teilhaben (‘aynahu nagmatan, sadruhu wisadatun li-n-
nugiumi wa-l-qamar, Sa ‘ruhu urgithatun li-I-rihi wa-I-zahar, 11 17-20). Die darauf
folgende Gegenstrophe, in der die hymnische Stimmung unvermittelt umschligt, in
der die Sprecherin ihren Sohn durch eine eigentiimlich leere Landschaft ziehend
(sarid) vorstellt, paraphrasiert dagegen jene Brautigamshymnen, die traditionell
wiahrend der Abwesenheit des Briutigams zur Heimholung der Braut gesungen
werden (II 21-27). Auch diesmal sind die kosmischen Beziige keine vom Dichter
eingefithrten Hyperbeln, sondern entsprechen dem panegyrischen Charakter
(madih) der hier bei einer realen Hochzeit zu erwartenden Hymnen. Nach dieser
Phase, da das eigentliche Fest beginnen und im Vollzug der Ehe, angekiindigt
durch Freudentriller, kulminieren sollte, bricht der Rekurs auf die Bildlichkeit der
hochzeitlichen Zeremonienfolge ab. Stattdessen wird der Tod des jungen Mannes
enthiillt (IT 28-36). Die Todesnachricht selbst ist es, die in diesem Kontext die Stel-
le der Nachricht vom erreichten Héhepunkt der Hochzeit einnimmt. Der Tod des
Freiheitskampfers wird damit ,mythisiert, er wird, ohne daf} dies fiir den mit den
Traditionen Paléstinas vertrauten Horer ausgesprochen werden muf, als Vollzug
der Hochzeit begriffen,3* eine Deutung, die sich in der volkstiimlichen Bezeich-
nung ‘urs as-Sahid ,Mirtyrerhochzeit™ niederschlagt.

32 So werden etwa in der Urdu-Sprache Pakistans Freiheitskdmpfer direkt als ,,Liebende*
‘ussaq (Plural von ‘asig) bezeichnet (Marek 1983: 153-168).

33 Zu traditionellen palastinensischen Hochzeitshymnen s. Dalman 1901.

34 Das frithe Gedicht kommt ohne eine explizite Identifikation des Todes mit einer Hochzeit
aus, da es die traditionelle Vorstellung voraussetzen kann, nach welcher ein im Kampf Gefal-
lener sich im Tode mit einer Paradiesjungfrau vereinigt, also eine ,Martyrerhochzeit’ voll-
zieht. Erst spitere Gedichte werden den Tod des Kémpfers als eine Vereinigung mit dem
Land und damit als neue ,Landnahme‘, als imaginierte territoriale Riickgewinnung des Lan-
des darstellen, s. zu solchen ‘urs al-sahid-Gedichten Abu Hashhash 1994: 226-238 und
Neuwirth 2004b. Im Vordergrund dieses Textes steht dagegen der Tod als Verletzung des kol-
lektiven Korpers, eine Vorstellung, die allerdings erst aus dem Subtext der Hochzeit ihre be-
sondere Dramatik bezieht.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 ANGELIKA NEUWIRTH

Am Schluf3 des zweiten Teils, der nun ein ta’bin-Ritual wiedergibt, treten die
Freunde des Gefallenen, vertreten durch den Sprecher, hinzu. Sie wenden sich an
die Mutter, deren kosmische Dimension sie mit der Anrede an sie als ihrer aller
Mutter (I1 37, 48), wie es die traditionelle Kondolenzformel vorschreibt (va ummah
II 37, 48), selbstverstiandlich voraussetzen, und appellieren an sie, sich kraft des
neuen Leides der Erinnerung an die frither verlorenen Angehorigen von neuem zu
versichern, kraft der eigenen Trénen mit den — zu einer Wolke geballten — Tranen
der Fritheren in Kommunikation zu treten. Denn dank ihrer kosmischen Dimensi-
on, als Grund, in dem die menschliche Leidensfdhigkeit ,,wurzelt™ (li-d-dam ‘i ya
walidati gudir 11 39), vermag sie die Wolke ,,anzuhalten® und das vom Vergessen
Bedrohte, die ,,allzuvielen Reisenden® (I 43), ndmlich die in Zahl und Individuali-
tit langst nicht mehr faBbaren Opfer der paléstinensischen Katastrophe, ins Be-
wuBitsein zuriickzubringen (II 37-49). Im Zentrum steht also die Erinnerung: die
Anrufung der Mutter/ Erde an die Wolke, an das zu einem kosmischen Korper ge-
ballte Leid, gilt der Herstellung einer gegenseitigen Erinnerung zwischen den Lei-
denden damals und jetzt: ,,behalte dir aus unsern Trénen ein Gedenken (tidkar) an
die, die vor uns fortgegangen, die geflohen sind*“ (Il 46-47).

3.2.1 Teil 111

Der kurze dritte Teil mit seinem Aufruf zum Aktivismus ist Rede des Sprechers
selbst, der wieder in seiner — iiber die eines Mitglieds der Trauergemeinschaft weit
hinausgehenden — Autoritdt als Sprecher der Gesellschaft auftritt: seine Mahnrede
fiihrt zu dem im Vorspann angekiindigten Typus des Trauergedichts zuriick, indem
er, altarabischen Vorbildern folgend, die Wiederherstellung der Unversehrtheit der
Gesellschaft durch kdmpferische Selbstbehauptung fordert — wie sie auch im Re-
frain des im modernen Paléstina geldufigen ta 'bin-Gesangs der Trauergiste eines
Mirtyers zum Ausdruck kommt3>.

4. Der Text im Kontext von Memoria: Zwei Formen
von Erinnerungsbewahrung und Identitditskonstruktion

4.1 Paldstinensische poetische Mnemotechnik: Heroismus;
der kollektive Korper als Zeichentréiiger; Mdrtyrertod als Einschreibung

Ist es erst der Dichter Mahmud Darwish, der — gestiitzt auf die volksreligiose und
dichterische Tradition Paléstinas — hier einen neuen ,Mythos® stiftet? Zwar ist der
Tod des gefallenen Kédmpfers auch in der fritheren Dichtung3® mit einer festlichen
und angesichts der Vorstellung von der Verbindung des Maértyrers mit einer Para-

35 Das Gedicht reflektiert die Stimmung in der Phase kurze Zeit vor der Entstehung eines orga-
nisierten paldstinensischen Widerstands.
36 Abu Hashhash 1994.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG* 63

diesjungfrau ans Ubernatiirliche grenzenden Aura umgeben, die den faktischen
Verlust des Lebens iiberstrahlt,3” doch ist die elaborierte und in ihren Phasen aus-
gearbeitete Umwertung von Tod in Hochzeit in der politischen Dichtung neu. Sie
stiitzt sich auf die bei den Horern tief eingewurzelte Uberzeugung von der
,hatlirlichen Zusammengehorigkeit von Land und Bewohnern — in einem stédti-
schen Milieu kénnte sich ein Ausdruck so intimen Verbundenseins kaum herausbil-
den — und die hohe Wertschiatzung des Verbleibens der jungen Generation in ihrem
angestammten Famlienkreis. Diese Grundhaltungen sind kennzeichnend fiir die
dorfliche Gesellschaft Paléstinas; sie wurden bereits in der élteren paléstinensi-
schen Dichtung, seit den dreifliger Jahren, thematisiert.3® Die im Fall des Todes ei-
nes jungen Menschen symbolisch hergestellte festliche Verbindung mit dem Land
ist nicht einmal exklusiv auf Paléstina begrenzt, sie 146t sich auch in anderen medi-
terranen Milieus, etwa noch im ldndlichen Griechenland der sechziger Jahre, nach-
weisen’® — aber eben als unreflektiert praktiziertes Brauchtum, ohne eine iiber den
AnlaB hinausweisende politische Dimension.

Was im paléstinensischen Gedicht iiber den rituellen Brauch hinausgeht ist die
erst vom Dichter vollzogene Mythisierung des Helden: Dessen Vorgeschichte, die
ihn auf seine besondere ,Hochzeit’ vorbereitet, ist ganz von Selbstverweigerung
geprégt: sein undramatisches Verlassen des familiiren Raumes, sein ohne Abschied
vollzogener Weggang von den vertrauten Verwandten und Freunden, sein Verzicht
auf erotische Abenteuer. Diese Kette von Verweigerungen gegeniiber den Ansprii-
chen der Realitdt — suggestiv durch Anaphern ausgedriickt: lam yabki... 1 18, lam
yugqif... 119, wa-lam tusafir... ‘aynah I 20, wa-md tadii ‘at ...yadah 1 21, lam ya ‘rifi
I-gazal 1 23, wa-lam yuqabbil...1 22, wa-lam yufakkir bi-lI-hawa katira 1 25, ma
qala ... li ummihi [-wida ‘11 5, ma qala li-I-ahbabi... 11 7, wa-lam yada * risalatan 11
9, wa-lam yahutta kalima 11 11 — lassen ihn als ‘asig, d.h. als einen selbstaufop-
fernd Liebenden erkennen, als einem Ideal verschrieben, das die Begrenztheit sei-
nes Herkunftsmilieus, ja die vertraute Realitét als solche transzendiert.

37 Siehe Neuwirth 2004b.

38 S, Katz 1996: 85-106. — Das bereits in den dreiBiger Jahren in Gender-Kategorien konstruier-
te Verhéltnis der Paléstinenser zu ihrem Land 148t sich durch neuere Erkenntnisse anthropo-
logischer Forschung klarer beleuchten. In der Theorie von Nancy Jay (Jay 1992) hingt das
relative Prestige von Téten und Ménnlichkeit einerseits und Lebensspenden und Weiblichkeit
andererseits vom jeweiligen Verhéltnis zu Leben und Tod ab. In einzelnen Kulturen genief3t
der Tod eine hohe Wertigkeit. Ménner, die mit dem Tod zu tun haben, gelten dort als he-
roisch. Die von ihnen behauptete Kontrolle {iber das Leben wird besonders in den von ihnen
allein praktizierten Opferriten manifest. Die dramatische Form dieser Riten ist die Selbstauf-
opferung in Zeiten kriegerischer Auseinandersetzung. Hier wird das sich selbst darbringende
Opfer ,entleibt‘, um in seiner Méannlichkeit umso vollkommener wieder Gestalt anzunehmen.
Nach Jay stellt das Opfer in diesem Prozel} seine Gesellschaft neu her, nur vollkommener, da
jetzt nicht von einer Frau geboren, sondern durch heroische méannliche Selbstaufopferung
verwandelt.

39 Danforth 1982.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 ANGELIKA NEUWIRTH

Darwishs Wahl des mystischen ‘asig — wenn der Terminus auch in diesem Ge-
dicht noch nicht explizit genannt ist*® — als Typus des heroischen Widerstands-
kampfers war ideal getroffen. Nicht nur boten sich dem Dichter aus der arabisch-
islamischen Kultur neben den Helden der mittelalterlichen Volksromane*! nur we-
nige heroische Modelle als Vorbildfigur des paléstinensischen Widerstands an. Die
‘asig-Figur erlaubte auch in einzigartiger Weise den Einsatz in zwei gegensétzli-
chen Szenarien. Denn im ‘asig verband sich heroischer Absolutheitsanspruch und —
aus der langen Geschichte der sufischen Rebellen gegen herrschende Autorititen
erwachsenes — notorisches Subversionspotential mit einem hohen Mal} an Leidens-
bereitschaft. Diese gegensitzlichen Konnotationen des Heroischen ermoglichten es
Darwish, mit dem ‘asig — der zudem noch dem fida’7, dem ,,Sich-Aufopfernden®,
wie die offizielle Bezeichnung des nationalistischen Widerstandskdmpfes lautete,
begrifflich eng verwandt erschien — zugleich eine Macht- und eine Ohnmachtfigur
zu konzipieren, die sich als Chiffre des Triumphs und des Leidens einsetzen lief3.

Denn es 146t sich nicht iibersehen, dafl das um den Widerstandskdmpfer herum
konstruierte ,mythische‘ Paradigma des eine kosmische Hochzeit durchlaufenden
Helden im Gedicht nicht nur sinnstiftend zur mentalen Aufrichtung der Trauernden
inszeniert, sondern gleichzeitig gegen die Trauernden eingesetzt wird, denen eine
Wiederherstellung der Normalitdt versagt bleibt. Die ihnen auferlegte Reaktivie-
rung und Kontinuierung der Leidenserinnerung folgt aus dem dichterischen Impe-
rativ: ,,Nennt seinen Namen nicht!* (/@ tadkurii smahu 1 5,6), und noch mehr aus
der Aufforderung: ,,Laflt ihn wie eine Wunde bluten!* (halithu gurhan ra‘ifan 1 10).
Die individuelle Verwundung des Koérpers des Kampfers soll zum blutenden Mal
auf dem Kollektivkorper der paldstinensischen Gesellschaft werden. Keine Ein-
schreibung konnte in einer Gesellschaft, die — wie die paldstinensische und iiber-
haupt die islamisch-gepriagten Gesellschaften des Nahen Ostens — dem Blut einen
sehr hohen Symbolwert beimilit, ,graphischer’ wirken als das reale Wundmal auf
dem individuellen und das iibertragene Wundmal auf dem kollektiven Korper. Das
von Darwish geprigte und in zahlreichen Gedichten und Prosatexten immer neu
belebte Bild der paléstinensischen Wunde (a/-gurh al-filastini) wird in der Folge-
zeit zur Chiffre flir den — durch den militdrisch zwar ergebnislosen, mental aber
hoch wirksamen Widerstand — im BewuBtsein présent gehaltenen Unrechtszustand.

Das Bild von der Wunde als Erinnerungszeichen mag dichterischer Herkunft
sein, es steht dennoch in seinem weiteren kulturellen Kontext nicht isoliert da. In
seinem bi-kulturellen Herkunftsmilieu tritt es in einen schwer zu {ibersehenden

40 Der Typus des mystischen ‘Ashig wird spiter sowohl fiir den engagierten Dichter als auch fiir
sein aktivistisches alter ego, den Freiheitskampfer, in Anspruch genommen, daneben begeg-
nen vereinzelt mystische Gedankenfiguren in frithen Kurzgedichten.

Darwish hat in einem friihen Gedicht, das sich explizit auf den ‘Ashig-Typus beruft, ‘Ashiq
min Filastin (1966), eine Identifikation des (als Dichter mit der Waffe des Wortes auftreten-
den) Kémpfers auch mit dem Volksepos-Helden ‘Anfara vorgenommen. Zu der Bedeutung
der Volksromane fiir die moderne paléstinensische Dichtung generell s. Embalo/Neuwirth/
Pannewick 2001, Index.

41

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG* 65

Kontext zu mnemotechnischen Praktiken der israelischen Nachbargesellschaft, auf
die abschliessend kurz eingegangen werden soll.

4.2 Jiidische Mnemotechnik als Herausforderung:
Zeichen: Schrift und Formel

Die paléstinensische Mnemotechnik wirft Fragen auf: LaBt sich Erinnerung an Ver-
lorenes nicht viel sicherer als durch die ans Masochistische grenzende stidndige Re-
aktivierung des Leidens durch zeitliche und ortliche Fixierung des Verlustes, durch
Benennung des Verlorenen bannen, eventuell durch seine bleibende und vielleicht
sogar monumentale Einprdgung in eine zu beschreibende Oberfliche? Das eben ist
die Praxis der ,anderen‘ Gesellschaft im Lande, deren ,Erinnerung‘, gepflegt in ei-
ner nie abgebrochenen, durch Schrift gepragten Tradition, ihnen zweitausend Jahre
die Verbindung zu ihrem mythischen Ursprungsland aufrechtzuerhalten half.
Obwohl es erst in der Moderne zu einer jiidischen Historiographie gekommen ist,
war jiidische Identitét seit dem Altertum durch ein beispiellos enges Verhéltnis zum
geschriebenen und gelesenen Wort geprégt, das in verschiedenem Kontext begeg-
nete, sei es in gelehrtem, sei es — vor allem — in liturgischem Rahmen*?, sei es
schlieBlich in der bloBen Festhaltung eines Namens in hebrdischen Lettern in ei-
nem Memorbuch oder auf einem Grabstein im ,,Haus des Gedenkens (bét zik-
karon) oder im Gedenken an einen Verstorbenen, dessen Namensnennung die Zu-
satzformel ,,Segen seinem Gedenken* (zikhrono le-bhrakhah)® erhielt. Es ist diese
auf eine feierliche Nennung von individuellen Toten und konkreten Verlustereig-
nissen zu ihrer Einordnung in die Leidensgeschichte des Volkes rekurrierende
Formensprache der Erinnerung, die auch moderne Zeremonielle nationaler Trauer
beherrscht.

Eine solche Pflege der Erinnerung liegt der majoritér landlichen, von Schriftkul-
tur lange Zeit wenig beriihrten Bevdlkerung Paldstinas génzlich fern. Der Islam,
zumindest der in Paldstina vorauszusetzende sunnitische, hat nicht nur keine ver-
gleichbare liturgische Formensprache fiir die Bewahrung von Leidenserinnerung
entwickelt, er hat vor allem einer Ubergewichtung von Leidenserfahrung durch die
Betroffenen religionsrechtlich deutlich vorgebaut.** Fiir die Bewahrung kollektiver
Erinnerung in Zeiten ihrer Bedrohung hatte man die angemessene Formensprache

42 S. dazu die historisch-anthropologische Auseinandersetzung mit der spezifischen jiidischen
Erinnerung bei Yerushalmi 1982 (dt. Yerushalmi 1988).

Charakteristischerweise steht im muslimisch-arabischen Sprachgebrauch an dieser Stelle die
ganz andere Formel, eine Ubertragung der Alleinverfiigung iiber den Verstorbenen an Gott
ausdriickend: ,,Gott habe ihn selig®, wortlich: ,,Gott erbarme sich seiner* (rahimahu llah).
Die sehr niichternen Begrabnisriten sind Mannern vorbehalten, deren dlteste Formen Griitter
1954-1955 behandelt. Auch die hiuslichen Kondolenzzeremonien, beherrscht von mehrtigig
abgehaltenen feierlichen Koranrezitationen, zielen mit ihrem wiederholten Verweis auf die
gottliche Allmacht und Vorsehung eindeutig auf eine Dampfung individueller Emotionen,
vgl. hierzu die Darstellung eines entsprechenden Ablaufs bei Qleibo 1992: 2-34.

43

44

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 ANGELIKA NEUWIRTH

daher auBlerhalb der offiziellen Religion zu suchen. Man fand sie in den seit jeher
geiibten sozialen Ritualen der dorflichen Gesellschaft, die dem Zusammenhalt der
Sippen giiltigen Ausdruck verleihen. Die in unserem Gedicht zum ersten Mal in
Darwishs Werk begegnende Instrumentalisierung des — ein zentrales soziales Ritual
des landlichen Paldstina mythisch verdichtenden — Gedankens des ‘urs as-Sahid fiir
die Heraufbeschworung von Erinnerung ist vielleicht nicht zuletzt Reaktion auf ei-
ne Herausforderung. Sie ist als eine Antwort Mahmud Darwishs auf die das Ge-
meinschaftsleben deutlich prigenden Rituale der Erinnerungspflege bei ,den Ande-
ren‘ zu verstehen, wie sie vor allem in bestimmten Liturgien des jiidischen Kultus,
und von daher auch bei nationalen Gedenkfeiern ihren Platz haben. Diesen Ge-
denkritualen, die mit ihren konkreten Namensnennungen historischer und individu-
eller Verluste das Bewulitein der hohen Wertigkeit des Lebens der Verbliebenen
starken,® wird auf palédstinensischer Seite nicht eine entsprechende Konkretisie-
rung der eigenen — gegeniiber der jiidischen ja auch jlingeren und in ihrer politi-
schen Dimension weniger weitgreifenden — Geschichts- und Identitatskonstruktion
entgegengesetzt. Vielmehr findet sich auf paléstinensischer Seite eine ganz anders-
artige Form der Erinnerungsbewahrung: die Wiederbelebung der tribal-heroischen
arabischen Kadmpfertradition und die Vereinigung mit dem Land in freiwilliger
Aufopferung des eigenen Lebens als ein Akt der Stiftung gesellschaftserhaltender
Erinnerung iiber den Einschnitt der Katastrophe hinweg. Vor allem aber ist an die
Stelle der Schrift, die individuelle Verluste festhélt, auf der anderen Seite ein weni-
ger historisch als rituell-kodiertes Zeichen getreten: die blutende Wunde, die vom
verletzten Individuum weg auf den kollektiven Korper der durch den Unrechtszu-
stand verwundeten palédstinensischen Gesellschaft verweist.

5 Ghazal als Subtext

Um abschlieBend noch einmal auf unser Gedicht zuriickzukommen: der junge
Mann, der im Gewand des Leichentuchs, als ein Anderer, zuriickkehrt, hat eine
Wandlung durchgemacht von einer Person zu einem Zeichen, einer Wunde am kol-
lektiven Korper.#¢ Er ist damit Teil einer dichterischen Konstruktion, eines kollek-
tiv relevanten Erinnerungstextes, einer hikdya, geworden. Das war moglich und
den Horern zumutbar, weil es dem sich in den sechziger Jahren herausbildenden
neuen Rollenversténdnis des fida 'z, wesentlich entsprach. Das Gedicht stellt diese
ideologische Entwicklung in einen Zusammenhang mit der Macht der Dichtung,

45 Vgl. hierzu die Feststellung Daniel Krochmalniks: ,,Der ausgeprigte Uberlebenswille Israels
stellt sich als Reaktion auf den ausgeprigten Vernichtungswillen dar.” (Krochmalnik 1988:
8f).

In Nancy Jays Kategorien hat der kollektive Korper durch diese ,Einschreibung‘ eine Ver-
vollkommnung erfahren, er hat sich von einem ,organischen‘, d.h. dem weiblichen Geburts-
akt verdankten, Korper, in einem ,heroischen‘, durch das méannliche Selbstopfer gepragten,
Korper verwandelt.

46

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG* 67

konkret der Liebesdichtung. Der im Gedicht abgebildete junge Mann erscheint ,in
seiner Realitdt® — vor allem in dem fiir sein Lebensalter entscheidenden Bereich der
Erotik — statt von realen eigenen Erfahrungen von Texten gelenkt. Das, was ihm als
Liebeserfahrung einzig zugestanden wird (lam ya ‘rif ... gayr 123), ist die Vertraut-
heit mit ,,Liedern eines Sdngers ohne Hoffnung™, d.h. die Vorstellung von Liebe
aus der Distanz, ohne sinnliche Erfiillung, von Hingabe an ein Ideal durch Selbst-
aufgabe,*’ wie sie aus ghazal-Texten hervorgeht — nicht anders, als dies der Kairi-
ner Romancier Nagib Mahfuz noch fiir seine Generation bezeugt. Die hier gene-
rierten Energien hitten ihn — wiederum Mahfuz’ Erfahrung zufolge — zu einem
Dichter, zu einem sich in Worten ausdriickenden ‘Gsig, werden lassen konnen. In
der von Mahfuz’ Szenario weit entfernten Welt des in seiner Existenz erschiitterten
Paléstina, dichterisch einem Niemandsland (‘alam bi-la hard’if),*® begegnet er uns
jedoch auf dem anderen Wege des ‘asig, dem des aktiven fida i.

Ghazal als Tradition, die dichterisch inspirierte Liebe zu einem Ideal, liegt als
Subtext dem hier vorgestellten Gedicht (und seinem gesamten Zyklus) zugrunde.
Es hat aber nicht nur eines der bedeutendsten Genres in der Darwish’schen Dich-
tung entscheidend gepragt. Es ist dariiber hinaus auch bis spét in die neuziger Jahre
als wirkungsmaichtiger Subtext fiir die Mentalitit jener ‘usSag vorauszusetzen, die
sich selbst bei ihrem freiwillig auf sich genommenen Tod nicht als Opfer, sondern
als Erneuerer ihrer Gesellschaft gesehen haben.*?

Bibliographie

Abu Hashhash, Ibrahim 1994: Tod und Trauer in der Poesie des Paldstinensers
Mahmud Darwisch. Berlin.

Arkoun, Mohamed 1978: ‘Ishk. In: E. van Donzel/ B. Lewis/ C. Pellat (Hgg.): The
Encyclopaedia of Islam. New edition. Bd. 4. Leiden. 118-119.

Bauer, Thomas 1998: Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und
10. Jahrhunderts. Wiesbaden. (Diskurse der Arabistik 2).

Bauer, Thomas/ Neuwirth, Angelika (Hgg.) 2005: Ghazal as World Literature I:
Transformations of a Literary Genre. Beirut (Beiruter Texte und Studien 89).

Bell, J. Norment 1979: Love Theory in Later Hanbalite Islam. Albany.

Beshara, Suha 2001: Zehn Jahre meines Lebens fiir die Freiheit meines Landes.
Miinchen.

Blachére, Régis 1975: Ghazal. (i). In: B. Lewis/ C. Pellat/ J. Schacht (Hgg.): The
Encyclopaedia of Islam. New edition. Bd. 2. Leiden. 1028-1033.

Combs-Schilling, M. E. 1989: Sacred Performances. Islam, Sexuality, and
Sacrifice. New York.

47 . das Selbstzeugnis im Eingangsmotto.
48 3. Jarrar 2002. 217-28.
49 Vgl. dazu auch das Nachwort von Angelika Neuwirth zu Beshara 2001.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 ANGELIKA NEUWIRTH

Dalman, Gustaf 1901: Paldstinischer Diwan. Als Beitrag zur Volkskunde Palds-
tinas gesammelt, mit Ubersetzung und Melodien herausgegeben. Leipzig.

Danforth, Loring M. 1982: The Death Rituals of Rural Greece. Princeton.

Darwis, Mahmiud 1981: Diwan Mahmid Darwis. Beirut.

Embalo, Birgit 2000: Intertextuelle Beziige zeitgendssischer arabischer Poesie zur
arabischen Dichtungstradition. In: Griindler,Beatrice/ Klemm, Verena (Hgg.):
Understanding Near Eastern Literatures. Wiesbaden. (Literaturen im Kontext:
Arabisch, Persisch, Tiirkisch I). 37-57.

Embal6, Birgit/ Neuwirth, Angelika/ Pannewick, Friederike 2001: Kulturelle
Selbstbehauptung der Paldstinenser. Survey der modernen paldstinensischen
Dichtung. (Beiruter Texte und Studien 71).

Enderwitz, Susanne 1995: Liebe als Beruf. Al-‘Abbas ibn al-Ahnaf und das Gazal.
Beirut. (Beiruter Texte und Studien 55, 1).

Flores, Alexander 1988: Intifada. Aufstand der Paldstinenser. Berlin.

Giffen, Lois 1972: A Theory of Profane Love among the Arabs. The development of
the genre. London.

Gruendler, Beatrice 1999: The Motif of Marriage in Select Abbasid Panegyrics. In:
Neuwirth, Angelika et al. (Hgg.): Myths, Historical Archetypes and Symbolic
Figures in Arabic Literature. Towards a new hermeneutic approach. Beirut.
(Beiruter Texte und Studien 64). 109-122.

Griitter, Irene 1954/1955: Arabische Bestattungsbrauche in frithislamischer Zeit
(nach Ibn Sa‘d und Bukhari). Der Islam 31. 146-173 und 32. 79-104, 168-194.

Haddad, Misil (Haddad, Michel)/ Qa‘war, Gamal (Hgg.) 1955: Alwan min al-i‘r
al-‘arabi fi Isra’il. Nazareth: Matba‘at al-Hakim.

Haydar, Adnan 1989: The development of Lebanese Zajal; Genre, metre and verbal
duel. Oral Tradition 4, 1-2. 189-202.

Jacobi, Renate 1987: Omaijadische Dichtung. In: Helmut Gétje (Hg.): Grundriss
der arabischen Philologie 1I. Wiesbaden. 32-40.

Jarrar, Maher 2002: Displaced Palestinians and the ‘re-production’ of space in three
contemporary novels. In: Scheffler, Thomas (ed.): Religion between Violence
and Reconciliation. Proceedings of a Conference held at the OIB 1998. (Bei-
ruter Texte und Studien; 76). 217-228.

Jay, Nancy 1992: Throughout Your Generations Forever: Sacrifice, Religion and
Paternity. Chicago.

Al-Jayyusi, Salma Khadra 1977: Trends and Movements in Modern Arabic Poetry.
Leiden.

Katz, Sheila Hannah 1996: Adam and Adama. Ard and ‘Ird. Engendering Political
Conflict and Identity in Early Jewish and Palestinian Nationalisms. In:
Kandiyoti, Deniz (Hg.): Gendering the Middle East. Emerging Perspectives.
London. 85-106.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,LIED DES SANGERS OHNE HOFFNUNG* 69

Klemm, Verena 1998: Literarisches Engagement im arabischen Nahen Osten.
Konzepte und Debatten. Wiirzburg.

Klemm, Verena 2005: Darwish and Rita — Three Poems of a Love Impossible to
Live. In: Neuwirth, Angelika/ Bauer, Thomas (Hgg.): Ghazal as World
Literature I: Transformations of a Literary Genre. (Beiruter Texte und Studien
89). 243-258.

Krochmalnik, Daniel 1988: 9. November 1938, 14. Mai 1948. Zur Entmytho-
logisierung von zwei historischen Ereignissen. Babylon 5.

Marek, Jan 1983: Die Darstellung der Realitdt in der Urdu-Dichtung von Faiz
Ahmad Faiz. In: Biirgel, Johann Christoph/ Fahndrich, Hartmut (Hgg.): Die
Vorstellung vom Schicksal und die Darstellung der Wirklichkeit in der zeit-
gendossischen Literatur islamischer Ldnder. Bern. 153-168.

Neuwirth, Angelika 1988: Kulturelle Sprachbarrieren zwischen Nachbarn. Ein
neues Gedicht von Mahmud Darwish im Verhor seiner israelischen Leser.
Orient 29. 440-466.

Neuwirth, Angelika 1994: Israelisch-Paldstinensische Paradoxien: Emil Habibis
Roman ‘Der Peptimist’ als Versuch einer Entmythisierung von Geschichte.
Quaderni di Studi Arabi 12. 95-128.

Neuwirth, Angelika 1999: Mahmud Darwish’s Re-staging of the Mythic’s relation
towards a super-human Beloved. In: Guth, Stephan/ Furrer, Priska/ Biirgel,
Johann Christoph (Hgg.): Conscious Voices. Concepts of writing in the Middle
East. Proceedings of the Berne Symposium July 1997. Beirut (Beiruter Texte
und Studien 72). 153-178.

Neuwirth, Angelika et al. (Hgg.) 1999: Myths, Historical Archetypes and Symbolic
Figures in Arabic Literature. Towards a new hermeneutic approach. Beirut.
(Beiruter Texte und Studien 64).

Neuwirth, Angelika 2004a: From Sacrilege to Sacrifice. Observations on Violent
Death in Classical and Modern Arabic Poetry. In: Pannewick, Friederike (Hg.):
Martyrdom in Literature. Visions of death and meaningful suffering in Europe
and the Midlle East from Antiquity to Modernity. Wiesbaden. 259-282.

Neuwirth, Angelika 2004b: Hebrdische Bibel und arabische Dichtung. Mahmud
Darwish und seine Riickgewinnung Paldstinas als Heimat aus Worten. In:
Neuwirth, Angelika/ Pflitsch, Andreas/ Winckler, Barbara (Hgg.): Arabische
Literatur, postmodern. Miinchen. 136-157.

Neuwirth, Angelika 2004c: Traditionen und Gegentraditionen im Lande der Bibel.
Emil Habibis Versuch einer Entmythisierung von Geschichte. In: Angelika
Neuwirth, Andreas Pflitsch & Barbara Winckler (hrsg.): Arabische Literatur,
postmodern. Miinchen. 137-178.

Neuwirth, Angelika 2005: Victims victorious: Violent death in Arabic classical and
modern Ghazal. In: Bauer, Thomas/ Neuwirth, Angelika (Hgg.): Ghazal as
World Literature I: Transformations of a Literary Genre. Beirut (Beiruter Texte
und Studien 89). 259-282.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 ANGELIKA NEUWIRTH

Neuwirth, Angelika 2006: Einleitung. In: Neuwirth, Angelika/ Hess, Michael/
Pfeiffer, Judith/ Sagaster, Borte (Hgg.): Ghazal as World Literature II: From a
literary genre to a Great Tradition. Ottoman Gazel in context. Beirut (Beiruter
Texte und Studien 84).

Pannewick, Friederike (Hg.) 2004: Martyrdom in Literature. Visions of death and
meaningful suffering in Europe and the Midlle East from Antiquity to Mo-
dernity. Wiesbaden.

Qleibo, Ali H. 1992: Before the Mountains Disappear. An Ethnographic Chronicle
of the Modern Palestinians. Kairo.

Ritter, Hellmut 1978: Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschich-
ten des Fariduddin Attar. Leiden.

Thqan, Fadwa 1988: Rikla sa ‘ba, rihla gabaliya. Siva datiya. Amman.

Tuqgan, Fadwa 1996: 4 Mountainous Journey. The life of Palestine’s outstanding
woman poet. Olive Kenny (Ubers.). London.

Vadet, Jean Claude 1956: L esprit courtois en Orient dans les cing premiers siécles
de I’Hégire. Damaskus.

Wagner, Ewald 1988: Grundziige der klassischen arabischen Dichtung. Darmstadt.

Weidner, Stefan 1997: Mahmid Darwis. In: Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): Kriti-
sches Lexikon zur fremdsprachigen Gegenwartsliteratur. 44. Nachlieferung.
Miinchen. 1-16, A/1-D/2.

Weir, Shelagh 1989: Palestinian Costume. London.

Yerushalmi, Yosef Hayim 1982: Zakhor. Jewish History and Jewish Memory.
Washington.

Yerushalmi, Yosef Hayim 1988: Zachor — Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und
Jlidisches Geddchtnis. Berlin.

https://dol.org/10.5771/6783956508832-47 - am 17.01.2026, 23:03:27. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ium—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

