6 Gesellschaften-gegen-den-Staat
anstelle von Gesellschaften-ohne-Staat

(Pierre Clastres)

Pierre Clastres (1934-1977) ist studierter Philosoph. Sein Fiirsprecher
ist Etienne de La Boétie mit dessen Frage der politischen Philosophie,
warum die Vielen dem Einen gehorchen.! Zugleich ist er tief beeinflusst
von Lévi-Strauss und Alfred Métraux, wegen denen er in den 1950ern
zur Anthropologie wechselt. Ab 1962 entfaltet er seine Philosophie des
indianischen Hauptlingstums — die These einer nicht-koerzitiven, nicht-
zwingenden Form der Macht. 1963-1974 verbringt er mehrere Jahre
in Siidamerika, bei den Guayaki,?> Guarani,® Chulupi* und Yanomami
in Paraguay und Brasilien. Er ist Forscher am CRNS im Laboratoire
d’anthropologie sociale, das er im Streit mit Lévi-Strauss verlasst; so-
wie directeur d’études an der EPHE. Pierre Clastres verstirbt mit 43
Jahren bei einem Autounfall. Seinen Ruf als Kopernikus der politischen
Anthropologie (und, in geneigten Kreisen, als Anarchist®) begriindet
1974 die Anthologie bereits zuvor erschienener Texte unter dem Titel
La Société contre 1’Etat. Recherches d’anthropologie politique.® Mit
ihr wird das Feld der politischen Anthropologie neu besetzt, eine Um-
formung, die Georges Balandier 1967 vorbereitet hatte.” Das »rasante
Denken« von Pierre Clastres habe, so Marcel Gauchet, den Marxismus
und uber ihn hinaus jedes Entwicklungs- und Fortschrittsdenken »un-

1 P. Clastres, Liberté, malencontre, innommable (Postface), in: E. de La Boétie,
Le Discours de la servitude volontaire, Paris 1976 (dt.: Freiheit — Fatalitidt —
Namenlos, in: Unter dem Pflaster liegt der Strand 8, Berlin 1981, 85-99).

2 P. Clastres, Chronik der Guayaki, die sich selbst Aché nennen, nomadische Ji-
ger in Paraguay (1972), Miinchen 1984 (es handelt sich um die Uberarbeitung
seiner thése von 1959).

3 P. Clastres, Le Grand Parler. Mythes et chants sacrés des Indiens Guarani, Pa-
ris 1974.

4 D. Clastres, Mythologie des indiens Chulupi, Louvain 1992.

V. a. hierzulande hat man ihn so verstanden, nicht zuletzt dank des dt. Titels:

Staatsfeinde anstelle von Gesellschaft-gegen-den-Staat, sowie dank der Uber-

setzungen in den Bianden von Unter dem Pflaster liegt der Strand.

6 P. Clastres, Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie, Frankfurt/M.
1976.

7 Auch Balandier hilt die Rede von »ahistorischen< Gesellschaften fiir falsch;
ebenso wie die »aus der Ferne auferlegte Entpolitisierung« derjenigen Gesell-
schaften, die angeblich in Unverdnderlichkeit und in Gegenseitigkeit ver-
harren. Damit avancierte er vor Clastres zum Klassiker der politischen An-
thropologie, mit dem er sich einig weifs, und mit dem sich der Begriff

“

385

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

gultig« gemacht.® Posthum sind weitere Arbeiten tiber die gegenstaatli-
chen Gesellschaften erschienen, in denen die Unterscheidung zentrifuga-
ler und zentripetaler Gesellschaften auftaucht.” Clastres arbeitet eng mit
Cornelius Castoriadis, Claude Lefort (mit dem er 1977 die Zeitschrift
Libre. Politique — anthropologie — philosophie griindet), Deleuze und
Guattari'® sowie Gauchet!'! zusammen. Die politische Theorie all die-
ser Denker weist grundlegende Gemeinsamkeiten auf, und Deleuze und
Guattari, Gauchet und nicht zuletzt Claude Lefort kntipfen dabei auch
ganz explizit an Clastres an.!?

I

I

I

der politischen Anthropologie sodann verband (G. Balandier, Politische An-
thropologie (1967), Miinchen 1976, 52). Gegen Marxismus, Strukturalismus
und Strukturfunktionalismus will Balandier die stindigen Eruptionen, die Be-
wegungen am Grund des Sozialen beschreiben: in den alltdglichen Aktivitdten.
Er spricht von einer >dynamistischen Anthropologies, fiir die sich Strukturen
nur abhingig von ihren immanenten Dynamiken betrachten lassen. Balandier,
Schiiler von Gurvitch, nennt seine Bezugsautoren selten, bis auf Mauss. Siehe
G. Balandier, Phénomeénes sociaux totaux et dynamique sociale, in: Cahiers
Internationaux de Sociologie 30 (1961), 23-3 4, ders., Sociologie dynamique
et histoire a partir de faits africains, in: Cabiers internationaux de sociologie
34 (1963), 3-11.
8 M. Gauchet, Introduction: Les figures du politique, in: Ders., La condition
politique, Paris 2005, 9—44, 11f.
9 V.a. Clastres, Archdologie der Gewalt. Der Krieg in primitiven Gesellschaften
(1977), in: Ders., Archdologie der Gewalt, Ziirich 2008, 33-82.
o Die Inspiration ist gegenseitig. Vgl. Deleuze/Guattari, Anti-Odipus (1972),
Frankfurt/M. 1977; Tausend Plateaus, 568ff.; sowie P. Clastres, Les Marxistes
et leur anthropologie, in: Recherches d’anthropologie politique, in: Libre, 3
(1978), 157-170, 162. Zur Herkunft der Begriffe organloser Korper und Rhi-
zom B. Glowczewski, Guattari et Panthropologie: aborigénes et territoires
existentiels, in: Multitudes 34 (2008), 84—94: »Die Begeisterung von Guattari
fiir die totemistischen Wege und den Gebrauch der Traume .... wurde ausge-
16st durch die Tatsache, dass das Verwandtschaftssystem ... Strategien zu nut-
zen scheint, um Strukturen der zentralisierten Herrschaft zu vermeiden — ein
Echo wiederum auf >société contre I’Etatc. Die >Kriegsmaschine« antwortet
auf Clastres’ machine prophétique; der wiederum die >Staatsmaschine« tiber-
nimmt (s.u. und G. Sibertin-Blanc, Etat et généalogie de la guerre: ’hypothése
de la >machine de guerre de Gilles Deleuze et Félix Guattari, in: Astérion n°3;,
2005, 277-299).
Die Gesellschaft verdankt sich einer >Schuld des Sinns«, sie griindet sich im-
mer woanders her, sie muss sich abhingig von einem » Aufsen und Anderem
denken, um sich tiberhaupt zu denken« (den Ahnen, Gott): M. Gauchet, La
dette du sens et les racines de I’Etat. Politique de la religion primitive (1977),
in: Ders., La condition politique, Paris 2005, 45-90, 73.
2 Lefort hat ihm zwei Hommages gewidmet: Pierre Clastres, in: Libre 4 (1978),
50—54; ders., Cceuvre de Clastres, in: M. Abensour (Hg.), Lesprit des lois sau-

-

386

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTEN-GEGEN-DEN-STAAT

Das Werk ist so originell wie umstritten,'> umstritten wegen der Pole-
mik gegeniiber der bisherigen (strukturalistischen, naturalistischen oder
okologischen und vor allem der marxistischen) Ethnologie; umstritten
auch wegen seiner strukturalen Arbeitsweise, die aus Sicht vieler Ethno-
logen unzulissige Verallgemeinerungen und damit Verzerrungen der Sin-
gularitit der jeweiligen Ethnie vornimmt. Der Status dieses Werkes ist
also ebenso »paradox« wie bei Lévi-Strauss. Beginnt dieser seine Analy-
sen 1936 bei den Bororo, bei denen Lévi-Strauss sein theoretisches Kern-
geriist gewinnt (Reziprozitit, dualistische Organisation und >kalte< Ge-
sellschaft), dann aber kaum mehr speziell von diesen Indianern spricht
- so gilt Clastres zwar auch als verdienstvoller »archetypischer Ameri-
kanist«, der er bislang unerforschten Ethnien seine Lebenszeit widmete;
zugleich entfaltet er aber auch Allgemeingultigkeit beanspruchende ge-
sellschaftstheoretische Thesen. Clastres ist also einer der ersten Ethnolo-
gen, der sich den tropischen siidamerikanischen Kulturen widmete, und
ebenso wenig wie Lévi-Strauss ist er deshalb aber Spezialist geblieben.
Fiir die Ethnologie ist dies bis heute problematisch: Clastres installiere
in deren Kern ein trojanisches Pferd, namlich ein philosophisches Den-
ken. Gerade die Ethnologie ist skeptisch gegentiber jeder >Grofstheorie,
die mit einer radikalen Vereinfachung der ethnographischen Landschaft
einhergehe und zudem die Gesellschaft hyperbolisiere.'* Philippe Desco-
la, von dem diese Zeilen stammen, und der kiirzlich mit einer neuen, gro-
Ben strukturalen Anthropologie hervorgetreten ist, hat gleichwohl impli-
zit ein Kernargument von Clastres geteilt, wenn er namlich die Achuar
als eine Gesellschaft versteht, die sich absichtsvoll zerstreuen, um sich
den Staat zu verwehren.!

vages. Pierre Clastres ou une nouvelle anthropologie politique, Paris 1987,
I83—2ITI.

13 Zur Wiirdigung von Clastres vgl. M. Abensour (Hg.), L'esprit des lois sau-
vages. Pierre Clastres ou une nouvelle anthropologie politique, Paris 1987
sowie Collectif, L’anti-autoritarisme en ethnologie, actes du colloque ethnolo-
gique de Bordeaux du 13 avril 1995, Bordeaux 1997; zur Kritik z.B. E. Terray,
Une Nouvelle anthropologie politique? In: L’Homme 29 (1989), 110, 5-29.

14 Ph. Descola/A. Taylor, Introduction, in: L’Homme 126-128 (1993), 13—24,
19. Zur >Anthropologie gegen den Strom« von Clastres auch L. de Heusch,
Le renversement de la dette (propos sur les royautés africaines), in: M. Aben-
sour (Hg.), L'esprit des lois sauvages, 4159, der zwar die Interpretation der
amerikanischen Gesellschaften zweifelhaft findet, jedoch fiir Afrika nutzt (fiir
die Nuer mit ihrem >heiligen Konigreich< und dem >Hauptling mit Leoparden-
haut<, dem >Friedensstifter; fur die Dinka mit einer Spaltung der rituellen und
politischen Macht).

15 Ph. Descola, La Nature domestique: symbolisme et praxis dans I’écologie des
Achuar, Paris 1986, 19. Vgl. zur kritischen Weiterfiihrung von Clastres ders.,

387

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Umstritten ist das Werk von Clastres namentlich nun wegen dieser
Denkfigur der absichtsvollen kollektiven Abwehr namentlich des Staa-
tes. Es ist seine zentrale gesellschaftstheoretische These, und diese wird
oft als schlechte Metaphysik verstanden. Es wird also entscheidend sein,
in welchem Sinn das contre der Gesellschaften gegen den Staat zu ver-
stehen ist — zu verstehen ist das »lebendige Paradox der Gesellschaften
gegen den Staat« selbst.™

Ein indirekter Bergsonismus

Wie ist das kollektive Unbewusste zu denken, wie konnen Mitglieder
von Gesellschaften etwas abwehren oder neutralisieren, das sie (noch)
nicht >haben« das ist die Frage, die diese Gesellschaftstheorie beantwor-
ten muss. Und es scheint uns, als stecke darin erneut, und erneut ver-
mittelt iber Deleuze, Bergsons Kritik negativer Begriffe und ihre Alter-
native, das Konzept »differenzierende Aktualisierung des Virtuellen<. Es
scheint, als hitte Clastres, wenn er sich auf Bergson bezoge, gute Karten,
sich zu erkldren in seiner Kritik an jedem noch so versteckten Evoluti-
onismus, also Eurozentrismus. Indes hat er sich nirgends auf ihn bezo-
gen. Gleichwohl teilt Clastres mit Bergson zwei zentrale Konzepte: das
Denken durchgingig positiver Phinomene und die entsprechende Kri-
tik negativer Begriffe; sowie das genetische Modell einer Aktualisierung
des Virtuellen inklusive der Kritik am Evolutionismus sowie an der Ver-
mengung von Wesens- und Gradunterschieden. Das gesamte Werk rich-
tet sich, noch mehr als das von Lévi-Strauss, gegen das Verkennen der
>primitiven< Gesellschaften, und zwar, insofern >wir< bei ihnen nur gra-
duelle Unterschiede zu >uns< sehen — dabei handelt es sich doch um We-
sensunterschiede. Immerhin einer hat die konzeptionelle Identitit des
Denkens von Bergson und Clastres gesehen:

»In der klassischen Metaphysik [und daher auch in Sozial- und
Geisteswissenschaft] denken wir die Zeit als linear und die Geschichte
als kumulativ; wir imaginieren eine aufsteigende Linie, die vom Weniger
zum Mehr fithrt, vom Nichts zum Etwas, vom Moglichen zum Realen.
Bergson denunziert ein solches Denken in seiner Kritik der Idee des

La chefferie amérindienne dans I’anthropologie politique, in: Revue francaise
de science politique 38 (1988), 818-827, sowie die Einrechnung von Gesell-
schaften-fiir-den-Krieg oder genauer, des >Raubes« in Ders., Jenseits von Na-
tur und Kultur, Berlin 2011, 464ff.

16 M. Richir, Quelques réflexions épistémologiques préliminaires sur le concept
de Société contre ’Etat: in: M. Abensour (Hg.), L’esprit des lois sauvages.
Pierre Clastres ou une nouvelle anthropologie politique, Paris 1987, 61-71,
61.

388

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTEN-GEGEN-DEN-STAAT

Nichts als eine retrospektive Illusion. ... Nichts anderes sagt Clastres
von der dominanten Vorstellung der Gesellschaften ohne Staat: Man
denkt stets einen Korper, der in seinem Inneren eine reine Abwesenheit
birgt«.!”

Clastres entwickelt nun im Grunde immer erneut eine These: Das Sein
der >primitiven< Gesellschaft ist eines, das einer anderen Konzeption der
Macht, des Politischen folgt als das Sein staatlich organisierter Gesell-
schaften. Und was uns daran hindert, diese kollektive Existenzweise zu
verstehen, ist unser evolutionistisches sowie humanistisches Menschen-
bild, das den Krieg verfemt. Damit machen wir diese Gesellschaften zu
doppelt unvollstandigen Gesellschaften, zu Kindern des gesellschaft-
lichen Seins. Und wir behandeln sie dann auch so, als unterentwickel-
te Gesellschaften, fur die unsere Entwicklungsministerien (!) zustandig
sind, oder als failed states.

Das Problem des >primitiven< Krieges:
Kritik der Anthropologie und Soziologie

Es gibt hinsichtlich des Krieges einen »naturalistischen Diskurs, einen
okonomischen Diskurs und einen Diskurs, der vom Tausch ausgeht«.
Alle drei versagen sich, den Krieg der indigenen Gesellschaften als zent-
rale, positive Institution zu erkennen. Der naturalistische Diskurs — der-
jenige des spaten Leroi-Gourhan mit seinem darwinistischen Blick auf
die Gesellschaft — erlaube zwar, den Krieg zu thematisieren, ihn an der
Basis des sozialen Lebens anzuerkennen, aber nur um den Preis, ihn als
Fall des allgemein menschlichen Aggressionsverhaltens zu verstehen. Der
Naturalismus ldsst den Krieg in der (reduktiv gefassten) biologischen
Ordnung aufgehen, statt die Besonderheit der >primitiven«< Gesellschaf-
ten zu sehen.'® Der 6konomistische Diskurs (des Marxismus) macht den
Krieg zum Ergebnis der Konkurrenz von Gruppen um knappe Giiter.
Nun wire es »schon nicht leicht zu verstehen, wo die dauerhaft mit der
erschopfenden Nahrungssuche beschiftigten Wilden« (so lautet die an-
dere 6konomistische Kennzeichnung dieser Gesellschaften: Gesellschaf-
ten konstitutiver Knappheit, die daher keinen Uberschuss, ergo keinen
Markt haben) die »Zeit und die Energie hernehmen, um Krieg gegen
ihre Nachbarn zu fithren«. Noch unverstandlicher wird diese Konzepti-
on aber, wenn man zur Kenntnis nimmt, dass es sich viel eher um Frei-
zeitgesellschaften handelt, dass ihre Okonomie viel eher eine des Uber-

17 B. Prado Jr., Preficio (1982), in: P. Clastres, Arqueologia da violéncia, Rio de
Janeiro 2004, 4-8, 6.

18 P. Clastres, Archiologie der Gewalt. Der Krieg in primitiven Gesellschaften
(1977), in: Ders., Archdologie der Gewalt, Zirich 2008, 33-82, 39f.

389

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

flusses ist. Schon dies verbietet, die »Universalitit des Krieges auf sie
zu beziehen«." Bleibt der strukturalistische Diskurs. Zu Lévi-Strauss
pflegt Clastres ein ambivalentes Verhiltnis, er ist ein untreuer Schiiler.
Einerseits weifs er um dessen Verdienste. Sein eigener Weg sei »von ei-
nem Denken unserer Zeit vorgezeichnet, welches das der Wilden ernst
zu nehmen verstand«, so sagt er, hinzufigend, dass dieses Denken auf-
fordere, nun »weiterzugehen«.?® Clastres wirft Lévi-Strauss insbeson-
dere vor, die Gewalt nur als >Unfall< des solidarischen Tauschs anzuse-
hen und diese Gesellschaften damit ganz zu verfehlen. Lévi-Strauss habe
den vom »Tausch ausgehenden Diskurs tiber den primitiven Krieg« zur
Basis seines soziologischen Werkes gemacht, seine ganze Gesellschafts-
theorie hinge von seiner negativen »Konzeption der Gewalt« ab.?! Das
Kernmodell des Strukturalismus ist »Gegenseitigkeit; und zwischen den
»feindseligen Beziehungen und der Darbringung gegenseitiger Leistun-
gen« besteht fur Lévi-Strauss daher eine Kontinuitit, die letztlich stets
vom Tausch ausgeht, wihrend er Kriege nur als sekundire Ergebnis-
se »ungliicklicher Transaktionen« verstehen kann.?? Im Strukturalismus
hat der Krieg also keine

» Positivitdt, in ihm driickt sich nicht das gesellschaftliche Sein der
primitiven Gesellschaft aus, sondern nur die Nicht-Verwirklichung
dieses Seins, welches ein Sein-fiir-den-Tausch ist. Der Krieg ist das
Negativ und die Negation der primitiven Gesellschaft, insofern sie
bevorzugter Ort des Tausches ist. ... Der Krieg ... verliert dabei jede
institutionelle Dimension«.»

19 Clastres, Archiologie der Gewalt, 47f.

20 P. Clastres, Kopernikus und die Wilden (1969), in: Ders., Staatsfeinde. Stu-
dien zur politischen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976, 7-27, 25. Zum Re-
spekt gegentiber Lévi-Strauss vgl. ders., Entre Silence et Dialogue (1968), in:
R. Bellour/C. Clement (Hg.), Claude Lévi-Strauss, Paris 1979, 33—38: Die Eth-
nologie bilde die einzige Briicke zwischen der abendlidndischen und den pri-
mitiven Zivilisationen, und zwar die von Lévi-Strauss, die sich nicht auf die
Opposition von Vernunft und Unvernunft, Entwicklung und Wilden beruft
und zudem ihre eigene provisorische Erkenntnis einrdumt. Auch trug Clastres
zur Festschrift fir Lévi-Strauss bei (Prophétes dans la jungle, in: P. J. Pouillon
(Hg.), Echanges et communications. Mélanges offerts i Claude Lévi-Strauss a
PPoccasion de son 60éme anniversaire, Paris/La Haye 1970, 535-542). Letzt-
lich schied er von Lévi-Strauss aber im Streit. Dazu (-Ich bin kein Struktura-
list<) vgl. z.B. P. Clastres, Entretiens (1967), in: Revue du MAUSS permanen-
te [http://www.journaldumauss.net/spip.php?article2os].

21 Clastres, Archdologie der Gewalt, 49ff.

22 Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, 177.

23 Clastres, Archdologie der Gewalt, 54f.

390

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTEN-GEGEN-DEN-STAAT

Lévi-Strauss kann dem Krieg keine Rechnung tragen. Sich tber dieses
Phinomen zu irren bedeutet aber, sich iiber die Gesellschaft als Ganzes
»zu irren«.?* Mit dieser fundamentalen Kritik erweist es sich als eben-
so notwendig, Mauss’ Theorie in Frage zu stellen, wie jede Theorie der
Gesellschaft, die vom Tausch ausgeht. Und insgesamt will Clastres die
durkheimsche Konzeption des Sozialen (die er am Grund all dieser Fehl-
deutungen sieht) »auf die Fiif$e« stellen: Statt dass namlich die politische
Macht eine bereits konstituierte soziale Gestalt und Differenzierung vor-
aussetze, bedeute sie den »absoluten Unterschied der Gesellschaft«. Das
Politische ist die »Wurzel des Sozialen, der Schnitt, der jegliche Bewe-
gung und jegliche Geschichte einleitet«.>* Sein Werk ist daher der » Ver-
such, den Raum des Politischen in den Gesellschaften ohne Staat einzu-
kreisen«, um auch unsere Art des Politischen besser zu verstehen.?* Zum
Politischen zdhlen dabei neben dem Krieg auch soziale Phinomene wie
Folter und (rituelle) Anthropophagie.

Warum befinden sich die >primitiven« Gesellschaften stindig im Krieg?
Die Gewalt ist fir diese doppelt zentral: Sie ist einerseits ein direktes,
positives Konstitutionsmoment. Im Raub der Frauen anderer Gruppen
(nicht im Frauentausch) organisieren sich diese Gesellschaften ihre Re-
produktion. Die Gewalt ist zugleich das indirekte, negative Konstituti-
onsmoment. In den stindigen Kriegen gegen benachbarte Gruppen kon-
stituiert sich die Gruppe als das Eigene gegentiber dem Fremden. Sie
wehrt sich mit dieser anti-solidarischen Haltung gegen ihre VergrofSe-
rung, die Vereinheitlichung mehrerer Gruppen, die mit einer Zentra-
lisierung, also einer staatlichen Organisation einhergeht. Als anti-soli-
darische funktionieren diese Gesellschaften also im Gegensatz zu dem,
was Mauss-Lévi-Strauss meinen. Trotzdem kann Clastres nicht darii-
ber hinwegtduschen, dass er mit Lévi-Strauss einiges teilt: den struktu-
ralen Blick. Denn was Lévi-Strauss in Bezug auf sogenannte geschichts-
lose Gesellschaften denkt: dass >kalte< Gesellschaften keinen Mangel
an Geschichte aufweisen, sondern positiv Gesellschaften-gegen-die-Ge-
schichte sind, tibertragt Clastres nun auf das Politische. Die vermeint-
lichen Gesellschaften >ohne Staat< sind Gesellschaften-gegen-den-Staat.
Sie verwehren sich mittels spezieller Institutionen eine staatliche Organi-
sationsform, um ihre eigene kollektive Existenzweise zu bewahren. Die
Gemeinsamkeit zu Lévi-Strauss bleibt auch deutlich, wenn Clastres ein-
raumt, dass sich eine Gesellschaft durch den Tausch der Giiter, Frauen
und Worter definiere und sich auch der politische Bereich in Hinsicht
auf diese drei Dimensionen erklire. Die politische Macht steht mit die-
sen »strukturalen Ebenen« der Gesellschaft in Beziehung. » Wir miissen

24 Clastres, Archdologie der Gewalt, 54f.
25 Clastres, Kopernikus und die Wilden, 25.
26 Clastres, Die Gesellschaft gegen den Staat, 195.

391

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

uns also kiinftig damit befassen, die Natur dieser Beziechung zu verdeut-
lichen und ihre strukturalen Implikationen herauszuarbeiten. «*

Kritik des Ethnozentrismus und seines Evolutionismus

Die Grundidee dieser Gesellschaftstheorie lautet also: Der anthropolo-
gische Diskurs verkennt die nicht europdischen Gesellschaften, weil er
kriegerische Gewalt nicht als sozial konstitutiv, nicht als etwas Positives
anerkennt. >Die kriegerische Ordnung ist die Ordnung, die wir nie su-
chen, so wiirde Bergson sagen - statt eine Unordnung zu sein, ein Un-
fall, die Krise oder Pathologie der Gesellschaft. Damit geht ein zweiter
Irrtum einher. Man versteht diese Gesellschaften, die keine Staatsform
aufweisen, stets als unpolitisch, spricht ihnen das Politische ab. Damit
spricht man ihnen aber auch das Gesellschaftliche ab, da man sich an-
gewohnt hat, jede Gesellschaft durch ihre politische Form zu definieren.
Stindig denken >wir< (so jedenfalls Clastres) politische Macht als Hier-
archie, autoritire Bezichung, Zwang Weniger gegentiber Vielen, kurz: als
von oben nach unten verlaufende Asymmetrie von Kriften. Instituiert
eine Gesellschaft keine derartig koerzitive, vielmehr eine a-koerzitive,
nicht zwingende Macht, interpretieren wir dies nur als Mangel, als »Feh-
len politischer Macht«, als Gesellschaft ohne Macht. Unschwer erkennt
man das nach wie vor »vorhandene Hindernis der anthropologischen
Forschung«, den Ethnozentrismus, der »jeden Blick fiir die Unterschie-
de mediatisiert, um sie zu identifizieren und letztlich zu beseitigen«.?
Der Ethnozentrismus ist nicht von einem Evolutionismus zu trennen,
der Uberzeugung, die Geschichte verlaufe nur in eine Richtung, wo-
bei er zwischen den Gesellschaften immer nur graduelle Unterschiede
erkennen kann. Sieht der Ethnozentrismus die anderen Gesellschaften
dann als solche, denen etwas von uns fehlt (der Staat, die Macht, die
Schrift, der Markt, die Geschichte), fillt er zugleich ein normatives Ur-
teil. Diesen Gesellschaften fehlt dann etwas, das sie aber als Gesellschaft
notwendig, per definitionem »brauchen«: Es sind gar keine »richtigen
Gesellschaften«.

Stets vermischt die Kennzeichnung von >Gesellschaften ohne« ein Tat-
sachen- mit einem Werturteil, sofern diese Gesellschaften stets auch als
stagnierend, inferior, primitiv (wie bemerkt, benutzt Clastres selbst die-
sen Begriff — mit Sicherheit bewusst, ohne es uns aber zu erklaren), als

27 P. Clastres, Tausch und Macht: Theorie des indianischen Hauptlingstums
(1962), in: Ders., Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie,
Frankfurt/M. 1976, 28-47, 39.

28 Clastres, Kopernikus und die Wilden, 16f.

29 P. Clastres, Die Gesellschaft gegen den Staat, 179.

392

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTEN-GEGEN-DEN-STAAT

archaisch, vormodern, unterentwickelt verstanden werden. Sie gelten da-
mit implizit als »embryonal« oder »keimend«, und was ist eine »emb-
ryonale Macht anderes als etwas, das sich zum Erwachsenenstatus ent-
wickeln konnte und miifSte«? Kurz, die Sozialwissenschaften denken
- indem gerade die Soziologie nach wie vor mit Kennzeichnungen wie
svormodern« oder dhnlichem operiert — alle anderen Gesellschaften als
»soziologische Axolotl«, die ohne uns unfihig seien, den »normalen Er-
wachsenenstatus zu erreichen«. Und der einzige Grund dafiir ist ein ne-
gativer: weil sie »nicht das Abendland sind«.3°

Eine >Gesellschaft gegen den Staat< 1: Das indianische Hauptlingstum
(Integration nach innen)

Wie kann man Gesellschaften mit a-koerzitiver Macht verstehen, was
sind ihre konstitutiven Mechanismen? Zunachst zur Konstitution des
Kollektivs nach innen, zur Integration der Einzelnen: Es gibt Gesell-
schaften, die sich gezielt eine schwache Befehlsmacht des Hauptlings
instituieren — das Gegenteil jener Macht, die mit Legitimitat, Souvera-
nitat und dem Reprisentationsprinzip verbunden ist. Diese Institution
liegt im »indianischen Hauptlingstums« vor. Vier Mechanismen begrenzen
hier die Macht des Hauptlings: Er ist erstens der >berufsmafSige Schlich-
ters, er muss zweitens grofSziigig, drittens ein guter Redner sein; er hat
schlieflich als einziger der Gruppe mehrere Frauen. Die drei letzten Kri-
terien »definieren die Gesamtheit der Geschenke und Gegengeschenke,
durch die das Gleichgewicht zwischen der sozialen Struktur und der
politischen Institution aufrecht erhalten wird«: Der Hauptling hat ein
Recht auf viele Frauen, welche ihm die Gruppe zur Verfugung stellt; die-
se kann daraufhin von ihm GrofSziigigkeit und Rednergabe verlangen.
Die GrofSzugigkeit, die Pflicht, Geschenke zu verteilen, stellt uns Clast-
res genauer als stindige Erpressung des Hauptlings vor. Der Hauptling
muss sich permanent auspliindern lassen, denn sollte er den Geschenke-
fluss bremsen, kann ihm »augenblicklich alles Ansehen, alle Macht ent-
zogen« werden.>! Und da der Hauptling die Geschenke selbst herstellen
muss (wenn auch mit Hilfe seiner Frauen), so arbeitet hier »sonderbarer-
weise der Anfithrer am hirtesten«. Was den Status der sprachlichen Zei-
chen betrifft, so ist das Wort ebenfalls nicht wirklich ein Privileg, es ist
erneut eine Pflicht, die die Gruppe ihrem Anfiihrer auferlegt. Es besteht
also sehr wohl ein Monopol der Sprache, der Geschenke, der Polyga-
mie auf Seiten des Hauptlings, aber die Gruppe empfindet dariiber keine
»Frustration«, sie hat die Macht tiber den Hauptling, statt umgekehrt.

30 Clastres, Kopernikus und die Wilden, 19f.
31 Clastres, Tausch und Macht, 31.

393

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Die Frauen werden von ihr gestellt; der Hauptling kann der Gruppe nie
ebenso viele zuriickgeben, auch dadurch steht er in deren Pflicht. Kurz,
die drei >»Zeichentypen« folgen einer nicht symmetrischen Verteilung, sie
begrinden keine Gegenseitigkeit, die doch dem strukturalistischen Para-
digma zufolge das Kollektiv in Gang hilt. Die Gesellschaft konstituiert
sich gerade in der Trennung von Macht und Zwang, der Institution einer
nicht-zwingenden Macht. Das zeigt sich auch im erstgenannten Aspekt:
Der Héuptling ist einer der Friedenszeit, er schlichtet snur< Meinungs-
verschiedenheiten; und dies nicht, indem er sich eines Zwangs bedient
(den er nicht besitzt), sondern gegriindet auf sein Ansehen, auf seine Ge-
rechtigkeit und sein Wort. Kann er nicht verhindern, dass ein Streit in
Kampf ausartet, hat er keine Entscheidungsbefugnis mehr. Zudem kann
er sich nie sicher sein, dass seine >Befehle< befolgt werden, seine Macht
hangt vom »guten Willen der Gruppe ab«. Daher ist der Hauptling an
der » Aufrechterbaltung des [inneren| Friedens« interessiert. Kurz, die
Gruppe konstituiert sich, indem sie sich gegen eine verungleichende, die
Einzelnen unterteilende Macht wendet. Diese Art des Hauptlingstums
bedeutet eine gewollte »Ohnmacht der Institution. «*

Es gibt eine eigene soziale Rationalitit, welche — in der Institution ei-
ner ohnmichtigen Macht — unserer Fassung des Politischen in der Linie
Hobbes-Schmitt diametral entgegengesetzt ist. Dies gilt umso mehr, als
dieselben Gesellschaften Macht und Natur in eins setzen (wie die My-
then zeigen). Die Kultur gilt ihnen als Negation von Natur und Macht.
Macht und Natur sind also nicht zwei verschiedene Dinge, die nur das
negative Kennzeichen verbindet, nicht Kultur zu sein; sie werden als eins
verstanden, wihrend Kultur und Macht wiederum radikal getrennt wer-
den. Die Macht gilt diesen Gesellschaften nicht als Kulturelles, sondern
als »Wiederauftauchen der Natur selbst«.?* Indem die Verwandtschaft
von Macht und Natur also als »doppelte Begrenzung des Universums der
Kultur« erscheint, haben diese Gesellschaften ein weiteres Mittel erfun-
den, um die virulente politische Autoritit zu »neutralisieren«, sie haben
sich dafiir »entschieden, selbst deren Begriinder zu sein, aber so, daf§ die
Macht nur als die sofort beherrschte Negativitit erscheint«.3*

In der Konstitution der Gruppe durch die Negation der Macht (Macht
ist nicht Kultur, sondern Natur) und durch die Vermeidung eines Macht-
gefilles offenbart sich eine >soziologische Intentionalitit, ein kollekti-
ver Abwehrmechanismus. Die Gruppe wehrt mit der schwachen Positi-
on des Hauptlings und der Gleichsetzung von Macht und Natur etwas
ab, das an ihrer Schwelle steht, aber nicht zugelassen wird. Und es steht

32 Clastres, Tausch und Macht, 38.
33 Clastres, Tausch und Macht, 45.
34 Clastres, Tausch und Macht, 46.

394

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTEN-GEGEN-DEN-STAAT

insofern >an der Schwelles, ist virulent, weil die Macht diese Kulturen
gleichwohl »fasziniert«.>

Die >Gesellschaft gegen den Staat< 2: Die Funktionen des Krieges
(Die Logik der Fliebkraft)

Es gibt einen zweiten kollektiven Abwehrmechanismus, den Krieg zwi-
schen benachbarten Gruppen. Zunichst ist er nicht 6konomisch mo-
tiviert. Die Okonomie ist nicht die Basis jeder Gesellschaft. Die Le-
bensweise etwa der Tupi-Guarani, deren Faulheit die Ethnologen »sehr
irritierte«, besteht in Ackerbau, gelegentlicher Jagd, Fischfang, Sammeln.
Ein Garten wird ein paar Jahre lang bepflanzt, dann zieht man weiter,
weil der Boden erschopft ist oder einfach das Unkraut zu hoch, die Ar-
beit zu mithsam. Die Aufgabe der Ménner ist dabei lediglich, die Anbau-
fliche zu roden, wiahrend alle tibrige Arbeit den Frauen obliegt. »Daraus
resultiert jene frohliche SchlufSfolgerung: die Manner, d.h. die Halfte der
Bevolkerung, arbeiteten etwa zwei Monate alle vier Jahre!« Sie widmen
sich der Jagd, dem Fischen, aber auch Festen, Trinkgelagen und vor al-
lem ihrer Leidenschaft fiir den Krieg.?

Die 6konomische Titigkeit dient offensichtlich nicht dem Mehrwert.
Sie fuhrt (jedenfalls zwischen den Miannern) keine Ungleichheit ein. Die-
se Gesellschaften versagen sich mithin die 6konomische Teilung der Ge-
sellschaft, sie haben ein »nicht formulierte[s], aber doch gesagte[s] Ver-
bot der Ungleichheit«. Ihre Okonomie ist mit anderen Worten keine
politische Okonomie. Dies wirft erneut die »Frage nach dem Politischen
in den primitiven Gesellschaften« auf,*” und nun nicht mehr nur in ei-
ner Theorie speziell von Gesellschaften mit a-koerzitiver Macht, son-
dern in einer »allgemeinen Theorie der Gesellschaft«. Die zeitliche und
raumliche Vielfalt der Gesellschaften offenbart nun namlich eine grund-
legende Bifurkation. Hinsichtlich des Politischen als zentralem Aspekt
von Gesellschaft schlechthin (da sich alle anderen Aspekte, die die An-
thropologie nannte, nur als ephemer erwiesen haben), gibt es zwei und
nur zwei nicht aufeinander riickfuhrbare Gesellschaftstypen. So kon-
nen Gesellschaften etwa sehr wohl von der Sesshaftigkeit zum Acker-
bau und zuriick wechseln, ohne dass sich ihr >Sein< andert, denn weder
ihre Demographie noch ihre soziale Organisation sind davon betroffen.
Es gibt hingegen genau zwei » Makroklassen« von Gesellschaften, die je
»Grundsitzliches« gemeinsam haben:

35 Clastres, Tausch und Macht, 48.
36 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 184.
37 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 188.

395

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

»Es gibt einerseits die primitiven Gesellschaften oder Gesellschaften
ohne Staat, andererseits die Gesellschaften mit Staat. Die Anwesenheit
oder Abwesenheit der Staatsformation (die vielfiltige Formen annehmen
kann) weist jeder Gesellschaft ihren logischen Ort zu und zieht zwischen
den Gesellschaften eine Linie irreversibler Diskontinuitdt«.’

Das Auftauchen der »Staatsmaschine«* ist der zentrale Einschnitt, der
zwei Gesellschaftstypen trennt. Es ist die Schwelle, die sich die >primi-
tiven< Gesellschaften versagen: »jenes geheimnisvolle, irreversible, fiir
die primitiven Gesellschaften todliche Auftauchen dessen, was wir un-
ter dem Namen Staat kennen«.*’ Sicher lasst sich die Frage nach Mo-
ment und Ursache dieses Auftauchen des Staates nicht konkret stel-
len; aber es lassen sich die » Voraussetzungen seines Nicht-Erscheinens
prazisieren«.*! Zunichst ist der » Raum des Hauptlingstums ... nicht
der Ort der Machi«. Der chef ist nicht der kiinftige Despot, das Haupt-
lingstum also ist nicht der Keim des Staatsapparates. Sicher entsteht im
Kriegsfall ein gewisses Prestige und damit Potential einer politischen Tei-
lung — aber ist der Krieg vorbei, so wird der Hauptling erneut einer ohne
Macht. Nie wird Prestige Autoritit. Eine losgeloste Macht ist in diesen
Gesellschaften »unmoglich«, es gibt keinen »leeren Raum, den der Staat
ausfullen konnte. «*?

Die Mythen bestitigen erneut diese positive Einrichtung, die Abwehr
von etwas, das an der Schwelle steht: nun des Staates. Die Mythen besta-
tigen die These, dass man es hier nicht mit Gesellschaften ohne, sondern
vielmehr mit solchen gegen den Staat zu tun hat. In diesen Mythen ist
namlich stets das Eine das Bose, das Gute hingegen ist das Nicht-Eine,
die Zersplitterung oder Zerstreuung. In den Mythen ereignet sich mithin
die Anwesenheit des Staates, der Staat wird mythisch gedacht. Hinter der
metaphysischen Gleichung das Bose = das Eine, die in den Mythen zum
Ausdruck kommt, steckt die gesellschaftliche Gleichung: Das Eine, von
dem die Mythen sprechen, ist der Staat, dessen Wesen das Vereinigende
ist. Die Mythen kennzeichnen die politische Teilung als Unglick, durch
die moralische Verurteilung des Einen.*

Es gibt noch ein Feld, das der Kontrolle der Gesellschaft zu entgleiten
tendiert, nimlich die Demographie, die nicht nur von Regeln, sondern
auch von »Naturgesetzen beherrscht ist«. Das kollektive Leben wurzelt
»sowohl im Sozialen wie im Biologischen«. Nun kann die >primitive« Ge-
sellschaft aber nur »funktionieren«, wenn sie zahlenmiafSig begrenzt ist;

38 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 189, 191.
39 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 193.
40 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 189, 191.
41 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 195.
42 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 199f.
43 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 206f.

396

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTEN-GEGEN-DEN-STAAT

damit eine Gesellschaft »primitiv ist, mufs sie zahlenmafSig klein sein.
Und tatsichlich stellen wir in der Welt der Wilden eine auflergewohnli-
che Zersplitterung« fest.** An dieser Stelle kommt nun der Krieg erneut
ins Spiel: als notwendig fiir diese sich auf kleine Gruppen verteilende,
sich teilende Gesellschaft. Der Krieg also ist (auch wenn er auf den Frau-
enraub aus ist) kein Eroberungskrieg, sondern es handelt sich um ein
ritualisiertes Instrument, mit dem sich die Gruppen gegenseitig klein
halten, sich stindig erneut zerstreuen. Diese Gesellschaften folgen einer
Logik der Fliehkraft, statt der (staatlichen) Logik der Zentralisierung. Sie
instituieren sich zentrifugal und nicht zentripetal. Sie halten sich mit Ge-
walt klein, und in diesem Sinne geteilt — nun in Auflenbezug der Grup-
pen zueinander. Mit »ihrem ganzen Sein will die primitive Gesellschaft
die Zerstreuung«, sie konstituiert sich durch die » Verwirklichung dieses
soziologischen Willens«.*

Kritik an negativen Begriffen, das Virtuelle und das Aktuelle

Es geht Clastres mit dieser Theorie der Konstitution einer spezifischen
Gesellschaftsform im Krieg und im schwachen Hauptlingstum um eine
»kopernikanische Revolution«. Lief§ die Ethnologie bisher die anderen
»Kulturen um die abendlindische Zivilisation kreisen«, so will er sie
von der » Anziehungskraft ihrer Heimaterde« befreien. Er will uns von
der »natiirlichen Evidenz« losreiflen, in der wir noch befangen sind. Die
Sozial- oder Gesellschaftswissenschaften mussen eine >heliozentrische«
Umkehrung vornehmen, um die Anderen und damit uns selbst besser zu
verstehen.* Die Bedingung dessen wire also erstens, diese Gesellschaften
in ihrer Positivitit ernst zu nehmen, namentlich wenn diese als Negation
dessen erscheint, was wir fiir unsere eigene Gesellschaft als zentral ver-
stehen. Zweitens muss man den Gedanke zulassen, dass eine »Negation
nicht Nichts bedeutet«.*” Wie kann eine »Negation nicht Nichts« bedeu-
ten? Die Antwort darauf gibt Bergsons Kritik negativer Begriffe und die
damit verbundene Auffassung des Seins als differenzierende Aktualisie-
rung des Virtuellen. Das Virtuelle ist dabei nun der Staat oder die >poli-
tische koerzitive, ungleich verteilte Macht.

Gehen wir die Argumentation von Clastres noch einmal durch, nun
die allgemeine Gesellschaftstheorie: Die erste These ist, dass Gesell-

44 Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 202f. Die Begriffe in Anfiihrungszei-
chen stammen aus Deleuze/Guattari, Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizo-
phrenie (1972), Frankfurt/M. 1977.

45 Clastres, Archiologie der Gewalt, 56.

46 Clastres, Kopernikus und die Wilden, 25.

47 Clastres, Kopernikus und die Wilden, 2o0.

397

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

schaften nicht in zwei Gruppen fallen (Gesellschaften mit; Gesellschaf-
ten ohne Macht). Die politische Macht ist ein universelles Merkmal des
Sozialen, sie ist ihm »immanent«. Aber diese allgemeine Tendenz ak-
tualisiert sich in »zwei Hauptformen« (zwangausiibende; nicht zwan-
gausiibende Macht). Zweitens, die politische Macht als Befehl-Gehor-
sam-Beziehung »ist nicht das Modell der wahren Macht, sondern nur
ein Sonderfall«, und es gibt keinen Grund, »gerade diese Modalitit der
Macht ... zum Bezugspunkt und Erklarungsprinzip aller anderen Moda-
litaiten zu machen«. Und drittens: Selbst Gesellschaften ganz ohne poli-
tische Institution (z.B. ohne Hauptlinge) haben »das Politische«. Selbst
in ihnen »stellt sich die Frage der Macht«, und zwar »in dem Sinn, in
dem ... etwas in der Abwesenbeit existiert.«*

Die Diskontinuitdt der beiden Gesellschaften ist radikal. Sie befinden
sich an entgegengesetzten Enden der sozialen Logik, nicht in einer evolu-
tiven Linie, und wenn Soziologen, Ethnologen, Archiologen von >vormo-
dernen< Gesellschaften sprechen, schleicht sich jene eurozentrische Illusi-
on ein, in der man die andere Gesellschaft in Kontinuitit zu uns denkt.
Ebenso verkehrt ist es aber, diese Diskontinuitat nur negativ zu bestim-
men, als >Gesellschaften ohne<, denn dann verfillt die Analyse der logi-
schen Illusion negativer Begriffe. Demgegentiber gibt es im Gesellschaft-
lichen keine Absenz; die kopernikanische Drehung der Anthropologie ist
die Versagung der Idee des Nichts. Jeder Gesellschaftsform eignet eine
positive Realitat, wobei die anderen Gesellschaften nicht einfach anders
sind, sondern sich dagegen webren, so zu werden wie wir. Es gibt also
eine allgemeine gesellschaftliche Tendenz, ein Virtuelles (Vereinheitli-
chung, Auflosung der elementaren Einheiten). Fur Clastres bestimmt die-
se zentripetale Tendenz gleichzeitig das Mittel, um ihr entgegenzuwir-
ken: Sie bringt auf der Ebene der Elemente zentrifugale Krifte ins Spiel,
die die Gesellschaft erneut »ins Gleichgewicht« bringen.*

Offenbar nimmt also diese Gesellschaftstheorie eine differenzierende
gesellschaftliche Tendenz an: ein Virtuelles, das sich in der Aktualisierung
differenziert (erinnern wir uns an Bergsons Definition der >Tendenz« als
Bewegung der Bifurkation, der Spaltung). Noch einmal: Inwiefern »kén-
nen die Mitglieder solcher Gesellschaften etwas abwehren, etwas neut-
ralisieren, das sie ignorieren?«,*® handelt es sich um eine contradictio in
adjecto? Clastres selbst raumt sie ein, unsere Unfahigkeit, hier anderes zu
sehen als eine schlechte, »finalistische Metaphysik«.’! Welche Konzep-
tion des Realen wire hier besser geeignet als die bergsonsche, der alles

48 Clastres, Kopernikus und die Wilden, 22f.

49 P. Clastres, Unabhingigkeit und Exogamie (1963), in: Ders., Staatsfeinde. Stu-
dien zur politischen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976, 49-77, 69f., 72.

5o Richir, Quelques réflexions épistémologiques préliminaires, 62.

51 Clastres, Tausch und Macht, 42f.

398

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTEN-GEGEN-DEN-STAAT

daran setzt, das finalistische Denken zu verabschieden! Will man diese
Gesellschaftstheorie wiirdigen, muss man also unseren »unzulidnglichen
Begriff von Kausalitiat« (materialistische, evolutionistische, dialektische
Schemata) durch eine Kausalitit obne Finalitit ersetzen, eine riickwairts
verlaufende Kausalitit. Die Einwirkung der Zukunft auf die Gegenwart,
der Gegenwart auf die Vergangenheit — genau diese Umkehrung vollzog
Bergsons Materie und Gedichtnis. So gesehen fithrt Clastres in das Den-
ken einer Gesellschaft ein, die agiert, bevor etwas in Erscheinung getre-
ten ist, obgleich es bereits virtuell existiert. Abwehren heifst auch antizi-
pieren, so erganzt Deleuze, der sich genau fur dieses Problem interessiert
hat. Dazu fiihrt er neben den »Vektoren, die zum Staat hinfiibren« und
den »Mechanismen, die ihn abwehren«, als Drittes den » Konvergenz-
punkt« ein, der in dem Mafle »zurtickgeschoben, nach aufSen verlagert
wird, wie man sich ihm ndhert«. Um also der Idee eines »Vorgefiihls<, der
Antizipation von etwas, das noch nicht existiert, einen »positiven Sinn«
zu geben, ist nur zu zeigen, wie »etwas, das noch nicht existiert, in einer
anderen Form als seiner Existenzform schon wirksam ist«. Die Frage ist,
ob die Zentralmacht »Konsistenz bekommt oder nicht«, und — wihrend
sie abgewehrt wird — »nicht linger ausbleibt, sondern geschieht«. Es gibt
»Konsistenzschwellen«, die mit dem koexistieren, was virtuell ist oder
»diesseits von ihr« liegen.*? Kurz, die Gesellschaften >haben< den Staat
als eine bestimmte Machtform bereits, hindern ihn aber daran, hinrei-
chend Konsistenz anzunehmen. Es sind institutionelle » Mechanismen,
die gleichzeitig antizipieren und abwehren«, wie sie historisch auch in
den mittelalterlichen »Stadten >gegen< den Staat und >gegen« den Kapi-
talismus« zu entdecken sind.*?

Unser Lachen ist das Lachen einer Gruppe
— und woriiber lachen die Indianer?

Es gibt eine thematische Konvergenz: Clastres und Bergson zihlen zu
den wenigen soziologischen Autoren, die das Lachen interessiert. Es ist
die Gruppe, die lacht, um sich ihre Geschmeidigkeit, ihr Leben zuriick-
zugeben, hatte Bergson gesagt. Und woriiber lachen die Indianer? Sie la-
chen tiber ihre eigenen Mythen, was Clastres nun Gelegenheit gibt, Berg-
son und Lévi-Strauss (implizit) zu verbinden. Er lobt Lévi-Strauss hier
dafiir, dass dieser die Mythen ernst nahm; aber er habe sie zu ernst ge-
nommen. Man darf das Lachen, das sie »verursachen, nicht unterschat-
zen und muf berticksichtigen, daf$ ein Mythos von ernsten Dingen re-

52 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 597ff.
53 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 6o1ff.

399

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

den und gleichzeitig ... zum Lachen bringen kann«.>* Tatsdchlich lachen
die Indianer tiber die Mythen, deren komische Wirkung »bleibt nie aus«,
das Schmunzeln »weicht schnell einem kaum unterdriickten Glucksen,
dann schallendem Gelichter, bis am Schluf§ nur noch Freudengeheul
erschallt«.’s Ein Mythos erzdhlt etwa von einem alten Hauptling und
Schamane, der sich, nachdem er mit knapper Not seine Heilung erreicht
hat, »ztugelloser Ausschweifung« hingibt. Er »mifSbraucht die Unschuld
und Freundlichkeit seiner eigenen Enkelinnen, um sie im Wald zu schin-
den. Kurz, ein grotesker Held, und man lacht auf seine Kosten«. Ein an-
derer handelt vom Jaguar als »Einfaltspinsel«, der standig in die Fallen
derer tappt, die er »verachtet. Der Jaguar ist grofS, stark und dumm, nie
versteht er, was ihm zustofSt, und ohne die wiederholte Hilfe eines unbe-
deutenden kleinen Vogels wire er schon langst umgekommen. Jeder sei-
ner Schritte zeugt von seiner Torheit und der Licherlichkeit seiner Per-
son«. Die Mythen stellen also Schamanen wie Jaguare als »Opfer ihrer
eigenen Dummbheit und Eitelkeit dar«. Wieso sind die Mythen komisch,
wenn sie doch die Existenz des Kollektivs sichern sollen und von Furcht
einfloffenden Wesen handeln? Die Indianer furchten sowohl den Scha-
manen (als Herrn iber Leben und Tod) als auch den Jaguar (als »ihr
Ebenbild«); im wirklichen »Leben sind also das Lachen der Menschen
und der Jaguar stets voneinander getrennt.«*® Clastres entdeckt nun eine
»kathartische« Funktion: Die Mythen setzen eine Leidenschaft frei, sie
erlauben, sich dem »geheimen Zwang« hinzugeben, gerade »tiber das
zu lachen, was man fiirchtet«.’” Das Komische der Mythen beraubt sie
gleichwohl nicht ihres Ernstes; und wihrend sich die Indianer gegen ihr
besseres Wissen belustigen, tragen die Mythen unbemerkt die »Kultur
des Stammes weiter«, womit sie die »frohliche Wissenschaft der India-
ner« darstellen.’® Sie lachen, um sich ihre Gesellschaft zu reprisentie-
ren, und zwar in einer Weise, in der auf der Ebene des Mythos erlaubrt,
was auf der Ebene des Realen untersagt ist: Das Lachen tiber die eige-
nen, rigiden Regeln, das deren >Geschmeidigkeit< aufrechterhilt (so hit-
te Bergson gesagt), deren institutionelle Anziehungskraft, deren Affekti-
vitat und damit Legitimitdt.>”

54 P. Clastres, Woriiber lachen die Indianer? (1967) In: Ders., Staatsfeinde. Stu-
dien zur politischen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976, 126-147, 126.

55 Clastres, Woriiber lachen die Indianer? 127.

56 Clastres, Worliiber lachen die Indianer? 140.

57 Clastres, Worliiber lachen die Indianer? 142.

58 Clastres, Wortiber lachen die Indianer? 146.

59 Clastres, Wortiber lachen die Indianer? 141.

400

00:56:06. Access - EXEmE


https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Ein indirekter Bergsonismus
	Das Problem des ›primitiven Krieges‹: Kritik der Anthropologie und Soziologie
	Kritik des Ethnozentrismus und seines Evolutionismus
	Eine ›Gesellschaft gegen den Staat‹ 1: Das indianische Häuptlingstum (Integration nach innen)
	Die ›Gesellschaft gegen den Staat‹ 2: Die Funktionen des Krieges (Die Logik der Fliehkraft)
	Kritik an negativen Begriffen, das Virtuelle und das Aktuelle
	Unser Lachen ist das Lachen einer Gruppe – und worüber lachen die Indianer?

