
385

6 Gesellschaften-gegen-den-Staat  
anstelle von Gesellschaften-ohne-Staat 

(Pierre Clastres)

Pierre Clastres (1934–1977) ist studierter Philosoph. Sein Fürsprecher 
ist Étienne de La Boétie mit dessen Frage der politischen Philosophie, 
warum die Vielen dem Einen gehorchen.1 Zugleich ist er tief beeinflusst 
von Lévi-Strauss und Alfred Métraux, wegen denen er in den 1950ern 
zur Anthropologie wechselt. Ab 1962 entfaltet er seine Philosophie des 
indianischen Häuptlingstums – die These einer nicht-koerzitiven, nicht-
zwingenden Form der Macht. 1963–1974 verbringt er mehrere Jahre 
in Südamerika, bei den Guayaki,2 Guarani,3 Chulupi4 und Yanomami 
in Paraguay und Brasilien. Er ist Forscher am CRNS im Laboratoire 
d’anthropologie sociale, das er im Streit mit Lévi-Strauss verlässt; so-
wie directeur d’études an der EPHE. Pierre Clastres verstirbt mit 43 
Jahren bei einem Autounfall. Seinen Ruf als Kopernikus der politischen 
Anthropologie (und, in geneigten Kreisen, als Anarchist5) begründet 
1974 die Anthologie bereits zuvor erschienener Texte unter dem Titel 
La Société contre L’Ètat. Recherches d’anthropologie politique.6 Mit 
ihr wird das Feld der politischen Anthropologie neu besetzt, eine Um-
formung, die Georges Balandier 1967 vorbereitet hatte.7 Das »rasante 
Denken« von Pierre Clastres habe, so Marcel Gauchet, den Marxismus 
und über ihn hinaus jedes Entwicklungs- und Fortschrittsdenken »un-

1	 P. Clastres, Liberté, malencontre, innommable (Postface), in: É. de La Boétie, 
Le Discours de la servitude volontaire, Paris 1976 (dt.: Freiheit – Fatalität – 
Namenlos, in: Unter dem Pflaster liegt der Strand 8, Berlin 1981, 85–99).

2	 P. Clastres, Chronik der Guayaki, die sich selbst Aché nennen, nomadische Jä-
ger in Paraguay (1972), München 1984 (es handelt sich um die Überarbeitung 
seiner thèse von 1959).

3	 P. Clastres, Le Grand Parler. Mythes et chants sacrés des Indiens Guarani, Pa-
ris 1974.

4	 P. Clastres, Mythologie des indiens Chulupi, Louvain 1992.
5	 V. a. hierzulande hat man ihn so verstanden, nicht zuletzt dank des dt. Titels: 

Staatsfeinde anstelle von Gesellschaft-gegen-den-Staat, sowie dank der Über-
setzungen in den Bänden von Unter dem Pflaster liegt der Strand. 

6	 P. Clastres, Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie, Frankfurt/M. 
1976.

7	 Auch Balandier hält die Rede von ›ahistorischen‹ Gesellschaften für falsch; 
ebenso wie die ›aus der Ferne auferlegte Entpolitisierung‹ derjenigen Gesell-
schaften, die angeblich in Unveränderlichkeit und in Gegenseitigkeit ver-
harren. Damit avancierte er vor Clastres zum Klassiker der politischen An-
thropologie, mit dem er sich einig weiß, und mit dem sich der Begriff

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

386

gültig« gemacht.8 Posthum sind weitere Arbeiten über die gegenstaatli-
chen Gesellschaften erschienen, in denen die Unterscheidung zentrifuga-
ler und zentripetaler Gesellschaften auftaucht.9 Clastres arbeitet eng mit 
Cornelius Castoriadis, Claude Lefort (mit dem er 1977 die Zeitschrift 
Libre. Politique – anthropologie – philosophie gründet), Deleuze und 
Guattari10 sowie Gauchet11 zusammen. Die politische Theorie all die-
ser Denker weist grundlegende Gemeinsamkeiten auf, und Deleuze und 
Guattari, Gauchet und nicht zuletzt Claude Lefort knüpfen dabei auch 
ganz explizit an Clastres an.12 

		  der politischen Anthropologie sodann verband (G. Balandier, Politische An-
thropologie (1967), München 1976, 52). Gegen Marxismus, Strukturalismus 
und Strukturfunktionalismus will Balandier die ständigen Eruptionen, die Be-
wegungen am Grund des Sozialen beschreiben: in den alltäglichen Aktivitäten. 
Er spricht von einer ›dynamistischen Anthropologie‹, für die sich Strukturen 
nur abhängig von ihren immanenten Dynamiken betrachten lassen. Balandier, 
Schüler von Gurvitch, nennt seine Bezugsautoren selten, bis auf Mauss. Siehe 
G. Balandier, Phénomènes sociaux totaux et dynamique sociale, in: Cahiers 
Internationaux de Sociologie 30 (1961), 23–34, ders., Sociologie dynamique 
et histoire à partir de faits africains, in:  Cahiers internationaux de sociologie 
34 (1963), 3–11.

	 8	M. Gauchet, Introduction: Les figures du politique, in: Ders., La condition 
politique, Paris 2005, 9–44, 11f.

	 9	V.a. Clastres, Archäologie der Gewalt. Der Krieg in primitiven Gesellschaften 
(1977), in: Ders., Archäologie der Gewalt, Zürich 2008, 33–82.

	10	Die Inspiration ist gegenseitig. Vgl. Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus (1972), 
Frankfurt/M. 1977; Tausend Plateaus, 568ff.; sowie P. Clastres, Les Marxistes 
et leur anthropologie, in: Recherches d’anthropologie politique, in: Libre, 3 
(1978), 157–170, 162. Zur Herkunft der Begriffe organloser Körper und Rhi-
zom B. Glowczewski, Guattari et l’anthropologie: aborigènes et territoires 
existentiels, in: Multitudes 34 (2008), 84–94: »Die Begeisterung von Guattari 
für die totemistischen Wege und den Gebrauch der Träume …. wurde ausge-
löst durch die Tatsache, dass das Verwandtschaftssystem … Strategien zu nut-
zen scheint, um Strukturen der zentralisierten Herrschaft zu vermeiden – ein 
Echo wiederum auf ›société contre l’État‹«. Die ›Kriegsmaschine‹ antwortet 
auf Clastres’ machine prophétique; der wiederum die ›Staatsmaschine‹ über-
nimmt (s.u. und G. Sibertin-Blanc, État et généalogie de la guerre: l’hypothèse 
de la ›machine de guerre de Gilles Deleuze et Félix Guattari‹, in: Astérion n°3, 
2005, 277–299). 

	11	Die Gesellschaft verdankt sich einer ›Schuld des Sinns‹, sie gründet sich im-
mer woanders her, sie muss sich abhängig von einem »Außen und Anderem 
denken, um sich überhaupt zu denken« (den Ahnen, Gott): M. Gauchet, La 
dette du sens et les racines de l’État. Politique de la religion primitive (1977), 
in: Ders., La condition politique, Paris 2005, 45–90, 73.

	12	Lefort hat ihm zwei Hommages gewidmet: Pierre Clastres, in: Libre 4 (1978), 
50–54; ders., L’œuvre de Clastres, in: M. Abensour (Hg.), L’esprit des lois sau-

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften-gegen-den-Staat

387

Das Werk ist so originell wie umstritten,13 umstritten wegen der Pole-
mik gegenüber der bisherigen (strukturalistischen, naturalistischen oder 
ökologischen und vor allem der marxistischen) Ethnologie; umstritten 
auch wegen seiner strukturalen Arbeitsweise, die aus Sicht vieler Ethno-
logen unzulässige Verallgemeinerungen und damit Verzerrungen der Sin-
gularität der jeweiligen Ethnie vornimmt. Der Status dieses Werkes ist 
also ebenso »paradox« wie bei Lévi-Strauss. Beginnt dieser seine Analy-
sen 1936 bei den Bororo, bei denen Lévi-Strauss sein theoretisches Kern-
gerüst gewinnt (Reziprozität, dualistische Organisation und ›kalte‹ Ge-
sellschaft), dann aber kaum mehr speziell von diesen Indianern spricht 
– so gilt Clastres zwar auch als verdienstvoller »archetypischer Ameri-
kanist«, der er bislang unerforschten Ethnien seine Lebenszeit widmete; 
zugleich entfaltet er aber auch Allgemeingültigkeit beanspruchende ge-
sellschaftstheoretische Thesen. Clastres ist also einer der ersten Ethnolo-
gen, der sich den tropischen südamerikanischen Kulturen widmete, und 
ebenso wenig wie Lévi-Strauss ist er deshalb aber Spezialist geblieben. 
Für die Ethnologie ist dies bis heute problematisch: Clastres installiere 
in deren Kern ein trojanisches Pferd, nämlich ein philosophisches Den-
ken. Gerade die Ethnologie ist skeptisch gegenüber jeder ›Großtheorie‹, 
die mit einer radikalen Vereinfachung der ethnographischen Landschaft 
einhergehe und zudem die Gesellschaft hyperbolisiere.14 Philippe Desco-
la, von dem diese Zeilen stammen, und der kürzlich mit einer neuen, gro-
ßen strukturalen Anthropologie hervorgetreten ist, hat gleichwohl impli-
zit ein Kernargument von Clastres geteilt, wenn er nämlich die Achuar 
als eine Gesellschaft versteht, die sich absichtsvoll zerstreuen, um sich 
den Staat zu verwehren.15 

vages. Pierre Clastres ou une nouvelle anthropologie politique, Paris 1987, 
183–211. 

	13	Zur Würdigung von Clastres vgl. M. Abensour (Hg.), L’esprit des lois sau-
vages. Pierre Clastres ou une nouvelle anthropologie politique, Paris 1987 
sowie Collectif, L’anti-autoritarisme en ethnologie, actes du colloque ethnolo-
gique de Bordeaux du 13 avril 1995, Bordeaux 1997; zur Kritik z.B. E. Terray, 
Une Nouvelle anthropologie politique? In: L’Homme 29 (1989), 110, 5–29.

	14	Ph. Descola/A. Taylor, Introduction, in: L’Homme 126–128 (1993), 13–24, 
19. Zur ›Anthropologie gegen den Strom‹ von Clastres auch L. de Heusch, 
Le renversement de la dette (propos sur les royautés africaines), in: M. Aben-
sour (Hg.), L’esprit des lois sauvages, 41–59, der zwar die Interpretation der 
amerikanischen Gesellschaften zweifelhaft findet, jedoch für Afrika nutzt (für 
die Nuer mit ihrem ›heiligen Königreich‹ und dem ›Häuptling mit Leoparden-
haut‹, dem ›Friedensstifter‹; für die Dinka mit einer Spaltung der rituellen und 
politischen Macht).

	15	Ph. Descola, La Nature domestique: symbolisme et praxis dans l’écologie des 
Achuar, Paris 1986, 19. Vgl. zur kritischen Weiterführung von Clastres ders., 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

388

Umstritten ist das Werk von Clastres namentlich nun wegen dieser 
Denkfigur der absichtsvollen kollektiven Abwehr namentlich des Staa-
tes. Es ist seine zentrale gesellschaftstheoretische These, und diese wird 
oft als schlechte Metaphysik verstanden. Es wird also entscheidend sein, 
in welchem Sinn das contre der Gesellschaften gegen den Staat zu ver-
stehen ist – zu verstehen ist das »lebendige Paradox der Gesellschaften 
gegen den Staat« selbst.16 

Ein indirekter Bergsonismus

Wie ist das kollektive Unbewusste zu denken, wie können Mitglieder 
von Gesellschaften etwas abwehren oder neutralisieren, das sie (noch) 
nicht ›haben‹: das ist die Frage, die diese Gesellschaftstheorie beantwor-
ten muss. Und es scheint uns, als stecke darin erneut, und erneut ver-
mittelt über Deleuze, Bergsons Kritik negativer Begriffe und ihre Alter-
native, das Konzept ›differenzierende Aktualisierung des Virtuellen‹. Es 
scheint, als hätte Clastres, wenn er sich auf Bergson bezöge, gute Karten, 
sich zu erklären in seiner Kritik an jedem noch so versteckten Evoluti-
onismus, also Eurozentrismus. Indes hat er sich nirgends auf ihn bezo-
gen. Gleichwohl teilt Clastres mit Bergson zwei zentrale Konzepte: das 
Denken durchgängig positiver Phänomene und die entsprechende Kri-
tik negativer Begriffe; sowie das genetische Modell einer Aktualisierung 
des Virtuellen inklusive der Kritik am Evolutionismus sowie an der Ver-
mengung von Wesens- und Gradunterschieden. Das gesamte Werk rich-
tet sich, noch mehr als das von Lévi-Strauss, gegen das Verkennen der 
›primitiven‹ Gesellschaften, und zwar, insofern ›wir‹ bei ihnen nur gra-
duelle Unterschiede zu ›uns‹ sehen – dabei handelt es sich doch um We-
sensunterschiede. Immerhin einer hat die konzeptionelle Identität des 
Denkens von Bergson und Clastres gesehen: 

»In der klassischen Metaphysik [und daher auch in Sozial- und 
Geisteswissenschaft] denken wir die Zeit als linear und die Geschichte 
als kumulativ; wir imaginieren eine aufsteigende Linie, die vom Weniger 
zum Mehr führt, vom Nichts zum Etwas, vom Möglichen zum Realen. 
Bergson denunziert ein solches Denken in seiner Kritik der Idee des 

La chefferie amérindienne dans l’anthropologie politique, in: Revue française 
de science politique 38 (1988), 818–827, sowie die Einrechnung von Gesell-
schaften-für-den-Krieg oder genauer, des ›Raubes‹ in Ders., Jenseits von Na-
tur und Kultur, Berlin 2011, 464ff.

	16	M. Richir, Quelques réflexions épistémologiques préliminaires sur le concept 
de Société contre l’Etat: in: M. Abensour (Hg.), L’esprit des lois sauvages. 
Pierre Clastres ou une nouvelle anthropologie politique, Paris 1987, 61–71, 
61.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften-gegen-den-Staat

389

Nichts als eine retrospektive Illusion. … Nichts anderes sagt Clastres 
von der dominanten Vorstellung der Gesellschaften ohne Staat: Man 
denkt stets einen Körper, der in seinem Inneren eine reine Abwesenheit 
birgt«.17

Clastres entwickelt nun im Grunde immer erneut eine These: Das Sein 
der ›primitiven‹ Gesellschaft ist eines, das einer anderen Konzeption der 
Macht, des Politischen folgt als das Sein staatlich organisierter Gesell-
schaften. Und was uns daran hindert, diese kollektive Existenzweise zu 
verstehen, ist unser evolutionistisches sowie humanistisches Menschen-
bild, das den Krieg verfemt. Damit machen wir diese Gesellschaften zu 
doppelt unvollständigen Gesellschaften, zu Kindern des gesellschaft
lichen Seins. Und wir behandeln sie dann auch so, als unterentwickel-
te Gesellschaften, für die unsere Entwicklungsministerien (!) zuständig 
sind, oder als failed states. 

Das Problem des ›primitiven‹ Krieges:  
Kritik der Anthropologie und Soziologie 

Es gibt hinsichtlich des Krieges einen »naturalistischen Diskurs, einen 
ökonomischen Diskurs und einen Diskurs, der vom Tausch ausgeht«. 
Alle drei versagen sich, den Krieg der indigenen Gesellschaften als zent-
rale, positive Institution zu erkennen. Der naturalistische Diskurs – der-
jenige des späten Leroi-Gourhan mit seinem darwinistischen Blick auf 
die Gesellschaft – erlaube zwar, den Krieg zu thematisieren, ihn an der 
Basis des sozialen Lebens anzuerkennen, aber nur um den Preis, ihn als 
Fall des allgemein menschlichen Aggressionsverhaltens zu verstehen. Der 
Naturalismus lässt den Krieg in der (reduktiv gefassten) biologischen 
Ordnung aufgehen, statt die Besonderheit der ›primitiven‹ Gesellschaf-
ten zu sehen.18 Der ökonomistische Diskurs (des Marxismus) macht den 
Krieg zum Ergebnis der Konkurrenz von Gruppen um knappe Güter. 
Nun wäre es »schon nicht leicht zu verstehen, wo die dauerhaft mit der 
erschöpfenden Nahrungssuche beschäftigten Wilden« (so lautet die an-
dere ökonomistische Kennzeichnung dieser Gesellschaften: Gesellschaf-
ten konstitutiver Knappheit, die daher keinen Überschuss, ergo keinen 
Markt haben) die »Zeit und die Energie hernehmen, um Krieg gegen 
ihre Nachbarn zu führen«. Noch unverständlicher wird diese Konzepti-
on aber, wenn man zur Kenntnis nimmt, dass es sich viel eher um Frei-
zeitgesellschaften handelt, dass ihre Ökonomie viel eher eine des Über-

	17	B. Prado Jr., Prefácio (1982), in: P. Clastres, Arqueologia da violência, Rio de 
Janeiro 2004, 4–8, 6.

	18	P. Clastres, Archäologie der Gewalt. Der Krieg in primitiven Gesellschaften 
(1977), in: Ders., Archäologie der Gewalt, Zürich 2008, 33–82, 39f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

390

flusses ist. Schon dies verbietet, die »Universalität des Krieges auf sie 
zu beziehen«.19 Bleibt der strukturalistische Diskurs. Zu Lévi-Strauss 
pflegt Clastres ein ambivalentes Verhältnis, er ist ein untreuer Schüler. 
Einerseits weiß er um dessen Verdienste. Sein eigener Weg sei »von ei-
nem Denken unserer Zeit vorgezeichnet, welches das der Wilden ernst 
zu nehmen verstand«, so sagt er, hinzufügend, dass dieses Denken auf-
fordere, nun »weiterzugehen«.20 Clastres wirft Lévi-Strauss insbeson-
dere vor, die Gewalt nur als ›Unfall‹ des solidarischen Tauschs anzuse-
hen und diese Gesellschaften damit ganz zu verfehlen. Lévi-Strauss habe 
den vom »Tausch ausgehenden Diskurs über den primitiven Krieg« zur 
Basis seines soziologischen Werkes gemacht, seine ganze Gesellschafts-
theorie hänge von seiner negativen »Konzeption der Gewalt« ab.21 Das 
Kernmodell des Strukturalismus ist ›Gegenseitigkeit‹; und zwischen den 
»feindseligen Beziehungen und der Darbringung gegenseitiger Leistun-
gen« besteht für Lévi-Strauss daher eine Kontinuität, die letztlich stets 
vom Tausch ausgeht, während er Kriege nur als sekundäre Ergebnis-
se »unglücklicher Transaktionen« verstehen kann.22 Im Strukturalismus 
hat der Krieg also keine 

»Positivität, in ihm drückt sich nicht das gesellschaftliche Sein der 
primitiven Gesellschaft aus, sondern nur die Nicht-Verwirklichung 
dieses Seins, welches ein Sein-für-den-Tausch ist. Der Krieg ist das 
Negativ und die Negation der primitiven Gesellschaft, insofern sie 
bevorzugter Ort des Tausches ist. … Der Krieg … verliert dabei jede 
institutionelle Dimension«.23 

	19	Clastres, Archäologie der Gewalt, 47f.
	20	P. Clastres, Kopernikus und die Wilden (1969), in: Ders., Staatsfeinde. Stu-

dien zur politischen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976, 7–27, 25. Zum Re-
spekt gegenüber Lévi-Strauss vgl. ders., Entre Silence et Dialogue (1968), in: 
R. Bellour/C. Clement (Hg.), Claude Lévi-Strauss, Paris 1979, 33–38: Die Eth-
nologie bilde die einzige Brücke zwischen der abendländischen und den pri-
mitiven Zivilisationen, und zwar die von Lévi-Strauss, die sich nicht auf die 
Opposition von Vernunft und Unvernunft, Entwicklung und Wilden beruft 
und zudem ihre eigene provisorische Erkenntnis einräumt. Auch trug Clastres 
zur Festschrift für Lévi-Strauss bei (Prophètes dans la jungle, in: P. J. Pouillon 
(Hg.), Échanges et communications. Mélanges offerts à Claude Lévi-Strauss à 
l’occasion de son 60ème anniversaire, Paris/La Haye 1970, 535–542). Letzt-
lich schied er von Lévi-Strauss aber im Streit. Dazu (›Ich bin kein Struktura-
list‹) vgl. z.B. P. Clastres, Entretiens (1967), in: Revue du MAUSS permanen-
te [http://www.journaldumauss.net/spip.php?article205].

	21	Clastres, Archäologie der Gewalt, 49ff.
	22	Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, 177.
	23	Clastres, Archäologie der Gewalt, 54f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften-gegen-den-Staat

391

Lévi-Strauss kann dem Krieg keine Rechnung tragen. Sich über dieses 
Phänomen zu irren bedeutet aber, sich über die Gesellschaft als Ganzes 
»zu irren«.24 Mit dieser fundamentalen Kritik erweist es sich als eben-
so notwendig, Mauss’ Theorie in Frage zu stellen, wie jede Theorie der 
Gesellschaft, die vom Tausch ausgeht. Und insgesamt will Clastres die 
durkheimsche Konzeption des Sozialen (die er am Grund all dieser Fehl-
deutungen sieht) »auf die Füße« stellen: Statt dass nämlich die politische 
Macht eine bereits konstituierte soziale Gestalt und Differenzierung vor-
aussetze, bedeute sie den »absoluten Unterschied der Gesellschaft«. Das 
Politische ist die »Wurzel des Sozialen, der Schnitt, der jegliche Bewe-
gung und jegliche Geschichte einleitet«.25 Sein Werk ist daher der »Ver-
such, den Raum des Politischen in den Gesellschaften ohne Staat einzu-
kreisen«, um auch unsere Art des Politischen besser zu verstehen.26 Zum 
Politischen zählen dabei neben dem Krieg auch soziale Phänomene wie 
Folter und (rituelle) Anthropophagie. 

Warum befinden sich die ›primitiven‹ Gesellschaften ständig im Krieg? 
Die Gewalt ist für diese doppelt zentral: Sie ist einerseits ein direktes, 
positives Konstitutionsmoment. Im Raub der Frauen anderer Gruppen 
(nicht im Frauentausch) organisieren sich diese Gesellschaften ihre Re-
produktion. Die Gewalt ist zugleich das indirekte, negative Konstituti-
onsmoment. In den ständigen Kriegen gegen benachbarte Gruppen kon-
stituiert sich die Gruppe als das Eigene gegenüber dem Fremden. Sie 
wehrt sich mit dieser anti-solidarischen Haltung gegen ihre Vergröße-
rung, die Vereinheitlichung mehrerer Gruppen, die mit einer Zentra-
lisierung, also einer staatlichen Organisation einhergeht. Als anti-soli-
darische funktionieren diese Gesellschaften also im Gegensatz zu dem, 
was Mauss-Lévi-Strauss meinen. Trotzdem kann Clastres nicht darü-
ber hinwegtäuschen, dass er mit Lévi-Strauss einiges teilt: den struktu-
ralen Blick. Denn was Lévi-Strauss in Bezug auf sogenannte geschichts-
lose Gesellschaften denkt: dass ›kalte‹ Gesellschaften keinen Mangel 
an Geschichte aufweisen, sondern positiv Gesellschaften-gegen-die-Ge-
schichte sind, überträgt Clastres nun auf das Politische. Die vermeint-
lichen Gesellschaften ›ohne Staat‹ sind Gesellschaften-gegen-den-Staat. 
Sie verwehren sich mittels spezieller Institutionen eine staatliche Organi-
sationsform, um ihre eigene kollektive Existenzweise zu bewahren. Die 
Gemeinsamkeit zu Lévi-Strauss bleibt auch deutlich, wenn Clastres ein-
räumt, dass sich eine Gesellschaft durch den Tausch der Güter, Frauen 
und Wörter definiere und sich auch der politische Bereich in Hinsicht 
auf diese drei Dimensionen erkläre. Die politische Macht steht mit die-
sen »strukturalen Ebenen« der Gesellschaft in Beziehung. »Wir müssen 

	24	Clastres, Archäologie der Gewalt, 54f.
	25	Clastres, Kopernikus und die Wilden, 25.
	26	Clastres, Die Gesellschaft gegen den Staat, 195.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

392

uns also künftig damit befassen, die Natur dieser Beziehung zu verdeut-
lichen und ihre strukturalen Implikationen herauszuarbeiten.«27 

Kritik des Ethnozentrismus und seines Evolutionismus 

Die Grundidee dieser Gesellschaftstheorie lautet also: Der anthropolo-
gische Diskurs verkennt die nicht europäischen Gesellschaften, weil er 
kriegerische Gewalt nicht als sozial konstitutiv, nicht als etwas Positives 
anerkennt. ›Die kriegerische Ordnung ist die Ordnung, die wir nie su-
chen‹, so würde Bergson sagen – statt eine Unordnung zu sein, ein Un-
fall, die Krise oder Pathologie der Gesellschaft. Damit geht ein zweiter 
Irrtum einher. Man versteht diese Gesellschaften, die keine Staatsform 
aufweisen, stets als unpolitisch, spricht ihnen das Politische ab. Damit 
spricht man ihnen aber auch das Gesellschaftliche ab, da man sich an-
gewöhnt hat, jede Gesellschaft durch ihre politische Form zu definieren. 
Ständig denken ›wir‹ (so jedenfalls Clastres) politische Macht als Hier-
archie, autoritäre Beziehung, Zwang Weniger gegenüber Vielen, kurz: als 
von oben nach unten verlaufende Asymmetrie von Kräften. Instituiert 
eine Gesellschaft keine derartig koerzitive, vielmehr eine a-koerzitive, 
nicht zwingende Macht, interpretieren wir dies nur als Mangel, als »Feh-
len politischer Macht«, als Gesellschaft ohne Macht. Unschwer erkennt 
man das nach wie vor »vorhandene Hindernis der anthropologischen 
Forschung«, den Ethnozentrismus, der »jeden Blick für die Unterschie-
de mediatisiert, um sie zu identifizieren und letztlich zu beseitigen«.28 
Der Ethnozentrismus ist nicht von einem Evolutionismus zu trennen, 
der Überzeugung, die Geschichte verlaufe nur in eine Richtung, wo-
bei er zwischen den Gesellschaften immer nur graduelle Unterschiede 
erkennen kann. Sieht der Ethnozentrismus die anderen Gesellschaften 
dann als solche, denen etwas von uns fehlt (der Staat, die Macht, die 
Schrift, der Markt, die Geschichte), fällt er zugleich ein normatives Ur-
teil. Diesen Gesellschaften fehlt dann etwas, das sie aber als Gesellschaft 
notwendig, per definitionem »brauchen«: Es sind gar keine »richtigen 
Gesellschaften«.29 

Stets vermischt die Kennzeichnung von ›Gesellschaften ohne‹ ein Tat-
sachen- mit einem Werturteil, sofern diese Gesellschaften stets auch als 
stagnierend, inferior, primitiv (wie bemerkt, benutzt Clastres selbst die-
sen Begriff – mit Sicherheit bewusst, ohne es uns aber zu erklären), als 

	27	P. Clastres, Tausch und Macht: Theorie des indianischen Häuptlingstums 
(1962), in: Ders., Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie, 
Frankfurt/M. 1976, 28–47, 39.

	28	Clastres, Kopernikus und die Wilden, 16f.
	29	P. Clastres, Die Gesellschaft gegen den Staat, 179.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften-gegen-den-Staat

393

archaisch, vormodern, unterentwickelt verstanden werden. Sie gelten da-
mit implizit als »embryonal« oder »keimend«, und was ist eine »emb-
ryonale Macht anderes als etwas, das sich zum Erwachsenenstatus ent-
wickeln könnte und müßte«? Kurz, die Sozialwissenschaften denken 
– indem gerade die Soziologie nach wie vor mit Kennzeichnungen wie 
›vormodern‹ oder ähnlichem operiert – alle anderen Gesellschaften als 
»soziologische Axolotl«, die ohne uns unfähig seien, den »normalen Er-
wachsenenstatus zu erreichen«. Und der einzige Grund dafür ist ein ne-
gativer: weil sie »nicht das Abendland sind«.30 

Eine ›Gesellschaft gegen den Staat‹ 1: Das indianische Häuptlingstum 
(Integration nach innen)

Wie kann man Gesellschaften mit a-koerzitiver Macht verstehen, was 
sind ihre konstitutiven Mechanismen? Zunächst zur Konstitution des 
Kollektivs nach innen, zur Integration der Einzelnen: Es gibt Gesell-
schaften, die sich gezielt eine schwache Befehlsmacht des Häuptlings 
instituieren – das Gegenteil jener Macht, die mit Legitimität, Souverä-
nität und dem Repräsentationsprinzip verbunden ist. Diese Institution 
liegt im ›indianischen Häuptlingstum‹ vor. Vier Mechanismen begrenzen 
hier die Macht des Häuptlings: Er ist erstens der ›berufsmäßige Schlich-
ter‹, er muss zweitens großzügig, drittens ein guter Redner sein; er hat 
schließlich als einziger der Gruppe mehrere Frauen. Die drei letzten Kri-
terien »definieren die Gesamtheit der Geschenke und Gegengeschenke, 
durch die das Gleichgewicht zwischen der sozialen Struktur und der 
politischen Institution aufrecht erhalten wird«: Der Häuptling hat ein 
Recht auf viele Frauen, welche ihm die Gruppe zur Verfügung stellt; die-
se kann daraufhin von ihm Großzügigkeit und Rednergabe verlangen. 
Die Großzügigkeit, die Pflicht, Geschenke zu verteilen, stellt uns Clast-
res genauer als ständige Erpressung des Häuptlings vor. Der Häuptling 
muss sich permanent ausplündern lassen, denn sollte er den Geschenke-
fluss bremsen, kann ihm »augenblicklich alles Ansehen, alle Macht ent-
zogen« werden.31 Und da der Häuptling die Geschenke selbst herstellen 
muss (wenn auch mit Hilfe seiner Frauen), so arbeitet hier »sonderbarer
weise der Anführer am härtesten«. Was den Status der sprachlichen Zei-
chen betrifft, so ist das Wort ebenfalls nicht wirklich ein Privileg, es ist 
erneut eine Pflicht, die die Gruppe ihrem Anführer auferlegt. Es besteht 
also sehr wohl ein Monopol der Sprache, der Geschenke, der Polyga-
mie auf Seiten des Häuptlings, aber die Gruppe empfindet darüber keine 
»Frustration«, sie hat die Macht über den Häuptling, statt umgekehrt. 

	30	Clastres, Kopernikus und die Wilden, 19f.
	31	Clastres, Tausch und Macht, 31.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

394

Die Frauen werden von ihr gestellt; der Häuptling kann der Gruppe nie 
ebenso viele zurückgeben, auch dadurch steht er in deren Pflicht. Kurz, 
die drei ›Zeichentypen‹ folgen einer nicht symmetrischen Verteilung, sie 
begründen keine Gegenseitigkeit, die doch dem strukturalistischen Para-
digma zufolge das Kollektiv in Gang hält. Die Gesellschaft konstituiert 
sich gerade in der Trennung von Macht und Zwang, der Institution einer 
nicht-zwingenden Macht. Das zeigt sich auch im erstgenannten Aspekt: 
Der Häuptling ist einer der Friedenszeit, er schlichtet ›nur‹ Meinungs-
verschiedenheiten; und dies nicht, indem er sich eines Zwangs bedient 
(den er nicht besitzt), sondern gegründet auf sein Ansehen, auf seine Ge-
rechtigkeit und sein Wort. Kann er nicht verhindern, dass ein Streit in 
Kampf ausartet, hat er keine Entscheidungsbefugnis mehr. Zudem kann 
er sich nie sicher sein, dass seine ›Befehle‹ befolgt werden, seine Macht 
hängt vom »guten Willen der Gruppe ab«. Daher ist der Häuptling an 
der »Aufrechterhaltung des [inneren] Friedens« interessiert. Kurz, die 
Gruppe konstituiert sich, indem sie sich gegen eine verungleichende, die 
Einzelnen unterteilende Macht wendet. Diese Art des Häuptlingstums 
bedeutet eine gewollte »Ohnmacht der Institution.«32 

Es gibt eine eigene soziale Rationalität, welche – in der Institution ei-
ner ohnmächtigen Macht – unserer Fassung des Politischen in der Linie 
Hobbes-Schmitt diametral entgegengesetzt ist. Dies gilt umso mehr, als 
dieselben Gesellschaften Macht und Natur in eins setzen (wie die My-
then zeigen). Die Kultur gilt ihnen als Negation von Natur und Macht. 
Macht und Natur sind also nicht zwei verschiedene Dinge, die nur das 
negative Kennzeichen verbindet, nicht Kultur zu sein; sie werden als eins 
verstanden, während Kultur und Macht wiederum radikal getrennt wer-
den. Die Macht gilt diesen Gesellschaften nicht als Kulturelles, sondern 
als »Wiederauftauchen der Natur selbst«.33 Indem die Verwandtschaft 
von Macht und Natur also als »doppelte Begrenzung des Universums der 
Kultur« erscheint, haben diese Gesellschaften ein weiteres Mittel erfun-
den, um die virulente politische Autorität zu »neutralisieren«, sie haben 
sich dafür »entschieden, selbst deren Begründer zu sein, aber so, daß die 
Macht nur als die sofort beherrschte Negativität erscheint«.34 

In der Konstitution der Gruppe durch die Negation der Macht (Macht 
ist nicht Kultur, sondern Natur) und durch die Vermeidung eines Macht-
gefälles offenbart sich eine ›soziologische Intentionalität‹, ein kollekti-
ver Abwehrmechanismus. Die Gruppe wehrt mit der schwachen Positi-
on des Häuptlings und der Gleichsetzung von Macht und Natur etwas 
ab, das an ihrer Schwelle steht, aber nicht zugelassen wird. Und es steht 

	32	Clastres, Tausch und Macht, 38.
	33	Clastres, Tausch und Macht, 45.
	34	Clastres, Tausch und Macht, 46.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften-gegen-den-Staat

395

insofern ›an der Schwelle‹, ist virulent, weil die Macht diese Kulturen 
gleichwohl »fasziniert«.35 

Die ›Gesellschaft gegen den Staat‹ 2: Die Funktionen des Krieges  
(Die Logik der Fliehkraft)

Es gibt einen zweiten kollektiven Abwehrmechanismus, den Krieg zwi-
schen benachbarten Gruppen. Zunächst ist er nicht ökonomisch mo-
tiviert. Die Ökonomie ist nicht die Basis jeder Gesellschaft. Die Le-
bensweise etwa der Tupi-Guarani, deren Faulheit die Ethnologen »sehr 
irritierte«, besteht in Ackerbau, gelegentlicher Jagd, Fischfang, Sammeln. 
Ein Garten wird ein paar Jahre lang bepflanzt, dann zieht man weiter, 
weil der Boden erschöpft ist oder einfach das Unkraut zu hoch, die Ar-
beit zu mühsam. Die Aufgabe der Männer ist dabei lediglich, die Anbau-
fläche zu roden, während alle übrige Arbeit den Frauen obliegt. »Daraus 
resultiert jene fröhliche Schlußfolgerung: die Männer, d.h. die Hälfte der 
Bevölkerung, arbeiteten etwa zwei Monate alle vier Jahre!« Sie widmen 
sich der Jagd, dem Fischen, aber auch Festen, Trinkgelagen und vor al-
lem ihrer Leidenschaft für den Krieg.36 

Die ökonomische Tätigkeit dient offensichtlich nicht dem Mehrwert. 
Sie führt (jedenfalls zwischen den Männern) keine Ungleichheit ein. Die-
se Gesellschaften versagen sich mithin die ökonomische Teilung der Ge-
sellschaft, sie haben ein »nicht formulierte[s], aber doch gesagte[s] Ver-
bot der Ungleichheit«. Ihre Ökonomie ist mit anderen Worten keine 
politische Ökonomie. Dies wirft erneut die »Frage nach dem Politischen 
in den primitiven Gesellschaften« auf,37 und nun nicht mehr nur in ei-
ner Theorie speziell von Gesellschaften mit a-koerzitiver Macht, son-
dern in einer »allgemeinen Theorie der Gesellschaft«. Die zeitliche und 
räumliche Vielfalt der Gesellschaften offenbart nun nämlich eine grund-
legende Bifurkation. Hinsichtlich des Politischen als zentralem Aspekt 
von Gesellschaft schlechthin (da sich alle anderen Aspekte, die die An-
thropologie nannte, nur als ephemer erwiesen haben), gibt es zwei und 
nur zwei nicht aufeinander rückführbare Gesellschaftstypen. So kön-
nen Gesellschaften etwa sehr wohl von der Sesshaftigkeit zum Acker-
bau und zurück wechseln, ohne dass sich ihr ›Sein‹ ändert, denn weder 
ihre Demographie noch ihre soziale Organisation sind davon betroffen. 
Es gibt hingegen genau zwei »Makroklassen« von Gesellschaften, die je 
»Grundsätzliches« gemeinsam haben:

	35	Clastres, Tausch und Macht, 48.
	36	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 184.
	37	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 188.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

396

»Es gibt einerseits die primitiven Gesellschaften oder Gesellschaften 
ohne Staat, andererseits die Gesellschaften mit Staat. Die Anwesenheit 
oder Abwesenheit der Staatsformation (die vielfältige Formen annehmen 
kann) weist jeder Gesellschaft ihren logischen Ort zu und zieht zwischen 
den Gesellschaften eine Linie irreversibler Diskontinuität«.38

Das Auftauchen der »Staatsmaschine«39 ist der zentrale Einschnitt, der 
zwei Gesellschaftstypen trennt. Es ist die Schwelle, die sich die ›primi-
tiven‹ Gesellschaften versagen: »jenes geheimnisvolle, irreversible, für 
die primitiven Gesellschaften tödliche Auftauchen dessen, was wir un-
ter dem Namen Staat kennen«.40 Sicher lässt sich die Frage nach Mo-
ment und Ursache dieses Auftauchen des Staates nicht konkret stel-
len; aber es lassen sich die »Voraussetzungen seines Nicht-Erscheinens 
präzisieren«.41 Zunächst ist der »Raum des Häuptlingstums … nicht 
der Ort der Macht«. Der chef ist nicht der künftige Despot, das Häupt-
lingstum also ist nicht der Keim des Staatsapparates. Sicher entsteht im 
Kriegsfall ein gewisses Prestige und damit Potential einer politischen Tei-
lung – aber ist der Krieg vorbei, so wird der Häuptling erneut einer ohne 
Macht. Nie wird Prestige Autorität. Eine losgelöste Macht ist in diesen 
Gesellschaften »unmöglich«, es gibt keinen »leeren Raum, den der Staat 
ausfüllen könnte.«42 

Die Mythen bestätigen erneut diese positive Einrichtung, die Abwehr 
von etwas, das an der Schwelle steht: nun des Staates. Die Mythen bestä-
tigen die These, dass man es hier nicht mit Gesellschaften ohne, sondern 
vielmehr mit solchen gegen den Staat zu tun hat. In diesen Mythen ist 
nämlich stets das Eine das Böse, das Gute hingegen ist das Nicht-Eine, 
die Zersplitterung oder Zerstreuung. In den Mythen ereignet sich mithin 
die Anwesenheit des Staates, der Staat wird mythisch gedacht. Hinter der 
metaphysischen Gleichung das Böse = das Eine, die in den Mythen zum 
Ausdruck kommt, steckt die gesellschaftliche Gleichung: Das Eine, von 
dem die Mythen sprechen, ist der Staat, dessen Wesen das Vereinigende 
ist. Die Mythen kennzeichnen die politische Teilung als Unglück, durch 
die moralische Verurteilung des Einen.43 

Es gibt noch ein Feld, das der Kontrolle der Gesellschaft zu entgleiten 
tendiert, nämlich die Demographie, die nicht nur von Regeln, sondern 
auch von »Naturgesetzen beherrscht ist«. Das kollektive Leben wurzelt 
»sowohl im Sozialen wie im Biologischen«. Nun kann die ›primitive‹ Ge-
sellschaft aber nur »funktionieren«, wenn sie zahlenmäßig begrenzt ist; 

	38	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 189, 191.
	39	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 193.
	40	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 189, 191.
	41	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 195.
	42	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 199f.
	43	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 206f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften-gegen-den-Staat

397

damit eine Gesellschaft »primitiv ist, muß sie zahlenmäßig klein sein. 
Und tatsächlich stellen wir in der Welt der Wilden eine außergewöhnli
che Zersplitterung« fest.44 An dieser Stelle kommt nun der Krieg erneut 
ins Spiel: als notwendig für diese sich auf kleine Gruppen verteilende, 
sich teilende Gesellschaft. Der Krieg also ist (auch wenn er auf den Frau-
enraub aus ist) kein Eroberungskrieg, sondern es handelt sich um ein 
ritualisiertes Instrument, mit dem sich die Gruppen gegenseitig klein 
halten, sich ständig erneut zerstreuen. Diese Gesellschaften folgen einer 
Logik der Fliehkraft, statt der (staatlichen) Logik der Zentralisierung. Sie 
instituieren sich zentrifugal und nicht zentripetal. Sie halten sich mit Ge-
walt klein, und in diesem Sinne geteilt – nun in Außenbezug der Grup-
pen zueinander. Mit »ihrem ganzen Sein will die primitive Gesellschaft 
die Zerstreuung«, sie konstituiert sich durch die »Verwirklichung dieses 
soziologischen Willens«.45 

Kritik an negativen Begriffen, das Virtuelle und das Aktuelle

Es geht Clastres mit dieser Theorie der Konstitution einer spezifischen 
Gesellschaftsform im Krieg und im schwachen Häuptlingstum um eine 
»kopernikanische Revolution«. Ließ die Ethnologie bisher die anderen 
»Kulturen um die abendländische Zivilisation kreisen«, so will er sie 
von der »Anziehungskraft ihrer Heimaterde« befreien. Er will uns von 
der »natürlichen Evidenz« losreißen, in der wir noch befangen sind. Die 
Sozial- oder Gesellschaftswissenschaften müssen eine ›heliozentrische‹ 
Umkehrung vornehmen, um die Anderen und damit uns selbst besser zu 
verstehen.46 Die Bedingung dessen wäre also erstens, diese Gesellschaften 
in ihrer Positivität ernst zu nehmen, namentlich wenn diese als Negation 
dessen erscheint, was wir für unsere eigene Gesellschaft als zentral ver-
stehen. Zweitens muss man den Gedanke zulassen, dass eine »Negation 
nicht Nichts bedeutet«.47 Wie kann eine ›Negation nicht Nichts‹ bedeu-
ten? Die Antwort darauf gibt Bergsons Kritik negativer Begriffe und die 
damit verbundene Auffassung des Seins als differenzierende Aktualisie-
rung des Virtuellen. Das Virtuelle ist dabei nun der Staat oder die ›poli-
tische koerzitive, ungleich verteilte Macht‹. 

Gehen wir die Argumentation von Clastres noch einmal durch, nun 
die allgemeine Gesellschaftstheorie: Die erste These ist, dass Gesell-

	44	Clastres, Gesellschaft gegen den Staat, 202f. Die Begriffe in Anführungszei-
chen stammen aus Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizo-
phrenie (1972), Frankfurt/M. 1977.

	45	Clastres, Archäologie der Gewalt, 56.
	46	Clastres, Kopernikus und die Wilden, 25.
	47	Clastres, Kopernikus und die Wilden, 20.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

398

schaften nicht in zwei Gruppen fallen (Gesellschaften mit; Gesellschaf-
ten ohne Macht). Die politische Macht ist ein universelles Merkmal des 
Sozialen, sie ist ihm »immanent«. Aber diese allgemeine Tendenz ak-
tualisiert sich in »zwei Hauptformen« (zwangausübende; nicht zwan-
gausübende Macht). Zweitens, die politische Macht als Befehl-Gehor-
sam-Beziehung »ist nicht das Modell der wahren Macht, sondern nur 
ein Sonderfall«, und es gibt keinen Grund, »gerade diese Modalität der 
Macht ... zum Bezugspunkt und Erklärungsprinzip aller anderen Moda-
litäten zu machen«. Und drittens: Selbst Gesellschaften ganz ohne poli-
tische Institution (z.B. ohne Häuptlinge) haben »das Politische«. Selbst 
in ihnen »stellt sich die Frage der Macht«, und zwar »in dem Sinn, in 
dem ... etwas in der Abwesenheit existiert.«48

Die Diskontinuität der beiden Gesellschaften ist radikal. Sie befinden 
sich an entgegengesetzten Enden der sozialen Logik, nicht in einer evolu-
tiven Linie, und wenn Soziologen, Ethnologen, Archäologen von ›vormo-
dernen‹ Gesellschaften sprechen, schleicht sich jene eurozentrische Illusi-
on ein, in der man die andere Gesellschaft in Kontinuität zu uns denkt. 
Ebenso verkehrt ist es aber, diese Diskontinuität nur negativ zu bestim-
men, als ›Gesellschaften ohne‹, denn dann verfällt die Analyse der logi-
schen Illusion negativer Begriffe. Demgegenüber gibt es im Gesellschaft-
lichen keine Absenz; die kopernikanische Drehung der Anthropologie ist 
die Versagung der Idee des Nichts. Jeder Gesellschaftsform eignet eine 
positive Realität, wobei die anderen Gesellschaften nicht einfach anders 
sind, sondern sich dagegen wehren, so zu werden wie wir. Es gibt also 
eine allgemeine gesellschaftliche Tendenz, ein Virtuelles (Vereinheitli-
chung, Auflösung der elementaren Einheiten). Für Clastres bestimmt die-
se zentripetale Tendenz gleichzeitig das Mittel, um ihr entgegenzuwir-
ken: Sie bringt auf der Ebene der Elemente zentrifugale Kräfte ins Spiel, 
die die Gesellschaft erneut »ins Gleichgewicht« bringen.49 

Offenbar nimmt also diese Gesellschaftstheorie eine differenzierende 
gesellschaftliche Tendenz an: ein Virtuelles, das sich in der Aktualisierung 
differenziert (erinnern wir uns an Bergsons Definition der ›Tendenz‹: als 
Bewegung der Bifurkation, der Spaltung). Noch einmal: Inwiefern »kön-
nen die Mitglieder solcher Gesellschaften etwas abwehren, etwas neut-
ralisieren, das sie ignorieren?«,50 handelt es sich um eine contradictio in 
adjecto? Clastres selbst räumt sie ein, unsere Unfähigkeit, hier anderes zu 
sehen als eine schlechte, »finalistische Metaphysik«.51 Welche Konzep-
tion des Realen wäre hier besser geeignet als die bergsonsche, der alles 

	48	Clastres, Kopernikus und die Wilden, 22f.
	49	P. Clastres, Unabhängigkeit und Exogamie (1963), in: Ders., Staatsfeinde. Stu-

dien zur politischen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976, 49–77, 69f., 72.
	50	Richir, Quelques réflexions épistémologiques préliminaires, 62.
	51	Clastres, Tausch und Macht, 42f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaften-gegen-den-Staat

399

daran setzt, das finalistische Denken zu verabschieden! Will man diese 
Gesellschaftstheorie würdigen, muss man also unseren »unzulänglichen 
Begriff von Kausalität« (materialistische, evolutionistische, dialektische 
Schemata) durch eine Kausalität ohne Finalität ersetzen, eine rückwärts 
verlaufende Kausalität. Die Einwirkung der Zukunft auf die Gegenwart, 
der Gegenwart auf die Vergangenheit – genau diese Umkehrung vollzog 
Bergsons Materie und Gedächtnis. So gesehen führt Clastres in das Den-
ken einer Gesellschaft ein, die agiert, bevor etwas in Erscheinung getre-
ten ist, obgleich es bereits virtuell existiert. Abwehren heißt auch antizi-
pieren, so ergänzt Deleuze, der sich genau für dieses Problem interessiert 
hat. Dazu führt er neben den »Vektoren, die zum Staat hinführen« und 
den »Mechanismen, die ihn abwehren«, als Drittes den »Konvergenz-
punkt« ein, der in dem Maße »zurückgeschoben, nach außen verlagert 
wird, wie man sich ihm nähert«. Um also der Idee eines ›Vorgefühls‹, der 
Antizipation von etwas, das noch nicht existiert, einen »positiven Sinn« 
zu geben, ist nur zu zeigen, wie »etwas, das noch nicht existiert, in einer 
anderen Form als seiner Existenzform schon wirksam ist«. Die Frage ist, 
ob die Zentralmacht »Konsistenz bekommt oder nicht«, und – während 
sie abgewehrt wird – »nicht länger ausbleibt, sondern geschieht«. Es gibt 
»Konsistenzschwellen«, die mit dem koexistieren, was virtuell ist oder 
»diesseits von ihr« liegen.52 Kurz, die Gesellschaften ›haben‹ den Staat 
als eine bestimmte Machtform bereits, hindern ihn aber daran, hinrei-
chend Konsistenz anzunehmen. Es sind institutionelle »Mechanismen, 
die gleichzeitig antizipieren und abwehren«, wie sie historisch auch in 
den mittelalterlichen »Städten ›gegen‹ den Staat und ›gegen‹ den Kapi-
talismus« zu entdecken sind.53

Unser Lachen ist das Lachen einer Gruppe  
– und worüber lachen die Indianer? 

Es gibt eine thematische Konvergenz: Clastres und Bergson zählen zu 
den wenigen soziologischen Autoren, die das Lachen interessiert. Es ist 
die Gruppe, die lacht, um sich ihre Geschmeidigkeit, ihr Leben zurück-
zugeben, hatte Bergson gesagt. Und worüber lachen die Indianer? Sie la-
chen über ihre eigenen Mythen, was Clastres nun Gelegenheit gibt, Berg-
son und Lévi-Strauss (implizit) zu verbinden. Er lobt Lévi-Strauss hier 
dafür, dass dieser die Mythen ernst nahm; aber er habe sie zu ernst ge-
nommen. Man darf das Lachen, das sie »verursachen, nicht unterschät-
zen und muß berücksichtigen, daß ein Mythos von ernsten Dingen re-

	52	Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 597ff.
	53	Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 601ff.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

400

den und gleichzeitig ... zum Lachen bringen kann«.54 Tatsächlich lachen 
die Indianer über die Mythen, deren komische Wirkung »bleibt nie aus«, 
das Schmunzeln »weicht schnell einem kaum unterdrückten Glucksen, 
dann schallendem Gelächter, bis am Schluß nur noch Freudengeheul 
erschallt«.55 Ein Mythos erzählt etwa von einem alten Häuptling und 
Schamane, der sich, nachdem er mit knapper Not seine Heilung erreicht 
hat, »zügelloser Ausschweifung« hingibt. Er »mißbraucht die Unschuld 
und Freundlichkeit seiner eigenen Enkelinnen, um sie im Wald zu schän-
den. Kurz, ein grotesker Held, und man lacht auf seine Kosten«. Ein an-
derer handelt vom Jaguar als »Einfaltspinsel«, der ständig in die Fallen 
derer tappt, die er »verachtet. Der Jaguar ist groß, stark und dumm, nie 
versteht er, was ihm zustoßt, und ohne die wiederholte Hilfe eines unbe-
deutenden kleinen Vogels wäre er schon längst umgekommen. Jeder sei-
ner Schritte zeugt von seiner Torheit und der Lächerlichkeit seiner Per-
son«. Die Mythen stellen also Schamanen wie Jaguare als »Opfer ihrer 
eigenen Dummheit und Eitelkeit dar«. Wieso sind die Mythen komisch, 
wenn sie doch die Existenz des Kollektivs sichern sollen und von Furcht 
einflößenden Wesen handeln? Die Indianer fürchten sowohl den Scha-
manen (als Herrn über Leben und Tod) als auch den Jaguar (als »ihr 
Ebenbild«); im wirklichen »Leben sind also das Lachen der Menschen 
und der Jaguar stets voneinander getrennt.«56 Clastres entdeckt nun eine 
»kathartische« Funktion: Die Mythen setzen eine Leidenschaft frei, sie 
erlauben, sich dem »geheimen Zwang« hinzugeben, gerade »über das 
zu lachen, was man fürchtet«.57 Das Komische der Mythen beraubt sie 
gleichwohl nicht ihres Ernstes; und während sich die Indianer gegen ihr 
besseres Wissen belustigen, tragen die Mythen unbemerkt die »Kultur 
des Stammes weiter«, womit sie die »fröhliche Wissenschaft der India-
ner« darstellen.58 Sie lachen, um sich ihre Gesellschaft zu repräsentie-
ren, und zwar in einer Weise, in der auf der Ebene des Mythos erlaubt, 
was auf der Ebene des Realen untersagt ist: Das Lachen über die eige-
nen, rigiden Regeln, das deren ›Geschmeidigkeit‹ aufrechterhält (so hät-
te Bergson gesagt), deren institutionelle Anziehungskraft, deren Affekti-
vität und damit Legitimität.59 

 

	54	P. Clastres, Worüber lachen die Indianer? (1967) In: Ders., Staatsfeinde. Stu-
dien zur politischen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976, 126–147, 126.

	55	Clastres, Worüber lachen die Indianer? 127.
	56	Clastres, Worüber lachen die Indianer? 140.
	57	Clastres, Worüber lachen die Indianer? 142.
	58	Clastres, Worüber lachen die Indianer? 146.
	59	Clastres, Worüber lachen die Indianer? 141.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385 - am 02.02.2026, 00:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Ein indirekter Bergsonismus
	Das Problem des ›primitiven Krieges‹: Kritik der Anthropologie und Soziologie
	Kritik des Ethnozentrismus und seines Evolutionismus
	Eine ›Gesellschaft gegen den Staat‹ 1: Das indianische Häuptlingstum (Integration nach innen)
	Die ›Gesellschaft gegen den Staat‹ 2: Die Funktionen des Krieges (Die Logik der Fliehkraft)
	Kritik an negativen Begriffen, das Virtuelle und das Aktuelle
	Unser Lachen ist das Lachen einer Gruppe – und worüber lachen die Indianer?

