I. Voruiberlegungen

https://dol.c


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22:20:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zum Begriff der Ethik

Bei Heidegger gibt es keine ausgefiihrte Ethik. In der Zeit, in der
das Interesse an der Heideggerschen Philosophie nachzulassen
begann, trat plétzlich eine vermehrte und sich immer stirker ent-
wickelnde Beschiftigung mit ethischen Fragen hervor. Diese
Entwicklung hat verschiedene und keineswegs iiberall philosophi-
sche Griinde. Zu Beginn der sechziger Jahre, teils aber auch schon
cher, waren in Westeuropa marxistische und neomarxistische,
sozialistische und kommunistische Ideen in Erscheinung getreten:
in Frankreich etwa bei Althusser und Sartre, in Deutschland vor
allem bei den aus der Emigration zuriickgekehrten Philosophen und
Soziologen wie Marcuse, Bloch, Horkheimer, Adorno, die dann in
der bei uns bald danach aufkommenden sogenannten
»Studentenbewegung™ maBgeblichen Einfluf gewannen. Unter
ihren EinfluB geriet auch Habermas, der allerdings schon vorher
nach seiner frithen Abkehr vom Nationalsozialismus sich neomar-
xistischen Theorien zugewandt und damit in der Protestbewegung
der Schiiler und Studenten entscheidend mitgewirkt hatte. Auf die
Frage, inwieweit politische Propaganda und finanzielle Unter-
stiitzung aus den vom Kommunismus beherrschten Landern fiir
diese Entwicklung eine Rolle gespielt haben, will ich nicht weiter
eingehen, vermute aber, daB hier noch manches ans Licht kommen
dirfte.

Fiir die marxistische Philosophie (wenn man dergleichen einmal
mit diesem Namen in Verbindung bringen darf) ist nun das Thema

29

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Theorie und Praxis geradezu grundlegend. Schon die berithmte
und spater usque ad nauseam zitierte elfte Feuerbachthese bringt
das zum Ausdruck: ,,Die Philosophen haben die Welt nur verschie-
den interpretiert; es kommt darauf an, sie zu verindern®.! Der Satz
enthalt iibrigens einen Denkfehler, denn der Begriff der Welt wird
von Marx doppeldeutig verwendet: die ‘Welt’, von der die
Philosophen reden, ist das Ganze des Seienden, wihrend die von
Marx fir Verdnderung vorgesehene Welt die gesellschaftlich-poli-
tische Wirklichkeit meint. Die Marxsche These verlangt also von
der Philosophie ihre Verwirklichung in der gesellschaftlichen
Praxis, letztlich durch die Revolution. Dennoch betonen die Mar-
xisten, daB zwischen Theorie und Praxis ein dialektisches Ver-
hiltnis bestehe. Eine der frithesten Veréffentlichungen zu diesem
Thema ist der aus élteren Vortragen und Aufsitzen zusammenge-
stellte Band von Habermas: ,,Theorie und Praxis“? In der vor
allem seit den achtundsechziger Jahren entstandenen Atmosphire
marxistischen und sozialistischen Denkens suchten einzelne
wourgerliche® Philosophen wenigstens am Rande mitzumachen,
indem sie iiber den fiir Marx wichtigen Hegel oder iiber Feuerbach
sowie iiber Marx selbst arbeiteten oder das fiir den Marxismus
zentrale Thema ,, Theorie und Praxis® erorterten. Zu erwahnen ist
hier der in den ,,Walberberger Studien“ erschienene und von Pau-
lus Engelhardt herausgegebene Sammelband: ,Zur Theorie der
Praxis“.’ In diesem Zusammenhang steht auch das zweibandige
Werk, zu dem zahlreiche nichtmarxistische Philosophen Beitrdge
geliefert haben und das Manfred Riedel herausgegeben hat:
,Rehabilitierung der praktischen Philosophie®.* Unter dem Begriff
der praktischen Philosophie faBt man im allgemeinen Themen der

! Karl Marx: Die Frithschriften. Hg. von S.Landshut. Stuttgart 1971, S. 341.
? Neuwied und Berlin 1963.

3 Mainz 1970.

4 Freiburg 1972-1974.

30

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

politischen, der 6konomischen und der moralischen Praxis zusam-
men (nicht selten wird iibrigens auch das Gebiet der Asthetik zur
praktischen Philosophie gezahlt). Die Theorie der moralischen
Praxis bezeichnet man gewdhnlich als Moralphilosophie oder
Ethik. Zum Begriff der Ethik seien in der Folge noch einige
sprachgeschichtliche und philosophiegeschichtliche Bemerkungen
vorausgeschickt.

Ethik gilt als die Lehre vom menschlichen Handeln, als die
Theorie der moralischen Praxis (lat.: mores, Sitten). Das Wort
‘Ethik’ geht zuriick auf das griechische ‘ethos’, das urspriinglich
den gewohnlichen Aufenthaltsort, den Wohnort und von da soviel
wie Gewohnheit, Sitte, Brauch bezeichnet (sprachgeschichtlich
geht es auf das altindische svadha: Eigenart, Gewohnheit, Wohn-
stitte zuriick; vgl. lat. suesco: werde gewchnt, ferner neuhoch-
deutsch: Sitte). In einer Zeit, in der die von den Vorvitern iiber-
lieferten Sitten und Gebrauche fiir die Griechen an Bedeutung und
Geltung verloren, begann in den Kreisen der Sophisten und der
Sokratiker das Nachdenken iiber das menschliche Handeln und
dessen Normen. Mit Sokrates, Platon und vor allem dann bei
Aristoteles entwickelte sich eine philosophische Ethik.

Aristoteles benutzt fiir seine Lehre vom menschlichen Handeln
erstmals das Adjektiv ‘ethisch’, indem er von ,,ethischer Theorie®,
wethischer Pragmatie™ oder ,.ethischen Biichern™ spricht, namlich
von den Schriften, die spéter als ,Nikomachische Ethik®, als
,,Eudemische Ethik“ und als ,,GroBe Ethik“ bekannt wurden (auf
die Probleme der Echtheit gehen wir hier nicht ein). Aristoteles
erwahnt auch, daB sich schon Sokrates mit ethischen Gegenstinden
beschaftigt habe (Met.I 6, 987b 1). In Ciceros ,, Tusculanen heiBt
es in diesem Sinne: , Sokrates aber hat als Erster die Philosophie
vom Himmel herabgerufen, sie in den Stiddten angesiedelt und sie
sogar in die Hauser hineingefiihrt und sie gezwungen, nach dem
Leben, den Sitten und dem Guten und Schlechten zu fragen®

31

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Tusc.V 4,10). Cicero unterscheidet also eine Philosophie, die sich
gewissermaBen auf im Himmel angesiedelte Themen gerichtet habe
und eine neue Philosophie, die das Leben der Menschen auf der
Erde ins Auge fasse: das politische Leben (in den Stidten), das
okonomische Leben (in den Hiausern, den Familien) und das mora-
lische Leben (in dem es um die Sitten und die Frage nach dem
Guten und Bosen geht).

Dieses Thema der beiden Blickrichtungen der Philosophie er-
scheint in Raffaels berithmten, unter dem Titel ,,Die Schule von
Athen® bekannten Gemalde aus dem Jahre 1511 in der Stanza della
segnatura des Vatikans. Es stellt in der Mitte und als Mittelpunkt
des Ganzen die in ein Gesprich vertieften Gestalten Platons und
des Aristoteles dar. Platon erscheint als ein in hohem Alter stehen-
der weiser Mann. Er zeigt mit der Hand des erhobenen rechten
Arms nach oben. In der Linken hilt er ein Buch, namlich seinen die
Kosmologie enthaltenden ,,Timaios“. An Platons linker Seite ist
Aristoteles als in der Mitte des Lebens stehender Mann dargestellt.
Er weist, seinen Lehrer fast fragend anblickend, mit der Rechten
vor sich hin auf die Erde. Mit der linken Hand umfaBt er ein Buch,
auf dem der Titel , Ethik“ zu erkennen ist. Der Maler hat die bei-
den Philosophen, deren Denken die gesamte Geschichte der
abendlandischen Philosophie bestimmt hat, in ihrer Verbundenheit
und ihrer Verschiedenheit im Bild festgehalten. Es gibt zahlreiche
Interpretationen des Raffaelschen Freskos, die der Kunsthistoriker
Wolfgang von Lohneisen in seinem Buch , Raffael unter den Philo-
sophen. Philosophen iiber Raffael“ gesammelt hat.’

Wenn man allein auf die Titel ,, Timaios“ und ,,Ethik* blickt, so
kénnte Platon als Naturphilosoph gedeutet werden, Aristoteles
dagegen als Moralphilosoph. Blickt man dann auf die Gebéarden
der beiden Denker, so erscheint Platon als Philosoph des Jenseiti-

* Berlin 1992.

32

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, Aristoteles als Philosoph des Diesseitigen. Natiirlich darf man
Platon nicht auf den , Timaios“ und Aristoteles nicht auf die
,,Ethik festlegen. Beide haben zahlreiche und bedeutende weitere
Werke hinterlassen. Aus diesem Grunde scheinen die von Raffael
dargestellten Gebérden der beiden Gesprichspartner wichtiger zu
sein, insofern sie den allgemeinen Charakter der beiden athenischen
Philosophen zum Ausdruck bringen wollen. Der Maler folgt mit
seiner Darstellung der damaligen ,,communis opinio®. Was aber
konnte hier mit dem Jenseitigen und dem Diesseitigen gemeint
sein? Bezieht sich Aristoteles lediglich auf die Welt der Dinge und
Geschehnisse, auf die Welt unseres alltidglichen Lebens? Bezieht
sich Platon allein auf eine ,Hinterwelt*, wie Nietzsche als Anti-
Platoniker meinte? Im allgemeinen bezichen die Interpreten des
Raffaelschen Gemaildes die Gebarde Platons als Verweis auf seine
Ideenlehre, die Gebarde des Aristoteles als Verweis auf die kon-
krete Welt des menschlichen Lebens. Wir halten uns hier und im
folgenden aber nur an das Thema der Ethik und des Ethischen.
Nehmen wir zunéchst Aristoteles. DaB in der Geschichte und im
System der Philosophie die Ethik als eigenstandige Disziplin er-
scheint, wird auf Aristoteles zuriickgefiihrt.® Dieser hat nicht nur
die ersten, sich ausdriicklich ethischen Problemen zugewandten
Schriften verfaBt, sondern eben auch die wichtigsten AnstéBe zur
Verselbstiandigung der Beschaftigung mit diesen Problemen gege-
ben. Bei Aristoteles werden erstmals ,, Teile der Philosophie* un-
terschieden (Met.IV ¢.2, 1004 a 3). In der hellenistischen Schul-
philosophie entwickelte sich dann eine feste Lehre von den ver-
schiedenen Teilen der Philosophie, den philosophischen ,Dis-
ziplinen®: etwa Logik, Physik, Metaphysik, Ethik, die sich in der
Folgezeit immer mehr voneinander trennten, nicht zuletzt von der

§ Vgl. dazu den Artikel ‘Ethik’ im Historischen Woérterbuch der Philosophie..
Bd.2. Basel 1972, Sp. 759.

33

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Metaphysik. In seiner Einfithrung in die , Nikomachische Ethik™
schreibt der Herausgeber Otfried Hoffe: ,,Seit einiger Zeit macht
die Forderung nach einer ‘Ethik ohne Metaphysik’ die Runde.
Sofern man unter ‘Metaphysik’ die Theorie eines hochsten Sei-
enden versteht, evtl. die einer jenseitigen Welt, wird das Programm
einer ‘Ethik ohne Metaphysik’ schon von Aristoteles praktiziert,
sogar in aller Selbstverstindlichkeit und Niichternheit“.” Der
Stagiritc habe eine Ethik entfaltet, die trotz gewisser Verschie-
denheit in der Auffassung einzelner Interpreten ,entweder ohne
jede metaphysische Pramisse auskommt oder sich allenfalls mit
einer minimalen Metaphysik zufriedengibt*®

Die Losgelostheit der Aristotelischen Ethik von der Metaphysik
zeigt sich schon im Ansatz. Der Stagirit richtet ndmlich seinen
Blick auf das Streben und Tun des Menschen im Alltag, auf das,
was tatsdchlich getan und dariiber gesagt wird. Dabei ergibt sich,
daB alles menschliche Handeln auf Ziele gerichtet ist, die jeweils
als etwas Gutes angesehen werden. Unter den verschiedenen Zielen
gibt es jedoch eine Reihenfolge. Einige Ziele dienen hoherstehenden
anderen Zielen. Als das hochste Ziel aber bezeichnen die Menschen
das Gliick, die ,.eudaimonia®“. Unter ‘Gliick’ versteht allerdings
fast jeder etwas anderes und dementsprechend lebt er. Man kann
dabei vier Hauptlebensweisen unterscheiden, von denen Aristoteles
die beiden ersten sofort verwirft. Erstens scheidet fir ihn das blof
auf GenuB, auf ,,SpaB“ und ,,Vergniigung™ ausgerichtete Leben,
der ,,bios apolaustikos®, als knechtisch, sklavisch und im Grunde
geradezu tierisch aus, zweitens verwirft Aristoteles die lediglich
auf Gelderwerb, auf Reichtum abzielende Lebensweise, den
,.chrematistes bios“, weil er ja ein Mittel zum Zweck erhebt. Als
die beiden weiteren und hoheren Formen werden dann das politi-

? Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Hg. von O.Hoffe. Berlin 1995, S. 4.
$A2.0.,8.4f.

34

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Leben, der ,bios politikos* und das theoretische Leben, der
,,bios theoretikos“ genannt (NE I 2-3). Von der ,theoretischen®
und letztlich im Aristotelischen Sinne ,philosophischen® Lebens-
form handelt dann die ,Nikomachische Ethik“ im zehnten und
letzten Buch (NE X 6-9).

Ethik, wenngleich noch nicht unter diesem Namen, gibt es nun
aber ebenso schon bei Platon. Bereits in den frithen, den
,,sokratischen® oder ,,aporetischen* Dialogen werden ethische Pro-
bleme erértert, wobei vor allem immer wieder nach der Begriffs-
bestimmung und dem Wesen der einzelnen Tugenden gefragt wird:
der ,,Charmides* handelt von der Besonnenheit, der ,,Laches™ von
der Tapferkeit, der ,,Euthyphron® von der Frommigkeit und das
erste Buch der ,,Politeia“ von der Gerechtigkeit. Im vierten Buch
der ,,Politeia* deutet sich dann eine Tugendlehre an, die sich im
Laufe der abendlindischen Geistesgeschichte zur Lehre von den
,,JKardinaltugenden“ entwickelte, die in unserer Zeit Josef Pieper
als ethisches ,,Viergespann® vorgestellt hat: Klugheit (bei Platon:
Weisheit), Tapferkeit, Besonnenheit, Gerechtigkeit (vgl. Politeia
427E, 433B). Die menschlichen Tugenden griinden aber bei Platon
in der Anschauung der hochsten Idee, der Idee des Guten
schlechthin. Diese ist die grofite Einsicht ..., durch welche erst das
Gerechte und alles, was sonst noch Gebrauch von ihr macht, niitz-
lich und heilbringend ist“ (Politeia 505A). Von der Erkenntnis
dieser hochsten Idee berichtet das ,,Hohlengleichnis® des siebten
Buches der , Politeia“. Danach wird ein in der scheinhaften Welt
der Hohlenbewohner Lebender befreit, ins Freie gefithrt und ihm
schlieBlich der Blick in die Sonne erlaubt. Der auf diese Weise zur
letzten Erkenntnis und in ihr zur Ruhe des Suchens Gelangte soll
aber nicht dabei stehenbleiben, sondern in die Hohle zuriickkehren,
um die in ihr gefesselt Daliegenden ebenfalls zu befreien und sie zu
einem an der Letzterkenntnis des seinshaften Guten selbst orien-
tierten Leben zu fithren. Platons Ethik scheint sich also, anders als

35

hittps://dol.org/10.5771/9783495893590-29 - am 20.01.2026, 22:20:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Aristotelische, auf eine Metaphysik oder, da es sich in der
Metaphysik um das Seiende in seinem Sein handelt, auf eine Onto-
logie zu beziehen. In einer Darstellung der Platonischen Ethik und
politischen Philosophie erinnert nun Jirgen MittelstraB an die
Kritik der Ideenlehre durch Aristoteles. Dessen Kritik sei letztlich
gegen den Versuch gerichtet gewesen, ,eine Idee des Guten im
Rahmen der Ideenlehre noch ontologisch auszuzeichnen ... Und in
der Tat fillt es im Rahmen der Ideenlehre schwer, den praktischen
Sinn dieser ‘héchsten’ Idee hinter dem ontologisierenden Stil dieser
fur die Ideenlehre ... zentralen Passage wieder hervorzuholen. Daf
es ihn gibt und daB er fiir die gesamte Platonische Ethik und An-
thropologie zentral ist, macht die politische Philosophie Platons
deutlich*’

Allerdings geht es uns hier nicht um eine Untersuchung der Pla-
tonischen Ethik, sondern um die allgemeinere und grundsatzlichere
Frage, ob nicht gerade von der Ontologie her sich ein Zugang zu
einer philosophischen Ethik erschlieft und damit die Isolierung der
einzelnen Disziplinen der Philosophie aufgehoben werden kann.
Den ersten Schritt in diese Richtung scheint in der Tat Platon getan
zu haben, wihrend Aristoteles, wie schon zuvor erwihnt, die Ethik
von der Metaphysik getrennt darstellt.

Als mittelalterliches Beispiel fiir eine solche Trennung sei in die-
sem Zusammenhang Thomas von Aquin erwahnt, der in diesem
Falle wie auch in vielen anderen Fillen dem Aristoteles folgt
(obwohl es bekanntlich, wie in letzter Zeit verschiedentlich betont
worden ist, bei Thomas auch platonische Elemente gibt). In seinem
Buch iiber die Ethik bei Thomas schreibt Wolfgang Kluxen, indem
er die Ethik unter dem Theorie-Praxis-Aspekt und unter Hinweis
auf den Kommentar zur Trinititsschrift des Boethius ins Auge

? Platon. In: Klassiker der Philosophie. Hg. von O.Héffe. Miinchen 1981, S. 8-
62. Hier: S. 50.

36

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fabt: ,,Die praktische Wissenschaft als solche, sofern sie nidmlich
auf dem ihr eigenen Wege zu dem ihr eigenen Ziel fortschreitet,
setzt die Metaphysik nicht voraus und verlangt sie nicht, ebenso-
wenig wie die Physik oder die Logik die Griindung ihres Tuns in
einer Wissenschaft der Metaphysik zu ihrem Fortschreiten voraus-
setzen oder verlangen“." In diesem Vergleich wird allerdings nicht
beachtet, daB es in der Ethik um das Leben des einzelnen Men-
schen geht, wahrend Physik und Logik davon abstrahieren.

Jedoch suchen nicht nur Aristoteles und Thomas eine Ethik ohne
Metaphysik zu entwickeln. Auch Kants , kategorischer Imperativ*
ist ein Versuch, in der Ethik ohne Metaphysik auszukommen. An
Kant und dessen Zeitgenossen Hume kniipft in unserer Zeit der
Gottinger Logiker Giinther Patzig in seiner aus mehreren Aufsit-
zen zusammengestellten Schrift , Ethik ohne Metaphysik® an, u.a.
durch den Hinweis auf Humes bei Aristoteles im Prinzip schon
vorweggenommenen Versuch einer empirischen Begriindung der
ethischen Theorie: Hume ,,ging ... von den in der Gesellschaft
iiberwiegenden Reaktionen der moralischen Ablehnung und An-
erkennung aus und versuchte, eine Theorie zu geben, die Einheit in
die Mannigfaltigkeit solcher Stellungnahmen zu bringen ver-
sprach“."’ Patzig fiigt im AnschluB an diesen philosophiehistori-
schen Hinweis die Andeutung seines eigenen Standpunkts hinzu:
»Der hier vertretene Ansatz ist trotz der Ablehnung des Subjek-
tivismus darin mit Hume einig, daB wir keinen anderen Ausgangs-
punkt fiir ethische Theorienbildung haben als die unmittelbaren
Stellungnahmen lebenserfahrener und verniinftiger Menschen®."?
Allerdings bleibt hier die Frage ohne Antwort, welche Instanz denn
dariiber entscheiden kann, welche Menschen als verniinftig und
lebenserfahren zu gelten haben.

'% Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin. Mainz 1964, S. 61.
:; Ethik ohne Metaphysik. 2.Aufl. Géttingen 1983, S. 70 Anm.
Aao.

37

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So hat sich also der Gedanke einer von der Metaphysik unab-
hingigen Moralphilosophie, einer eigenstindigen ethischen Dis-
ziplin von Aristoteles iiber Thomas von Aquin bis in unsere Zeit
hinein fortgepflanzt. Jedoch weiB eine solche von der Metaphysik
unabhéngige Ethik von keiner Instanz, auf die sich sich griinden
und von der sie Normen fiir menschliches Handeln iibernehmen
konnte. Es gibt zwar zahllose Bemiithungen um eine metaphysik-
freie Ethik, doch hat bisher noch keine dieser Bemiihungen zu
iiberzeugen vermocht, da ihr das tragende und haltgebende Fun-
dament fehlt. Woher aber diese Flucht vor der Metaphysik? Liegt
es nicht vielleicht doch an einem einseitigen und oberflichlichen,
weil bloB rationalen Metaphysikbegriff? Dazu vorldufig einige
wenige Hinweise, die wir in spateren Stellungnahmen aber noch
weiter zu vertiefen suchen werden.

Die Versuche, Ethik als selbstindige Disziplin zu betreiben,
scheinen sich in der Tat hauptsachlich gegen die Verbindung von
Ethik und Metaphysik zu richten. Gegen eine soziologisch oder
eine allein auf den Verstand gegriindete Ethik gibt es offenbar
weniger Bedenken. Letztlich wehrt man sich gegen das “Meta’ der
Metaphysik. Man will nichts wissen von etwas, was jenseits der
Alltagswelt, der Vielheitswelt des Seienden liegt. Unsere gegen-
wartige westliche Kultur ist beherrscht von der Politik, den Wis-
senschaften und einem iiberbordenden Unterhaltungsbetrieb. Auf
diesen Feldern mochten manche nun auch die Philosophie ansie-
deln. Die Frage ist, ob man damit nicht den Boden der Philosophie
verlaft.

Die abendldndische Philosophie beginnt nimlich mit der Unter-
scheidung zweier Weisen des Erkennens: der philosophischen und
der vorphilosophischen. Um das Jahr 500 v.Chr. hat Parmenides
von Elea ein Lehrgedicht verfaBt, in welchem er von der Auffahrt
eines ,,wissenden Mannes“ in einen Bereich jenseits der Wohnun-
gen und der Wege der Menschen zu einer Géttin spricht, die ihm

38

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Wahrheit iiber das Sein mitteilt und damit den Seinsbegriff in
die Philosophie einfiihrt, ,,ohne den nach ihm niemand mehr philo-
sophieren kann“, wie im Blick auf das urspriingliche Wesen der
Philosophie der Schweizer Philosophichistoriker Olof Gigon zum
Ausdruck gebracht hat."”® In shnlicher Weise wie Parmenides hat
sein Zeitgenosse Heraklit das eigene Denken vom Denken der
,»Vielen“, der ,polloi“, unterschieden, wobei er als Grundbegriff
seines Philosophierens den des ,,Einen” einfiihrte (Fragment B 50).
Der Wuppertaler Phinomenologe Klaus Held hat im Riickblick auf
diese Anfinge von der ,Selbstunterscheidung des beginnenden
Denkens vom vorphilosophischen Leben® gesprochen." Die
genannte Unterscheidung zwischen dem philosophischen und dem
aubBerphilosophischen Denken findet sich aber schon langst bei
Platon. Dieser beschreibt im Héhlengleichnis der ,Politeia® den
Unterschied zwischen der alltagsweltlichen Denkweise der in der
Hohle gefesselt daliegenden Menschen und der Denkweise eines
einzelnen, aus der Hohle befreiten und ins Freie gelangten Men-
schen, der schlieBlich die die Idee des Guten darstellende Sonne zu
erblicken vermag. Durch die Unterscheidung zwischen dem Blick
der Hohlenmenschen auf eine Scheinwelt und der Seinsanschauung
der Befreiten wird Platon zum Begriinder der Metaphysik als eines
sich vom Alltagsdenken befreienden Erkennens.

Die fiir die Philosophie des Abendlandes also vom Anfang her
ihr Wesen maBgebend bestimmende Unterscheidung zwischen dem
auBerphilosophischen und dem philosophischen Denken erscheint
im Mittelalter vor allem in der Philosophie Meister Eckharts. Er
unterscheidet namlich wiederum zwei Denkweisen, von denen die

13 Der Ursprung der griechischen Philosophie von Hesiod bis Parmenides.
2.Aufl. Basel-Stuttgart 1968, S. 10.

" Der Logosgedanke bei Heraklit. In: Durchblicke. FS Martin Heidegger zum
80.Geburtstag. Frankfurt a.M. 1970, S. 171f; Heraklit, Parmenides und der
Anfang von Philosophie und Wissenschaft. Berlin 1980, S. 127ff. Vgl. ferner.
H.-D.Voigtlander: Der Philosoph und die Vielen. Wiesbaden 1980.

39

20012026, 22:20:26.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine sich auf das einzelne Seiende, die im Alltagsleben begegnende
Vielheit des Seienden bezieht, und zwar auf ihr , Dies-und-das-
Sein®, ihr ,.esse hoc et illud®, die andere sich jedoch auf das Sein
schlechthin, das ,.esse simpliciter oder ,.esse purum® richtet. Zur
Erkenntnis dieses reinen Seins gelangt der Mensch durch den Intel-
lekt (wobei der Eckhartsche Begriff des Intellekts, des ,,intellec-
tus®, oder im Mittelhochdeutschen der ,,vemniinfticheit™, nicht als
rationales, bloB verstandesmaBiges Denken zu verstehen ist, son-
dern als ein unmittelbares geistiges Schauen).

In der Neuzeit war es Descartes, der in seinen , Meditationes de
prima philosophia“ den Schritt vom BewuBtsein zum Sein zur
Grundlage seiner Metaphysik machte und die Unbezweifelbarkeit
des ,,Cogito, ergo sum™ dem auf die sinnliche Wahmehmung
gegriindeten und dem darauf bezogenen einzelwissenschaftlichen
Denken, das stets dem Zweifel unterworfen ist, gegeniiberstellte.
Im 20.Jahrhundert hat dann Heidegger u.a. in einer seiner frithen
Vorlesungen ebenfalls diesen Gegensatz, und zwar als den zwi-
schen dem Seienden und dem Sein, hervorgehoben: ,,der gemeine
Verstand und die gemeine Erfahrung versteht und sucht nur Sei-
endes. An ihm aber das Sein zu sehen und zu erfassen und gegen
Seiendes zu unterscheiden, ist Aufgabe der unterscheidenden
Wissenschaft, der Philosophie*."”

Wenn wir im Sinne einer derartigen Auffassung von Philosophie
das ,,Meta“ der Metaphysik ernstnehmen und diese von der bloB
rationalistischen Schulphilosophie des Mittelalters und ebenso der
Neuzeit trennen, so konnte eine metaphysisch oder ontologisch
gegriindete Ethik moglich sein. Dieser Moglichkeit wollen wir im
folgenden nachgehen.

5GA22,8.7.

40

nnnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

