
L Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Zum Begriff der Ethik

Bei Heidegger gibt es keine ausgcfuhrte Ethik. In der Zeit, in der 
das Interesse an der Heideggerschen Philosophie nachzulassen 
begann, trat plötzlich eine vermehrte und sich immer stärker ent­
wickelnde Beschäftigung mit ethischen Fragen hervor. Diese 
Entwicklung hat verschiedene und keineswegs überall philosophi­
sche Gründe. Zu Beginn der sechziger Jahre, teils aber auch schon 
eher, waren in Westeuropa marxistische und neomarxistische, 
sozialistische und kommunistische Ideen in Erscheinung getreten: 
in Frankreich etwa bei Althusser und Sartre, in Deutschland vor 
allem bei den aus der Emigration zurückgekehrten Philosophen und 
Soziologen wie Marcuse, Bloch, Horkheimer, Adorno, die dann in 
der bei uns bald danach aufkommenden sogenannten 
„Studentenbewegung“ maßgeblichen Einfluß gewannen. Unter 
ihren Einfluß geriet auch Habermas, der allerdings schon vorher 
nach seiner frühen Abkehr vom Nationalsozialismus sich neomar­
xistischen Theorien zugewandt und damit in der Protestbewegung 
der Schüler und Studenten entscheidend mitgewirkt hatte. Auf die 
Frage, inwieweit politische Propaganda und finanzielle Unter­
stützung aus den vom Kommunismus beherrschten Ländern für 
diese Entwicklung eine Rolle gespielt haben, will ich nicht weiter 
eingehen, vermute aber, daß hier noch manches ans Licht kommen 
dürfte.

Für die marxistische Philosophie (wenn man dergleichen einmal 
mit diesem Namen in Verbindung bringen darf) ist nun das Thema 

29

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Theorie und Praxis geradezu grundlegend. Schon die berühmte 
und später usque ad nauseam zitierte elfte Feuerbachthese bringt 
das zum Ausdruck: „Die Philosophen haben die Welt nur verschie­
den interpretiert; es kömmt darauf an, sie zu verändern“.1 Der Satz 
enthält übrigens einen Denkfehler, denn der Begriff der Welt wird 
von Marx doppeldeutig verwendet: die ‘Weit’, von der die 
Philosophen reden, ist das Ganze des Seienden, während die von 
Marx für Veränderung vorgesehene Welt die gesellschaftlich-poli­
tische Wirklichkeit meint. Die Marxsche These verlangt also von 
der Philosophie ihre Verwirklichung in der gesellschaftlichen 
Praxis, letztlich durch die Revolution. Dennoch betonen die Mar­
xisten, daß zwischen Theorie und Praxis ein dialektisches Ver­
hältnis bestehe. Eine der frühesten Veröffentlichungen zu diesem 
Thema ist der aus älteren Vorträgen und Aufsätzen zusammenge­
stellte Band von Habermas: „Theorie und Praxis“.1 2 In der vor 
allem seit den achtundsechziger Jahren entstandenen Atmosphäre 
marxistischen und sozialistischen Denkens suchten einzelne 
„bürgerliche“ Philosophen wenigstens am Rande mitzumachen, 
indem sie über den für Marx wichtigen Hegel oder über Feuerbach 
sowie über Marx selbst arbeiteten oder das für den Marxismus 
zentrale Thema „Theorie und Praxis“ erörterten. Zu erwähnen ist 
hier der in den „Walberberger Studien“ erschienene und von Pau­
lus Engelhardt herausgegebene Sammelband: „Zur Theorie der 
Praxis“.3 In diesem Zusammenhang steht auch das zweibändige 

Werk, zu dem zahlreiche nichtmarxistische Philosophen Beiträge 
geliefert haben und das Manfred Riedel herausgegeben hat: 
„Rehabilitierung der praktischen Philosophie“.4 Unter dem Begriff 
der praktischen Philosophie faßt man im allgemeinen Themen der 

1 Karl Marx: Die Friihschiiften. Hg. von S.Landshut. Stuttgart 1971, S. 341.
2 Neuwied und Berlin 1963.
3 Mainz 1970.
4 Freiburg 1972-1974.

30

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen, der ökonomischen und der moralischen Praxis zusam­
men (nicht selten wird übrigens auch das Gebiet der Ästhetik zur 
praktischen Philosophie gezählt). Die Theorie der moralischen 
Praxis bezeichnet man gewöhnlich als Moralphilosophie oder 
Ethik. Zum Begriff der Ethik seien in der Folge noch einige 
sprachgeschichtliche und philosophiegeschichtliche Bemerkungen 
vorausgeschickt.

Ethik gilt als die Lehre vom menschlichen Handeln, als die 
Theorie der moralischen Praxis (lat.: mores, Sitten). Das Wort 
‘Ethik’ geht zurück auf das griechische ‘ethos’, das ursprünglich 
den gewöhnlichen Aufenthaltsort, den Wohnort und von da soviel 
wie Gewohnheit, Sitte, Brauch bezeichnet (sprachgeschichtlich 
geht es auf das altindische svadha: Eigenart, Gewohnheit, Wohn­
stätte zurück; vgl. lat. suesco: werde gewöhnt, ferner neuhoch­
deutsch: Sitte). In einer Zeit, in der die von den Vorvätern über­
lieferten Sitten und Gebräuche für die Griechen an Bedeutung und 
Geltung verloren, begann in den Kreisen der Sophisten und der 
Sokratiker das Nachdenken über das menschliche Handeln und 
dessen Normen. Mit Sokrates, Platon und vor allem dann bei 
Aristoteles entwickelte sich eine philosophische Ethik.

Aristoteles benutzt für seine Lehre vom menschlichen Handeln 
erstmals das Adjektiv ‘ethisch’, indem er von „ethischer Theorie“, 
„ethischer Pragmatie“ oder „ethischen Büchern“ spricht, nämlich 
von den Schriften, die später als „Nikomachische Ethik“, als 
„Eudemische Ethik“ und als „Große Ethik“ bekannt wurden (auf 
die Probleme der Echtheit gehen wir hier nicht ein). Aristoteles 
erwähnt auch, daß sich schon Sokrates mit ethischen Gegenständen 
beschäftigt habe (Met.I 6, 987b 1). In Ciceros „Tusculanen“ heißt 
es in diesem Sinne: „Sokrates aber hat als Erster die Philosophie 
vom Himmel herabgerufen, sie in den Städten angesiedelt und sie 
sogar in die Häuser hineingeführt und sie gezwungen, nach dem 
Leben, den Sitten und dem Guten und Schlechten zu fragen“ 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Tusc.V 4,10). Cicero unterscheidet also eine Philosophie, die sich 
gewissermaßen auf im Himmel angesiedelte Themen gerichtet habe 
und eine neue Philosophie, die das Leben der Menschen auf der 
Erde ins Auge fasse: das politische Leben (in den Städten), das 
ökonomische Leben (in den Häusern, den Familien) und das mora­
lische Leben (in dem es um die Sitten und die Frage nach dem 
Guten und Bösen geht).

Dieses Thema der beiden Blickrichtungen der Philosophie er­
scheint in Raffaels berühmten, unter dem Titel „Die Schule von 
Athen“ bekannten Gemälde aus dem Jahre 1511 in der Stanza della 
segnatura des Vatikans. Es stellt in der Mitte und als Mittelpunkt 
des Ganzen die in ein Gespräch vertieften Gestalten Platons und 
des Aristoteles dar. Platon erscheint als ein in hohem Alter stehen­
der weiser Mann. Er zeigt mit der Hand des erhobenen rechten 
Arms nach oben. In der Linken hält er ein Buch, nämlich seinen die 
Kosmologie enthaltenden „Timaios“. An Platons linker Seite ist 
Aristoteles als in der Mitte des Lebens stehender Mann dargestellt. 
Er weist, seinen Lehrer fast fragend anblickend, mit der Rechten 
vor sich hin auf die Erde. Mit der linken Hand umfaßt er ein Buch, 
auf dem der Titel „Ethik“ zu erkennen ist. Der Maler hat die bei­
den Philosophen, deren Denken die gesamte Geschichte der 
abendländischen Philosophie bestimmt hat, in ihrer Verbundenheit 
und ihrer Verschiedenheit im Bild festgehalten. Es gibt zahlreiche 
Interpretationen des Raffaelschen Freskos, die der Kunsthistoriker 
Wolfgang von Löhneisen in seinem Buch „Raffael unter den Philo­
sophen. Philosophen über Raffeei“ gesammelt hat.5

Wenn man allein auf die Titel „Timaios“ und „Ethik“ blickt, so 
könnte Platon als Naturphilosoph gedeutet werden, Aristoteles 
dagegen als Moralphilosoph. Blickt man dann auf die Gebärden 
der beiden Denker, so erscheint Platon als Philosoph des Jenseiti­

5 Berlin 1992.

32

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, Aristoteles als Philosoph des Diesseitigen. Natürlich darf man 
Platon nicht auf den „Timaios“ und Aristoteles nicht auf die 
„Ethik“ festlegen. Beide haben zahlreiche und bedeutende weitere 
Werke hinterlassen. Aus diesem Grunde scheinen die von Raffeei 
dargestellten Gebärden der beiden Gesprächspartner wichtiger zu 
sein, insofern sie den allgemeinen Charakter der beiden athenischen 
Philosophen zum Ausdruck bringen wollen. Der Maler folgt mit 
seiner Darstellung der damaligen „communis opinio“. Was aber 
könnte hier mit dem Jenseitigen und dem Diesseitigen gemeint 
sein? Bezieht sich Aristoteles lediglich auf die Welt der Dinge und 
Geschehnisse, auf die Welt unseres alltäglichen Lebens? Bezieht 
sich Platon allein auf eine „Hinterwelt“, wie Nietzsche als Anti- 
Platoniker meinte? Im allgemeinen beziehen die Interpreten des 
Raffeelschen Gemäldes die Gebärde Platons als Verweis auf seine 
Ideenlehre, die Gebärde des Aristoteles als Verweis auf die kon­
krete Welt des menschlichen Lebens. Wir halten uns hier und im 
folgenden aber nur an das Thema der Ethik und des Ethischen.

Nehmen wir zunächst Aristoteles. Daß in der Geschichte und im 
System der Philosophie die Ethik als eigenständige Disziplin er­
scheint, wird auf Aristoteles zurückgeführt.6 Dieser hat nicht nur 
die ersten, sich ausdrücklich ethischen Problemen zugewandten 
Schriften verfaßt, sondern eben auch die wichtigsten Anstöße zur 
Verselbständigung der Beschäftigung mit diesen Problemen gege­
ben. Bei Aristoteles werden erstmals „Teile der Philosophie“ un­
terschieden (Met.IV c.2, 1004 a 3). In der hellenistischen Schul­
philosophie entwickelte sich dann eine feste Lehre von den ver­
schiedenen Teilen der Philosophie, den philosophischen „Dis­
ziplinen“: etwa Logik, Physik, Metaphysik, Ethik, die sich in der 
Folgezeit immer mehr voneinander trennten, nicht zuletzt von der 

6 Vgl. dazu den Artikel ‘Ethik’ im Historischen Wörterbuch der Philosophie.. 
Bd.2. Basel 1972, Sp. 759.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Metaphysik. In seiner Einführung in die „Nikomachische Ethik“ 
schreibt der Herausgeber Otfried Höffe: „Seit einiger Zeit macht 
die Forderung nach einer ‘Ethik ohne Metaphysik’ die Runde. 
Sofern man unter ‘Metaphysik’ die Theorie eines höchsten Sei­
enden versteht, evtl, die einer jenseitigen Welt, wird das Programm 
einer ‘Ethik ohne Metaphysik’ schon von Aristoteles praktiziert, 
sogar in aller Selbstverständlichkeit und Nüchternheit“.7 Der 
Stagirite habe eine Ethik entfaltet, die trotz gewisser Verschie­
denheit in der Auffassung einzelner Interpreten „entweder ohne 
jede metaphysische Prämisse auskommt oder sich allenfalls mit 
einer minimalen Metaphysik zufriedengibt“.8

Die Losgelöstheit der Aristotelischen Ethik von der Metaphysik 
zeigt sich schon im Ansatz. Der Stagirit richtet nämlich seinen 
Blick auf das Streben und Tun des Menschen im Alltag, auf das, 
was tatsächlich getan und darüber gesagt wird. Dabei ergibt sich, 
daß alles menschliche Handeln auf Ziele gerichtet ist, die jeweils 
als etwas Gutes angesehen werden. Unter den verschiedenen Zielen 
gibt es jedoch eine Reihenfolge. Einige Ziele dienen höherstehenden 
anderen Zielen. Als das höchste Ziel aber bezeichnen die Menschen 
das Glück, die „eudaimonia“. Unter ‘Glück’ versteht allerdings 
fast jeder etwas anderes und dementsprechend lebt er. Man kann 
dabei vier Hauptlebensweisen unterscheiden, von denen Aristoteles 
die beiden ersten sofort verwirft. Erstens scheidet für ihn das bloß 
auf Genuß, auf „Spaß“ und „Vergnügung“ ausgerichtete Leben, 
der „bios apolaustikos“, als knechtisch, sklavisch und im Grunde 
geradezu tierisch aus, zweitens verwirft Aristoteles die lediglich 
auf Gelderwerb, auf Reichtum abzielende Lebensweise, den 
„chrematistes bios“, weil er ja ein Mittel zum Zweck erhebt. Als 
die beiden weiteren und höheren Formen werden dann das politi- 

7 Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Hg. von O.Höffe. Berlin 1995, S. 4.
8A.a.O., S.4f.

34

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe Leben, der „bios politikos“ und das theoretische Leben, der 
„bios theoretikos“ genannt (NE I 2-3). Von der „theoretischen“ 
und letztlich im Aristotelischen Sinne „philosophischen“ Lebens­
form handelt dann die „Nikomachische Ethik“ im zehnten und 
letzten Buch (NE X 6-9).

Ethik, wenngleich noch nicht unter diesem Namen, gibt es mm 
aber ebenso schon bei Platon. Bereits in den frühen, den 
„sokratischen“ oder „aporetischen“ Dialogen werden ethische Pro­
bleme erörtert, wobei vor allem immer wieder nach der Begriffs­
bestimmung und dem Wesen der einzelnen Tugenden gefragt wird: 
der „Charmides“ handelt von der Besonnenheit, der „Laches“ von 
der Tapferkeit, der „Euthyphron“ von der Frömmigkeit und das 
erste Buch der „Politeia“ von der Gerechtigkeit. Im vierten Buch 
der „Politeia“ deutet sich dann eine Tugendlehre an, die sich im 
Laufe der abendländischen Geistesgeschichte zur Lehre von den 
„Kardinaltugenden“ entwickelte, die in unserer Zeit Josef Pieper 
als ethisches „Viergespann“ vorgestellt hat: Klugheit (bei Platon: 
Weisheit), Tapferkeit, Besonnenheit, Gerechtigkeit (vgl. Politeia 
427E, 433B). Die menschlichen Tugenden gründen aber bei Platon 
in der Anschauung der höchsten Idee, der Idee des Guten 
schlechthin. Diese ist die größte Einsicht..., durch welche erst das 
Gerechte und alles, was sonst noch Gebrauch von ihr macht, nütz­
lich und heilbringend ist“ (Politeia 505A). Von der Erkenntnis 
dieser höchsten Idee berichtet das „Höhlengleichnis“ des siebten 
Buches der „Politeia“. Danach wird ein in der scheinhaften Welt 
der Höhlenbewohner Lebender befreit, ins Freie geführt und ihm 
schließlich der Blick in die Sonne erlaubt. Der auf diese Weise zur 
letzten Erkenntnis und in ihr zur Ruhe des Suchens Gelangte soll 
aber nicht dabei stehenbleiben, sondern in die Höhle zurückkehren, 
um die in ihr gefesselt Daliegenden ebenfalls zu befreien und sie zu 
einem an der Letzterkenntnis des seinshaften Guten selbst orien­
tierten Leben zu fuhren. Platons Ethik scheint sich also, anders als 

35

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Aristotelische, auf eine Metaphysik oder, da es sich in der 
Metaphysik um das Seiende in seinem Sein handelt, auf eine Onto­
logie zu beziehen. In einer Darstellung der Platonischen Ethik und 
politischen Philosophie erinnert mm Jürgen Mittelstraß an die 
Kritik der Ideenlehre durch Aristoteles. Dessen Kritik sei letztlich 
gegen den Versuch gerichtet gewesen, „eine Idee des Guten im 
Rahmen der Ideenlehre noch ontologisch auszuzeichnen ... Und in 
der Tat fallt es im Rahmen der Ideenlehre schwer, den praktischen 
Sinn dieser ‘höchsten’ Idee hinter dem ontologisierenden Stil dieser 
für die Ideenlehre ... zentralen Passage wieder hervorzuholen. Daß 
es ihn gibt und daß er für die gesamte Platonische Ethik und An­
thropologie zentral ist, macht die politische Philosophie Platons 
deutlich“.9

Allerdings geht es uns hier nicht um eine Untersuchung der Pla­
tonischen Ethik, sondern tun die allgemeinere und grundsätzlichere 
Frage, ob nicht gerade von der Ontologie her sich ein Zugang zu 
einer philosophischen Ethik erschließt und damit die Isolierung der 
einzelnen Disziplinen der Philosophie aufgehoben werden kann. 
Den ersten Schritt in diese Richtung scheint in der Tat Platon getan 
zu haben, während Aristoteles, wie schon zuvor erwähnt, die Ethik 
von der Metaphysik getrennt darstellt.

Als mittelalterliches Beispiel für eine solche Trennung sei in die­
sem Zusammenhang Thomas von Aquin erwähnt, der in diesem 
Falle wie auch in vielen anderen Fällen dem Aristoteles folgt 
(obwohl es bekanntlich, wie in letzter Zeit verschiedentlich betont 
worden ist, bei Thomas auch platonische Elemente gibt). In seinem 
Buch über die Ethik bei Thomas schreibt Wolfgang Kluxen, indem 
er die Ethik unter dem Theorie-Praxis-Aspekt und unter Hinweis 
auf den Kommentar zur Trinitätsschrift des Boethius ins Auge 

9 Platon. In: Klassiker der Philosophie. Hg. von O.Höffe. München 1981, S. 8- 
62. Hier: S. 50.

36

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faßt: „Die praktische Wissenschaft als solche, sofern sie nämlich 
auf dem ihr eigenen Wege zu dem ihr eigenen Ziel fortschreitet, 
setzt die Metaphysik nicht voraus und verlangt sie nicht, ebenso­
wenig wie die Physik oder die Logik die Gründung ihres Tuns in 
einer Wissenschaft der Metaphysik zu ihrem Fortschreiten voraus­
setzen oder verlangen“.10 11 In diesem Vergleich wird allerdings nicht 
beachtet, daß es in der Ethik tun das Leben des einzelnen Men­
schen geht, während Physik und Logik davon abstrahieren.

Jedoch suchen nicht nur Aristoteles und Thomas eine Ethik ohne 
Metaphysik zu entwickeln. Auch Kants „kategorischer Imperativ“ 
ist ein Versuch, in der Ethik ohne Metaphysik auszukommen. An 
Kant und dessen Zeitgenossen Hume knüpft in unserer Zeit der 
Göttinger Logiker Günther Patzig in seiner aus mehreren Aufsät­
zen zusammengestellten Schrift „Ethik ohne Metaphysik“ an, u.a. 
durch den Hinweis auf Humes bei Aristoteles im Prinzip schon 
vorweggenommenen Versuch einer empirischen Begründung der 
ethischen Theorie: Hume „ging ... von den in der Gesellschaft 
überwiegenden Reaktionen der moralischen Ablehnung und An­
erkennung aus und versuchte, eine Theorie zu geben, die Einheit in 
die Mannigfaltigkeit solcher Stellungnahmen zu bringen ver­
sprach“.11 Patzig fugt im Anschluß an diesen philosophiehistori­
schen Hinweis die Andeutung seines eigenen Standpunkts hinzu: 
„Der hier vertretene Ansatz ist trotz der Ablehnung des Subjek­
tivismus darin mit Hume einig, daß wir keinen anderen Ausgangs­
punkt für ethische Theorienbildung haben als die unmittelbaren 
Stellungnahmen lebenserfahrener und vernünftiger Menschen“.12 
Allerdings bleibt hier die Frage ohne Antwort, welche Instanz denn 
darüber entscheiden kann, welche Menschen als vernünftig und 
lebenserfahren zu gelten haben.

10 Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin. Mainz 1964, S. 61.
11 Ethik ohne Metaphysik. 2.Aufl. Göttingen 1983, S. 70 Anm.
12A.a.O.

37

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So hat sich also der Gedanke einer von der Metaphysik unab­
hängigen Moralphilosophie, einer eigenständigen ethischen Dis­
ziplin von Aristoteles über Thomas von Aquin bis in unsere Zeit 
hinein fortgepflanzt. Jedoch weiß eine solche von der Metaphysik 
unabhängige Ethik von keiner Instanz, auf die sich sich gründen 
und von der sie Normen für menschliches Handeln übernehmen 
könnte. Es gibt zwar zahllose Bemühungen um eine metaphysik­
freie Ethik, doch hat bisher noch keine dieser Bemühungen zu 
überzeugen vermocht, da ihr das tragende und haltgebende Fun­
dament fehlt. Woher aber diese Flucht vor der Metaphysik? Liegt 
es nicht vielleicht doch an einem einseitigen und oberflächlichen, 
weil bloß rationalen Metaphysikbegriff? Dazu vorläufig einige 
wenige Hinweise, die wir in späteren Stellungnahmen aber noch 
weiter zu vertiefen suchen werden.

Die Versuche, Ethik als selbständige Disziplin zu betreiben, 
scheinen sich in der Tat hauptsächlich gegen die Verbindung von 
Ethik und Metaphysik zu richten. Gegen eine soziologisch oder 
eine allein auf den Verstand gegründete Ethik gibt es offenbar 
weniger Bedenken. Letztlich wehrt man sich gegen das ‘Meta’ der 
Metaphysik. Man will nichts wissen von etwas, was jenseits der 
Alltagswelt, der Vielheitswelt des Seienden liegt. Unsere gegen­
wärtige westliche Kultur ist beherrscht von der Politik, den Wis­
senschaften und einem überbordenden Unterhaltungsbetrieb. Auf 
diesen Feldern möchten manche nun auch die Philosophie ansie­
deln. Die Frage ist, ob man damit nicht den Boden der Philosophie 
verläßt.

Die abendländische Philosophie beginnt nämlich mit der Unter­
scheidung zweier Weisen des Erkennens: der philosophischen und 
der vorphilosophischen. Um das Jahr 500 v.Chr. hat Pannenides 
von Elea ein Lehrgedicht verfaßt, in welchem er von der Auffahrt 
eines „wissenden Mannes“ in einen Bereich jenseits der Wohnun­
gen und der Wege der Menschen zu einer Göttin spricht, die ihm 

38

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Wahrheit über das Sein mitteilt und damit den Seinsbegriff in 
die Philosophie einfuhrt, „ohne den nach ihm niemand mehr philo­
sophieren kann“, wie im Bück auf das ursprüngüche Wesen der 
Philosophie der Schweizer Philosophiehistoriker Olof Gigon zum 
Ausdruck gebracht hat.13 In ähnlicher Weise wie Parmenides hat 
sein Zeitgenosse Heraklit das eigene Denken vom Denken der 
„Vielen“, der „polloi“, unterschieden, wobei er als Grundbegriff 
seines Philosophierens den des „Einen“ einfuhrte (Fragment B 50). 
Der Wuppertaler Phänomenologe Klaus Held hat im Rückblick auf 
diese Anfänge von der „Selbstunterscheidung des beginnenden 
Denkens vom vorphilosophischen Leben“ gesprochen.14 Die 

genannte Unterscheidung zwischen dem philosophischen und dem 
außerphilosophischen Denken findet sich aber schon längst bei 
Platon. Dieser beschreibt im Höhlengleichnis der „Politeia“ den 
Unterschied zwischen der alltagsweltlichen Denkweise der in der 
Höhle gefesselt daliegenden Menschen und der Denkweise eines 
einzelnen, aus der Höhle befreiten und ins Freie gelangten Men­
schen, der schließlich die die Idee des Guten darstellende Sonne zu 
erblicken vermag. Durch die Unterscheidung zwischen dem Blick 
der Höhlenmenschen auf eine Scheinwelt und der Seinsanschauung 
der Befreiten wird Platon zum Begründer der Metaphysik als eines 
sich vom Alltagsdenken befreienden Erkennens.

Die für die Philosophie des Abendlandes also vom Anfang her 
ihr Wesen maßgebend bestimmende Unterscheidung zwischen dem 
außerphilosophischen und dem philosophischen Denken erscheint 
im Mittelalter vor allem in der Philosophie Meister Eckharts. Er 
unterscheidet nämlich wiederum zwei Denkweisen, von denen die 

13 Der Ursprung der griechischen Philosophie von Hesiod bis Parmenides. 
2.Aufl. Basel-Stuttgart 1968, S. 10.
14 Der Logosgedanke bei Heraklit. In: Durchblicke. FS Martin Heidegger zum 
80.Geburtstag. Frankfurt a.M. 1970, S. 171f.; Heraklit, Parmenides und der 
Anfang von Philosophie und Wissenschaft. Berlin 1980, S. 127ff. Vgl. ferner. 
H.-D.Voigtländer: Der Philosoph und die Vielen. Wiesbaden 1980.

39

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine sich auf das einzelne Seiende, die im Alltagsleben begegnende 
Vielheit des Seienden bezieht, und zwar auf ihr „Dies-und-das- 
Sein“, ihr „esse hoc et illud“, die andere sich jedoch auf das Sein 
schlechthin, das „esse simpliciter“ oder „esse purum“ richtet. Zur 
Erkenntnis dieses reinen Seins gelangt der Mensch durch den Intel­
lekt (wobei der Eckhartsche Begriff des Intellekts, des „intellec- 
tus“, oder im Mittelhochdeutschen der „vemünfticheit“, nicht als 
rationales, bloß verstandesmäßiges Denken zu verstehen ist, son­
dern als ein unmittelbares geistiges Schauen).

In der Neuzeit war es Descartes, der in seinen „Meditationes de 
prima philosophia“ den Schritt vom Bewußtsein zum Sein zur 
Grundlage seiner Metaphysik machte und die Unbezweifelbarkeit 
des „Cogito, ergo sum“ dem auf die sinnliche Wahrnehmung 
gegründeten und dem darauf bezogenen einzelwissenschaftlichen 
Denken, das stets dem Zweifel unterworfen ist, gegenüberstellte. 
Im 2O.Jahrhundert hat dann Heidegger u.a. in einer seiner frühen 
Vorlesungen ebenfalls diesen Gegensatz, und zwar als den zwi­
schen dem Seienden und dem Sein, hervorgehoben: „der gemeine 
Verstand und die gemeine Erfahrung versteht und sucht nur Sei­
endes. An ihm aber das Sein zu sehen und zu erfassen und gegen 
Seiendes zu unterscheiden, ist Aufgabe der unterscheidenden 
Wissenschaft, der Philosophie“.15

Wenn wir im Sinne einer derartigen Auffassung von Philosophie 
das „Meta“ der Metaphysik emstnehmen und diese von der bloß 
rationalistischen Schulphilosophie des Mittelalters und ebenso der 
Neuzeit trennen, so könnte eine metaphysisch oder ontologisch 
gegründete Ethik möglich sein. Dieser Möglichkeit wollen wir im 
folgenden nachgehen.

15GA22, S. 7.

40

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29 - am 20.01.2026, 22:20:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

