
Rolando González Padilla

Der spekulativ phänomenologische Weg 
zwischen Ontologie und Kosmologie. Über Finks 
Aneignung von Heidegger

1949 äußert Eugen Fink, dass die Wandlung des Heidegger'schen 
Weltbegriffs sich in der berühmten Schrift »Der Ursprung des Kunst­
werkes« (1935/1936)1 vollziehe, in der eine kosmologische Perspek­
tive für die Betrachtung der Seinsfrage sowie eine neue (kosmologi­
sche) Bestimmung der Wahrheit aus dem Widerstreit von Welt und 
Erde eröffnet werde.2 Anhand dieser Interpretation entfaltet Fink 
seine eigene spekulative Kosmologie, welche ihren höchsten Punkt in 
einer kosmologischen Ontologie des Spiels erreicht, deren erste Skiz­
zierung in dem Aufsatz Oase des Glücks (1957) dargestellt wird,3 
welcher als die »Tür« zu Finks Hauptwerk Spiel als Weltsymbol (1960)
anzusehen ist.

Da Fink mit seiner ontologischen Deutung des Spielphänomens 
auf eine Auffassung des ontologischen Grundcharakters der Welt als 
eines kosmischen Spiels in seiner originären Dialektik zwischen 
Offenheit und Verschlossenheit abzielt, sehen wir uns zunächst genö­
tigt, den kosmologischen Weltbegriff im Gegensatz zum existenziel­
len Weltbegriff zu erörtern. Damit soll eine Grundlage erreicht wer­
den, auf der die spielerisch-ontologische Auslegung des Kosmos 
nachvollzogen werden kann. Auf diesem Weg gilt es außerdem, den 
Einfluss der seinsgeschichtlich-philosophischen Versuche Heideggers 

1 Vgl. Martin Heidegger, »Der Ursprung des Kunstwerkes«, in: ders., Holzwege, hrsg. 
von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 5), Frankfurt am Main 1977.
2 Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, hrsg. von Franz-Anton Schwarz, Würzburg 1990,
insbesondere 166–184.
3 Allerdings interpretiert Fink die Metaphysik Nietzsches schon elf Jahre vorher in 
Bezug auf das Phänomen des Spiels. Dazu vgl. Eugen Fink, »Nietzsches Metaphysik 
des Spiels«, in: Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp (Hrsg.), Welt denken. Annäh­
rungen an die Kosmologie Eugen Finks, Freiburg 2011, 25–37.

67

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach 1930 auf die Kosmologie Finks aufzuzeigen. Es ließe sich dabei 
sogar feststellen, dass die Grundimpulse für Finks eigene Philosophie 
und somit für seine Kosmologie – und diese bedeutet viel mehr als 
eine reine Interpretation der phänomenologischen Methode, welche 
auch Fink anbietet und für die offensichtlich die Philosophie Husserls 
ebenso maßgeblich ist – in seiner ständigen Konfrontation mit dem 
Heidegger'schen Denken und vor allem mit dessen Kehre zu entde­
cken sind.4

Vom existenziellen zum kosmologischen Weltbegriff: 
Die Auseinandersetzung zwischen Ontologie und 
Kosmologie

Von Sein und Zeit bis zur Vorlesung »Die Grundbegriffe der Meta­
physik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit« (1929/1930),5 in der 
Heidegger das Dasein als weltbildend thematisierte,6 widmet er sich 
der Aufgabe, Welt, Sein und Sinn auf die Existenz zu reduzieren oder 
– mit anderen Worten – den transzendenten Charakter von Welt und 
die Möglichkeit des Seinsverständnisses auf der Transzendenz bzw. 

1.

4 Um den Unterschied zwischen einer strikten Auslegung der Phänomenologie und 
der Entfaltung einer eigenen Philosophie in Finks Denken zu verstehen, ist vor allen 
auf die ersten zwei Abteilungen des Aufrisses und der Edition der Fink'schen Gesamt­
ausgabe hinzuweisen. Im ersten Teil, betitelt Phänomenologie und Philosophie, geht 
es hauptsächlich um eine Aneignung der Husserl'schen Phänomenologie, während 
im zweiten Teil, der den Titel Ontologie – Kosmologie – Anthropologie trägt und welcher 
m. E. der wichtigste Teil ist, es sich um die Entwicklung einer eigenen Philosophie 
handelt, in deren Zentrum die Konfrontation mit Heideggers Denken zu verfolgen ist. 
Danach lässt sich sagen, dass das Fink'sche Denken in eine Husserl'sche und eine 
Heidegger'sche Etappe eingeteilt werden kann, obgleich diese Einteilung nicht unbe­
dingt in einem chronologischen Sinne zu verstehen ist. Außerdem kommen andere 
Aspekte hinzu, wie z. B. Finks Auseinandersetzung mit der Philosophiegeschichte 
(dritter Teil der Gesamtausgabe) und seine Sozialphilosophie und Pädagogik (vierter 
Teil der Gesamtausgabe). Für eine Annäherung an das Projekt der Edition der Gesamt­
ausgabe Finks vgl. Cathrin Nielsen / Hans Rainer Sepp, »Das Projekt einer Gesamt­
ausgabe der Werke Eugen Finks«, in: Anselm Böhmer (Hrsg.), Eugen Fink: Sozialphi­
losophie, Anthropologie, Kosmologie, Pädagogik, Methodik, Würzburg 2006, 286–293.
5 Vgl. Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Ein­
samkeit, hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 29/30), Frankfurt am Main 
1983.
6 Vgl. Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Ein­
samkeit (GA 29/30), §§ 74–76.

Rolando González Padilla

68

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Transzendieren des Da-seins zu gründen.7 Nicht nur das Sein des 
innerweltlichen Seienden, sondern das Sein überhaupt wird auf das 
ekstatisch-ekstematische Sein des Da-seins zurückgeführt. Wir müs­
sen nicht von einem Scheitern der existenzialen Analytik sprechen, 
jedoch von einer methodischen Unmöglichkeit einer Antwort auf die 
Frage nach dem Sinn von Sein überhaupt. Geht man von einem exis­
tenziellen Weltbegriff aus, dann gibt es kein Sein überhaupt, sondern 
nur das Sein der Existenz, welche wiederum Welt bildet.

Auf der einen Seite ermöglicht die Entfaltung der Fundamenta­
lontologie eine ursprünglichere Erfassung des Seins des innerweltli­
chen Seienden. Denn die Bedeutsamkeit – d. h. die erfahrbaren onto­
logischen Bezüge der Welt –, aus welcher das Sein des innerweltlichen 
Seienden verstanden wird, wird als Zeitigung der das Sein des Daseins 
ausmachenden ekstatisch-horizontalen Zeitlichkeit aufgefasst. Auf 
der anderen Seite schließt die existenziale Analytik die Möglichkeit 
einer phänomenologischen Betrachtung der Frage nach dem Sinn von 
Sein überhaupt aus, insofern diese Analytik keinen möglichen Hori­
zont für diese Frage zulässt. Daher muss sie – zumindest in dieser 
Etappe des Heidegger'schen Weges – eine Frage bleiben.

Gegründet in der zeitlich-ekstatischen Grundverfassung des 
Daseins ist die Welt in dieser Etappe des Heidegger'schen Denkweges 
lediglich als ekstematische Einheit der Zeitlichkeit zu verstehen, 
wodurch Welt schematisiert wird. Der Mensch ist daher gewisserma­
ßen nicht In-der-Welt, sondern er ist Besitzer der Welt. Denn, mit 
Fink gesprochen, »[…] er ist Welt, ist weltbildend und entwirft die 

7 Vgl. Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 2006, 366: »Die Bedeutsamkeits­
bezüge, welche die Struktur der Welt bestimmen, sind daher kein Netzwerk von For­
men, das von einem weltlosen Subjekt einem Material übergestülpt wird. Das fakti­
sche Dasein kommt vielmehr, ekstatisch sich und seine Welt in der Einheit des Da 
verstehend, aus diesen Horizonten zurück auf das in ihnen begegnende Seiende […] 
Wenn das ›Subjekt‹ ontologisch als existierendes Dasein begriffen wird, dessen Zeit 
in der Zeitlichkeit gründet, dann muss gesagt werden: Welt ist ›subjektiv‹. Diese 
›subjektive‹ Welt ist als zeitlich-transzendente ›objektiver‹ als jedes mögliche 
›Objekt‹.« Vgl. auch Martin Heidegger, Metaphysische Anfangsgründe der Logik im 
Ausgang von Leibniz, hrsg. von Klaus Held (GA 26), Frankfurt am Main 1978, 247: 
»Das Dasein […] ist Weltentwurf.« Vgl. auch Martin Heidegger, »Vom Wesen des 
Grundes«, in: ders., Wegmarken, hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 9),
Frankfurt am Main 1976, 158: „›Das Dasein transzendiert‹ heißt: es ist im Wesen 
seines Seins weltbildend, und zwar ›bildend‹ in dem mehrfachen Sinne, daß es Welt 
geschehen lässt.« Nach Finks Meinung gipfelt in diesem Aufsatz Heideggers existen­
zialer Weltbegriff (vgl. hierzu Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, 165 ff.).

Der spekulativ phänomenologische Weg zwischen Ontologie und Kosmologie

69

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


raumhaft-zeithafte Feldstruktur, innerhalb derer er sich dann selber 
ansiedelt, er ›stiftet‹ den offenen Bereich, worin er dann ›Boden 
nimmt‹.«8 Fink argumentiert weiter: »Dieser existenziale Weltbegriff 
des frühen Heideggers ist ›transzendentalphilosophisch‹ bestimmt 
und versteht das Welthafte der Welt von der aletheia«, d. h. »von der 
Offenbarkeit des Seienden-für-den Menschen, her« (Hervorhebung 
des Verfassers).9

Nun liegt die entscheidende Wendung des Heidegger'schen 
Weltbegriffs in dem von Heidegger im Rahmen der Analyse des 
Kunstwerkes thematisierten Widerstreit zwischen Welt und Erde, aus 
dessen Mitte der Mensch zu begreifen ist. Es geht hier nicht darum, 
dass der Mensch – verstanden in seiner neutralen ontologischen Ver­
fassung als Dasein – eine Welt entwirft, obgleich diese Welt nur als 
die Bezüge der Bedeutsamkeit, die das praktische und athematische 
Vorgehen des Menschen orientieren, aufgefasst wird, sondern darum, 
dass der Mensch bedeutsame Bezüge des praktischen und theoreti­
schen Umgangs mit den Seienden erschließen kann, da er ursprüng­
lich aus dem Ringen zwischen Welt und Erde faktisch entsteht. Dies 
bedeutet, dass die Wahrheit sich ursprünglich nicht im Menschen, 
sondern in diesem kosmischen Ringen oder in dem Widerstreit von 
Verschlossenheit (Erde) und Offenheit (Welt) ereignet. Indem die 
Welt »entmenscht« wird, wird auch die Wahrheit »entmenscht«.10 

8 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol, hrsg. von Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp 
(EFGA 7), Freiburg/München 2010, 65–66.
9 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 65.
10 Ronald Bruzina spricht von einer »Entmenschung der Reduktion« als einem 
Hauptanliegen Finks im Rahmen seiner phänomenologischen Forschungen (vgl. 
Ronald Bruzina, »Die Auseinandersetzung Fink – Heidegger: das Denken des letzten 
Ursprungs«, in: Perspektiven der Philosophie 22 (1996), 34–35). Bezüglich der Ent­
menschung der Wahrheit in der Schrift »Der Ursprung des Kunstwerkes« äußert sich 
Fink in seiner 1949 und dann 1966 erneut gehaltene Vorlesung Welt und Endlichkeit 
(welche als Antwort auf Heideggers kurze Abhandlung »Vom Wesen des Grundes« 
und auf seine ausführlichere Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — 
Endlichkeit — Einsamkeit gelten kann; hier wird der Mensch als weltbildend thema­
tisiert, insofern Mensch und Welt aufeinander angewiesen sind; ebenso geht es 
Heidegger hier darum, den bestehenden subjektiven Weltbegriff zu verstehen) fol­
gendermaßen: »Die Wahrheit wird nicht mehr allein vom Menschen her interpretiert, 
von seiner ›Verständniswelt‹, sondern ebenso sehr vom Seienden an ihm selbst her. 
Wahrheit ist mehr als nur ein Existenzial. Zum Wesen der Wahrheit gehört nicht nur 
das gelichtete Offene, worin das Verstehen spielt, sondern auch der als unverstehbar 
verstandene verschlossene Grund, der solches Offene trägt« (Eugen Fink, Welt und 
Endlichkeit, 174).

Rolando González Padilla

70

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daher ist der Ort der Wahrheit nicht mehr ausschließlich der Mensch, 
sondern sie ereignet sich im Walten des Kosmos. Das betrifft auch den 
Zusammenhang von Sein und Welt. Die »Entmenschung« der Welt 
führt dann auch zu der These, dass das Sein sich nicht im Menschen, 
also im Seinsverständnis des Daseins, erschöpft, sondern dass das 
Sein als das Übersteigende par excellence zu konzipieren ist. Das Sein 
übersteigt den Menschen in Richtung auf den Kosmos. Oder anders 
gesagt: Das Sein kommt zum Menschen aus dem Chiaroscuro des 
Kosmos, sodass von einem Überschuss an Sinn, dessen Ort die Span­
nung zwischen Welt und Erde ist, gesprochen werden kann. Dank der 
Welt – im kosmologischen Sinne gedacht – gibt es Sein, welches sich 
dann dem Menschen schenkt.

In Heideggers Auseinandersetzung mit Hölderlin, die schon ein 
Jahr zuvor mit der Vorlesung »Hölderlins Hymnen ›Germanien‹ und 
›Der Rhein‹“ (1934/1935) beginnt, und dann auch im darauf folgen­
den seinsgeschichtlichen Denken nimmt der Himmel den Platz ein, 
der der Welt im Aufsatz über das Kunstwerk gewährt wurde. Das Seyn 
wird hier nun in Bezug auf das Geviert, also auf den widerstreitenden 
Zusammenhang von Himmel, Erde, Himmlischen und Sterblichen 
gedacht. Insofern der Mensch als Sterblicher eine Dimension des 
Seyns, des Gevierts ausmacht, verschließt sich Heidegger die Mög­
lichkeit, die ontologisch notwendige selbstgenügsame Antezedenz 
des Kosmos denkerisch nachzuvollziehen, wie dies Fink in seiner Phi­
losophie leistet. Obwohl Heidegger anerkennt, dass der Horizont des 
Sinns des Seins weiter ist als dasjenige Feld, das der Mensch durch 
sein gestimmtes Verstehen aufmachen kann, führt er die ontologische 
Frage immer wieder auf die menschliche Existenz zurück, sodass der 
Mensch wenn nicht als Ursprung, so doch als erzielter Zweck des 
Seyns aufzufassen ist. Legt man die Annahme zugrunde, dass in der 
existenzialen Analytik Heideggers das Sein mit der menschlichen 
Existenz beginnt, lässt sich sagen, dass im seinsgeschichtlichen Den­
ken das Seyn mit der menschlichen Existenz »ende« oder seine Voll­
endung erreiche und dass demnach Welt oder die Welten als 
geschichtlichen Konstellationen von den Bedeutungen der menschli­
chen Existenz zu interpretieren sind.

Die menschliche Existenz als erfüllter Sinn des Seins (also nicht 
nur, dass das Dasein sich selbst Zwecke – Möglichkeiten – setzt, 
gegenüber denen es existiert, sondern dass der Mensch selbst ein 
Zweck, und zwar der höchste und der erhabenste der Seinsgeschichte 
ist), ist wahrscheinlich eine der bedeutsamsten Leistungen des seins­

Der spekulativ phänomenologische Weg zwischen Ontologie und Kosmologie

71

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschichtlichen Denkens Heideggers. Fink stellt sich dieser Auffas­
sung entschieden entgegen, da sich dadurch die Möglichkeit ver­
schließt, das ursprünglich unabhängige Walten des Kosmos zu 
begreifen. Im Gegensatz zu Heidegger geht es Fink hauptsächlich um 
Kosmologie und nicht um Ontologie. Es geht ihm um die Verwurze­
lung der Ontologie in der Kosmologie. Nicht gibt es Welten, Konstel­
lationen von Sinn, weil es das Seyn gibt, sondern es gibt die allum­
fassendste Welt, den Kosmos, welcher das Sein aufgehen lässt.11

Dadurch werden auch Zeit und Raum nicht in Bezug auf die 
ontologische Verfassung des Menschen oder auf die geschichtliche 
Zeitigung und Räumung des Seyns gedacht – wie im Rahmen von 
Heideggers Ereignisdenken –, sondern hinsichtlich des Kosmos, der 
erst Zeit lässt und Raum gibt, damit sich das Seinsgeschehen abspielen 
kann, innerhalb dessen sich der Mensch seinsahnend12 zu sich selbst, 
zu den anderen Seienden und zum nie vollständig gegebenen Ganzen 
verhalten kann. Raum und Zeit machen deswegen »das Reich des 
Werdens, der genesis«,13 aus, wodurch dann von dem ImRaumsein 
und InderZeitsein von Einzeldingen gesprochen werden kann.14 Dies 
fasst Fink folgendermaßen zusammen:

Die Welt »wird«: das heißt nicht, ein Ding entsteht oder ein Ereignis 
läuft ab, sondern es wird der Spielraum für Dinge und Ereignisse, – 
entsteht das Entstehenkönnen und Vergehenkönnen von Seiendem, – 

11 Dazu sagt Fink: »Sein ist, indem es als Welt waltet. Welt ist das Aufgehen des 
Seins« (Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, 205).
12 Für Eugen Fink ist diese Seinsahnung der Grundzug des philosophischen Denkens. 
In diesem Sinne drückt er auf eine fast poetische Weise Folgendes aus: »Der Mensch 
ist der Empfänger der ältesten Botschaft und der wunderlichsten Offenbarung, – es 
ist der Hörende eines Rufes, der das Schweigen der Weltnacht bricht und den Sohn 
der Erde ins Zeugnis der seinsauslegenden Rede hervorruft. Der Bezug des Seins zum 
Menschenwesen aber ereignet sich als das Hereinragen der Seinsahnung in unser 
endliches Dasein. Diese Ahnung ist die Bahn alles philosophierenden Denkens. Im 
Raume der Seinsahnung vollzieht sich die Bewegung der ontologischen Begriffe. Die 
Philosophie steht in das Menschenleben herein, weil zuvor und ursprünglicher wir 
durch die Ahnung vom Sein aufgerissen sind« (Eugen Fink, Sein, Wahrheit, Welt. Vor-
Fragen zum Problem des Phänomen-Begriffs, Den Haag 1958, 18). Auch für Heidegger 
spielt die Ahnung eine wesentliche Rolle in seinen Analysen über die Stimmung der 
Dichtung und des Denkens. Dementsprechend interpretiert er sie zusammen mit der 
Verhaltenheit als die Grundstimmung des anderen Anfangs (vgl. Martin Heidegger, 
Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann 
[GA 65], Frankfurt am Main 1989, 11–23; 33–36).
13 Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, 191.
14 Vgl. Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, 193.

Rolando González Padilla

72

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es ereignet sich das Sichereignenkönnen von Ereignissen. Es 
»geschieht« der Raum, die Zeit, das Erscheinen. Diese Dreifalt bezeich­
net nicht »stehende Verhältnisse«, vorhandene Ordnungsgefüge, in 
welche die Dinge und Begebenheiten eingegliedert sind; Raum, Zeit 
und Erscheinen sind das ursprünglich-wesende Urereignis des welthaft 
aufbrechenden Seins.15

Indem die Welt die Zeit lässt und den Raum gibt, schenkt sie – kos­
mologisch gedacht – das Sein. Fink betont: »Welt ist das, was alles 
›gibt‹, was alles schenkt, von dem wir dann sagen: ›es gibt es‹.«16 

Wenn einerseits für Heidegger die Lichtung den Grundcharakter des 
Seynsgeschehens darstellt, sodass Welt und Seinsereignis immer von 
der Lichtung her gedacht werden müssen, gleichsam als gelichtete 
Konstellation des Sinns, innerhalb derer der Mensch erblicken und 
eräugen kann,17 so stellt andererseits für Fink der Entzug die Grund­
struktur der Welt dar,18 die vom Menschen als Absolutum nie erfasst 
werden kann (auch nicht durch eine Grundstimmung!). Dies ver­
schließt in einem gewissen Sinne den phänomenalen Zugang zum 
Ganzen der Welt. Die Phänomenologie bedarf dann eines anderen 
Zugangs, den Fink spekulativ nennt und in dessen Zentrum eine 
Ontologie des Spiels steht.

15 Vgl. Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, 205–206.
16 Vgl. Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, 207.
17 Vgl. Martin Heidegger, Identität und Differenz, hrsg. von Friedrich-Wilhelm von 
Herrmann (GA 11), Frankfurt am Main 2006, 45: »Er-eignen heißt ursprünglich: er-
äugen, d. h. erblicken, im Blicken zu sich rufen, an-eignen.«
18 Vgl. Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, 195 ff. Deswegen sieht Fink in der Analyse 
der Erde in der Schrift über das Kunstwerk das entscheidende Motiv in Heideggers 
Denken für eine Wandlung zum kosmologischen Weltbegriff, obwohl, wie wir zu zei­
gen versucht haben, dieser Heidegger'sche Weltbegriff aufgrund seiner Verankerung 
in der reinen Ontologie noch nicht genug der ursprünglichen Dimension des Kosmos 
gerecht wird. Zu dieser Wandlung äußert sich Fink folgendermaßen: »Mit dem Begriff 
der ›Erde‹ scheint mir eine wesentlich gewandelte Weltproblematik aufzuleuchten. 
Was Heidegger in diesem Beitrag Neues zur Weltfrage beisteuert, liegt meines Erach­
tens nicht in dem, was er dabei ›Welt‹ nennt, sondern was er als ihren Widerpart 
bezeichnet. Die Erde als der ungefüge Zusammenhalt, der alle abgerissenen, verein­
zelten Seienden umfängt und in seiner verschlossenen Tiefe verwurzelt, ist Welt im 
kosmischen Sinne.« (Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, 175).

Der spekulativ phänomenologische Weg zwischen Ontologie und Kosmologie

73

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der kosmologischen Anthropologie zur spekulativ-
phänomenologischen Ontologie des Spiels

Die den Menschen auszeichnende Weltoffenheit lässt den Kosmos in 
bestimmte Grundphänomene der ontologischen Verfassung der 
menschlichen Existenz zurückstrahlen. Das bedeutet für Fink, dass 
eine phänomenologische Anthropologie notwendigerweise in eine 
Kosmologie eingebettet sein muss, die die Antezedenz der Welt, ihren 
Überstiegs- und Entzugscharakter, aber auch ihren Überschuss an 
Sinn und zugleich die Bedürftigkeit des Menschen inmitten der kos­
mischen Mächte (Zeit und Raum) berücksichtigt. Mit einem Verweis 
auf Heidegger lässt sich von der Perspektive Finks sagen, dass die 
anthropologische Auslegung der Existenz sowohl von der menschli­
chen Weltoffenheit als auch vom Geworfenheitscharakter des Men­
schen ausgehen muss. Die Gleichursprünglichkeit von Weltoffenheit 
und Geworfenheit benennt diesen originären Doppelbezug des Men­
schen zum offenen Himmel und zur verschlossenen Erde, welcher 
auch eine wichtige Rolle in Heideggers Ereignisdenken spielt. Fink 
konkretisiert jedoch diesen Gedanken, indem er den Menschen als 
Naturgeschöpf und existierende Freiheit beschreibt.

Damit entwirft Fink quasi die kosmologischen Voraussetzungen 
für eine Ontologie des Lebendigen, wie sie Hans Jonas in Das Prinzip 
Leben entwickelt. Die Betrachtung des Menschen als Naturgeschöpf 
und existierende Freiheit zeigt deutlicher die von Jonas betonte Dia­
lektik des Lebens zwischen Freiheit und Notwendigkeit auf, als es die 
von Heidegger thematisierten Charaktere des Entwurfs und der 
Geworfenheit leisten, welche zusammen mit dem Charakter des Ver­
fallens das Sein des Daseins als Sorge ausmachen. Trotzdem kann man 
von Heideggers existenzialer Ontologie über die kosmologische 
Anthropologie Finks bis hin zu Jonas‘ Ontologie des Lebendigen eine 
auffällige Entwicklung in der Konkretisierung der phänomenologi­
schen Analysen der menschlichen Existenz und des Lebens erkennen. 
Fink, der sehr stark Heideggers Diktion verbunden bleibt, spricht fast 
ausschließlich von der menschlichen Existenz. Aber in der Anerken­
nung der Verwurzelung dieser Existenz im übersteigenden, entzoge­
nen und allumfassenden Kosmos begreift er sie nicht mehr von der 
ontologischen Neutralität des Daseins her, sondern er interpretiert sie 
als Existenz eines durch die Dialektik von Freiheit und Notwendigkeit 
gleichursprünglich ausgezeichneten und bedürftigen Lebewesens.

2.

Rolando González Padilla

74

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über dies hinaus gibt es für Fink keinen ontologischen Vorrang 
des Entwurfs vor dem Geworfenheitscharakter, der Zukunft vor der 
Vergangenheit oder des Todes vor der Geburt wie bei Heidegger. 
Durch den Bezug der menschlichen Existenz zur Erde und Natur 
schenkt Fink der Geburt und der Zeugung genauso viel Aufmerk­
samkeit wie dem Tode. Beide Phänomene – Geburt und Tod – sind 
»existenzielle« Zeugnisse des Entstehenlassens und Vergehenlassens 
des Kosmos, des ständigen kosmischen Ringens zwischen Sein und 
Nichts. Indem der Mensch seinsahnendes Zeugnis des Kosmos ist, 
kann die phänomenologische Analyse die Strahlung des Weltalls in 
den Grundphänomenen der menschlichen Existenz empfinden. Das 
führt zu einem spekulativ phänomenologischen Verfahren, welches 
Fink 1957 gegen Ende seines Textes Oase des Glücks wie folgt erklärt: 
»Wo immer der Kosmos seine Verfassung, seinen Bau und Grundriß 
in einem innerweltlichen Ding gleichnishaft wiederholt, ist damit ein 
philosophisches Schlüsselphänomen bezeichnet, von dem aus sich 
eine spekulative Weltformel entwickeln läßt.« (29) Und kurz davor 
heißt es: »Spekulation ist Kennzeichnung des Wesens des Seins im 
Gleichnis eines Seienden, ist eine begriffliche Weltformel, die von 
einem innerweltlichen Modell abspringt.« (29)

Es gibt deswegen keinen möglichen hermeneutischen Übergang 
vom Menschen zur »Innigkeit« des Kosmos. Diese bleibt und muss 
gewissermaßen verschlossen bleiben, insofern sie den Kosmos 
»wesentlich« auszeichnet. Die Verbergung muss nicht von einer Ent­
bergung gerettet werden. Fink scheint mit der These Heideggers hin­
sichtlich des Geheimnisses der Wahrheit des Seins nicht übereinzu­
stimmen. Man könnte sogar sagen, dass die kosmische Dialektik von 
Verschlossenheit und Offenheit nicht mit der ontologischen Dialektik 
von Verbergung und Entbergung äquivalent ist. In dieser ist die Ent­
bergung vorherrschend. Sie braucht das, was sich verbirgt, jedoch 
lediglich, damit es nicht mehr verborgen bleibt. Der Sinn der Verber­
gung liegt außerhalb ihrer selbst, das heißt, in der Ent-bergung, wäh­
rend die von Fink betrachtete Verschlossenheit des Kosmos ihr Recht 
auch in sich selbst hat und nicht nur in der auf den Himmel bezogenen 
Offenheit. Weil es keine Verbergung zu entbergen gibt, gibt es im 
wesentlichen Sinne auch keine hermeneutische Aufgabe für die kos­
mologische Frage. Die Phänomenologie muss nicht versuchen, diese 
ursprünglich kosmische Verbergung hermeneutisch zu eröffnen, son­
dern sie auf sich selbst ruhen zu lassen und sich an sie gleichnishaft 
anzunähern. Es sieht so aus – und es sieht widersprüchlich aus –, als 

Der spekulativ phänomenologische Weg zwischen Ontologie und Kosmologie

75

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre die phänomenologische Hauptaufgabe, wie die Verbergung in 
ihrem Verborgenheitscharakter »gezeigt« werden kann oder anders 
formuliert: wie ein Geheimnis zu zeigen ist, ohne es zu entweihen, 
also, ohne dass es aufhört, ein Geheimnis und zwar dieses – und kein 
anderes – Geheimnis zu sein. Eine solch hochspekulative Aufgabe 
hält sich im Zentrum der Fink'schen kosmologischen Phänomenolo­
gie auf. So, wie die Hermeneutik davon ausgeht, dass der Sinn immer 
menschlicher Sinn sei oder Sinn für ein existierendes Dasein, so bricht 
die von Fink konzipierte phänomenologische Spekulation mit jedem 
Rest von Anthropozentrismus, indem sie einen Überschuss an Wahr­
heit anerkennt, der nicht notwendig auf den Menschen gezielt ist. Der 
Mensch ist Zeugnis des Kosmos, aber nicht ausschließlich. Die speku­
lative Phänomenologie ruft daher auch ein bescheideneres Vorgehen 
hervor. Wenn es z. B. um Ausübung der Sorge geht – und das ist, wie 
alle wissen, zentral für Heidegger und nicht nur für den Heidegger 
von Sein und Zeit –, ist die eigentliche Sorge um den Kosmos diese, 
die ihn nicht zu entmachten versucht, sondern ihn in seiner überwäl­
tigenden Größe walten lässt. Wir Menschen sind höchstens ständige 
Wiederholung und Bestätigung des Kosmos und daher können die 
Grundphänomene der menschlichen Existenz zu einer phänomeno­
logisch spekulativen Annährung dienen, welche seine Dialektik auch 
begrifflich zu bewahren beabsichtigt.

Von diesen Grundphänomenen, also Arbeit, Kampf, Liebe, Tod 
und Spiel, hebt Fink das letztere hinsichtlich der kosmologischen 
Frage hervor. Dieses sei ein existenzielles Modell, von welchem her 
das Ganze des Seins – der Kosmos – sich wiederholend spiegle (vgl. 
29). Obwohl Fink 1957 erst eine anthropologisch-ontologische Ana­
lyse des Spielphänomens durchgeführt hat, in welcher eine Resonanz 
von Heideggers Ontologie des Daseins gespürt werden kann, geht es 
Fink nicht ausschließlich um Anthropologie oder Ontologie. Diese 
sind nur Stationen auf seinem Weg zu einer spekulativ kosmologi­
schen Weltformel. Der phänomenologische Übergang von der 
anthropologischen Analyse des Spiels zur kosmologischen ist nur 
spekulativ möglich, insofern wir Menschen nicht Erzeuger, sondern 
viel eher Produkte der Welt sind. Das heißt, wir spielen und können 
nur deswegen spielen, weil der Kosmos mit uns spielt. Nach Fink sind 
wir nicht Hüter des Seins – wie Heidegger denkt –, sondern besten­
falls mit der Seinsahnung gestimmte und ausgezeichnete Spielzeuge 
des Weltspiels. So wie wir durch das Spiel immer eine gegenwärtige 
Welt bzw. eine Spielwelt produzieren, eine Sphäre von Schein, welche 

Rolando González Padilla

76

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch nicht nichts ist (vgl. 26), da wir innerhalb dieser Sphäre han­
deln, d. h. darin also ernsthaft spielen und dadurch Sinn eröffnen, mit 
dem wir uns mit anderen, mit der Spielgemeinde, über konkrete 
Bedeutungen und Spielregeln verständigen, erzeugt der Kosmos 
immer wieder verschiedene Welten, die sich – wie das heraklitische 
Feuer – nach »unerkennbaren« Massen entzünden und auch wieder 
erlöschen werden. Über die von Fink thematisierten anthropologisch-
ontologischen Grundcharaktere des Spiels (Spielstimmung, Spiel­
sinn, Spielgemeinde, Spielregel, Spielzeug, Spielwelt) hinaus ist die 
offenkundige Willkür des Beginns und Ende des Spiels das, was es 
Fink ermöglicht, nicht nur auf die Heraklitische Metapher des Feuers, 
sondern auch auf sein Fragment 52 zurückzugreifen, um die zeit-
räumliche Willkürlichkeit des Kosmos zu zeigen, der wie »ein spie­
lendes Kind [sei], das hin und her die Brettsteine setzt«19 oder – um 
eine andere Metapher aus der Mystik zu verwenden – wie die Rose 
ohne Warum sei und blühe.

Diese These ist auch das, was Fink maßgeblich von Heidegger 
unterscheidet. In der gesamten Heidegger'schen Ontologie ist der 
Mensch im Wesentlichen ein Adressat des Seins und daher kommt 
ihm die Aufgabe zu, über es zu wachen. Die Seinsgeschichte ist daher 
stets zweckhaft orientiert und ihre Epochen widerrufbar und gleich­
zeitig auch überwindbar, indem der Mensch dem Zuspruch des Seins 
zuhört und ent-spricht, so abstrakt dies auch klingen mag. Der von 
Fink entworfene spielende und blühende Kosmos, welcher ohne 
Warum und bestimmt auch ohne Wozu Spielwelten entzündet und 
auch wieder erlöschen lässt und sich dabei des Menschen als eines 
Spielzeugs bedient, erlaubt alles – und muss das tun –, was der 
Mensch innerhalb dessen machen kann und will. Aus einem willkür­
lich agierenden Kosmos folgt keine Pflicht. Mit dem »Ohne Warum« 
des spielenden Kosmos, also seiner Willkür, sucht Fink, sich phäno­
menologisch an seinen Entzugscharakter und seine ursprüngliche 
Verschlossenheit anzunähern. Aber – so wollen wir eindringlich zum 
Schluss fragen – müssen wir nicht in dem, was der Kosmos offenbart, 
eine sinnhafte kontinuierliche Tendenz im Abenteuer der wechseln­
den kosmischen Welten zu entdecken versuchen? Fink scheint mit 
»Nein« darauf zu antworten, womit er in seinen größten Widerspruch 
gerät: Er entmenscht die Welt mit seiner kosmologischen Perspektive, 

19 Vgl. Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 48.

Der spekulativ phänomenologische Weg zwischen Ontologie und Kosmologie

77

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie dies Ronald Bruzina beschrieben hat,20 zugleich entleert er sie 
jedoch aller Sinnhaftigkeit, die im Menschen eine Drohung oder auch 
eine Entsprechung finden und von der sich Menschen eine »Orien­
tierung« für seine Handlung aneignen könnten.

20 Vgl. Ronald Bruzina, »Die Auseinandersetzung Fink – Heidegger: das Denken des 
letzten Ursprungs«.

Rolando González Padilla

78

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67 - am 19.01.2026, 16:27:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996874-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Vom existenziellen zum kosmologischen Weltbegriff: Die Auseinandersetzung zwischen Ontologie und Kosmologie
	2. Von der kosmologischen Anthropologie zur spekulativ-phänomenologischen Ontologie des Spiels

