4. Sprache

Die Beschiftigung mit der Sprache spielt in Butlers Theorien eine bedeutende Rol-
le. Als Vertreterin des linguistic turn geht sie davon aus, dass Sprache »Modus und
Ort der Konstruktion sozialer Wirklichkeit« ist, gleichzeitig ist Sprache diskursiv
gerahmt. Denn Diskurse als »Systeme des Denkens und Sprechens«” sind »insofern
produktiv, als sie das, was sich iiberhaupt sinnvoll formulieren lisst, ermdglichen<.
Butler sieht daher im Sprechen mehr als eine Deskription oder Kommunikation.
Sprache ist vielmehr performativ und ihr Gebrauch ist politisch wirksam, sie hat
die Macht zu handeln und Subjekte zu konstituieren.

Bei Metz stellt sich die Frage nach Sprache anders. Ohne sich auf diskurstheo-
retische Uberlegungen zu beziehen, fragt er danach, woriiber auf welche Weise ge-
sprochen wird. Sein Augenmerk richtet sich also auf inhaltliche Aspekte des theolo-
gischen Sprechens und die Feststellung, dass Leiden oft nicht zur Sprache gebracht
wird. Hinzu kommt seine kritische Auseinandersetzung mit der von Foucault ge-
stellten Frage: Wer spricht?

Um der Thematik nachzugehen stelle ich zunichst Metz kritische Analyse der
(theologischen) Sprache dar (4.1). AnschliefRend widme ich mich der Funktion
von Sprache in Butlers Theorien, wobei der Schwerpunkt auf sprachlicher Kon-
stitutions- (4.2) und Handlungsmacht (4.3) liegt. In der Auswertung (4.4) folgt
eine Auseinandersetzung mit den verschieden formulierten Fragestellungen: »Wer
spricht?« (Foucault), »Wie nach Auschwitz sprechen?« (Metz), »Wer leidet?« (Metz),
»Wer zihlt?« (Butler).

1 Villa, Paula-Irene, Judith Butler. Eine Einfiihrung, Frankfurt/New York 22012, 19.
2 Ebd., 20.
3 Ebd., 20.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Ellen Geiser: Wer zahlt?

4.1 Leid zur Sprache bringen

Metz beschiftigt sich in unterschiedlichen Zusammenhingen mit dem Thema
Sprache, die hier anhand der folgenden drei Fragen skizziert werden sollen: Welche
Sprache wird gesprochen? Wird Leid zur Sprache gebracht? Wer spricht von Gott?

Erversteht die sogenannte Gotteskrise auch als Sprachkrise, denn »Gott kommt
[...] nicht mehr vor«*. Dabei ist eine Rede von Gott allerdings nicht ohne die Rede zu
Gott, also den Gebeten, denkbar, wobei Gebete keinen Glauben voraussetzen, son-
dern durch sie auch gesagt werden kann, »dass man nicht glaubt, wenn man nur ver-
sucht, es — Gott zu sagen«®. Metz charakterisiert das Christentum als eine »Erinne-
rungs- und Erzihlgemeinschaft in praktischer Absicht«®, was sich an der Bedeutung
von Narrationen in der Bibel sowie in der christlichen Nachfolge zeigt. Das Chris-
tentum und seine GroRerzihlungen’ basieren auf Griitndungserzihlungen, die »his-
torisch durchwachsene Erzihlungen sind«®. Daher ist auch eine »narrativ-prakti-
sche Grundverfassung der Theologie«®’ geboten, die durch eine rein argumentative
Theologie gefihrdet ist.”® Metz wirbt daher fiir »eine andere Art, geschehene und
wirkende Erlésung [...] zur Sprache zu bringen«", also eine andere Rhetorik. Denn
eine Theologie, die die Bedeutung der Erzihlung fiir das Christentum in ihrer eige-
nen Praxis nicht wertschitzt, liuft Gefahr, das Thema zu verfehlen.” Metz betreibt
also eine »theologische Apologie des Erzihlens«. Dabei wird deutlich, dass christ-
liche Nachfolgegeschichten immer einen appellativen Charakter haben, denn »sie
suchen im Erzihlen der Geschichte das zuhorende Subjekte zu verwandeln und da-
mit zur Nachfolge zu disponieren«*.

Dabei stellt sich die Frage danach, wie bzw. welche Sprache gesprochen wird.
Metz stellt fest, dass die Rede von Gott hiufig von einer »Verbliiffungsfestigkeit ge-
geniiber allen Katastrophen und allen leidvollen Erfahrungen der Nichtidentitit«™
gepragt ist. Sein Anliegen ist es, dies zu dndern: »Gesucht ist eine Sprache, [..] die
vom Mut zur personlichen Umbkehr ebenso spricht wie vom Mut zum Wachen, zum

4 Metz, Mp, 82.

5 Ebd., 82.

6 Ders., GiG, 20s.
7 Vgl. ebd., 209.
8 Ders., Mp, 228.
9 Ders., GiG, 197. (S. dazu ausfiihrlich Metz, GiG, 197—210.)
10 Vgl ebd., 206.
by Ebd., 134.

12 Vgl ebd., 206.
13 Ebd., 197.

14  Ebd, 64.

15 Ders., Mp, 99.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Sprache

Aufwachen«®. Die Rede von Gott griindet dabei in der Rede zu Gott, also in der Spra-
che der Gebete, die »viel beunruhigender, viel ungetrésteter, viel weniger harmo-
nisch, [...] viel widerstandsfihiger, viel weniger geschmeidig und anpassungsbereit,
viel weniger vergesslich«" ist. Die Sprache der Gebete ist daher keine »Sprache der
trostreichen Beruhigung des Leids, sondern der ungetréosteten Riickfrage aus dem
Leid«’®, sie ist »eine Leidenssprache, eine Krisensprache, eine Sprache der Anfech-
tung und der radikalen Gefahr, eine Sprache der Klage und der Anklage, eine Spra-
che des Aufschreis«?. Zu ihr gehort auch das Aushalten der Differenz zwischen dem
Gottlichen und dem menschlichen Glauben, also das »Eingestindnis des Nichtwis-
sen- und Nichtsagenkénnens«*°, wodurch die Gebetssprache eine >arme« Sprache
und eine Sprache des Schreis aufgrund des Leidens an Gott ist.* Der Schrei ist da-
bei »vor allem der dramatische Ausdruck fiir jenes in der Theodizeefrage ausfiihrlich
erdrterte Vermissungswissen«*>.

Metz fragt also, woriiber nicht gesprochen wird und klagt besagtes Vermis-
sungswissen gegeniiber der Theologie ein. Er formuliert ein »Erschrecken dariber,
daf man der christlichen Gottesrede tiblicherweise die himmelschreiende Leidens-
geschichte der Schépfung so wenig ansieht und anhért«*. Theologie kann nach
Auschwitz nicht »ungerithrt [...] einfach weiterreden«*, sie muss die Leidensge-
schichte zum »Horizont und Korrektiv des Handelns und Sprechens«* machen.
Das bedeutet konkret eine Verinderung der »Formulierung der christlichen Got-
tesrede«*® aufgrund der dem Evangelium widersprechenden Unterdriickungsver-
hiltnisse. So fragt Metz: »Miisste nicht wenigstens jetzt — nach dieser Katastrophe
— die Frage nach Ort und Rang der menschlichen Leidensgeschichte im Logos der
Theologie auftauchen?«*” Oder anders: »Sprechen wir als christliche Theologen
heute so, wie wir gestern, vor Auschwitz gesprochen haben?«*®

Dafiir ist es zentral, »fremdes Leid zur Sprache zu bringen«*’, wobei die An-
erkennung der Autoritit der Leidenden eine Moglichkeit ist, wie das Leid der

16  Ders., Mystik der offenen Augen, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 7, hg. von Johann Rei-
kerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 25.
17 Ders., Mp, 99.

18  Ebd., 91.

19 Ebd., 37.

20 Ebd., 105.

21 Vgl.ebd,, 32,105.
22 Ebd., 99f.

23 Ders., ZB,172.
24  Ders., Mp, 48.
25  Ders., GiG 224.

26 Ebd.,13.
27  Ders., Mp 59.
28  Ebd,, s0.

29 Ders., ZB, 201.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops

n7


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Ellen Geiser: Wer zahlt?

»Vielen hérbar zur Sprache gebracht werden kénnte«*®. Daraus ergibt sich nicht
nur eine Anderung des Inhalts des Sprechens, sondern auch der Sprache selbst,
die klein, arm und verletzbar* sowie gefihrdeter und ungeschiitzter** wird. Es
gilt, die »menschliche[n] Leidensgeschichte [...] zur Lehrerin der Gottessprache zu
machen«®. Eine solche theodizeesensible Sprache ist dabei »eine Rede, die nicht
eigentlich eine Antwort, sondern immer eine Frage zu viel hat<**. Als Beispiel fiir
eine Theologie in armer Sprache kann »eine Karsamstagssprache der Christologie,
die nicht [..] eine reine Siegersprache ist«** gelten. Ein weiteres Beispiel ist die
biblische Gottesrede, »die durch eine Frage elementar >gebrochenc ist, durch die
[..] Theodizeefrage«*. Von Gott lisst sich demnach nur in einer leidempfindlichen
Sprache sprechen.*”

Neben der Frage danach, welche Art der Sprache gesprochen wird und ob das
Leid zur Sprache kommt, stellt sich aber auch die Frage danach, wer eigentlich von
Gott spricht. Sobezeichnet Metz die Frage: »Wer redet — wann und wo — fiir wen und
in welcher Absicht — von Gott?«®® als konstitutiv fiir die Theologie. Mit Bezug auf die
Lehrdefinition des Ersten Vatikanischen Konzils plidiert Metz gegen eine kirchli-
che Betreuungsmentalitit und fiir die Miindigkeit aller Glaubigen. Dieses »Subjekt-
werden aller Glaubenden in der Kirche«** bedeutet, dass beispielsweise Laien oder
Nicht-Theolog*innen in der Kirche nicht »nur Adressaten, sondern [...] Subjekte der
Glaubenssprache«*° sein sollen. Selbst zur Sprache zu finden ist also ein wichtiges
Kriterium um Glaubenssubjekt zu werden.* Daher ist es eine Aufgabe der Theolo-
gie, das »(auch sprachliche) Dabeiseinkénnen des Volkes in der Kirche«** zu unter-
stiitzen und dafiir einzustehen, »daf$ die Leute »dabeisein¢, >mitmachen< kénnen,

30 Ders, GiG, 54.

31 Vgl. ders., Mystik der offenen Augen, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 7, hg. von Johann
Reikerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 64.

32 Ders., Mp, 72.

33 Ebd.,113.

34 Ebd., 153.

35 Ebd., 23.Zum Karsamstag bei Metz s. auch Zechmeister, Martha, Karsamstag. Zu einer Theo-
logie des Gott-vermissens, in: Reikerstorfer, Johann (Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitit.
Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion — Geschichte — Gesellschaft 11), Miinster 1998, 50—78.
Zur Karsamstagsexistenz siehe Wiese, Hans-Ulrich, Karsamstagsexistenz. Eine Auseinander-
setzung mit dem Karsamstag in Liturgie und moderner Kunst, Regensburg 2002.

36 Metz, Mp, 153.

37 Vgl. ders., ZB, 201. Ders., GiG 185, 202.

38  Ders., Mp, 231.

39 Ebd., 93.

40 Ebd., 93.

41 Vgl. ders., GiG, 147.
42  Ebd., 149.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Sprache

dafl sie selbst zur Sprache finden, zum Subjekt der Kirche werden«*, damit eben
nicht nur Theolog*innen und Kleriker von Gott sprechen, sondern alle Glaubenden.

Uber die Frage nach der Sprache der Leidenden und ihrem Platz im kommuni-
kativen Handeln, gerade auch nach Auschwitz, haben Metz und Jirgen Habermas
kontrovers diskutiert.** So fragt Metz »ob es denn so ausgemacht sei dass die letzte
Intention der menschlichen Sprache die Verstindigung sei und nicht vielleicht doch
— der Schrei«*. Oder er wirft Habermas vor:

»Indiesen>Kleinen Politischen Schriften<kann man die eindrucksvolle Bemerkung
lesen, Auschwitz habe das Band der Kommunikation zwischen allem, was Men-
schenantlitz tragt, zutiefst verletzt. Hatte aber eine solche Aussage nicht auch Ce-
wicht fir eine Theorie der Kommunikation und der kommunikativen Vernunft?
Oder heilt die Kommunikationstheorie doch auch alle Wunden?«*¢

Metz spricht sich dabei klar gegen eine Trennung von memoria und ratio aus und
stellt dem Konzept der kommunikativen Vernunft seinen Ansatz einer anamneti-
schen Vernunft gegeniiber.

4.2 sprachliche Konstitutionsmacht

Butler geht, wie bereits dargestellt, davon aus, dass das Subjekt durch die Sprache,
genauer durch die Anrufung, konstituiert wird. Daher lisst sich auch davon spre-
chen, dass »die >Existenz« des Subjekts in einer Sprache >verwickelt«* ist. Sie be-
zieht sich dabei vor allem auf das Konzept der Interpellation bei Louis Althusser.*®
Zur sprachlichen Konstitution gehoren die Ansprache sowie die Namensgebung.
Diese Konstitution ist nicht so zu verstehen, dass sie den Kérper »im wortlichen
Sinnins Dasein bringt oder ernahrt. Vielmehr wird eine bestimmte gesellschaftliche
Existenz des Korpers erst dadurch méglich, daf er sprachlich angerufen wird«*.
Oder anders gesagt: Wir beginnen erst »in dem Augenblick des Angesprochenwer-
dens sozusagen in gewisser Hinsicht zu existieren«*°. Dabei handelt es sich um eine

43 Ebd., 146.

44 Vgl.dazubspw. Arens, Edmund, Eine mithsame Allianz. Jiirgen Habermas und Johann Baptist
Metz, in: Neue Wege. Beitrage zu Religion und Sozialismus 112, 7-8 (2018) 28-30.

45  Metz, Mp, 100.

46 Ebd,, 220.

47  Butler, HS, 51.

48  Vgl. ebd., 44—51. Bzw. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsitze
zur marxistischen Theorie (Positionen 3), Hamburg 1977, 108—153.

49  Butler, HS, 15.

5o Dies., GL,155.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops

n9


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Ellen Geiser: Wer zahlt?

konstitutive Voraussetzung von Leben, weil »wir nicht existieren konnen, ohne den
Anderen anzusprechen und von ihm angesprochen zu werden«”* Die Konstitution
geschieht also »noch vor der Ausbildung unseres Willens«*>. Dabei nimmt Butler
keine positivistische Beschreibung des Anderen vor, sondern beschreibt eine »Si-
tuation des Angesprochenseins, die Forderung, die von anderswo an uns herantritt,
manchmal ein namenloses Anderswo«*.

Doch solch eine Ansprache kann auch bedrohend wirken, denn »adressiert wer-
den trigt ein Trauma in sich«**. Eine Adressierung kann den Effekt haben, den*die
Adressierte*n festzuschreiben und zu lihmen, allerdings eroffnet sie auch die Mog-
lichkeit einer sich widersetzenden Antwort.* Ahnliches gilt fiir die Namensgebung:
»Ein Name tendiert dazu, das Benannte festzuschreiben, es erstarren zu lassen, zu
umgrenzen«*®. Es ist also davon auszugehen, »daf} der Kérper durch die Anrede-
formen wechselweise erhalten und bedroht wird«*’. Die sprachliche Konstitutions-
macht ist unabhingig davon wirksam, ob die Benannte sich diese aneignet bzw.
itberhaupt erkennt®® und ob eine Benennung iiberhaupt intendiert ist.*® Die Wirk-
sambkeit liegt vielmehr in der Geschichtlichkeit des Namens und seiner Wiederho-
lung in einer Bezeichnungskette, durch die dessen Bedeutung konstituiert wurde.*
Dem Namen kommt also Macht zu, er erdffnet das sprachliche Dasein und kann
ebenso verletzen. Dies gilt ebenso fiir die Sprache im Allgemeinen: »Wenn die Spra-
che den Korper erhalten kann, so kann sie ihn zugleich in seiner Existenz bedro-
hen.«*

Butler unterscheidet zwischen der Macht des Namens, die eine sprachliche
Existenz ermdglicht und der Macht der Benennung, die eine gesellschaftliche
Existenz ermoglicht und der das Subjekt unterworfen bleibt. Denn auch »nachdem
das Subjekt einen Eigennamen erhalten hat, bleibt es der Moglichkeit unterwor-
fen, erneut benannt zu werden«®*. In diesem Sinne korrespondiert die Macht
der Benennung mit der Macht des Namens. Eine Benennung kann verletzen und
dies ist »eine fortwihrende Bedingung des sprechenden Subjekts«®>. Eine sol-

51 Dies., KeG, 45f.

52 Dies., GL,155.

53  Ebd., 155.

54  Dies., KeG, 95.

55 Vgl dies., HS,10. S. dazu auch Kapitel I1 7.1
56  Butler, HS, 61.

57  Ebd.,14.

58  Vgl.ebd, 55.

59  Vgl.ebd., 64.

60 Vgl.ebd, 63.

61 Ebd., 16.
62 Ebd.,s3.
63  Ebd., s3.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Sprache

che Benennung wird jedoch nicht von einem als souverin verstandenen Subjekt
vorgenommen, da »das benennende Subjekt immer ebenfalls benannt ist«**. Die
bei einer Benennung verwendeten sprachlichen Bezeichnungen kénnen sowohl
verletzend als auch anerkennend wirken. Sie sind »Effekte und Instrumente ei-
nes gesellschaftlichen Rituals, die oftmals durch Ausschlufy und Gewalt iiber die
sprachlichen Bedingungen einer Uberlebensfihigkeit der Subjekte entscheiden«®.

4.3 sprachliche Handlungsmacht

Butler versteht Sprache als Handlung, als ein Werkzeug und in Form der Ansprache
auch als eine konstituierende Macht. Sie beschreibt dies folgendermaflen: »Wir tun
Dinge mit der Sprache, rufen mit der Sprache Effekte hervor, und wir tun der Spra-
che Dinge an; doch zugleich ist die Sprache selbst etwas, was wir tun.«*® Sprache
steht auflerdem in einer engen Beziehung zum Koérper, da »das Sprechen selbst ei-
ne korperliche Handlung ist«”. Zugleich ist Sprache ein soziales Phinomen, denn
in ihr »besteht immer ein Verhiltnis von Geben und Nehmen«®®. Butler betont aus-
driicklich, dass Sprechen eine Form des Handelns bzw. des Tuns®® und somit ein Akt
der Macht ist.” Neben einem Verstindnis von Sprache als Konstitutionsmacht legt
sie damit eine Theorie der sprachlichen Handlungsmacht vor.”

Als Grundlage dazu dient die Sprechakttheorie von John Langshaw Austin, in
der verschiedene Formen von Sprechakten unterschieden werden. An dieser Stel-
le sind besonders die illokutioniren und perlokutioniren Sprechakte von Bedeu-
tung. Illokutionire Akte rufen ihren Effekt im Moment des Sprechens hervor und
tun dies mittels Konventionen; Sagen und Tun fillt also zusammen. Perlokutionire
Akte wirken mittels Konsequenzen und fithren so zu bestimmten Ereignissen.” In
beiden Fillen handelt Sprache machtvoll.” Diese sprachliche Handlungsmacht ver-
kniipft Butler mit dem Konzept der Performativitit im Anschluss an Jacques Derri-
da, Pierre Bourdieu und Eve Kosofsky Sedgwick. Performativitit meint dabei eine
»Eigenschaft sprachlicher Auerungen, durch die im Moment des Auflerns etwas

64 Dies., MdE, 189.
65 Dies., HS,16.

66  Ebd.,19.

67 Ebd., 22.

68 Dies., KeG, 82.
69 Vgl.ebd., 140.
70  Vgl.ebd., 137.

71 Vgl dies., HS, 31.
72 Vgl. ebd., 11f.

73 Vgl.ebd., 24.

74 Vgl dies., pTV, 42.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops

121


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Ellen Geiser: Wer zahlt?

geschieht oder ins Leben gerufen wird«’. Performative Auflerungen sind also wirk-
sam und rufen Effekte hervor. Daher spielt die performative Auflerung auch im Rah-
men der Konstitution von Subjekten und deren Reformulierung eine entscheidende
Rolle.” Performativitit wirkt demnach konstruktiv, auch indem sie »eine praktische
Wahrnehmung des Kérpers herzustellen vermag«”. Butler bemerkt: »Performative
Auflerungen miissen nicht nur als Handlungen neu gedacht werden, die jemand,
der Sprache offentlich benutzt, ausfithrt, sondern gerade auch als gesellschaftliche
Rituale, als wirkungskriftige Praxisformen«”. Wie in Kapitel 7.5 gezeigt wird, ist
Performativitit dabei nicht auf sprachliche Handlungen beschrinkt, sondern kann
auch kérperlichen Handlungen zukommen.”

Ein Beispiel fir die Handlungsmacht von Sprache ist hate speech, bei der sich
deutlich zeigt, dass Sprache wirkmichtig ist und verletzen kann. Verletzung, als
einin erster Linie physisches Phinomen, kann dennoch durch Sprache hervorgeru-
fen werden.®® Hate speech kann als ein perlokutionirer Akt begriffen werden, denn
es gibt eine Kluft, »die den Sprechakt von seinen kiinftigen Effekten trennt«®. Das
heifit, dass »kein Sprechakt die Verletzung als Effekt vollziehen muf«®. Es ist al-
so keineswegs gesagt, dass sprachliches Handeln immer effektiv handelt, was Aus-
tin als verfehlte performative Auflerungen beschreibt.®> Es ist daher schwierig zu
kliren, in welchem Fall Worter verletzen. Es sind nicht bestimmte Worte, die ver-
letzen, es ist auch nicht alleine der Kontext, der dariiber entscheidet, ob ein Wort
verletzt oder nicht und es ist auch nicht alleine eine Frage der Interpretation.® Um
zu entscheiden, ob Worter verletzen, miissen die »Art und Weise des Einsatzes von
Wortern«®, also die »Einsatzformen der Sprachmacht«®, betrachtet werden. Doch
die Verletzung liegt nicht allein im Effekt der Worte, sie ist vielmehr »der Modus
der Anrede selbst [...], der das Subjekt anruft und konstituiert«®’. Der Grund fiir die
Verletzbarkeit durch Sprache liegt also in der sprachlichen Existenz. Daraus folgt

75  Ebd., 41.

76  Vgl. dies., HS, 249.
77 Ebd., 249.

78  Ebd., 249.

79  Vgl.dies., pTV, 43.

80 Vgl. dies., HS, 14. S. dazu auch Morrison, Toni, Mouth Full of blood. Essays, Speeches, Medi-
tations, London 2020.

81 Butler, HS, 31.

82 Ebd, 30.

83 Vgl.ebd, 33.

84 Vgl.ebd., 27.

85 Ebd,27.
86 Ebd., 28.
87 Ebd., 10.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops



https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Sprache

auch der enorme Effekt, den hate speech haben kann: »Durch das Sprechen ver-
letzt zu werden bedeutet, dafd man Kontext verliert, also buchstiblich nicht weif3,
wo man ist.«*® Damit geht auch ein Verlust der Selbstkontrolle einher, der damit
zusammenhingt, dass »gerade die Unbestindigkeit des eigenen >Ortes< innerhalb
der Gemeinschaft der Sprechenden sichtbar«® wird.

Die Frage nach der Wirksambkeit der Sprache stellt sich auch fiir die Verwendung
von Begriffen in theoretischen Auseinandersetzungen. Butler nutzt beispielsweise
Begriffe wie >Leben< oder >das Soziale«. Das bedeutet fiir sie jedoch nicht, einen Be-
griff »als ein >Gegebenes« zu betrachten, sondern nur, dass ich auf seine Wichtigkeit
insistiere«’°. Und doch kann eine Analyse Begriffe als gegeben setzen, um dadurch
die von ihnen ausgehende Wirkung untersuchen zu kénnen.”*

4.4 Auswertung

In dieser Auswertung stehen folgende Fragen im Mittelpunkt: »Wer spricht?« (Fou-
cault), »Wie nach Auschwitz sprechen?« (Metz), »Wer leidet?« (Metz), »Wer zdhlt?«
(Butler).

Im Zuge seiner Auseinandersetzung mit der Gotteskrise thematisiert Metz auch
immer wieder die Sprache. Er bezieht sich dabei auch direkt auf die Arbeiten von
Foucault und zitiert aus dessen Archiologie des Wissens: »Es kann durchaus sein,
da ihr Gott unter dem Gewicht all dessen, was ihr gesagt habt, getdtet habt. Denkt
aber nicht, daf} ihr aus all dem, was ihr sagt, einen Menschen macht, der linger lebt
als er.«’> Metz folgert: »Es geht hier offensichtlich um Rede, um Sprache, wenn es
um den Tod Gottes und den Tod des subjekthaften Menschen geht.«** Das hier an-
gefithrte Zitat von Foucault findet sich in »Archiologie des Wissens« als Teil seiner
rhetorischen Strategie gegen das humanistische Denken und beginnt mit: »Sie kon-
nen nicht ertragen (und man kann sie auch ein wenig verstehen), wenn man ihnen
sagt:>Der Diskurs ist nicht das Leben: seine Zeit ist nicht die Eure; in ihm verséhnt
Thr Euch nicht mit dem Tode«’*. Wie von Metz benannt, stehen also der Tod Got-
tes, der Tod des Subjekts und die Sprache im Verhaltnis zueinander. Fiir Foucault

88 Ebd.,13.

89  Ebd.,13.

90 Dies., KHU, 333.

91 Vgl.ebd,, 334.

92  Foucault, Michel, Archiologie des Wissens. Aus dem Franzésischen von Ulrich Képpen, Frank-
furt1973, 301.

93  Metz, Mp, 90.

94 Vgl. Foucault, Michel, Archidologie des Wissens. Aus dem Franzésischen von Ulrich Kdppen,
Frankfurt 1973, 301.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops

123


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Ellen Geiser: Wer zahlt?

ist>Subjekt« ein sprachliches Konstrukt, eine diskursive Praktik.” Sprache funktio-
niert demnach als produktives Bezeichnungsfeld und ist daher eine Moglichkeits-
bedingung des Subjekts. Auf diesem Ansatz basiert auch Butlers Konzept des kon-
stituierten Subjekts.*®

Metz weist also auf eine wichtige Frage der Diskurskritik hin: »Wer spricht?« Er
bezeichnet sie als »Ausgangsfrage derer, die ausziehen, um nachzuweisen, dass es
die der Sprache unterstellten Subjekte gar nicht gibt, weder géttliche noch mensch-
liche. Es gibt keine Subjekte, heifit es da, sondern nur Diskurse, die sich zu Sub-
jekten reimen lassen«®”. Die auch von Foucault behandelte Frage geht auf Nietzsche
zuriick®® und wird von Foucault als erste Frage der Diskursanalyse bezeichnet.” Es
handelt sich um die Frage nach der gesellschaftlichen Stellung des*der Sprechen-
den, also der Sprechpositionen und der dieser zugesprochenen Macht. Dabei ist zu
beriicksichtigen, dass Sprechpositionen ihrerseits diskursiv gerahmt sind:

»Zum einen also leben Diskurse von der gesellschaftlichen Macht jener, die sich
ihrer bedienen —zum anderen aber, und damit untrennbar verschrankt, ist diese
gesellschaftliche Machtauch eine Position, die von bestimmten Diskursen als spe-
zielle und mit Macht ausgestattete Sprecherposition erfordert, ermdglicht und

vorgegeben wird.«'*°

Neben dieser Ausrichtung auf Sprechhandlungen kann die Frage »Wer spricht?«
auch anders gewendet werden, denn Foucault betreibt Diskursanalyse unter
Durchstreichung von begriindenden Autor*innen. Von wem eine Auflerung geti-
tigt wurde spielt fiir die Frage nach Diskursen keine Rolle.”

In seiner Auseinandersetzung mit Foucault hilt Metz fest:

»Ich frage mich, ob hier am Ende unsere gesamte gelehrte, strukturalistische und
poststrukturalistische Semantik und Semiotik nicht mit einem hochst fragwiirdi-
gen Einstieg gearbeitet hat. Das Christentum jedenfalls empfiehlt einen Wechsel
in der Ausgangsfrage. Fiir das Christentum lautet diese Ausgangsfrage nicht:>Wer
spricht?, sondern: >Wer leidet?« So fragt Religion, wenn sie nach Subjekten fragt.

95  Ebensowiez.B.»Mensch«. Vgl. Foucault, Michel, Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der
Humanwissenschaften. Aus dem Franzosischen von Ulrich Képpen, Frankfurt 1971.

96  S.Kapitel Il 2.2

97  Metz, Mp, 9of.

98  Foucault, Michel, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften. Aus
dem Franzésischen von Ulrich Képpen, Frankfurt 1971, 370.

99  Vgl. Foucault, Michel, Archédologie des Wissens. Aus dem Franzésischen von Ulrich Képpen,
Frankfurt 1973, 75f.

100 Sarasin, Philipp, Michel Foucault zur Einfihrung, Hamburg, 72020, 120.

101 Vgl. Foucault, Michel, Archdologie des Wissens. Aus dem Franzésischen von Ulrich Képpen,
Frankfurt 1973, 178.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Sprache

Und auch nach der Sprache des Menschen. Denn fiir sie gehort die Sprache nicht
zuerst den Diskutierenden sondern den Leidenden.«'°*

Er nimmt hier also einen Perspektivwechsel vor, indem er den Fokus weg von den
Sprechenden hin zu den Leidenden verschiebt. Dennoch, Metz setzt sich nicht aus-
driicklich mit den Subjekten der Leidenssprache und deren Konstitution auseinan-
der, er behandelt das Thema, wie dargestellt, im Kontext der Rede der Theologie und
Kirche von Gott. Allerdings wird angedeutet, dass Leiden auch mit Sprachlosigkeit
verkniipft ist, wenn beispielsweise die Rede von den »sprachlos Vereinsamten«'*
ist. Im Zusammenhang mit Narrationen hingegen erwihnt Metz die Unterdriick-
ten als Sprecher*innen, die Geschichten erzihlen, »die eben nicht nur dazu ver-
fithren, die eigene Unterdriickung und die eigene Unmiindigkeit zu zelebrieren; al-
so gefihrliche, freiheitssuchende Geschichten«’®*. Dennoch bleibt vage, was damit
gemeint ist, dass den Leidenden die Sprache >gehdren« soll, denn der Fokus liegt
hauptsichlich darauf, dass das Leiden in der Rede von Gott zur Sprache gebracht
werden muss. Inwiefern allerdings die Leidenden selbst Subjekt der Leidensspra-
che sein kénnen und was es dazu bedarf, dass sie gehort werden, bleibt dabei offen.
Die Forderung nach Unterstiitzung des sprachlichen Dabeiseinkdnnens als Aufgabe
der Theologie formuliert Metz im Hinblick auf die Sprache von Gott, nicht vom Lei-
den. Dabei bleibt allerdings auch offen, wie diese Unterstiitzung konkret aussehen
kann.'®

Da fiir Foucault Sprache nicht Instrument eines souverinen Subjekts ist, ist
auch seine Frage danach, wer spricht nicht als Frage nach dem Subjekt gemeint,
ebenso wenig wiirde er einem possessiven Verhiltnis zwischen Mensch und Spra-
che zustimmen. Die Frage danach, wem die Sprache gehort, stellt sich fiir Foucault
also nicht bzw. kann aus seinem Diskursverstindnis heraus nur mit >niemandemxs
beantwortet werden. Denn der >Mensch« und sein >Sprechen« - als Denkformen -
sind Produkte diskursiver Praktiken und Dispositive, und nicht diese Produkte des
>Menschenx.

Die von Metz vorgeschlagenen Antwortmdglichkeiten haben eine andere Ebe-
ne im Blick. In Anlehnung an den Diskursbegriff bei Habermas lief3e sich die Fra-
ge »Wem gehort die Sprache?« vielleicht mit »den Diskutierenden< beantworten -
die Auseinandersetzung zwischen Habermas und Metz steht hier sicherlich im Hin-
tergrund, beinhaltet aber andere Fragestellungen, als die Debatte um Foucault und

102 Metz, Mp, 91.

103 Ders., Mystik der offenen Augen, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 7, hg. von Johann Rei-
kerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 186.

104 Ders., GiG, 230.

105 Hier stellt sich auflerdem die Frage danach, inwiefern eine so verstandene Unterstiitzung
paternalistische Ziige aufweist.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops

125


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Ellen Geiser: Wer zahlt?

wird daher an dieser Stelle nicht vertieft. Eine weitere Diskussion der Ansitze von
Foucault und Metz (und anderen modernen Denker*innen) ist hier allerdings rele-
vant und wird in dieser Arbeit indirekt mit Butler als Gesprichspartnerin gefiihrt.

Metz zufolge soll die Sprache also den Leidenden gehéren. Dahinter steckt mog-
licherweise die etwas andere Frage: »Wer soll sprechen?« oder »Wer sollte gehort
werden?« Mit dieser Umformulierung ergibt sich eine inhaltliche Nihe zu einer zen-
tralen Fragen Butlers: »Wer zihlt?«, »Wessen Sprechen z3hlt?«, »Wessen Stimme
zihlt als Stimme?«**®. Dabei ist zu beachten, dass Metz eine Griindung theologi-
scher Rede in methodologisch atheistischen Sprachtheorien (hier nennt er die Dis-
kurstheorie als Beispiel) grundsitzlich ablehnt.'*” Das Anliegen der folgenden Aus-
einandersetzung besteht indes nicht in einer Griindung theologischer Rede, son-
dern in einer Befragung des Sprachverstindnisses bei Metz.

Metz stellt die wichtige Forderung, Leid durch die Anerkennung der Autoritit
der Leidenden hérbar zur Sprache zu bringen. Bei der Forderung danach, etwas >zur
Sprache zu bringen< handelt es sich um eine Frage der (sprachlichen) Reprisentati-
on. Es geht also darum, dass etwas nur wahrgenommen und beriicksichtigt werden
kann, wenn es vorkommt, also reprisentiert wird. Wird das Leid verschwiegen, so
bleibt bzw. wird es unsichtbar und damit bedeutungslos. Diese Forderung nach Re-
prisentation wird von Butler diskurskritisch hinterfragt: Wessen Leid ist als Leid er-
kennbar? Wessen Leid erscheint als Leid? Denn nur, wenn Leid als solches erkennbar
wird, kann es auch zur Sprache gebracht werden. So geraten die produktiven und
damit auch verwerfenden Anerkennungsnormen und die Begrenzung der Erschei-
nungssphire in den Blick. Es kann demnach nicht davon ausgegangen werden, dass
»alles< Leid erkennbar und daher reprisentierbar ist.’*®

Ob und wie Leid zur Sprache gebracht werden kann, ist fir Metz auch eine
Frage danach, welche Sprache gesprochen wird, hierin zeigt sich eine Sensibilitit
fir die Wirkung von unterschiedlichen Sprechweisen. Dabei benennt er verschie-
denen Sprachtypen: die Gebetssprache, die Leidenssprache, die Erzihlung, die
Krisensprache, die Karsamstagssprache und die Argumentationssprache. In diese
Reihe gehoren auch der Schrei und die Sprachlosigkeit, auch wenn es sich nicht
um Sprachtypen im engeren Sinne handelt. Er fordert also eine leidempfindliche

Sprache der Theologie™’ und eine »ganz neue Sprech- und Aussageweise der Kirche«<"™®.

106 S.dazu Kapitel 1131

107 Metz, Mp, 115.

108 Die Frage, ob fremdes Leid (iberhaupt repréasentierbar ist wird in Kapitel Il 6.2 und Il 6.3 auf
Grundlage der Ansitze von Suess und Spivak behandelt.

109 Dazuwire eine Auseinandersetzung mit Paul Celan interessant, fiir den seine Dichtersprache
zugleich Mordersprache war. S. dazu Emmerich, Wolfgang, Nahe Fremde. Paul Celan und die
Deutschen, Gottingen 2020.

110 Metz, ZB, 19f. (Herv.i.O.)

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Sprache

Wie gesprochen wird ist also keineswegs unbedeutend, dass Sprechen aber repri-
sentieren kann bleibt unhinterfragt.

Butler versteht Sprache als performative Handlungsmacht und fragt danach,
was das Sprechen, unabhingig davon welcher Sprachtyp genutzt wird, tut, also wel-
che Wirkungen und Einsetzungsmechanismen beim Sprechen am Werk sind. But-
ler bezieht sich dabei unter anderem auf Toni Morrisons Aussage: »Die repressi-
ve Sprache reprisentiert nicht nur Gewalt; sie ist Gewalt.«" Von besonderem In-
teresse ist hier die Frage nach den sprachlichen Bezeichnungen. Diese kénnen so-
wohl verletzend bzw. gewalttitig als auch anerkennend wirken und sie entschei-
den damit iiber die sprachlichen Bedingungen der Uberlebensfihigkeit. Es gehtalso
um die Frage nach dem Gebrauch von Begriffen und dessen implizite Grenzziehun-
gen. Metz nimmtin seinen Arbeiten Benennung wie»>die Opfers, »die Unterdriicktenc
oder >die Anderen«vor, um bestimmte Gruppen von Menschen und die Auswirkun-
gen gesellschaftlicher Machtverhiltnisse auf diese zu beschreiben. Ziel dessen ist,
die Sichtbarmachung und Reprisentation des Leidens, um Solidaritit zu ermogli-
chen und einzufordern.

Mit Butler kann danach gefragt werden, welche (unbeabsichtigten und dem
Anliegen widersprechenden) performativen Auswirkungen diese Benennung haben
kann. Es handelt sich also um die Frage, wie die sprachlichen Praktiken wirken.
So geht es Butler beispielsweise darum, dass die sprachliche Praktik, »bestimmte
Gruppen von Menschen unter dem Primarmerkmal der Gefihrdung zusammenzu-
fassen«*, implizieren kann, diesen Menschen »ihre eigenen Netzwerke, Theorien
und Analysen, ihre eigene Solidaritit und ihre eigenen effektiven Oppositionskrif-
te«® abzusprechen. So fordert sie auch eine »kritische Uberpriifung der Kategorie
>Minderheit«*. Auf diese Weise zeigt sich, dass durch Benennungen Ausschliisse,
wie in diesem Fall das Absprechen von Handlungsfihigkeit, reproduziert werden
konnen. Damit ist jedoch nicht gesagt, dass Benennungen nicht notwendig seien.
Butler versucht daher einen anderen Umgang. Sie verzichtet weitestgehend auf
Benennungen von Personengruppen, sondern arbeitet stattdessen mit Beschrei-
bungen der Umstinde sowie gesellschaftlichen Praktiken, beispielsweise durch
die Verwendung des Begriffs >Prekarisierung«. Zugleich fragt sie: »Wie nennen wir
diejenigen, die nicht als >Subjekte« im hegemonialen Diskurs erscheinen kénnen?
Eine naheliegende Antwort wire, die Frage zuriickzugeben: Wie nennen sich die

111 Vgl. Butler, HS, 21. Morrison, Toni, Nobel Lecture 1993, in: Peterson, Nancy J. (Hg.), Toni Morri-
son. Critical and Theoretical Approaches, Baltimore/London 1997, 267—273, 269. »Oppressive
language does more than represent violence; it is violence; does more than represent the
limits of knowledge; it limits knowledge.«

112 Butler, MdCew, 226.

113 Ebd., 232.

114 Dies., RdK, 138.

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops

127


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Ausgeschlossenen selbst?«* Butlers Theorie zur Performativitit von Sprache wirft
damit einen kritischen Blick auf das, was durch sprachliche Praktiken mit-gesagt
wird. Auf diese Weise zeigt sich, dass die Reflexion der eigenen Benennungspraxis
eine entscheidende Rolle bei der Frage der Reprisentation spielt.™

Auch bei Metz ist eine Sensibilitit fiir Sprache als Handlung erkennbar. Diese er-
wahnt er im Hinblick auf die Nachfolgeerzihlungen, bei denen sowohl der Hérende

als auch die »Titer des Wortes«'”

entscheidend sind. Diese Nachfolgeerzihlungen
bewirken im besten Fall, dass die Horenden ebenfalls zu Erzihlenden und damit zu
Handelnden werden. Erzihlungen haben damit das Potenzial zur Verinderung.™®
Sprachliches Handeln ist auch bei der Sakramentenspendung von Bedeutung, da
diese aus einer »Einheit von Erzdhlung als wirkendem Wort und praktischer Wir-
kung im selben Sprechvorgang«™ besteht. Diese Uberlegungen lassen jedoch nicht
auf ein grundsitzliches Verstindnis der Performativitit von Sprache schliefien.

Zusammenfassend lisst sich festhalten: Eines der grof3en Anliegen der NPTh ist,
dass Leid zur Sprache gebracht, also sichtbar gemacht wird. Butler wendet dagegen
ein, dass aufgrund begrenzter Erscheinungssphiren nie alles Leid als solches er-
kennbar sein kann. Zudem miissen die performativen Auswirkungen des Sprechens
beriicksichtigt werden, aufgrund derer die reprisentative Sprache immer auch mit
Grenzziehungen und Festschreibungen einhergeht. Der Versuch, Leid sichtbar zu
machen, muss daher mit einer kritischen Reflexion der Benennungs- und Repri-
sentationspraktiken™® einhergehen.

115 Dies., pTV, 54.

116 Zur Auseinandersetzung mit Reprasentation als politisch-theologischem Problem, beson-
ders in Auseinandersetzung mit Schmitt s. auch Manemann, Jiirgen, Carl Schmitt iiber die
Kraft des Reprasentativen im romischen Katholizismus, in: Rainer, Michael]. (Hg.), Bilderver-
bot (Jahrbuch Politische Theologie 2), Miinster 1997, 272—285. Mantl, Wolfgang, Reprasenta-
tion beim frithen Carl Schmitt, in: Rainer, Michael J. (Hg.), Bilderverbot (Jahrbuch Politische
Theologie 2), Miinster 1997, 286—294. Werbick, Jirgen, Reprasentation — eine theologische
Schlisselkategorie? in: Rainer, Michael J. (Hg.), Bilderverbot (Jahrbuch Politische Theologie
2), Miinster 1997, 295—-302. Metz, Johann Baptist, Bemerkungen zum »Katholischen Prinzip«
der Représentation. Ein Nachtrag zu »Monotheismus und Demokratiex, in: Rainer, Michael
]. (Hg.), Bilderverbot (Jahrbuch Politische Theologie 2), Miinster 1997, 303—307.

117 Metz, GiG, 205.

118 S.dazu Kapitel 11 7.1

119  Metz, GiG, 201. Metz verweist hier ausdricklich auf John Langshaw Austin.

120 S. Kapitel 11 6.3

- am 14.02.2028, 16:55:44. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839471135-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

