DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

der andere zu geschliffen auf. Nahezu die gesamten komischen Effekte
des Stlickes setzen auf dieser Divergenz auf.

Ganz anders verhdlt es sich in Juan Ruiz de Alarcéns Komddie
El semejante a si mismo (1628)*?. Hier versucht Don Juan, seine Gelieb-
te dadurch auf die Probe zu stellen, dass er sich — als derselbe, aber un-
ter anderem Namen — noch einmal um sie bewirbt. Als Beweis ihrer
Treue galte es ihm, wenn sie seinen Werbungen unter falschem Namen
widerstdnde. Sie tut es nicht und rechtfertigt sich, als er sie zur Rede
stellt, damit, dass er ja auch unter falschem Namen derselbe sei. Eifer-
stichtig sei er deshalb nur auf sich selbst.

Entfernt erinnert diese Handlungskonstellation an die Szene, in
der Federic den Narren in dessen Beisein als Konkurrent seiner selbst
betriigt. Jedoch ist der Narr nicht er (Federic) selbst, sondern nur seine
leere Maske, wdhrend der Liebende bei Alarcon er selbst ist und eben
aufgrund dieser Selbigkeit verwechselt werden kann. Anders als in
Corneilles Geolier de soy-mesme ist in Alarcons El semejante a si mismo
das Andere der Verkleidung nicht die Rolle oder der Habitus, sondern
die Identitdt. Das hat damit zu tun, dass hier die Liebe ohne jeden Be-
zug zur Gesellschaft auf die Probe gestellt wird.

Ob diese Identitdt ein Korper in vollem Umfang ist, sei dahinge-
stellt. Sie steht dem Korper jedoch ndher als der Korper in der Ver-
wechslungskomodie, dessen Entkleidung eine Rolle und damit nichts
weiter als ein weiteres Kleid ist. Dass auch der »Korper« des Liebenden
in Alarcéns Komodie nicht aufgrund seiner Korperlichkeit, sondern in
einem Spiel der Verwechslung komisch wird, braucht nicht eigens be-
tont zu werden. Auch er ist ein symbolischer Korper.

Franziska Sick

Komik des Sprachkarpers.
Corneilles Le menteur und die Komik des Verses
FORMEN DES LACHENS UND FORMEN DER KOMIK

Das Lachen der Uberlegenheit, das nach Charles Baudelaire vom »co-
mique significatif«* ausgelost wird, und das mit Sigmund Freuds

12. In: Obras completas, 2 Bde., Bd. 1, Alva V. Ebersole (Hg.), Madrid: Alba-
tros Hispanofila, 1990, S. 107-138.
1. Charles Baudelaire: »De l'essence du rire et généralement du comique

230

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HELGA FINTER: KOMIK DES SPRACHKORPERS

Witzanalyse® wie auch Henri Bergsons »plaqué du mécanique sur du
vivant«3 sich als eine Form der Riickkehr des Verdriangten an der Re-
prasentation von mechanischen, nicht beherrschten bzw. beherrschba-
ren Triebmechanismen entziindet, scheint mit der &dltesten Form der
Komik verbunden: Schon Aristoteles weist der Komodie das Nachah-
men von schlechteren Menschen »als sie in der Wirklichkeit vorkom-
men« im zweiten Kapitel seiner Poetik zu und impliziert damit zugleich
eine Uberlegenheit des Rezipienten. Das fiir die Gesellschaft schidli-
che UbermaR an Triebverhalten wird durch ein gemeinschaftliches La-
chen gedchtet, was Figaro in der letzten Komodie von Beaumarchais’
Trilogie in folgende Worte fasst: »On gagne assez dans les familles,
quand on expulse un méchant.«* — »In der Familie ist viel damit ge-
wonnen, wenn man einen Boswilligen vor die Tiir weist.« Die Komodie
ist somit seit ihren Anfingen als eine sdkulare Variante des von René
Girard® analysierten Siindenbockritus zu werten: Das gemeinschaftli-
che Lachen stellt tiber den Ausschluss des verlachten Objektes die er-
schiitterte Werteordnung wieder her.

Die Moderne hatte mit Charles Baudelaire, Sigmund Freud und
vor allem Georges Bataille® nicht nur die psychische Okonomie des
lachenden Rezipienten als gespaltenes Subjekt ins Zentrum gertickt,
sondern auch die Theorie des Komischen in weitere Typen des La-
chens aufgefichert: Das Lachen der Uberlegenheit ist nicht das einzige
Lachen, andere, singuldre Formen des Lachens wurden mit Baudelaire
und Bataille fiir unsere Moderne entdeckt, von denen jedoch vereinzelt
schon in den vorausgehenden Jahrhunderten Zeugnisse zu finden sind:
So ist das Lachen, das Baudelaire als Wirkung des »comique absolu« —
»absolut Komischen« einer missratenen Schopfung feststellt und das

dans les arts plastiques« (1855) in: Curiosités esthétiques. L’art romantique et autres
ceuvres critiques, Paris 1962, S. 241-263.

2. Sigmund Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuften (1905), in:
Gesammelte Werke, Band VI, Frankfurt/Main 1999.

3. Henri Bergson: Le rire. Essai sur la signification du comique, Paris: PUF,
1940.

4. Vgl. La mere coupable, V/8, in: Thédtre de Beaumarchais, Maurice Rat
(Hg.), Paris: Garnier 1956, S. 442.

5. Vgl. René Girard: La violence et le sacré, Paris: 1973.

6. Vgl. Giulio Ferroni: Il comico nelle teorie contemporanee, Rom: Bulzoni
1974, S. 117-143; Helga Finter: »Das Lachen Don Giovannis. Zu Georges Batailles Rezep-
tion des »dissoluto punito«, in: Peter Csobddi u.a. (Hg.), Das Phdnomen Mozart im 20.
Jahrhundert, Salzburg 1991, S. 639-660 und »Heterologie und Reprédsentation. Strate-
gien des Lachens. Zu Georges Batailles Le bleu du ciel, in: Helga Finter/Georg Maag
(Hg.), Bataille lesen. Die Schrift und das Unmégliche, Miinchen: Fink 1992, S. 13-31.

231

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Bataille im Anschluss an Nietzsche theoretisieren wird,” in Spuren an
der Figur des Democritus ridens festzustellen, der von jeher als die Un-
geheuerlichkeit eines uber die Schopfung lachenden Philosophen die
Geister beschiftigte.® Dessen Geste findet in der mit dem Messer ein-
gekerbten Lachfratze von Lautréamonts Maldoror sein modernes Pen-
dant.’

Auch das singuldre Lachen, das Bataille genuin zu sein scheint,
und das er zuerst in einem Vortrag von 1938 theoretisiert hatte und zur
Entwicklung seines Verstindnisses eines heiligen Lachens fithren
wird,* hat berithmte Vorldufer. Das Einverstdndnis mit der Schoép-
fung, das dieses ekstatische Lachen kennzeichnet und das er in Ver-
bindung mit dem ersten seligen Lachen des Kindes bringt, vor jedem
Bewusstsein eines Siindenfalls,** scheint das »riso dell'universo« — »La-
chen des Universums« des danteschen Paradieses schon anzuzeigen.*?

Doch gibt es Formen solchen Lachens schon vor der Moderne in
der Komodie, gibt es sie in der Komodie des 17. Jahrhunderts? Wir wis-
sen, wie schwierig es ist, der Wirkung des Komischen fritherer Jahr-
hunderte gerecht zu werden, zumal gerade der epistemische Hinter-
grund der Komodie des 17. Jahrhunderts es als Wirkung eines Bruchs
mit den geltenden gesellschaftlichen Normen bestimmt. Zudem zeigen
sich selbst innerhalb der romanischen Kulturen zivilisatorische Unter-
schiede, wie zum Beispiel ein Brief des Cavaliere Marino iiber seine
Ankunft in Paris 1615 aufs Beste zeigt.* Der Fall der zeitgendssischen
Rezeption von Molieres Misanthrope ist hier ebenso paradigmatisch
wie das Missverstindnis des 18. Jahrhunderts oder das der heutigen
Rezeption. Dennoch zeigen vereinzelte Beispiele, dass andere Formen

7. Vgl. Georges Bataille: L’expérience intérieure (1943), in: (Euvres complé-
tes, Band V, Paris: Gallimard 1973; Helga Finter: »Poesie, Komddie, Tragddie oder die
Masken des Unmaglichen: Georges Bataille und das Theater des Buches«, in: Andreas
Hetzel/Peter Wiechens (Hg.): Georges Bataille. Vorreden zur Uberschreitung, Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann, 1999, S. 259-273.

8. Vgl. August Buck: »Democritus ridens et Heraclitus flens« in: Hans Meier
(Hg.): Wort und Text. Festschrift fiir Fritz Schalk, Frankfurt/Main 1963, S. 167-186.

9. Isidor Ducasse/Comte de Lautréamont: Les chants de Maldoror, Erster Ge-
sang, in: (Euvres complétes, Hubert Juin (Hg.), Paris 1973, S. 21.

10. Vgl. Georges Bataille: »Attraction et répulsion: I. Tropismes, sexualité,
rire et larmes, 22 janvier 1938, Collége de Sociologie« in: Denis Hollier (Hg.): Le Collége
de Sociologie 1937-1939, Paris 1995, S. 120-168.

11. H. Finter: »Poesie, Komddie, Tragodie oder die Masken des Unmdglichen«,
S. 259-273, hier S. 263.

12. Vgl. Dante Alighieri: Paradiso, canto XXVII, V. 4-5.

13. Vgl. Fernand Braudel: Le modéle italien, Paris: Arthaud 1994, S. 140ff.

232

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HELGA FINTER: KOMIK DES SPRACHKORPERS

der Komik und damit auch ein anderes Lachen durchaus moglich wa-
ren, wenngleich sie nicht theoretisiert wurden.

KoMIik DES VERSES, KOMIK DES SPRACHKORPERS:
PIERRE CORNEILLES LE MENTEUR (1643)™

Eine Komddie Corneilles ist hier von besonderem Interesse, da ihre
Publikumsfortiine trotz der Tatsache grofl war, dass sie eine Kritik der
gesellschaftlichen Selbstinszenierung mit ihrer Diskrepanz von Sein
und Schein ins Zentrum stellt und damit auf andere Weise eine Fort-
setzung seiner Illusion comique darzustellen scheint. Pierre Corneille
erklart selbst in seiner Epitre zu La suite du menteur den Erfolg von Le
menteur damit, dass diese Komodie allein das »plaire« — »Vergniigen«
als Ziel gehabt habe und so keineswegs den gesellschaftlich morali-
schen Nutzen besitze, die »noble mélange d’utilité«, die er nun mit we-
niger Erfolg in der Suite verfolgte.*> Denn das schlechte Handeln - das
Liigen — werde dort nicht bestraft und der Liigner wird gar, im Gegen-
satz zur spanischen Vorlage,*S letztlich mit dem Objekt seines Begeh-
rens vermdhlt. Le menteur gilt so als erste Charakterkomoddie, doch
wird die inkriminierte Leidenschaft weder psychologisch begriindet
noch fiihrt sie zu inneren Konflikten. Ja, das vice wird keineswegs ge-
dchtet, vielmehr ist es Gegenstand gewisser Bewunderung fir eine
grandeur d’ame, welche Corneille den menteur Dorante im Jahre 1660
gar mit der Cléopatre der Rodogune vergleichen ldsst:

Il est hors doute que c’est une habitude vicieuse que de mentir; mais il débite ses men-
teries avec une telle présence d’esprit et tant de vivacité, que cette imperfection a
bonne grace en sa personne, et fait confesser aux spectateurs que le talent de mentir
ainsi est un vice dont les sots ne sont point capables.'” - Es steht auRer Frage, dass das
Liigen eine lasterhafte Gewohnheit isst; er verbreitet seine Liignereien jedoch mit einer
derartigen Geistesgegenwart und mit so viel Lebendigkeit, dass dieser Makel seine Ge-
stalt begiinstigt und den Zuschauern bekennt, dass das Talent zu liigen demnach ein
Laster ist, zu dem die Dummen keineswegs fahig sind.

Le menteur hat in der Tat den hofisch-aristrokratischen Nachfahren
des miles gloriosus der spanischen Vorlage nicht nur im Hinblick auf
die Handlung einer Transformation unterzogen: Die Komoddie in finf

14. Vgl. Pierre Corneille: Guvres, Bd. IV, M.Ch. Marty-Larceaux (Hg.), Paris:
Hachette 1910, S. 117-239.

15. Ebd., S. 280.

16. Die Komddie La verdad sospechosa von Juan Ruiz D’Alarcén von 1634.

17. Pierre Corneille: »Discours de l'utilité et des parties du poéme drama-
tiquex, in: Théatre complet, Bd. 1, Georges Couton (Hg.), Paris: Garnier 1971, S. 22-23.

233

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Akten, die locker die Einheit von Ort, Zeit und Handlung einhalt,
schopft im Gegensatz zu Corneilles Illusion comique ihr Feuerwerk der
Tauschungen allein aus dem Wort. Damit macht sie erfahrbar, dass die
effizienteste Theatermaschine letztlich das Wort ist. So sagt der Freund
des diipierten Alcippe:

Quatre concerts entiers, tant de plats, tant de feux,
Tout cela cependant prét dans une heure ou deux,
Comme si 'appareil d’une telle cuisine

Fat descendu du ciel dedans quelque machine.®

Was macht das Wort zur Bithnenmaschine? Im Gegensatz zur spani-
schen Komoddie, die das VersmaR jeweils den Personen und Situatio-
nen anpasst, ist Le menteur in Alexandrinern geschrieben. Corneille
selbst unterstreicht diese Tatsache, wenn er in seiner Prasentation Au
lecteur 1648 darauf hinweist, dass er nicht nur die pensées der Vorlage,
sondern auch les termes dem franzosischen Kontext angepasst habe.
Und seine auBerordentliche Wertschadtzung des Stiicks — »l'estime ex-
traordinaire que j'ai pour ce poeme« — ldsst aufhorchen, wenn er dabei
zugleich dessen Innovation betont, die seinesgleichen weder bei den
anciens noch den modernes habe.*® Obwohl Corneille in seiner Epitre
allein das agrément du sujet, dénué de la force du vers im Gegensatz zu
der gleichzeitigen Mort de Pompée in den Vordergrund stellt, findet
hier das Sujet gerade durch den Mechanismus des franzosischen Biih-
nenverses, des Alexandriners, eine besondere Form der Komik.

Der Alexandriner als prose du thédtre ist das sprachliche Ge-
setz, welches das Reich der Biihne regiert und in das Dorante, der Liig-
ner, eintritt, der sein Studium der Jurisprudenz in Poitiers aufgegeben
hat und - nach Paris zuriickgekehrt vom royaume du code (I/1, V. 9) —
sich in der Sprache der galanten Selbstreprasentation auf der Pariser
Gesellschaftsbiihne erprobt. Er setzt damit die Logik des Erscheinens -
apparence (V. 73) —um, die sein Diener Cliton als neues Gesetz prasen-
tiert. Dorantes erstes Liigengespinst, mit dem Ziel, Clarice seine Zunei-
gung zu erkldaren (I/3, V. 153ff.), kommt unvermittelt, folgt dann aber
einer Logik des Signifikanten nach Ahnlichkeit, Angrenzung und Wie-
derholung: Auf le malheur qui m’accompagne, folgen les guerres d’Alle-
magne, generiert durch die lautliche Ahnlichkeit von compagne und
campagne sowie durch den Gleichklang der Endsilben von accompagne
und Allemagne. Die weiteren Expansionen des Liigengeflechtes gehen
so nach Gleichklang und Angrenzung vor: Auf die erstaunte Frage von
Clarice »Quoi vous avez donc vu l'Allemagne en guerre?« folgt eine

18. III/2, V. 823-826.
19. Vgl. Corneille: Euvres, Bd. 1V, S. 132ff.

234

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HELGA FINTER: KOMIK DES SPRACHKORPERS

Antwort, die sowohl semantisch als auch lautlich folgerichtig auf guerre
reimt: »Je m'y suis fait longtemps craindre comme un tonnerre.« Victoire
zieht gloire nach sich, combats impliziert sieges, auf armée folgt gemafR
der Logik des Echos renommée.

Das zweite Liigengespinst, nun gegeniiber seinem Studien-
freund aus Poitiers und spdteren Rivalen Alcippe macht deutlich, dass
diese Logik, die noch das Reimschema der Komoddie respektierte, nam-
lich die Folge von jeweils zwei weiblichen auf zwei mannliche Endrei-
me, zu einem, dem bewussten Willen des Sprechenden dufleren Me-
chanismus wird: Der récit Alcippes von einer nichtlichen Galanterie,
bei der einer Schonen eine Serenade gegeben wurde, entfacht die Lii-
gen Dorantes bei der Evokation einer »collation fort ordonnée« (I/V, V.
249). Das letzte Wort generiert wie ein Echo drei weitere Verse die je-
weils homophon auf donnée und sodann auf é-tonné und donné enden.
Die Insistenz des Gleichklangs markiert wie ein basso continuo das In-
sistieren eines Anderen, der in dem Protagonisten spricht. Der récit der
Festivitat auf dem Wasser entwickelt sodann das gesamte Paradigma
einer féte de l'ile enchantée, als die in der Tat Paris dem Protagonisten
erscheinen wird (II/5 V. 553): funf Schiffe, vier Chore sowie Musik mit
einer Aufzahlung von Instrumenten - violons, luths et voix, flutes et haut-
bois, harmonies infinies —, Blumengebinde aus Jasmin, Granatapfel-
und Orangenbliiten, zwolf Speisen, sechs Gedecke, die Angebetete be-
gleitet von funf Gespielinnen, Feuerwerk. Der Dekor des nachtlichen
Konzerts entwickelt den Topos einer erotischen Pastoralidylle, die,
wenn nicht Ergebnis der Lektiire eines Ariosts oder Tasso, so doch mit
den Namen Urgende und Mélusine einen Topos der zeitgendssischen
Romanliteratur des Merveilleux zitiert, der den Prunk der hofischen
Feste der ersten Hilfte des Jahrhunderts vor das imagindre Auge des
Zuhorers abruft. Dorante spricht einige Szenen spater zu seinem Vater:
»Paris semble a mes yeux un pays de roman.«(V. 552) — »Paris scheint
in meinen Augen eine Roman-Landschaft zu sein.«

Welche Logik ist hier am Werk? Der Freund Alcippes, Philiste,
stellt eine gewisse Inkohdrenz fest: »Les signes ne s’accorde pas bien.«
(V. 307) — »Die Zeichen stimmen nicht zusammen.«, wenngleich Ort
und Stunde zu passen scheinen. Der Diener Cliton bringt diese Logik
auf den Nenner: »Votre ordinaire est-il de réver en parlant?« (V. 312).
Die Logik des Liigens — mensonge — ist die Logik des Traumes — songe.
Mit dem Stichwort Traum wird ein der sprachlich rationalen Logik
kontrarer Sprach- und Denkprozess angesprochen: Sigmund Freud de-
chiffriert ihn als Logik des Unbewussten, die nach Ahnlich- und Un-
ahnlichkeit assoziiert sowie nach dem Kriterium der Angrenzung ver-
bindet und indifferent fiir die Unterscheidung von wahr und falsch ist.
Jacques Lacan hat diese Logik des Unbewussten als primér sprachliche
analysiert und die logischen Operationen der Assoziation mit der Ver-
dichtung der Metapher, die der Angrenzung und Wiederholung mit der

235

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Metonymie in Verbindung gebracht.?® Macht sich hier die Sprache
selbststdandig, bildet Corneille mit dem Stiick Le menteur die Macht des
durch Sprache sich manifestierenden Unbewussten nach? Ldsst dies
uns Uber den Liigner lachen?

Corneille hat in seinem Vorwort an den Leser wie auch in seiner
Epitre hervorgehoben, dass er in diesem Stiick a la francaise verfuhr
und nicht wie im Cid den spanischen und in der Mort de Pompée den
lateinischen Vers nachahmte. Doch das sprachliche Gesetz, dem Le
menteur unterliegt, hat eine eigene Logik, die in Spannung mit der Lo-
gik des gesprochenen Wortes steht: Die poetische Logik des Verses —
hier der Alexandriner — geht ebenfalls nach dem Prinzip der Ahnlich-
keit, der Angrenzung und der Wiederholung vor. Traumlogik und poe-
tische Logik gehorchen denselben Mechanismen: Das Gesetz des Ver-
ses, identisch mit dem des Traumes — songe — generiert fir den, der
sich dieses Gesetz zueigen macht, die Liige — mensonge. Aus dem zu ei-
ner machine verselbststandigten Vers resultiert die Komik des Liigners,
sie determiniert ihn und beherrscht ihn. Wir lachen zuerst iiber einen
Sprachkorper, der sich verselbstdndigt hat. Wir lachen aber auch tiber
den kinstlichen Anderen, der als poetisches Gesetz das Handeln des
Protagonisten determiniert.

Beim dritten Liigengespinst (I/5, V. 592ff.) wird dies besonders
deutlich, wenn Dorante seinen angebliche Eheschluss seinem Vater
mit dem Ziel mitteilt, einer arrangierten Heirat zu entgehen: Um dem
vaterlichen Gesetz zu entkommen, unterwirft sich Dorante einem an-
deren Codex, dem poetischen Gesetz des Verses: Auf die vaterliche
Aufforderung »Parle donc, et te leve« — »Also sprich, und stehe auf,
antwortet Dorante: »Je suis donc marié, puisqu’il faut que j'acheve« —
»Ich bin also verheiratet, da ich zum Ende kommen muss« — und auf
die Frage — »sans mon consentement?« — »ohne meine Einwilligung?«
folgen eine Reihe von Versen mit identischen Endreimen, die das Ge-
fangensein im Reimmechanismus unterstreichen:

»0n m’a violenté:

Vous ferez tout casser par votre autorité,

Mais nous flimes tous deux forcés a 'hyménée
Par la fatalité la plus inopinée...

Ah! Si vous saviez!...« (V. 595-99)

Die erfundenen Namen der vermeintlichen Braut und des Schwieger-
vaters werden vielsagend: Orphise gleichlautend mit hors physe unter-
streicht das AuRer-sich-Sein eines sprechenden Subjekts, Armédon

20. Vgl. Jacques Lacan: »L'instance de la lettre dans l'inconscient ou la raison
depuis Freud, in: Ecrits, Paris: Seuil 1966, S. 493-528.

236

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HELGA FINTER: KOMIK DES SPRACHKORPERS

deutet den Signifikanten als Waffe und Geschenk des Zufalls — arme et
don. Der folgende récit einer erfundenen Zwangsheirat erscheint wie-
der als Ergebnis einer Logik von Gleichklang und angrenzenden Wie-
derholung: auf nuit — Nacht folgt bruit — Ldrm, chambre — Zimmer zieht
septembre — September nach sich, und die Akkumulation sich verselbst-
stindigender Gegenstinde — die ldutende Uhr, der sich zum Schuss
losende Revolver, das zerbrechende Schwert — versammelt zugleich das
Paradigma von Peripetien auslosenden Situationen.

Der Liigner Dorante spricht nicht nur zehn Sprachen (IV/3, V.
1200), er spricht in Zungen, die ihm der Alexandriner wie eine poudre
de sympathie wachsen ldsst gemiR dem Prinzip der Ahnlichkeit, selbst
wenn er sich beim Liigen verheddert: Der zweite Namen des Schwie-
gervaters Pyrandre ist ein Echo auf attendre — warten, in ihm klingen
Phyrrussieg und pire rendre mit, lassen so zugleich die Wahrheit im
Prozess des Liigens aufscheinen.

Dorante, der Liigner, ist zum Sprachkorper geworden: Die poeti-
sche Logik bestimmt sein Tun und Handeln. Dieser Sprachkorper ldsst
uns lachen, doch es ist kein Lachen der Uberlegenheit: Wir lachen iiber
den rasanten Rhythmus der Wiederholung, iiber den Witz der produ-
zierten Ahnlichkeiten, iiber das Gliick des jeweils gefundenen gelun-
genen Reimes. Wir lachen so tiber die Utopie eines anderen Korpers,
der zum lustvollen Sprachkorper geworden, mit der Sprache des Ver-
ses verschmilzt, »une invention [...] toute spirituelle depuis le com-
mencement jusqua la fin« — »eine Erfindung, rein aus dem Geist von
Anbeginn bis zum Ende«, wie Corneille selbst schreibt.>* Es ist ein La-
chen, das die korperliche Lust am Primadrprozess wiedergewinnt, ein
Lachen tber die Allméachtigkeit des Sprachschopfers, mit dem sich der
Zuhorer identifiziert. Ist es ein Lachen der Gliickseligkeit? Vor jedem
Stindenfall? »Tandem est poeta« schreibt in einer Widmung, die Cor-
neille in der Ausgabe von 1648 zitiert, Constantin Huyghens.

Doch zu diesem Lachen, das im gliickseligen 17. und 18. Jahr-
hundert iiberwogen zu haben scheint, gesellt sich ein zweites Lachen,
das die Sprachkonzeption des Cartesianismus subvertiert: Nicht cogito
ergo sum, sondern je suis parlé, donc je suis. Was ich spreche, bestimmt
ein Anderer, ein Gesetz, das Gesetz des Alexandriners. Der Vers hat
hier eine eigenstdndige semiotische Funktion: Seine Form weist auf die
Nichtbeherrschbarkeit der Sprache, auf das Gesprochenwerden durch
die Sprache hin.

Das Lachen iiber den menteur ist ein doppeltes Lachen: Uber
seinen Charme und seine Grazie, iiber den gliicklichen Zufall, der ihm
den jeweils richtigen rettenden Reim schenkt. Es ist aber auch ein La-

21. P. Corneille: GEuvres, Bd. V, S. 133.

237

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

chen, das in dem schwindelnden Sog des Liigengespinsts die luzide
Wahrheit einer Nichtbeherrschbarkeit der Zeichen anerkennt.

Auf der Biihne hangt die Produktion eines solchen doppelten
Lachens von der Weise der Deklamation des Alexandriners ab. In Jean
Marie Villégiers Inszenierung am Théadtre de I'’Athénée im Winter 1995
in Paris ermoglichte die Akzentuierung der musikalischen Qualitat des
Alexandriners insbesondere beim Protagonisten, gespielt von Frédéric
Laurent, dass die Fernlenkung des Liigners unheimlich hérbar wurde:
Ein comique absolu wurde erfahrbar, das das vice nicht nur als beson-
dere Fertigkeit, qualité d’dme, sondern auch als fremdbestimmte passio
erfahren ldsst, passio, die Liigner wie Traumer oder Dichter der Logik
eines anderen Gesetzes unterwirft.

Helga Finter

Witz

Der Witz verhadlt sich zum Thema des komischen Korpers eigentiimlich
schrag. Denn Witz, wit oder esprit bezeichnen auf verschiedene Weise
kognitives Vermogen, Verstand, Geist oder das Wissen, das dessen Ge-
genstand ist, sowie weiterhin, was als ein sprachliches Geschehen
und dessen >Einfdlle< gegeben ist.

Von Kleist stammt nun eine witzige »Anekdote aus dem letzten
Kriege«, in der vom Korper und mit ihm gehandelt wird. Sie stellt den
»ungeheuersten Witz, der vielleicht, so lange die Erde steht, iiber Men-
schenlippen gekommen ist«, vor, den ein preufischer »Tambour ge-
macht«, der den Krieg gegen die napoleonische Armee nach der Nie-
derlage bei Jena »auf seine eigene Hand« fortsetzte und daraufhin »von
einem Haufen franzdsischer Gendarmen, die ihn aufspirten, ergriffen,
nach der Stadt verschleppt, und, wie es ihm zukam, verurteilt wird, er-
schossen zu werden.« Als »Mensch, zu dem [...] weder die griechische
noch die romische Geschichte ein Gegenstiick liefert«, zeigte sich die-
ser mit seiner letzten Bitte. Auf die Frage, »was er wolle? zog er sich
die Hosen ab, und sprach: Sie mochten ihn in den ... schiefen, damit
das F... kein L... bekdme.«* Wenn nun bei der ersten Auslassung de-

1. Vgl. etwa Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm (Leipzig:
Hirzel 1854-1984), repr. Miinchen: Deutscher Taschenbuchverlag 1984., Bd. 14.2, Sp.
861-88; Webster’'s New World Dictionary of the American Language, 1953ff. u.a.

2. Heinrich von Kleist: Sdmtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Helmut Sembdner
(Hg.), Miinchen: Hanser 1965, II, S. 268.

238

—am 08:20:04,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

