
3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs

der ›Menschenrasse‹

Lange Zeit wurden die Schriften Kants zum Begriff der ›Menschenrasse‹1 in der

Philosophie nicht beachtet. Dies begann sich ab den 1990er Jahren unter anderem

mit den Interventionen von Tsenay Serequeberhan (1996, 1997), Emmanuel Chuk-

wudi Eze (1998) und im deutschsprachigen Raum mit dem Aufsatz von Alex Sut-

ter (1989) oder dem Buch von Gudrun Hentges (1999) zu ändern. Insbesondere im

englischsprachigen Raum hat sich seither eine Debatte über den innovativen Ge-

halt, aber auch über die philosophische Relevanz der kantischen Rassentheorien

entsponnen, die noch nicht abgeschlossen ist.2 Dabei ist das Interesse von unter-

schiedlichen Zugängen geprägt. Einige der Beiträge diskutieren, wie Kant in die

zeitgenössische europäische Diskussion über menschliche Differenzen einzuord-

nen ist (beispielsweise Sloan 1979, 2002, 2006 und 2014, Bernasconi 2001, 2006).

Zammito (2006) bringt die Texte zu den Rassentheorien in Verbindung mit Kants

Biografie und insbesondere seiner akademischenKarriere. Eine andere Gruppe von

Beiträgen stellt die Frage nach der Verbindung der Rassentheorien mit anderen

Teilen der kritischen Philosophie, wobei hier auf die Moralphilosophie (Eze 1998)

und spezifischer auf den kategorischen Imperativ (Zammito 2006, Farr 2002) oder

den Kosmopolitismus (Kleingeld 2007, 2014) fokussiert wird. Mit der folgenden

Diskussion einzelner Beiträge soll kein allgemeiner Überblick über die Sekundär-

literatur gegeben werden. Vielmehr möchte ich erste Thesen zum Verhältnis der

Rassentheorien zu Kritik, Othering und Selbstaffirmation herleiten. Das Kapitel

1 Ich spreche ohne Anführungszeichen von Rassentheorie, da es sich hierbei um eine Theorie-

bildung mit dem Begriff ›Rasse‹ im Zentrum handelt und weniger um die Behauptung der

Existenz von ›Rassen‹. Einige deutschsprachige Beiträge wählen für ›Rasse‹ die Schreibweise

›Race‹, da Kant diese französische Schreibweise beispielsweise im Titel Von den verschiedenen

Racen der Menschen – jedoch inkonsequent – verwendet und um eine historische Distanz ein-

zufügen. Das vorliegende Kapitel handelt grundsätzlich von der Konstruktion und Etablie-

rung des Begriffs ›Rasse‹ in der Philosophie, dennoch schien es mir zur Verdeutlichung an-

gebracht, mich von der Annahme einer bestehenden, biologischen Realität von ›Menschen-

rassen‹ durch einfache Anführungszeichen zu distanzieren.

2 Für eine aktuelle Übersicht der englischsprachigen Literatur vgl. Mikkelsen (2014: 3ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

soll deutlich machen, dass Kant eine durchaus komplexe Theorie entwickelt hat,

die sich nicht aus der Verwicklungmit der kritischen Philosophie herauslösen lässt

und zugleich in die zeitgenössischen Naturtheorie-Debatten tief eingebunden ist.

Pauline Kleingeld (2007 und 2014) vertritt sowohl in Bezug auf den Rassismus

wie auch den Kolonialismus bei Kant eine These des Wandels: Sie zeigt zunächst

auf, dass Kant eineTheorie der ›Menschenrassen‹ erarbeitet hat und damit verbun-

den die Vorstellung einer rassischen Hierarchie vertritt. Zudem finden sich auch

Textstellen, in denen er den Kolonialismus verteidigt. Solche Aussagen beschrän-

ken sich nicht etwa auf die vorkritische Zeit, sondern können auch in jener Zeit

gefunden werden, in der Kant die kritische Philosophie erarbeitete. Kleingeld stellt

jedoch in den 1790er Jahren eineWende fest, die sie in den Schriften zum kosmopo-

litischen Recht (Zum ewigen Frieden [1795] undMetaphysik der Sitten [1797]) ausmacht.

Im Gegensatz zu den früheren Publikationen erwähnt Kant in diesen Texten kei-

ne rassischen Hierarchien mehr. Stattdessen entwickelt er eine egalitärere Sicht

auf ›Rassen‹ und spricht allen ›Nicht-Weissen‹ einen vollen juridischen Status zu.

Er verurteilt die koloniale Eroberung und Aneignung von fremdem Land und for-

dert ein Vorgehen der gegenseitigen Vertragsschliessung. Das Unwissen anderer

solle nicht ausgenutzt werden. Zudem weist Kleingeld darauf hin, dass sich Kant

eindeutig gegen die Sklaverei wendet und sich mit den kosmopolitischen Überle-

gungen eine Welt vorstellt, in der Menschen mit unterschiedlicher Hautfarbe und

von verschiedenen Kontinenten eine friedvolle Beziehung miteinander aufbauen

können.

Kleingeld positioniert sich mit dieser Lesart gegen jene Interpret_innen, wel-

che die Rassentheorien und den Rassismus Kants als isolierbaren Aspekt betrach-

ten, die nicht den Kern der kantischen Philosophie betreffen würden und damit

lediglich den persönlichen Vorurteilen Kants geschuldet seien.3 In Abgrenzung da-

zu sieht sie eine Verbindung der Erörterungen zu den ›Menschenrassen‹ mit den

moralischen und politischen Theorien Kants. Da die Theorien zu den ›Menschen-

rassen‹ explizit aus einer naturtheoretischen Sicht geschrieben sind, stellt sich die

Frage, welchen Bezug diese naturtheoretischen Schriften zum Kosmopolitismus

haben könnten. Kleingeld argumentiert, die kantischen Rassentheorien seien be-

gleitet von Aussagen, die den naturtheoretischen Rahmen verlassen und deshalb

mit den politischen Schriften in Bezug gesetzt werden können:

3 Kleingeld (2007: 582) macht richtigerweise kenntlich, dass es in der Philosophie nach wie

vor üblich ist, Kants Rassismus zu bedauern, jedoch zugleich zu versichern, dass sich die-

ser am Rande seiner Philosophie befinde. Somit wird behauptet, diese Schriften liessen sich

leicht vom kritischen Hauptwerk isolieren. Bernasconi (2006: 73) sieht eine Trennung zwi-

schen Wissenschaft und Philosophie am Werk, die eine Rezeption dieser Texte verhindert

hat. Damit wird deutlich, dass die Lektüre der kantischen Rassentheorien mitverhandeln

muss, was gegenwärtig zum Bereich der Philosophie gehörend gezählt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 41

»Although Kant’s own definition of race as such is formulated merely in terms of

heritable differences in physical appearance, he nevertheless connects his under-

standing of race with a hierarchical account according to which the races also vary

greatly in their capacities for agency and their powers of intellect.« (Kleingeld

2007: 574, Betonung i.O.).

Auf dieser Grundlage besteht also eine Verbindung zum politischen Denken Kants

und somit können »second thoughts« (ebd. 573), also eine Revision des Rassis-

mus und des kolonialistischen Denkens aufgezeigt werden. Kleingeld rückt so die

Frage nach der Verbindung der Rassenschriften mit dem moralischen und politi-

schen Denken ins Zentrum und liefert einen Beitrag dazu, ein komplexeres Bild

von Kant zu entwickeln, das die Rassentheorien philosophisch ernst nimmt, sich

jedoch einer einfachen Beurteilung Kants als Rassisten oder antikolonialen Denker

entzieht.4

Gegen diese Argumente lassen sich jedoch durchaus einige Einwände vorbrin-

gen. Robert Bernasconi (2011) bezweifelt, dass sich Kant von seinen wissenschaft-

lichen Rassentheorien oder dem Rassismus verabschiedet hat – auch wenn Kant

durchaus eine Neubeurteilung der Sklaverei vorgenommen hat. Grundsätzlich

sieht Bernasconi Kants Universalismus und seine Naturphilosophie in einem

Spannungsverhältnis, da in der Naturphilosophie Gewalt autorisiert wird, die

zugleich aus der moralischen Perspektive verurteilt wird. Dieses Spannungs-

verhältnis sieht Bernasconi jedoch an keiner Stelle in Kants Werk aufgehoben.

Genauer argumentiert er: Aus philosophiehistorischer Sicht könne nicht ange-

nommen werden, dass Kants Kosmopolitismus eine Antwort auf den Rassismus

darstellt, da der Widerspruch, der heute zwischen den Rassentheorien und dem

Kosmopolitismus gesehen werde, in historischer Hinsicht nicht unterstellt werden

darf. Der Universalismus im 18. Jahrhundert wurde nicht so strikt verstanden,

wie dies heute getan werde. Am Beispiel des Patriotismus zeigt Bernasconi auf,

dass dieser ohne Probleme mit dem kosmopolitischen Denken Kants verbunden

sei. Ob analog dazu eine ähnliche Aussage zur Verbindung mit den Rassentheo-

rien gemacht werden kann, lasse sich nur vermuten, aber kaum beweisen (vgl.

ebd.: 295f.). Darüber hinaus verweist Bernasconi darauf, dass Kant die Aufsätze zu

den Rassentheorien, die erstmals 1775, 1785 und 1788 erschienen, zu einem späte-

ren Zeitpunkt nochmals publizieren liess. Dabei fällt das letzte Publikationsdatum

auf das Jahr 1799. Somit stellt sich die Frage, warum Kant diese theoretischen

Erörterungen zu den ›Menschenrassen‹ erneut veröffentlichte, obwohl er sich

davon bereits distanziert haben soll (vgl. ebd.: 311).

4 Kleingelds Interesse andenRassentheorien ist geleitet vonder Frage nachder Kompatibilität

mit der universalistischen Moral.Sie spitzt dies auf die Frage zu: »Was Kant an inconsistent

universalist, or, as has been argued recently, a consistent inegalitarian?« (Ebd.: 576)

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Nebst diesen Einwänden aus historischer Sicht lässt sich ein weiterer Einwand

gegen Kleingelds Theorie des Wandels geltend machen. Der Bruch, den Kleingeld

in Bezug auf Kant feststellt, fokussiert auf die Hierarchisierung von ›Rassen‹ und

stuft lediglich diese als problematisch ein. Den Begriff selbst, der mit diesen Tex-

ten wissenschaftlich legitimiert wird, erachtet sie nicht als problematisch. Viel-

mehr sind es die damit verbundenen Zuschreibungen von moralischen und/oder

intellektuellen Fähigkeiten, die sie als rassistisch einstuft. Nur auf dieser Grund-

lage kann sie sinnvoll argumentieren, Kant habe eine Revision seines Rassismus

vorgenommen. Sie hält jedoch selbst fest, dass Kant seinen Begriff der ›Rassen‹ als

biologische Kategorie durchaus beibehalten habe (vgl. Kleingeld 2007: 592).

In einem ersten Schritt möchte ich – zunächst noch losgelöst von der genau-

en Lektüre der kantischen Texte – aus einer post_kolonialen Perspektive herlei-

ten, inwiefern die europäische philosophische und wissenschaftliche Diskussion

des Begriffs ›Rasse‹ in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts grundsätzlich zu

problematisieren ist. Zugleich soll deutlich werden, in welch grundlegender Ambi-

valenz die Beschäftigung mit dem wissenschaftlichen Rassismus in der kritischen

Philosophie verwoben ist. Obwohl damit der Fokus auf dem Begriff ›Rasse‹ liegt,

impliziert dies nicht, dass andere Kategorisierungsversuche, die zeitgenössisch

vorgenommen wurden, nicht auch zu problematisieren sind. Der Fokus auf den

Begriff ist jedoch darin begründet, dass dieser Begriff durch Kants Schriften theo-

retisch so ausgestattet wurde, dass es sich im Folgenden für andere Wissenschaft-

ler_ wie Blumenbach lohnte, darauf zurückzugreifen, wie Eze (1998) und Bernas-

coni (2001) aufgezeigt haben. In einem ausführlicheren zweiten Teil soll deshalb

dargelegt werden, wie Kant diesen Begriff als vernünftigen legitimiert hat. Zu die-

sem Zweck unterziehe ich die zwei ersten Texte einer genauen Lektüre und zeige

auf, welche Verbindungslinien sich zur Kritik der reinen Vernunft ergeben. In einem

dritten Teil verorte ich Kant in der zeitgenössischen Debatte um Differenzen zwi-

schen Menschen. Ausführlicher greife ich dabei den Beitrag von Georg Forster auf,

der direkt auf Kants Theorien zu den ›Menschenrassen‹ reagiert hat. In seinem

dritten Aufsatz greift Kant dessen Einwände auf und verteidigt in Auseinander-

setzung mit Forster erneut seine Ideen. Dieser Aufsatz konzentriert sich auf eine

Methodenreflexion und kann deshalb als Scharnier zwischen der Theorie zu den

›Menschenrassen‹ und dem naturteleologischen Denken gelesen werden.

3.1 ›Rasse‹, Rassismus und Eurozentrismus

Mit der Hinterfragung, ob nicht nur ein hierarchisiertes Verständnis von ›Rassen‹,

sondern auch der Begriff selbst problematisiert werden kann, soll nicht für eine

Engführung von ›Rasse‹ mit Rassismus plädiert werden. Rassismus funktioniert

nicht nur über den Begriff ›Rasse‹, auch wenn dies der Begriff Rassismus nahe-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 43

legt.WieWulf D. Hund (2007) darlegt, ist Rassismus genauso an Begriffe wie ›Kul-

tivierte‹/›Barbaren‹, ›Reine‹/›Unreine‹ oder ›Zivilisierte‹/›Wilde‹ gekoppelt. In sei-

nemAufsatz zu Kant verdeutlicht er, dass eine Einengung auf ›Rasse‹ verdeckt, dass

sich in Kants Vorlesungen, Korrespondenzen und Texten ein Konglomerat von an-

tisemitischen, antiziganistischen und orientalistischen Argumenten und Stereoty-

pen findet (Hund 2011: 69).

Einen Einwand völlig anderer Art gegen eine solche Engführung von Rassis-

mus trägt Michel Foucault (2014) vor.5 Er argumentiert, dass nicht jede historische

Verwendung des Konzepts ›Rasse‹ als Rassismus verstanden werden muss. Jenen

›Rassen‹-Diskurs, der als Rassismus zu verstehen ist, verortet er am Ende des 19.

Jahrhunderts, da der Diskurs erst dann eine rassistische Umschrift erfährt. Den

vorgängigen nicht-rassistischen ›Rassen‹-Diskurs lokalisiert Foucault zu Beginn

des 17. Jahrhunderts. Dieser Diskurs trat als Gegengeschichte zur hegemonialen

Geschichtsschreibung auf den Plan: Über den Begriff der ›Rasse‹ wurde erstmals

eine epistemologische Spaltung in die Geschichtsschreibung eingeführt, die sonst

als Geschichte der Gewinner_ die jeweils gegenwärtigen Machthaber_ legitimierte.

Dieser ›Rassen‹-Diskurs führte eine Heterogenität ein, die es möglich machte, eine

Geschichte der Verlierer_ zu schreiben (vgl. ebd.: 87). Insofern hat nach Foucault

dieser erste europäische ›Rassen‹-Diskurs die Funktion, unterworfenesWissen zu-

tage zu bringen. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts finden sich dann zwei Umschrif-

ten dieses ›Rassen‹-Diskurses: einerseits die biologische Umschrift, die zur Geburt

der Theorie der ›Rassen‹ im historisch-biologischen Sinne führt, andererseits eine

Neuformulierung als Geschichte des Klassenkampfes, wobei hier versucht wurde,

die Spuren des ›Rassen‹-Konfliktes zu tilgen (vgl. ebd.: 79f.). Zum Ende des 19.

Jahrhunderts lokalisiert Foucault dann eine Wiederaufnahme und erneute Modifi-

kation des biologischen Diskurses, den er in Verbindung mit früheren Diskursen

bringt (vgl. ebd.: 82).6

Diese Herangehensweise von Foucault macht deutlich, dass der Begriff ›Ras-

se‹ in seiner spezifischen Positionierung und Funktion in den damit verbundenen

Diskursen und Machtverhältnissen untersucht werden muss. In der zweiten Hälf-

te des 18. Jahrhunderts entfachte eine Diskussion, in der Fragen nach dem Unter-

schied zwischen Tieren und Menschen, Fragen nach den Unterschieden zwischen

denMenschen und die Frage, wie ein neues Lebewesen entsteht, verwoben wurden

mit ontologischen, metaphysischen, theologischen und auch historischen Fragen.

Die Diskussion um ›Rasse‹, die darin zu verorten ist, geht in diesem Feld einhermit

5 Eine gute Zusammenfassung von Foucaults Hauptthesen gibt Taylor (2011).

6 Interessanterweise erwähnt Foucault, dass der zeitlich weit zurückgreifende Rassen-Diskurs

»zu Zwecken des gesellschaftlichen Konservativismus und zum Teil zu kolonialen Herr-

schaftszwecken« (ebd.: 82) gedient hat, ordnet jedoch diese Epoche nicht dem rassistischen

Diskurs zu. Diese Bezeichnung soll nach Foucault einer bestimmten Diskurs-Episode, jener

am Ende des 19. Jahrhunderts, vorbehalten bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Fragen zur Natur der Menschen und der Stellung der Menschen in der Welt. Dass

sich in dieser Zeit solche Diskussionen über die Natur und Stellung des Menschen

entsponnen haben, ist mit den kolonialen Eroberungen und dem transatlantischen

Sklavenhandel in Verbindung zu bringen. In diesem Kontext diskutiert Tsenay Se-

requeberhan (1997, 1996) die kantischen Texte. Er argumentiert, die westliche Phi-

losophie habe den Begründungs- und Legitimationsdiskurs für die koloniale Ex-

pansion Europas geliefert. Damit stellt er die klassischen philosophischen Texte in

einen Zusammenhang mit dem Kolonialismus und sieht die Wissensproduktion

und auch -reflexion als Beitrag zum kolonialen Unternehmen. Sich mit den klas-

sischen Texten der westlichen Philosophie kritisch auseinanderzusetzen, bedeutet

für Serequeberhan, den Okzident mit seinem eurozentristischen Fundament zu

konfrontieren (vgl. Serequeberhan 1996: 335). Dabei definiert Serequeberhan den

Eurozentrismus folgendermassen: »Eurocentrism is grounded at its core in the

metaphysical belief or Idea (Idee) that European existence is qualitatively superior

to other forms of human life.« (Ebd.: 333) Die Begriffsvariation (»the metaphysical

belief or Idea«) erweitert Serequeberhan noch, wenn er von der allgemeinen Philo-

sophie, vom Prätext oder vom Mythos der Überlegenheit Europas spricht. Anhand

der historisch-politischen Schriften Kants zeichnet er nach, inwiefern Europa als

Modell und Standard gesetzt wird. Durch diesen Bezugspunkt erscheinen ausser-

europäische Gesellschaften, Kulturen und Geschichten als mangelhaft.Mit Lyotard

argumentierend charakterisiert Serequeberhan die Moderne als Entdeckung des

Mangels an Realität in der Realität – eine Nicht-Realität, die Gesellschaften zu-

gesprochen wird, die eine nicht-kapitalistische Gesellschaftsformation aufweisen.

Dieses Attestieren von Nicht-Realität entspricht der Herstellung von Leere durch

Tod und Zerstörung und zugleich der Erschaffung neuer Realitäten – dem Abbild

Europas in verschiedenen Teilen derWelt (vgl. Serequeberhan 1997: 143f.). Dass die-

ser Prozess als Normalität erscheinen kann, sieht Serequeberhan als Leistung der

Philosophie an.

Serequeberhans Ansatz macht deutlich, dass die Kritik am Eurozentrismus

nicht nur einem historischen Interesse geschuldet ist. Kant nimmt deshalb eine

zentrale Rolle ein, weil sich sowohl die kontinentale als auch die analytische Philo-

sophie nach wie vor auf ihn beziehen. Das eurozentristische Fundament muss auf-

gearbeitet werden, damit neue philosophische Ansätze sich davon lösen können.

Im Aufsatz von 1996 diskutiert er pointiert kritische Denker_innen wie Cornelius

Castoriadis, Lewis White Beck, Michel Foucault, Jürgen Habermas und Hannah

Arendt und zeigt dabei auf, dass die gegenwärtige kritische Philosophie es ver-

säumt, die durch Kant infrage gestellte Menschlichkeit nicht-europäischer Men-

schen zur Kenntnis zu nehmen und deren Tragweite zu erkennen. Damit teilen

diese Denker_innen nach wie vor die metaphysische Idee des Eurozentrismus (Se-

requeberhan 1996: 336ff.). Es gibt kein Ausserhalb dieses philosophischen Diskur-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 45

ses, von wo aus eine de-strukturierende Kritik vorgenommen werden kann.7 Dies

wird besonders darin deutlich, dass Serequeberhan den Eurozentrismus als Idee

versteht, die er mit Rückgriff auf Kant erläutert. Damit ist auch seine Kritik von

jener Philosophie informiert, deren Eurozentrismus er anprangert. Allerdings dis-

kutiert er nicht weiter, inwiefern die Idee des Eurozentrismus auf der gleichen

Ebene steht wie andere Ideen, die Kant vor Augen hat.

Grundsätzlich machen die Beiträge von Serequeberhan deutlich, dass die

kantischen Texte im Rahmen eines kolonialen Machtverhältnisses verortet werden

müssen. Die Klassifizierung und Hierarchisierung von Menschen gehen einher

mit der Praxis der Unterwerfung, Ausbeutung und Verschleppung nicht-europäi-

scher Menschen. Zudem wird deutlich, dass es nicht nur um die Verschränkung

der Theoretisierung von Differenzen zwischen Menschen mit kolonialen Prak-

tiken geht, sondern die Wissensproduktion selbst als Teil der Machtausübung

verstanden werden kann. Die Klassifizierung von Menschen ist ein Akt der

Fremdzuschreibung, der sich über Selbstbeschreibungen hinwegsetzt. In der eu-

ropäischen Diskussion im 18. Jahrhundert wird nicht danach gefragt, durch welche

Kategorien, Verbindungen oder auch welches Aussehen sich nicht-europäische

Menschen selbst definieren. Vielmehr wird hier eine Nicht-Realität, eine Leere

vorausgesetzt und diese damit letztlich auch hergestellt, die mit der europäischen

Kategorisierung gefüllt werden kann.

Wie oben hergeleitet, nimmt Kleingeld eine Unterscheidung zwischen Rassis-

mus und Rassentheorie vor. Die Verortung Kants im Kontext des Kolonialismus

macht dagegen deutlich, dass auch die Kategorisierung von Menschen in ›Rassen‹

problematisch ist und nicht nur die Hierarchisierung unterschiedlicher ›Rassen‹.

Die Entgegensetzung von Rassentheorie und Rassismus impliziert, dass eine wis-

senschaftliche Diskussion über Differenzen nicht rassistisch sein kann. Der Ras-

sismus wird so konzipiert, dass er nur ausserhalb des sauberen wissenschaftlichen

Vorgehens, also in der illegitimen Durchmischung von Wissensfeldern, auftreten

kann. Im Folgenden dient diese Verortung der kantischen Schriften im Kolonialis-

mus als Ausgangspunkt der Interpretation. Im Zentrum stehen jedoch zwei unter-

schiedliche Fragen, die jedoch beide aufzeigen sollen, wie es Kant gelingen konnte,

den Begriff ›Rasse‹ so zu fundieren, dass er von anderen aufgegriffen wurde. Mei-

ne These ist, ihm gelingt diese Legitimationsleistung, indem er sich auf bestimm-

te Positionen innerhalb der breiten Diskussion, die über die lebendige Natur ge-

führt wurde, positiv oder negativ bezieht. Zugleich – und dieser Punkt ist für die

generelle Fragestellung des Zusammenhangs von Othering, Selbstaffirmation und

Kritik von grosser Wichtigkeit – legitimiert er den Begriff auf der Grundlage der

7 In einer Fussnote im Text von 1996 verdeutlicht Serequeberhan, dass durch die destruktive

Kritik aufgezeigtwerden soll, wie historisch kontingenteVorurteile alsWahrheit dermensch-

lichen historischen Existenz werden (vgl. Serequeberhan 1996: 351, FN 5).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

kritischen Philosophie und deklariert ihn als sinnvoll und vernünftig. In diesem

Zusammenhang greift es zu kurz, sich nur auf den konkreten Begriff der ›Rasse‹

zu konzentrieren. Vielmehr muss das mit diesem Begriff verbundene naturhisto-

rische Denken in den Blick genommen werden.

3.2 Kritische Entwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹8

Inwiefern eine Verbindung der Rassentheorien mit dem kritischen Denken be-

steht, ist in der aktuellen Forschung umstritten. So gibt es in der gegenwärtigen

Debatte kein einheitliches Verständnis davon, welchen theoretischen Status der

Begriff ›Rasse‹ bei Kant einnimmt. Eze (1998: 124) liest den Begriff ›Rasse‹ als tran-

szendentale Idee, auch wenn sich bei Kant widersprüchliche Ansätze fänden. Hill

und Boxill (2001: 454) argumentieren, dass nach Kant die Erfahrung alleine bestim-

men könne, ob es so etwas wie ›Rassen‹ gibt oder ob die rassische Klassifizierung,

die Kant anbietet, korrekt ist. Demgegenüber stellt Lagier (2004: 110f.) wiederum

klar, dass eine Kritik, die an Kants Diskussion der empirischen Gegebenheiten ori-

entiert ist und seine Einteilung derMenschen in vier ›Grundrassen‹ anvisiert, nicht

den Kern treffe, da es Kant um eine wissenschaftliche Methodendiskussion gehe.9

Deshalb werden im Folgenden die drei einschlägigen Texte auf ihren kritischen

und transzendentalen Gehalt hin analysiert. Meine Lektüre der Werke Von den ver-

schiedenen Rassen der Menschen (1775/1777), Bestimmung des Begriffs einer Menschenrasse

(1785) sowie Über den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie (1788)10 kon-

zentriert sich in einem ersten Schritt auf die darin formulierten expliziten und

impliziten theoretischen Ansprüche. Der erste Aufsatz wurde ein paar Jahre vor

der Kritik der reinen Vernunft (1781) publiziert. Um jedoch das geschichtliche Den-

ken, mit dem die Rassentheorien verbunden ist, genauer zu verstehen, greife ich

auf Erörterungen zum Thema Zeit in der Kritik der reinen Vernunft zurück. Diese

Verbindung macht deutlich, wie sehr der Aufsatz bereits auf kritischen Einsichten

fusst. Zugleich wird deutlich, dass das im Aufsatz formulierte Anliegen über die

Kritik der reinen Vernunft hinausreicht. In der Diskussion über ›Rassen‹ formuliert

Kant Thesen, die erst in der Kritik der Urteilskraft grundlegend reflektiert werden.

Die beiden späteren Aufsätze nehmen dieseTheorie wieder auf, vertiefen die theo-

retische Reflexion, aber revidieren auch einige Punkte.

8 Die folgenden Ausführungen beruhen auf Überlegungen aus meinem Aufsatz Kritische Ver-

wicklungen des kultivierten Begehrens (Hostettler 2014), wurden aber stark überarbeitet.

9 Diese Frage lässt sich meiner Einschätzung nach erst durch den Einbezug der Kritik der Ur-

teilskraft klären.

10 Die Titel werden im Folgenden mit Verschiedene Rassen (Von den verschiedenen Rassen der

Menschen), Bestimmung (Bestimmung des Begriffs einer Menschenrasse) und Über den Ge-

brauch (Über den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie) abgekürzt.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 47

3.2.1 Mannigfaltigkeit, Verwandtschaft und Einheit11:

Von den verschiedenen Rassen der Menschen (1775/77)

Der erste publizierte Text zumThema ›Menschenrassen‹, Von den verschiedenen Ras-

sen der Menschen, wurde als Vorlesungsankündigung zuerst 1775, in überarbeiteter

und erweiterter Form 1777 publiziert und setzt mit Begriffsunterscheidungen ein.

In der zeitgenössischen Diskussion gab es keine Übereinkunft, in welchem Sinne

Begriffe wie Gattung, Varietäten, Spezies oder Schlag zu verstehen und welche em-

pirischen Beobachtungen damit zu verbinden sind. Jedoch gibt es seit den 1770er

Jahren einen markanten Zuwachs an Publikationen, die den Versuch unterneh-

men, die menschliche Bevölkerung zu klassifizieren – was mit der Produktion der

Reiseliteratur zusammenfällt, die zwischen 1760 und 1800 um das Dreieinhalbfa-

che anstieg (vgl. Oehler-Klein 2012: 137f.). Einen solchen Klassifizierungsversuch

nimmt beispielsweise Linné vor, der mit dem Begriff der Varietät die niedrigste

kategoriale Stufe in seinem Klassifikationssystem bezeichnet. Der Begriff ›Rasse‹

wurde von Georges-Louis Leclerc, Comte de Buffon, 1766 eingebracht, jedoch be-

zeichnete er damit die Degeneration von Tieren und verwendete den Begriff nicht

fürMenschen (vgl. Sloan 2006: 634).12 Kant versucht in dieser Diskussion zunächst,

die Begriffe zu klären und erörtert die Unterscheidung zwischen Gattung und Ar-

ten einerseits und ›Rassen‹ andererseits. Nach Kant müssen diese Begriffe unter-

schiedlichen Ebenen zugeordnet werden.

Zur Bestimmung des Gattungsbegriffs nimmt Kant eher beiläufig eine Unter-

scheidung vor, die von weitreichender Bedeutung ist und mit der er sich zugleich

von seinen eigenen, früheren Überlegungen abgrenzt. Er unterscheidet zwei Mög-

lichkeiten, wie Gattung verstanden werden kann: entweder als Naturgattung oder

als Schulgattung.13 Die Schulgattung handelt Kant nur kurz ab: Hier werden Lebe-

wesen aufgrund von äusseren Ähnlichkeiten miteinander in Beziehung gebracht.

Damit lassen sich zwar Gruppierungen von Lebewesen schaffen, diese haben aber

über die Beschreibung hinaus keinen tiefgreifenden informativen Gehalt.14 Viel

mehr leistet hingegen der Begriff der Naturgattung. Gattungen wie auch Arten von

Lebewesen sind hier definiert über die »Einheit der zeugenden Kraft« (Verschiede-

11 Vgl. KdrV B: 690/A: 662.

12 Zur vorwissenschaftlichen Verwendung des Begriffs ›Rasse‹ (›razza‹, ›raza‹ oder ›race‹) siehe

Oehler-Klein (2012: 135).

13 Im späteren Text benennt Kant die Schulgattung als Nominalgattung und die Naturgattung

als Realgattung (vgl. Bestimmung: A 410).

14 Damit kritisiert Kant implizit das von Linné geprägte klassifikatorische System. Der Begriff

der Varietäten ist bei Linné zentral für die Klassifizierung von Menschen. Buffon hat den Be-

griff ›Rassen‹ 1766 in Abgrenzung zu Varietäten eingebracht (vgl. Sloan 2002: 239).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ne Rassen B: 125/A: 2)15. Kant greift hier die Regel von Buffon auf, dessen Definition

von Gattung (espèce) in die Enzyklopädie Eingang fand (vgl. Eigen Figal 2008: 47),

und deklariert sie als Definition für den Begriff der Naturgattung: »Tiere, die mit

einander fruchtbare Jungen erzeugen, (von welcher Verschiedenheit der Gestalt sie

auch sein mögen) [gehören] doch zu einer und derselben physischen Gattung […]«

(Verschiedene Rassen B: 125/A: 2, Betonung nach B). Alle Menschen gehören dem-

nach zu einer Naturgattung, was darin begründet wird, dass sich alle Menschen

miteinander fortpflanzen können. Die Möglichkeit zur Fortpflanzung ist also das

zentrale und verbindende Moment, womit gerechtfertigt wird, dass alle Menschen

trotz ihrer äusserlichen Unterschiede miteinander eine einzige Gattung bilden.16

Die Menschen sind nicht nur durch äussere Ähnlichkeiten zu gruppieren, sondern

gehören zu »Einer Familie« (ebd. B: 127/A: 3).

Mit diesem verbindenden Element erhält die Gattung über das Moment der

Fortpflanzung eine historische Tiefe. Die Unterscheidung in Schulgattung und Na-

turgattung findet ihre Parallele ein paar Seiten später im Fussnotentext in der Un-

terscheidung vonNaturbeschreibung undNaturgeschichte.17 Kant beklagt dort das

Fehlen einer Naturgeschichte, durch welche die »Reihe der Veränderungen« unter-

sucht werden könnte: »die Veränderung der Erdgestalt, ingleichen die der Erdge-

schöpfe (Pflanzen und Tiere), die sie durch natürliche Wandrungen erlitten haben,

und ihre daraus entsprungene Abartungen von dem Urbilde der Stammgattung

lehren.« (ebd. B: 140f.)18 Erst über die Fortpflanzung, die eine logische Verbindung

zwischen Lebewesen garantiert, kann eine Gattung in ihrer definitorischenGrenze,

in ihrer historischen Tiefe und damit auch in ihrem Wandel und ihrer Persistenz

thematisiert werden.

Ähnlichkeiten zwischen Lebewesen zu beobachten, ist also ein anderes Unter-

nehmen, als die Verwandtschaftsverhältnisse zwischen Lebewesen zu bestimmen.

Doch nicht nur die Naturgattung bestimmt sich über Verwandtschaftsverhältnis-

se, sondern auch der Begriff ›Rasse‹. Dieser ist nach Kant ein der Gattung unter-

geordneter Begriff – womit deutlich wird, dass ein naturhistorischer Zugang un-

terschiedliche Abstraktionsebenen erlaubt, die in einem Ansatz von Ähnlichkeits-

15 In der Ausgabe vonWeischedel bildet die zweite Fassung des Textes (B) die Grundlage. Des-

halb wird diese zuerst genannt.

16 Eigen Figal (2008: 53f.) weist in ihrerDiskussion über Blumenbachdarauf hin, Gattung seimit

demdeutschenVerbgatten verbunden,was die Bestimmung vonGattungdurchdieMöglich-

keit der Fortpflanzung plausibilisiere.

17 In Bestimmungwird der Zusammenhang deutlicher benannt: So schreibt Kant hier, es sei das

Geschäft der Naturgeschichte, die Realgattung zu finden. Die Naturbeschreibung könne nur

die Nominalgattung erläutern (vgl. Bestimmung A: 410).

18 Van Hoorn (2012) zeigt auf, dass Kant damit das jahrhundertealte Verständnis von Naturge-

schichte neu definiert, in dem Naturgeschichte und Naturbeschreibung als Synonyme ver-

wendet wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 49

bestimmungen nicht möglich sind. Kant macht zunächst klar, dass alle Menschen

einer Gattung angehören, und erläutert weiter, wie sich auf dieser Grundlage Un-

terschiede zwischen den Menschen kategorisieren lassen. So gebe es Merkmale,

die sich weitervererben (»Nachartungen«, ebd. B: 128/A: 3), und solche, bei denen

sich Abweichungen vomOriginal feststellen lassen. (»Abartungen, wenn sie erblich

sind. [...] [K]önnte aber die Abartung nicht mehr die ursprüngliche Stammbildung

herstellen, so würde sie Ausartung heißen.« [Ebd.]) Mit dem Begriff ›Rasse‹ sollen

nun jene »Abartungen« erfasst werden, »welche sich sowohl bei allen Verpflanzun-

gen (Versetzungen in andre Landstriche) in langen Zeugungen unter sich bestän-

dig erhalten, als auch, in der Vermischung mit andern Abartungen desselbigen

Stamms, jederzeit halbschlächtige Junge zeugen [...]« (ebd.).

Der Begriff ›Rasse‹ gruppiert nach Kant Unterschiede zwischen Menschen, die

einen persistenten Charakter haben. Dies wird deutlich, wenn Kant alternative Be-

griffe wie Spielarten, Varietäten oder Schlag diskutiert (vgl. ebd. B: 128f./A: 3): Hier

fehlt entweder das Moment der Weitervererbung von Differenzen (»Spielarten«)

oder bestimmte Charakteristika werden nicht immer und regelmässig weiterver-

erbt (»Varietäten«). Auch kann es sein, dass bestimmte Erscheinungen durch den

Aufenthalt in einer anderen Region (»Verpflanzung«) nicht mehr aufzufinden sind

(»Schlag«). Durch die Begriffsdiskussion sollen also Differenzen zwischen Men-

schen kategorisiert und hierarchisiert werden, wobei die Frage der Dauerhaftig-

keit eine zentrale Rolle spielt. Eine solche persistentere Differenz wird Kant später

in der Hautfarbe finden, die damit eine Einteilung in ›Rassen‹ rechtfertigen soll.19

 

Wie ich im Folgenden detaillierter herleiten möchte, ist in diesen Formulierungen

bereits enthalten, was Kant in Bestimmung (1785) besonders betont: Es geht ihm um

eine vernunftgeleitete Begriffsdiskussion und damit um die Frage, ob die Begriffe

Gattung und ›Rasse‹ sinnvoll definiert und damit auch wissenschaftlich etabliert

werden können. Da der Aufsatz Verschiedene Rassen mit einer Begriffsunterschei-

dung beginnt, gehe ich davon aus, dass Kant hier implizit die kopernikanische

Wende, die er in der Kritik der reinen Vernunft ausrufen wird, bereits antizipiert: So

geht Kant grundsätzlich davon aus, dass er zwar Phänomene der Welt diskutiert,

jedoch keine Aussagen über das Ding an sich macht, sondern lediglich über die

Dinge, wie sie erscheinen. Somit richtet sich der Gegenstand nach der Erkenntnis

19 Mazzolini (2014) zeigt auf, dass die Diskussion um die Hautfarbe zeitlich früher als die

Diskussion um den Begriff ›Rasse‹ eingesetzt hat: »From a historical point of view, it is that

the notion of biological race came chronologically later than classifications of the human

species based on skin color alone, and also that the debates relative to human pigmentation

were the first categorization of physical difference. Color preceded the notion of race.« (Ebd.:

144) Damit kann vermutet werden, dass die Betonung der Hautfarbe für die Klassifikation in

›Rassen‹ einen strategischen Versuch von Kant bedeutet, durch diese Verbindung den Begriff

›Rasse‹ zu legitimieren.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

(vgl. KdrV B: XVIf.). Es geht in den Schriften zum Begriff ›Rasse‹ deshalb nicht

um eine essentialistische Bestimmung von Differenzen zwischen Menschen, son-

dern primär um die Diskussion von vernünftigen Kategorien und Begriffen, deren

tatsächliche Existenz jedoch durch empirische Beobachtungen bestätigt werden

muss.

Kant versteht seine Definition von Gattung als »Einheit der zeugenden Kraft«

(Verschiedene Rassen B: 125/A: 2) als eine theoretische Vereinfachung, da nur ein

einziger Schöpfungsakt derMenschen angenommenwerdenmuss. Denn sein zen-

trales Anliegen besteht darin, Geschöpfe Gesetzen zu unterwerfen, jedoch so weni-

ge Gesetze wie möglich zu verwenden, um dadurch ein System für die Vernunft20

zu erschaffen. In der Kritik der reinen Vernunft schreibt Kant:

»Dass alle Mannigfaltigkeiten einzelner Dinge die Identität der Art nicht aus-

schließen; daß die mancherlei Arten nur als verschiedentliche Bestimmungen

von wenigen Gattungen, diese aber von noch höheren Geschlechtern etc. behan-

delt werdenmüssen; daß also eine gewisse systematische Einheit allermöglichen

empirischen Begriffe, so fern sie von höheren und allgemeineren abgeleitet wer-

den können, gesucht werden müsse: ist eine Schulregel oder logisches Prinzip,

ohne welches kein Gebrauch der Vernunft stattfände, weil wir nur so fern vom

Allgemeinen aufs Besondere schließen können, als allgemeine Eigenschaften der

Dinge zum Grunde gelegt werden, unter denen die besonderen stehen.« (KdrV B:

679f./A: 651f.)

Der Gebrauch der Vernunft findet nach Kant dann statt, wenn empirische Begrif-

fe weiter gebündelt werden, indem Oberbegriffe wie Gattung eingeführt werden.

Kant ist demnach auf der Suche nach einer systematischen Einheit, durch die eine

Verbindung zwischen verschiedenen empirischen Begriffen erkannt werden kann.

Die Frage nach der Bedingung der Möglichkeit für eine solche systematische Ein-

heit in der Natur wird Kant im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft aufwerfen.

Das Zitat macht deutlich, dass die Rückführung der Vielfältigkeit empirischer

Begriffe auf allgemeinere Begriffe als denkökonomische Maxime verstanden wer-

den kann, die den Gebrauch der Vernunft anzeigt. Im Auftakt der Schrift Verschiede-

ne Rassen verteidigt Kant dieThese derMonogenesis, wie in der Forschungsliteratur

oft erwähnt wird. Autor_innen wie La Peyrère oder Voltaire haben vermutet, dass

die Menschheit nicht von einem einzigen Ursprung abstammt, sondern verschie-

dene Entstehungsorte anzunehmen sind und sich dadurch grosse Differenzen zwi-

schen denMenschen erklären lassen (vgl. Bernasconi 2001: 18).Die VerortungKants

als Vertreter der Monogenesis, also der Annahme einer einzigen Abstammung al-

ler Menschen, ist verbunden mit seinem Verständnis des Gebrauchs der Vernunft.

20 Zur Doppeldeutigkeit dieser Formulierung siehe Kapitel 6.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 51

In beiden Ansätzen findet sich ein unterschiedlicher Umgang mit »Mannigfaltig-

keiten«, wie Kant Differenzen umschreibt. Wird ein gemeinsamer Ursprung aller

Menschen und damit eine grundlegende Gemeinsamkeit der Menschen angenom-

men, müssen wesentliche Differenzen auf einer untergeordneten Ebene angesie-

delt werden. Es findet also eine Differenzierung verschiedener Ebenen statt und

eine Zuordnung, auf welcher Ebene welche »Mannigfaltigkeiten« relevant sind und

definitorisch wirken. Diese unterschiedliche Beurteilung von Differenzen wird in

der Kontroverse zwischen Foster und Kant deutlich, die weiter unten ausführlicher

behandelt wird.

Im Aufsatz von 1775 vollzieht Kant also eine Wende von der synchronen hin zur

diachronen Betrachtung der Menschheit, indem er die Unterscheidung der Be-

griffe »Schulgattung« und »Naturgattung« einführt. Diese Verbindung der Natur-

betrachtung mit einer historischen Dimension soll im Folgenden mit Rückgriff auf

die Kritik der reinen Vernunft genauer untersucht werden.

3.2.2 Zeit, focus imaginarius und quantum discretum

Die Thematisierung von Zeit findet in der Kritik der reinen Vernunft an zwei unter-

schiedlichen Stellen statt. Zum einenwird die Zeit zunächst als »die formale Bedin-

gung a priori aller Erscheinungen überhaupt« (KdrV B: 50/A: 34) diskutiert. Damit

bestimmt Kant, dass alle Erscheinungen in der Zeit existieren und sich notwendi-

gerweise in einem zeitlichen Verhältnis befinden. Die Zeit wird nicht als empiri-

scher Begriff, sondern als a priori bestimmt und ist damit durch das erkennende

Subjekt gegeben. Die Zeit ist eine konstitutive Voraussetzung für die Erkenntnis

von Gegenständen (vgl. ebd. B: 46/A: 30). In dieser Hinsicht ist die Zeit fundamen-

tal für eine mögliche Erfahrung.

Zum anderen diskutiert Kant in der transzendentalen Dialektik darüber hin-

ausgehend die Frage,was passiert,wenn die Zeit in eine transzendentale Idee über-

führt wird – und es sind diese Ausführungen zur Zeit, die sich mit dem von Kant

neu eingeführten Verständnis der Naturgeschichte in Verbindung bringen lassen.

Die Zeit als transzendentale Idee meint die Vorstellung, dass das Gegenwärtige

durch das Vergangene bedingt ist; also wie »nach der Idee der Vernunft die ganze

verlaufene Zeit als Bedingung des gegebenen Augenblicks notwendig als gegeben

gedacht« (ebd. B: 439/A: 412) werden kann. Damit ist der zeitliche Ablauf nicht

nur eine Reihe von Elementen, die in einem Verhältnis des Nacheinanders ste-

hen, sondern auch in einem Bedingungsverhältnis. Der gegenwärtige Augenblick

ist das Produkt21 der vorangegangenen Situation. Die konkreten Bedingungen des

gegenwärtigen Augenblicks unterliegen ihrerseits wiederum Bedingungen. Damit

eröffnet sich eine unabsehbare Reihe an Bedingungen. Mit diesem Gedanken geht

21 Siehe zum Begriff des Produkts die Ausführungen in Kapitel 6.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

der Verstand »über die Grenzen des Empirischen, doch aber in Verknüpfung mit

demselben« hinaus undmacht sich insofern »von den unvermeidlichen Einschrän-

kungen einermöglichen Erfahrung frei« (ebd. B: 435f./A: 408f.).Mit der Diskussion

über die Zeit als transzendentale Idee geht es also darum,über das unmittelbar em-

pirisch Erfassbare hinauszugehen. Das beruht auf einem Bedürfnis der Vernunft

nach einem Abschluss dieser unabsehbaren Reihe. Die Vernunft verlangt nach ei-

ner Totalität, die »dadurch die Kategorie zur transzendentalen Idee macht, um

der empirischen Synthesis, durch die Fortsetzung derselben bis zum Unbeding-

ten (welches niemals in der Erfahrung, sondern nur in der Idee angetroffen wird),

absolute Vollständigkeit zu geben« (ebd. B: 435f./A: 408f.).

Diesen Gedankengang erläutert Kant in der Kritik der reinen Vernunft – wohl

nicht ganz zufällig – mit dem Beispiel der Zeugung: »Von einem Elternpaar könnt

ihr in absteigender Linie der Zeugung ohne Ende fortgehen und euch auch ganz

wohl denken, daß sie wirklich in der Welt so fortgehe.« (ebd. B: 539f./A: 511f.) Und

auf der folgenden Seite fährt er fort: »Dagegen ist die Reihe der Voreltern einem

gegebenen Menschen in keiner möglichen Erfahrung, in ihrer absoluten Totalität,

gegeben, der Regressus aber geht doch von jedem Gliede dieser Zeugung zu ei-

nem höheren, so daß keine empirische Grenze anzutreffen ist, die ein Glied, als

schlechthin unbedingt, darstellet.« (Ebd. B: 541/A: 513) Die Eltern sind die Bedin-

gung der Möglichkeit der Kinder, wobei die Eltern selbst Kinder von ihren Eltern

sind. Bei einer solchen Reihe von Bedingung und Bedingtem stellt sich die Frage,

ob ihr ein erster Anfang, also ein Unbedingtes vorangestellt werden kann oder die

Reihe ins Unendliche weiter vermutet werden muss (vgl. dazu der Abschnitt Anti-

thetik der reinen Vernunft). Wie die Diskussion im Abschnitt zu den Antinomien

deutlich macht, besteht der Fehler beider Positionen – also die Annahme, es gä-

be einen Anfang genauso wie die Annahme, es gäbe keinen Anfang – darin, dass

sie versuchen, Aussagen über die Welt an sich zu treffen. Dies kann nur zu Wi-

dersprüchen führen und zu einem dialektischen Denken, in dem beide Positionen

sich gegenseitig widerlegen. Kant schlägt stattdessen vor, diesen Regress nicht als

Aussage über die Welt an sich, sondern als eine regulative Idee der Vernunft zu

verstehen. Das heisst, dass es hier um eine Regel geht, welche die Vernunft dazu

anhält, die konkrete Erfahrung soweit als möglich fortzusetzen und zu erweitern.

Diese Erweiterung kann, sofern sie sich auf die Generierung von empirischen

Daten bezieht, grundsätzlich unendlich fortgesetzt werden. Davon trennt Kant

jedoch die Frage, ob es eine intelligible Ursache geben kann, die ihrerseits nicht

bedingt ist. Nach Kant sind dies zwei verschiedene Behauptungen, die beide zu-

gleich wahr sein können und sich deshalb nicht widerstreiten (vgl. KdrV B: 589ff./A:

561ff.)22:

22 Eine vertiefte Darstellung der Trennung der beiden Perspektiven findet sich in Kapitel 6.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 53

»Der empirischeGebrauchder Vernunft [...] wird durchdie Einräumungeines bloß

intelligibelen Wesens nicht affiziert, sondern geht, nach dem Prinzip der durch-

gängigen Zufälligkeit, von empirischenBedingungen zu höheren, die immer eben

sowohl empirisch sein. Eben so wenig schließt aber auch dieser regulative Grund-

satz die Annehmung einer intelligibelen Ursache, die nicht in der Reihe ist, aus,

wenn es um den reinen Gebrauch der Vernunft (in Ansehung der Zwecke) zu tun

ist.« (Ebd. B: 292/A: 564)

Dieses Zitat legt nahe, dass aus der empirischen Perspektive heraus lediglich ein

gleichförmiger Ablauf gefundenwerden kann, dessen Ende unabsehbar ist. Nimmt

man jedoch eine intelligible Ursache dazu, kann die Reihe abgeschlossen werden.

Dabei sind beide Enden mitbedacht, sowohl die Frage nach einem Anfang, also ei-

nem Unbedingten, das alles weitere bedingt, aber auch die Frage nach einem Ende

des Prozesses, insofern dieser einen letzten Zweck erreicht und damit abgeschlos-

sen ist. Erst mit einer solchen Idee, die Kant »focus imaginarius« (ebd. B: 672/A:

644) nennt, kann eine solche Reihe abgeschlossen werden. Dadurch werden sowohl

»die größte Einheit« als auch »[die] größte[] Ausbreitung« (ebd.) zugleich erfasst.

Über einen solchen Fokus können empirische Erkenntnisse angeordnet und die

einzelnen Teile in ihremBezug auf denUrsprung oder den Zweck a priori bestimmt

werden (ebd. B: 673/A: 645). Kant hält fest, dass es sich bei diesem Fokus um eine

Illusion handelt, betont aber:

»Diese Illusion [...] ist gleichwohl unentbehrlich notwendig, wenn wir außer den

Gegenständen, die uns vor Augen sind, auch diejenigen zugleich sehen wollen,

die weit davon uns im Rücken liegen, d.i. wenn wir, in unserem Falle den Verstand

über jede gegebene Erfahrung (dem Teil der gesamtenmöglichen Erfahrung hin-

aus, mithin auch zur größtmöglichen und äußersten Erweiterung abrichten wol-

len« (ebd. B: 672f./A: 644f.).

Der Bezugspunkt der grössten Einheit und die Bestimmung der grössten Ausbrei-

tung lassen sich auf Kants Überlegungen in Verschiedene Rassen übertragen. Zu-

nächst scheint es naheliegend, dass die Bestimmung der Gattung als eine Familie

durch die Einheit der zeugenden Kraft auf eine Totalität zielt, die im empirischen

Bereich nicht abschliessend gefunden werden kann. Zugleich kann ›Rasse‹ als ei-

ner jener Aspekte bezeichnet werden, durch den die Ausbreitung innerhalb der

Gattung erfasst werden kann. Sowohl auf der Ebene der Gattungwie auch der ›Ras-

se‹ bildet ein focus imaginarius den wesentlichen Bezugspunkt, der einen Anfang

und einen Abschluss bestimmt. So diskutiert Kant im dritten Abschnitt die »un-

mittelbaren Ursachen des Ursprungs dieser verschiedenen Rassen« und bestimmt,

dass in der Natur von organischen Körpern »Keime« und »natürliche Anlagen« ent-

halten sind (Verschiedene Rassen B: 139/A: 6). Solche ›Keime‹ oder ›Anlagen‹ sind

nicht als empirische Beobachtungen zu verstehen, denn vielmehr als vernünftige

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Annahme. Körper – damit meint Kant nicht nur die menschlichen und tierischen

Körper, sondern auch Pflanzen – sind demnach mit der Fähigkeit ausgestattet,

sich an unterschiedliche Klimata anzupassen. Wenn sich also die Organismen an

ein bestimmtes Klima anpassen, verändern sich die Körper, es findet eine »Auswi-

ckelung« (ebd.) statt, die über lange Zeiträume hinweg vonstattengeht und als Ur-

sache von ›Rassen‹ und ›Abartungen‹ gelten. Kant macht hier klar, dass ein solches

Zusammenpassen von organischen Körpern und klimatischen Umständen durch

mechanische Gesetze nicht erklärt werden kann: »Daher müssen wir dergleichen

gelegentliche Auswicklungen als vorgebildet ansehn.« (Ebd. B: 141/A: 7)

Die Vorstellung, dass es für ein bestimmtes Klima einen bestimmten idea-

len Körper gibt, impliziert wiederum einen focus imaginarius, der nun einen Ab-

schluss in der empirischen Vielfalt festlegen kann. Denn die Anpassung an ein be-

stimmtes Klima kann zu einem Ende gelangen, wenn sich die Körper vollständig

dem Klima angepasst haben. Hier haben sich die Charakteristika »zu einer dauer-

haften Rasse ein[ge]wurzelt, die sich erhält, wenn ein solches Volk gleich nachher

in mildern Himmelsstrichen neue Sitze gewinnt.« (Ebd. B: 147/A: 9) Der Endpunkt

der Entwicklung der ›Anlagen‹ und ›Keime‹ bestimmt sich also in einem Ideal des

Zusammenspiels von klimatischen Einflüssen und einer spezifischen, den äusseren

Umständen angepassten Verwirklichung von Potenzialen. Wenn Kant demnach in

diesem Text vier ›Rassen‹ unterscheidet (vgl. ebd. B: 133/A: 4), dann teilt er zugleich

die Erde in vier klimatische Regionen ein, denen sich die Menschen angepasst ha-

ben.23 Er glaubt auch, weitere »Völkercharaktere« von diesen vier Rassen ableiten

zu können, und zwar »entweder als vermischte oder angehende Rassen« (ebd. B:

134/A: 5). Die ›Grundrassen‹ sind also heuristische Idealtypen, vor deren Folie die

bestehende Hybridität erklärt werden soll. Doch nebst der Vermischung von ›Ras-

sen‹ geht Kant auch davon aus, es gebe Völker, die noch nicht lange genug einem

Klima ausgesetzt gewesen seien, als dass sich die Körper vollständig daran ange-

passt hätten. Dies bezeichnet er als »angehende Rassen« (ebd.).

 

Das Konzept ›Rasse‹, wie Kant es in Verschiedene Rassen erläutert, weist jedoch auch

Elemente auf, die über die Erörterungen in der Kritik der reinen Vernunft hinaus-

gehen – zugleich gibt es bestimmte Aspekte, die in der Kritik der reinen Vernunft

23 Laut Lagier (2004: 111ff.) verweise dieses vierteilige System auf die Säftelehre und gewinne

wahrscheinlich dadurch an Plausibilität. So verweist Linné, der ebenfalls zunächst eine Ein-

teilung in vier ›Rassen‹ vornimmt, auf die Einteilung nach Temperamenten. Auch bei Kant

selbst klingt diese vor allem in der zweiten Aufzählung an, die Kant der Ausgabe B hinzu-

fügt. Dort werden die ›Grundrassen‹ der feuchten Kälte, der trockenen Kälte, der feuchten

Hitze und der trockenen Hitze zugeordnet. Auch Blumenbach hat in der ersten Ausgabe von

Über die natürlichen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte von 1775 eine Einteilung in vier

Prinzipien unternommen. Müller-Wille (2014: 217) beobachtet, dass diese Einteilung in drei

oder vier ›Hauptrassen‹ sich erstaunlich hartnäckig bis ins 21. Jahrhundert hält.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 55

erörtert werden, sich aber nicht auf Verschiedene Rassen übertragen lassen. Ein ers-

ter solcher Aspekt betrifft die Überlegungen zum quantum discretum. Kant führt

diesen Begriff in der Kritik der reinen Vernunft in Bezug auf den Regress ein, der auf

der empirischen Ebene grundsätzlich unabgeschlossenen bleiben muss und sei-

nen Fokus erst durch einen intelligiblen Akt erhält. Kant spezifiziert jedoch, diese

Überlegung stimme dann nicht, wenn es sich um ein quantum discretum handeln

würde, also eine abgeschlossene Einheit, denn bei einer solchen werde ein Zusam-

menhang als bereits vollendet angesehen. Ein Beispiel macht deutlich, was Kant

vor Augen zu stehen scheint:

Der organisch gegliederte Körper ist ein solches quantum discretum, und »[s]o

bald aber etwas als quantum discretum angenommen wird: so ist die Menge der

Einheiten darin bestimmt; daher auch jederzeit einer Zahl gleich. Wie weit also

die Organisierung in einem gegliederten Körper gehenmöge, kann nur die Erfah-

rung ausmachen, und wenn sie gleich mit Gewißheit zu keinem unorganischen

Teile gelangte, somüssen solche dochwenigstens in dermöglichen Erfahrung lie-

gen.« (KdrV B: 555/A: 527)

Der organische Körper wird als eine Art bereits bestehende Totalität eingeführt.

Er ist intern durch ein Verhältnis der Zweckmässigkeit gegliedert. Wenn ein orga-

nischer Körper ein solches quantum discretum darstellt, was bedeutet dies dann

für den rassifizierten Körper? Es würde bedeuten, dass es in Bezug auf ›Rasse‹

nicht nur um eine historische Dimension geht, sondern auch um die im Körper

vorhandenen Anteile, die aufeinander bezogen sind und als gegebene Entität be-

trachtet werden. Eine solche Betrachtungsweise kann als in einem Spannungsver-

hältnis zum historischen Verständnis von ›Rasse‹ stehend verstanden werden. In

Verschiedene Rassen lässt sich kein solches Spannungsverhältnis ausmachen, da je-

des besprochene Charakteristikum in Bezug zur klimatischen Region gesetzt und

als an diese mehr oder weniger angepasst diskutiert wird. Die Zweckgerichtetheit

wird jedoch nie in Bezug auf die Organisation des Körpers alleine diskutiert. Kant

betont allerdings, die Entwicklung jener Charakteristika, die er unter ›Rasse‹ sub-

sumiert, sei einmal abgeschlossen und danach finde keine weitere Veränderung

mehr statt (vgl. Verschiedene Rassen B: 147, Bestimmung A: 415). Damit mündet

die historische Adaption in einen Zustand, in dem kategoriale Differenzen zwi-

schen Menschen festgestellt werden können.

Im letzten Aufsatz zu den ›Menschenrassen‹ von 1788 spricht Kant von organi-

sierten Körpern; diese können im Rahmen der Kritik der reinen Vernunft als quanta

discreta verstanden werden. Einen organisierten Körper versteht Kant als materi-

elles Wesen, »welches nur durch die Beziehung alles dessen, was in ihm enthalten

ist, auf einander als Zweck und Mittel, möglich ist« (Über den Gebrauch A: 130f.).

In der Kritik der Urteilskraft wird Kant diese Beziehung als innere Zweckmässigkeit

diskutieren (vgl. KdU H: 65, 67), die von der äusseren (relativen) Zweckmässigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

klar unterschieden wird. In den beiden ersten Schriften zu den ›Menschenrassen‹

(Verschiedene Rassen und Bestimmung) gibt es diese Unterscheidung noch nicht. Sie

sind aber dennoch als Übergang zwischen diesen beiden Arten der Zweckmässig-

keit anzusehen. Denn die Theorie zu den ›Menschenrassen‹ verdeutlicht, wie sich

durch einen naturhistorischen Prozess Unterschiede in der Erscheinungsweise von

Menschen entwickelt haben, die in der Gegenwart in der Zeugungskraft zu finden

sind und die Kant als jederzeit ›anerbend‹ statuiert.24

In einem zweiten Punkt leisten jedoch die Aufsätze zu den ›Menschenrassen‹

mehr als das, was in Bezug auf die Kritik der reinen Vernunft thematisiert werden

kann. Denn mit der Vorstellung einer zweckmässigen Anpassung an die klimati-

sche Umwelt wird zugleich ein eigener Bereich der Temporalisierung eingeführt.

Die Menschen werden in historischer Hinsicht unterschiedlichen Momenten zu-

geordnet. So gibt es Menschen, die in ihrer Region angekommen sind, und solche,

die noch nicht den möglichen Endpunkt der Entwicklung ihrer ›Rasse‹ erreicht ha-

ben (vgl. insbesondere Verschiedene Rassen B: 144ff./A: 8f.). Hier kann von einer

frühen Variante der Naturalisierung von Zeit gesprochen werden.25 Erreicht ei-

ne Gruppe von Menschen diesen ›Endpunkt‹ der Entwicklung, bedeutet das auch

eine endgültige Reduktion anderer anfänglich vorhandener Potenziale. Dies wird

besonders deutlich, wenn Kant schreibt:

»Der Mensch war für alle Klimaten und für jede Beschaffenheit des Bodens be-

stimmt; folglich mußten in ihmmancherlei Keime und natürliche Anlagen bereit

liegen, um gelegentlich entweder ausgewickelt oder zurückgehalten zu werden,

damit er seinem Platze in derWelt angemessen würde, und in dem Fortgange der

Zeugungendemselbengleichsamangeborenunddafür gemacht zu sein schiene.«

(Verschiedene Rassen B: 143)

Kant statuiert eine Stammrasse, die noch das volle Potenzial der Anpassung in sich

birgt und scheut sich in der ersten Ausgabe des Textes nicht zu verdeutlichen, dass

die ›Weissen‹ dieser Stammrasse am nächsten kommen (vgl. ebd. B: 157f./A: 11f.)26.

In der zweiten Ausgabe betont Kant hingegen, dass sich im »Erdstrich vom 31sten

24 In Kapitel 6 werde ich ausführen, inwiefern Kant in der Kritik der Urteilskraft dem Geschlecht

eine Sonderrolle zuspricht, da dieses einenÜbergang zwischen der inneren und der äusseren

Zweckmässigkeit leiste. Dieser Abschnitt macht jedoch deutlich, dass Kant genauso gut der

›Rasse‹ diese Sonderrolle hätte zusprechen können.

25 Vgl. dazu Fabian (1983), der dies als Form des Otherings diskutiert.

26 Die normative Ausrichtung an der ›weissen Rasse‹ ist auch implizit wirksam, wenn Kant die

Grönländer_ beschreibt und deren Erscheinung mit der Statur der Europäer_ vergleicht. So

stellt er ein »Mißverhältnis zwischen der ganzen Leibeshöhe und den kurzen Beinen« (ebd.

A: 8/B 145) fest, was die Ausrichtung an der europäischenNormund demdamit verbundenen

ästhetischen Ideal verdeutlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 57

bis zum 52sten Grade der Breite in der Alten Welt« (ebd. B: 157)27 die beste Mi-

schung der klimatischen Einflüsse findet und damit keine Notwendigkeit besteht,

dass sich dort eine spezifische ›Rasse‹ ausbildet. In dieser Region wichen die (weis-

sen) Menschen am wenigsten von der Urbildung ab, wie Kant festhält. Dies impli-

ziert natürlich gleichzeitig, dass die ›Weissen‹ nach wie vor in der Lage sind, sich

an andere klimatische Regionen anzupassen. Demgegenüber zeugen die Körper

von Menschen mit anderem, nicht-weissem Aussehen auf die ihnen zugeordne-

ten Regionen – und damit auch von einer Fremdheit, wenn sie sich nicht in der

entsprechenden Region aufhalten. Die sonst vermeintlich egalitäre Logik, dass alle

Menschen dem Klima entsprechend angepasst und einer ›Rasse‹ zugehörig sind,

wird an dieser Stelle nicht bestätigt. Europa und Teile von Nordafrika gehören zu

klimatischen Regionen, die kein spezifisches Klima haben und deren Bevölkerung

sich nach wie vor noch auf der ganzenWelt ansiedeln könnte. Die koloniale Expan-

sion findet damit eine Legitimation in der körperlichen Ausgestaltung und noch

bestehenden Prädisposition der ›Weissen‹. Auf der theoretischen Ebene bedeutet

dies, dass eine Überblendung des focus imaginariusmit einer bestimmten klimati-

schen Region und damit der ›weissen Rasse‹ stattfindet. Der Bezugspunkt, der die

Systematik der Unterschiede zwischen den Menschen ermöglicht, erweist sich als

bereits rassifizierter Bezugspunkt. Alle anderen Ausgestaltungen werden lediglich

mitkonstruiert: Sie sind anders, spezifisch und an die lokalen Bedingungen ange-

passt. Diese Überblendung muss jedoch aus theoretischer Sicht nicht zwangsläu-

fig stattfinden. Jedoch etabliert ein solcher focus imaginarius unweigerlich einen

normativen Bezugspunkt, auch wenn dieser nicht explizit rassifiziert wird, da em-

pirische Erscheinungen auf diese Pole (Anfang und Abschluss) bezogen und damit

bewertet werden –weshalb es letztlich dennoch einfach ist, eine Überblendung des

focus imaginarius mit einer spezifischen Erscheinung vorzunehmen.

27 Dies entspricht der akademischenAusgabe. In anderenAusgaben steht vom31sten bis 32sten

Breitengrad. Dies würde lediglich Nordafrika umfassen, mit der Erweiterung bis zum 52sten

Grade kommt Europa (ohne Skandinavien) dazu. Günzel (2005: 30) sieht die Angabe der aka-

demischenAusgabe als inkorrekt anund expliziert, in diesenBreitenangaben seiendas südli-

che Israel, Mesopotamien, die Seidenstrasse und Teile des nördlichen Indiens sowie Zentral-

chinas enthalten. Dass dieser ausserhalb Europas liegende geographische Raumder Stamm-

rasse zugeordnet wird, mag erstaunen, da ihr die »Erste Rasse« (Verschiedene Rassen: B 158)

am nächsten steht, die durch hochblonde Haare und blaue Augen charakterisiert wird – was

Günzel nicht weiter erläutert. Diese Lokalisierung der ›weissen Rasse‹ kann in jenemRahmen

diskutiert werden, den Figal (2014) mit der Untersuchung der ›kaukasischen Rasse‹ aufzeigt.

Der Begriff ›kaukasisch‹ wird von Blumenbach 1795 erstmals verwendet und referiert auf ge-

orgische und ›zirkassische‹ Frauen, die den europäischen Autoren als Inbegriff der Schönheit

galten und um die sich Mythen und erotische Fantasien rankten. Figal verdeutlicht, dass be-

reits der Ursprung der ›weissen Rasse‹ in sich hybrid und verschoben und von einem hete-

rosexuellen Begehren geprägt sei. In diesem Kontext liessen sich auch Kants Angaben zur

›Stammrasse‹ weiter diskutieren.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Innerhalb der Einteilung derMenschen in vier ›Grundrassen‹ verleiht Kant dem

Gegensatz zwischen ›Weissen‹ und ›Schwarzen‹ ein besonderes Gewicht. An unter-

schiedlichen Stellen greift er diese beiden ›Rassen‹ auf, um zu verdeutlichen, dass

beide Menschen sind und derselben Art angehören (vgl. ebd. B: 129/A: 3) und be-

sonders dazu geeignet sind, die Unterschiede der ›Grundrassen‹ zu verdeutlichen.

Dies sei »für sich selbst klar« (ebd. B: 137/A: 6). An einer weiteren Stelle werden

die ›Schwarzen‹ als »das Widerspiel der kalmuckischen Bildung« (ebd. B: 150/A: 10)

erkannt. Kalmücken bezeichnet ein westmongolisches Volk, womit deutlich wird,

dass die Entgegensetzung zwischen ›Schwarzen‹ und ›Kalmücken‹ analog läuft mit

der Entgegensetzung von kaltem und heissem Klima.28 Damit nimmt Kant eine

weitere Überschreibung vor, durch die die etabliertere Logik der Entgegensetzung

der Klimata mit der Entgegensetzung der Bewohner_innen dieser Regionen er-

setzt wird. Durch diese Analogie versucht Kant, die Annahme von ›Grundrassen‹

zu plausibilisieren. Dieser Legitimationsversuch von ›Rassen‹ über den Gegensatz

von schwarz undweiss findet sich auch in Bestimmung: »Nun ist dieses Zweckmäßi-

ge zwar an der Eigentümlichkeit keiner Rasse so deutlich zu beweisen möglich, als

an der Negerrasse; allein das Beispiel, das von dieser allein hergenommen worden,

berechtigt uns auch, nach der Analogie eben dergleichen von den übrigen wenigs-

tens zu vermuten.« (Bestimmung A: 411f.) Schwarze Menschen werden in dieser

Passage als Inbegriff von ›Rasse‹ verstanden. Kant hofft, dass mit diesem Beispiel

die These der Anpassungsleistung an das Klima und somit auch seine Grundthese

zu überzeugen vermag. In dieser Überblendung verankert Kant seine Theoriebil-

dung auf einer scheinbar breit akzeptierten Sichtweise, die als Evidenz erscheint.

Der Rückbezug auf eine solche Evidenz ist weniger theorieimmanent zu erklären,

denn als Versuch, seine Thesen in eine generell geteilte Sichtweise zu integrieren.

Mit dem ›Rassen‹-Begriff formuliert Kant ein Ineinandergreifen von ›Keimen‹

oder ›Anlagen‹ und dem Klima, wie die Ausführungen zu seinem zweiten Aufsatz

weiter verdeutlichen werden. Doch bereits der erste Aufsatz macht deutlich, dass

mit der Vorstellung der Auswicklung von bestehenden ›Anlagen‹ die Veränderun-

gen der Körper erklärt werden kann – die es auch nur deshalb als Veränderung zu

erklären gibt,weil Kant von derMonogenesis ausgeht und damit von einer gemein-

samen Abkunft aller Menschen.Wie der Blick auf den zweiten Aufsatz zeigen wird,

bestimmt dieses Modell aber auch, warum die Veränderungen des Körpers nur in

einem bestimmten Rahmen stattfinden können. Ein bestimmtes Mass an physio-

logischer Veränderung darf nicht überschritten werden. Adaption und Transfor-

mation sind beschränkt, und dies nicht zuletzt durch den Begriff der Gattung und

die Grenze der Vernunft.

28 In der Physischen Geographie verortet Kant die ›Kalmucken‹, die sich selbst Eluthen nennen

würden, in der östlichen Tartarey (Physische Geographie: 294f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 59

Der erste Aufsatz kann als Versuch verstanden werden, empirische Forschun-

gen theoretisch zu grundieren und anzuleiten. Dabei liefert Kant theoretische An-

nahmen, die dazu geeignet sein sollen, auch zukünftige Data in ein rationales

System einzuordnen. Er zitiert beispielhaft viele Beschreibungen von Menschen

unterschiedlichster Erdteile, zugleich ist er sich jedoch auch bewusst, dass vie-

le Gebiete und Menschen erst künftig in Europa bekannt sein werden. Im Grunde

genommen versucht Kant also mit seinerTheorie eine Antizipation von etwas noch

nicht Bekanntem, indem er eine Art Vorstrukturierung der noch nicht bekannten

Welt, ausgehend von Europa, vornimmt.29 Damit verbunden lässt sich auch die

Selbstaffirmation in Verschiedene Rassen in mehrfacher Hinsicht ausmachen. Zum

einen wird ein neutraler Ort bestimmt, der sich der Spezifikation der Auswicklung

respektive Entwicklung von ›Keimen‹ und ›Anlagen‹ entzieht. Zudem wird Europa

als Ort der Theoriebildung konstruiert, von der eine strukturierende Wirkmacht

ausgeht und die zugleich genügend Offenheit aufweist, um von der Fülle der noch

erwarteten empirischen Data nicht überfordert zu sein.

Dieser Gestus der vorausgreifenden Aneignung wird auf der theoretischen

Ebene im focus imaginarius deutlich; hier wird ein rationaler, aber doch auch

künstlicher Bezugspunkt angenommen. Die Rassentheorien enthalten demnach

immer schon Annahmen, die nicht empirisch überprüft werden können, jedoch

eine strukturierende Wirkung auf die Empirie ausüben. Kant beginnt mit diesem

ersten Aufsatz zu den ›Menschenrassen‹, ein teleologisches Denken zu formulie-

ren, das er in der Kritik der Urteilskraft vertieft behandeln wird. Das teleologische

Denken überschreitet die Vernunft, welche für die theoretische Erkenntnis der

empirischen Welt verantwortlich ist. Diese Überschreitung strukturiert und

gewichtet jedoch den Blick auf die Natur: So werden bestimmte menschliche

Erscheinungsformen als Grundtypen von ›Rasse‹ gewichtet. Sie müssen als solche

nicht einmal existieren, um alle anderen physiologischen Erscheinungen vonMen-

schen zu klassifizieren. Damit entsteht eine Klassifikation nicht nur verschiedener

›Rassen‹, sondern auch eine Einteilung in Menschen, die als Repräsentant_innen

einer bestimmten ›Rasse‹ gelten, und Menschen, deren Erscheinung als ›Mi-

schung‹ gewertet wird. Zudem findet über den Körper der weissen Menschen

eine implizite Legitimation der kolonialen Expansion statt, sofern diese ›Rasse‹

eigentlich keine ›Rasse‹ ist und noch sämtliche Potenziale der Entwicklung in sich

birgt. Menschen, die sich hingegen an ›ihr Klima‹ angepasst haben, bleiben im

milden, europäischen Klima als Fremde erkennbar.

29 Die Produktion der Reiseliteratur stieg zwischen 1760 und 1800 um das Dreieinhalbfache

an (Oehler-Klein 2012: 137f.). Ein solch starkes Anwachsen der Reiseliteratur vermag jedoch

paradoxerweise das Gefühl hervorrufen, erst sehrwenig über andere Teile derWelt zuwissen

und das vorhandene Wissen als provisorisch zu betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Im nächsten Unterkapitel wird die zeitgenössische Diskussion um die Erklä-

rung von Differenzen zwischen Menschen skizziert. Damit soll verdeutlicht wer-

den, dass Kants Schrift in eine breite und diverse Debatte eingebettet ist. Kants

Theorieansatz kann vor diesem Hintergrund als Versuch verstanden werden, un-

terschiedliche theoretische Ansätze miteinander zu verbinden. Diese Diskussion

speist sich massgeblich aus der Literatur, die im Rahmen von kolonialen Erkun-

dungen entstanden ist, dennoch wird in der Forschungsliteratur dieser Kontext

nur selten explizit mitbedacht. Der im Folgenden diskutierte Beitrag von Stafan

Müller-Wille zeigt auf, inwiefern die Klassifizierung von Menschen mit kolonialen

Praktiken einherging.

3.3 Verortungen: Klima-, Präformations- und Epigenesistheorie

In der zeitgenössischen Debatte wurde nicht nur gestritten, ob die These der Mo-

nogenesis oder Polygenesis richtig ist, also die Menschheit an einem oder an vie-

len Orten entstanden sind. Zu den grundsätzlichen Fragen, wie Menschen entste-

hen und wie Differenzen zwischen Menschen zu erklären sind, fanden sich unter-

schiedliche Ansätze, die sich (vereinfachend) in Präformationslehre, Epigenesis-

theorie und Klimatheorie einteilen lassen.

Die Klimatheorie kann bis in die Antike zurückverfolgt werden und wird im

18. Jahrhundert prominent von Montesquieu vertreten (vgl. Günzel 2004). Montes-

quieu sieht einen direkten Zusammenhang zwischen dem Klima und der Beschaf-

fenheit der darin lebenden Menschen – und mit der Beschaffenheit sind sowohl

die körperliche Konstitution, die Art des Nahrungserwerbs, Sitten und Bräuche

wie auch die jeweilige Staatsform gemeint. Montesquieu unterteilt in ein warmes

und ein kaltes Klima und komplementiert beide mit einem gemässigten, neutra-

len Klima. Nur das südliche und nördliche Klima sei dazu imstande, die politische

und körperliche Verfassung des Menschen zu prägen. Das gemässigte Klima hin-

gegen habe keinen klimatischen Einfluss (vgl. ebd.: 67ff.). Kants Annahme eines

neutralen Klimas ist demnach von der Klimatheorie übernommen. Zudem vertritt

Montesquieu die These, der Einfluss des warmen Klimas wirke sich schädlich aus:

So würde beispielsweise das Gewebe von Menschen durch die Wärme erschlaffen,

die Sinneswahrnehmungen seien mangelhafter und Sinneseindrücke dringe kaum

zum Gehirn vor (vgl. ebd.). Kritisiert wurde an dieser Theorie insbesondere, dass

über die Geschichte hinweg verschiedene Kulturen und Religionen im selben Kli-

ma ansässig waren, obwohl sie ihrem Ursprung nach meist ganz anderen Zonen

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 61

angehört hätten (vgl. Fussnote 100 in ebd.: 86) – ein Problem, mit dem auch Kant

sich nach wie vor auseinandersetzt.30

Die Präformationslehre erklärt primär die Entstehungsweise von Menschen,

lehnt dabei jedoch jeglichen äusserlichen Einfluss durch die Natur ab. Die klas-

sische Version dieser Theorie geht auf Nicolas Malebranche zurück, der 1674 den

Embryo als eingeschachtelte Form beschrieb – analog zu einer russischen Puppe

– und ihn in den Ovarien verortete (wobei Animalculist_en wie Antoni van Lee-

uwenhoek und Herman Boerhaave die Ansicht vertraten, dass sich der Embryo in

den Spermien befinde). Damit wurde angenommen, dass sich alle Teile des Kör-

pers und deren Anordnung bereits im ›Keim‹ auffinden lassen. Die Entstehung

des Embryos wurde von den Präformationist_en auf einen göttlichen Einfluss zu-

rückgeführt: Alle Arten von Organismen seien durch Gott vorgebildet, alle ›Keime‹

in einem einzigen Schöpfungsakt erschaffen worden. Alle weiteren Entwicklun-

gen könnten als rein mechanische Vorgänge gefasst werden (vgl. Sloan 2002: 232f.,

McLaughlin 1989: 9ff.). Herausgefordert wurde diese Theorie massgeblich durch

ein Experiment von Abraham Trembley. Er konnte um 1740 nachweisen, dass nach

30 Die Vorstellung, dass die Körper durch den Einfluss des Klimas geformt werden, findet sich

bei Kant in der vorkritischen Schrift Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755).

Wobei er sich nicht auf die Erde, sondern auf die unterschiedlichen Planeten in unseremSon-

nensystem bezieht. Er geht davon aus, dass andere Planeten ebenfalls bewohnt seien, und

überlegt, inwiefern »denkende Naturen« (Allgemeine Naturgeschichte: A 174) durch die Ent-

fernung des Himmelkörpers von der Sonne geprägt sind. Kant spekuliert, dass durch die un-

terschiedliche Distanz zur Sonne die körperliche Konstitution unterschiedlich ausfällt: »Die

Einwohner der Erde undder Venus können ohne ihr beiderseitiges Verderben ihreWohnplät-

ze gegeneinander nicht vertauschen.« (Ebd. A: 185) Je weiter von der Sonne entfernt, desto

leichter und feiner sei der Körper gebildet und desto vollkommener sei er. Zudem ist für Kant

klar, »daßdiese Verhältnisse eine Folge, auch inAnsehung ihrer geistigen Fähigkeit, nach sich

ziehen werde.« (Ebd. A: 186) Denn der Körper wird primär als Hindernis für die Denkungs-

kraft in den Blick genommen. So brauche es einen ausgebildeten Körper, damit die Fähigkeit

der denkenden Natur sich vervollkommnen könne (vgl. ebd. A: 181f.). Den Menschen spricht

Kant grundsätzlich eine mittlere Vollkommenheit zu, da sich die Erde zwischen den Extre-

men befinde. Zugleich schildert Kant, der Blick auf ›denkende Naturen‹ von anderen Plane-

ten sei davon geprägt, wie man selbst verortet ist: »Von der einen Seite sahen wir denkende

Geschöpfe, bei denen Grönländer oder Hottentotte ein Newton sein würde; und auf der an-

dern Seite andere, die diesen als einen Affen bewundern.« (Allgemeine Naturgeschichte A:

187) Diop (2012: 183ff.) sieht hier die These von Buffon wiederholt, der in seinerHistoire Natu-

relle das südafrikanische Volk der Khoi-Khoi (›Hottentotten‹) als besondere Art von ›Wilden‹

beschrieben hat. Kant stützt sich auch auf die Beschreibung von Peter Kolb, der ein positive-

res und detaillierteres Bild der Khoi-Khoi gezeichnet hat, womit die bewusste Selektion der

Information deutlich wird, wie Diop argumentiert. In den Ausführungen zu Verschiedene Ras-

sen ist deutlich geworden, dass Kant auch auf der Erde davon ausgeht, dass sich Menschen

an unterschiedliche Klimata anpassen können. Allerdings postuliert er ›Keime‹ und ›Anla-

gen‹ des Menschen, die sich aufgrund des Klimas unterschiedlich entwickeln – womit er den

Rahmen der Klimatheorie verlässt.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

dem Zerschneiden von Süsswasserpolypen beide Teile weiterleben, sich regenerie-

ren und die fehlenden Teile wieder nachwachsen.31 Für eine Reihe von Naturfor-

scher_innen wie Julien Offrey de LaMettrie, Pierre Louis Moreau de Maupertuis

und Buffon, bewies dies, dass die Theorie der Präformation nicht länger haltbar

war: Wie kann ein Organismus, der durch Keimzellen vorgeformt ist, sich nach

einer Zerteilung wieder vollständig erholen? Ihnen schien der Vorgang der Mul-

tiplikation oder Reproduktion von der Präformationstheorie her nicht erklärbar

zu sein (vgl. Roth 2008: 282, Lettow 2014: 26ff.). Zudem war es mit der Theorie

schwierig zu erklären, wie aus der Kreuzung zweier Tabakpflanzen eine neue Spe-

zie entstehen konnte – oder auch, warum es ›Mulatten‹ gibt, wenn eine schwarze

Person und eine weisse Person zusammen ein Kind haben (vgl. Bernasconi 2014:

242, McLaughlin 1989: 17f.).

Die Theorie der Epigenesis, die unter anderem von Johann Friedrich Blumen-

bach, Buffon und Alfred Tetens vertreten wurde, konnte diesen Vorgang besser

erklären. William Harvey vertrat 1651 die Vorstellung, dass es eine graduelle Or-

ganisierung von ungeformter Materie gebe, die sich durch Lebenskräfte in neue

Organismen verwandeln könne. Dieser Ansatz wurde 1759 von Caspar Friedrich

Wolff aufgenommen, der durch mikroskopische Untersuchungen die embryona-

le Entwicklung von Pflanzen und Tieren bestätigt sah. Buffon vertrat 1749 eine

mechanistischere Version dieses Entwicklungsdenkens: So geht er nicht von ei-

ner Lebenskraft aus, sondern von einer Art Mikrokraft (moule intérieur), die für

die Bildung von Organismen zuständig ist – analog zu den Prozessen, die in Kris-

tallen oder chemischen Verbindungen vermutet wurden.32 Auf dieser Grundlage

sei es möglich, Materie als sich selbst Organisierendes zu verstehen. Es bedurfte

also keiner andauernden göttlichen Intervention (vgl. Sloan 2002: 233ff.)33.

Sloan (2002) argumentiert, dass Kant die Präformations- mit der Epigenesis-

theorie vermischt, da er sowohl ›Keime‹ wie auch ›Anlagen‹ annahm: Der Begriffe

›Keime‹ stammt aus der Präformationstheorie; der Begriff ›Anlage‹ kann in erster

Linie mit dem Ansatz der Epigenesis identifiziert werden. Zudem sieht Sloan ein

Argument für diese These darin, dass Kant für eine Beschränkung der Möglichkeit

der potenziell unendlichen Variabilität plädiert, die in einem eher mechanischen

31 Natürlich ist diese Darstellung stark vereinfacht – es stellt sich vielmehr die weitergehende

Frage, wie dieses Experiment zur Herausforderung der Präformationstheorie werden konnte

und warum es nicht einfach als Anomalie erachtet wurde. McLaughlin (1989: 16ff.) erörtert

ausführlicher, welche Faktoren zur Aushöhlung der Präformationstheorie geführt haben.

32 Es gab unterschiedliche Begrifflichkeiten, die entwickelt wurden, so sprach Haller von »Irri-

tabilität« und Blumenbach von einem »Bildungstrieb« (vgl. McLaughlin 1989: 21f.).

33 Sloan (ebd.) spricht zudem von einer Haller-Bonnet-Linie der Präformation, die es von frü-

heren Präformationsansätzen zu unterscheiden gelte. Haller übersetzte Buffon ins Deutsche

und schrieb ein einflussreiches Vorwort, vertrat aber ab 1758 eine revidierte Form der Präfor-

mationslehre, die nicht mehr von einer individuellen Präformation ausgeht.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 63

Verständnis der Epigenesis enthalten ist. Für Bernasconi (2012: 195) ist Kant ein

Vertreter der Epigenesis. Er argumentiert, Kant greife zwar den Begriff ›Keime‹

auf, verwende ihn jedoch anders als die Präformationist_en (vgl. dazu Kapitel 6.2).

Der Fokus auf den Begriff der ›Rasse‹, den Kant in seinem ersten Aufsatz wählt,

macht deutlich, dass Kant grundsätzlich an Buffon anschliesst und der Frage nach-

geht, wie im Rahmen eines Denkens, das nicht von vorgeformten Lebewesen aus-

geht, persistente Kontinuitäten existieren können, die durch das Klima erklärbar

scheinen, aber offenbar dennoch über Generationen hinweg weitergegeben wer-

den.34

 

Entfernt man sich einen Schritt von den Debatten um Präformations- und Epige-

nesistheorie, lässt sich erkennen, dass mit dem letzteren Ansatz ein grundsätzlich

anderes Naturverständnis formuliert wird: Die Natur selbst wird als aktive Instanz

gedacht. Mit dem Ansatz der Epigenesis erhält die Natur eine eigene Wirkmacht.

Laut Lettow (2014, 2015) sei der Übergang von der Präformationstheorie zur Epi-

genesistheorie als epistemisch-politischer Wandel zu werten. Anhand des Begriffs

der Reproduktion, der neben den älteren Begriffen der Generatio und der Pro-

duktion zu dieser Zeit geprägt wird, verdeutlicht sie, dass mit der Epigenesis eine

übergenerationelle Ebene in den Blick gerät. Erkennbar wird das beispielsweise

in der Forschung von Maupertuis, der in seiner Studie von 1751 das Phänomen

der Polydactylie (Vielfingrigkeit) untersucht, die in bestimmten Familien manch-

mal mehrere Generationen überspringt, aber immer wieder vorkommt. Anhand

solcher Studien wurde deutlich, dass die Natur und genauer der Bereich der Re-

produktion eigenen Regeln zu gehorchen scheint.Durch den Ansatz der Epigenesis

rückt die Vererbbarkeit ins Zentrum, die ein neues Forschungsfeld begründet. Der

Fokus richtet sich hier auf Regularitäten, die jedoch nicht nur an Familien, sondern

auch an kollektive Entitäten wie ›Rasse‹ oder Gattung gebunden werden.

Zudem verdeutlich Lettow (2014), dass mit der Epigenesis ein anderes Zeitver-

ständnis verbunden ist. Während die Präformation von einer ewigen, kosmologi-

schen Zeit ausgeht, verändert sich das zeitliche Denken durch die Epigenesistheo-

rie, da die dauernde Entstehung von etwas Neuem mit einem dynamischen Ver-

ständnis von Zeit einhergeht. Dass beide Zeitverständnisse miteinander auch ver-

koppelt wurden, verdeutlicht sie anhand von Buffon: Für ihn ist die Gattung in der

dynamischen Zeit eingelassen, da die Elemente in der dynamisch gedachten zeitli-

chen Struktur geformt werden. Zugleich verweist der Begriff der Gattung auf eine

atemporale, statische Zeit, weil die Gattung selbst jenseits der einzelnen Elemente

und damit jenseits der dynamischen Zeit existiert. Wie die obigen Ausführungen

34 Kant spricht in der Kritik der Urteilskraft von einer »generischen Präformation« (KdU B: 376/A:

371), womit deutlichwird, dass es ihmnicht umeine individuelle Präformation geht, sondern

um Schranken, die auf der Ebene der Gattung gegeben sind.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

verdeutlicht haben, nimmt Kant eine verfeinerte und kritisch gewendete Position

in Bezug auf die Zeit ein. So versteht er die Naturgeschichte als grundsätzlich un-

abgeschlossenen zeitlichen Ablauf, der soweit als möglich erforscht werden solle,

aber über die konkrete Erfahrung hinausreiche. Ein Abschluss dieser unendlichen

Kette gelingt erst durch die Annahme eines focus imaginarius, der in der Natur-

betrachtung nicht gefunden werden kann, jedoch einen strukturierenden Einfluss

auf die Zusammenstellung der empirischen Beobachtungen einnimmt. Der histo-

rische Ablauf gründet so nach Kant letztlich auf atemporalen Bezugspunkten.

Lettow begreift diesen Wandel im Naturverständnis in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts nicht nur als epistemischen, sondern auch politischen, da sichmit

dem Ansatz der Epigenesis ein neues biopolitisches Handlungsfeld eröffnet – auch

wenn dieses Handlungsfeld zunächst eher spekulativ bleibt. Denn neu an diesem

Ansatz ist, dass beide Elternteile als gleichmässig an der Reproduktion beteiligt

verstanden werden. So wird zeitgenössisch diskutiert, wie sich die menschliche

Gattung durch Kreuzung verbessern liesse. Es rückt also das reproduktive Paar ins

Zentrum der Aufmerksamkeit (vgl. ebd.). Wie die Lektüre von Bestimmung weiter

unten aufzeigen soll, ist zeitgenössisch nicht klar umgrenzt, welche Vorstellungs-

und Handlungsmacht mit dem Ansatz der Epigenesis verbunden sein kann.

Anhand der von Lettow skizzierten politischen Dimension gilt es aus post_ko-

lonialer Sicht, eine weitere Verortung der kantischen Rassentheorien vorzuneh-

men. In Bezug auf den Begriff der ›Rasse‹ wird in der Forschungsliteratur zumeist

darauf hingedeutet, dass Reiseliteratur oder Naturbeschreibungen eine wichtige

Quelle für diese Diskussion darstellen. Dennoch gerät das koloniale Unternehmen

selten in den Fokus. Vielmehr wird sich auf die innereuropäische Diskussion kon-

zentriert. Damit bleibt weitgehend unterbeleuchtet,mit welchenmateriellen Prak-

tiken das diskutierte Wissen verbunden ist. Eine solche Verbindung stellt Staffan

Müller-Wille (2014: 225f.) her. Er zeigt auf, dass die theoretischen Erörterungen

von Linné, Buffon oder Blumenbach auf Reiseberichten aufbauten, in denen ein

System der sozialen und legalen Stratifikation beschrieben wird, das in den spa-

nischen und portugiesischen Überseekolonien errichtet wurde. Leute wurden in

diesen sogenannten castas primär nach Hautfarbe eingeordnet, aber auch entspre-

chend ihrer Haare und Augenfarbe. Die Klassifikation von Kindern, die aus einer

›Mischehen‹ entstammten, wurde durch den Rekurs auf die beiden Elternteile er-

mittelt. Damit wurde ein System etabliert, das auf der Annahme der Weitergabe

und Vermischung von Charakteristika der Eltern an die Kinder beruhte. Visuali-

siert wird diese Weitergabe von Charakteristika in Gemälden, auf denen ein Kind

mit seinen beiden Elternteilen dargestellt wurde. Dieses abstrakte und mechani-

sche System erwies sich als sehr stabiles Gerüst, das sich trotz des Wandels erhal-

ten konnte: Denn zunächst bestand die Grundlage der Klassifizierung nicht nur

in physischen Charakteristika, sondern auch in der Kleidung und Beschäftigung.

Erst durch die Rezeption der Reiseberichte durch die Europäer_innen verlagerte

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 65

sich der Fokus auf die physische Erscheinung. Dadurch konnte das casta-System

zu einer Grundlage für ein weites Feld von Untersuchungen zur Vererbung werden

(vgl. ebd.).35

Kant kann in dieser breiten Debatte als eine europäische Stimme verstanden

werden, die versucht, die Flut an Informationen aus den Reiseberichten und Kolo-

nien zu verarbeiten. Es geht ihm in dieser Debatte um die eigene Positionierung,

die er dadurch vornimmt, indem er den Begriff der ›Menschenrasse‹ ins Zentrum

rückt. In den drei Texten, die Kant zu den ›Rassen‹ verfasst hat, findet sich die aus-

führlichste Auseinandersetzung mit der naturphilosophischen Diskussion vor der

Erscheinung der Kritik der Urteilskraft. Die Position, die Kant entwickelt, schreibt

sich zugleich in die kritische Philosophie ein. Gerade dieser zweite Aspekt soll die

folgende Interpretation des Textes Bestimmung weiter verdeutlichen.

3.4 Verwicklungen: Bestimmung des Begriffs
einer Menschenrasse (1785)

Kant schliesst in seinem Aufsatz Bestimmung nicht nur an seine ersten Überlegun-

gen an, sondern revidiert auch einige Aspekte. So distanziert er sich in seinem

zweiten Aufsatz von der Annahme, dass die weisse ›Rasse‹ der ursprünglichen Er-

scheinung der Menschen, also der »Stammrasse« (Verschiedene Rassen B: 143/A:

8), am nächsten komme: »Wie also die Gestalt des ersten Menschenstammes (der

Hautbeschaffenheit nach) beschaffen gewesen sein möge, ist daher jetzt unmög-

lich zu erraten; selbst der Charakter der Weißen ist nur die Entwickelung einer

der ursprünglichen Anlagen, die, nebst den übrigen, in jenem anzutreffen waren.«

(Bestimmung A: 417) Kant verdeutlicht mit diesem Text nochmals die Relevanz me-

thodischer Fragen, auf deren Grundlage erst bestimmt werden kann, welche Dif-

ferenzen zwischen Menschen relevant sind. Und hier stellt er nun vor allem die

Hautfarbe in den Vordergrund. Die Haut als Organ der Absonderung trägt die

»Verschiedenheit des Naturcharakters an sich [...], welche zur Einteilung der Men-

35 In der Physischen Geographie scheint Kant auf dieses System zu rekurieren, wenn er das spa-

nische Amerika und die Ausdrücke ›Mulatten‹ (Kinder, bei denen ein Elternteil schwarz und

der andere weiss ist), ›Terceronen‹ (Kinder, bei denen ein Elternteil ›Mulatte‹ und der andere

eine weisse Person ist) und ›Quarteronen‹ (Kinder, bei denen ein Elternteil ›Tercerone‹ und

der andere eine weisse Person ist) und ›Quinteronen‹ (Kinder, bei denen ein Elternteil ›Quar-

terone‹ und der andere eine weisse Person ist) erwähnt. Weiter bestimmt er, dass Kinder, die

von einer ›Quarterone‹ und einer weissen Person abstammen, ›Weisse‹ heissen. Die Vermäh-

lung einer ›Mulattin‹ mit einer ›Terceron‹ bedeute demgegenüber einen »Rücksprung« bei

den Kindern (Physische Geographie: 119).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

schengattung in sichtbarlich verschiedene Klassen berechtigt.« (Ebd. A: 395)36 Wie

Kant in einer Fussnote bemerkt, zeigt sich daran das Zweckmässige von ›Rassen‹;

und dies am deutlichsten bei den schwarzen Menschen, da die Organisation der

Haut sich durch das Klima verändert habe. In Analogie dazu vermutet er dann eine

solche Zweckmässigkeit auch bei den anderen ›Rassen‹ (vgl. ebd. A: 411f.).

Über die Hautfarbe von schwarzen Menschen lässt sich jedoch viel besser in

Frankreich eine Meinung bilden als in einem südlicheren Land (vgl. ebd. A: 392),

da der akute Einfluss der Sonne an diesem Ort keine Rolle spiele. In Europa kön-

ne entschieden werden, welche Schwärze zu einem Klassenunterschied taugt und

welche bloss einer temporären Bräunung geschuldet ist, die den vererbten Farb-

ton verändert. Damit wird Europa wiederum als neutraler Raum evoziert, in dem

es keine spezifischen klimatischen Umstände gibt, die den Körper beeinflussen.

Verstärkt ist nun mit diesem Gedanken die Vorstellung eines Experiments verbun-

den (ebd. A: 402). Kant überblendet den neutralen Raum mit der Vorstellung eines

Laboratoriums, in dem äussere Einflüsse minimiert und die Entdeckung der wahr-

haften Regelhaftigkeit und Wiederholbarkeit garantiert werden können. Zugleich

entzieht er mit diesem Einwand empirischen Beobachtungen den Anspruch auf

unmittelbare Gültigkeit: Dass jemand eine dunkle Hautfarbe hat, zeugt nicht un-

mittelbar von seiner Zugehörigkeit zu einer ›Rasse‹. Vielmehr müsse untersucht

werden, welche Merkmale weitergegeben werden und ob das auf »Klassenunter-

schiede« (ebd. A: 393) hindeutet. Damit plädiert Kant für eine den Beobachtungen

vorhergehende theoretische Erörterung und versichert sich so seiner eigenen Rol-

le als Nicht-Reisender und Nicht-Beobachtender, der dennoch Wesentliches zur

Debatte beitragen kann.

Aus dieser Position heraus kann Kant eine Art Kombinatorik der ›Rassenver-

mischung‹ vollführen: »Der Weiße mit der Negerin, und umgekehrt, geben den

Mulatten,mit der Indianerin den gelben, undmit dem Amerikaner den rotenMes-

tizen: der Amerikaner mit dem Neger den schwarzen Karaiben, und umgekehrt.

(Die Vermischung des Indiers mit demNeger hat man noch nicht versucht.)« (Ebd.

A: 397f.) Kant geht wie bereits in Verschiedene Rassen von vier ›Rassen‹ aus, wobei er

nun andere ›Rassen‹ ausmacht.37 Durch die Regel, dass ›Rassenunterschiede‹ un-

ausbleiblich »anarten«, kann er weiter bestimmen, welche Erscheinungsart nicht

36 Kant verwendet in diesemText verstärkt den Begriff ›Klasse‹. Eine Erklärung dafür findet sich

in einer Fussnote inÜber den Gebrauch: »Die Benennung der classes und ordines drücken ganz

unzweideutig eine bloß logische Absonderung aus, die die Vernunft unter ihren Begriffen,

zum Behuf der bloßen Vergleichungmacht: genera und species aber können auch die physi-

sche Absonderung bedeuten, die die Natur selbst unter ihren Geschöpfen in Ansehung ihrer

Erzeugung macht.« (Über den Gebrauch A: 44, FN)

37 So zählt Kant im früheren Text »1) die Rasse der Weißen, 2) die Negerrasse, 3) die hunni-

sche (mungalische oder kalmuckische) Rasse, 4) die hinduische oder hindistanische Rasse«

(Verschiedene Rassen B: 133/A: 4) auf. Die deutlichste Verschiebung ergibt sich in Bezug auf

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 67

als eine eigene ›Rasse‹ zu werten ist, sondern als Produkt der Vermischung der

›Rassen‹. Die Klammerbemerkung des obigen Zitats macht den Experimentalcha-

rakter nochmals deutlich. Durch die passive Formulierung wird jedoch jene In-

stanz, die einen solchen ›Versuch‹ durchführen könnte, nicht explizit genannt.

Die ›Rassenvermischung‹ kann also erklären, was zu einer ›Rasse‹ zählt und

welches die Differenzen sind, die nicht zur ›Rasse‹ gezählt werden dürfen, und dies

kann in einer experimentellenÜberprüfung verifiziert werden. Zugleich liegt in der

Vermischung aber auch das Potenzial, dass die ›Rassen‹ sich auflösen. Dies wird

deutlich, wenn Kant die grundsätzliche Annahme von ›Rassen‹ auch gegenüber

jenen verteidigen will, die seine theoretischen Prämissen nicht teilen mögen:

»Man mag aber ein System annehmen, welches man wolle: so ist doch so viel ge-

wiß, daß die jetzt vorhandenen Rassen, wenn alle Vermischung derselben unter

einander verhütet würde, nicht mehr erlöschen können. Die unter uns befind-

lichen Zigeuner, von denen erwiesen ist, daß sie ihrem Abstamme nach Indier

sind, geben davon den deutlichsten Beweis. Man kann ihrer Anwesenheit in Euro-

paweit über dreihundert Jahre nachspüren; und noch sind die nicht immindesten

von der Gestalt ihrer Vorfahren ausgeartet.« (Ebd. A: 415, vgl. auch Über den Ge-

brauch A: 114 und A: 117)38

Über das Konzept von ›Rasse‹ wird in diesem Zitat eine Differenz innerhalb von

Europa eingeführt, insofern nur ein bestimmtes Aussehen als genuin europäisch

anerkannt wird – selbst ein dreihundertjähriger Aufenthalt kann die Zugehörig-

keit zu diesem Ort in dieser theoretischen Perspektive nicht herstellen. Darüber

hinaus macht das Zitat deutlich, dass Kant mit seinen Überlegungen einen Ba-

lanceakt vollführen muss. Denn einerseits verteidigt er die Monogenesis mit dem

Hinweis auf die Tatsache, dass alle Menschen sich miteinander fortpflanzen kön-

nen. Auf dieser Grundannahme basiert der Begriff ›Rasse‹, wie der erste Aufsatz

verdeutlich hat. Im Aufsatz Bestimmung macht Kant jedoch deutlich, »dass in der

ganzen organischen Natur bei allen Veränderungen einzelner Geschöpfe die Spe-

zies derselben sich unverändert erhalten« (ebd. A: 401).39 Die Differenzen zwischen

Menschen können nicht so fundamental sein, dass sie den Gattungsbegriff als his-

torisch veränderbaren Begriff herausstellen würden. Damit bezweifelt Kant auch,

etwas – »das nicht zumWesen der Gattung gehört« – könne »anerben«, das heisst

zu jenen Eigenschaften dazukommen, die sich von Generation zu Generation wei-

tervererben. Er ortet in solchen Annahme eine dunkle Erkenntnisquelle, in der »die

Freiheit der Hypothesen« unzulänglich uneingeschränkt werde. »Ich meines Teils

die amerikanische ›Rasse‹, diese wird in Verschiedene Rassen als »noch nicht völlig eingeartete

hunnische Rasse« (ebd. B: 136/A: 5) verstanden.

38 Ein ausführlicherer Kommentar zu Kants Antiziganismus findet sich bei Hund (2011: 82ff.).

39 Kant verwendet ›Spezies‹ und ›Gattung‹ gleichbedeutend.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sehe in solchen Fällen nur auf die besondere Vernunftmaxime, wovon ein jeder

ausgeht, und nach welcher er gemeiniglich auch Facta auszutreiben weiss, die je-

ne begünstigen […].« (Bestimmung A: 399) Jedoch stellt andererseits gerade die

Möglichkeit, dass alle Menschen sich miteinander fortpflanzen können, die Rele-

vanz von ›Rassen‹ infrage. Nur unter der Voraussetzung, dass »alle Vermischung

verhütet würde« (ebd.), lässt sich mit Verweis auf empirische Beobachtungen die

Annahme der persistenten Existenz von ›Rassencharakteristika‹ verteidigen.

 

›Rasse‹ ist als Begriff konzipiert, der manifeste und beständige Differenzen fest-

legt: Einerseits wird der Begriff der Gattung nicht durchbrochen und andererseits

geht er nicht in unbedeutenderen Differenzierungen verloren. Damit setzt sich ein

Spiel in Gang,welches wichtige und unwichtige Differenzen festlegt und gleichzei-

tig eine Balance zwischen äusserer Einflussnahme und innerer Disposition sucht.

Das Element der Fortpflanzung ist darin durch die Fokussierung auf die Vererb-

barkeit der Dreh- und Angelpunkt. Da dies als begriffliche Etablierung konzipiert

ist, steht mit der Vorstellung von unkontrollierter Einflussnahme auf Körper um-

gekehrt auch die Grenze der Vernunft auf dem Spiel. Dies verdeutlicht eine Passa-

ge aus Bestimmung, die ich im Folgenden ausführlich zitieren werde. Kant beginnt

den Abschnitt mit ein paar Beispielen von Einflussnahmen, die er als unmöglich

zurückweist:

»[D]as Anerben durch dieWirkung der Einbildungskraft schwangerer Frauen oder

auch wohl der Stuten in Marställen; das Ausrupfen des Bart ganzer Völkerschaf-

ten, so wie das Stutzen der Schwänze an englischen Pferden, wodurch die Natur

genötigtwerde, aus ihren Zeugungen ein Produkt, worauf sie uranfänglich organi-

siert war, nach gerade weg zu lassen; die geplätschten Nasen, welche, anfänglich

von Eltern an neugebornen Kindern gekünstelt, in der Folge von der Natur in ihre

zeugende Kraft aufgenommen wären [...].« (Bestimmung A: 400)

Diese Beispiele sind von Kant nicht frei erfunden, sondern wurden von anderen in

die zeitgenössische Diskussion eingebracht.40 Das Problem besteht für Kant dar-

in, dass hier von gegebenen Erscheinungen ausgehend Mutmassungen angestellt

werden und nicht »besondere erste Naturkräfte oder anerschaffene Anlagen« (ebd.)

angenommen werden. Kant wiederholt, er halte sich an die Maxime, so wenige

Prinzipien wie möglich anzunehmen und daraus möglichst viel erklären zu kön-

nen. Das angewandte Prinzip lautet, »daß in der ganzen organischen Natur bei

40 So zählte beispielsweise Linné in seiner SystemaNaturae ab der 10. Auflage zurmenschlichen

Gattung des Homo sapiens den ›wilden Mann‹ (Ferus), die ›Indianer‹ (Americanus), den ›Eu-

ropäer‹ (Europäus), den ›Mongolen‹ (Asiaticus), den ›Neger‹ (Afer), Monster und Fabeltiere

sowie hochentwickelte Affen. Aus einer anachronistischen Perspektive lässt sich allgemeiner

festhalten, dass die Grenze zwischen Fiktion und Fakten unklar war (vgl. Bitterli 1977: 332ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 69

allen Veränderungen einzelner Geschöpfe die Spezies derselben sich unverändert

erhalten«. Und weiter:

»Nun ist es klar: daß, wenn der Zauberkraft der Einbildung, oder der Künstelei

der Menschen an tierischen Körpern ein Vermögen zugestanden würde, die Zeu-

gungskraft selbst abzuändern, das uranfängliche Modell der Natur umzuformen,

oder durch Zusätze zu verunstalten, die gleichwohl nachher beharrlich in den fol-

genden Zeugungen aufbehalten würden: man gar nicht mehr wissen würde, von

welchem Originale die Natur ausgegangen sei, oder wie weit es mit der Abände-

rung desselben gehen könne, und, da der Menschen Einbildung keine Grenzen

erkennt, in welche Fratzengestalt die Gattungen und Arten zuletzt noch verwil-

dern dürften.« (Ebd. A: 400f.)

Das Szenario einer ungeregelten, generationenübergreifenden Transformation ei-

ner Gattung kulminiert in »Fratzengestalten« und »Verwilderung der Art« und nur

der Bezug auf ein Original der Natur und die Annahme einer regelgeleiteten Ver-

laufsform einer Gattung können die Menschheit davor schützen.

»Dieser Erwägung gemäß nehme ich es mir zum Grundsatze, gar keinen in das

Zeugungsgeschäft der Natur pfuschenden Einfluß der Einbildungskraft gelten zu

lassen, und kein Vermögen der Menschen, durch äußere Künstelei Abänderun-

gen in dem alten Original der Gattungen oder Arten zu bewirken, solche in die

Zeugungskraft zu bringen, und erblich zumachen. Denn, lasse ich auch nur einen

Fall dieser Art zu, so ist es, als ob ich auch nur eine einzige Gespenstergeschichte

oder Zauberei einräumte. Die Schranken der Vernunft sind dann einmal durch-

brochen, und der Wahn drängt sich bei Tausenden durch dieselbe Lücke durch.«

(Ebd. A: 400ff.)

Das Zitat imaginiert den Verlust der Autorität der Vernunft. Die Einbildungskraft

oder auch rituelleHandlungen dürfen keinen Einfluss auf die Gattungen von Tieren

oder auch Menschen nehmen können, ohne dass zugleich die Grenze der Vernunft

infrage gestellt wird. Diese Vernunftgrenze wird von Kant vehement verteidigt:

Die drohende »Verwilderung« der Gattung geht einher mit den Abgründen von

Wahnvorstellungen und Fantasien, die es strikt abzulehnen gilt. Etabliert Kant in

seinen Texten das Gesetz der »notwendig halbschlächtigen Zeugung« (ebd. A: 398)

und statuiert »in der Gattung selbst liegende Keime und Anlagen« (ebd. A: 402),

wird damit auch die Autorität der Vernunft mitetabliert und eine Grenzsetzung

zwischen möglichen und unmöglichen Vorstellungsarten vollzogen. Zugleich wird

damit verhandelt, welcher Einfluss dem menschlichen Handeln auf die Natur zu-

gesprochen werden darf.

Mit dieser Grenzsetzung vollzieht Kant eine kritische Geste, da überbordende

Annahmen davon abgetrennt werden, was vernünftigerweise angenommen wer-

den muss. Auf der Grundlage der gesicherten Autorität der Vernunft kann dann

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

die Frage geklärt werden, welche Differenzen innerhalb der Gattung sich als ›Ras-

sendifferenzen‹ eignen. Dabei wird der Umgebung ein Einfluss auf die ›Anlagen‹

und ›Keime‹ zugestanden, die den menschlichen Handlungen nicht zugestanden

wird. Eine Einflussnahme ist somit grundsätzlich als möglich zu denken, aber es

macht nach Kant einen wesentlichen Unterschied, woher dieser Einfluss kommt.

Die Sphäre der aktiven Natur wird vehement von der Sphäre der menschlichen

Handlungsmacht abgetrennt. Zugleich wird auf einer anderen Ebene Handlungs-

macht eingefordert: Naturerkenntnis wird nicht durch einfache Beobachtungen,

sondern durch die Anordnung und Durchführung von Experimenten gewonnen.

Damit lässt sich im Vergleich zu Verschiedene Rassen in Bezug auf die Selbstaffirma-

tion eine Verschiebung feststellen. Im ersten Text galten die ›Weissen‹ als ›Nicht-

Rasse‹, Europa als neutraler Ort. Dies gilt zwar immer noch in Bestimmung, doch

liegt die Betonung dort vielmehr auf Europa als Ort der Wissenschaft, des Labora-

toriums. Die Selbstaffirmation löst sich von den beschriebenen Verhältnissen und

konzentriert sich so vermehrt auf Methoden und Orte, durch welche wahre Aussa-

gen über allfällige Objekte und Zusammenhänge getroffen werden können.

Die theoretischen Erörterungen Kants blieben nicht unwidersprochen. Georg

Forster, der seinen Vater an der zweitenWeltumsegelung von James Cook begleitet

und darüber geschrieben hat, diskutiert in einem Brief zwei Aufsätze von Kant:

Mutmasslicher Anfang und Bestimmung.

Die folgende Darstellung hat keine umfassende Diskussion des Briefes zum

Ziel, vielmehr ist die Darstellung geleitet durch einen externen Fokus, und zwar

Kants Behandlung desThemas ›Menschenrassen‹. Mit diesem Vorgehen, Forster in

Bezug auf Kant zu thematisieren, soll jedoch nicht behauptet werden, dass Kants

Überlegungen im Gegensatz zu Forster fortschrittlicher seien, wie Stiening (2012:

52) urteilt.41 Denn fokussiert man auf die Konzeptionalisierung von Differenzen

zwischen Menschen und Aspekten der Selbstaffirmation in den Texten von Forster

und Kant, ist es kaum möglich, ein solches Fortschrittsnarrativ zu rechtfertigen.

Jedoch lassen sich Verschiebungen aufzeigen, wie Differenzen zwischenMenschen

konzeptionell gefasst werden. Anhand des Textes von Forster kann folglich eine

andere Art von Othering aufgezeigt werden.

Dabei ist es kein Zufall, dass Forster die Form eines Briefes wählt. Er wendet

sich darin an D. Biester, einen der Herausgeber der Berlinischen Monatsschrift, also

an jene Zeitschrift, in der Kants Aufsätze erschienen sind. Der Brief wurde 1786,

41 Vgl. kritisch dazu Wunderlich (2012: 216ff.) und Zammito (2012). Eines der Kriterien, das

nach Stiening diesen Fortschritt aufzeigen soll, ist die Ausdifferenzierung von Wissensfel-

dern. Wie ich in diesem Kapitel sowie in Kapitel 6 aufzeigen werde, geht es Kant mit dem

teleologischen Denken jedoch gerade auch um die Frage, wie unterschiedliche Wissensfel-

der miteinander verbunden werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 71

und damit noch im selben Jahr, in der ZeitschriftDer TeutscheMerkur, die stärker äs-

thetisch-literarisch ausgerichtet war, veröffentlicht (vgl. van Hoorn 2004: 125). Mit

dieser Form der Widerrede geht es Forster nicht um eine alternative Deduktion

oder Bestimmung von Begriffen. Stattdessen schreibt er einen diskussionsorien-

tierten Text, der deutlich erkennbar in den Kontext eingebunden und an ein be-

stimmtes Publikum gerichtet ist. Zum Kontext gehört, dass sich Forster zu Beginn

des Textes als Aussenseiter positioniert. Mit einer Referenz auf Ovid skizziert er

seine Situation und entschuldigt sich: Er sei in Wilna und damit fern ab vom Zen-

trum der Diskussion, kenne nicht alle Argumente und könne nur verspätet Nach-

richten erhalten oder Publikationen zugeschickt bekommen (vgl. ebd.: 125ff.). Die-

se stilisierte Aussenseiterposition verwendet Forster als Ausgangspunkt, um Kants

Schriften einer umfassenden Kritik zu unterziehen. Doch spielt nicht nur seine

aktuelle Randposition eine Rolle, auch bringt er seine Erlebnisse, Beobachtungen

und Erfahrungen derWeltreise ein und belehrt Kant über falsche Fakten oder Fehl-

lektüren von Reiseberichten.42

VanHoorn (2004: 124ff.) konstatiert in ihrer ausführlichenDiskussion und Ana-

lyse des Briefes fünfThemenbereiche, die Forster aufgreift: 1) Forster argumentiert

gegen Kants Methode; 2) er geht der Frage nach, aufgrund welcher Kriterien man

die Menschen sinnvoll unterteilen und Ähnlichkeiten und Differenzen in der Na-

tur denken kann; 3) er diskutiert das Problem, ob die klassische Naturbeschreibung

oder Kants Naturgeschichte besser geeignet sind, die Unterschiede zu benennen;

4) er entwirft ein polygenetisches Modell und 5) er skizziert eine denkbare sittliche

Zweckmässigkeit der Polygenese in Abgrenzung zur christlich-orthodoxen Lehre.

Diese Aufgliederung verdeutlicht, wie breit das Spektrum an Themen ist, das mit

der These von ›Menschenrassen‹ verbunden ist.

Was der Brief als Form bereits andeutet, greift Forster auch inhaltlich auf. Kant

postuliert, zunächst müssten die Begriffe geklärt werden, um auf dieser Grundlage

dann das zu finden, was gesucht wird (vgl. Bestimmung: A 390). Nach Forster ist

jedoch das zeitgenössische Wissen nicht gross genug, um Prinzipien aufstellen zu

können, die dann lediglich durch Beobachtungen bestätigt werden sollen. Forster

vertraut vielmehr Beobachtungen, auf deren Grundlage dann theoretische Erör-

terungen falsifiziert oder verifiziert werden können. Die theoretische Begriffsar-

beitmüsse grundsätzlich offen sein für die Infragestellung durch Beobachtungen –

dies sieht Forster bei Kants Vorschlag nicht gegeben. Im kantischen Vorgehen sieht

er eine Gefahr: »Bestimmungen, die sich auf eingeschränkte Erkenntnis gründen,

42 Der Kontrast der Biografien zwischen Kant und Forster ist gross: Forster reiste bereits als Kind

mit seinem Vater durch Russland, danach hielten sich beide sechs Jahre lang in London auf.

Mit 17 folgt er seinem Vater auf eine Weltumseglung, die drei Jahre dauerte (vgl. Goldstein

2015: 19ff.). Kant bewegte sich nie mehr als 40 Kilometer von Königsberg weg.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

können zwar innerhalb dieser Schranken brauchbar seyn; aber sobald sich der Ge-

sichtskreis erweitert, der Sehepunkt verrückt, werden sie da nicht einseitig und

halbwahr erscheinen?« (Forster 1786: 75) Die Vorstellung, dass man in der Erfah-

rung nur findet, was man braucht, wenn man vorher weiss, was man sucht, be-

wertet Forster negativ: Ein solches Vorgehen berge die Gefahr, sich selbst wie auch

andere zu täuschen (vgl. ebd.). Ideen, die anleitend sein sollen für das Sammeln

empirischer Daten, können schlichtweg irreführend sein. Damit geht auch einher,

dass Forster davor warnt, das künstliche Ordnungssystem mit der Wirklichkeit zu

verwechseln. Er ist überzeugt, dass wenn »die Ordnung der Natur [...] unseren

Eintheilungen nicht [folgt], und man ihr dieselben aufdringen will, [man] in Un-

gereimtheiten [verfällt].« (Ebd.: 90)

Forster schlägt eine andere Art der Erkenntnisgewinnung vor: Eine Wahrheit

sei dann gegeben, wenn viele Reisende die gleichen Beobachtungen machen, ob-

wohl sie unterschiedliche Begriffe und Kenntnisse haben. Eine Tatsache ergibt sich

nicht dadurch, dass eine Beobachtung in einem reflektierten System eine Veror-

tung findet, sondern ist nach Forster dann gegeben, wenn trotz der Verortung in

einem Gedankengebäude die gleiche Beobachtung festgehalten wird. Damit geht

es ihm jedoch weniger darum, dass sich eine Wahrheit dann zeigt, wenn eine

Auseinandersetzung zwischen unterschiedlichen theoretischen Positionen statt-

findet und ein Gemeinsames gefunden wird. Vielmehr statuiert er einen sinnli-

chen Eindruck, der von jeglicher gedanklichen Überformung frei ist (vgl. Sobo-

leva 2012: 124). So spricht er von einem unbefangenen Zuschauer, dessen Schil-

derungen er mehr Vertrauen entgegenbringt als »einem Beobachter, den ein feh-

lerhaftes Princip verführt, den Gegenständen die Farbe seiner Brille zu leihen.«

(Ebd.: 76) Dennoch gibt es auch für ihn Kriterien, die eine gute Beobachtung aus-

zeichnen. Das sind »Aufmerksamkeit, Beurtheilungskraft und Unpartheylichkeit«

(ebd.). Forster lehnt auch das von Kant vorgeschlagene Experiment zur Bestim-

mung der ›richtigen‹ Hautfarbe ab. Er bezeugt, er habe in Europa gesehen, wie

schwarze Kinder geboren wurden. Der Ort der Geburt habe keinerlei Einfluss auf

die Hautfarbe gehabt (vgl. ebd.: 80).

»Ein jedesWesenderNatur ist,was es seyn soll, nur andemOrte, für den sie es ent-

stehen ließ: eine Wahrheit, die man in Menagerien und botanischen Gärten täg-

lich bestätigt sieht. Der Neger, in Europa geboren, ist wie eine Treibhauspflanze,

ein modificirtes Geschöpf: in allen der Veränderung unterworfenen Eigenschaf-

ten mehr oder weniger dem unähnlich, was er in seinem Vaterlande geworden

wäre.« (Ebd.: 82)

Das Experiment hat nach Forster insgesamt den Nachteil, dass es eine künstli-

che und damit verfälschte Situation kreiert, aus der keine weiteren Folgerungen

gezogen werden können. Damit tönt bereits an: Forster kritisiert die zentrale Stel-

lung, die Kant in seinem zweiten Aufsatz zu den ›Menschenrassen‹ der Hautfarbe

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 73

einräumt. Forster bringt verschiedene Argumente ein, um Kants Fokussierung auf

die Hautfarbe zu hinterfragen. Er verweist auf Linné, der bereits festhielt, dass die

Hautfarbe kein zuverlässiges Kriterium, sondern vielmehr als zufällige und ver-

änderliche Eigenschaft zu betrachten sei (vgl. ebd.: 82). Forster lässt es nicht auf

dieser einen Referenz auf eine Autorität beruhen, sondern konfrontiert Kant mit

einem konkreten Problem, das sich aus dessen Systematisierung der Menschen in

vier ›Rassen‹ ergibt. Kant subsumiert ›Kaffer‹ unter die schwarze ›Rasse‹, Abessi-

nier jedoch zählt er zu den ›Weissen‹. Beide weisen jedoch nach Forster die glei-

che Hautfarbe auf.43 Das Kind, das von solchen Eltern abstammt, definiert Forster

als »Blendling«, da je ein Elternteil einer anderen ›Rasse‹ zugeordnet ist. Jedoch

lässt sich bei diesem Kind keine »halbschlächtige Anerbung« ausmachen, da in der

Hautfarbe keine deutliche Differenz besteht. Deshalb sieht Forster das Kriterium,

das Kant ins Zentrum seiner Bestimmung von ›Menschenrassen‹ stellt, als »übel-

gewählt und vewerflich« (ebd.: 83) an.

Weiter kritisiert Forster Kants argumentative Vorgehensweise. Neben der

Hautfarbe führt Kant lediglich »Krankheiten und Mißgeburten« an und schliesst

von dort aus auf »natürliche Eigenthümlichkeiten der Bildung« (ebd.: 92). Andere

Aspekte der Erscheinung von Menschen erwähnt Kant nicht – womit er sich nicht

auf der Höhe der zeitgenössischen Diskussion befinde, wie Forster aufzuzeigen

versucht. So verweist Forster auf die Publikation seines Freundes Samuel Thomas

Soemmerring von 178544, in welcher dieser mit anatomischen Untersuchungen

nachgewiesen hat, dass es körperliche Verschiedenheiten zwischen ›Neger‹ und

›Europäer‹ gibt. Soemmerring will in seiner Schrift aufzeigen, dass die ›Mohren‹

nicht einfach als ›schwarze Europäer‹ anzusehen sind. Vielmehr will er seine

Intuition bestätigen, die ihm sagt, dass es Unterschiede in der körperlichen

Ausbildung gibt, die sich durch naturwissenschaftliche Methoden objektiv fest-

stellen lassen. So stellt Soemmerring in seiner Schrift fest, alle Knochenpartien

der Sinnesorgane seien bei den ›Schwarzen‹ kräftiger ausgebildet. Aufgrund der

gröberen Ausgestaltung der Sinnesorgane vermutet er stärkere Nerven, die mit

dem Gehirn verbunden seien, und folgert insgesamt, dass der ›Mohr‹ ein kleineres

Hirn habe (vgl. ausführlicher van Hoorn 2004: 145ff.). Diese Untersuchung beweist

für Forster, dass der Hautfarbe keine relevante Aussagekraft zugesprochen werden

kann, sondern vielmehr »der Neger sichtbarlich so wohl in Rücksicht äusserer als

innerer Gestaltung weit mehr übereinstimmendes mit dem Affengeschlecht habe,

als der Weisse.« (Forster 1786: 85)

43 Abessinien (oder Habessinien, wie Kant schreibt) bezeichnet ein im heutigen Äthiopien lie-

gendes Gebiet. Mit »Kaffern« ist wahrscheinlich ein Angehöriger der Xhosa gemeint, die im

südlichen Afrika verortet wurden.

44 Dies ist die zweite, wesentlich überarbeitete Version, die Soemmerring Forster gewidmet

hat; die erste Version erschien 1784 (vgl. van Hoorn 2004: 143).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Diese Schlussfolgerung kann Forster an Soemmerrings Studie nachvollziehen,

da beide von einem Gesamtzusammenhang aller Lebewesen in der Natur ausge-

hen. Sie beobachten »eine Analogie der Bildung durch alle Säugthiere hindurch

bis zum Wallfische« (ebd.). Da der Orang-Utan als jenes Tier gesehen wird, das

dem Menschen am nächsten steht, stellt sich die Frage, welche Menschen ihm am

ehesten ähneln. Soemmerring sieht den Missing Link in dieser Naturkette in den

schwarzen Menschen. In seiner Darstellung betont Forster wiederum, damit wer-

de nicht behauptet, dass schwarze Menschen keine Menschen seien: Ein affenähn-

licher Mensch sei kein Affe, sondern immer noch ein Mensch (vgl. ebd.: 84ff.).45

Dennoch nimmt Forster keine kategorialen Einteilungen vor, die unterschiedliche

Gattungen klar voneinander trennen würden, sondern vermerkt lediglich verschie-

dene Abstände zwischen unterschiedlichen »Bildungen«. Diese unterschiedlichen

Abstände erklären, weshalb bestimmte Gattungen miteinander fruchtbare Jungen

zeugen können, zum Beispiel der Hund und der Fuchs, andere hingegen nicht (vgl.

ebd.: 88f.).

Diese Argumente Forsters verdeutlichen, dass die Hautfarbe kein relevantes

Merkmal sein kann, um unterschiedliche Varietäten zwischen den Menschen zu

statuieren. Dennoch stellt sich die Frage, wie die Unterschiede in der Hautfar-

be zu erklären sind. Die Farbe der Haut betrachtet Forster als Anpassungsleistung

des Menschen an das Klima. Er skizziert eine Hautfarbenskala, die auf einer Nord-

Süd-Achse verläuft,wie ermit Blick auf den amerikanischen und asiatischenKonti-

nent verdeutlicht. Dabei hat Forster wenig Problememit der Vorstellung, schwarze

Menschen könnten im Verlauf der Zeit weiss werden – oder auch umgekehrt (vgl.

ebd.: 80f.) –, auch wenn bis jetzt nicht aufgezeigt werden konnte, dass eine solche

vollständige Umwandlung tatsächlich stattgefunden habe (vgl. ebd.: 91). Forster

findet es jedoch überhaupt nicht einleuchtend, dass es nur eine einmalige Anpas-

sungsleistung an das Klima geben sollte:

»Allein wie ist nun derselbe Verstand, der hier so richtig ausrechnete welche Län-

der und welche Keime zusammentreffen müßten, [...] auf einmal so kurzsichtig

geworden, daß er nicht auch den Fall einer zweytenVerpflanzung vorausgesehen?

Dadurch wird ja die angebohrne Eigenthümlichkeit, die nur für Ein Klima taugt,

gänzlich zwecklos« (ebd.: 94).

Forster bezweifelt, dass eine Unterscheidung in Naturbeschreibung und Naturge-

schichte sinnvoll ist. Rhetorisch zugespitzt unterstellt er Kant, mit seiner Natur-

geschichte eine Wissenschaft für Götter eingeführt zu haben, da Kant Fragen zu

ursprünglichen Zuständen oder zur anfänglichen Anzahl Gattungen aufwirft. Sol-

che Fragen können gemäss Forster von Menschen kaum endgültig geklärt werden:

45 Soemmerring war sich bewusst, dass seine Studie für die Rechtfertigung der Sklaverei dien-

lich sein könnte und spricht sich explizit gegen die Sklaverei aus (van Hoorn 2004: 144).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 75

»Wer ist Vermögend den Stammbaum auch nur einer einzigen Varietät bis zu ih-

rer Gattung hinauf darzulegen, wenn sie nicht etwa erst unter unsern Augen aus

einer andern entstand?« (Ebd.: 87)46 Forster versteht Kants Beweis für die Einheit

einer Gattung vielmehr als Definition, die letztlich nicht viel zur Klärung, wie die

Unterschiede zwischen denMenschen zu verstehen sind, beitragen kann (ebd.: 86).

Das zentrale kantische Moment zur Bestimmung einer Realgattung ist die ge-

meinsameZeugungskraft. Forster betont in dieser Bestimmung denExperimental-

charakter und weist dessen Gültigkeit zurück. Denn eine solche Mischung komme

in der Natur nicht vor: Von Natur aus hätte jede Art sowieso einen Hang zu ih-

resgleichen und eine Abscheu vor anderen Tieren, sodass die Frage, wer mit wem

fruchtbare oder unfruchtbare Nachkommen zeugen würde, keine gute Grundlage

für die Einteilung liefere. Dies gelte auch für schwarze und weisse Menschen:

»[S]o würden wir sowohl bey Schwarzen als bey Weissen, vor der ungleicharti-

gen Vermischung Ekel und Abscheu bemerken. Noch jetzt, glaube ich, darf man

diesen Widerwillen vom rohen unverdorbenen Landmann erwarten: er wird die

Negerin fliehen: wenigstens wird Geschlechtstrieb nicht das erste seyn, was sich

bey ihrem Anblick in ihm regt.« (Ebd.: 88)

Kants experimentellen Zugang zur Frage der Fortpflanzung kann sich Forster nur

durch Gefangenschaft erzwungen und künstlich vorstellen. Deshalb tauge dieses

Vorgehen in seinen Augen nicht als Beweis. Anders gesagt, betrachtet Forster die

gemeinsame Fortpflanzungsfähigkeit nicht als Zeichen einer gemeinsamen Ab-

stammung, obwohl er zugibt, dass die Frage der Fortpflanzung durchaus ungelöst

sei. Allerdings sei sie nicht nur bei den Menschen offen, denn auch die Tatsache,

dass sich Rinder mit den Bisons in Amerika und Asien und dem indischen Bu-

ckelochsen fortpflanzen, sei ebenso rätselhaft (ebd.: 96). Diese offene Frage werde

nicht gelöst, indem die Naturgeschichte von der Naturbeobachtung getrennt wer-

de. Statdessen plädiert Forster dafür, beide als Teile eines Ganzen anzusehen (vgl.

ebd.: 86).

Forster vertritt in seinem Brief die These der Polygenesis. Dabei lässt er jedoch

Vorsicht walten, da ihm bewusst ist, dass diese Theorie als ketzerisch angesehen

46 Forster spricht im Text zunächst von Varietäten, verbleibt also im linnéschen Vokabular und

nimmt Kants Begriffsvorschlag der ›Rassen‹ nicht auf (vgl. ebd.: 96). Er kritisiert auch Kants

Bestimmung des Begriffs ›Rasse‹, da dieser Begriff allgemein eine andere Bedeutung habe:

Er »meint Abstammung überhaupt, wiewohl auf eine unbestimmte Weise.« (Ebd.) Dieses

Verständnis präzisiert er noch: »Es sollte mehr nicht heissen, als ein Haufen Menschen, de-

ren gemeinschaftliche Bildung eigenthümliches und von ihren Nachbarn abweichendes ge-

nug hat, um nicht unmittelbar von ihnen abgeleitet werden zu können; ein Stamm, dessen

Herkunft unbekannt ist, und denman folglich nicht so leicht unter eine der gewöhnlich ange-

nommenen Menschenvarietäten rechnen kann, weil uns die Kenntniß der Zwischenglieder

fehlt.« (Ebd.: 96f.)

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

wird – was er in Bezug auf Voltaire thematisiert. Gegen Ende des Briefes nimmt

er zu diesem Punkt explizit Stellung: »Unstreitig läßt sich diese genaue Verhält-

niß zwischen dem Lande und seinen Bewohnern am leichtesten und kürzesten

durch eine lokale Entstehung der letztern erklären.« (Ebd.: 95f.) Für ihn ist diese

These plausibler als die Annahme, dass an einem Ort der Welt der »Vorrath für je-

des Klima und jedes Element« (ebd.: 95) aufgefunden werden könne. Forster zeigt

anhand von Voltaire, dass die Annahme der Polygenesis mit einem religiösen Dog-

ma in Konflikt steht. Umgekehrt lässt sich der Brief jedoch auch so interpretieren:

Forster wirft Kant implizit vor, diesem religiösen Dogma zu folgen, weil er von

einem ersten Paar ausgeht, was Forster mit Rückgriff aufMutmasslicher Anfang ver-

deutlicht. Zusammen mit Bestimmung gelesen unterstellt er ihm, dem biblischen

Narrativ zu folgen und nicht rein naturwissenschaftlich vorzugehen (vgl. Zammi-

to 2012: 229f.).47

Forsters Position lässt sich damit auf zwei miteinander verbundene Annah-

me zuspitzen: Lebewesen sind an unterschiedlichen Orten entstanden und bilden

zusammen eine Scala naturae, das heisst, alle Lebewesen lassen sich in einer Stu-

fenleiter miteinander in Bezug setzen. Er nimmt einen viel weiteren Blickwinkel

als Kant ein, da er die Diskussion nicht nur auf Unterschiede zwischen Menschen,

sondern auf das ganze Tierreich ausweitet. Wie in den bisherigen Ausführungen

bereits deutlich wurde, stellt sich aus dieser Sichtweise die Frage,welcheMenschen

den Affen am nächsten stehen – womit eine deutliche Hierarchisierung zwischen

Menschen vorgenommen wird, die jedoch anders gelagert ist als jene von Kant, da

diese nicht als kategorialer Unterschied verstanden wird. In solchen begrifflichen

Einteilungen, wie Kant sie vorschlägt, sieht Forster kein Argument gegen die Skla-

verei. So fragt er: Ob der Gedanke einer gemeinsamen Abstammung jemals »die

aufgehobene Peitsche des Sklaventreibers sinken hieß?« (Ebd.: 99) In Kants Vor-

schlag erkennt Forster ein Lehrgebäude, dessen ethische Wirksamkeit er bezwei-

felt. Er schlägt eine praktische Erziehung vor, deren fassliche Beispiele einen tiefen

Eindruck hinterlassen sollen. Den Gedanken zweier unterschiedlicher Menschen-

gattungen, den weissen und den schwarzen Menschen, die Teil der Scala naturae

sind, betrachtet Forster eher als adäquates Mittel, um Gedanken und Gefühle zu

entwickeln, die die Sklaverei verhindern könnten, da durch sie das Weltbild trans-

portiert wird, dass jedes Wesen im Plan des Ganzen fest verwoben ist.

Forsters Position macht also deutlich, dass die Theorie der Monogenesis, die

betont, dass alle Menschen einer Gattung angehören, zeitgenössisch nicht auto-

matisch als Verurteilung der Sklaverei verstanden wurde. Doch verhindert auch die

Annahme der Polygenesis, deren ethisches Potenzial Forster herausstreicht, nicht,

47 In diesem Zusammenhang kann auch verständlicher werden, warum Forster den Aufsatz Be-

stimmung mit dem Text Mutmasslicher Anfang zusammen liest: Dadurch kann er aufkläreri-

sche und politische Implikationen der naturwissenschaftlichen Thesen thematisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 77

an die Überlegenheit der weissen Menschen zu glauben. Vielmehr hinterlässt sein

Einwurf den Eindruck, dass trotz aller Kritik an Kants Position ein gemeinsamer

Anschlusspunkt gegeben ist: die Differenz zwischen schwarzen und weissen Men-

schen und die deutliche Überlegenheit der ›Weissen‹. Wie Forster am Ende des

Briefes klarstellt, hat bei Afrikaner_n »die Vernunft nur die erste Kindheitsstufe«

(ebd. 100) erstiegen. Dass es einen Machtunterschied zwischen Europäer_n und

Afrikaner_n gibt, bezweifelt Forster also nicht, allerdings gilt es, diesen nicht in

ein Gewaltverhältnis münden zu lassen. Der ›Weisse‹ solle die Vaterstelle einneh-

men und den heiligen Funken der Vernunft zur Entwicklung bringen, womit er die

›Weissen‹ mit Halbgöttern vergleicht:

»Durchdich konnte, sollte erwerden,was dubist, oder seyn kannst, einWesen, das

im Gebraucht aller in ihm gelegten Kräfte glücklich ist; aber geh, Undankbarer!

auch ohne deinen Willen wird er es einst, durch dich: denn auch du bist nur ein

Werkzeug im Plane der Schöpfung!« (Ebd.: 100)

3.5 Kritik der Grenzüberschreitungen: Über den Gebrauch
teleologischer Prinzipien in der Philosophie (1788)

Herausgefordert von diesen Einwänden Forsters, reagiert Kant 1788mit einemwei-

teren Aufsatz zumThema ›Menschenrassen‹: Über den Gebrauch teleologischer Prinzi-

pien in der Philosophie.Dass der Begriff ›Rasse‹ im Titel des Aufsatzes keinen Eingang

mehr gefunden hat, kann als Hinweis auf eine Modifikation der Position gedeu-

tet werden. Zammito (2012: 235) erachtet auf Grundlage der Forschungsliteratur

die These, Kant habe in den 1780er Jahren seine Position modifiziert, als gut be-

gründet. Während Kants erster Beitrag als Partizipation an der Theoretisierung

der Lebenswissenschaften verstanden werden kann, ist er in seinem Aufsatz von

1788 viel skeptischer und konzentriert sich auf die Kritik an den Methoden der

sich herausbildenden Lebenswissenschaften. Dieser kritische Zugang äussert sich

in diesem Text als Diskussion des Zwecks.48

Die Unterscheidung in Naturbeschreibung und Naturgeschichte, die Kant ver-

teidigt, ist die Basis für das Verständnis des kantischen Begriffs von ›Rasse‹. An-

hand dieser Unterscheidung reflektiert Kant inÜber denGebrauchweitergehend das

48 Der Text Über den Gebrauch kann auch in Bezug auf den Streit zwischen Kant und Herder

interpretiert werden. Kant wendete sich in den 1780er Jahren mit seiner Rezension zu den

Ideen zur Philosophie der Geschichte derMenschheit öffentlich gegen seinen ehemaligen Schüler

Herder (vgl. ausführlich dazu Zammito 1992). Zammito zeigt in seiner Studie den Einfluss

des Pantheismus-Streits vor allem für die Kritik der Urteilskraft. Im Text Über den Gebrauch

steht jedoch die Auseinandersetzung mit Forster deutlich im Vordergrund.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

damit verbundene teleologische Denken, das er im zweiten Teil der Kritik der Ur-

teilskraft dann ausführlich begründen wird (siehe Kapitel 6). Die Erläuterung des

teleologischen Denkens bildet die Klammer in diesem Aufsatz; Kant beginnt seine

Replik mit der Unterscheidung von theoretischen und teleologischen Erklärungs-

arten, erläutert diese jedoch erst gegen Ende. In den Ausführungen zur teleolo-

gischen Denkart wird die Verbindung dieses Denken mit dem Unternehmen der

Kritik explizit.

Kant gibt zu, dass, wenn man die Naturgeschichte in diesem Sinne versteht,

wie Forster sie beschreibt, dies durchaus eine Wissenschaft für Götter wäre. Nur

stellt er klar, er habe eine andere Art von Naturgeschichte vor Augen. So gehe es

ihm nicht um eine Erzählung oder eine Beschreibung – was zeitgenössisch offen-

bar in erster Liniemit diesemWort assoziiert wurde (vgl. Über denGebrauch A: 43).

Vielmehr geht es ihm um einen »Zusammenhang gewisser jetziger Beschaffenhei-

ten der Naturdinge mit ihren Ursachen in der ältern Zeit nach Wirkungsgesetzen,

die wir nicht erdichten, sondern aus den Kräften der Natur, wie sie sich uns jetzt

darbietet, ableiten« (ebd. A: 41). Durch eine Analogie kann also von einem jetzigen,

beschreibbaren Zustand auf einen früheren Zustand geschlossen werden. Eine sol-

che Analogiebildung basiert auf Wirkungsgesetzen. Die Gültigkeit dieser Gesetze

auch für die Vergangenheit angenommen werden kann. Dennoch räumt Kant ein,

dass eine solchermassen verstandene Geschichte im Gegensatz zu einer Natur-

beschreibung »nur Bruchstücke, oder wankende Hypothesen« (ebd. A: 42) liefern

kann.

Ein solches Geschichtsverständnis bringt mit sich, dass bestimmte Beobach-

tungen als Kennzeichen fungieren. Damit jedoch ein bestimmtes Ding zu einem

solchen Kennzeichen werden kann, braucht es eine vorgängige Idee oder ein lei-

tendes Prinzip: »[S]o ist wohl ungezweifelt gewiß, daß durch bloßes empirisches

Herumtappen ohne ein leitendes Prinzip, wornach man zu suchen habe, nicht

Zweckmäßiges jemals würde gefunden werden; denn Erfahrung methodisch an-

stellen heißt allein beobachten« (ebd. A: 40). Zunächst muss die Methode geklärt

werden, bevor ein Objekt bestimmt werden kann (vgl. ebd. A: 38). Kant unterstellt

Forster, diesem Vorgehen implizit zu folgen, da er der Systematisierung von Lin-

né folgt. Forster geht somit ebenfalls theoriegeleitet vor, ansonsten wäre es ihm

nicht möglich, eine systematische Naturbeschreibung vorzuschlagen. Doch äus-

sert sich Forster nicht nur in Bezug auf die Naturbeobachtung, sondern speku-

liert auch über den »ersten Ursprunge des Negers« (ebd.: A 41). Diese Spekulation

gehört »gewiß nicht zur Naturbeschreibung, sondern nur zur Naturgeschichte«

(ebd.), kommentiert Kant. Forsters These, die Menschen seien aus zwei ursprüng-

lich verschiedenen Stämmen hervorgegangen, reicht in jenen Bereich hinein, den

Kant als Naturgeschichte fasst. Der Begriff ›Rasse‹ ist ohne die Frage nach der

Abstammung gar nicht denkbar und muss deshalb eindeutig der Naturgeschichte

zugeordnet werden:

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 79

»Was ist eine Rasse? DasWort steht gar nicht in einem System der Naturbeschrei-

bung, vermutlich ist also auch das Ding selber überall nicht in der Natur. Allein

der Begriff, den dieser Ausdruck bezeichnet, ist doch in der Vernunft eines jeden

Beobachters der Natur gar wohl gegründet« (ebd. A: 43f.).

Eine ›Rasse‹ lässt sich also in derNatur direkt nicht beobachten –aber es lassen sich

Hinweise finden, die darauf hindeuten, dass sich eine empirische Basis für diesen

vernünftigen Begriff auch in der Vergangenheit vermuten lässt. Dass nun jedoch

Forster von der Verschiedenheit zwischen schwarzen und weissen Menschen auf

eine ursprüngliche Verschiedenheit schliesst, sieht Kant als unbegründet an: »Von

der Verschiedenheit des ursprünglichen Stammes kann es keine sichere Kennzei-

chen geben, als die Unmöglichkeit, durch Vermischung zweier erblich verschie-

denen Menschenabteilungen fruchtbare Nachkommen zu gewinnen.« (Ebd. A: 46)

Wenn eine Polygenesis der Menschheit angenommen wird, könnte diese Theorie

durch die Tatsache bestätigt werden, dass diese beiden Stämme zusammen keine

fruchtbaren Nachkommen zeugen können. Die Unfruchtbarkeit von ›Mischlingen‹

wäre für Kant ein sicheres Kennzeichen dafür, dass Menschen ursprünglich un-

terschiedlicher Herkunft sein könnten. Diese Unfruchtbarkeit scheint jedoch nicht

gegeben zu sein, weshalb »eine gemeinschaftliche Abstammung derselben wenigs-

tens möglich zu finden« (ebd. A: 46) ist. Weil also diese Unfruchtbarkeit bisher

nicht beobachtet wurde, ist es nach Kant zumindest nicht auszuschliessen, dass

alle Menschen einer Familie – wenn auch nicht einem einzigen Paar, wie Forster

dies zugespitzt hat – zugeordnet werden müssen.

Obwohl Forster seine Überlegungen als Alternative zu Kant präsentiert, sieht

Kant selbst in dessen Ausführungen durchaus einen Anknüpfungspunkt, der ei-

ne Annäherung ermöglichen soll. Die Übereinstimmung besteht darin, dass auch

für Forster der Unterschied zwischen den »Negern« und den übrigen Menschen

gross genug sei, »um sie nicht als ein bloßes Naturspiel und Wirkung zufälliger

Eindrücken zu halten, sondern dazu ursprünglich dem Stamme einverleibte An-

lagen, und spezifische Natureinrichtung fodert.« (Ebd. A: 107). Nach Kant treffen

sich also Forster und er selbst an folgendem Punkt: Es gibt zwischen Menschen

zumindest eine Differenz, die nicht bloss dem Zufall zugerechnet werden kann

und von der sogar Forster ausgeht, dass sie vererbt wird. Zugespitzt bedeutet dies,

dass Kant auf dem Rücken der Feststellung der Existenz einer radikalen Differenz

zwischen schwarzen und weissen Menschen Forster die Hand reicht. Ob daraus

letztlich zwei oder nur ein Menschenstamm abgeleitet werde, erachtet Kant denn

auch als »keine so große Zwistigkeit« (ebd. A: 108) – schliesslich bewege man sich

im hypothetischen Bereich. Relevant ist für Kant, dass es Differenzen gebe, die als

Kennzeichen genommenwerden können –und diese Differenzen sieht er nicht nur

zwischen schwarzen und weissen Menschen als gegeben an, sondern er fügt noch

die »Indier und Amerikaner« (ebd.) hinzu, womit er wiederum vier ›Menschenras-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sen‹ postuliert. Das Wirkungsgesetz ist die Fortpflanzung, durch die bestimmte

Merkmale beständig weitergereicht werden. Sichtbare Eigenschaften, denen Kant

eine »radikale Eigenthümlichkeit« (ebd. A: 44)49 zuspricht, die sich in der Abfolge

von Zeugungen entwickeln und über Generationen ›halbschlächtig‹ vererbt wer-

den, sind das sichere Kennzeichen, das die Existenz von ›Rassen‹ plausibel sei.

Doch die Feststellung einer nicht nur dem Zufall zurechenbaren Differenz zwi-

schen Menschen eröffnet nicht nur die Frage nach demWoher, sondern auch nach

demWozu, also die Zweckfrage. Für die ›Rasse‹ sieht Kant »die Tauglichkeit zu we-

niger, aber wesentlichern Zwecken« (ebd. A: 49), deren Nützlichkeit er in der »Er-

haltung der Spezie in einigen wenigen von einander vorzüglich unterschiednen

Klimaten angelegt sein durften« (ebd. A: 106). Diese grenzt er ab von vernunft-

losen Tieren, da »deren Existenz bloß als Mittel einen Wert haben kann, darum

zu verschiedenem Gebrauche verschiedentlich schon in der ›Anlage‹ (wie die ver-

schiedenen Hunderassen, die nach Buffon von dem gemeinschaftlichen Stamme

des Schäferhundes abzuleiten sind) ausgerüstet sein mußten« (ebd.). Damit bringt

Kant die Bestimmung des Menschen als Zweck an sich ein und grenzt sie von der

Bestimmung aller anderen Lebewesen als Mittel zum Zweck ab. Verglichen mit

Tieren scheint die Differenz zwischen den Menschen nicht sehr gross und zudem

auf einen einzigen Zweck hin ausgerichtet zu sein, und zwar das Überleben der

Menschen in unterschiedlichen Klimata zu gewährleisten. Mit dieser Zweckbe-

stimmung zieht Kant jedoch ein neues Wissensfeld hinzu: die Bestimmung des

Menschen, wie er sie in der praktischen Philosophie vorgenommen hat. Die Tiere

versteht Kant demgegenüber als Instrumente, die in ihremWesen die Bestimmung

zumultiplen Zwecken reflektieren.Während diese äusseren Zwecke den Zweck der

Tiere ausmachen, ist die Situation für die Menschen eine andere: Sie sollen nicht

als Mittel für weitere Zwecke betrachtet werden. Dennoch prägt ein Zweck, näm-

lich die Anpassung an die Klimata, auch das Erscheinungsbild der Menschen.

Kant greift in seiner Zweckdiskussion auch den Begriff der Varietät auf – dies

mag überraschen, da er diesen Begriff der Naturbeobachtung und nicht der Na-

turgeschichte zuweist (vgl. ebd. A: 44). Bei der Varietät handelt es sich um eine

erbliche Eigenschaft, die aber »nicht klassifisch ist, weil sie sich nicht unausbleib-

lich fortpflanzt« (ebd. A: 47). Merkmale, die Kant als Varietäten fasst, unterliegen

keiner erkennbaren Gesetzmässigkeit, die über die anwesenden Generationen hin-

aus Analogieschlüsse erlauben würde. Dennoch mutmasst Kant, dass auch Unter-

schiede von Haar- oder Augenfarben in den ersten ›Anlagen‹ enthalten waren und

sich in der Fortpflanzung allmählich entwickelt und differenziert haben (vgl. ebd.

49 Kant greift damit eine Bemerkung Forsters zur Bedeutung des Wortes ›Rasse‹ auf: Das Wort

sei aus dem Französischen übernommen worden und mit racine und radix verwandt. Damit

bezeichne dasWort »Abstammung überhaupt, wiewohl auf eine unbestimmteWeise« (Fors-

ter 1786: 96).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 81

A: 48). Der Zweck von Varietäten liegt jedoch nicht im Erhalt der Spezies, son-

dern in der Ausbildung des Individuums zu besonderen Zwecken (vgl. ebd. A: 48f.).

Ein solch besonderer Zweck kann jedoch nicht genauer benannt werden. So bilden

diese Merkmale ebenfalls Kennzeichen, die jedoch nicht entziffert werden kön-

nen. Diese These versucht Kant zu plausibilisieren, indem er auf die Darstellung

von Menschen in der Kunst zurückgreift. In der Darstellung von Menschen sei es

möglich zu erkennen, ob ein Gesicht bloss erfunden sei oder ein Abbild der Reali-

tät vorstelle – auch wenn der Mensch der betrachtenden Person nicht bekannt sei.

Dennochwürde eine wahrhafte Abbildung »einen dunkel vorgestellen Zweck« (ebd.

A: 49) enthalten. Ein expliziter letzter Zweck lasse sich hier also nicht erkennen,

vielmehr deute die Varietät auf »die größte Mannigfaltigkeit zum Behuf unendlich

verschiedener Zwecke« (ebd.). An anderer Stelle formuliert Kant, der Zweck der

Natur bestehe gerade in der Hervorbringung der Mannigfaltigkeit der Charaktere

(vgl. ebd. A: 50).

In der Diskussion von Zwecken, die durch die Varietäten angedeutet werden,

kommt also ein weiteres Wissensfeld hinzu: die Ästhetik. Hier sieht Kant einen

Zweck gegeben, ohne dass dieser jedoch ausbuchstabiert werden könnte. Diese

Unbestimmtheit hat jedoch einen Effekt: Der Verweis von Varietäten auf unend-

lich verschiedene Zwecke wirft sich in der zweiten Formulierung auf sich selbst

zurück, indem die Mannigfaltigkeit selbst zum Zweck wird. Mit dieser Zweckdis-

kussion verbindet Kant nun auch die Frage, ob die Natur eine Vermengung von

Differenzen anstrebt. In Bezug auf Varietäten hält er fest, die Natur scheine eine

Zusammenschmelzung zu verhüten, da der Zweck eben gerade in der Mannig-

faltigkeit der Charaktere bestehe (ebd. A: 50). Bei jenen Differenzen, die Kant als

›Rassenmerkmale‹ betrachtet, erlaubt die Natur zwar eine Zusammenschmelzung,

fördert diese aber nicht. Denn durch eine Mischung werde ein Geschöpf zwar für

mehrere Klimata tauglich, sei aber für keines mehr vollständig angemessen (vgl.

ebd.). Da der Zweck, den Kant mit ›Rasse‹ verbindet, in der Anpassung an ein Kli-

ma besteht, macht in seinen Augen eine ›Mischung‹ aus der Sicht des Naturzwecks

keinen Sinn.

Argumentativ stützt Kant diese Zweckbestimmung auch in der Beantwortung

der Frage Forsters, warum die Natur denn nur eine einmalige Anpassung an das

Klima vorgesehen habe. Kant rechtfertigt die Annahme der Einmaligkeit mit dem

Argument, dadurch solle keine Verwechslung des Klimas, »vornehmlich des war-

men mit dem kältern« (ebd.: 117) passieren:

»Denn eben diese übele Anpassung des neuen Himmelsstrichs, zu dem schon an-

gearteten Naturell der Bewohner des alten, hält sie von selbst davon ab. Und wo

haben Indier oder Neger sich in nordlichen Gegenden auszubreiten gesucht? –

Die aber dahin vertrieben sind, haben in ihrer Nachkommenschaft (wie die kreo-

lischen Neger oder Indier, unter dem Namen der Zigeuner) niemals einen zu an-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sässigen Landanbauern oder Handarbeitern tauglichen Schlag abgeben wollen.«

(Ebd. A: 117)

Kant argumentiert hier im Grunde gegen eine bestimmte Migrationsbewegung,

und zwar jene, die von südlichen Ländern ausgeht und das Ziel in kälteren Gegen-

den hat. Die Migration innerhalb von warmen oder kalten Ländern stellt in diesem

Modell kein Problem dar. Das monogenetische Modell Kants sieht damit eine ein-

maligeMigration derMenschen von einemOrt in ein davon unterschiedenes Klima

vor. Ist diese Migration jedoch abgeschlossen, dann gibt es ein Passverhältnis zwi-

schen Klima und Mensch, das aufgehoben wird, wenn sich die Menschen wieder-

um in ein anderes Klima begeben. Die Betonung, dass eine Bewegung von heissen

in kalte Gegenden sich nicht anbiete, verleiht der Logik eine Ungleichheit, die als

Resonanz der Behauptung im ersten Text Verschiedene Rassen gelesen werden kann,

dass die ›Weissen‹ am nächsten zur ursprünglichen ›Rasse‹ der Menschen stehend

seien und sich damit noch an alle klimatischen Regionen anpassen könnten. Denn

deren Migration in wärmere Länder problematisiert Kant nicht.

Als Beispiel einer unvollständigen Anpassung an die Umgebung dienen Kant

nun die Amerikaner_innen. Während Kant im früheren Text Bestimmung die Ame-

rikaner_innen einer der vier ›Rassen‹ zugeordnet hat, erklärt er nun, sie würden

als ein Beispiel für eine nicht vollendete »Anartung« (ebd. A: 120) dienen, da sie

aus den südlichen Gegenden in die nördlichen vertrieben worden seien, während

die Anpassung an das Klima noch im Gange war. (Damit greift er die These von

Verschiedene Rassen erneut auf.) Der Wechsel des Aufenthalts habe in der Folge ei-

ne »entgegengesetzte Entwicklung der Anlagen« (ebd.) hervorgerufen. Zu einem

späteren Zeitpunkt, als sie sich wieder im Süden aufhielten, waren die ›Anlagen‹

allerdings bereits entwickelt. Dies erklärt für Kant die gleiche Erscheinungswei-

se von Amerikaner_innen in beiden Hemisphären. Durch den unterschiedlichen

klimatischen Einfluss in der Entwicklungsphase seien sie jedoch an keines der bei-

den Klimata wirklich angepasst. Diese Unangepasstheit zeigt sich nach Kant darin,

dass sie »zu schwach für schwere Arbeit, zu gleichgültig für emsige, und unfähig

zu aller Kultur (wozu sich doch in der Naheit Beispiel und Aufmunterung genug

findet), noch tief unter dem Neger selbst steht, welcher doch die niedrigste un-

ter allen übrigen Stufen einnimmt, die wir als Rassenverschiedenheiten genannt

haben.« (Ebd. A: 121)

Die Anpassung an das Klima, die Kant hier vor Augen hat, umfasst längst nicht

nur dieHautfarbe.Die Konstitution korreliertmit der Fähigkeit zu schwerer Arbeit,

zu der die Amerikaner_innen nicht fähig seien. Welche schweren Arbeiten Kant

meint, expliziert er nicht weiter. Noch harscher fällt das Urteil in Bezug auf die

Ausbildung einer Kultur aus, die er ihnen gänzlich abspricht. Die Klassifizierung

der Amerikaner_innen unterhalb von schwarzen Menschen verdeutlicht, dass Kant

die klare Ausbildung einer ›Rasseneigenschaft‹, wie dies bei schwarzen Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 83

gegeben sei, gegenüber der Vermischung von ›Rasseneigenschaft‹, die er bei den

Amerikaner_innen konstatiert, favorisiert. Zudem zeigt dies auch, dass die egali-

täre Einteilung von Menschen in vier unterschiedliche ›Rassen‹, wie dies in Bestim-

mung geschieht, nun doch wiederum mit einer Hierarchisierung einhergeht. Dass

die Migration in ein anderes Klima negative Konsequenzen mit sich bringt, erör-

tert Kant auch anhand eines anderen Beispiels: Keine der freigelassenen Sklav_en

aus Afrika hätte je ein Geschäft getrieben, »wasman eigentlich Arbeit nennen kann

[...]« (ebd. A: 118). Dies führt ihn zur These, dass es einen

»Trieb zur Tätigkeit (vornehmlich der anhaltenden, die man Emsigkeit nennt) ge-

be, der mit gewissen Naturanlagen besonders verwebt ist, und daß Indier sowohl

als Neger nicht mehr von diesem Antriebe in andere Klimaten mitbringen und

vererben, als sie für ihre Erhaltung in ihrem altenMutterlande bedurften und von

der Natur empfangen hatten, und daß diese innere Anlage eben so wenig erlö-

sche, als die äußerliche sichtbare« (ebd. A: 118).

Mit dieser Ausführung assoziiert Kant rassische Merkmale mit einem bestimm-

ten Arbeitsethos, den er als ›Naturanlage‹ festschreibt, die sich jedoch nur in be-

stimmten ›Rassen‹ ausgebildet habe.Weiter greift Kant zur Untermauerung seines

Arguments auf ein Beispiel zurück, das er bereits inBestimmung vorgebracht hat: So

seien »Zigeuner« ein Volk, das bereits seit zwölf Generationen in Europa anwesend

sei, und dennoch komme ihre Natur so vollständig zum Vorschein, dass es wohl

keinen Unterschied zu denMenschen in Indien gebe, wo Kant den Ursprung dieser

Gruppe vermutet (vgl. ebd. A: 114f.). Damit will Kant Forsters Vermutung widerle-

gen, dass eine zweite Anpassung an das Klima zwar noch nicht beobachtet wurde,

jedoch nicht ausgeschlossen werden kann. Etwas polemisch formuliert Kant, der

Vorschlag, nochmals 12 mal 12 Generationen zu warten, um die Ausbleichung der

Haut festzustellen, »hieße den Nachforscher mit dilatorischen Antworten hinhal-

ten, und Ausflüchte suchen.« (Ebd. A: 114) Kant verwirft also die Vorstellung von

Forster, dass sich ein kontinuierlicher Übergang der Hautfarbe je nach Breitengrad

finden liesse. Das Beispiel der ›Zigeuner_‹ macht deutlich, dass eine noch so lan-

ge Anwesenheit von Menschen dennoch keine Anpassung mit sich bringt. Es sind

eben nicht nur fliessende Übergänge, sondern kategoriale Unterschiede, die Kant

zwischen Menschen konzeptualisiert (vgl. ebd. A: 110f.)

Dass Kant in diesem Text zwar die Relevanz von Hautfarbe verteidigt, jedoch

andere Unterschiede ebenfalls als ›rassische‹ akzeptiert, verdeutlicht die Reaktion

auf Forsters Beispiel der Vermischung eines Habessiniersmit einer ›Kafferin‹. Kant

stimmt Forster zu, dass hier die Hautfarbe nicht zentral sei, sondern Merkmale

wie der Knochenbau die ›halbschlächtige‹ Vererbung anzeigen würden. Obwohl er

in Bestimmung noch klar ausdrückte, dass die Gestalt im Gegensatz zur Hautfar-

be nicht unausbleiblich weitervererbt wird (Bestimmung A: 408), sieht Kant seine

Denkweise von ›Rasse‹ nicht widerlegt. Er bestärkt jedoch, dass dies nur der Fall

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ist, wenn der »zufällige Anstrich durch die Sonne« nicht die erbliche Hautfarbe

verdeckt, sodass die ›wahre‹ Hautfarbe nicht erkennbar sei. Kant sieht die Recht-

mässigkeit seiner Forderung, dass die Zeugungen »im Auslande« – also in einem

kälteren Klima – vorgenommen werden sollten, um die wahre Hautmischung er-

kennen zu können, bestätigt (Über den Gebrauch A: 111ff.). Dennoch lässt sich fest-

halten: Der Brief von Forster bringt Kant an diesem Punkt in Verlegenheit. In der

Argumentation referiert Kant auf weitergehende Differenzen zwischenMenschen,

die er nun ebenfalls als permanente, vererbbareUnterschiede in Betracht zieht.Da-

mit aktualisiert Kant seine Theorie entlang der Vorschläge von Forster, hält jedoch

an seinem Vorgehen und Vokabular fest.

Wie deutlich wurde, verbindet Kant mit dem Begriff von ›Rasse‹ ein Zweck-

denken.Die ausführliche Begründung dieses Zweckdenkens findet sich im zweiten

Teil der Kritik der Urteilskraft. Jedoch deuten bereits Passagen in Über den Gebrauch

an, wie Kant das Zweckdenken als kritisches Denken fasst, auch wenn diese eher

knapp bleiben. Kant skizziert in groben Zügen, dass sich das teleologische Denken

von der theoretischen Erklärungsweise abhebt. Theoretisches und teleologisches

Denken sind zwei unterschiedliche Perspektiven, die auf den ersten Blick nicht

reibungslos miteinander vereinbar sind. Kant stellt klar, dass zunächst so weit wie

möglich Naturuntersuchungen mit der theoretischen Erklärungsweise vorgenom-

men werden sollen. Zugleich weist er darauf hin, dass diese mit einem Mangel

behaftet ist: Die Frage nach der »Endursache« (ebd. A: 37) kann aus dieser Per-

spektive nicht beantwortet werden, insofern sich diese mechanische Sichtweise

an jene Grenzen hält, die Kant in der Kritik der reinen Vernunft aufgezeigt hat (vgl.

ebd.) – dieser Aspekt wurde oben in den Ausführungen zur Zeit aufgegriffen. Zu-

gleich gibt es jedoch eine »Befugnis, ja Bedürfnis« (ebd. A: 36) der Vernunft, diese

kritische Grenze zu überschreiten – und Kant ist in seinen Schriften zu den ›Men-

schenrassen‹ diesem Bedürfnis gefolgt und hat anhand dieses Gegenstandes die

teleologische Sichtweise expliziert.

Mit einer teleologischen Perspektive können genau jene Aspekte in den Blick

kommen, von denen sich keine direkte Erfahrung gewinnen lässt. So können bei-

spielsweise Kräfte, die in einem organisierten Wesen zu wirken scheinen, nicht

durch eine empirische Beobachtung belegt oder widerlegt werden. Demgegenüber

beinhaltet der Begriff eines organisierten Wesens, dass dieses nur als »System von

Endursachen gedacht werden kann« (ebd.: A 127) und dadurch nicht durch eine

physisch-mechanische Erklärungsart erfasst werden kann. In organisierten Lebe-

wesen sieht Kant eine Grundkraft am Werke. Die Art, wie sich Lebewesen entwi-

ckeln, weist darauf hin, dass die mechanische Erklärungsweise nicht ausreicht,

diese Entwicklung fassen zu können. Eine Kraft, die ein solches Verhalten erklären

könnte, kann jedoch auch nicht a priori angenommen werden:

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 85

»Wahre Metaphysik kennt die Grenzen der menschlichen Vernunft, und unter an-

deren diesen ihren Erbfehler, den sie nie verleugnen kann: daß sie schlechterdings

keine Grundkräfte a priori erdenken kann und darf (weil sie alsdennn lauter leere

Begriffe aushecken würde), sondern nichts weiter tun kann, als die, so ihr die Er-

fahrung lehrt (so fern sie nur demAnscheine nach, imGrunde aber identisch sind),

auf die kleinstmögliche Zahl zurück zu führen, und die dazu gehörige Grundkraft,

wenn’s die Physik gilt, in der Welt, wenn es aber die Metaphysik angeht (näm-

lich die nicht weiter abhängige anzugeben), allenfalls außer der Welt zu suchen.

Von einer Grundkraft aber (da wir sie nicht anders als durch die Beziehung einer

Ursache auf eine Wirkung kennen) können wir keinen andern Begriff geben und

keinen Namen dafür ausfinden, als der von der Wirkung hergenommen ist und

gerade nur diese Beziehung ausdrückt.« (Ebd. A: 129f.)

Solche leeren Begriffe, die dann entstehen, wenn die Vernunft ihre eigenen Gren-

zen nicht einhält, findet Kant in Forsters Brief. Dieser habe sich »unvermerkt von

dem fruchtbaren Boden der Naturforschung in die Wüste der Metaphysik« (ebd.

A: 128) verirrt. Er folgt der theoretischen Erklärungsart, weitet diese jedoch unzu-

lässig aus, indem er beispielsweise über den Ursprung der Menschen nachdenkt

oder eine durchgängige Verkettung in der Natur zu erkennen meint. Kant de-

klariert Forster als Hypermetaphysiker, der in grenzlosen Einbildungen herum-

schweift (ebd. A: 129). Wenn aber dieser »Erbfehler« erkannt wird, steht der Ver-

nunft ein anderes Vorgehen zur Verfügung. Eine Grundkraft kann zwar nicht er-

kannt, aber doch vermutet werden, und zwar einerseits innerhalb der Welt oder

andererseits im metaphysischen Bereich, also ausserhalb der Welt. Beide Bezugs-

arten wurden in der Diskussion des Zwecks von ›Rasse‹ und Varietäten deutlich.

So hat Kant Zwecke in der Natur angegeben, aber auch Zwecke genannt, die den

Bereich der Natur übersteigen und damit andere Wissensfelder miteinbeziehen.

Wie obiges Zitat verdeutlicht, kann eine Grundkraft nicht direkt erkannt, aber

es kann auf sie geschlossen werden. Was uns zugänglich ist, ist nur die Wirkung

dieser Kraft. Aus diesemGrund bleibt »der Gebrauch des teleologischen Prinzips in

Ansehung der Natur jederzeit empirisch bedingt« (ebd. A: 132). Damit ein solcher

Rückschluss von einer Wirkung auf eine Ursache oder gar auf eine letzte Ursache

vorgenommen werden kann, braucht es eine grundlegende Analogie: »Wir kennen

aber dergleichen Kräfte, ihrem Bestimmungsgrunde nach, durch Erfahrung, nur

in uns selbst, nämlich an unseremVerstand undWillen, als einer Ursache derMög-

lichkeit gewisser ganz nach Zwecken eingerichteter Produkte, nämlich der Kunst-

werke.« (Ebd. A: 131) Da wir in uns eine Grundkraft kennen, von der wir auch eine

Erfahrung haben, soll keine neue Grundkraft erdacht werden, sondern diese Er-

fahrung in der Erforschung der Natur genutzt werden. Unsere Vernunft wird als

Analogon einem anderen Wesen zugrunde gelegt, »weil sie ohne diese gar nicht

vorgestellt werden können« (ebd. A: 132). Es kann also nicht angenommen werden,

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

dass es eine solche Grundkraft tatsächlich gibt, denn eine solche Hypothese würde

die Grenze dessen überschreiten, was mit Sicherheit gewusst werden kann. Über-

schreitet man die Grenze der Vernunft, kann alles Mögliche erdichtet werden. Um

diese Gefahr zu bannen, gilt es, sich an eine andere Grenze zu halten: Ein teleo-

logisches Urteil kann nur Bruchstücke und Hypothesen liefern. So kann eine dem

menschlichenWillen und Verstand analog gedachte Intelligenz angenommen wer-

den, die bestimmte Wirkungen erklären kann. Doch darf damit kein Anspruch auf

ein konstitutives Urteil verbunden werden, wie Kant in der Kritik der Urteilskraft

formulieren wird. Dies wurde bereits in den Erörterungen zu den ›Menschenras-

sen‹ deutlich. Das teleologische Denken lässt sich also in Bezug auf die theore-

tische Erkenntnis als paradox einordnen: Das teleologische Denken überschreitet

die kritische Begrenzung des Wissbaren, zugleich unterliegt es einer kritischen

Grenzsetzung.

Zurückgeblendet auf den Begriff der ›Menschenrasse‹ bedeutet dies, dass es in-

nerhalb der mechanischen Perspektive keine Möglichkeit gibt, so etwas wie ›Men-

schenrassen‹ zu erkennen. Dazu bedarf es des Überschreitens dieser Grenze. Zu-

gleich verteidigt Kant einen kritischen Gebrauch des teleologischen Prinzips, das

in erster Linie eine Beschränkung bedeutet. Eine solche Überschreitung der Gren-

ze von teleologischen Aussagen sieht Kant in zeitgenössischen Ansätzen wie jenem

von Forster gegeben, wie die Ausführungen zu Bestimmung und Über den Gebrauch

deutlich gemacht haben.

3.6 Fazit

Mit den drei Aufsätzen zumBegriff der ›Menschenrassen‹ etabliert Kant ein neuar-

tiges Denken, in dem die Natur grundsätzlich als historisch verstanden wird. Über

dieses historische Denken postuliert Kant einen Zusammenhang zwischen Lebe-

wesen, der sich nicht direkt von den unmittelbar empirisch beobachtbaren Ähn-

lichkeiten ablesen lässt. Vielmehr rückt die Logik der Fortpflanzung ins Zentrum,

die eine Verbindung zwischen Lebewesen herstellt. Durch diese logische Verbin-

dung wird es auch möglich, Vermutungen über die mögliche Vergangenheit anzu-

stellen. Mit Rückgriff auf die Kritik der reinen Vernunft wurde deutlich, dass sich mit

einem solchen Denken eine unabsehbare Reihe von Bedingtem und Bedingendem

eröffnet. Kant argumentiert, es entspreche dem Bedürfnis der Vernunft, eine sol-

che Reihe durch Endpunkte – foci imaginarii – abzuschliessen. Solche intelligiblen

Endpunkte lassen sich jedoch nicht daraufhin überprüfen, ob es sie in der Natur

wirklich gibt oder nicht. Sie haben jedoch Effekte auf die Naturerkenntnis, da sie

den Blick auf die Natur verändern. Kant etabliert also mit seinen Aufsätzen zum

Begriff der ›Menschenrassen‹ eine neue Perspektive auf die Natur.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der ›Menschenrasse‹ 87

Diese neue Perspektive geht mit spezifischen Arten von Othering und Selbstaf-

firmation einher. Durch die Annahme von ›Keimen‹ und ›Anlagen‹ spricht Kant

dem menschlichen Körper die Fähigkeit zu, sich über mehrere Generationen hin-

weg einem Klima anzupassen. Damit wird als Normvorstellung eine Passgenauig-

keit zwischen Klima und Körper impliziert. Die Abweichungen von dieser Norm-

vorstellung lassen sich als Momente von Othering fassen: Menschen, die sich nicht

nur einem, sondern mehreren Klimata angepasst haben; Menschen, die sich nicht

in jenem Klima aufhalten, an das sie angepasst sind; Menschen, die Eltern haben,

die zwei unterschiedlichen Klimata zugeordnet werden und damit selbst in ihrer

Erscheinung nicht mehr nur einem Klima zugeordnet werden können. Damit wird

deutlich, dass nicht nur die Hierarchisierung zwischen den vier von Kant postu-

lierten ›Menschenrassen‹ problematisch ist, sondern mit dem naturteleologischen

Denken ein spezifisch normatives Denken etabliert wird, mit dem weitere Formen

von Othering konstitutiv verbunden sind.50

Das Othering gehtmitMomenten der Selbstaffirmation einher: So geht Kant in

den Verschiedenen Rassen davon aus, dass die weissen Menschen der vermeintlichen

Stammgattung am ähnlichsten seien. Hier findet eine Überblendung des imaginä-

ren Bezugspunkts mit einer empirischen Beobachtung statt. Damit wird zugleich

statuiert, dass es ein Klima gebe, das keiner spezifischen Auswicklung der ›Keime‹

und ›Anlagen‹ bedarf. Zwar relativiert Kant die Aussage der Übereinstimmung der

›Weissen‹ mit der Stammgattung in Bestimmung, doch bleibt die Annahme des neu-

tralen Orts in veränderter Weise bestehen. So versteht Kant im zweiten Aufsatz,

der Bestimmung, das milde Klima als neutralen Ort, an dem wahre Aussagen über

die Hautfarbe getroffen werden können. Der neutrale Ort wird zum Laboratorium,

in dem ohne äussere Störfaktoren eine wiederholbare Beobachtung von Regelmäs-

sigkeiten möglich ist. Dadurch erhält die Theoriebildung einen Ort, an dem die

Beobachtungen unter richtigen Umständen gemacht werden können.

50 Kleingeld (2007: 574) hat darauf hingewiesen, dass sich Kant in seinen Schilderungen nicht

nur auf die physische Erscheinung beschränkt, sondern auchHandlungsfähigkeiten sowie in-

tellektuelle Fähigkeiten damit in Verbindung bringt. Ob dies als Fauxpas verstanden werden

muss und der strikte teleologische Rahmen hier illegitimerweise verlassen wird, scheint mir

auf der Grundlage der drei Aufsätze nicht entscheidbar zu sein. Denn in Über den Gebrauch

wird deutlich, dass das teleologische Urteil durchaus mit solchen Übertretungen von Wis-

sensgebieten verbunden ist und Kant den moralischen wie auch den ästhetischen Bereich

in die naturteleologische Beurteilung miteinbezieht. Lagier (2004: 122f.) kommt zu einem

ähnlichen Schluss, wenn er schreibt, dass sich im teleologischen Urteil zwei Arten der finalen

Kausalität treffen: jene der biologischen Natur und jene der Menschheit, die auch die kultu-

relle Dimension umfasst. Erst die klare Unterscheidung in innere und äussere Kausalität in

der Kritik der Urteilskraft erlaubt es Kant, die beiden Finalitäten besser zu unterscheiden (und

damit die physiologische Dimension von der pragmatischen der Anthropologie zu trennen).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Diese historische Grundierung des Naturdenkens ermöglicht es Kant darüber

hinaus, die eurozentrischen Deutungshoheit zu sichern. Denn diese neuartige

Herangehensweise beruht nicht auf der Basis gegebener Daten; vielmehr bietet

sie eine methodische Anleitung, wie auch künftige Informationen in ein sinnvolles

Verhältnis gebracht werden können. Diese Selbstaffirmation mag deshalb sehr

explizit ausfallen, da sich Kant gegenüber Forschungsreisenden wie Georg Fors-

ter als Naturforscher behaupten muss, ohne sich jedoch auf eigene empirische

Beobachtungen stützen zu können.

Kant fügt damit insgesamt zum Tableau, in dem die Schulgattung verortet ist,

nicht nur eine dritte Dimension hinzu, sondern formuliert in Über den Gebrauch

ein Naturverständnis, nach dem die Natur als sich entwickelnd verstanden wird.

Dieses Naturverständnis baut auf den Einsichten der Kritiken auf. Deutlich wird

dies vor allem daran, dass Kant keine Grundkraft der Natur postuliert – eine solche

Behauptung würde die von der Kritik der reinen Vernunft etablierte Grenze deutlich

überschreiten.Dennoch versucht Kant einDenken zu entwickeln, in demderNatur

eine eigeneDynamik zugeschriebenwerden kann. Auf die weitere Ergründung und

Legitimierung dieses kritischenNaturdenkens in derKritik derUrteilskraft werde ich

in Kapitel 6 ausführlicher eingehen.

Zunächst soll jedoch das historische Denken weiter erörtert werden. Denn dies

bleibt nicht auf die Erscheinungen in der Natur beschränkt. Vielmehr beginnt Kant

parallel zu den Aufsätzen zu den ›Menschenrassen‹, seine Geschichtsphilosophie

zu entwickeln. Im folgenden Kapitel soll das teleologische Denken, das Kant in

Bezug auf die Herausbildung von Gesellschaftsformen und Kultur entwirft, einer

genaueren Lektüre unterworfen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 09:41:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

