3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs
der >Menschenrasse«

Lange Zeit wurden die Schriften Kants zum Begriff der »Menschenrasse< in der
Philosophie nicht beachtet. Dies begann sich ab den 1990er Jahren unter anderem
mit den Interventionen von Tsenay Serequeberhan (1996, 1997), Emmanuel Chuk-
wudi Eze (1998) und im deutschsprachigen Raum mit dem Aufsatz von Alex Sut-
ter (1989) oder dem Buch von Gudrun Hentges (1999) zu dndern. Insbesondere im
englischsprachigen Raum hat sich seither eine Debatte iiber den innovativen Ge-
halt, aber auch tber die philosophische Relevanz der kantischen Rassentheorien
entsponnen, die noch nicht abgeschlossen ist.” Dabei ist das Interesse von unter-
schiedlichen Zugingen geprigt. Einige der Beitrige diskutieren, wie Kant in die
zeitgenossische europiische Diskussion iber menschliche Differenzen einzuord-
nen ist (beispielsweise Sloan 1979, 2002, 2006 und 2014, Bernasconi 2001, 2006).
Zammito (2006) bringt die Texte zu den Rassentheorien in Verbindung mit Kants
Biografie und insbesondere seiner akademischen Karriere. Eine andere Gruppe von
Beitragen stellt die Frage nach der Verbindung der Rassentheorien mit anderen
Teilen der kritischen Philosophie, wobei hier auf die Moralphilosophie (Eze 1998)
und spezifischer auf den kategorischen Imperativ (Zammito 2006, Farr 2002) oder
den Kosmopolitismus (Kleingeld 2007, 2014) fokussiert wird. Mit der folgenden
Diskussion einzelner Beitrige soll kein allgemeiner Uberblick iiber die Sekundir-
literatur gegeben werden. Vielmehr mochte ich erste Thesen zum Verhiltnis der
Rassentheorien zu Kritik, Othering und Selbstaffirmation herleiten. Das Kapitel

1 Ich spreche ohne Anflihrungszeichen von Rassentheorie, da es sich hierbei um eine Theorie-
bildung mit dem Begriff sRasse< im Zentrum handelt und weniger um die Behauptung der
Existenz von>Rassen«. Einige deutschsprachige Beitrage wihlen fiirsRasse«die Schreibweise
»Race¢, da Kant diese franzosische Schreibweise beispielsweise im Titel Von den verschiedenen
Racen der Menschen —jedoch inkonsequent —verwendet und um eine historische Distanz ein-
zufiigen. Das vorliegende Kapitel handelt grundsétzlich von der Konstruktion und Etablie-
rung des Begriffs sRasse< in der Philosophie, dennoch schien es mir zur Verdeutlichung an-
gebracht, mich von der Annahme einer bestehenden, biologischen Realitit von sMenschen-
rassen<durch einfache Anfithrungszeichen zu distanzieren.

2 Fiir eine aktuelle Ubersicht der englischsprachigen Literatur vgl. Mikkelsen (2014: 3ff.).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

soll deutlich machen, dass Kant eine durchaus komplexe Theorie entwickelt hat,
die sich nicht aus der Verwicklung mit der kritischen Philosophie herauslosen lasst
und zugleich in die zeitgendssischen Naturtheorie-Debatten tief eingebunden ist.

Pauline Kleingeld (2007 und 2014) vertritt sowohl in Bezug auf den Rassismus
wie auch den Kolonialismus bei Kant eine These des Wandels: Sie zeigt zunichst
auf, dass Kant eine Theorie der >Menschenrassenc« erarbeitet hat und damit verbun-
den die Vorstellung einer rassischen Hierarchie vertritt. Zudem finden sich auch
Textstellen, in denen er den Kolonialismus verteidigt. Solche Aussagen beschrin-
ken sich nicht etwa auf die vorkritische Zeit, sondern koénnen auch in jener Zeit
gefunden werden, in der Kant die kritische Philosophie erarbeitete. Kleingeld stellt
jedoch in den 1790er Jahren eine Wende fest, die sie in den Schriften zum kosmopo-
litischen Recht (Zum ewigen Frieden [1795] und Metaphysik der Sitten [1797]) ausmacht.
Im Gegensatz zu den fritheren Publikationen erwihnt Kant in diesen Texten kei-
ne rassischen Hierarchien mehr. Stattdessen entwickelt er eine egalitirere Sicht
auf >Rassen< und spricht allen >Nicht-Weissenc einen vollen juridischen Status zu.
Er verurteilt die koloniale Eroberung und Aneignung von fremdem Land und for-
dert ein Vorgehen der gegenseitigen Vertragsschliessung. Das Unwissen anderer
solle nicht ausgenutzt werden. Zudem weist Kleingeld darauf hin, dass sich Kant
eindeutig gegen die Sklaverei wendet und sich mit den kosmopolitischen Uberle-
gungen eine Welt vorstellt, in der Menschen mit unterschiedlicher Hautfarbe und
von verschiedenen Kontinenten eine friedvolle Beziehung miteinander aufbauen
konnen.

Kleingeld positioniert sich mit dieser Lesart gegen jene Interpret_innen, wel-
che die Rassentheorien und den Rassismus Kants als isolierbaren Aspekt betrach-
ten, die nicht den Kern der kantischen Philosophie betreffen wiirden und damit
lediglich den persénlichen Vorurteilen Kants geschuldet seien.? In Abgrenzung da-
zu sieht sie eine Verbindung der Erdrterungen zu den >Menschenrassen« mit den
moralischen und politischen Theorien Kants. Da die Theorien zu den >Menschen-
rassenc explizit aus einer naturtheoretischen Sicht geschrieben sind, stellt sich die
Frage, welchen Bezug diese naturtheoretischen Schriften zum Kosmopolitismus
haben konnten. Kleingeld argumentiert, die kantischen Rassentheorien seien be-
gleitet von Aussagen, die den naturtheoretischen Rahmen verlassen und deshalb
mit den politischen Schriften in Bezug gesetzt werden konnen:

3 Kleingeld (2007: 582) macht richtigerweise kenntlich, dass es in der Philosophie nach wie
vor iblich ist, Kants Rassismus zu bedauern, jedoch zugleich zu versichern, dass sich die-
ser am Rande seiner Philosophie befinde. Somit wird behauptet, diese Schriften liessen sich
leicht vom kritischen Hauptwerk isolieren. Bernasconi (2006: 73) sieht eine Trennung zwi-
schen Wissenschaft und Philosophie am Werk, die eine Rezeption dieser Texte verhindert
hat. Damit wird deutlich, dass die Lektire der kantischen Rassentheorien mitverhandeln
muss, was gegenwartig zum Bereich der Philosophie gehdrend gezahlt wird.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

»Although Kant’s own definition of race as such is formulated merely in terms of
heritable differences in physical appearance, he nevertheless connects his under-
standing of race with a hierarchical account according to which the races also vary
greatly in their capacities for agency and their powers of intellect.« (Kleingeld
2007: 574, Betonungi.0.).

Auf dieser Grundlage besteht also eine Verbindung zum politischen Denken Kants
und somit kénnen »second thoughts« (ebd. 573), also eine Revision des Rassis-
mus und des kolonialistischen Denkens aufgezeigt werden. Kleingeld riickt so die
Frage nach der Verbindung der Rassenschriften mit dem moralischen und politi-
schen Denken ins Zentrum und liefert einen Beitrag dazu, ein komplexeres Bild
von Kant zu entwickeln, das die Rassentheorien philosophisch ernst nimmt, sich
jedoch einer einfachen Beurteilung Kants als Rassisten oder antikolonialen Denker
entzieht.*

Gegen diese Argumente lassen sich jedoch durchaus einige Einwinde vorbrin-
gen. Robert Bernasconi (2011) bezweifelt, dass sich Kant von seinen wissenschaft-
lichen Rassentheorien oder dem Rassismus verabschiedet hat — auch wenn Kant
durchaus eine Neubeurteilung der Sklaverei vorgenommen hat. Grundsitzlich
sieht Bernasconi Kants Universalismus und seine Naturphilosophie in einem
Spannungsverhiltnis, da in der Naturphilosophie Gewalt autorisiert wird, die
zugleich aus der moralischen Perspektive verurteilt wird. Dieses Spannungs-
verhiltnis sieht Bernasconi jedoch an keiner Stelle in Kants Werk aufgehoben.
Genauer argumentiert er: Aus philosophiehistorischer Sicht kénne nicht ange-
nommen werden, dass Kants Kosmopolitismus eine Antwort auf den Rassismus
darstellt, da der Widerspruch, der heute zwischen den Rassentheorien und dem
Kosmopolitismus gesehen werde, in historischer Hinsicht nicht unterstellt werden
darf. Der Universalismus im 18. Jahrhundert wurde nicht so strikt verstanden,
wie dies heute getan werde. Am Beispiel des Patriotismus zeigt Bernasconi auf,
dass dieser ohne Probleme mit dem kosmopolitischen Denken Kants verbunden
sei. Ob analog dazu eine dhnliche Aussage zur Verbindung mit den Rassentheo-
rien gemacht werden kann, lasse sich nur vermuten, aber kaum beweisen (vgl.
ebd.: 295f.). Dariiber hinaus verweist Bernasconi darauf, dass Kant die Aufsitze zu
den Rassentheorien, die erstmals 1775, 1785 und 1788 erschienen, zu einem spite-
ren Zeitpunkt nochmals publizieren liess. Dabei fillt das letzte Publikationsdatum
auf das Jahr 1799. Somit stellt sich die Frage, warum Kant diese theoretischen
Erérterungen zu den >Menschenrassen< erneut verdffentlichte, obwohl er sich
davon bereits distanziert haben soll (vgl. ebd.: 311).

4 Kleingelds Interesse an den Rassentheorien ist geleitet von der Frage nach der Kompatibilitat
mit der universalistischen Moral.Sie spitzt dies auf die Frage zu: »Was Kant an inconsistent
universalist, or, as has been argued recently, a consistent inegalitarian?« (Ebd.: 576)

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

4


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Nebst diesen Einwinden aus historischer Sicht lisst sich ein weiterer Einwand
gegen Kleingelds Theorie des Wandels geltend machen. Der Bruch, den Kleingeld
in Bezug auf Kant feststellt, fokussiert auf die Hierarchisierung von >Rassen< und
stuft lediglich diese als problematisch ein. Den Begriff selbst, der mit diesen Tex-
ten wissenschaftlich legitimiert wird, erachtet sie nicht als problematisch. Viel-
mehr sind es die damit verbundenen Zuschreibungen von moralischen und/oder
intellektuellen Fihigkeiten, die sie als rassistisch einstuft. Nur auf dieser Grund-
lage kann sie sinnvoll argumentieren, Kant habe eine Revision seines Rassismus
vorgenommen. Sie hilt jedoch selbst fest, dass Kant seinen Begriff der >Rassenc als
biologische Kategorie durchaus beibehalten habe (vgl. Kleingeld 2007: 592).

In einem ersten Schritt mochte ich — zunichst noch losgelost von der genau-
en Lektiire der kantischen Texte — aus einer post_kolonialen Perspektive herlei-
ten, inwiefern die europiische philosophische und wissenschaftliche Diskussion
des Begriffs >Rasse« in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts grundsitzlich zu
problematisieren ist. Zugleich soll deutlich werden, in welch grundlegender Ambi-
valenz die Beschiftigung mit dem wissenschaftlichen Rassismus in der kritischen
Philosophie verwoben ist. Obwohl damit der Fokus auf dem Begriff >Rasse« liegt,
impliziert dies nicht, dass andere Kategorisierungsversuche, die zeitgendssisch
vorgenommen wurden, nicht auch zu problematisieren sind. Der Fokus auf den
Begriff ist jedoch darin begriindet, dass dieser Begriff durch Kants Schriften theo-
retisch so ausgestattet wurde, dass es sich im Folgenden fiir andere Wissenschaft-
ler_ wie Blumenbach lohnte, darauf zuriickzugreifen, wie Eze (1998) und Bernas-
coni (2001) aufgezeigt haben. In einem ausfiihrlicheren zweiten Teil soll deshalb
dargelegt werden, wie Kant diesen Begriff als verniinftigen legitimiert hat. Zu die-
sem Zweck unterziehe ich die zwei ersten Texte einer genauen Lektiire und zeige
auf, welche Verbindungslinien sich zur Kritik der reinen Vernunft ergeben. In einem
dritten Teil verorte ich Kant in der zeitgenossischen Debatte um Differenzen zwi-
schen Menschen. Ausfiihrlicher greife ich dabei den Beitrag von Georg Forster auf,
der direkt auf Kants Theorien zu den sMenschenrassen« reagiert hat. In seinem
dritten Aufsatz greift Kant dessen Einwinde auf und verteidigt in Auseinander-
setzung mit Forster erneut seine Ideen. Dieser Aufsatz konzentriert sich auf eine
Methodenreflexion und kann deshalb als Scharnier zwischen der Theorie zu den
sMenschenrassen«< und dem naturteleologischen Denken gelesen werden.

3.1 >Rasses, Rassismus und Eurozentrismus

Mit der Hinterfragung, ob nicht nur ein hierarchisiertes Verstindnis von >Rassen,
sondern auch der Begriff selbst problematisiert werden kann, soll nicht fir eine
Engfithrung von >Rasse« mit Rassismus plddiert werden. Rassismus funktioniert
nicht nur iber den Begriff >Rasse, auch wenn dies der Begriff Rassismus nahe-

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

legt. Wie Wulf D. Hund (2007) darlegt, ist Rassismus genauso an Begriffe wie >Kul-
tivierte</>Barbarens, »Reine</>Unreine« oder >Zivilisierte</>Wilde« gekoppelt. In sei-
nem Aufsatz zu Kant verdeutlicht er, dass eine Einengung auf>Rasse« verdeckt, dass
sich in Kants Vorlesungen, Korrespondenzen und Texten ein Konglomerat von an-
tisemitischen, antiziganistischen und orientalistischen Argumenten und Stereoty-
pen findet (Hund 2011: 69).

Einen Einwand véllig anderer Art gegen eine solche Engfithrung von Rassis-
mus trigt Michel Foucault (2014) vor.® Er argumentiert, dass nicht jede historische
Verwendung des Konzepts >Rasse« als Rassismus verstanden werden muss. Jenen
»Rassenc«-Diskurs, der als Rassismus zu verstehen ist, verortet er am Ende des 19.
Jahrhunderts, da der Diskurs erst dann eine rassistische Umschrift erfihrt. Den
vorgingigen nicht-rassistischen >Rassenc-Diskurs lokalisiert Foucault zu Beginn
des 17. Jahrhunderts. Dieser Diskurs trat als Gegengeschichte zur hegemonialen
Geschichtsschreibung auf den Plan: Uber den Begriff der >Rasse« wurde erstmals
eine epistemologische Spaltung in die Geschichtsschreibung eingefithrt, die sonst
als Geschichte der Gewinner_ die jeweils gegenwirtigen Machthaber_legitimierte.
Dieser >Rassen<-Diskurs fithrte eine Heterogenitit ein, die es moglich machte, eine
Geschichte der Verlierer_ zu schreiben (vgl. ebd.: 87). Insofern hat nach Foucault
dieser erste europiische >Rassen«-Diskurs die Funktion, unterworfenes Wissen zu-
tage zu bringen. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts finden sich dann zwei Umschrif-
ten dieses >Rassen¢-Diskurses: einerseits die biologische Umschrift, die zur Geburt
der Theorie der >Rassen«< im historisch-biologischen Sinne fithrt, andererseits eine
Neuformulierung als Geschichte des Klassenkampfes, wobei hier versucht wurde,
die Spuren des >Rassen<-Konfliktes zu tilgen (vgl. ebd.: 79f.). Zum Ende des 19.
Jahrhunderts lokalisiert Foucault dann eine Wiederaufnahme und erneute Modifi-
kation des biologischen Diskurses, den er in Verbindung mit fritheren Diskursen
bringt (vgl. ebd.: 82).°

Diese Herangehensweise von Foucault macht deutlich, dass der Begriff >Ras-
se«in seiner spezifischen Positionierung und Funktion in den damit verbundenen
Diskursen und Machtverhiltnissen untersucht werden muss. In der zweiten Half-
te des 18. Jahrhunderts entfachte eine Diskussion, in der Fragen nach dem Unter-
schied zwischen Tieren und Menschen, Fragen nach den Unterschieden zwischen
den Menschen und die Frage, wie ein neues Lebewesen entsteht, verwoben wurden
mit ontologischen, metaphysischen, theologischen und auch historischen Fragen.
Die Diskussion um >Rasses, die darin zu verorten ist, geht in diesem Feld einher mit

5 Eine gute Zusammenfassung von Foucaults Hauptthesen gibt Taylor (2011).

6 Interessanterweise erwdhnt Foucault, dass der zeitlich weit zuriickgreifende Rassen-Diskurs
»zu Zwecken des gesellschaftlichen Konservativismus und zum Teil zu kolonialen Herr-
schaftszwecken« (ebd.: 82) gedient hat, ordnet jedoch diese Epoche nicht dem rassistischen
Diskurs zu. Diese Bezeichnung soll nach Foucault einer bestimmten Diskurs-Episode, jener
am Ende des 19. Jahrhunderts, vorbehalten bleiben.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

43


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Fragen zur Natur der Menschen und der Stellung der Menschen in der Welt. Dass
sich in dieser Zeit solche Diskussionen iiber die Natur und Stellung des Menschen
entsponnen haben, ist mit den kolonialen Eroberungen und dem transatlantischen
Sklavenhandel in Verbindung zu bringen. In diesem Kontext diskutiert Tsenay Se-
requeberhan (1997, 1996) die kantischen Texte. Er argumentiert, die westliche Phi-
losophie habe den Begriindungs- und Legitimationsdiskurs fir die koloniale Ex-
pansion Europas geliefert. Damit stellt er die klassischen philosophischen Texte in
einen Zusammenhang mit dem Kolonialismus und sieht die Wissensproduktion
und auch -reflexion als Beitrag zum kolonialen Unternehmen. Sich mit den klas-
sischen Texten der westlichen Philosophie kritisch auseinanderzusetzen, bedeutet
fiir Serequeberhan, den Okzident mit seinem eurozentristischen Fundament zu
konfrontieren (vgl. Serequeberhan 1996: 335). Dabei definiert Serequeberhan den
Eurozentrismus folgendermassen: »Eurocentrism is grounded at its core in the
metaphysical belief or Idea (Idee) that European existence is qualitatively superior
to other forms of human life.« (Ebd.: 333) Die Begriffsvariation (»the metaphysical
belief or Idea«) erweitert Serequeberhan noch, wenn er von der allgemeinen Philo-
sophie, vom Pritext oder vom Mythos der Uberlegenheit Europas spricht. Anhand
der historisch-politischen Schriften Kants zeichnet er nach, inwiefern Europa als
Modell und Standard gesetzt wird. Durch diesen Bezugspunkt erscheinen ausser-
europiische Gesellschaften, Kulturen und Geschichten als mangelhaft. Mit Lyotard
argumentierend charakterisiert Serequeberhan die Moderne als Entdeckung des
Mangels an Realitit in der Realitit — eine Nicht-Realitit, die Gesellschaften zu-
gesprochen wird, die eine nicht-kapitalistische Gesellschaftsformation aufweisen.
Dieses Attestieren von Nicht-Realitit entspricht der Herstellung von Leere durch
Tod und Zerstérung und zugleich der Erschaffung neuer Realititen — dem Abbild
Europas in verschiedenen Teilen der Welt (vgl. Serequeberhan 1997: 143f.). Dass die-
ser Prozess als Normalitit erscheinen kann, sieht Serequeberhan als Leistung der
Philosophie an.

Serequeberhans Ansatz macht deutlich, dass die Kritik am Eurozentrismus
nicht nur einem historischen Interesse geschuldet ist. Kant nimmt deshalb eine
zentrale Rolle ein, weil sich sowohl die kontinentale als auch die analytische Philo-
sophie nach wie vor aufihn beziehen. Das eurozentristische Fundament muss auf-
gearbeitet werden, damit neue philosophische Ansitze sich davon lésen kénnen.
Im Aufsatz von 1996 diskutiert er pointiert kritische Denker_innen wie Cornelius
Castoriadis, Lewis White Beck, Michel Foucault, Jiirgen Habermas und Hannah
Arendt und zeigt dabei auf, dass die gegenwirtige kritische Philosophie es ver-
siumt, die durch Kant infrage gestellte Menschlichkeit nicht-europiischer Men-
schen zur Kenntnis zu nehmen und deren Tragweite zu erkennen. Damit teilen
diese Denker_innen nach wie vor die metaphysische Idee des Eurozentrismus (Se-
requeberhan 1996: 336fT.). Es gibt kein Ausserhalb dieses philosophischen Diskur-

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

ses, von wo aus eine de-strukturierende Kritik vorgenommen werden kann.” Dies
wird besonders darin deutlich, dass Serequeberhan den Eurozentrismus als Idee
versteht, die er mit Rickgriff auf Kant erliutert. Damit ist auch seine Kritik von
jener Philosophie informiert, deren Eurozentrismus er anprangert. Allerdings dis-
kutiert er nicht weiter, inwiefern die Idee des Eurozentrismus auf der gleichen
Ebene steht wie andere Ideen, die Kant vor Augen hat.

Grundsitzlich machen die Beitrige von Serequeberhan deutlich, dass die
kantischen Texte im Rahmen eines kolonialen Machtverhaltnisses verortet werden
miissen. Die Klassifizierung und Hierarchisierung von Menschen gehen einher
mit der Praxis der Unterwerfung, Ausbeutung und Verschleppung nicht-europii-
scher Menschen. Zudem wird deutlich, dass es nicht nur um die Verschrinkung
der Theoretisierung von Differenzen zwischen Menschen mit kolonialen Prak-
tiken geht, sondern die Wissensproduktion selbst als Teil der Machtausiibung
verstanden werden kann. Die Klassifizierung von Menschen ist ein Akt der
Fremdzuschreibung, der sich iiber Selbstbeschreibungen hinwegsetzt. In der eu-
ropiischen Diskussion im 18. Jahrhundert wird nicht danach gefragt, durch welche
Kategorien, Verbindungen oder auch welches Aussehen sich nicht-europdische
Menschen selbst definieren. Vielmehr wird hier eine Nicht-Realitit, eine Leere
vorausgesetzt und diese damit letztlich auch hergestellt, die mit der europiischen
Kategorisierung gefillt werden kann.

Wie oben hergeleitet, nimmt Kleingeld eine Unterscheidung zwischen Rassis-
mus und Rassentheorie vor. Die Verortung Kants im Kontext des Kolonialismus
macht dagegen deutlich, dass auch die Kategorisierung von Menschen in >Rassenxc
problematisch ist und nicht nur die Hierarchisierung unterschiedlicher >Rassenx.
Die Entgegensetzung von Rassentheorie und Rassismus impliziert, dass eine wis-
senschaftliche Diskussion iiber Differenzen nicht rassistisch sein kann. Der Ras-
sismus wird so konzipiert, dass er nur ausserhalb des sauberen wissenschaftlichen
Vorgehens, also in der illegitimen Durchmischung von Wissensfeldern, auftreten
kann. Im Folgenden dient diese Verortung der kantischen Schriften im Kolonialis-
mus als Ausgangspunkt der Interpretation. Im Zentrum stehen jedoch zwei unter-
schiedliche Fragen, die jedoch beide aufzeigen sollen, wie es Kant gelingen konnte,
den Begriff >Rasse« so zu fundieren, dass er von anderen aufgegriffen wurde. Mei-
ne These ist, ihm gelingt diese Legitimationsleistung, indem er sich auf bestimm-
te Positionen innerhalb der breiten Diskussion, die iiber die lebendige Natur ge-
fihrt wurde, positiv oder negativ bezieht. Zugleich — und dieser Punkt ist fiir die
generelle Fragestellung des Zusammenhangs von Othering, Selbstaffirmation und
Kritik von grosser Wichtigkeit — legitimiert er den Begriff auf der Grundlage der

7 In einer Fussnote im Text von 1996 verdeutlicht Serequeberhan, dass durch die destruktive
Kritikaufgezeigt werden soll, wie historisch kontingente Vorurteile als Wahrheit der mensch-
lichen historischen Existenz werden (vgl. Serequeberhan 1996: 351, FN 5).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

45


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

kritischen Philosophie und deklariert ihn als sinnvoll und verniinftig. In diesem
Zusammenhang greift es zu kurz, sich nur auf den konkreten Begriff der >Rasse«
zu konzentrieren. Vielmehr muss das mit diesem Begrift verbundene naturhisto-
rische Denken in den Blick genommen werden.

3.2 Kritische Entwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse<®

Inwiefern eine Verbindung der Rassentheorien mit dem kritischen Denken be-
steht, ist in der aktuellen Forschung umstritten. So gibt es in der gegenwirtigen
Debatte kein einheitliches Verstindnis davon, welchen theoretischen Status der
Begriff >Rasse« bei Kant einnimmt. Eze (1998: 124) liest den Begriff >Rasse« als tran-
szendentale Idee, auch wenn sich bei Kant widerspriichliche Ansitze finden. Hill
und Boxill (2001: 454) argumentieren, dass nach Kant die Erfahrung alleine bestim-
men kdnne, ob es so etwas wie >Rassen« gibt oder ob die rassische Klassifizierung,
die Kant anbietet, korrekt ist. Demgegeniiber stellt Lagier (2004: 110f.) wiederum
klar, dass eine Kritik, die an Kants Diskussion der empirischen Gegebenheiten ori-
entiert ist und seine Einteilung der Menschen in vier >Grundrassen< anvisiert, nicht
den Kern treffe, da es Kant um eine wissenschaftliche Methodendiskussion gehe.’
Deshalb werden im Folgenden die drei einschligigen Texte auf ihren kritischen
und transzendentalen Gehalt hin analysiert. Meine Lektiire der Werke Von den ver-
schiedenen Rassen der Menschen (1775/1777), Bestimmung des Begriffs einer Menschenrasse
(1785) sowie Uber den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie (1788)*° kon-
zentriert sich in einem ersten Schritt auf die darin formulierten expliziten und
impliziten theoretischen Anspriiche. Der erste Aufsatz wurde ein paar Jahre vor
der Kritik der reinen Vernunft (1781) publiziert. Um jedoch das geschichtliche Den-
ken, mit dem die Rassentheorien verbunden ist, genauer zu verstehen, greife ich
auf Erérterungen zum Thema Zeit in der Kritik der reinen Vernunft zuriick. Diese
Verbindung macht deutlich, wie sehr der Aufsatz bereits auf kritischen Einsichten
fusst. Zugleich wird deutlich, dass das im Aufsatz formulierte Anliegen tiber die
Kritik der reinen Vernunft hinausreicht. In der Diskussion iiber >Rassen< formuliert
Kant Thesen, die erst in der Kritik der Urteilskraft grundlegend reflektiert werden.
Die beiden spiteren Aufsitze nehmen diese Theorie wieder auf, vertiefen die theo-
retische Reflexion, aber revidieren auch einige Punkte.

8 Die folgenden Ausfiihrungen beruhen auf Uberlegungen aus meinem Aufsatz Kritische Ver-
wicklungen des kultivierten Begehrens (Hostettler 2014), wurden aber stark iiberarbeitet.

9 Diese Frage lasst sich meiner Einschdtzung nach erst durch den Einbezug der Kritik der Ur-
teilskraft klaren.

10 Die Titel werden im Folgenden mit Verschiedene Rassen (Von den verschiedenen Rassen der
Menschen), Bestimmung (Bestimmung des Begriffs einer Menschenrasse) und Uber den Ge-
brauch (Uber den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie) abgekiirzt.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

3.2.1 Mannigfaltigkeit, Verwandtschaft und Einheit":
Von den verschiedenen Rassen der Menschen (1775/77)

Der erste publizierte Text zum Thema >Menschenrassens, Von den verschiedenen Ras-
sen der Menschen, wurde als Vorlesungsankiindigung zuerst 1775, in itberarbeiteter
und erweiterter Form 1777 publiziert und setzt mit Begriffsunterscheidungen ein.
In der zeitgendssischen Diskussion gab es keine Ubereinkunft, in welchem Sinne
Begriffe wie Gattung, Varietiten, Spezies oder Schlag zu verstehen und welche em-
pirischen Beobachtungen damit zu verbinden sind. Jedoch gibt es seit den 1770er
Jahren einen markanten Zuwachs an Publikationen, die den Versuch unterneh-
men, die menschliche Bevdlkerung zu klassifizieren — was mit der Produktion der
Reiseliteratur zusammenfillt, die zwischen 1760 und 1800 um das Dreieinhalbfa-
che anstieg (vgl. Oehler-Klein 2012: 137f.). Einen solchen Klassifizierungsversuch
nimmt beispielsweise Linné vor, der mit dem Begriff der Varietit die niedrigste
kategoriale Stufe in seinem Klassifikationssystem bezeichnet. Der Begriff >Rasse«
wurde von Georges-Louis Leclerc, Comte de Buffon, 1766 eingebracht, jedoch be-
zeichnete er damit die Degeneration von Tieren und verwendete den Begriff nicht
fiir Menschen (vgl. Sloan 2006: 634).”* Kant versucht in dieser Diskussion zunichst,
die Begriffe zu kliren und erortert die Unterscheidung zwischen Gattung und Ar-
ten einerseits und >Rassen< andererseits. Nach Kant miissen diese Begriffe unter-
schiedlichen Ebenen zugeordnet werden.

Zur Bestimmung des Gattungsbegriffs nimmt Kant eher beiliufig eine Unter-
scheidung vor, die von weitreichender Bedeutung ist und mit der er sich zugleich
von seinen eigenen, fritheren Uberlegungen abgrenzt. Er unterscheidet zwei Még-
lichkeiten, wie Gattung verstanden werden kann: entweder als Naturgattung oder
als Schulgattung.” Die Schulgattung handelt Kant nur kurz ab: Hier werden Lebe-
wesen aufgrund von dusseren Ahnlichkeiten miteinander in Beziehung gebracht.
Damit lassen sich zwar Gruppierungen von Lebewesen schaffen, diese haben aber
iiber die Beschreibung hinaus keinen tiefgreifenden informativen Gehalt."* Viel
mehr leistet hingegen der Begriff der Naturgattung. Gattungen wie auch Arten von
Lebewesen sind hier definiert iiber die »Einheit der zeugenden Kraft« (Verschiede-

1 Vgl. KdrV B: 690/A: 662.

12 Zurvorwissenschaftlichen Verwendung des Begriffs >Rasse« (srazza, sraza< oder >race<) siehe
Oehler-Klein (2012: 135).

13 Imspéteren Text benennt Kant die Schulgattung als Nominalgattung und die Naturgattung
als Realgattung (vgl. Bestimmung: A 410).

14 Damit kritisiert Kant implizit das von Linné geprégte klassifikatorische System. Der Begriff
der Varietaten ist bei Linné zentral fiir die Klassifizierung von Menschen. Buffon hat den Be-
griff sRassen<1766 in Abgrenzung zu Varietdten eingebracht (vgl. Sloan 2002: 239).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

47


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ne Rassen B:125/A: 2)". Kant greift hier die Regel von Buffon auf, dessen Definition
von Gattung (espéce) in die Enzyklopidie Eingang fand (vgl. Eigen Figal 2008: 47),
und deklariert sie als Definition fiir den Begriff der Naturgattung: »Tiere, die mit
einander fruchtbare Jungen erzeugen, (von welcher Verschiedenheit der Gestalt sie
auch sein mogen) [gehdren] doch zu einer und derselben physischen Gattung [...]«
(Verschiedene Rassen B: 125/A: 2, Betonung nach B). Alle Menschen gehdren dem-
nach zu einer Naturgattung, was darin begriindet wird, dass sich alle Menschen
miteinander fortpflanzen kénnen. Die Méglichkeit zur Fortpflanzung ist also das
zentrale und verbindende Moment, womit gerechtfertigt wird, dass alle Menschen
trotz ihrer dusserlichen Unterschiede miteinander eine einzige Gattung bilden.'
Die Menschen sind nicht nur durch dussere Ahnlichkeiten zu gruppieren, sondern
gehoren zu »Einer Familie« (ebd. B: 127/A: 3).

Mit diesem verbindenden Element erhilt die Gattung tiber das Moment der
Fortpflanzung eine historische Tiefe. Die Unterscheidung in Schulgattung und Na-
turgattung findet ihre Parallele ein paar Seiten spiter im Fussnotentext in der Un-
terscheidung von Naturbeschreibung und Naturgeschichte.”” Kant beklagt dort das
Fehlen einer Naturgeschichte, durch welche die »Reihe der Verinderungen« unter-
sucht werden konnte: »die Verinderung der Erdgestalt, ingleichen die der Erdge-
schopfe (Pflanzen und Tiere), die sie durch natiirliche Wandrungen erlitten haben,
und ihre daraus entsprungene Abartungen von dem Urbilde der Stammgattung
lehren.« (ebd. B: 140f.)"® Erst iiber die Fortpflanzung, die eine logische Verbindung
zwischen Lebewesen garantiert, kann eine Gattung in ihrer definitorischen Grenze,
in ihrer historischen Tiefe und damit auch in ihrem Wandel und ihrer Persistenz
thematisiert werden.

Ahnlichkeiten zwischen Lebewesen zu beobachten, ist also ein anderes Unter-
nehmen, als die Verwandtschaftsverhiltnisse zwischen Lebewesen zu bestimmen.
Doch nicht nur die Naturgattung bestimmt sich iiber Verwandtschaftsverhiltnis-
se, sondern auch der Begriff >Rasse«. Dieser ist nach Kant ein der Gattung unter-
geordneter Begriff — womit deutlich wird, dass ein naturhistorischer Zugang un-
terschiedliche Abstraktionsebenen erlaubt, die in einem Ansatz von Ahnlichkeits-

15 Inder Ausgabe von Weischedel bildet die zweite Fassung des Textes (B) die Grundlage. Des-
halb wird diese zuerst genannt.

16  EigenFigal (2008: 53f.) weistin ihrer Diskussion (iber Blumenbach darauf hin, Gattung sei mit
demdeutschen Verb gatten verbunden, was die Bestimmung von Gattung durch die Méglich-
keit der Fortpflanzung plausibilisiere.

17 In Bestimmung wird der Zusammenhang deutlicher benannt: So schreibt Kant hier, es sei das
Geschift der Naturgeschichte, die Realgattung zu finden. Die Naturbeschreibung konne nur
die Nominalgattung erlautern (vgl. Bestimmung A: 410).

18 Van Hoorn (2012) zeigt auf, dass Kant damit das jahrhundertealte Verstandnis von Naturge-
schichte neu definiert, in dem Naturgeschichte und Naturbeschreibung als Synonyme ver-
wendet wurden.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

bestimmungen nicht méglich sind. Kant macht zunichst klar, dass alle Menschen
einer Gattung angehoren, und erliutert weiter, wie sich auf dieser Grundlage Un-
terschiede zwischen den Menschen kategorisieren lassen. So gebe es Merkmale,
die sich weitervererben (»Nachartungens, ebd. B: 128/A: 3), und solche, bei denen
sich Abweichungen vom Original feststellen lassen. (»Abartungen, wenn sie erblich
sind. [...] [K]6nnte aber die Abartung nicht mehr die urspriingliche Stammbildung
herstellen, so wiirde sie Ausartung heiflen.« [Ebd.]) Mit dem Begriff >Rasse« sollen
nun jene »Abartungen« erfasst werden, »welche sich sowohl bei allen Verpflanzun-
gen (Versetzungen in andre Landstriche) in langen Zeugungen unter sich bestin-
dig erhalten, als auch, in der Vermischung mit andern Abartungen desselbigen
Stamms, jederzeit halbschlichtige Junge zeugen [...]« (ebd.).

Der Begriff >sRasse« gruppiert nach Kant Unterschiede zwischen Menschen, die
einen persistenten Charakter haben. Dies wird deutlich, wenn Kant alternative Be-
griffe wie Spielarten, Varietiten oder Schlag diskutiert (vgl. ebd. B: 128f./A: 3): Hier
fehlt entweder das Moment der Weitervererbung von Differenzen (»Spielarten«)
oder bestimmte Charakteristika werden nicht immer und regelmissig weiterver-
erbt (»Varietiten«). Auch kann es sein, dass bestimmte Erscheinungen durch den
Aufenthalt in einer anderen Region (»Verpflanzung«) nicht mehr aufzufinden sind
(»Schlag«). Durch die Begriffsdiskussion sollen also Differenzen zwischen Men-
schen kategorisiert und hierarchisiert werden, wobei die Frage der Dauerhaftig-
keit eine zentrale Rolle spielt. Eine solche persistentere Differenz wird Kant spiter
in der Hautfarbe finden, die damit eine Einteilung in >Rassen« rechtfertigen soll.”

Wie ich im Folgenden detaillierter herleiten mochte, ist in diesen Formulierungen
bereits enthalten, was Kant in Bestimmung (1785) besonders betont: Es geht ihm um
eine vernunftgeleitete Begriffsdiskussion und damit um die Frage, ob die Begriffe
Gattung und >Rasse« sinnvoll definiert und damit auch wissenschaftlich etabliert
werden konnen. Da der Aufsatz Verschiedene Rassen mit einer Begriffsunterschei-
dung beginnt, gehe ich davon aus, dass Kant hier implizit die kopernikanische
Wende, die er in der Kritik der reinen Vernunft ausrufen wird, bereits antizipiert: So
geht Kant grundsitzlich davon aus, dass er zwar Phinomene der Welt diskutiert,
jedoch keine Aussagen iiber das Ding an sich macht, sondern lediglich iiber die
Dinge, wie sie erscheinen. Somit richtet sich der Gegenstand nach der Erkenntnis

19 Mazzolini (2014) zeigt auf, dass die Diskussion um die Hautfarbe zeitlich frither als die
Diskussion um den Begriff >Rasse< eingesetzt hat: »From a historical point of view, it is that
the notion of biological race came chronologically later than classifications of the human
species based on skin color alone, and also that the debates relative to human pigmentation
were the first categorization of physical difference. Color preceded the notion of race.« (Ebd.:
144) Damit kann vermutet werden, dass die Betonung der Hautfarbe fiir die Klassifikation in
»Rassenceinen strategischen Versuch von Kant bedeutet, durch diese Verbindung den Begriff
»Rasse«zu legitimieren.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

49


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

(vgl. KdrV B: XVIf). Es geht in den Schriften zum Begriff >Rasse« deshalb nicht
um eine essentialistische Bestimmung von Differenzen zwischen Menschen, son-
dern primir um die Diskussion von verniinftigen Kategorien und Begriffen, deren
tatsichliche Existenz jedoch durch empirische Beobachtungen bestitigt werden
muss.

Kant versteht seine Definition von Gattung als »Einheit der zeugenden Kraft«
(Verschiedene Rassen B: 125/A: 2) als eine theoretische Vereinfachung, da nur ein
einziger Schépfungsakt der Menschen angenommen werden muss. Denn sein zen-
trales Anliegen besteht darin, Geschdpfe Gesetzen zu unterwerfen, jedoch so weni-
ge Gesetze wie moglich zu verwenden, um dadurch ein System fiir die Vernunft*
zu erschaffen. In der Kritik der reinen Vernunft schreibt Kant:

»Dass alle Mannigfaltigkeiten einzelner Dinge die Identitdt der Art nicht aus-
schliefSen; daf} die mancherlei Arten nur als verschiedentliche Bestimmungen
von wenigen Gattungen, diese aber von noch héheren Geschlechtern etc. behan-
deltwerden missen; dafd also eine gewisse systematische Einheit aller méglichen
empirischen Begriffe, so fern sie von héheren und allgemeineren abgeleitet wer-
den kénnen, gesucht werden miisse: ist eine Schulregel oder logisches Prinzip,
ohne welches kein Cebrauch der Vernunft stattfinde, weil wir nur so fern vom
Allgemeinen aufs Besondere schlieRen kdnnen, als allgemeine Eigenschaften der
Dinge zum Grunde gelegt werden, unter denen die besonderen stehen.« (KdrV B:
679f./A: 651f.)

Der Gebrauch der Vernunft findet nach Kant dann statt, wenn empirische Begrif-
fe weiter gebiindelt werden, indem Oberbegriffe wie Gattung eingefiithrt werden.
Kant ist demnach auf der Suche nach einer systematischen Einheit, durch die eine
Verbindung zwischen verschiedenen empirischen Begriffen erkannt werden kann.
Die Frage nach der Bedingung der Moglichkeit fiir eine solche systematische Ein-
heit in der Natur wird Kant im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft aufwerfen.
Das Zitat macht deutlich, dass die Riickfithrung der Vielfdltigkeit empirischer
Begriffe auf allgemeinere Begriffe als denkdkonomische Maxime verstanden wer-
den kann, die den Gebrauch der Vernunft anzeigt. Im Auftakt der Schrift Verschiede-
ne Rassen verteidigt Kant die These der Monogenesis, wie in der Forschungsliteratur
oft erwihnt wird. Autor_innen wie La Peyrére oder Voltaire haben vermutet, dass
die Menschheit nicht von einem einzigen Ursprung abstammt, sondern verschie-
dene Entstehungsorte anzunehmen sind und sich dadurch grosse Differenzen zwi-
schen den Menschen erkliren lassen (vgl. Bernasconi 2001:18). Die Verortung Kants
als Vertreter der Monogenesis, also der Annahme einer einzigen Abstammung al-
ler Menschen, ist verbunden mit seinem Verstindnis des Gebrauchs der Vernunft.

20  Zur Doppeldeutigkeit dieser Formulierung siehe Kapitel 6.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

In beiden Ansitzen findet sich ein unterschiedlicher Umgang mit »Mannigfaltig-
keiten«, wie Kant Differenzen umschreibt. Wird ein gemeinsamer Ursprung aller
Menschen und damit eine grundlegende Gemeinsamkeit der Menschen angenom-
men, miissen wesentliche Differenzen auf einer untergeordneten Ebene angesie-
delt werden. Es findet also eine Differenzierung verschiedener Ebenen statt und
eine Zuordnung, auf welcher Ebene welche »Mannigfaltigkeiten« relevant sind und
definitorisch wirken. Diese unterschiedliche Beurteilung von Differenzen wird in
der Kontroverse zwischen Foster und Kant deutlich, die weiter unten ausfiihrlicher
behandelt wird.

Im Aufsatz von 1775 vollzieht Kant also eine Wende von der synchronen hin zur
diachronen Betrachtung der Menschheit, indem er die Unterscheidung der Be-
griffe »Schulgattung« und »Naturgattung« einfiihrt. Diese Verbindung der Natur-
betrachtung mit einer historischen Dimension soll im Folgenden mit Riickgriff auf
die Kritik der reinen Vernunft genauer untersucht werden.

3.2.2 Zeit, focus imaginarius und quantum discretum

Die Thematisierung von Zeit findet in der Kritik der reinen Vernunft an zwei unter-
schiedlichen Stellen statt. Zum einen wird die Zeit zundchst als »die formale Bedin-
gung a priori aller Erscheinungen iiberhaupt« (KdrV B: 50/A: 34) diskutiert. Damit
bestimmt Kant, dass alle Erscheinungen in der Zeit existieren und sich notwendi-
gerweise in einem zeitlichen Verhaltnis befinden. Die Zeit wird nicht als empiri-
scher Begriff, sondern als a priori bestimmt und ist damit durch das erkennende
Subjekt gegeben. Die Zeit ist eine konstitutive Voraussetzung fiir die Erkenntnis
von Gegenstinden (vgl. ebd. B: 46/A: 30). In dieser Hinsicht ist die Zeit fundamen-
tal fiir eine mogliche Erfahrung.

Zum anderen diskutiert Kant in der transzendentalen Dialektik dariiber hin-
ausgehend die Frage, was passiert, wenn die Zeit in eine transzendentale Idee itber-
fithrt wird — und es sind diese Ausfithrungen zur Zeit, die sich mit dem von Kant
neu eingefithrten Verstindnis der Naturgeschichte in Verbindung bringen lassen.
Die Zeit als transzendentale Idee meint die Vorstellung, dass das Gegenwirtige
durch das Vergangene bedingt ist; also wie »nach der Idee der Vernunft die ganze
verlaufene Zeit als Bedingung des gegebenen Augenblicks notwendig als gegeben
gedacht« (ebd. B: 439/A: 412) werden kann. Damit ist der zeitliche Ablauf nicht
nur eine Reihe von Elementen, die in einem Verhiltnis des Nacheinanders ste-
hen, sondern auch in einem Bedingungsverhiltnis. Der gegenwirtige Augenblick
ist das Produkt® der vorangegangenen Situation. Die konkreten Bedingungen des
gegenwirtigen Augenblicks unterliegen ihrerseits wiederum Bedingungen. Damit
eroftnet sich eine unabsehbare Reihe an Bedingungen. Mit diesem Gedanken geht

21 Siehe zum Begriff des Produkts die Ausfithrungen in Kapitel 6.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

51


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

der Verstand »iiber die Grenzen des Empirischen, doch aber in Verkniipfung mit
demselben« hinaus und macht sich insofern »von den unvermeidlichen Einschran-
kungen einer méglichen Erfahrung frei« (ebd. B: 435f./A: 408f.). Mit der Diskussion
tiber die Zeit als transzendentale Idee geht es also darum, iiber das unmittelbar em-
pirisch Erfassbare hinauszugehen. Das beruht auf einem Bediirfnis der Vernunft
nach einem Abschluss dieser unabsehbaren Reihe. Die Vernunft verlangt nach ei-
ner Totalitit, die »dadurch die Kategorie zur transzendentalen Idee macht, um
der empirischen Synthesis, durch die Fortsetzung derselben bis zum Unbeding-
ten (welches niemals in der Erfahrung, sondern nur in der Idee angetroffen wird),
absolute Vollstindigkeit zu geben« (ebd. B: 435f./A: 408f.).

Diesen Gedankengang erliutert Kant in der Kritik der reinen Vernunft — wohl
nicht ganz zufillig — mit dem Beispiel der Zeugung: »Von einem Elternpaar konnt
ihr in absteigender Linie der Zeugung ohne Ende fortgehen und euch auch ganz
wohl denken, daf sie wirklich in der Welt so fortgehe.« (ebd. B: 539f./A: 511f.) Und
auf der folgenden Seite fihrt er fort: »Dagegen ist die Reihe der Voreltern einem
gegebenen Menschen in keiner moglichen Erfahrung, in ihrer absoluten Totalitit,
gegeben, der Regressus aber geht doch von jedem Gliede dieser Zeugung zu ei-
nem hoheren, so daf keine empirische Grenze anzutreffen ist, die ein Glied, als
schlechthin unbedingt, darstellet.« (Ebd. B: 541/A: 513) Die Eltern sind die Bedin-
gung der Moglichkeit der Kinder, wobei die Eltern selbst Kinder von ihren Eltern
sind. Bei einer solchen Reihe von Bedingung und Bedingtem stellt sich die Frage,
ob ihr ein erster Anfang, also ein Unbedingtes vorangestellt werden kann oder die
Reihe ins Unendliche weiter vermutet werden muss (vgl. dazu der Abschnitt Anti-
thetik der reinen Vernunft). Wie die Diskussion im Abschnitt zu den Antinomien
deutlich macht, besteht der Fehler beider Positionen — also die Annahme, es gi-
be einen Anfang genauso wie die Annahme, es gibe keinen Anfang — darin, dass
sie versuchen, Aussagen iber die Welt an sich zu treffen. Dies kann nur zu Wi-
derspriichen fithren und zu einem dialektischen Denken, in dem beide Positionen
sich gegenseitig widerlegen. Kant schligt stattdessen vor, diesen Regress nicht als
Aussage tber die Welt an sich, sondern als eine regulative Idee der Vernunft zu
verstehen. Das heisst, dass es hier um eine Regel geht, welche die Vernunft dazu
anhilt, die konkrete Erfahrung soweit als moglich fortzusetzen und zu erweitern.

Diese Erweiterung kann, sofern sie sich auf die Generierung von empirischen
Daten bezieht, grundsitzlich unendlich fortgesetzt werden. Davon trennt Kant
jedoch die Frage, ob es eine intelligible Ursache geben kann, die ihrerseits nicht
bedingt ist. Nach Kant sind dies zwei verschiedene Behauptungen, die beide zu-
gleich wahr sein kénnen und sich deshalb nicht widerstreiten (vgl. KdrV B: 589ff./A:
s561fF.)%:

22 Eine vertiefte Darstellung der Trennung der beiden Perspektiven findet sich in Kapitel 6.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

»Derempirische Gebrauch der Vernunft[...] wird durch die Einrdumung eines blof3
intelligibelen Wesens nicht affiziert, sondern geht, nach dem Prinzip der durch-
gangigen Zufalligkeit, von empirischen Bedingungen zu héheren, dieimmer eben
sowohl empirisch sein. Eben so wenig schliefst aber auch dieser regulative Grund-
satz die Annehmung einer intelligibelen Ursache, die nicht in der Reihe ist, aus,
wenn es um den reinen Gebrauch der Vernunft (in Ansehung der Zwecke) zu tun
ist.« (Ebd. B: 292/A: 564)

Dieses Zitat legt nahe, dass aus der empirischen Perspektive heraus lediglich ein
gleichformiger Ablauf gefunden werden kann, dessen Ende unabsehbar ist. Nimmt
man jedoch eine intelligible Ursache dazu, kann die Reihe abgeschlossen werden.
Dabei sind beide Enden mitbedacht, sowohl die Frage nach einem Anfang, also ei-
nem Unbedingten, das alles weitere bedingt, aber auch die Frage nach einem Ende
des Prozesses, insofern dieser einen letzten Zweck erreicht und damit abgeschlos-
sen ist. Erst mit einer solchen Idee, die Kant »focus imaginarius« (ebd. B: 672/A:
644) nennt, kann eine solche Reihe abgeschlossen werden. Dadurch werden sowohl
»die grofite Einheit« als auch »[die] grofte[] Ausbreitung« (ebd.) zugleich erfasst.
Uber einen solchen Fokus kénnen empirische Erkenntnisse angeordnet und die
einzelnen Teile in ihrem Bezug auf den Ursprung oder den Zweck a priori bestimmt
werden (ebd. B: 673/A: 645). Kant hilt fest, dass es sich bei diesem Fokus um eine
Hlusion handelt, betont aber:

»Diese lllusion [...] ist gleichwohl unentbehrlich notwendig, wenn wir auRer den
Gegenstinden, die uns vor Augen sind, auch diejenigen zugleich sehen wollen,
die weit davon uns im Riicken liegen, d.i. wenn wir, in unserem Falle den Verstand
liberjede gegebene Erfahrung (dem Teil der gesamten moglichen Erfahrung hin-
aus, mithin auch zur grofRtmoglichen und dufiersten Erweiterung abrichten wol-
len« (ebd. B: 672f./A: 644f.).

Der Bezugspunkt der grossten Einheit und die Bestimmung der grossten Ausbrei-
tung lassen sich auf Kants Uberlegungen in Verschiedene Rassen iibertragen. Zu-
nichst scheint es naheliegend, dass die Bestimmung der Gattung als eine Familie
durch die Einheit der zeugenden Kraft auf eine Totalitit zielt, die im empirischen
Bereich nicht abschliessend gefunden werden kann. Zugleich kann >Rasse« als ei-
ner jener Aspekte bezeichnet werden, durch den die Ausbreitung innerhalb der
Gattung erfasst werden kann. Sowohl auf der Ebene der Gattung wie auch der>Ras-
se< bildet ein focus imaginarius den wesentlichen Bezugspunkt, der einen Anfang
und einen Abschluss bestimmt. So diskutiert Kant im dritten Abschnitt die »un-
mittelbaren Ursachen des Ursprungs dieser verschiedenen Rassen« und bestimmt,
dass in der Natur von organischen Korpern »Keime« und »natiirliche Anlagen« ent-
halten sind (Verschiedene Rassen B: 139/A: 6). Solche >Keime« oder >Anlagenc sind
nicht als empirische Beobachtungen zu verstehen, denn vielmehr als verniinftige

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

53


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Annahme. Kérper — damit meint Kant nicht nur die menschlichen und tierischen
Korper, sondern auch Pflanzen - sind demnach mit der Fihigkeit ausgestattet,
sich an unterschiedliche Klimata anzupassen. Wenn sich also die Organismen an
ein bestimmtes Klima anpassen, verindern sich die Kérper, es findet eine »Auswi-
ckelung« (ebd.) statt, die iiber lange Zeitriume hinweg vonstattengeht und als Ur-
sache von >Rassen< und »Abartungen« gelten. Kant macht hier klar, dass ein solches
Zusammenpassen von organischen Kérpern und klimatischen Umstinden durch
mechanische Gesetze nicht erklirt werden kann: »Daher miissen wir dergleichen
gelegentliche Auswicklungen als vorgebildet ansehn.« (Ebd. B: 141/A: 7)

Die Vorstellung, dass es fiir ein bestimmtes Klima einen bestimmten idea-
len Korper gibt, impliziert wiederum einen focus imaginarius, der nun einen Ab-
schluss in der empirischen Vielfalt festlegen kann. Denn die Anpassung an ein be-
stimmtes Klima kann zu einem Ende gelangen, wenn sich die Kdrper vollstindig
dem Klima angepasst haben. Hier haben sich die Charakteristika »zu einer dauer-
haften Rasse ein[ge]wurzelt, die sich erhilt, wenn ein solches Volk gleich nachher
in mildern Himmelsstrichen neue Sitze gewinnt.« (Ebd. B: 147/A: 9) Der Endpunkt
der Entwicklung der >Anlagen< und >Keime« bestimmt sich also in einem Ideal des
Zusammenspiels von klimatischen Einflissen und einer spezifischen, den dusseren
Umstinden angepassten Verwirklichung von Potenzialen. Wenn Kant demnach in
diesem Text vier sRassenc< unterscheidet (vgl. ebd. B: 133/A: 4), dann teilt er zugleich
die Erde in vier klimatische Regionen ein, denen sich die Menschen angepasst ha-
ben.”® Er glaubt auch, weitere »Vélkercharaktere« von diesen vier Rassen ableiten
zu konnen, und zwar »entweder als vermischte oder angehende Rassen« (ebd. B:
134/A: 5). Die >Grundrassenc sind also heuristische Idealtypen, vor deren Folie die
bestehende Hybriditit erklirt werden soll. Doch nebst der Vermischung von >Ras-
sen< geht Kant auch davon aus, es gebe Volker, die noch nicht lange genug einem
Klima ausgesetzt gewesen seien, als dass sich die Korper vollstindig daran ange-
passt hitten. Dies bezeichnet er als »angehende Rassen« (ebd.).

Das Konzept >Rasse, wie Kant es in Verschiedene Rassen erliutert, weist jedoch auch
Elemente auf, die itber die Erorterungen in der Kritik der reinen Vernunft hinaus-
gehen - zugleich gibt es bestimmte Aspekte, die in der Kritik der reinen Vernunft

23 Laut Lagier (2004: 111ff.) verweise dieses vierteilige System auf die Saftelehre und gewinne
wahrscheinlich dadurch an Plausibilitat. So verweist Linné, der ebenfalls zunéchst eine Ein-
teilung in vier >Rassen< vornimmt, auf die Einteilung nach Temperamenten. Auch bei Kant
selbst klingt diese vor allem in der zweiten Aufzihlung an, die Kant der Ausgabe B hinzu-
fiigt. Dort werden die >Grundrassen< der feuchten Kilte, der trockenen Kilte, der feuchten
Hitze und der trockenen Hitze zugeordnet. Auch Blumenbach hat in der ersten Ausgabe von
Uber die natiirlichen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte von 1775 eine Einteilung in vier
Prinzipien unternommen. Miller-Wille (2014: 217) beobachtet, dass diese Einteilung in drei
oder vier>Hauptrassencsich erstaunlich hartnackig bis ins 21. Jahrhundert hélt.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

erdrtert werden, sich aber nicht auf Verschiedene Rassen iibertragen lassen. Ein ers-
ter solcher Aspekt betrifft die Uberlegungen zum quantum discretum. Kant fiihrt
diesen Begrift in der Kritik der reinen Vernunft in Bezug auf den Regress ein, der auf
der empirischen Ebene grundsitzlich unabgeschlossenen bleiben muss und sei-
nen Fokus erst durch einen intelligiblen Akt erhilt. Kant spezifiziert jedoch, diese
Uberlegung stimme dann nicht, wenn es sich um ein quantum discretum handeln
wiirde, also eine abgeschlossene Einheit, denn bei einer solchen werde ein Zusam-
menhang als bereits vollendet angesehen. Ein Beispiel macht deutlich, was Kant
vor Augen zu stehen scheint:

Der organisch gegliederte Korper ist ein solches quantum discretum, und »[s]o
bald aber etwas als quantum discretum angenommen wird: so ist die Menge der
Einheiten darin bestimmt; daher auch jederzeit einer Zahl gleich. Wie weit also
die Organisierung in einem gegliederten Kérper gehen moge, kann nur die Erfah-
rung ausmachen, und wenn sie gleich mit Gewif3heit zu keinem unorganischen
Teile gelangte, so missen solche doch wenigstens in der moglichen Erfahrung lie-
gen.« (KdrV B: 555/A: 527)

Der organische Korper wird als eine Art bereits bestehende Totalitit eingefiihrt.
Er ist intern durch ein Verhiltnis der Zweckmissigkeit gegliedert. Wenn ein orga-
nischer Korper ein solches quantum discretum darstellt, was bedeutet dies dann
fiir den rassifizierten Korper? Es wiirde bedeuten, dass es in Bezug auf >Rasse<
nicht nur um eine historische Dimension geht, sondern auch um die im Kérper
vorhandenen Anteile, die aufeinander bezogen sind und als gegebene Entitit be-
trachtet werden. Eine solche Betrachtungsweise kann als in einem Spannungsver-
hiltnis zum historischen Verstindnis von >Rasse« stehend verstanden werden. In
Verschiedene Rassen lisst sich kein solches Spannungsverhiltnis ausmachen, da je-
des besprochene Charakteristikum in Bezug zur klimatischen Region gesetzt und
als an diese mehr oder weniger angepasst diskutiert wird. Die Zweckgerichtetheit
wird jedoch nie in Bezug auf die Organisation des Korpers alleine diskutiert. Kant
betont allerdings, die Entwicklung jener Charakteristika, die er unter >Rasse« sub-
sumiert, sei einmal abgeschlossen und danach finde keine weitere Verinderung
mehr statt (vgl. Verschiedene Rassen B: 147, Bestimmung A: 415). Damit miindet
die historische Adaption in einen Zustand, in dem kategoriale Differenzen zwi-
schen Menschen festgestellt werden kénnen.

Im letzten Aufsatz zu den sMenschenrassen« von 1788 spricht Kant von organi-
sierten Korpern; diese kénnen im Rahmen der Kritik der reinen Vernunfi als quanta
discreta verstanden werden. Einen organisierten Kérper versteht Kant als materi-
elles Wesen, »welches nur durch die Beziehung alles dessen, was in ihm enthalten
ist, auf einander als Zweck und Mittel, moglich ist« (Uber den Gebrauch A: 130f.).
In der Kritik der Urteilskraft wird Kant diese Beziehung als innere Zweckmassigkeit
diskutieren (vgl. KdU H: 65, 67), die von der dusseren (relativen) Zweckmaissigkeit

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

55


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

klar unterschieden wird. In den beiden ersten Schriften zu den >Menschenrassen«
(Verschiedene Rassen und Bestimmung) gibt es diese Unterscheidung noch nicht. Sie
sind aber dennoch als Ubergang zwischen diesen beiden Arten der Zweckmaissig-
keit anzusehen. Denn die Theorie zu den >-Menschenrassen« verdeutlicht, wie sich
durch einen naturhistorischen Prozess Unterschiede in der Erscheinungsweise von
Menschen entwickelt haben, die in der Gegenwart in der Zeugungskraft zu finden
sind und die Kant als jederzeit »anerbend« statuiert.*

In einem zweiten Punkt leisten jedoch die Aufsitze zu den Menschenrassenc
mehr als das, was in Bezug auf die Kritik der reinen Vernunfi thematisiert werden
kann. Denn mit der Vorstellung einer zweckmissigen Anpassung an die klimati-
sche Umwelt wird zugleich ein eigener Bereich der Temporalisierung eingefiihrt.
Die Menschen werden in historischer Hinsicht unterschiedlichen Momenten zu-
geordnet. So gibt es Menschen, die in ihrer Region angekommen sind, und solche,
die noch nicht den méglichen Endpunkt der Entwicklung ihrer >Rasse« erreicht ha-
ben (vgl. insbesondere Verschiedene Rassen B: 144ff./A: 8f.). Hier kann von einer
frithen Variante der Naturalisierung von Zeit gesprochen werden.” Erreicht ei-
ne Gruppe von Menschen diesen sEndpunkt« der Entwicklung, bedeutet das auch
eine endgiiltige Reduktion anderer anfinglich vorhandener Potenziale. Dies wird
besonders deutlich, wenn Kant schreibt:

»Der Mensch war fiir alle Klimaten und fiir jede Beschaffenheit des Bodens be-
stimmt; folglich mufiten in ihm mancherlei Keime und natiirliche Anlagen bereit
liegen, um gelegentlich entweder ausgewickelt oder zuriickgehalten zu werden,
damiterseinem Platze in der Welt angemessen wiirde, und in dem Fortgange der
Zeugungen demselben gleichsam angeboren und dafiir gemachtzusein schiene.«
(Verschiedene Rassen B: 143)

Kant statuiert eine Stammrasse, die noch das volle Potenzial der Anpassung in sich
birgt und scheut sich in der ersten Ausgabe des Textes nicht zu verdeutlichen, dass
die >Weissen« dieser Stammrasse am nichsten kommen (vgl. ebd. B: 157f./A: 11f.)*¢.
In der zweiten Ausgabe betont Kant hingegen, dass sich im »Erdstrich vom 31sten

24 InKapitel 6 werde ich ausfiihren, inwiefern Kant in der Kritik der Urteilskraft dem Geschlecht
eine Sonderrolle zuspricht, da dieses einen Ubergang zwischen der inneren und der dusseren
Zweckmassigkeit leiste. Dieser Abschnitt macht jedoch deutlich, dass Kant genauso gut der
»Rassecdiese Sonderrolle hitte zusprechen kénnen.

25  Vgl. dazu Fabian (1983), der dies als Form des Otherings diskutiert.

26  Die normative Ausrichtung an dersweissen Rasse«ist auch implizit wirksam, wenn Kant die

Gronliander_ beschreibt und deren Erscheinung mit der Statur der Europier_ vergleicht. So
stellt er ein »Mifdverhiltnis zwischen der ganzen Leibeshohe und den kurzen Beinen« (ebd.
A: 8/B145) fest, was die Ausrichtung an der europdischen Norm und dem damit verbundenen
asthetischen Ideal verdeutlicht.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

bis zum 52sten Grade der Breite in der Alten Welt« (ebd. B: 157)*” die beste Mi-
schung der klimatischen Einfliisse findet und damit keine Notwendigkeit besteht,
dass sich dort eine spezifische >Rasse< ausbildet. In dieser Region wichen die (weis-
sen) Menschen am wenigsten von der Urbildung ab, wie Kant festhilt. Dies impli-
ziert natiirlich gleichzeitig, dass die sWeissen< nach wie vor in der Lage sind, sich
an andere klimatische Regionen anzupassen. Demgegeniiber zeugen die Korper
von Menschen mit anderem, nicht-weissem Aussehen auf die ihnen zugeordne-
ten Regionen — und damit auch von einer Fremdheit, wenn sie sich nicht in der
entsprechenden Region aufhalten. Die sonst vermeintlich egalitire Logik, dass alle
Menschen dem Klima entsprechend angepasst und einer >Rasse« zugehérig sind,
wird an dieser Stelle nicht bestitigt. Europa und Teile von Nordafrika gehoren zu
klimatischen Regionen, die kein spezifisches Klima haben und deren Bevdlkerung
sich nach wie vor noch auf der ganzen Welt ansiedeln kénnte. Die koloniale Expan-
sion findet damit eine Legitimation in der korperlichen Ausgestaltung und noch
bestehenden Pradisposition der sWeissenc. Auf der theoretischen Ebene bedeutet
dies, dass eine Uberblendung des focus imaginarius mit einer bestimmten klimati-
schen Region und damit der >weissen Rasse« stattfindet. Der Bezugspunkt, der die
Systematik der Unterschiede zwischen den Menschen ermoglicht, erweist sich als
bereits rassifizierter Bezugspunkt. Alle anderen Ausgestaltungen werden lediglich
mitkonstruiert: Sie sind anders, spezifisch und an die lokalen Bedingungen ange-
passt. Diese Uberblendung muss jedoch aus theoretischer Sicht nicht zwangsliu-
fig stattfinden. Jedoch etabliert ein solcher focus imaginarius unweigerlich einen
normativen Bezugspunkt, auch wenn dieser nicht explizit rassifiziert wird, da em-
pirische Erscheinungen auf diese Pole (Anfang und Abschluss) bezogen und damit
bewertet werden — weshalb es letztlich dennoch einfach ist, eine Uberblendung des
focus imaginarius mit einer spezifischen Erscheinung vorzunehmen.

27  Diesentsprichtderakademischen Ausgabe. In anderen Ausgaben steht vom 31sten bis 32sten
Breitengrad. Dies wiirde lediglich Nordafrika umfassen, mit der Erweiterung bis zum 52sten
Grade kommt Europa (ohne Skandinavien) dazu. Giinzel (2005: 30) sieht die Angabe der aka-
demischen Ausgabe alsinkorrekt an und expliziert, in diesen Breitenangaben seien das sudli-
che Israel, Mesopotamien, die Seidenstrasse und Teile des nérdlichen Indiens sowie Zentral-
chinas enthalten. Dass dieser ausserhalb Europas liegende geographische Raum der Stamm-
rasse zugeordnet wird, mag erstaunen, da ihr die »Erste Rasse« (Verschiedene Rassen: B 158)
am nachsten steht, die durch hochblonde Haare und blaue Augen charakterisiert wird —was
Giinzel nicht weiter erlautert. Diese Lokalisierung der>weissen Rasse<kann in jenem Rahmen
diskutiert werden, den Figal (2014) mit der Untersuchung der>kaukasischen Rasse<aufzeigt.
Der Begriff skaukasisch«wird von Blumenbach 1795 erstmals verwendet und referiert auf ge-
orgische und>zirkassische«Frauen, die den europdischen Autoren als Inbegriff der Schonheit
galten und um die sich Mythen und erotische Fantasien rankten. Figal verdeutlicht, dass be-
reits der Ursprung der >weissen Rassec in sich hybrid und verschoben und von einem hete-
rosexuellen Begehren geprigt sei. In diesem Kontext liessen sich auch Kants Angaben zur
»Stammrasse« weiter diskutieren.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

57


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Innerhalb der Einteilung der Menschen in vier Grundrassen«verleiht Kant dem
Gegensatz zwischen >Weissen«< und >Schwarzen« ein besonderes Gewicht. An unter-
schiedlichen Stellen greift er diese beiden >Rassen< auf, um zu verdeutlichen, dass
beide Menschen sind und derselben Art angehdren (vgl. ebd. B: 129/A: 3) und be-
sonders dazu geeignet sind, die Unterschiede der >Grundrassen« zu verdeutlichen.
Dies sei »fiir sich selbst klar« (ebd. B: 137/A: 6). An einer weiteren Stelle werden
die >Schwarzenc« als »das Widerspiel der kalmuckischen Bildung« (ebd. B: 150/A: 10)
erkannt. Kalmiicken bezeichnet ein westmongolisches Volk, womit deutlich wird,
dass die Entgegensetzung zwischen >Schwarzen«< und >Kalmiicken« analog lauft mit
der Entgegensetzung von kaltem und heissem Klima.?® Damit nimmt Kant eine
weitere Uberschreibung vor, durch die die etabliertere Logik der Entgegensetzung
der Klimata mit der Entgegensetzung der Bewohner_innen dieser Regionen er-
setzt wird. Durch diese Analogie versucht Kant, die Annahme von >Grundrassenc
zu plausibilisieren. Dieser Legitimationsversuch von >Rassenc itber den Gegensatz
von schwarz und weiss findet sich auch in Bestimmung: »Nun ist dieses Zweckmaf3i-
ge zwar an der Eigentiimlichkeit keiner Rasse so deutlich zu beweisen moglich, als
an der Negerrasse; allein das Beispiel, das von dieser allein hergenommen worden,
berechtigt uns auch, nach der Analogie eben dergleichen von den iibrigen wenigs-
tens zu vermuten.« (Bestimmung A: 411f.) Schwarze Menschen werden in dieser
Passage als Inbegriff von >Rasse« verstanden. Kant hofft, dass mit diesem Beispiel
die These der Anpassungsleistung an das Klima und somit auch seine Grundthese
zu iiberzeugen vermag. In dieser Uberblendung verankert Kant seine Theoriebil-
dung auf einer scheinbar breit akzeptierten Sichtweise, die als Evidenz erscheint.
Der Riickbezug auf eine solche Evidenz ist weniger theorieimmanent zu erkliren,
denn als Versuch, seine Thesen in eine generell geteilte Sichtweise zu integrieren.

Mit dem >Rassen«-Begriff formuliert Kant ein Ineinandergreifen von >Keimenxc
oder >Anlagen< und dem Klima, wie die Ausfithrungen zu seinem zweiten Aufsatz
weiter verdeutlichen werden. Doch bereits der erste Aufsatz macht deutlich, dass
mit der Vorstellung der Auswicklung von bestehenden >Anlagen« die Verinderun-
gen der Korper erklirt werden kann — die es auch nur deshalb als Verinderung zu
erkliren gibt, weil Kant von der Monogenesis ausgeht und damit von einer gemein-
samen Abkunft aller Menschen. Wie der Blick auf den zweiten Aufsatz zeigen wird,
bestimmt dieses Modell aber auch, warum die Verinderungen des Kdrpers nur in
einem bestimmten Rahmen stattfinden kénnen. Ein bestimmtes Mass an physio-
logischer Verinderung darf nicht iiberschritten werden. Adaption und Transfor-
mation sind beschrinkt, und dies nicht zuletzt durch den Begriff der Gattung und
die Grenze der Vernunft.

28 In der Physischen Geographie verortet Kant die >Kalmuckens, die sich selbst Eluthen nennen
wirden, in der 6stlichen Tartarey (Physische Ceographie: 294f.).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

Der erste Aufsatz kann als Versuch verstanden werden, empirische Forschun-
gen theoretisch zu grundieren und anzuleiten. Dabei liefert Kant theoretische An-
nahmen, die dazu geeignet sein sollen, auch zukiinftige Data in ein rationales
System einzuordnen. Er zitiert beispielhaft viele Beschreibungen von Menschen
unterschiedlichster Erdteile, zugleich ist er sich jedoch auch bewusst, dass vie-
le Gebiete und Menschen erst kiinftig in Europa bekannt sein werden. Im Grunde
genommen versucht Kant also mit seiner Theorie eine Antizipation von etwas noch
nicht Bekanntem, indem er eine Art Vorstrukturierung der noch nicht bekannten
Welt, ausgehend von Europa, vornimmt.” Damit verbunden ldsst sich auch die
Selbstaffirmation in Verschiedene Rassen in mehrfacher Hinsicht ausmachen. Zum
einen wird ein neutraler Ort bestimmt, der sich der Spezifikation der Auswicklung
respektive Entwicklung von >Keimen< und >Anlagen« entzieht. Zudem wird Europa
als Ort der Theoriebildung konstruiert, von der eine strukturierende Wirkmacht
ausgeht und die zugleich geniigend Offenheit aufweist, um von der Fiille der noch
erwarteten empirischen Data nicht tiberfordert zu sein.

Dieser Gestus der vorausgreifenden Aneignung wird auf der theoretischen
Ebene im focus imaginarius deutlich; hier wird ein rationaler, aber doch auch
kinstlicher Bezugspunkt angenommen. Die Rassentheorien enthalten demnach
immer schon Annahmen, die nicht empirisch iiberpriift werden kénnen, jedoch
eine strukturierende Wirkung auf die Empirie ausiiben. Kant beginnt mit diesem
ersten Aufsatz zu den >Menschenrassen, ein teleologisches Denken zu formulie-
ren, das er in der Kritik der Urteilskraft vertieft behandeln wird. Das teleologische
Denken iiberschreitet die Vernunft, welche fiir die theoretische Erkenntnis der
empirischen Welt verantwortlich ist. Diese Uberschreitung strukturiert und
gewichtet jedoch den Blick auf die Natur: So werden bestimmte menschliche
Erscheinungsformen als Grundtypen von >Rasse« gewichtet. Sie miissen als solche
nicht einmal existieren, um alle anderen physiologischen Erscheinungen von Men-
schen zu klassifizieren. Damit entsteht eine Klassifikation nicht nur verschiedener
>Rassens, sondern auch eine Einteilung in Menschen, die als Reprdsentant_innen
einer bestimmten >Rasse< gelten, und Menschen, deren Erscheinung als >Mi-
schung« gewertet wird. Zudem findet iiber den Korper der weissen Menschen
eine implizite Legitimation der kolonialen Expansion statt, sofern diese >Rasse«
eigentlich keine >Rasse« ist und noch simtliche Potenziale der Entwicklung in sich
birgt. Menschen, die sich hingegen an >ihr Klima< angepasst haben, bleiben im
milden, europiischen Klima als Fremde erkennbar.

29  Die Produktion der Reiseliteratur stieg zwischen 1760 und 1800 um das Dreieinhalbfache
an (Oehler-Klein 2012: 137f.). Ein solch starkes Anwachsen der Reiseliteratur vermag jedoch
paradoxerweise das Gefiithl hervorrufen, erst sehr wenig iiber andere Teile der Welt zu wissen
und das vorhandene Wissen als provisorisch zu betrachten.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

59


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Im nichsten Unterkapitel wird die zeitgendssische Diskussion um die Erkli-
rung von Differenzen zwischen Menschen skizziert. Damit soll verdeutlicht wer-
den, dass Kants Schrift in eine breite und diverse Debatte eingebettet ist. Kants
Theorieansatz kann vor diesem Hintergrund als Versuch verstanden werden, un-
terschiedliche theoretische Ansitze miteinander zu verbinden. Diese Diskussion
speist sich massgeblich aus der Literatur, die im Rahmen von kolonialen Erkun-
dungen entstanden ist, dennoch wird in der Forschungsliteratur dieser Kontext
nur selten explizit mitbedacht. Der im Folgenden diskutierte Beitrag von Stafan
Miller-Wille zeigt auf, inwiefern die Klassifizierung von Menschen mit kolonialen
Praktiken einherging.

3.3 Verortungen: Klima-, Praformations- und Epigenesistheorie

In der zeitgendssischen Debatte wurde nicht nur gestritten, ob die These der Mo-
nogenesis oder Polygenesis richtig ist, also die Menschheit an einem oder an vie-
len Orten entstanden sind. Zu den grundsitzlichen Fragen, wie Menschen entste-
hen und wie Differenzen zwischen Menschen zu erkliren sind, fanden sich unter-
schiedliche Ansitze, die sich (vereinfachend) in Priformationslehre, Epigenesis-
theorie und Klimatheorie einteilen lassen.

Die Klimatheorie kann bis in die Antike zuriickverfolgt werden und wird im
18. Jahrhundert prominent von Montesquieu vertreten (vgl. Giinzel 2004). Montes-
quieu sieht einen direkten Zusammenhang zwischen dem Klima und der Beschaf-
fenheit der darin lebenden Menschen — und mit der Beschaffenheit sind sowohl
die kérperliche Konstitution, die Art des Nahrungserwerbs, Sitten und Briuche
wie auch die jeweilige Staatsform gemeint. Montesquieu unterteilt in ein warmes
und ein kaltes Klima und komplementiert beide mit einem gemissigten, neutra-
len Klima. Nur das siidliche und nérdliche Klima sei dazu imstande, die politische
und korperliche Verfassung des Menschen zu pragen. Das gemassigte Klima hin-
gegen habe keinen klimatischen Einfluss (vgl. ebd.: 67ff.). Kants Annahme eines
neutralen Klimas ist demnach von der Klimatheorie iibernommen. Zudem vertritt
Montesquieu die These, der Einfluss des warmen Klimas wirke sich schidlich aus:
So wiirde beispielsweise das Gewebe von Menschen durch die Wirme erschlaffen,
die Sinneswahrnehmungen seien mangelhafter und Sinneseindriicke dringe kaum
zum Gehirn vor (vgl. ebd.). Kritisiert wurde an dieser Theorie insbesondere, dass
tiber die Geschichte hinweg verschiedene Kulturen und Religionen im selben Kli-
ma ansissig waren, obwohl sie ihrem Ursprung nach meist ganz anderen Zonen

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

angehort hitten (vgl. Fussnote 100 in ebd.: 86) — ein Problem, mit dem auch Kant
sich nach wie vor auseinandersetzt.*

Die Priformationslehre erklirt primir die Entstehungsweise von Menschen,
lehnt dabei jedoch jeglichen dusserlichen Einfluss durch die Natur ab. Die klas-
sische Version dieser Theorie geht auf Nicolas Malebranche zuriick, der 1674 den
Embryo als eingeschachtelte Form beschrieb — analog zu einer russischen Puppe
— und ihn in den Ovarien verortete (wobei Animalculist_en wie Antoni van Lee-
uwenhoek und Herman Boerhaave die Ansicht vertraten, dass sich der Embryo in
den Spermien befinde). Damit wurde angenommen, dass sich alle Teile des Kor-
pers und deren Anordnung bereits im >Keim« auffinden lassen. Die Entstehung
des Embryos wurde von den Priformationist_en auf einen géttlichen Einfluss zu-
riickgefithrt: Alle Arten von Organismen seien durch Gott vorgebildet, alle >Keime«
in einem einzigen Schopfungsakt erschaffen worden. Alle weiteren Entwicklun-
gen konnten als rein mechanische Vorginge gefasst werden (vgl. Sloan 2002: 232f.,
McLaughlin 1989: off.). Herausgefordert wurde diese Theorie massgeblich durch
ein Experiment von Abraham Trembley. Er konnte um 1740 nachweisen, dass nach

30 Die Vorstellung, dass die Kérper durch den Einfluss des Klimas geformt werden, findet sich
bei Kantin der vorkritischen Schrift Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755).
Wobei ersich nichtauf die Erde, sondern auf die unterschiedlichen Planeten in unserem Son-
nensystem bezieht. Er geht davon aus, dass andere Planeten ebenfalls bewohnt seien, und
berlegt, inwiefern »denkende Naturen« (Allgemeine Naturgeschichte: A174) durch die Ent-
fernung des Himmelkorpers von der Sonne geprégt sind. Kant spekuliert, dass durch die un-
terschiedliche Distanz zur Sonne die korperliche Konstitution unterschiedlich ausfallt: »Die
Einwohner der Erde und der Venus konnen ohne ihr beiderseitiges Verderben ihre Wohnplat-
ze gegeneinander nicht vertauschen.« (Ebd. A: 185) Je weiter von der Sonne entfernt, desto
leichter und feiner sei der Kérper gebildet und desto vollkommener sei er. Zudem ist fiir Kant
klar, »dafd diese Verhaltnisse eine Folge, auch in Ansehungihrer geistigen Fahigkeit, nach sich
ziehen werde.« (Ebd. A: 186) Denn der Kérper wird primar als Hindernis fiir die Denkungs-
kraftin den Blick genommen. So brauche es einen ausgebildeten Korper, damit die Fahigkeit
der denkenden Natur sich vervollkommnen konne (vgl. ebd. A: 181f.). Den Menschen spricht
Kant grundsatzlich eine mittlere Vollkommenheit zu, da sich die Erde zwischen den Extre-
men befinde. Zugleich schildert Kant, der Blick auf >denkende Naturen<von anderen Plane-
ten sei davon gepragt, wie man selbst verortet ist: »Von der einen Seite sahen wir denkende
Geschopfe, bei denen Gronlander oder Hottentotte ein Newton sein wiirde; und auf der an-
dern Seite andere, die diesen als einen Affen bewundern.« (Allgemeine Naturgeschichte A:
187) Diop (2012:183ff.) sieht hier die These von Buffon wiederholt, der in seiner Histoire Natu-
relle das siidafrikanische Volk der Khoi-Khoi (-Hottentotten) als besondere Art von >Wildenc«
beschrieben hat. Kant stiitzt sich auch auf die Beschreibung von Peter Kolb, der ein positive-
res und detaillierteres Bild der Khoi-Khoi gezeichnet hat, womit die bewusste Selektion der
Information deutlich wird, wie Diop argumentiert. In den Ausfiihrungen zu Verschiedene Ras-
sen ist deutlich geworden, dass Kant auch auf der Erde davon ausgeht, dass sich Menschen
an unterschiedliche Klimata anpassen konnen. Allerdings postuliert er sKeime< und >Anla-
gencdes Menschen, die sich aufgrund des Klimas unterschiedlich entwickeln —womit er den
Rahmen der Klimatheorie verlasst.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

61


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

dem Zerschneiden von Siisswasserpolypen beide Teile weiterleben, sich regenerie-
ren und die fehlenden Teile wieder nachwachsen.” Fiir eine Reihe von Naturfor-
scher_innen wie Julien Offrey de LaMettrie, Pierre Louis Moreau de Maupertuis
und Buffon, bewies dies, dass die Theorie der Priformation nicht linger haltbar
war: Wie kann ein Organismus, der durch Keimzellen vorgeformt ist, sich nach
einer Zerteilung wieder vollstindig erholen? Ihnen schien der Vorgang der Mul-
tiplikation oder Reproduktion von der Priformationstheorie her nicht erklirbar
zu sein (vgl. Roth 2008: 282, Lettow 2014: 26ff.). Zudem war es mit der Theorie
schwierig zu erkliren, wie aus der Kreuzung zweier Tabakpflanzen eine neue Spe-
zie entstehen konnte — oder auch, warum es >Mulatten« gibt, wenn eine schwarze
Person und eine weisse Person zusammen ein Kind haben (vgl. Bernasconi 2014:
242, McLaughlin 1989: 17f.).

Die Theorie der Epigenesis, die unter anderem von Johann Friedrich Blumen-
bach, Buffon und Alfred Tetens vertreten wurde, konnte diesen Vorgang besser
erkliren. William Harvey vertrat 1651 die Vorstellung, dass es eine graduelle Or-
ganisierung von ungeformter Materie gebe, die sich durch Lebenskrifte in neue
Organismen verwandeln kénne. Dieser Ansatz wurde 1759 von Caspar Friedrich
Wolff aufgenommen, der durch mikroskopische Untersuchungen die embryona-
le Entwicklung von Pflanzen und Tieren bestitigt sah. Buffon vertrat 1749 eine
mechanistischere Version dieses Entwicklungsdenkens: So geht er nicht von ei-
ner Lebenskraft aus, sondern von einer Art Mikrokraft (moule intérieur), die fiir
die Bildung von Organismen zustindig ist — analog zu den Prozessen, die in Kris-
tallen oder chemischen Verbindungen vermutet wurden.** Auf dieser Grundlage
sei es moglich, Materie als sich selbst Organisierendes zu verstehen. Es bedurfte
also keiner andauernden gottlichen Intervention (vgl. Sloan 2002: 233fF.)*.

Sloan (2002) argumentiert, dass Kant die Priformations- mit der Epigenesis-
theorie vermischt, da er sowohl >Keime« wie auch >Anlagen« annahm: Der Begriffe
>Keime« stammt aus der Priformationstheorie; der Begriff »Anlage« kann in erster
Linie mit dem Ansatz der Epigenesis identifiziert werden. Zudem sieht Sloan ein
Argument fur diese These darin, dass Kant fiir eine Beschrinkung der Moglichkeit
der potenziell unendlichen Variabilitit plidiert, die in einem eher mechanischen

31 Natiirlich ist diese Darstellung stark vereinfacht — es stellt sich vielmehr die weitergehende
Frage, wie dieses Experiment zur Herausforderung der Praformationstheorie werden konnte
und warum es nicht einfach als Anomalie erachtet wurde. McLaughlin (1989: 16ff.) erortert
ausfihrlicher, welche Faktoren zur Aushéhlung der Praformationstheorie gefiihrt haben.

32 Esgab unterschiedliche Begrifflichkeiten, die entwickelt wurden, so sprach Haller von »Irri-
tabilitdt« und Blumenbach von einem »Bildungstrieb« (vgl. McLaughlin 1989: 21f.).

33 Sloan (ebd.) spricht zudem von einer Haller-Bonnet-Linie der Praformation, die es von frii-
heren Praformationsansitzen zu unterscheiden gelte. Haller iibersetzte Buffon ins Deutsche
und schrieb ein einflussreiches Vorwort, vertrat aber ab 1758 eine revidierte Form der Prifor-
mationslehre, die nicht mehr von einer individuellen Praformation ausgeht.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

Verstindnis der Epigenesis enthalten ist. Fiir Bernasconi (2012: 195) ist Kant ein
Vertreter der Epigenesis. Er argumentiert, Kant greife zwar den Begriff >Keime«
auf, verwende ihn jedoch anders als die Praformationist_en (vgl. dazu Kapitel 6.2).
Der Fokus auf den Begriff der >Rasse<, den Kant in seinem ersten Aufsatz wihlt,
macht deutlich, dass Kant grundsitzlich an Buffon anschliesst und der Frage nach-
geht, wie im Rahmen eines Denkens, das nicht von vorgeformten Lebewesen aus-
geht, persistente Kontinuititen existieren konnen, die durch das Klima erklirbar
scheinen, aber offenbar dennoch iiber Generationen hinweg weitergegeben wer-

den.?*

Entfernt man sich einen Schritt von den Debatten um Priformations- und Epige-
nesistheorie, lisst sich erkennen, dass mit dem letzteren Ansatz ein grundsitzlich
anderes Naturverstindnis formuliert wird: Die Natur selbst wird als aktive Instanz
gedacht. Mit dem Ansatz der Epigenesis erhilt die Natur eine eigene Wirkmacht.
Laut Lettow (2014, 2015) sei der Ubergang von der Priformationstheorie zur Epi-
genesistheorie als epistemisch-politischer Wandel zu werten. Anhand des Begriffs
der Reproduktion, der neben den ilteren Begriffen der Generatio und der Pro-
duktion zu dieser Zeit geprigt wird, verdeutlicht sie, dass mit der Epigenesis eine
iibergenerationelle Ebene in den Blick gerit. Erkennbar wird das beispielsweise
in der Forschung von Maupertuis, der in seiner Studie von 1751 das Phinomen
der Polydactylie (Vielfingrigkeit) untersucht, die in bestimmten Familien manch-
mal mehrere Generationen iiberspringt, aber immer wieder vorkommt. Anhand
solcher Studien wurde deutlich, dass die Natur und genauer der Bereich der Re-
produktion eigenen Regeln zu gehorchen scheint. Durch den Ansatz der Epigenesis
riickt die Vererbbarkeit ins Zentrum, die ein neues Forschungsfeld begriindet. Der
Fokus richtet sich hier auf Regularititen, die jedoch nicht nur an Familien, sondern
auch an kollektive Entititen wie >Rasse« oder Gattung gebunden werden.

Zudem verdeutlich Lettow (2014), dass mit der Epigenesis ein anderes Zeitver-
stindnis verbunden ist. Wahrend die Priformation von einer ewigen, kosmologi-
schen Zeit ausgeht, verindert sich das zeitliche Denken durch die Epigenesistheo-
rie, da die dauernde Entstehung von etwas Neuem mit einem dynamischen Ver-
stindnis von Zeit einhergeht. Dass beide Zeitverstindnisse miteinander auch ver-
koppelt wurden, verdeutlicht sie anhand von Buffon: Fiir ihn ist die Gattung in der
dynamischen Zeit eingelassen, da die Elemente in der dynamisch gedachten zeitli-
chen Struktur geformt werden. Zugleich verweist der Begriff der Gattung auf eine
atemporale, statische Zeit, weil die Gattung selbst jenseits der einzelnen Elemente
und damit jenseits der dynamischen Zeit existiert. Wie die obigen Ausfithrungen

34  Kantsprichtin der Kritik der Urteilskraft von einer »generischen Praformation« (KdU B: 376/A:
371), womit deutlich wird, dass es ihm nicht um eine individuelle Priformation geht, sondern
um Schranken, die auf der Ebene der Gattung gegeben sind.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

63


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

verdeutlicht haben, nimmt Kant eine verfeinerte und kritisch gewendete Position
in Bezug auf die Zeit ein. So versteht er die Naturgeschichte als grundsitzlich un-
abgeschlossenen zeitlichen Ablauf, der soweit als maoglich erforscht werden solle,
aber iiber die konkrete Erfahrung hinausreiche. Ein Abschluss dieser unendlichen
Kette gelingt erst durch die Annahme eines focus imaginarius, der in der Natur-
betrachtung nicht gefunden werden kann, jedoch einen strukturierenden Einfluss
auf die Zusammenstellung der empirischen Beobachtungen einnimmt. Der histo-
rische Ablauf griindet so nach Kant letztlich auf atemporalen Bezugspunkten.
Lettow begreift diesen Wandel im Naturverstindnis in der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts nicht nur als epistemischen, sondern auch politischen, da sich mit
dem Ansatz der Epigenesis ein neues biopolitisches Handlungsfeld eréffnet — auch
wenn dieses Handlungsfeld zunichst eher spekulativ bleibt. Denn neu an diesem
Ansatz ist, dass beide Elternteile als gleichmissig an der Reproduktion beteiligt
verstanden werden. So wird zeitgendssisch diskutiert, wie sich die menschliche
Gattung durch Kreuzung verbessern liesse. Es riickt also das reproduktive Paar ins
Zentrum der Aufmerksamkeit (vgl. ebd.). Wie die Lektiire von Bestimmung weiter
unten aufzeigen soll, ist zeitgendssisch nicht klar umgrenzt, welche Vorstellungs-
und Handlungsmacht mit dem Ansatz der Epigenesis verbunden sein kann.
Anhand der von Lettow skizzierten politischen Dimension gilt es aus post_ko-
lonialer Sicht, eine weitere Verortung der kantischen Rassentheorien vorzuneh-
men. In Bezug auf den Begriff der >Rasse« wird in der Forschungsliteratur zumeist
darauf hingedeutet, dass Reiseliteratur oder Naturbeschreibungen eine wichtige
Quelle fiir diese Diskussion darstellen. Dennoch gerit das koloniale Unternehmen
selten in den Fokus. Vielmehr wird sich auf die innereuropiische Diskussion kon-
zentriert. Damit bleibt weitgehend unterbeleuchtet, mit welchen materiellen Prak-
tiken das diskutierte Wissen verbunden ist. Eine solche Verbindung stellt Staffan
Miller-Wille (2014: 225f.) her. Er zeigt auf, dass die theoretischen Erdrterungen
von Linné, Buffon oder Blumenbach auf Reiseberichten aufbauten, in denen ein
System der sozialen und legalen Stratifikation beschrieben wird, das in den spa-
nischen und portugiesischen Uberseekolonien errichtet wurde. Leute wurden in
diesen sogenannten castas primir nach Hautfarbe eingeordnet, aber auch entspre-
chend ihrer Haare und Augenfarbe. Die Klassifikation von Kindern, die aus einer
»Mischehen« entstammten, wurde durch den Rekurs auf die beiden Elternteile er-
mittelt. Damit wurde ein System etabliert, das auf der Annahme der Weitergabe
und Vermischung von Charakteristika der Eltern an die Kinder beruhte. Visuali-
siert wird diese Weitergabe von Charakteristika in Gemalden, auf denen ein Kind
mit seinen beiden Elternteilen dargestellt wurde. Dieses abstrakte und mechani-
sche System erwies sich als sehr stabiles Geriist, das sich trotz des Wandels erhal-
ten konnte: Denn zunichst bestand die Grundlage der Klassifizierung nicht nur
in physischen Charakteristika, sondern auch in der Kleidung und Beschiftigung.
Erst durch die Rezeption der Reiseberichte durch die Europier_innen verlagerte

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

sich der Fokus auf die physische Erscheinung. Dadurch konnte das casta-System
zu einer Grundlage fiir ein weites Feld von Untersuchungen zur Vererbung werden
(vgl. ebd.).®

Kant kann in dieser breiten Debatte als eine europiische Stimme verstanden
werden, die versucht, die Flut an Informationen aus den Reiseberichten und Kolo-
nien zu verarbeiten. Es geht ihm in dieser Debatte um die eigene Positionierung,
die er dadurch vornimmt, indem er den Begriff der »Menschenrasse« ins Zentrum
riickt. In den drei Texten, die Kant zu den >Rassen« verfasst hat, findet sich die aus-
fithrlichste Auseinandersetzung mit der naturphilosophischen Diskussion vor der
Erscheinung der Kritik der Urteilskraft. Die Position, die Kant entwickelt, schreibt
sich zugleich in die kritische Philosophie ein. Gerade dieser zweite Aspekt soll die
folgende Interpretation des Textes Bestimmunyg weiter verdeutlichen.

3.4 Verwicklungen: Bestimmung des Begriffs
einer Menschenrasse (1785)

Kant schliesst in seinem Aufsatz Bestimmung nicht nur an seine ersten Uberlegun-
gen an, sondern revidiert auch einige Aspekte. So distanziert er sich in seinem
zweiten Aufsatz von der Annahme, dass die weisse >Rasse« der urspriinglichen Er-
scheinung der Menschen, also der »Stammrasse« (Verschiedene Rassen B: 143/A:
8), am nichsten komme: »Wie also die Gestalt des ersten Menschenstammes (der
Hautbeschaffenheit nach) beschaffen gewesen sein mage, ist daher jetzt unmog-
lich zu erraten; selbst der Charakter der Weifen ist nur die Entwickelung einer
der urspriinglichen Anlagen, die, nebst den iibrigen, in jenem anzutreffen waren.«
(Bestimmung A: 417) Kant verdeutlicht mit diesem Text nochmals die Relevanz me-
thodischer Fragen, auf deren Grundlage erst bestimmt werden kann, welche Dif-
ferenzen zwischen Menschen relevant sind. Und hier stellt er nun vor allem die
Hautfarbe in den Vordergrund. Die Haut als Organ der Absonderung tragt die
»Verschiedenheit des Naturcharakters an sich [...], welche zur Einteilung der Men-

35 Inder Physischen Geographie scheint Kant auf dieses System zu rekurieren, wenn er das spa-
nische Amerika und die Ausdriicke sMulatten« (Kinder, bei denen ein Elternteil schwarz und
der andere weiss ist), >Terceronen< (Kinder, bei denen ein Elternteil sMulatte<und der andere
eine weisse Person ist) und >Quarteronenc (Kinder, bei denen ein Elternteil >Tercerone< und
der andere eine weisse Person ist) und sQuinteronen« (Kinder, bei denen ein Elternteil sQuar-
teronecund der andere eine weisse Person ist) erwihnt. Weiter bestimmt er, dass Kinder, die
von einer>Quarterone<und einer weissen Person abstammen, >Weisse< heissen. Die Vermah-
lung einer >Mulattin< mit einer >Terceron< bedeute demgegeniiber einen »Riicksprung« bei
den Kindern (Physische Geographie: 119).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

65


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

schengattung in sichtbarlich verschiedene Klassen berechtigt.« (Ebd. A: 395)*® Wie
Kant in einer Fussnote bemerke, zeigt sich daran das Zweckmassige von >Rasseng;
und dies am deutlichsten bei den schwarzen Menschen, da die Organisation der
Haut sich durch das Klima verindert habe. In Analogie dazu vermutet er dann eine
solche Zweckmissigkeit auch bei den anderen >Rassenc (vgl. ebd. A: 411f.).

Uber die Hautfarbe von schwarzen Menschen lisst sich jedoch viel besser in
Frankreich eine Meinung bilden als in einem siidlicheren Land (vgl. ebd. A: 392),
da der akute Einfluss der Sonne an diesem Ort keine Rolle spiele. In Europa kon-
ne entschieden werden, welche Schwirze zu einem Klassenunterschied taugt und
welche bloss einer temporiren Briunung geschuldet ist, die den vererbten Farb-
ton verindert. Damit wird Europa wiederum als neutraler Raum evoziert, in dem
es keine spezifischen klimatischen Umstinde gibt, die den Kdrper beeinflussen.
Verstirkt ist nun mit diesem Gedanken die Vorstellung eines Experiments verbun-
den (ebd. A: 402). Kant iiberblendet den neutralen Raum mit der Vorstellung eines
Laboratoriums, in dem dussere Einfliisse minimiert und die Entdeckung der wahr-
haften Regelhaftigkeit und Wiederholbarkeit garantiert werden konnen. Zugleich
entzieht er mit diesem Einwand empirischen Beobachtungen den Anspruch auf
unmittelbare Giiltigkeit: Dass jemand eine dunkle Hautfarbe hat, zeugt nicht un-
mittelbar von seiner Zugehorigkeit zu einer >Rasse«. Vielmehr miisse untersucht
werden, welche Merkmale weitergegeben werden und ob das auf »Klassenunter-
schiede« (ebd. A: 393) hindeutet. Damit plidiert Kant fiir eine den Beobachtungen
vorhergehende theoretische Erérterung und versichert sich so seiner eigenen Rol-
le als Nicht-Reisender und Nicht-Beobachtender, der dennoch Wesentliches zur
Debatte beitragen kann.

Aus dieser Position heraus kann Kant eine Art Kombinatorik der >Rassenver-
mischung« vollfithren: »Der Weifde mit der Negerin, und umgekehrt, geben den
Mulatten, mit der Indianerin den gelben, und mit dem Amerikaner den roten Mes-
tizen: der Amerikaner mit dem Neger den schwarzen Karaiben, und umgekehrt.
(Die Vermischung des Indiers mit dem Neger hat man noch nicht versucht.)« (Ebd.
A:397f.) Kant geht wie bereits in Verschiedene Rassen von vier >Rassenc« aus, wobei er
nun andere >Rassenc< ausmacht.’” Durch die Regel, dass »Rassenunterschiede< un-
ausbleiblich »anarten, kann er weiter bestimmen, welche Erscheinungsart nicht

36 Kantverwendetin diesem Text verstarkt den Begriff>Klasse«. Eine Erklarung dafir findet sich
in einer Fussnote in Uber den Gebrauch: »Die Benennung der classes und ordines driicken ganz
unzweideutig eine bloR logische Absonderung aus, die die Vernunft unter ihren Begriffen,
zum Behuf der blofien Vergleichung macht: genera und species aber konnen auch die physi-
sche Absonderung bedeuten, die die Natur selbst unter ihren Geschopfen in Ansehung ihrer
Erzeugung macht.« (Uber den Gebrauch A: 44, FN)

37  So zahlt Kant im fritheren Text »1) die Rasse der Weifen, 2) die Negerrasse, 3) die hunni-
sche (mungalische oder kalmuckische) Rasse, 4) die hinduische oder hindistanische Rasse«
(Verschiedene Rassen B: 133/A: 4) auf. Die deutlichste Verschiebung ergibt sich in Bezug auf

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

als eine eigene >Rasse< zu werten ist, sondern als Produkt der Vermischung der
>Rassenc<. Die Klammerbemerkung des obigen Zitats macht den Experimentalcha-
rakter nochmals deutlich. Durch die passive Formulierung wird jedoch jene In-
stanz, die einen solchen >Versuch« durchfithren kénnte, nicht explizit genannt.
Die >Rassenvermischung« kann also erkliren, was zu einer >Rasse< zihlt und
welches die Differenzen sind, die nicht zur >Rasse« gezahlt werden diirfen, und dies
kann in einer experimentellen Uberpriifung verifiziert werden. Zugleich liegt in der
Vermischung aber auch das Potenzial, dass die >Rassenc sich auflésen. Dies wird
deutlich, wenn Kant die grundsitzliche Annahme von >Rassen< auch gegeniiber
jenen verteidigen will, die seine theoretischen Primissen nicht teilen mégen:

»Man mag aber ein System annehmen, welches man wolle: so ist doch so viel ge-
wif, daf? die jetzt vorhandenen Rassen, wenn alle Vermischung derselben unter
einander verhiitet wiirde, nicht mehr erléschen konnen. Die unter uns befind-
lichen Zigeuner, von denen erwiesen ist, dafk sie ihrem Abstamme nach Indier
sind, geben davon den deutlichsten Beweis. Man kann ihrer Anwesenheit in Euro-
paweit iiber dreihundert)ahre nachspiiren; und noch sind die nichtim mindesten
von der Gestalt ihrer Vorfahren ausgeartet.« (Ebd. A: 415, vgl. auch Uber den Ge-
brauch A: 114 und A: 117)%®

Uber das Konzept von >Rasse« wird in diesem Zitat eine Differenz innerhalb von
Europa eingefithrt, insofern nur ein bestimmtes Aussehen als genuin europiisch
anerkannt wird — selbst ein dreihundertjihriger Aufenthalt kann die Zugehérig-
keit zu diesem Ort in dieser theoretischen Perspektive nicht herstellen. Dariiber
hinaus macht das Zitat deutlich, dass Kant mit seinen Uberlegungen einen Ba-
lanceakt vollfithren muss. Denn einerseits verteidigt er die Monogenesis mit dem
Hinweis auf die Tatsache, dass alle Menschen sich miteinander fortpflanzen kon-
nen. Auf dieser Grundannahme basiert der Begriff >Rasse, wie der erste Aufsatz
verdeutlich hat. Im Aufsatz Bestimmung macht Kant jedoch deutlich, »dass in der
ganzen organischen Natur bei allen Verinderungen einzelner Geschéopfe die Spe-

).* Die Differenzen zwischen

zies derselben sich unverindert erhalten« (ebd. A: 401
Menschen konnen nicht so fundamental sein, dass sie den Gattungsbegriff als his-
torisch verinderbaren Begriff herausstellen wiirden. Damit bezweifelt Kant auch,
etwas — »das nicht zum Wesen der Gattung gehort« — kénne »anerben, das heisst
zu jenen Eigenschaften dazukommen, die sich von Generation zu Generation wei-
tervererben. Er ortet in solchen Annahme eine dunkle Erkenntnisquelle, in der »die

Freiheit der Hypothesen« unzulinglich uneingeschrinkt werde. »Ich meines Teils

die amerikanische sRasses, diese wird in Verschiedene Rassen als »noch nicht vollig eingeartete
hunnische Rasse« (ebd. B: 136/A: 5) verstanden.
38  Ein ausfihrlicherer Kommentar zu Kants Antiziganismus findet sich bei Hund (2011: 82ff.).
39  Kantverwendet>Spezies<und>Gattung« gleichbedeutend.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

67


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sehe in solchen Fillen nur auf die besondere Vernunftmaxime, wovon ein jeder
ausgeht, und nach welcher er gemeiniglich auch Facta auszutreiben weiss, die je-
ne begiinstigen [..].« (Bestimmung A: 399) Jedoch stellt andererseits gerade die
Moglichkeit, dass alle Menschen sich miteinander fortpflanzen konnen, die Rele-
vanz von >Rassenc« infrage. Nur unter der Voraussetzung, dass »alle Vermischung
verhiitet wiirde« (ebd.), lisst sich mit Verweis auf empirische Beobachtungen die
Annahme der persistenten Existenz von >Rassencharakteristika< verteidigen.

>Rassec ist als Begriff konzipiert, der manifeste und bestindige Differenzen fest-
legt: Einerseits wird der Begriff der Gattung nicht durchbrochen und andererseits
geht er nicht in unbedeutenderen Differenzierungen verloren. Damit setzt sich ein
Spiel in Gang, welches wichtige und unwichtige Differenzen festlegt und gleichzei-
tig eine Balance zwischen dusserer Einflussnahme und innerer Disposition sucht.
Das Element der Fortpflanzung ist darin durch die Fokussierung auf die Vererb-
barkeit der Dreh- und Angelpunkt. Da dies als begriffliche Etablierung konzipiert
ist, steht mit der Vorstellung von unkontrollierter Einflussnahme auf Kérper um-
gekehrt auch die Grenze der Vernunft auf dem Spiel. Dies verdeutlicht eine Passa-
ge aus Bestimmunyg, die ich im Folgenden ausfiihrlich zitieren werde. Kant beginnt
den Abschnitt mit ein paar Beispielen von Einflussnahmen, die er als unmoglich
zuriickweist:

»[Dlas Anerben durch die Wirkung der Einbildungskraft schwangerer Frauen oder
auch wohl der Stuten in Marstillen; das Ausrupfen des Bart ganzer Volkerschaf-
ten, so wie das Stutzen der Schwénze an englischen Pferden, wodurch die Natur
gendtigt werde, aus ihren Zeugungen ein Produkt, worauf sie uranfanglich organi-
siert war, nach gerade weg zu lassen; die geplatschten Nasen, welche, anfanglich
von Eltern an neugebornen Kindern gekiinstelt, in der Folge von der Natur in ihre
zeugende Kraft aufgenommen waren [...].« (Bestimmung A: 400)

Diese Beispiele sind von Kant nicht frei erfunden, sondern wurden von anderen in
die zeitgendssische Diskussion eingebracht.*® Das Problem besteht fiir Kant dar-
in, dass hier von gegebenen Erscheinungen ausgehend Mutmassungen angestellt
werden und nicht »besondere erste Naturkrifte oder anerschaffene Anlagen« (ebd.)
angenommen werden. Kant wiederholt, er halte sich an die Maxime, so wenige
Prinzipien wie moglich anzunehmen und daraus méglichst viel erkliren zu kén-
nen. Das angewandte Prinzip lautet, »dafl in der ganzen organischen Natur bei

40  Soziahlte beispielsweise Linné in seiner Systema Naturae ab der10. Auflage zur menschlichen
Gattung des Homo sapiens den >wilden Mann« (Ferus), die sIndianer< (Americanus), den >Eu-
ropéer< (Europdus), den sMongolen« (Asiaticus), den >Neger< (Afer), Monster und Fabeltiere
sowie hochentwickelte Affen. Aus einer anachronistischen Perspektive lasst sich allgemeiner
festhalten, dass die Grenze zwischen Fiktion und Fakten unklar war (vgl. Bitterli 1977: 332ff.).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

allen Verinderungen einzelner Geschopfe die Spezies derselben sich unverindert
erhalten«. Und weiter:

»Nun ist es klar: daR, wenn der Zauberkraft der Einbildung, oder der Kiinstelei
der Menschen an tierischen Kérpern ein Vermodgen zugestanden wiirde, die Zeu-
gungskraft selbst abzudndern, das uranfingliche Modell der Natur umzuformen,
oder durch Zusatze zu verunstalten, die gleichwohl nachher beharrlich in den fol-
genden Zeugungen aufbehalten wiirden: man gar nicht mehr wissen wiirde, von
welchem Originale die Natur ausgegangen sei, oder wie weit es mit der Abdnde-
rung desselben gehen kénne, und, da der Menschen Einbildung keine Grenzen
erkennt, in welche Fratzengestalt die Gattungen und Arten zuletzt noch verwil-
dern diirften.« (Ebd. A: 400f.)

Das Szenario einer ungeregelten, generationeniibergreifenden Transformation ei-
ner Gattung kulminiert in »Fratzengestalten« und »Verwilderung der Art« und nur
der Bezug auf ein Original der Natur und die Annahme einer regelgeleiteten Ver-
laufsform einer Gattung kénnen die Menschheit davor schiitzen.

»Dieser Erwagung gemafd nehme ich es mir zum Grundsatze, gar keinen in das
Zeugungsgeschift der Natur pfuschenden Einfluf der Einbildungskraft gelten zu
lassen, und kein Vermégen der Menschen, durch duere Kiinstelei Abanderun-
gen in dem alten Original der Gattungen oder Arten zu bewirken, solche in die
Zeugungskraft zu bringen, und erblich zu machen. Denn, lasse ich auch nur einen
Fall dieser Art zu, so ist es, als ob ich auch nur eine einzige Gespenstergeschichte
oder Zauberei einrdumte. Die Schranken der Vernunft sind dann einmal durch-
brochen, und der Wahn drdngt sich bei Tausenden durch dieselbe Liicke durch.«
(Ebd. A: 400ff.)

Das Zitat imaginiert den Verlust der Autoritit der Vernunft. Die Einbildungskraft
oder auch rituelle Handlungen diirfen keinen Einfluss auf die Gattungen von Tieren
oder auch Menschen nehmen kénnen, ohne dass zugleich die Grenze der Vernunft
infrage gestellt wird. Diese Vernunftgrenze wird von Kant vehement verteidigt:
Die drohende »Verwilderung« der Gattung geht einher mit den Abgriinden von
Wahnvorstellungen und Fantasien, die es strikt abzulehnen gilt. Etabliert Kant in
seinen Texten das Gesetz der »notwendig halbschlichtigen Zeugung« (ebd. A: 398)
und statuiert »in der Gattung selbst liegende Keime und Anlagen« (ebd. A: 402),
wird damit auch die Autoritit der Vernunft mitetabliert und eine Grenzsetzung
zwischen moglichen und unméglichen Vorstellungsarten vollzogen. Zugleich wird
damit verhandelt, welcher Einfluss dem menschlichen Handeln auf die Natur zu-
gesprochen werden darf.

Mit dieser Grenzsetzung vollzieht Kant eine kritische Geste, da itberbordende
Annahmen davon abgetrennt werden, was verniinftigerweise angenommen wer-
den muss. Auf der Grundlage der gesicherten Autoritit der Vernunft kann dann

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

69


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

die Frage geklirt werden, welche Differenzen innerhalb der Gattung sich als >Ras-
sendifferenzen« eignen. Dabei wird der Umgebung ein Einfluss auf die >Anlagenc
und >Keime« zugestanden, die den menschlichen Handlungen nicht zugestanden
wird. Eine Einflussnahme ist somit grundsitzlich als méglich zu denken, aber es
macht nach Kant einen wesentlichen Unterschied, woher dieser Einfluss kommt.
Die Sphire der aktiven Natur wird vehement von der Sphire der menschlichen
Handlungsmacht abgetrennt. Zugleich wird auf einer anderen Ebene Handlungs-
macht eingefordert: Naturerkenntnis wird nicht durch einfache Beobachtungen,
sondern durch die Anordnung und Durchfithrung von Experimenten gewonnen.
Damit lisst sich im Vergleich zu Verschiedene Rassen in Bezug auf die Selbstaffirma-
tion eine Verschiebung feststellen. Im ersten Text galten die >Weissenc als >Nicht-
Rasse¢, Europa als neutraler Ort. Dies gilt zwar immer noch in Bestimmung, doch
liegt die Betonung dort vielmehr auf Europa als Ort der Wissenschaft, des Labora-
toriums. Die Selbstaffirmation 16st sich von den beschriebenen Verhaltnissen und
konzentriert sich so vermehrt auf Methoden und Orte, durch welche wahre Aussa-
gen iiber allfillige Objekte und Zusammenhinge getroffen werden kénnen.

Die theoretischen Erdrterungen Kants blieben nicht unwidersprochen. Georg
Forster, der seinen Vater an der zweiten Weltumsegelung von James Cook begleitet
und dariiber geschrieben hat, diskutiert in einem Brief zwei Aufsitze von Kant:
Mutmasslicher Anfang und Bestimmunyg.

Die folgende Darstellung hat keine umfassende Diskussion des Briefes zum
Ziel, vielmehr ist die Darstellung geleitet durch einen externen Fokus, und zwar
Kants Behandlung des Themas >Menschenrassenc. Mit diesem Vorgehen, Forster in
Bezug auf Kant zu thematisieren, soll jedoch nicht behauptet werden, dass Kants
Uberlegungen im Gegensatz zu Forster fortschrittlicher seien, wie Stiening (2012:
52) urteilt.” Denn fokussiert man auf die Konzeptionalisierung von Differenzen
zwischen Menschen und Aspekten der Selbstaffirmation in den Texten von Forster
und Kant, ist es kaum moglich, ein solches Fortschrittsnarrativ zu rechtfertigen.
Jedoch lassen sich Verschiebungen aufzeigen, wie Differenzen zwischen Menschen
konzeptionell gefasst werden. Anhand des Textes von Forster kann folglich eine
andere Art von Othering aufgezeigt werden.

Dabei ist es kein Zufall, dass Forster die Form eines Briefes wihlt. Er wendet
sich darin an D. Biester, einen der Herausgeber der Berlinischen Monatsschrift, also
an jene Zeitschrift, in der Kants Aufsitze erschienen sind. Der Brief wurde 1786,

41 Vgl. kritisch dazu Wunderlich (2012: 216ff.) und Zammito (2012). Eines der Kriterien, das
nach Stiening diesen Fortschritt aufzeigen soll, ist die Ausdifferenzierung von Wissensfel-
dern. Wie ich in diesem Kapitel sowie in Kapitel 6 aufzeigen werde, geht es Kant mit dem
teleologischen Denken jedoch gerade auch um die Frage, wie unterschiedliche Wissensfel-
der miteinander verbunden werden kénnen.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

und damit noch im selben Jahr, in der Zeitschrift Der Teutsche Merkur, die stirker is-
thetisch-literarisch ausgerichtet war, veroffentlicht (vgl. van Hoorn 2004: 125). Mit
dieser Form der Widerrede geht es Forster nicht um eine alternative Deduktion
oder Bestimmung von Begriffen. Stattdessen schreibt er einen diskussionsorien-
tierten Text, der deutlich erkennbar in den Kontext eingebunden und an ein be-
stimmtes Publikum gerichtet ist. Zum Kontext gehort, dass sich Forster zu Beginn
des Textes als Aussenseiter positioniert. Mit einer Referenz auf Ovid skizziert er
seine Situation und entschuldigt sich: Er sei in Wilna und damit fern ab vom Zen-
trum der Diskussion, kenne nicht alle Argumente und kdnne nur verspitet Nach-
richten erhalten oder Publikationen zugeschickt bekommen (vgl. ebd.: 125ff.). Die-
se stilisierte Aussenseiterposition verwendet Forster als Ausgangspunkt, um Kants
Schriften einer umfassenden Kritik zu unterziehen. Doch spielt nicht nur seine
aktuelle Randposition eine Rolle, auch bringt er seine Erlebnisse, Beobachtungen
und Erfahrungen der Weltreise ein und belehrt Kant iiber falsche Fakten oder Fehl-
lektiiren von Reiseberichten.*

Van Hoorn (2004: 124fF.) konstatiert in ihrer ausfithrlichen Diskussion und Ana-
lyse des Briefes fiinf Themenbereiche, die Forster aufgreift: 1) Forster argumentiert
gegen Kants Methode; 2) er geht der Frage nach, aufgrund welcher Kriterien man
die Menschen sinnvoll unterteilen und Ahnlichkeiten und Differenzen in der Na-
tur denken kann; 3) er diskutiert das Problem, ob die klassische Naturbeschreibung
oder Kants Naturgeschichte besser geeignet sind, die Unterschiede zu benennen;
4) er entwirft ein polygenetisches Modell und 5) er skizziert eine denkbare sittliche
Zweckmaissigkeit der Polygenese in Abgrenzung zur christlich-orthodoxen Lehre.
Diese Aufgliederung verdeutlicht, wie breit das Spektrum an Themen ist, das mit
der These von >Menschenrassen« verbunden ist.

Was der Brief als Form bereits andeutet, greift Forster auch inhaltlich auf. Kant
postuliert, zunichst miissten die Begriffe geklirt werden, um auf dieser Grundlage
dann das zu finden, was gesucht wird (vgl. Bestimmung: A 390). Nach Forster ist
jedoch das zeitgendssische Wissen nicht gross genug, um Prinzipien aufstellen zu
konnen, die dann lediglich durch Beobachtungen bestitigt werden sollen. Forster
vertraut vielmehr Beobachtungen, auf deren Grundlage dann theoretische Erér-
terungen falsifiziert oder verifiziert werden kénnen. Die theoretische Begriffsar-
beit miisse grundsitzlich offen sein fiir die Infragestellung durch Beobachtungen -
dies sieht Forster bei Kants Vorschlag nicht gegeben. Im kantischen Vorgehen sieht
er eine Gefahr: »Bestimmungen, die sich auf eingeschrinkte Erkenntnis griinden,

42 DerKontrast der Biografien zwischen Kant und Forster ist gross: Forster reiste bereits als Kind
mit seinem Vater durch Russland, danach hielten sich beide sechs Jahre lang in London auf.
Mit 17 folgt er seinem Vater auf eine Weltumseglung, die drei Jahre dauerte (vgl. Goldstein
2015: 19ff.). Kant bewegte sich nie mehr als 40 Kilometer von Kénigsberg weg.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

n


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

konnen zwar innerhalb dieser Schranken brauchbar seyn; aber sobald sich der Ge-
sichtskreis erweitert, der Sehepunkt verriickt, werden sie da nicht einseitig und
halbwahr erscheinen?« (Forster 1786: 75) Die Vorstellung, dass man in der Erfah-
rung nur findet, was man braucht, wenn man vorher weiss, was man sucht, be-
wertet Forster negativ: Ein solches Vorgehen berge die Gefahr, sich selbst wie auch
andere zu tiuschen (vgl. ebd.). Ideen, die anleitend sein sollen fir das Sammeln
empirischer Daten, kénnen schlichtweg irrefithrend sein. Damit geht auch einher,
dass Forster davor warnt, das kiinstliche Ordnungssystem mit der Wirklichkeit zu
verwechseln. Er ist iiberzeugt, dass wenn »die Ordnung der Natur [...] unseren
Eintheilungen nicht [folgt], und man ihr dieselben aufdringen will, [man] in Un-
gereimtheiten [verfillt].« (Ebd.: 90)

Forster schlagt eine andere Art der Erkenntnisgewinnung vor: Eine Wahrheit
sei dann gegeben, wenn viele Reisende die gleichen Beobachtungen machen, ob-
wohl sie unterschiedliche Begriffe und Kenntnisse haben. Eine Tatsache ergibt sich
nicht dadurch, dass eine Beobachtung in einem reflektierten System eine Veror-
tung findet, sondern ist nach Forster dann gegeben, wenn trotz der Verortung in
einem Gedankengebiude die gleiche Beobachtung festgehalten wird. Damit geht
es ihm jedoch weniger darum, dass sich eine Wahrheit dann zeigt, wenn eine
Auseinandersetzung zwischen unterschiedlichen theoretischen Positionen statt-
findet und ein Gemeinsames gefunden wird. Vielmehr statuiert er einen sinnli-
chen Eindruck, der von jeglicher gedanklichen Uberformung frei ist (vgl. Sobo-
leva 2012: 124). So spricht er von einem unbefangenen Zuschauer, dessen Schil-
derungen er mehr Vertrauen entgegenbringt als »einem Beobachter, den ein feh-
lerhaftes Princip verfiihrt, den Gegenstinden die Farbe seiner Brille zu leihen.«
(Ebd.: 76) Dennoch gibt es auch fiir ihn Kriterien, die eine gute Beobachtung aus-
zeichnen. Das sind »Aufmerksambkeit, Beurtheilungskraft und Unpartheylichkeit«
(ebd.). Forster lehnt auch das von Kant vorgeschlagene Experiment zur Bestim-
mung der srichtigen< Hautfarbe ab. Er bezeugt, er habe in Europa gesehen, wie
schwarze Kinder geboren wurden. Der Ort der Geburt habe keinerlei Einfluss auf
die Hautfarbe gehabt (vgl. ebd.: 80).

»Einjedes Wesen der Natur ist, was es seyn soll, nuran dem Orte, fir den sie es ent-
stehen liefd: eine Wahrheit, die man in Menagerien und botanischen Garten tag-
lich bestatigt sieht. Der Neger, in Europa geboren, ist wie eine Treibhauspflanze,
ein modificirtes Geschopf: in allen der Verdnderung unterworfenen Eigenschaf-
ten mehr oder weniger dem unéhnlich, was er in seinem Vaterlande geworden
ware.« (Ebd.: 82)

Das Experiment hat nach Forster insgesamt den Nachteil, dass es eine kiinstli-
che und damit verfilschte Situation kreiert, aus der keine weiteren Folgerungen
gezogen werden kénnen. Damit tont bereits an: Forster kritisiert die zentrale Stel-
lung, die Kant in seinem zweiten Aufsatz zu den >Menschenrassen«< der Hautfarbe

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

einriumt. Forster bringt verschiedene Argumente ein, um Kants Fokussierung auf
die Hautfarbe zu hinterfragen. Er verweist auf Linné, der bereits festhielt, dass die
Hautfarbe kein zuverlissiges Kriterium, sondern vielmehr als zufillige und ver-
inderliche Eigenschaft zu betrachten sei (vgl. ebd.: 82). Forster lisst es nicht auf
dieser einen Referenz auf eine Autoritit beruhen, sondern konfrontiert Kant mit
einem konkreten Problem, das sich aus dessen Systematisierung der Menschen in
vier sRassen« ergibt. Kant subsumiert >Kaffer< unter die schwarze >Rasse«, Abessi-
nier jedoch zihlt er zu den >Weissen«. Beide weisen jedoch nach Forster die glei-
che Hautfarbe auf.® Das Kind, das von solchen Eltern abstammt, definiert Forster
als »Blendling, da je ein Elternteil einer anderen >Rasse« zugeordnet ist. Jedoch
l4sst sich bei diesem Kind keine »halbschlichtige Anerbung« ausmachen, da in der
Hautfarbe keine deutliche Differenz besteht. Deshalb sieht Forster das Kriterium,
das Kant ins Zentrum seiner Bestimmung von >Menschenrassenc stellt, als »iibel-
gewihlt und vewerflich« (ebd.: 83) an.

Weiter kritisiert Forster Kants argumentative Vorgehensweise. Neben der
Hautfarbe fithrt Kant lediglich »Krankheiten und Mif3geburten« an und schliesst
von dort aus auf »natiirliche Eigenthiimlichkeiten der Bildung« (ebd.: 92). Andere
Aspekte der Erscheinung von Menschen erwihnt Kant nicht — womit er sich nicht
auf der Hohe der zeitgenossischen Diskussion befinde, wie Forster aufzuzeigen
versucht. So verweist Forster auf die Publikation seines Freundes Samuel Thomas
Soemmerring von 1785*, in welcher dieser mit anatomischen Untersuchungen
nachgewiesen hat, dass es korperliche Verschiedenheiten zwischen >Neger< und
>Europier« gibt. Soemmerring will in seiner Schrift aufzeigen, dass die Mohrenxc
nicht einfach als >schwarze Europier< anzusehen sind. Vielmehr will er seine
Intuition bestitigen, die ihm sagt, dass es Unterschiede in der kérperlichen
Ausbildung gibt, die sich durch naturwissenschaftliche Methoden objektiv fest-
stellen lassen. So stellt Soemmerring in seiner Schrift fest, alle Knochenpartien
der Sinnesorgane seien bei den >Schwarzen« kriftiger ausgebildet. Aufgrund der
groberen Ausgestaltung der Sinnesorgane vermutet er stirkere Nerven, die mit
dem Gehirn verbunden seien, und folgert insgesamt, dass der Mohr« ein kleineres
Hirn habe (vgl. ausfithrlicher van Hoorn 2004: 145ff.). Diese Untersuchung beweist
fir Forster, dass der Hautfarbe keine relevante Aussagekraft zugesprochen werden
kann, sondern vielmehr »der Neger sichtbarlich so wohl in Riicksicht dusserer als
innerer Gestaltung weit mehr iibereinstimmendes mit dem Affengeschlecht habe,
als der Weisse.« (Forster 1786: 85)

43 Abessinien (oder Habessinien, wie Kant schreibt) bezeichnet ein im heutigen Athiopien lie-
gendes Cebiet. Mit »Kaffern«ist wahrscheinlich ein Angehdériger der Xhosa gemeint, die im
stidlichen Afrika verortet wurden.

44  Dies ist die zweite, wesentlich liberarbeitete Version, die Soemmerring Forster gewidmet
hat; die erste Version erschien 1784 (vgl. van Hoorn 2004: 143).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

13


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Diese Schlussfolgerung kann Forster an Soemmerrings Studie nachvollziehen,
da beide von einem Gesamtzusammenhang aller Lebewesen in der Natur ausge-
hen. Sie beobachten »eine Analogie der Bildung durch alle Siugthiere hindurch
bis zum Wallfische« (ebd.). Da der Orang-Utan als jenes Tier gesehen wird, das
dem Menschen am nichsten steht, stellt sich die Frage, welche Menschen ihm am
ehesten dhneln. Soemmerring sieht den Missing Link in dieser Naturkette in den
schwarzen Menschen. In seiner Darstellung betont Forster wiederum, damit wer-
de nicht behauptet, dass schwarze Menschen keine Menschen seien: Ein affenihn-
licher Mensch sei kein Affe, sondern immer noch ein Mensch (vgl. ebd.: 84ff.).%
Dennoch nimmt Forster keine kategorialen Einteilungen vor, die unterschiedliche
Gattungen klar voneinander trennen wiirden, sondern vermerkt lediglich verschie-
dene Abstinde zwischen unterschiedlichen »Bildungen«. Diese unterschiedlichen
Abstinde erkliren, weshalb bestimmte Gattungen miteinander fruchtbare Jungen
zeugen kénnen, zum Beispiel der Hund und der Fuchs, andere hingegen nicht (vgl.
ebd.: 88f.).

Diese Argumente Forsters verdeutlichen, dass die Hautfarbe kein relevantes
Merkmal sein kann, um unterschiedliche Varietiten zwischen den Menschen zu
statuieren. Dennoch stellt sich die Frage, wie die Unterschiede in der Hautfar-
be zu erkliren sind. Die Farbe der Haut betrachtet Forster als Anpassungsleistung
des Menschen an das Klima. Er skizziert eine Hautfarbenskala, die auf einer Nord-
Siid-Achse verliuft, wie er mit Blick auf den amerikanischen und asiatischen Konti-
nent verdeutlicht. Dabei hat Forster wenig Probleme mit der Vorstellung, schwarze
Menschen konnten im Verlauf der Zeit weiss werden — oder auch umgekehrt (vgl.
ebd.: 8of.) -, auch wenn bis jetzt nicht aufgezeigt werden konnte, dass eine solche
vollstindige Umwandlung tatsichlich stattgefunden habe (vgl. ebd.: 91). Forster
findet es jedoch tiberhaupt nicht einleuchtend, dass es nur eine einmalige Anpas-
sungsleistung an das Klima geben sollte:

»Allein wie ist nun derselbe Verstand, der hier so richtig ausrechnete welche Lan-
der und welche Keime zusammentreffen miifiten, [...] auf einmal so kurzsichtig
geworden, dafs er nichtauch den Fall einer zweyten Verpflanzung vorausgesehen?
Dadurch wird ja die angebohrne Eigenthiimlichkeit, die nur fir Ein Klima taugt,
ganzlich zwecklos« (ebd.: 94).

Forster bezweifelt, dass eine Unterscheidung in Naturbeschreibung und Naturge-
schichte sinnvoll ist. Rhetorisch zugespitzt unterstellt er Kant, mit seiner Natur-
geschichte eine Wissenschaft fiir Gotter eingefithrt zu haben, da Kant Fragen zu
urspriinglichen Zustinden oder zur anfinglichen Anzahl Gattungen aufwirft. Sol-
che Fragen kénnen gemiss Forster von Menschen kaum endgiiltig geklirt werden:

45  Soemmerring war sich bewusst, dass seine Studie fiir die Rechtfertigung der Sklaverei dien-
lich sein konnte und spricht sich explizit gegen die Sklaverei aus (van Hoorn 2004: 144).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

»Wer ist Vermégend den Stammbaum auch nur einer einzigen Varietit bis zu ih-
rer Gattung hinauf darzulegen, wenn sie nicht etwa erst unter unsern Augen aus
einer andern entstand?« (Ebd.: 87)* Forster versteht Kants Beweis fiir die Einheit
einer Gattung vielmehr als Definition, die letztlich nicht viel zur Klirung, wie die
Unterschiede zwischen den Menschen zu verstehen sind, beitragen kann (ebd.: 86).

Das zentrale kantische Moment zur Bestimmung einer Realgattung ist die ge-
meinsame Zeugungskraft. Forster betont in dieser Bestimmung den Experimental-
charakter und weist dessen Giiltigkeit zuriick. Denn eine solche Mischung komme
in der Natur nicht vor: Von Natur aus hitte jede Art sowieso einen Hang zu ih-
resgleichen und eine Abscheu vor anderen Tieren, sodass die Frage, wer mit wem
fruchtbare oder unfruchtbare Nachkommen zeugen wiirde, keine gute Grundlage
fiir die Einteilung liefere. Dies gelte auch fiir schwarze und weisse Menschen:

»[S]o wiirden wir sowohl bey Schwarzen als bey Weissen, vor der ungleicharti-
gen Vermischung Ekel und Abscheu bemerken. Noch jetzt, glaube ich, darf man
diesen Widerwillen vom rohen unverdorbenen Landmann erwarten: er wird die
Negerin fliehen: wenigstens wird Geschlechtstrieb nicht das erste seyn, was sich
bey ihrem Anblick in ihm regt.« (Ebd.: 88)

Kants experimentellen Zugang zur Frage der Fortpflanzung kann sich Forster nur
durch Gefangenschaft erzwungen und kiinstlich vorstellen. Deshalb tauge dieses
Vorgehen in seinen Augen nicht als Beweis. Anders gesagt, betrachtet Forster die
gemeinsame Fortpflanzungsfihigkeit nicht als Zeichen einer gemeinsamen Ab-
stammung, obwohl er zugibt, dass die Frage der Fortpflanzung durchaus ungelost
sei. Allerdings sei sie nicht nur bei den Menschen offen, denn auch die Tatsache,
dass sich Rinder mit den Bisons in Amerika und Asien und dem indischen Bu-
ckelochsen fortpflanzen, sei ebenso ritselhaft (ebd.: 96). Diese offene Frage werde
nicht gelost, indem die Naturgeschichte von der Naturbeobachtung getrennt wer-
de. Statdessen plidiert Forster dafiir, beide als Teile eines Ganzen anzusehen (vgl.
ebd.: 86).

Forster vertritt in seinem Brief die These der Polygenesis. Dabei lisst er jedoch
Vorsicht walten, da ihm bewusst ist, dass diese Theorie als ketzerisch angesehen

46  Forster spricht im Text zundchst von Varietiten, verbleibt also im linnéschen Vokabular und
nimmt Kants Begriffsvorschlag dersRassen<nicht auf (vgl. ebd.: 96). Er kritisiert auch Kants
Bestimmung des Begriffs >Rasse<, da dieser Begriff allgemein eine andere Bedeutung habe:
Er »meint Abstammung iiberhaupt, wiewohl auf eine unbestimmte Weise.« (Ebd.) Dieses
Verstandnis prizisiert er noch: »Es sollte mehr nicht heissen, als ein Haufen Menschen, de-
ren gemeinschaftliche Bildung eigenthiimliches und von ihren Nachbarn abweichendes ge-
nug hat, um nicht unmittelbar von ihnen abgeleitet werden zu kdnnen; ein Stamm, dessen
Herkunft unbekanntist, und den man folglich nichtso leicht unter eine der gewohnlich ange-
nommenen Menschenvarietaten rechnen kann, weil uns die Kenntnif$ der Zwischenglieder
fehlt.« (Ebd.: 96f.)

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

75


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

wird — was er in Bezug auf Voltaire thematisiert. Gegen Ende des Briefes nimmt
er zu diesem Punkt explizit Stellung: »Unstreitig laf3t sich diese genaue Verhilt-
nif zwischen dem Lande und seinen Bewohnern am leichtesten und kiirzesten
durch eine lokale Entstehung der letztern erkliren.« (Ebd.: 95f.) Fiir ihn ist diese
These plausibler als die Annahme, dass an einem Ort der Welt der »Vorrath fiir je-
des Klima und jedes Element« (ebd.: 95) aufgefunden werden kénne. Forster zeigt
anhand von Voltaire, dass die Annahme der Polygenesis mit einem religiésen Dog-
ma in Konflikt steht. Umgekehrt lisst sich der Brief jedoch auch so interpretieren:
Forster wirft Kant implizit vor, diesem religiosen Dogma zu folgen, weil er von
einem ersten Paar ausgeht, was Forster mit Riickgriff auf Mutmasslicher Anfang ver-
deutlicht. Zusammen mit Bestimmung gelesen unterstellt er ihm, dem biblischen
Narrativ zu folgen und nicht rein naturwissenschaftlich vorzugehen (vgl. Zammi-
to 2012: 229f.).%

Forsters Position lasst sich damit auf zwei miteinander verbundene Annah-
me zuspitzen: Lebewesen sind an unterschiedlichen Orten entstanden und bilden
zusammen eine Scala naturae, das heisst, alle Lebewesen lassen sich in einer Stu-
fenleiter miteinander in Bezug setzen. Er nimmt einen viel weiteren Blickwinkel
als Kant ein, da er die Diskussion nicht nur auf Unterschiede zwischen Menschen,
sondern auf das ganze Tierreich ausweitet. Wie in den bisherigen Ausfithrungen
bereits deutlich wurde, stellt sich aus dieser Sichtweise die Frage, welche Menschen
den Affen am nichsten stehen — womit eine deutliche Hierarchisierung zwischen
Menschen vorgenommen wird, die jedoch anders gelagert ist als jene von Kant, da
diese nicht als kategorialer Unterschied verstanden wird. In solchen begrifflichen
Einteilungen, wie Kant sie vorschligt, sieht Forster kein Argument gegen die Skla-
verei. So fragt er: Ob der Gedanke einer gemeinsamen Abstammung jemals »die
aufgehobene Peitsche des Sklaventreibers sinken hiefR?« (Ebd.: 99) In Kants Vor-
schlag erkennt Forster ein Lehrgebiude, dessen ethische Wirksamkeit er bezwei-
felt. Er schligt eine praktische Erziehung vor, deren fassliche Beispiele einen tiefen
Eindruck hinterlassen sollen. Den Gedanken zweier unterschiedlicher Menschen-
gattungen, den weissen und den schwarzen Menschen, die Teil der Scala naturae
sind, betrachtet Forster eher als adiquates Mittel, um Gedanken und Gefithle zu
entwickeln, die die Sklaverei verhindern konnten, da durch sie das Weltbild trans-
portiert wird, dass jedes Wesen im Plan des Ganzen fest verwoben ist.

Forsters Position macht also deutlich, dass die Theorie der Monogenesis, die
betont, dass alle Menschen einer Gattung angehoren, zeitgendssisch nicht auto-
matisch als Verurteilung der Sklaverei verstanden wurde. Doch verhindert auch die
Annahme der Polygenesis, deren ethisches Potenzial Forster herausstreicht, nicht,

47  Indiesem Zusammenhang kann auch verstandlicher werden, warum Forster den Aufsatz Be-
stimmung mit dem Text Mutmasslicher Anfang zusammen liest: Dadurch kann er aufklareri-
sche und politische Implikationen der naturwissenschaftlichen Thesen thematisieren.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

an die Uberlegenheit der weissen Menschen zu glauben. Vielmehr hinterlisst sein
Einwurf den Eindruck, dass trotz aller Kritik an Kants Position ein gemeinsamer
Anschlusspunkt gegeben ist: die Differenz zwischen schwarzen und weissen Men-
schen und die deutliche Uberlegenheit der >Weissen<. Wie Forster am Ende des
Briefes klarstellt, hat bei Afrikaner n »die Vernunft nur die erste Kindheitsstufe«
(ebd. 100) erstiegen. Dass es einen Machtunterschied zwischen Europder n und
Afrikaner_n gibt, bezweifelt Forster also nicht, allerdings gilt es, diesen nicht in
ein Gewaltverhaltnis miinden zu lassen. Der >Weisse« solle die Vaterstelle einneh-
men und den heiligen Funken der Vernunft zur Entwicklung bringen, womit er die
»>Weissen« mit Halbgéttern vergleicht:

»Durch dich konnte, sollte erwerden, was du bist, oder seyn kannst, ein Wesen, das
im Cebraucht aller in ihm gelegten Krafte glicklich ist; aber geh, Undankbarer!
auch ohne deinen Willen wird er es einst, durch dich: denn auch du bist nur ein
Werkzeug im Plane der Schopfung!« (Ebd.: 100)

3.5 Kritik der Grenziiberschreitungen: Uber den Gebrauch
teleologischer Prinzipien in der Philosophie (1788)

Herausgefordert von diesen Einwianden Forsters, reagiert Kant 1788 mit einem wei-
teren Aufsatz zum Thema >Menschenrassenc: Uber den Gebrauch teleologischer Prinzi-
pien in der Philosophie. Dass der Begriff sRasse«im Titel des Aufsatzes keinen Eingang
mehr gefunden hat, kann als Hinweis auf eine Modifikation der Position gedeu-
tet werden. Zammito (2012: 235) erachtet auf Grundlage der Forschungsliteratur
die These, Kant habe in den 1780er Jahren seine Position modifiziert, als gut be-
griindet. Wihrend Kants erster Beitrag als Partizipation an der Theoretisierung
der Lebenswissenschaften verstanden werden kann, ist er in seinem Aufsatz von
1788 viel skeptischer und konzentriert sich auf die Kritik an den Methoden der
sich herausbildenden Lebenswissenschaften. Dieser kritische Zugang dussert sich
in diesem Text als Diskussion des Zwecks.*®

Die Unterscheidung in Naturbeschreibung und Naturgeschichte, die Kant ver-
teidigt, ist die Basis fiir das Verstindnis des kantischen Begriffs von >Rasse«. An-
hand dieser Unterscheidung reflektiert Kant in Uber den Gebrauch weitergehend das

48  Der Text Uber den Gebrauch kann auch in Bezug auf den Streit zwischen Kant und Herder
interpretiert werden. Kant wendete sich in den 1780er Jahren mit seiner Rezension zu den
Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit 6ffentlich gegen seinen ehemaligen Schiiler
Herder (vgl. ausfihrlich dazu Zammito 1992). Zammito zeigt in seiner Studie den Einfluss
des Pantheismus-Streits vor allem fiir die Kritik der Urteilskraft. Im Text Uber den Gebrauch
stehtjedoch die Auseinandersetzung mit Forster deutlich im Vordergrund.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

71


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

damit verbundene teleologische Denken, das er im zweiten Teil der Kritik der Ur-
teilskraft dann ausfithrlich begriinden wird (siehe Kapitel 6). Die Erliuterung des
teleologischen Denkens bildet die Klammer in diesem Aufsatz; Kant beginnt seine
Replik mit der Unterscheidung von theoretischen und teleologischen Erklirungs-
arten, erliutert diese jedoch erst gegen Ende. In den Ausfithrungen zur teleolo-
gischen Denkart wird die Verbindung dieses Denken mit dem Unternehmen der
Kritik explizit.

Kant gibt zu, dass, wenn man die Naturgeschichte in diesem Sinne versteht,
wie Forster sie beschreibt, dies durchaus eine Wissenschaft fiir Gotter wire. Nur
stellt er klar, er habe eine andere Art von Naturgeschichte vor Augen. So gehe es
ihm nicht um eine Erzihlung oder eine Beschreibung — was zeitgendssisch offen-
bar in erster Linie mit diesem Wort assoziiert wurde (vgl. Uber den Gebrauch A: 43).
Vielmehr geht es ihm um einen »Zusammenhang gewisser jetziger Beschaffenhei-
ten der Naturdinge mit ihren Ursachen in der iltern Zeit nach Wirkungsgesetzen,
die wir nicht erdichten, sondern aus den Kriften der Natur, wie sie sich uns jetzt
darbietet, ableiten« (ebd. A: 41). Durch eine Analogie kann also von einem jetzigen,
beschreibbaren Zustand auf einen fritheren Zustand geschlossen werden. Eine sol-
che Analogiebildung basiert auf Wirkungsgesetzen. Die Giiltigkeit dieser Gesetze
auch fiir die Vergangenheit angenommen werden kann. Dennoch riumt Kant ein,
dass eine solchermassen verstandene Geschichte im Gegensatz zu einer Natur-
beschreibung »nur Bruchstiicke, oder wankende Hypothesen« (ebd. A: 42) liefern
kann.

Ein solches Geschichtsverstindnis bringt mit sich, dass bestimmte Beobach-
tungen als Kennzeichen fungieren. Damit jedoch ein bestimmtes Ding zu einem
solchen Kennzeichen werden kann, braucht es eine vorgingige Idee oder ein lei-
tendes Prinzip: »[S]o ist wohl ungezweifelt gewif3, dafd durch blofles empirisches
Herumtappen ohne ein leitendes Prinzip, wornach man zu suchen habe, nicht
ZweckmiRiges jemals witrde gefunden werden; denn Erfahrung methodisch an-
stellen heif3t allein beobachten« (ebd. A: 40). Zunichst muss die Methode geklart
werden, bevor ein Objekt bestimmt werden kann (vgl. ebd. A: 38). Kant unterstellt
Forster, diesem Vorgehen implizit zu folgen, da er der Systematisierung von Lin-
né folgt. Forster geht somit ebenfalls theoriegeleitet vor, ansonsten wire es ihm
nicht méglich, eine systematische Naturbeschreibung vorzuschlagen. Doch dus-
sert sich Forster nicht nur in Bezug auf die Naturbeobachtung, sondern speku-
liert auch iber den »ersten Ursprunge des Negers« (ebd.: A 41). Diese Spekulation
gehort »gewifd nicht zur Naturbeschreibung, sondern nur zur Naturgeschichte«
(ebd.), kommentiert Kant. Forsters These, die Menschen seien aus zwei urspriing-
lich verschiedenen Stimmen hervorgegangen, reicht in jenen Bereich hinein, den
Kant als Naturgeschichte fasst. Der Begrift >Rasse« ist ohne die Frage nach der
Abstammung gar nicht denkbar und muss deshalb eindeutig der Naturgeschichte
zugeordnet werden:

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

»Was ist eine Rasse? Das Wort steht gar nicht in einem System der Naturbeschrei-
bung, vermutlich ist also auch das Ding selber iiberall nicht in der Natur. Allein
der Begriff, den dieser Ausdruck bezeichnet, ist doch in der Vernunft eines jeden
Beobachters der Natur gar wohl gegriindet« (ebd. A: 43f.).

Eine>Rasse«lisst sich also in der Natur direkt nicht beobachten — aber es lassen sich
Hinweise finden, die darauf hindeuten, dass sich eine empirische Basis fiir diesen
verniinftigen Begriff auch in der Vergangenheit vermuten lisst. Dass nun jedoch
Forster von der Verschiedenheit zwischen schwarzen und weissen Menschen auf
eine urspriingliche Verschiedenheit schliesst, sieht Kant als unbegriindet an: »Von
der Verschiedenheit des urspriinglichen Stammes kann es keine sichere Kennzei-
chen geben, als die Unmaoglichkeit, durch Vermischung zweier erblich verschie-
denen Menschenabteilungen fruchtbare Nachkommen zu gewinnen.« (Ebd. A: 46)
Wenn eine Polygenesis der Menschheit angenommen wird, konnte diese Theorie
durch die Tatsache bestitigt werden, dass diese beiden Stimme zusammen keine
fruchtbaren Nachkommen zeugen kénnen. Die Unfruchtbarkeit von >Mischlingenc
wire fur Kant ein sicheres Kennzeichen dafiir, dass Menschen urspriinglich un-
terschiedlicher Herkunft sein konnten. Diese Unfruchtbarkeit scheint jedoch nicht
gegeben zu sein, weshalb »eine gemeinschaftliche Abstammung derselben wenigs-
tens moglich zu finden« (ebd. A: 46) ist. Weil also diese Unfruchtbarkeit bisher
nicht beobachtet wurde, ist es nach Kant zumindest nicht auszuschliessen, dass
alle Menschen einer Familie - wenn auch nicht einem einzigen Paar, wie Forster
dies zugespitzt hat — zugeordnet werden miissen.

Obwohl Forster seine Uberlegungen als Alternative zu Kant prisentiert, sieht
Kant selbst in dessen Ausfithrungen durchaus einen Ankniipfungspunkt, der ei-
ne Anniherung erméglichen soll. Die Ubereinstimmung besteht darin, dass auch
fiir Forster der Unterschied zwischen den »Negern« und den iibrigen Menschen
gross genug sei, »um sie nicht als ein blofies Naturspiel und Wirkung zufilliger
Eindriicken zu halten, sondern dazu urspriinglich dem Stamme einverleibte An-
lagen, und spezifische Natureinrichtung fodert.« (Ebd. A: 107). Nach Kant treffen
sich also Forster und er selbst an folgendem Punkt: Es gibt zwischen Menschen
zumindest eine Differenz, die nicht bloss dem Zufall zugerechnet werden kann
und von der sogar Forster ausgeht, dass sie vererbt wird. Zugespitzt bedeutet dies,
dass Kant auf dem Riicken der Feststellung der Existenz einer radikalen Differenz
zwischen schwarzen und weissen Menschen Forster die Hand reicht. Ob daraus
letztlich zwei oder nur ein Menschenstamm abgeleitet werde, erachtet Kant denn
auch als »keine so groRe Zwistigkeit« (ebd. A: 108) — schliesslich bewege man sich
im hypothetischen Bereich. Relevant ist fiir Kant, dass es Differenzen gebe, die als
Kennzeichen genommen werden kénnen — und diese Differenzen sieht er nicht nur
zwischen schwarzen und weissen Menschen als gegeben an, sondern er fiigt noch
die »Indier und Amerikaner« (ebd.) hinzu, womit er wiederum vier >Menschenras-

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

79


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sen< postuliert. Das Wirkungsgesetz ist die Fortpflanzung, durch die bestimmte
Merkmale bestindig weitergereicht werden. Sichtbare Eigenschaften, denen Kant
eine »radikale Eigenthiimlichkeit« (ebd. A: 44)* zuspricht, die sich in der Abfolge
von Zeugungen entwickeln und tiber Generationen >halbschlichtig« vererbt wer-
den, sind das sichere Kennzeichen, das die Existenz von >Rassenc plausibel sei.
Doch die Feststellung einer nicht nur dem Zufall zurechenbaren Differenz zwi-
schen Menschen eroffnet nicht nur die Frage nach dem Woher, sondern auch nach
dem Wozu, also die Zweckfrage. Fiir die >Rasse« sieht Kant »die Tauglichkeit zu we-
niger, aber wesentlichern Zwecken« (ebd. A: 49), deren Niitzlichkeit er in der »Er-
haltung der Spezie in einigen wenigen von einander vorziiglich unterschiednen
Klimaten angelegt sein durften« (ebd. A: 106). Diese grenzt er ab von vernunft-
losen Tieren, da »deren Existenz blofR als Mittel einen Wert haben kann, darum
zu verschiedenem Gebrauche verschiedentlich schon in der »Anlage« (wie die ver-
schiedenen Hunderassen, die nach Buffon von dem gemeinschaftlichen Stamme
des Schiferhundes abzuleiten sind) ausgeriistet sein muf3ten« (ebd.). Damit bringt
Kant die Bestimmung des Menschen als Zweck an sich ein und grenzt sie von der
Bestimmung aller anderen Lebewesen als Mittel zum Zweck ab. Verglichen mit
Tieren scheint die Differenz zwischen den Menschen nicht sehr gross und zudem
auf einen einzigen Zweck hin ausgerichtet zu sein, und zwar das Uberleben der
Menschen in unterschiedlichen Klimata zu gewihrleisten. Mit dieser Zweckbe-
stimmung zieht Kant jedoch ein neues Wissensfeld hinzu: die Bestimmung des
Menschen, wie er sie in der praktischen Philosophie vorgenommen hat. Die Tiere
versteht Kant demgegeniiber als Instrumente, die in ihrem Wesen die Bestimmung
zu multiplen Zwecken reflektieren. Wihrend diese dusseren Zwecke den Zweck der
Tiere ausmachen, ist die Situation fiir die Menschen eine andere: Sie sollen nicht
als Mittel fiir weitere Zwecke betrachtet werden. Dennoch prigt ein Zweck, nim-
lich die Anpassung an die Klimata, auch das Erscheinungsbild der Menschen.
Kant greift in seiner Zweckdiskussion auch den Begriff der Varietit auf — dies
mag tiberraschen, da er diesen Begriff der Naturbeobachtung und nicht der Na-
turgeschichte zuweist (vgl. ebd. A: 44). Bei der Varietit handelt es sich um eine
erbliche Eigenschaft, die aber »nicht klassifisch ist, weil sie sich nicht unausbleib-
lich fortpflanzt« (ebd. A: 47). Merkmale, die Kant als Varietdten fasst, unterliegen
keiner erkennbaren Gesetzmissigkeit, die iber die anwesenden Generationen hin-
aus Analogieschliisse erlauben wiirde. Dennoch mutmasst Kant, dass auch Unter-
schiede von Haar- oder Augenfarben in den ersten >Anlagen< enthalten waren und
sich in der Fortpflanzung allmihlich entwickelt und differenziert haben (vgl. ebd.

49  Kant greift damit eine Bemerkung Forsters zur Bedeutung des Wortes >Rasse< auf: Das Wort
sei aus dem Franzosischen iibernommen worden und mit racine und radix verwandt. Damit
bezeichne das Wort »Abstammung iiberhaupt, wiewohl auf eine unbestimmte Weise« (Fors-
ter1786: 96).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

A: 48). Der Zweck von Varietiten liegt jedoch nicht im Erhalt der Spezies, son-
dern in der Ausbildung des Individuums zu besonderen Zwecken (vgl. ebd. A: 48f.).
Ein solch besonderer Zweck kann jedoch nicht genauer benannt werden. So bilden
diese Merkmale ebenfalls Kennzeichen, die jedoch nicht entziffert werden kén-
nen. Diese These versucht Kant zu plausibilisieren, indem er auf die Darstellung
von Menschen in der Kunst zuriickgreift. In der Darstellung von Menschen sei es
moglich zu erkennen, ob ein Gesicht bloss erfunden sei oder ein Abbild der Reali-
tit vorstelle — auch wenn der Mensch der betrachtenden Person nicht bekannt sei.
Dennoch wiirde eine wahrhafte Abbildung »einen dunkel vorgestellen Zweck« (ebd.
A: 49) enthalten. Ein expliziter letzter Zweck lasse sich hier also nicht erkennen,
vielmehr deute die Varietit auf »die grofite Mannigfaltigkeit zum Behuf unendlich
verschiedener Zwecke« (ebd.). An anderer Stelle formuliert Kant, der Zweck der
Natur bestehe gerade in der Hervorbringung der Mannigfaltigkeit der Charaktere
(vgl. ebd. A: 50).

In der Diskussion von Zwecken, die durch die Varietiten angedeutet werden,
kommt also ein weiteres Wissensfeld hinzu: die Asthetik. Hier sieht Kant einen
Zweck gegeben, ohne dass dieser jedoch ausbuchstabiert werden konnte. Diese
Unbestimmtheit hat jedoch einen Effekt: Der Verweis von Varietiten auf unend-
lich verschiedene Zwecke wirft sich in der zweiten Formulierung auf sich selbst
zuriick, indem die Mannigfaltigkeit selbst zum Zweck wird. Mit dieser Zweckdis-
kussion verbindet Kant nun auch die Frage, ob die Natur eine Vermengung von
Differenzen anstrebt. In Bezug auf Varietiten hilt er fest, die Natur scheine eine
Zusammenschmelzung zu verhiiten, da der Zweck eben gerade in der Mannig-
faltigkeit der Charaktere bestehe (ebd. A: 50). Bei jenen Differenzen, die Kant als
>Rassenmerkmale« betrachtet, erlaubt die Natur zwar eine Zusammenschmelzung,
fordert diese aber nicht. Denn durch eine Mischung werde ein Geschopf zwar fur
mehrere Klimata tauglich, sei aber fir keines mehr vollstindig angemessen (vgl.
ebd.). Da der Zweck, den Kant mit >Rasse« verbindet, in der Anpassung an ein Kli-
ma besteht, macht in seinen Augen eine >Mischung« aus der Sicht des Naturzwecks
keinen Sinn.

Argumentativ stittzt Kant diese Zweckbestimmung auch in der Beantwortung
der Frage Forsters, warum die Natur denn nur eine einmalige Anpassung an das
Klima vorgesehen habe. Kant rechtfertigt die Annahme der Einmaligkeit mit dem
Argument, dadurch solle keine Verwechslung des Klimas, »vornehmlich des war-
men mit dem kiltern« (ebd.: 117) passieren:

»Denn eben diese ibele Anpassung des neuen Himmelsstrichs, zu dem schon an-
gearteten Naturell der Bewohner des alten, hilt sie von selbst davon ab. Und wo
haben Indier oder Neger sich in nordlichen Gegenden auszubreiten gesucht? —
Die aber dahin vertrieben sind, haben in ihrer Nachkommenschaft (wie die kreo-
lischen Neger oder Indier, unter dem Namen der Zigeuner) niemals einen zu an-

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

81


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sissigen Landanbauern oder Handarbeitern tauglichen Schlag abgeben wollen.«
(Ebd. A:117)

Kant argumentiert hier im Grunde gegen eine bestimmte Migrationsbewegung,
und zwar jene, die von siidlichen Lindern ausgeht und das Ziel in kilteren Gegen-
den hat. Die Migration innerhalb von warmen oder kalten Lindern stellt in diesem
Modell kein Problem dar. Das monogenetische Modell Kants sieht damit eine ein-
malige Migration der Menschen von einem Ort in ein davon unterschiedenes Klima
vor. Ist diese Migration jedoch abgeschlossen, dann gibt es ein Passverhiltnis zwi-
schen Klima und Mensch, das aufgehoben wird, wenn sich die Menschen wieder-
um in ein anderes Klima begeben. Die Betonung, dass eine Bewegung von heissen
in kalte Gegenden sich nicht anbiete, verleiht der Logik eine Ungleichheit, die als
Resonanz der Behauptung im ersten Text Verschiedene Rassen gelesen werden kann,
dass die >Weissen« am nichsten zur urspriinglichen >Rasse« der Menschen stehend
seien und sich damit noch an alle klimatischen Regionen anpassen kénnten. Denn
deren Migration in wirmere Linder problematisiert Kant nicht.

Als Beispiel einer unvollstindigen Anpassung an die Umgebung dienen Kant
nun die Amerikaner_innen. Wihrend Kant im fritheren Text Bestimmung die Ame-
rikaner_innen einer der vier >Rassen« zugeordnet hat, erklirt er nun, sie wiirden
als ein Beispiel fiir eine nicht vollendete »Anartung« (ebd. A: 120) dienen, da sie
aus den sitdlichen Gegenden in die nérdlichen vertrieben worden seien, wihrend
die Anpassung an das Klima noch im Gange war. (Damit greift er die These von
Verschiedene Rassen erneut auf.) Der Wechsel des Aufenthalts habe in der Folge ei-
ne »entgegengesetzte Entwicklung der Anlagen« (ebd.) hervorgerufen. Zu einem
spateren Zeitpunkt, als sie sich wieder im Siiden aufhielten, waren die >Anlagenc
allerdings bereits entwickelt. Dies erklirt fir Kant die gleiche Erscheinungswei-
se von Amerikaner_innen in beiden Hemisphiren. Durch den unterschiedlichen
klimatischen Einfluss in der Entwicklungsphase seien sie jedoch an keines der bei-
den Klimata wirklich angepasst. Diese Unangepasstheit zeigt sich nach Kant darin,
dass sie »zu schwach fiir schwere Arbeit, zu gleichgiiltig fiir emsige, und unfihig
zu aller Kultur (wozu sich doch in der Naheit Beispiel und Aufmunterung genug
findet), noch tief unter dem Neger selbst steht, welcher doch die niedrigste un-
ter allen iibrigen Stufen einnimmt, die wir als Rassenverschiedenheiten genannt
haben.« (Ebd. A: 121)

Die Anpassung an das Klima, die Kant hier vor Augen hat, umfasst lingst nicht
nur die Hautfarbe. Die Konstitution korreliert mit der Fihigkeit zu schwerer Arbeit,
zu der die Amerikaner_innen nicht fihig seien. Welche schweren Arbeiten Kant
meint, expliziert er nicht weiter. Noch harscher fillt das Urteil in Bezug auf die
Ausbildung einer Kultur aus, die er ihnen ginzlich abspricht. Die Klassifizierung
der Amerikaner_innen unterhalb von schwarzen Menschen verdeutlicht, dass Kant
die klare Ausbildung einer >Rasseneigenschaft<, wie dies bei schwarzen Menschen

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

gegeben sei, gegeniiber der Vermischung von >Rasseneigenschaft, die er bei den
Amerikaner_innen konstatiert, favorisiert. Zudem zeigt dies auch, dass die egali-
tire Einteilung von Menschen in vier unterschiedliche >Rassens, wie dies in Bestim-
munyg geschieht, nun doch wiederum mit einer Hierarchisierung einhergeht. Dass
die Migration in ein anderes Klima negative Konsequenzen mit sich bringt, eror-
tert Kant auch anhand eines anderen Beispiels: Keine der freigelassenen Sklav_en
aus Afrika hitte je ein Geschift getrieben, »was man eigentlich Arbeit nennen kann
[...]« (ebd. A: 118). Dies fiithrt ihn zur These, dass es einen

»Trieb zur Tatigkeit (vornehmlich der anhaltenden, die man Emsigkeit nennt) ge-
be, der mit gewissen Naturanlagen besonders verwebt ist, und dafs Indier sowohl
als Neger nicht mehr von diesem Antriebe in andere Klimaten mitbringen und
vererben, als sie fir ihre Erhaltung in ihrem alten Mutterlande bedurften und von
der Natur empfangen hatten, und daf diese innere Anlage eben so wenig erl6-
sche, als die duflerliche sichtbare« (ebd. A: 118).

Mit dieser Ausfithrung assoziiert Kant rassische Merkmale mit einem bestimm-
ten Arbeitsethos, den er als >Naturanlage« festschreibt, die sich jedoch nur in be-
stimmten >Rassen< ausgebildet habe. Weiter greift Kant zur Untermauerung seines
Arguments auf ein Beispiel zuriick, das er bereits in Bestimmung vorgebracht hat: So
seien »Zigeuner« ein Volk, das bereits seit zwolf Generationen in Europa anwesend
sei, und dennoch komme ihre Natur so vollstindig zum Vorschein, dass es wohl
keinen Unterschied zu den Menschen in Indien gebe, wo Kant den Ursprung dieser
Gruppe vermutet (vgl. ebd. A: 114f.). Damit will Kant Forsters Vermutung widerle-
gen, dass eine zweite Anpassung an das Klima zwar noch nicht beobachtet wurde,
jedoch nicht ausgeschlossen werden kann. Etwas polemisch formuliert Kant, der
Vorschlag, nochmals 12 mal 12 Generationen zu warten, um die Ausbleichung der
Haut festzustellen, »hiefRe den Nachforscher mit dilatorischen Antworten hinhal-
ten, und Ausfliichte suchen.« (Ebd. A: 114) Kant verwirft also die Vorstellung von
Forster, dass sich ein kontinuierlicher Ubergang der Hautfarbe je nach Breitengrad
finden liesse. Das Beispiel der >Zigeuner_< macht deutlich, dass eine noch so lan-
ge Anwesenheit von Menschen dennoch keine Anpassung mit sich bringt. Es sind
eben nicht nur fliessende Uberginge, sondern kategoriale Unterschiede, die Kant
zwischen Menschen konzeptualisiert (vgl. ebd. A: 110f.)

Dass Kant in diesem Text zwar die Relevanz von Hautfarbe verteidigt, jedoch
andere Unterschiede ebenfalls als >rassische« akzeptiert, verdeutlicht die Reaktion
auf Forsters Beispiel der Vermischung eines Habessiniers mit einer >Kafferin<. Kant
stimmt Forster zu, dass hier die Hautfarbe nicht zentral sei, sondern Merkmale
wie der Knochenbau die >halbschlichtige« Vererbung anzeigen wiirden. Obwohl er
in Bestimmung noch klar ausdriickte, dass die Gestalt im Gegensatz zur Hautfar-
be nicht unausbleiblich weitervererbt wird (Bestimmung A: 408), sieht Kant seine
Denkweise von >Rasse« nicht widerlegt. Er bestirkt jedoch, dass dies nur der Fall

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

83


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ist, wenn der »zufillige Anstrich durch die Sonne« nicht die erbliche Hautfarbe
verdeckt, sodass die swahre« Hautfarbe nicht erkennbar sei. Kant sieht die Recht-
missigkeit seiner Forderung, dass die Zeugungen »im Auslande« — also in einem
kilteren Klima — vorgenommen werden sollten, um die wahre Hautmischung er-
kennen zu kénnen, bestitigt (Uber den Gebrauch A: 111ff.). Dennoch lisst sich fest-
halten: Der Brief von Forster bringt Kant an diesem Punkt in Verlegenheit. In der
Argumentation referiert Kant auf weitergehende Differenzen zwischen Menschen,
die er nun ebenfalls als permanente, vererbbare Unterschiede in Betracht zieht. Da-
mit aktualisiert Kant seine Theorie entlang der Vorschlige von Forster, hilt jedoch
an seinem Vorgehen und Vokabular fest.

Wie deutlich wurde, verbindet Kant mit dem Begriff von >Rasse« ein Zweck-
denken. Die ausfiihrliche Begriindung dieses Zweckdenkens findet sich im zweiten
Teil der Kritik der Urteilskraft. Jedoch deuten bereits Passagen in Uber den Gebrauch
an, wie Kant das Zweckdenken als kritisches Denken fasst, auch wenn diese eher
knapp bleiben. Kant skizziert in groben Ziigen, dass sich das teleologische Denken
von der theoretischen Erklirungsweise abhebt. Theoretisches und teleologisches
Denken sind zwei unterschiedliche Perspektiven, die auf den ersten Blick nicht
reibungslos miteinander vereinbar sind. Kant stellt klar, dass zunichst so weit wie
moglich Naturuntersuchungen mit der theoretischen Erklirungsweise vorgenom-
men werden sollen. Zugleich weist er darauf hin, dass diese mit einem Mangel
behaftet ist: Die Frage nach der »Endursache« (ebd. A: 37) kann aus dieser Per-
spektive nicht beantwortet werden, insofern sich diese mechanische Sichtweise
an jene Grenzen hilt, die Kant in der Kritik der reinen Vernunft aufgezeigt hat (vgl.
ebd.) — dieser Aspekt wurde oben in den Ausfithrungen zur Zeit aufgegriffen. Zu-
gleich gibt es jedoch eine »Befugnis, ja Bediirfnis« (ebd. A: 36) der Vernunft, diese
kritische Grenze zu iiberschreiten — und Kant ist in seinen Schriften zu den >Men-
schenrassen« diesem Bediirfnis gefolgt und hat anhand dieses Gegenstandes die
teleologische Sichtweise expliziert.

Mit einer teleologischen Perspektive konnen genau jene Aspekte in den Blick
kommen, von denen sich keine direkte Erfahrung gewinnen lisst. So kénnen bei-
spielsweise Krifte, die in einem organisierten Wesen zu wirken scheinen, nicht
durch eine empirische Beobachtung belegt oder widerlegt werden. Demgegeniiber
beinhaltet der Begriff eines organisierten Wesens, dass dieses nur als »System von
Endursachen gedacht werden kann« (ebd.: A127) und dadurch nicht durch eine
physisch-mechanische Erklirungsart erfasst werden kann. In organisierten Lebe-
wesen sieht Kant eine Grundkraft am Werke. Die Art, wie sich Lebewesen entwi-
ckeln, weist darauf hin, dass die mechanische Erklirungsweise nicht ausreicht,
diese Entwicklung fassen zu konnen. Eine Kraft, die ein solches Verhalten erkliren
konnte, kann jedoch auch nicht a priori angenommen werden:

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

»Wahre Metaphysik kennt die Grenzen der menschlichen Vernunft, und unter an-
derendiesenihren Erbfehler, den sie nie verleugnen kann: dafd sie schlechterdings
keine Grundkréfte a priori erdenken kann und darf (weil sie alsdennn lauter leere
Begriffe aushecken wiirde), sondern nichts weiter tun kann, als die, so ihr die Er-
fahrunglehrt (so fern sie nurdem Anscheine nach, im Grunde aberidentisch sind),
aufdie kleinstmogliche Zahl zuriick zu fithren, und die dazu gehérige Grundkraft,
wenn’s die Physik gilt, in der Welt, wenn es aber die Metaphysik angeht (nam-
lich die nicht weiter abhdngige anzugeben), allenfalls aufier der Welt zu suchen.
Von einer Grundkraft aber (da wir sie nicht anders als durch die Beziehung einer
Ursache auf eine Wirkung kennen) kénnen wir keinen andern Begriff geben und
keinen Namen dafiir ausfinden, als der von der Wirkung hergenommen ist und
gerade nur diese Beziehung ausdriickt.« (Ebd. A: 129f)

Solche leeren Begriffe, die dann entstehen, wenn die Vernunft ihre eigenen Gren-
zen nicht einhilt, findet Kant in Forsters Brief. Dieser habe sich »unvermerkt von
dem fruchtbaren Boden der Naturforschung in die Wiiste der Metaphysik« (ebd.
A: 128) verirrt. Er folgt der theoretischen Erklirungsart, weitet diese jedoch unzu-
lassig aus, indem er beispielsweise iiber den Ursprung der Menschen nachdenkt
oder eine durchgingige Verkettung in der Natur zu erkennen meint. Kant de-
klariert Forster als Hypermetaphysiker, der in grenzlosen Einbildungen herum-
schweift (ebd. A: 129). Wenn aber dieser »Erbfehler« erkannt wird, steht der Ver-
nunft ein anderes Vorgehen zur Verfiigung. Eine Grundkraft kann zwar nicht er-
kannt, aber doch vermutet werden, und zwar einerseits innerhalb der Welt oder
andererseits im metaphysischen Bereich, also ausserhalb der Welt. Beide Bezugs-
arten wurden in der Diskussion des Zwecks von >Rasse< und Varietiten deutlich.
So hat Kant Zwecke in der Natur angegeben, aber auch Zwecke genannt, die den
Bereich der Natur iitbersteigen und damit andere Wissensfelder miteinbeziehen.
Wie obiges Zitat verdeutlicht, kann eine Grundkraft nicht direkt erkannt, aber
es kann auf sie geschlossen werden. Was uns zuginglich ist, ist nur die Wirkung
dieser Kraft. Aus diesem Grund bleibt »der Gebrauch des teleologischen Prinzips in
Ansehung der Natur jederzeit empirisch bedingt« (ebd. A: 132). Damit ein solcher
Riickschluss von einer Wirkung auf eine Ursache oder gar auf eine letzte Ursache
vorgenommen werden kann, braucht es eine grundlegende Analogie: »Wir kennen
aber dergleichen Krifte, ihrem Bestimmungsgrunde nach, durch Erfahrung, nur
in uns selbst, ndmlich an unserem Verstand und Willen, als einer Ursache der Mog-
lichkeit gewisser ganz nach Zwecken eingerichteter Produkte, nimlich der Kunst-
werke.« (Ebd. A: 131) Da wir in uns eine Grundkraft kennen, von der wir auch eine
Erfahrung haben, soll keine neue Grundkraft erdacht werden, sondern diese Er-
fahrung in der Erforschung der Natur genutzt werden. Unsere Vernunft wird als
Analogon einem anderen Wesen zugrunde gelegt, »weil sie ohne diese gar nicht
vorgestellt werden kénnen« (ebd. A: 132). Es kann also nicht angenommen werden,

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

85


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

dass es eine solche Grundkraft tatsichlich gibt, denn eine solche Hypothese wiirde
die Grenze dessen {iberschreiten, was mit Sicherheit gewusst werden kann. Uber-
schreitet man die Grenze der Vernunft, kann alles Mégliche erdichtet werden. Um
diese Gefahr zu bannen, gilt es, sich an eine andere Grenze zu halten: Ein teleo-
logisches Urteil kann nur Bruchstiicke und Hypothesen liefern. So kann eine dem
menschlichen Willen und Verstand analog gedachte Intelligenz angenommen wer-
den, die bestimmte Wirkungen erkliren kann. Doch darf damit kein Anspruch auf
ein konstitutives Urteil verbunden werden, wie Kant in der Kritik der Urteilskraft
formulieren wird. Dies wurde bereits in den Erérterungen zu den sMenschenras-
sen< deutlich. Das teleologische Denken lisst sich also in Bezug auf die theore-
tische Erkenntnis als paradox einordnen: Das teleologische Denken tiberschreitet
die kritische Begrenzung des Wissbaren, zugleich unterliegt es einer kritischen
Grenzsetzung.

Zuriickgeblendet auf den Begriff der sMenschenrasse« bedeutet dies, dass es in-
nerhalb der mechanischen Perspektive keine Moglichkeit gibt, so etwas wie sMen-
schenrassen« zu erkennen. Dazu bedarf es des Uberschreitens dieser Grenze. Zu-
gleich verteidigt Kant einen kritischen Gebrauch des teleologischen Prinzips, das
in erster Linie eine Beschrinkung bedeutet. Eine solche Uberschreitung der Gren-
ze von teleologischen Aussagen sieht Kant in zeitgendssischen Ansitzen wie jenem
von Forster gegeben, wie die Ausfithrungen zu Bestimmung und Uber den Gebrauch
deutlich gemacht haben.

3.6 Fazit

Mit den drei Aufsitzen zum Begriff der Menschenrassenc« etabliert Kant ein neuar-
tiges Denken, in dem die Natur grundsitzlich als historisch verstanden wird. Uber
dieses historische Denken postuliert Kant einen Zusammenhang zwischen Lebe-
wesen, der sich nicht direkt von den unmittelbar empirisch beobachtbaren Ahn-
lichkeiten ablesen lisst. Vielmehr riickt die Logik der Fortpflanzung ins Zentrum,
die eine Verbindung zwischen Lebewesen herstellt. Durch diese logische Verbin-
dung wird es auch moglich, Vermutungen iiber die mogliche Vergangenheit anzu-
stellen. Mit Rickgriff auf die Kritik der reinen Vernunft wurde deutlich, dass sich mit
einem solchen Denken eine unabsehbare Reihe von Bedingtem und Bedingendem
er6ffnet. Kant argumentiert, es entspreche dem Bediirfnis der Vernunft, eine sol-
che Reihe durch Endpunkte — foci imaginarii — abzuschliessen. Solche intelligiblen
Endpunkte lassen sich jedoch nicht daraufhin tiberpriifen, ob es sie in der Natur
wirklich gibt oder nicht. Sie haben jedoch Effekte auf die Naturerkenntnis, da sie
den Blick auf die Natur verindern. Kant etabliert also mit seinen Aufsitzen zum
Begrift der >sMenschenrassen« eine neue Perspektive auf die Natur.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Entwicklungen und Verwicklungen des Begriffs der >Menschenrasse«

Diese neue Perspektive geht mit spezifischen Arten von Othering und Selbstaf-
firmation einher. Durch die Annahme von >Keimen« und >Anlagen< spricht Kant
dem menschlichen Kérper die Fahigkeit zu, sich iiber mehrere Generationen hin-
weg einem Klima anzupassen. Damit wird als Normvorstellung eine Passgenauig-
keit zwischen Klima und Kérper impliziert. Die Abweichungen von dieser Norm-
vorstellung lassen sich als Momente von Othering fassen: Menschen, die sich nicht
nur einem, sondern mehreren Klimata angepasst haben; Menschen, die sich nicht
in jenem Klima aufhalten, an das sie angepasst sind; Menschen, die Eltern haben,
die zwei unterschiedlichen Klimata zugeordnet werden und damit selbst in ihrer
Erscheinung nicht mehr nur einem Klima zugeordnet werden kénnen. Damit wird
deutlich, dass nicht nur die Hierarchisierung zwischen den vier von Kant postu-
lierten »Menschenrassen< problematisch ist, sondern mit dem naturteleologischen
Denken ein spezifisch normatives Denken etabliert wird, mit dem weitere Formen
von Othering konstitutiv verbunden sind.*®

Das Othering geht mit Momenten der Selbstaffirmation einher: So geht Kant in
den Verschiedenen Rassen davon aus, dass die weissen Menschen der vermeintlichen
Stammgattung am dhnlichsten seien. Hier findet eine Uberblendung des imagini-
ren Bezugspunkts mit einer empirischen Beobachtung statt. Damit wird zugleich
statuiert, dass es ein Klima gebe, das keiner spezifischen Auswicklung der »Keime«
und >Anlagenc< bedarf. Zwar relativiert Kant die Aussage der Ubereinstimmung der
>Weissen« mit der Stammgattung in Bestimmung, doch bleibt die Annahme des neu-
tralen Orts in verinderter Weise bestehen. So versteht Kant im zweiten Aufsatz,
der Bestimmung, das milde Klima als neutralen Ort, an dem wahre Aussagen iiber
die Hautfarbe getroffen werden kénnen. Der neutrale Ort wird zum Laboratorium,
in dem ohne dussere Stérfaktoren eine wiederholbare Beobachtung von Regelmis-
sigkeiten moglich ist. Dadurch erhilt die Theoriebildung einen Ort, an dem die
Beobachtungen unter richtigen Umstinden gemacht werden konnen.

50 Kleingeld (2007: 574) hat darauf hingewiesen, dass sich Kant in seinen Schilderungen nicht
nuraufdie physische Erscheinung beschrankt, sondern auch Handlungsfahigkeiten sowie in-
tellektuelle Fahigkeiten damitin Verbindung bringt. Ob dies als Fauxpas verstanden werden
muss und der strikte teleologische Rahmen hier illegitimerweise verlassen wird, scheint mir
auf der Grundlage der drei Aufsitze nicht entscheidbar zu sein. Denn in Uber den Gebrauch
wird deutlich, dass das teleologische Urteil durchaus mit solchen Ubertretungen von Wis-
sensgebieten verbunden ist und Kant den moralischen wie auch den asthetischen Bereich
in die naturteleologische Beurteilung miteinbezieht. Lagier (2004: 122f.) kommt zu einem
dhnlichen Schluss, wenn er schreibt, dass sich im teleologischen Urteil zwei Arten der finalen
Kausalitat treffen: jene der biologischen Natur und jene der Menschheit, die auch die kultu-
relle Dimension umfasst. Erst die klare Unterscheidung in innere und dussere Kausalitt in
der Kritik der Urteilskraft erlaubt es Kant, die beiden Finalitaten besser zu unterscheiden (und
damit die physiologische Dimension von der pragmatischen der Anthropologie zu trennen).

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.

87


https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Diese historische Grundierung des Naturdenkens ermdglicht es Kant dariiber
hinaus, die eurozentrischen Deutungshoheit zu sichern. Denn diese neuartige
Herangehensweise beruht nicht auf der Basis gegebener Daten; vielmehr bietet
sie eine methodische Anleitung, wie auch kiinftige Informationen in ein sinnvolles
Verhiltnis gebracht werden konnen. Diese Selbstaffirmation mag deshalb sehr
explizit ausfallen, da sich Kant gegeniiber Forschungsreisenden wie Georg Fors-
ter als Naturforscher behaupten muss, ohne sich jedoch auf eigene empirische
Beobachtungen stiitzen zu konnen.

Kant fiigt damit insgesamt zum Tableau, in dem die Schulgattung verortet ist,
nicht nur eine dritte Dimension hinzu, sondern formuliert in Uber den Gebrauch
ein Naturverstindnis, nach dem die Natur als sich entwickelnd verstanden wird.
Dieses Naturverstindnis baut auf den Einsichten der Kritiken auf. Deutlich wird
dies vor allem daran, dass Kant keine Grundkraft der Natur postuliert — eine solche
Behauptung wiirde die von der Kritik der reinen Vernunft etablierte Grenze deutlich
iiberschreiten. Dennoch versucht Kant ein Denken zu entwickeln, in dem der Natur
eine eigene Dynamik zugeschrieben werden kann. Auf die weitere Ergriitndung und
Legitimierung dieses kritischen Naturdenkens in der Kritik der Urteilskraft werde ich
in Kapitel 6 ausfiihrlicher eingehen.

Zunichst soll jedoch das historische Denken weiter erértert werden. Denn dies
bleibt nicht auf die Erscheinungen in der Natur beschrinket. Vielmehr beginnt Kant
parallel zu den Aufsitzen zu den >Menschenrassens, seine Geschichtsphilosophie
zu entwickeln. Im folgenden Kapitel soll das teleologische Denken, das Kant in
Bezug auf die Herausbildung von Gesellschaftsformen und Kultur entwirft, einer
genaueren Lektiire unterworfen werden.

https://dol.org/1014361/9783839451762-003 - am 14.02.2026, 08:41:21.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

