
Eberhard Ave-Lallemant

Orientierungssuche im Zeitalter 
der Kulturkreise

Eine Konstante im Werk Max Scheiers

Blickt man zurück auf das 20. Jahrhundert, so zeigt sich als das viel­
leicht bedeutsamste Ereignis die Herausbildung der großen Kultur­
kreise als politisch auftretende Einheiten. Das Jahrhundert begann 
unter der Vorherrschaft der europäischen Nationalstaaten mit ihrer 
auslaufenden >Gleichgewichtspolitik< untereinander, es wurde dann 
jahrzehntelang verwüstet durch den ideologisch fundierten Europäi­
schen Bürgerkrieg< (Ernst Nolte), und fand sich in seinem letzten 
Jahrzehnt deutlich akzentuiert durch die großen globalen Kulturkrei­
se vor. Samuel Huntington hat das am ausdrücklichsten zum Be­
wußtsein gebracht mit seinem Buch The Clash of Civilizations von 
1996, zu dessen ins Deutsche übertragenem Titel Kampf der Kultu­
ren1 zwei Anmerkungen zu machen sind: 1. >Clash< heißt nicht 
>Kampf<, sondern >Zusammenprall<, >Zusammentreffen< oder Zu­
sammenstoß^ ob es dabei zum Kampf kommt, wie Huntington zwar 
befürchtet, aber keineswegs für unausweichlich hält, steht dahin - es 
könnte ja auch eine Intensivierung der Begegnungen der Kulturkrei­
se, ein Zusammenwirken und ein >Ausgleich< (Scheier) zwischen 
ihnen eintreten. 2. Die Übersetzung von >Civilizations< mit >Kultu- 
ren< - womit unsere Kulturkreise gemeint sind - zeigt eine Differenz 
in der west- und mitteleuropäischen >Weltanschauung< und der die­
ser folgenden Begriffsbildung an, die schon lange bemerkt wurde. 
Darauf wird noch zurückzukommen sein. Sachlich entscheidend ist 
für uns jetzt, daß Huntington eben das herausstellt, was ich oben zu 
formulieren versuchte: Im 20. Jahrhundert beginnen sich die globa­
len Kulturkreise als politische Einheiten herauszubilden.

Der Terminus >Kulturkreis< stammt, soviel ich feststellen konn-

1 Samuel P. Huntington, Der Kampf der Kulturen - Die Neugestaltung der Weltpolitik 
im 21. Jahrhundert, München/Wien, 41997, 4996; Originalausgabe: The Clash of Civi­
lizations, New York 1996.

204 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

te, von dem Afrikaforscher Leo Frobenius (1873-1938) und wurde 
von ihm zur Bezeichnung organisch zusammengehöriger Stammes- 
einheiten geprägt.2 Bei Max Scheier wird er, wie ich gleich anführen 
werde, zur Bezeichnung personal bestimmter übernationaler Einhei­
ten verwendet. In seiner ab etwa 1914 präsentierten3 »Theorie von 
allen möglichen sozialen Wesenseinheiten überhaupt, die voll zu 
entwickeln und dann zum Verständnis der faktischen sozialen Ein­
heiten (Ehe, Familie, Volk, Nation usw.) anzuwenden das Grundpro­
blem einer philosophischen Soziologie und die Voraussetzung jeder 
Sozialethik ausmacht« - so schreibt er im zweiten Teil seiner Wert­
ethik von 1916 in Husserls Jahrbuch (jetzt GW II, 515) -, haben auch 
die Kulturkreise als übernationale >Kulturgesamtpersonen< ihre be­
stimmte Stelle. Wenn ich recht sehe, spricht Scheier ausdrücklich 
vom Kulturkreis zuerst in seinem Buch Der Genius des Krieges 
wo er sich in dem für diese Situation4 bemerkenswerten Kapitel >Die 
geistige Einheit Europas und ihre politische Forderung< Gedanken 
über »den Begriff des >Europäers<« macht (GW IV, 181). Als Antwort 
formuliert er: »Der Kern dieser Einheit ist eine bestimmte Geistes­
struktur, z. B. eine bestimmte Form des Ethos, eine bestimmte Art des 
Weltanschauens und der tätigen Weltformung. Gerade dieser euro­
päische Geist, den man immer >ableiten< möchte, sei es aus Rasse, 
Klima, Milieu - ist der unableitbare Kern im Begriff des Europäi­
schen. Und was gefragt werden kann, das ist nur dies: Wie sich die 
Spannweite dieses Kuhurgedankens >Europa< zu anderen Einheiten, 
wie z.B. zur Einheit der Bewohnerschaft bestimmter geographisch 
abgegrenzter Territorien oder zu Einheiten von Generationsras­
senzügen verhält, welche er von letzteren Einheiten noch umfaßt, 
welche nicht.« (GW IV, 182) Scheier fügt hinzu, »daß diese europäi­
sche geistige Einheit und ihre Unzerlegbarkeit, daß Europa als Lie­

2 Vgl. dazu den Artikel: Kulturmorphologie, Kulturkreislehre, von G. Roth im Histori­
schen Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4, Darmstadt 1976.
3 Wobei zweifellos der Ausbruch des Ersten Weltkrieges einen entscheidenden Anstoß 
gegeben hat; vgl. dazu GW IV, insbesondere auch den unten in Anm. 13 zitierten Text. 
Dazu auch vom Verfasser: Die Aktualität von Scheiers Politischer Philosophie, in: Ernst 
Wolfgang Orth (Hg.), Studien zur Philosophie von Max Scheier, Phänomenologische 
Forschungen Bd. 28/29, Freiburg/München 1995, S. 134 ff., und Wolfhart Henckmann, 
Scheiers Idee von Europa im >Weltalter des Ausgleichs<, in: Zeitschrift für Politik 44/2 
(1997), S. 131 ff. Ich verdanke Henckmanns Artikel, der während der Ausarbeitung mei­
nes Themas erschien, viele wertvolle Hinweise.
4 Das Vorwort des Buches ist datiert »Berlin, in der ersten Hälfte des November 1914« 
(GW IV, 10), also im vierten Kriegsmonat.

Person und Wert A- 205

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

bes- und Geistesgemeinschaft erst im letzten Halbjahrhundert zur 
Entdeckung gekommen ist« (ebd.), und sagt an anderer Stelle: »Der 
Patriotismus Europas - er wird im Blute und Eisen dieses Krieges erst 
jetzt geboren!« (GW IV, 174) Und dann unter ausdrücklicher Ver­
wendung unseres Terminus: »Mit dem Begriff des Kulturkreises z. B. 
des Europäertums verhält es sich auf höherer Ebene nicht anders als 
mit dem bisher so viel mehr und so viel präziser untersuchten Begriff 
der Nation [...] Nur eine Idee genau derselben Art, aber eine Idee auf 
höherer Stufe, ist auch jene der >Geistesstruktur< und des ihr zugehö­
rigen >Kulturkreises<, von denen unser Europa [...] ein Beispiel ist: 
eine Liebes- und Geistesgemeinschaft, welche die großen Nationen 
so in sich befaßt, wie diese einzelne Völkerstämme, Rassen, Reli­
gionsgemeinschaften, die aber dennoch als ein Eigentümliches sich 
zugleich über sie erhebt.«5

»Vom Kulturkreise rede ich da,« sagt Scheier in der Wertethik 
(GW II, 542, Anm. 2), »wo zwar eine Struktur des Weltanschauens 
und der ihr entsprechenden Seinsformen sowie ein identisches Ethos 
noch vorliegt, aber jenes reflexive Bewußtsein von dieser Identität 
noch nicht ausgebildet ist, das die Nation charakterisiert. Existenz 
einer Gruppe als Nation setzt immer eine Zugehörigkeit zu einem 
Kulturkreis voraus [...]« So sieht er es zu Beginn des Jahrhunderts. 
Inzwischen dürfte die Herausbildung jenes reflexiven Identitäts­
bewußtseins auch für die Kulturkreise die Forderung der Stunde< 
sein, um es mit einer von Scheier immer wieder gebrauchten Wen­
dung Goethes zu sagen. Zur Orientierung, die hier erforderlich ist, 
hat Scheier wie vielleicht kein anderer Denker in vielfacher Weise 
beigetragen, wovon ich im Folgenden sprechen möchte.

Scheier entwickelt seine Bestimmung des Kulturkreises am Bei­
spiel Europas. In der Tat scheint mir die kritische Orientierungssuche 
zu dessen Standortbestimmung eine, wenn nicht die Konstante oder 
der rote Faden in Scheiers gesamtem Lebenswerk zu sein, nachweis­
bar durch alle drei Phasen, worauf ich am Schluß zu sprechen kom­
men möchte. Die politischen Schritte in Richtung auf die Bildung 
einer Europäischen Union, die nach dem Zweiten Weltkrieg einsetz - 

5 Konkret schreibt Scheier: »[...] unser Europa (geographisch Westeuropa) [...]« Auf 
diese bedeutsame Akzentuierung komme ich im Zusammenhang mit der Raumzeit­
gestalt Europas zurück. Lt. Henckmann (a.a.O., S. 135) geht die Bezeichnung der Na­
tion als »Liebesgemeinschaft« auf Ferdinand Tönnies (s. unten, Anm. 20) zurück, sie ist 
aber auch sachlich in Scheiers Anthropologie fundiert.

206 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

ten, hat er nicht mehr erleben können; sie zeigen die Akzentverlage­
rung für Europa deutlich an. Aber auch für die anderen großen Kul­
turkreise läßt sich das Hervortreten einer entsprechenden Konturie­
rung, wenn auch auf anderen Wegen, in unserem Jahrhundert 
feststellen. Indien war zu Beginn des Jahrhunderts eine britische 
Kronkolonie; die britische Königin bezeichnete sich6 in Personal­
union als Kaiserin (Empress) von Indien, das von einem britischen 
Vizekönig regiert wurde. Indiens Unabhängigkeitsbestrebungen, die 
vor allem mit dem Namen Gandhis verbunden sind, führten 1947 zur 
Unabhängigkeit (wenn auch nicht in der von Gandhi gewünschten 
Form).7 Im Unterschied zu Europa begann hier die Staatsbildung 
auf der Kulturkreisebene, während die den europäischen Nationen 
entsprechenden sozialen Einheiten, kenntlich an den je eigenen Spra­
chen, gleichsam weltpolitisch latent geblieben sind. China lag zu Be­
ginn des Jahrhunderts unter der letzten Kaiser-Dynastie den europäi­
schen Zugriffen wehrlos ausgesetzt da. 1911 durch Sun Yat-Sen zur 
Republik umgewandelt, entwickelte es sich unter dessen Nachfolgern 
Tschiangkaischek (ab 1937) und Mao Tse-Tung (ab 1949) zu neuer 
Selbständigkeit und zur politischen Großmacht und kommenden 
Weltmacht. Hier hat die zentralisierte politische Einheit auf Kultur­
kreisebene uralte Wurzeln; auch sprachlich überwiegt das Chinesi­
sche, wogegen die zahlreichen anderen Sprachen innerhalb des Kul­
turkreises offenbar eine untergeordnete Rolle spielen. Anders und 
wieder anders steht es mit Japan, mit den islamischen Staaten, mit 
Afrika usf.8 Die je aktuelle konkrete Wirklichkeit ist stets bunt und 
aufs erste unübersichtlich, aber die untergründig mit ihren Gestal­

6 Es war Benjamin Disraeli als Premierminister, der 1877 Königin Viktoria die Annah­
me des Titels einer Kaiserin von Indien empfahl.
7 Gandhis Ziel war es, die hinduistischen und die moslemischen (das spätere Pakistan 
und Bangladesh) Teile Indiens als politische Einheit zu erhalten; vgl. dazu Vanamali 
Gunturu, Mahatma Gandhi - Leben und Werk, München 1999, S. 156 ff.
8 Huntington unterscheidet an gegenwärtigen >Civilizations< resp. Kulturkreisen den 
sinischen, den japanischen, den hinduistischen, den islamischen, den westlichen, den 
lateinamerikanischen und den afrikanischen Kulturkreis. Unter dem Gesichtspunkt ei­
genständiger Philosophien führt R. A. Mall die chinesische, die indische, die europäi­
sche, und spurenhaft eine afrikanische und eine lateinamerikanische Kultur an (Ram 
Adhar Mall, Philosophie im Vergleich der Kulturen, Darmstadt 1995). - Vgl. auch die 
früheren, auch historisch ältere Kulturkreise einbeziehenden bekannten Werke von 
Spengler (Der Untergang des Abendlandes) und Toynbee (A Study of History), davor 
schon Hegel (Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte) und Herder (Ideen 
zur Philosophie der Geschichte der Menschheit).

Person und Wert A- 207

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

tungen gegebenen Strukturen erschließen sich den aus der Wesens­
analyse gewonnenen Kategorien - wie in unserem Falle speziell der 
des Kulturkreises.

Eine Orientierungsgewinnung auf diesem Felde kann wesent­
lich dazu beitragen, daß sich der >Clash of Civilizations< im positiven 
Sinne gestaltet. In dieser Hinsicht hat Scheier unserer Zeit bereits 
einen bedeutsamen Dienst geleistet. Wohin ihn seine Orientierungs­
suche dabei geführt hat und einige Ausblicke, die sich im Anschluß 
an seine eigenen Ausführungen eröffnen, möchte ich im Folgenden 
aufzugreifen versuchen. Ich werde dabei wie folgt vorgehen:

In einem ersten Teil soll die Bestimmung der Kulturkreiskate­
gorie in Scheiers »sozialer Mannigfaltigkeitslehre« nach Stellung, 
Bedeutung und Seinsgewicht vergegenwärtigt werden.

Im zweiten Teil möchte ich davon ausgehend drei aktuelle The­
men aufgreifen und Ausblicke zu gewinnen suchen, für die bei Sche­
ier Ansätze zu finden sind. Der erste betrifft das Verhältnis der Kul­
turkreise zum >Ewigen im Menschern (Scheier). Zur Konstitution 
Europas gehört hier die christliche Tradition, erwachsen aus der 
historischen Symbiose mit der Kirche. Daraus ergibt sich die Frage 
nach der europäischen und der globalen Bedeutung einer christlichen 
Kultur und speziell auch einer Christlichen Philosophie^ wozu in 
Scheiers Werk bemerkenswerte Stellungnahmen vorliegen. Ein 
zweiter bietet die Möglichkeit einer Konturierung der raumzeitli­
chen Grundgestalten der großen Kulturkreise, was ich am Beispiel 
Europas exemplifizieren will. Zum dritten gibt die gegenwärtige 
Weltsituation Anlaß zur Frage nach einer Ethik der Kulturkreise 
und generell einer »Sozialethik« der sozialen Einheiten unterein­
ander.

Zuletzt will ich schließlich in einem dritten Teil in Kürze die 
These vorbringen, daß Scheiers philosophisches Gesamtwerk aus 
dem Grundmotiv einer selbstkritischen Besinnung auf die Kultur­
gestalt Europas erwachsen ist, der er sich in schicksalhafter Solidari­
tät verbunden sah. Sofern dies für alle drei Perioden seines Werkes 
gilt, mit Einschluß besonders auch der letzten, zeigt sich hier eine 
Konstante in Scheiers Lebenswerk, ein roter Faden, der alle Um­
brüche in seinem Denken verbindet.

208 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Scheiers Veröffentlichungen, die seine Bestimmung des Kulturkrei­
ses als solchen enthalten, fallen, wie schon gesagt, in die Anfangs­
jahre des Ersten Weltkrieges. Sie finden sich in seinen Ausführungen 
anläßlich des Krieges, die jetzt in GW IV gesammelt sind,9 im zwei­
ten Teil der Wertethik, jetzt GW II,10 11 und in Berliner Vorträgen, ins­
besondere Über Geist und Ethos der Nationen, woraus jetzt Teile in 
GW VI zu finden sind.11 Die Bestimmung des Kulturkreises gehört 
in Scheiers »Soziale Mannigfaltigkeitslehre« (GW II, 543), die er am 
ausführlichsten in der Wertethik gebracht und in den Berliner Vor­
trägen am übersichtlichsten zusammengefaßt hat.12

Scheier gewinnt die Wesenskategorie des Kulturkreises zusam­
men mit der der Nation am Beispiel Europas13 und hat selbst die 
besondere Dringlichkeit ihrer Einbeziehung in die weltanschauliche 
und politische Orientierung anläßlich des Ersten Weltkrieges hervor­
gehoben.14 Diese Dringlichkeit hat im weiteren Gang unseres Jahr­

9 Insbesondere in Der Genius des Krieges und der Deutsche Krieg (zuerst als Buch, 
Leipzig 1915), und Soziologische Neuorientierung der deutschen Katholiken nach dem 
Kriege (zuerst als Reihe in: Hochland, 1916, dann in Krieg und Aufbau (Leipzig 1916); 
in letzterem siehe besonders GW IV, 379-397.
10 Abschnitt >Einzelperson und Gesamtpersom, GW II, 509-548. (Zuerst erschienen in: 
Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, Bd. 2, Halle 1916.)
11 Der wichtigste Text daraus wurde erst 1963 in GW VI von Maria Scheier veröffent­
licht unter der von ihr formulierten Überschrift Der allgemeine Begriff von >Nation< 
und die großen Nationalideen (334-347). Der Anfang der Berliner Vorlesung liegt in 
Scheiers Nachlaß in der Bayerischen Staatsbibliothek unter der Signatur Ana 315 B I 
270 (Transkription CCV 1), wovon S. 1-6 noch ungedruckt sind, der Rest wie oben 
angegeben in GW VI veröffentlicht. Andere Teile des Vorlesungsthemas wurden in 
Der Genius des Krieges und Krieg und Aufbau veröffentlicht, jetzt GW IV, 218 ff. sowie 
GW VI, 121 ff. und 131 ff.
12 Einen Einblick in frühere Stadien bieten Scheiers jetzt veröffentlichte Manuskripte 
zu seiner Vorlesung Grundlagen der Geschichtswissenschaft von 1909; vgl. GW XIII, 
231 ff.
13 »Die Nation als Gruppenform ist eine ausschließlich dem Abendlande der modernen 
Welt angehörige Gruppenform geistiger Gesamtpersonen [...]« (GW VI, 119). »Die na­
tionalen Geistesstrukturen sind aber immer zugleich Glieder und Elemente umfassen­
derer Strukturen, die wir solche von Kulturkreisen nennen wollen: so z.B. die Struktur 
des europäischen Geistes gegenüber jenen der asiatischen Kulturen, der indischen, der 
chinesischen, der japanischen [...]« (GW VI, 343). Zur Bezeichnung beider Gruppen­
formen als >Kulturgesamtpersonen< vgl. den folgenden Text.
14 Der im Gang befindliche Krieg stelle »den lebenden Erdengenerationen und den 
Europäern voran eine einzigartige Gelegenheit dar [...] - wer darf sagen, daß sie die

Person und Wert A- 209

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

hunderts immer noch zugenommen und es wäre eine gefährliche 
Täuschung zu meinen, sie habe etwa nach dem Ende des Zweiten 
Weltkrieges an Bedeutung verloren.15 Der gegenwärtige Krieg auf 
dem Balkan sollte uns nachdrücklich daran erinnern.

Um uns zu vergegenwärtigen, wie Scheier den Kulturkreis be­
stimmt, zitiere ich nun seine klassische Zusammenfassung aus den 
Berliner Vorträgen (GW VI, 334): »Zu allen Zeiten, wo Menschen 
wohnen, finden wir diese in irgendwelchen Formen von bewußten 
Verbänden vor: Familie, Sippe, Gens, Stamm, Volk, Staat, religiöse 
Gemeinschaft. Die zufällig vorgefundenen Verbandsformen aber 
sind nicht immer dieselben. Wie immer und wie wechselreich diese 
faktischen Verbände aussehen mögen - durch sie hindurch greifen 
stets gewisse Wesensarten möglicher Verbände überhaupt, als deren 
Mischungen verschiedenen Grades alle faktischen Verbände angese­
hen werden können. Die Wesensarten entsprechen dem Aufbau der 
menschlichen Natur selbst und können zunächst rein ideal entwickelt 
werden. Für die Scheidung dieser Wesensarten möglicher Verbände 
gibt es zwei Prinzipien der Einteilung: 1. die Art und das Zustande­
kommen der selbstbewußten Verknüpfung, 2. die Werte- und Güter­
arten, auf die der Verband und auf die seine Glieder miteinander 
hinschauen und die sie zu verwirklichen haben. Hiernach scheiden 
wir vier solcher Wesensarten: 1) die Masse (bei den Tieren: Herde), 
2) die natürlichen, organisch fundierten Lebensgemeinschaften (Fa­
milie, Sippe, Gemeinde, Stamm, Volk mit ihren Umwelten >Woh- 
nung<, >Heimat<, >Vaterland<), 3) die künstlichen, auf Versprechen 
und Vertragsbeziehungen beruhenden Gesellschaften, 4) die geisti­
gen, aber nicht künstlichen, sondern realen Gesamtpersonen, als da 
vor allem sind Staat (Reich) = Willens- und Herrschaftsgesamtper­
son; Nation, Kulturkreis (z.B. europäischer Kulturkreis) = Kultur­
gesamtpersonen, und Kirche = Gesamtheilsperson (im weitesten 

Vorsehung noch einmal uns geben werde? - zur Neuorientierung über den Sinn und das 
Wesen der Grundarten menschlicher Gemeinschaft überhaupt. Was ist Volk, Nation, 
Staat, Kirche und was sollen sie? Wie stehen sie zu Gott und wie zu Sinn, Wert und Ziel 
des Menschenlebens?« Das Gebot der Stunde für ganz Europa sei: »Läuterung und Er­
leuchtung zuerst unserer Herzen und Ideen über den Sinn der Gemeinschaftsarten und 
über das Maß von Liebe, die wir ihnen und ihren Gliedern geben sollen, über Art und 
Maß der Pflichten, die wir ihnen schulden; dann aber je nach dem Ausfall dieser für 
jedes Individuum wie für jede Gesamtheit notwendigen Einkehr und Selbstprüfung die 
Entscheidung, worin weiterzugehen ist auf alter Bahn, und worin es nötig ist, sich zur 
Umkehr zu entschließen.« (GW IV, 376)
15 Vgl. dazu meinen in Anm. 3 genannten Beitrag.

210 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Sinn). Eine Eigenrealität, unabhängig von der Summe der Indivi­
duen, eine Realität gleichzeitig mit selbständigen Formen und Re­
geln der Entfaltung und des Niedergangs, besitzen von diesen We­
sensarten menschlicher Verbände alle außer der Gesellschaft. Diese 
allein ist eine bloße Summe von mündigen, verständigen Individuen, 
die egoistische Interessen haben und diese durch Verträge auf Grund 
vorzüglich des Privatrechts ordnen. Sie ist also nichts als eine Summe 
von gleichzeitigen Beziehungen - nicht eine eigene Realität. Inner­
halb aller Verbandsformen gibt es aber den Unterschied von Führern 
und Geführten, Vorbildern und Nachfolgenden.« - Eine differenzier­
tere Ausführung über die Konstitution der Verbandsformen findet 
sich in Scheiers Wertethik, auf die ich schon hingewiesen habe; dort 
ist vor allem deren Beziehung zu den »Grundwerten« (GW II, 126) 
entsprechend zu deren Rangordnung näher ausgeführt.

Was angesichts der von Scheier präsentierten sozialen Wesens­
formen zuerst auffällt, ist deren sehr selektive Berücksichtigung in 
der heutigen Diskussion, was eine Verarmung bewirken muß. In der 
>Grundwertdebatte< in der Bundesrepublik Deutschland etwa,16 die 
dafür repräsentativ erscheint, treten als Faktoren nur die Gesell­
schaft, der Staat und die Kirche auf. Gerade jene Sozialform, welche 
Scheier zufolge auf die Nationen und die Kulturkreise zutrifft, die 
>Kulturgesamtperson<, wird in der Auseinandersetzung gar nicht ins 
Spiel gebracht. Dazu kommt, daß die Gesellschaft, wie Scheier in 
dem eben angeführten Zitat vermerkt, gerade jene Sozialform ist, 
der »nichts als die Summe von gleichberechtigten Beziehungen - 
nicht eine eigene Realität« zukommt. In diesem Licht erscheint un­
sere Situation als eine solche, in der in geschichtlicher Abfolge der 
vorherrschenden Sozialformen17 zwar der Schritt über die Lebens­
gemeinschaft hinaus zur Gesellschaft vollzogen wurde, die Orientie­
rung an der letzteren aber einseitig fixiert und daher überrepräsen­
tiert ist; der ausstehende Schritt zur >Gesamtperson<, in der die 
beiden genannten Positionen >aufgehoben< sind (im dreifachen He- 
gelschen Sinne), wäre dann nicht nur nicht vollzogen, sondern seine 
Gebotenheit nicht einmal erkannt worden. Das könnte die Beständig­

16 Vgl. dazu den Beitrag von Hans Maier Die Grundwertdebatte in der Bundesrepublik 
Deutschland 1976-1999 im vorliegenden Band.
17 Die aber Scheier zufolge »in irgendeinem Maße alle« mitsamt dem ihnen entspre­
chenden Ethos »überall und gleichzeitig in verschiedenen Mischungen vorhanden« sind 
(GW II, 529).

Person und Wert A- 211

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

keit ebenso wie die Vergeblichkeit der Bestrebungen erklären, zur 
>Gemeinschaft< in irgendeiner Form zurückzufinden.

Die Einseitigkeit dieser Situation müßte heraustreten, wenn die 
Realitätsbedeutung der von Scheier zusammengestellten Grundkate­
gorien des >Menschenreiches< - wie man entsprechend der Redeweise 
von den drei großen Naturreichen, dem Tier-, Pflanzen- und Mine­
ralienreich sagen kann - adäquat erfaßt würde. Angesichts einer ein­
seitig nachwirkenden nominalistischen resp. konzeptualistischen 
Auffassung derselben muß ihr - je qualitativ eigenartiger - Seins- 
charakter im Sinne der Schelerschen Bestimmung des esse cum re 
gefaßt werden.18

Zur vergleichenden Illustration sei hier auf die seit Linne her­
ausgearbeitete natursystematische (Scheier GW IX, 12) Kategoriali- 
tät des Tierreiches verwiesen. Ich führe dazu ein Beispiel an, das ich 
dem Buch Abstammungslehre (München 21949, S. 386) von Hedwig 
Conrad-Martius entnehme: »Ein in den Dschungeln Indiens lebender 
Tiger ist: 1. der Rasse nach: ein bengalischer Königstiger (im Unter­
schied zu dem ostsibirischen oder Mandschutiger, dem Insel- oder 
Sundatiger usw.); 2. der Art nach: ein Tiger (felis tigris) (im Unter­
schied zum Löwen, zum Jaguar, zur Wildkatze usw.); 3. der Gattung 
nach: eine echte Katze (im Unterschied zu den Luxen, den Geparden 
oder Jagd-Leoparden usw.); 4. der Familie nach: ein katzenartiges 
Raubtier (Felide) (im Unterschied zu den Hyänenartigen, den Wolf­
artigen, den Bärenartigen usw.); 5. der Ordnung nach: ein Raubtier 
(im Unterschied zu den Affen, Nagetieren, Insektenfressern, Huftie­
ren usw.); 6. der Klasse nach: ein Säugetier (im Unterschied zu den 
Reptilien, Vögeln, Amphibien usw.); 7. dem Stamm (oder Kreis) 
nach: ein Wirbeltier (im Unterschied zu den Gliedertieren, Weichtie­
ren, Stachelhäutern usw.« Conrad-Martius arbeitet gegenüber der in 
der Biologie ihrer Zeit vorherrschenden Sicht heraus, daß es sich hier 
nicht um eine nur logisch systematische Über- und Unterordnung 
handelt, sondern um je qualitativ eigenartige und untereinander un­
vertauschbare Konstituentien im Aufbau der konkreten Vielfalt des 
Tierreiches.

Die Konstituentien des >Menschenreiches< haben freilich einen 
anderen Charakter als die der Natursystematik, deren neuzeitlicher 
Begründer Linne gewesen ist. Dieser hatte bekanntlich in seinem 

18 Zu dieser von Scheier neu eingeführten Position im Universalienstreit vgl. GW IX, 
40 und 251.

212 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Systema naturae ab 1735 auch den Menschen eingeordnet, indem er 
ihn innerhalb der Säugetiere an die Spitze der sogenannten Primaten 
setzte und ihm eine Kennzeichnung gab, welche zum Namen Homo 
die Sondereigenschaft »Nosce te ipsum« hinzufügte. Erst die Philoso­
phische Anthropologie hat eindeutig klargestellt, daß es sich hier 
nicht um ein zoologisches Prädikat, sondern um ein Wesenskonsti- 
tuens des Menschen gegenüber dem Tier handelt, der die zoologische 
Systematik sprengt und dem ein eigenes >Reich< zuzuordnen ist.19 
Scheier spricht bekanntlich von der »tückischen Zweideutigkeit« in 
Wort und Begriff >Mensch<, wodurch der anthropologisch unzurei­
chende »natursystematische Begriff« dem »Wesensbegriff des Men­
schen« gleichgestellt werde (GW IX, 11 f.). Scheier hat diesen We­
sensbegriff scharf herausgearbeitet und damit die Philosophische 
Anthropologie des 20. Jahrhunderts eröffnet, und er hat, möchte ich 
hinzufügen, überdies auch die Grundkategorien der Konstitution des 
>Menschenreiches< bereitgestellt und so einem Linne des Menschen­
reiches den Boden bereitet.

Anders als die reinen Naturwesen gehört der Mensch >zwei 
Weitem an, als organisches Lebewesen der Natur, und der geistigen 
Welt als Person. Den Unterschied zwischen dem Tierreich und dem 
Menschenreich hat Hans Eduard Hengstenberg in seiner Philosophi­
schen Anthropologie (Stuttgart 1957, S. 360) so formuliert: »Der 
Mensch besitzt an Stelle des Seins der Gattung und Art etwas ande­
res: das Sein in Gemeinschaft. Die Gemeinschaft ist das, was die ein­
zelnen Menschen trotz der Absolutheit ihrer Individualität in echter 
Weise verbindet. [...] Wenn dem Menschen zutiefst wesentlich ist, 
unwiederholbar zu sein, dann ist es ihm mit dem gleichen ontologi­
schen Gewicht eigen, daß er von Anbeginn mit dem anderen durch 
ein Gemeinsames verbunden ist. Dem entsprechend kann man sagen, 
daß das Sein von Gattung und Art bei Tieren und Pflanzen ein Ersatz 
für die Gemeinschaft ist, die allein das geistige Wesen auszeichnet. Es 
ist dem Menschen wesentlich, in Gemeinschaften zu sein, das ist nur 

19 Conrad-Martius spricht übrigens in ihrer Nachbemerkung zum bereits angeführten 
Buch ausdrücklich von einem solchen: »Es gibt ein >Reich< der Pflanzen und ein solches 
der Tiere. Man kann dem Wesen des Pflanzlichen wie auch des Tierischen auf den Grund 
gehen und versteht, daß es sich hier um zwei >Reiche< handelt. Geht man dem Wesen des 
Menschlichen auf den Grund, was natürlich genau so gut möglich ist, so würde sich als 
selbstverständliche Folge ein >drittes Reich< auftun.« (a.a.O., S. 383) - Vom Mineral­
reich ist an dieser Stelle nicht die Rede, weil es sich nur um Ursprung und Aufbau des 
lebendigen Kosmos handelt (so der Titel der Erstauflage 1938).

Person und Wert Ar- 213

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

das ontologische Korrelat dazu, daß es ihm wesentlich ist, absolute 
Individualität zu sein.« Überschreiten wir die Brücke dieses Hinwei­
ses in Richtung auf die von Scheier herausgearbeiteten und einander 
zugeordneten Grundkategorien seiner »Sozialen Mannigfaltigkeits­
lehre«, so finden wir uns mitten in der konstitutionellen Aufbauord­
nung des >Menschenreiches< als des vierten der großen Reiche irdi­
scher Wirklichkeit.

Entscheidend ist nun, insbesondere auch für das Verständnis des 
Kulturkreises, den Scheier ja, wie die Nation, als eine Kulturgesamt­
person bezeichnet, was unter der >Gesamtperson< zu verstehen ist. 
Zum ontologischen Status der sozialen Verbandsformen weist Sche­
ier mit Nachdruck darauf hin, daß wir uns originär stets gleich­
ursprünglich als Einzelindividuen und zugehörig zu sozialen Ver­
bänden gegeben sind. Phänomenologisch gründet das darin, daß 
»besondere singularisierende Akte notwendig sind, um uns als Ein­
zelperson zur Gegebenheit zu bringen« (GW II, 513) - eine Tatsache, 
wie Scheier hinzufügt, deren Übersehen leicht zu einer metaphysi­
schen Hypostase der Einzelperson führe. »Das Sein der Person als 
Einzelperson konstituiert sich innerhalb einer Person und ihrer Welt 
überhaupt in der besonderen Wesensklasse der singularisierenden 
Eigenakte; das Sein der Gesamtperson aber in der besonderen We­
sensklasse der sozialen Akte. Der jeweilige Gesamtgehalt alles Erle­
bens von der Art des >Miteinandererlebens< (im Verhältnis zu dem 
das >Verstehen< nur eine Abart darstellt) ist die Welt einer Gemein­
schaft, eine sog. Gesamtwelt, und ihr konkretes Subjekt auf der Akt­
seite ist eine Gesamtperson. Der jeweilige Gehalt alles Erlebens von 
der Art der singularisierenden Akte und des Für-Sich-Erlebens ist die 
Welt eines Einzelnen oder eine Einzelwelt, und ihr konkretes Subjekt 
auf der Aktseite ist die Einzelperson. Zu jeder endlichen Person 
>gehört< also eine Einzelperson und eine Gesamtperson; zu ihrer Welt 
aber eine Gesamtwelt und eine Einzelwelt: beides wesensnotwendige 
Seiten eines konkreten Ganzen von Person und Welt. Einzelperson 
und Gesamtperson sind also innerhalb jeder möglichen konkreten 
endlichen Person noch aufeinander beziehbar, ihr Verhältnis aber er­
lebbar.« (GW II, 513 f.)

Mit der >Gesamtperson< haben wir »eine vierte und höchste 
Wesensart« sozialer Einheit (nach jener der Masse, der Lebens­
gemeinschaft und der Gesellschaft) vor uns, die Scheier als »die Ein­
heit selbständiger, geistiger, individueller Einzelpersonen >in< einer 
selbständigen, geistigen, individuellen Gesamtperson« charakteri­

214 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

siert (GW II, 522).20 »Jede endliche Person ist auf dieser Stufe gleich­
zeitig Einzelperson und Glied einer Gesamtperson, und dies ebenso­
wohl zu sein als sich so zu erleben liegt im Wesen einer (in ihrem 
vollen Wesen auch erkannten) Person schlechthin.« Hier ist »jeder 
Einzelne und die Gemeinschaft se/bstverantwortlich (= für sich ver­
antwortlich), gleichzeitig aber ist ebensowohl jeder Einzelne mitver­
antwortlich für die Gesamtperson (und für jeden Einzelnen >in< der 
Gesamtperson), als die Gesamtperson mitverantwortlich für jedes 
ihrer Glieder ist. Die Mitverantwortlichkeit ist also zwischen Einzel- 
und Gesamtperson eine gegenseitige und schließt gleichzeitig Selbst­
verantwortlichkeit beider nicht aus.« (ebd.) Scheier fügt hinzu: »Das 
Solidaritätsprinzip in diesem Sinne ist uns also ewiger Bestandteil 
und gleichsam ein Grundartikel eines Kosmos endlicher sittlicher 
Personen.« (GW II, 523) Wie sich von hier aus die konkreten Solida- 
ritäts- und Verantwortungsverhältnisse aufbauen, hat Scheier schon 
1913 in der ersten Fassung des Sympathiebuches ausgeführt (jetzt 
GW VII, 188 ff.).21

20 Eine entscheidende, offensichtlich in ihrer Bedeutung noch nicht erkannte Differen­
zierung der durch Ferdinand Tönnies' Buchtitel von 1887 bekannt gewordenen Unter­
scheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft^ Vgl. dazu Scheiers Anmerkung GW II, 
517. - Die Unterscheidung von Lebensgemeinschaft und Gesamtperson könnte m. E. ein 
Schlüssel sein für eine Fundamentalkritik des ambivalenten Phänomens des >realen Na- 
tionalsozialismus< des >Dritten Reichest wofern dieser eine blinde Intention auf die 
Nation bzw. den Kulturkreis nach dem Bilde der Lebensgemeinschaft zu forcieren ver­
suchte. Vgl. dazu auch Hedwig Conrad-Martius, Utopien der Menschenzüchtung, 
München 1955, S. 290 f.
21 Hier wird zugleich die Wurzel des >Humanitarismus< sichtbar: »Gewiß ist das Indivi­
duum >Menschheit< an sich würdiger geliebt zu werden als z. B. jedes Volk und Vater­
land! Dies aber schon nicht mehr unter der Voraussetzung, daß auch wieder ein Mensch 
qua Mensch Träger des Liebesaktes ist. Denn mit ihm ist auch bereits gesetzt, daß ihm 
das Ganze des Artkollektivindividuums, dessen Glied er ist, in seiner Eigenschaft als 
Wertträger niemals mit gleicher Adäquation gegeben sein kann wie diejenigen Teilkol­
lektivindividuen, denen er als Glied notwendig angehört. Darum ist für einen Menschen 
die Vaterlandsliebe z.B. wesensgesetzlich eine wertvollere Liebe als die Liebe zur 
Menschheit; sie ist es, da das Vaterland wesensgesetzlich eine größere positive Wertfülle 
für die mögliche Erfahrung eines Menschen überhaupt repräsentiert als die Menschen­
lieben Nur Gott liebt die Menschheit als historisches Gesamtindividuum mehr als ein 
Volk; nur Gott darf es und hat gleichsam >das Recht dazun Die allgemeine Menschen- 
liebe< der positivistischen Schulen ist indes nicht diese eben beschriebene >Liebe zur 
Menschheit< als Individuum, als ein Ganzes in Zeit und Raum, dessen Glieder mitein­
ander nach unserem früher genannten Prinzip >solidarisch< sind, wo und wann sie im­
mer tatsächlich gelebt haben mögen, sondern sie ist jene sehr fragwürdige vorgegebene 
Liebe zu dem jeweiligen Querschnitt dieses Zeitindividuums, d.h. der gegenwärtig le­

Person und Wert A- 215

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

Scheier fügt die Bemerkung hinzu (die erkennen läßt, wo er die 
Idee der >Gesamtperson< durch Ideierung gewonnen hat): »Diese Ein­
heit ist zugleich diejenige, von der wir behaupten, daß sie und sie 
allein der Kern und das ganz Neue des echten altchristlichen Gemein­
schaftsgedankens ausmache und hier gleichsam zuerst zur histori­
schen Entdeckung kam - eines Gemeinschaftsgedankens, der Sein 
und unaufhebbaren Selbstwert der individuellen (kreationistisch ge­
faßten) >Seele< und Person (gegenüber der antiken Korporationsidee 
und dem jüdischen >Volks<gedanken) in ganz einzigartiger Weise mit 
dem auf die christliche Liebesidee gegründeten Gedanken der Heils­
solidarität Aller im corpus christianum (gegenüber allem bloß gesell­
schaftlichen, jede sittliche Solidarität leugnenden Ethos der Gesell­
schaft^ vereinigt.« (GW II, 522)

II

Wenn es zum menschlichen Leben gehört, sich als Einzelner wie mit 
seinen sozialen Zugehörigkeiten in den Koordinaten jener Struktu­
ren zu finden, deren Kategorien Scheier herauszustellen gesucht hat, 
dann muß auch jede Orientierung in einer konkreten Lebenssitua­
tion unter der Berücksichtigung dieser Aspekte geschehen. Daß dies 
heute im Besonderen im Hinblick auf die Kulturkreise aktuell ist, 
war meine Ausgangsthese, und auf die Behauptung, daß die kritische 
Arbeit innerhalb des eigenen Kulturkreises im Bewußtsein der Zu­
gehörigkeit zu ihm als Grundmotiv der Schelerschen Lebensarbeit 
angesehen werden kann, möchte ich am Schluß zurückkommen. 
Scheier selbst war stets nach zwei Seiten hin gerichtet: auf die Her­
ausarbeitung der Grundkategorien, die unsere Situation als Men­
schen - anthropologisch und metaphysisch - bestimmen, und von 

benden Menschheit, deren Glieder dann nur dahin betrachtet werden, was sie an Werten 
>gemeinsam< haben; desgleichen wieder, was an Gemeinsamkeiten den verschiedenen 
qualitativ differenten Querschnitten in der Progression der Zeit eigen ist. Hierdurch 
lösen sich mit den Wertdifferenzen aber auch die im Range am höchsten Werte am 
ehesten auf [...] « »Da die Liebe zur Menschheit als Individuum Liebe zu einem Gegen­
stände ist, der Gott - und nur Gott allein - in seiner letzten Werttotalität gegeben ist, so 
gibt es nur eine Liebesintention zur Menschheit als Individuum: das ist jene, die durch 
Gott hindurch führt, die Gottes auf die Menschheit gehenden Liebesakt >mit<vollzieht, 
ohne daß dem Träger dieses mitvollziehenden Aktes je auch gegeben wäre, was Gott in 
seiner Liebe und nur Ihm gegeben ist. D. h. die wahre Liebe zur Menschheit ist fundiert 
im >amare in Deo<.«

216 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

den erarbeiteten Einsichten her - in Funktionalisierung der gewon­
nenen Wesenserkenntnis, um seine eigenen Termini heranzuziehen 
(GW V, 198 ff.) - in kritischer Beziehung auf unsere eigene konkrete 
Situation hic et nunc. Die zweite Arbeitsrichtung ist schon in seiner 
Jenenser Zeit für Scheier mit dem Thema Arbeit und Ethik (1899) 
leitend, und vor dem Ersten Weltkrieg besonders in seiner Kapitalis­
muskritik, die ebenso auf die europäische Situation gerichtet, also 
kulturkreisbezogen ist. Mit dem Ausbruch des Krieges rückt der 
Schwerpunkt auf die kritische Ortsbestimmung innerhalb der drei 
>Gesamtperson<-Kategorien Nation, Kulturkreis und Kirche und de­
ren Verhältnis zueinander, während sich in den letzten Jahren der 
Blick auf die existenzielle Situation unseres Kulturkreises unter den 
anderen der Erde richtet.

Aus den Themen der zweiten Richtung, die mir von besonderer 
Bedeutung für unsere Situation im beginnenden Zeitalter der Kul­
turkreise zu sein scheinen, möchte ich drei fundamentale nennen: 
1. Das Verhältnis der Kulturkreise und insbesondere des unseren zu 
den beiden benachbarten >Gesamtpersonen<, Kirche und Nation, und 
die Bedeutung dieser Beziehungen für das >Grundwesen< resp. den 
>Grundcharakter<22 des Kulturkreises. Daraus ergibt sich zunächst 
die Frage nach dem Verhältnis Europas als christlich geprägte Kultur 
zum Christentum schlechthin und der christlichen Kirche, sodann die 
nach dem Verhältnis Europas als gegliederter Kulturkreis zu den ihm 
zugehörigen Nationen. 2. Von Europas Grundwesen her fällt auch 
Licht auf dessen raumzeitliche Gestalt im geschichtlichen und geo­
graphischen Sinne, darauf, wie dieses im heute vorfindlichen empi­
rischen Wesen< (Pfänder) oder der empirischen Gegenwartsgestalt 
zur Geltung kommt. 3. Im Zeitalter der Kulturkreise wird es wesent­
lich darauf ankommen, wie sich das Verhältnis derselben beim ge­
genwärtigen >clash< (Huntington) im Umgang miteinander gestaltet. 
Das gibt Anlaß, sich generell über eine Ethik der Sozietäten Gedan­
ken zu machen. Wie im einzelpersonalen Umgang die positiven 
Rechtssetzungen eine vorrechtliche Ethik des Umgangs miteinander 
voraussetzen, so dürfte auch das >VöIkerrecht< eine >Völkerethik< zur 
Voraussetzung haben. - Für alle drei Themenschwerpunkte kann auf 

22 Ich verwende hier zwei von Alexander Pfänder geprägte Termini in Übertragung vom 
einzelpersonalen auf den gesamtpersonalen Aspekt; vgl. dazu Alexander Pfänder, Die 
Seele des Menschen, Halle 1933, und Grundprobleme der Charakterologie, in: E. Utitz 
(Hg.), Jahrbuch für Charakterologie I, Berlin 1928.

Person und Wert A- 217

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

das Werk Scheiers zurückverwiesen werden. Ich möchte im Folgen­
den nur auf das erste dieser Themen näher eingehen und daraus ins- 
besonere auf das Verhältnis Europas als >Kulturgesamtperson< zur 
Kirche als >Gesamtheilsperson<.

In der gegenwärtigen westeuropäischen (im Sinne der fest­
lichen Wertegemeinschaft<), besonders der deutschen Politik werden 
heute die qualitativen Unterschiede zwischen den nationalen, kultu- 
kreisbedingten und religiös-konfessionellen Prägungen gegenüber 
einem allgemein-menschlichen Verständnis (im Sinne des Humani­
tarismus) als nahezu bedeutungslos erachtet. Bei den Bemühungen 
um eine europäische Union kommt dies in besonderer Weise im 
Verhältnis zur Türkei zum Tragen. Das hat einen wesentlichen 
Grund in den unterschiedlichen Zugehörigkeiten zu zwei verschiede­
nen >Weltreligionen<: der christlichen für das >klassische< Europa, der 
islamischen für die Türkei. Daraus erwuchsen geschichtlich zwei un­
terschiedliche Kulturen, deren Koexistenz ihre besonderen Voraus­
setzungen hat. Diese wurden im letzten halben Jahrhundert aus 
pragmatischen Gründen nicht nur überstiegen, sondern auch igno­
riert: zuerst im >Kalten Krieg< durch das westliche Bündnissystem 
unter Führung der USA, um die Türkei in die westliche Seite hinein­
zubinden, was zum Eintritt in die NATO führte; sodann mit dem sich 
entfaltenden deutschen Wirtschaftsaufschwung durch die Anwer­
bung von Gastarbeitern, was nicht notwendig, aber de facto zur Zu­
wanderung von fast drei Millionen Muslimen, überwiegend aus der 
Türkei, geführt hat. In einem Vortrag des Präses Christoph Morgen- 
er vor Politikern im Mai dieses Jahres, dem ich diese Zahl entnehme, 
heißt es zur gegenwärtigen Situation in Deutschland: »Manche 
Stadtteile befinden sich heute geradezu in türkischer Hand. Gegen­
wärtig gibt es in Deutschland 29 große Moscheen, 2200 Gebetshäuser 
und -räume und ebenso viele Koranschulen. Das irritiert Ungezählte 
in unserem Land.«23 In der >Westlichen Wertegemeinschaft<, ins­
besondere aber in Deutschland, herrscht die Tendenz, die realen Wur­
zeln dieser Problematik zu übersehen. Ein deutscher Bundesprä­
sident sagte laut Pressemeldung in der Türkei, Europa sei »kein 
Christenclub«. Das mag so ausgedrückt wohl zutreffen, aber es geht 
an der Wirklichkeit des Problems vorbei, das darin begründet ist, daß 
Europa von Herkunft und Prägung eine christliche Kultur ist. Hier 

23 Christoph Morgener, Wie tolerant ist christlicher Glaube? Vom Umgang mit anderen 
Religionen, in: idea Dokumentation 10/99, Wetzlar, S. 11.

218 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

steht die Realität unseres Kulturkreises (und mit ihm resp. in ihm die 
unserer Nation) in Frage, aber im Blick steht stattdessen nur >die 
Gesellschaft^ Scheier hat das im Anschluß an Nietzsche als Haltung 
des >Humanitarismus< kritisch gezeichnet,24 die in der Tat unsere 
>Westliche Wertegemeinschaft< charakterisiert, aber zugleich eine 
gefährliche Blindheit für die Realität der Kulturkreise anzeigt, die 
keinem der beteiligten Partner gerecht zu werden vermag. Erst eine 
Folge davon ist dann jene >Fremdenfeindlichkeit<, die man als Ur­
sache für das Nichtgelingen eines guten Verhältnisses anzuführen 
pflegt. In Wirklichkeit geht es um berechtigte nicht nur, sondern le­
bensnotwendige Selbstbewahrung der eigenen Identität, und das auf 
beiden Seiten.

Das lenkt den Blick auf die offenbar weithin übersehene Frage 
nach der Bedeutung des Christlichen für Europa. Die >Säkularisation< 
macht dieses Thema keineswegs gegenstandslos.25 Zu jeder Kultur 
gehört die lebendige Beziehung zu ihrer eigenen Geschichte, die 
nicht ersetzt und ohne Schaden auch nicht ignoriert werden kann. 
Max Scheier war sich dessen stets bewußt und brachte es immer wie­
der zum Ausdruck. In unserem Land ist das Thema seit einiger Zeit 
virulent im Zusammenhang mit der Debatte um die Bedeutung un­
seres Grundgesetzes, das bekanntlich aus historischen Gründen seit 
nunmehr fünfzig Jahren an der Stelle einer staatlichen Verfassung 
unseres Gemeinwesens steht. Bekannt und viel zitiert ist die Fest­
stellung von E. W. Böckenförde, daß unser Staat von Voraussetzun­
gen lebt, die er sich nicht selber geben kann. Ich zitiere dazu noch 
einmal aus dem schon angeführten Vortrag von Christoph Morgen- 
er: »Unser Staat basiert auf Überzeugungen, die in der Präambel des 
Grundgesetzes verankert und deshalb nicht veränderbar sind. Die 
Väter unserer Verfassung bezeichneten ihren Standort deutlich: >in 
Verantwortung vor Gott und den Menschern. Damit haben sie ein 
klares Vorzeichen für unser Staatswesen markiert. Auch wenn sich 
unser Staat weltanschaulich neutral verhält und wir keine Staatskir­
che haben: Unser Grundgesetz atmet christlichen Geist. Nach dem 
unseligen Dritten Reich haben die Väter unserer Verfassung bewußt 

24 Vgl. insbesondere GW III - die Ressentiment-Arbeit. Zum Humanitarismus: 
E. Haffner, Der >Humanitarismus< und die Versuche seiner Überwindung bei Nietzsche, 
Scheier und Gehlen, Würzburg 1988.
25 Das gilt wie für Europa ebenso für die moderne Türkei im Sinne der Bestrebungen 
seit Mustafa Kemal Atatürks Präsidentschaft ab 1923.

Person und Wert A- 219

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

auf die christlichen Wurzeln geachtet, die den neuen Staat tragen 
sollen. Sie waren davon überzeugt: Der Staat kann sich seine inneren 
Grundlagen nicht selber schaffen. Sie sind ihm vorgegeben.«26 Und 
weiterhin: »Toleranz darf nicht bedeuten, daß die christlich geprägte 
Werteordnung stillschweigend zur Disposition gestellt wird.« Und in 
diesem Zusammenhang: »Die Freiheit, die das Grundgesetz gewährt, 
darf sich nicht gegen das Grundgesetz und seine Positionen rich­
ten.«27

Scheier hat die europäische Kultur - und damit die Konstitution 
unseres Kulturkreises - immer als christlich mitgeprägt erfaßt. Er hat 
sie schon früh in Abhebung von der griechischen Kultur einerseits, 
der indischen andererseits zu bestimmen gesucht, vorzüglich hin­
sichtlich des jeweiligen Gottesverständnisses resp. des Verhältnisses 
zum Absoluten.28 Während dabei die antike griechische und römi­
sche Kultur - und anders übrigens auch die (vorchristlich-) jüdische 
(vgl. GW VII, 94) - als voreuropäisch anzusehen sind, handelt es sich 
bei der indischen um einen parallelen Kulturkreis.29 Gegenüber der 

26 Morgener, Wie tolerant ist christlicher Glaube, a.a.O., S. 8. Auf die Folgerungen 
eingehend, fährt der Verfasser fort: »Dieser Grundüberzeugung zufolge sind in unse­
rem Staat bestimmte Werte festgeschrieben: >Die Würde des Menschen ist unantastbare 
>Die ungestörte Religionsfreiheit wird gewährleistete Wir gehen von der Gleichberech­
tigung von Mann und Frau aus. Wir achten die Freiheit der einzelnen Persönlichkeit 
hoch. Presse- und Meinungsfreiheit gelten selbstverständlich. Wird diese Basis aus­
gehöhlt, gerät das Ganze unseres Staatsgefüges und seiner inneren Grundordnung ins 
Rutschen. Unser Staat muß deshalb darauf achten, daß die christlichen Wurzeln ge­
pflegt werden, denen er sich verdankt, und daß christliche Institutionen und christliches 
Gedankengut gefördert werden. Denn aus ihnen erwachsen die Werte, die im Grund­
gesetz niedergelegt sind. Diese Werte verstehen sich nicht von selbst noch fallen sie vom 
Himmel, sondern sie müssen vermittelt, d.h. in einem christlichen Grundklima ein­
geübt und gepflegt werden [...] Diese Wertebasis wird im sogenannten vorpolitischen 
Raum gebildet; in der Erziehung der Kinder, im Schaffen der Kultur, im geistigen Klima 
der Medien. Es sind Institutionen erforderlich, die diese Werte vermitteln.«
27 Morgener, Wie tolerant ist christlicher Glaube, a.a.O., S. 9. Kein Ersatz dafür kann 
ein >antifaschistischer Grundkonsens< sein, so berechtigte Momente er auch enthalten 
mag.
28 Vgl. insbesondere die Ressentiment-Abhandlung von 1912 (GW III, darin 70 ff.) und 
Liebe und Erkenntnis von 1915 (GW VI, 77 ff.), dazu auch im neu eingefügten Teil des 
Sympathiebuches 21923 (GW VII, 87ff.).
29 Diesen faßt Scheier hier in Abhebung zunächst nur gleichsam negativ - auf den 
Punkt gebracht GW IX, 48: »Ich bin [...] der Meinung, daß die gesamte indische Kultur 
die spezifisch griechische und abendländische Kategorie des >Geistes< nicht besaß. Alle 
indischen Systeme sind entweder positiver oder negativer Biologismus, und dies sowohl 
der Eigenart des Anorganischen gegenüber, wie der Eigenart des Geistigen« -, während 

220 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

griechischen Gottesbeziehung sieht Scheier die entscheidende Wen­
de in der mit der Menschwerdung Gottes vollzogenen und die Nach­
folge hervorrufenden »Bewegungsumkehr der Liebe« (GW III, 72 f.), 
die das personale Gottesverhältnis begründet: »Hier schlägt man dem 
griechischen Axiom der Liebe, daß Liebe ein Streben des Niederen 
zum Höheren sei, keck ins Gesicht. Umgekehrt soll sich die Liebe 
nun gerade darin erweisen, daß das Edle sich zum Unedlen her­
abneigt und hinabläßt, der Gesunde zum Kranken, der Reiche zum 
Armen, der Schöne zum Häßlichen, der Gute und Heilige zum 
Schlechten und Gemeinen, der Messias zu den Zöllnern und Sündern 
- und dies ohne die antike Angst, dadurch zu verlieren und selbst 
unedel zu werden, sondern in der eigentümlich frommen Überzeu­
gung, im Aktvollzug dieses >Beugens<, in diesem Sichherabgleiten- 
lassen, in diesem >Sichverlieren< das Höchste zu gewinnen - Gott 
gleich zu werden. Die Umformung der Idee Gottes und seines 
Grundverhältnisses zu Welt und Mensch ist nicht der Grund, son­
dern die Folge dieser Bewegungsumkehr der Liebe. [...] So wird Gott 
von selbst zur >Person<, die keine >Idee des Gutem, keine >formvolle 
Ordnung<, keinen Logos mehr über sich hat - als Folge seiner Liebes­
tat. Und er wird selbst >liebender Gott< - ein hölzernes Eisen für den 
antiken Menschen, eine unvollkommene Vollkommenheit! ... 
Nach der christlichen Vorstellung ist Liebe ein unsinnlicher Akt des 
Geistes (kein bloßer Gefühlszustand wie für die Modernen), aber 
gleichwohl kein Streben und Begehren, und noch weniger ein 
Bedürfen. Für diese Akte ist es ein Gesetz, daß sie sich in der Ver­
wirklichung des Erstrebten verzehren, während die Liebe das nicht 
tut. Sie wächst in ihrer Aktion. Und nun gibt es keine rationalen 
Prinzipien mehr, kein Gesetz und keine >Gerechtigkeit<, die, unab­
hängig von der Liebe und vor ihr vorhergehend und über ihr, ohne 
Aktion und deren Verteilung an die Wesen, je nach deren Werte, 
leiten dürften! Alle, die Freunde und Feinde, die Guten und Bösen, 
die Edlen und die Gemeinen sind der Liebe wert. Und bei jeder Er­
scheinung von fremder Schlechtigkeit muß ich sie mir selber zur 
Mitschuld rechnen, da ich mir immer sagen muß: >Wäre dieser 
Schlechte schlecht, wenn du ihn genug geliebt hättest ?<«

Auf die Auswirkung dieser Grundeinsicht Scheiers auf die Ge­

er später im Zusammenhang mit der Notwendigkeit des Ausgleichs, mit der Einsfüh­
lung, der >Leidenstechnik< und dem Pazifismus die positiven Errungenschaften heraus­
hebt.

Person und Wert A- 221

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

staltung seines Werkes und dessen Verlauf komme ich im dritten Teil 
zurück. Um Mißverständnisse zu vermeiden, sei hier aber noch 
angefügt: Natürlich ist, wie Scheier ausdrücklich betont, Europas 
christliche Kultur nicht mit dem Christentum als solchem identisch. 
Letzteres realisiert sich in der Welt mit der Kirche als >Gesamtheils- 
person< mit Singularitätscharakter, während Europa als Kulturkreis 
eine der prinzipiell pluralen >Kulturgesamtpersonen< ist (GW II, 
542). Der mit dem Christentum verbundene Missionsauftrag (Mat- 
thäusevangelium 28, 19-20) hat also nichts mit >Europäisierung< zu 
tun. Umgekehrt ist aber die europäische Kultur mit dem Christen­
tum konstitutiv verbunden, so daß eine Stellungnahme zu diesem 
Erbe zur Teilnahme an dieser Kultur gehört. Für den neuzeitlichen 
Europäer mit seinem >Anspruch auf Mündigkeit30 setzt das die 
Kenntnis der in Frage stehenden >Sache selbst voraus, so daß zur 
europäischen Bildung die Unterscheidung des Christlichem (Guar- 
dini) gehört - wie auch immer die Glaubensentscheidung des Einzel­
nen dann ausfallen mag. Keine Entscheidung zu fällen würde aber 
den >Anspruch auf Mündigkeit unerfüllt lassen. Entsprechend wäre 
für alle Kulturkreise die Notwendigkeit zu einer Neubesinnung auf 
ihre Beziehungen zu ihren religiösen und metaphysischen Grund­
lagen gegeben (Scheier: Heilswissen), komplementär zu ihrer insti­
tutionellen >Säkularisierung<. Dabei wären zwei Abwege zu vermei­
den, die man den säkularistischen und den fundamentalistischen 
nennen könnte. Den rechten Weg könnte man den der Orthodoxie 
nennen - nicht im konfessionellen Sinne der einen der drei großen 
europäischen >Kirchen<, sondern im Sinne der Wortbedeutung als in 
Mündigkeit aufgenommener Gläubigkeit, wie sie z. B. für sich G. K. 
Chesterton in seinem gleichnamigen Buch von 1908 dargelegt hat.31 
Dies vorausgesetzt, scheint es mir für die Kulturkreise keine bessere 
Empfehlung zu geben als die Lessings in der bekannten Ringparabel 
von Nathan dem Weisen: »Es eifre jeder seiner unbestochenen / Von 
Vorurteilen freien Liebe nach!« (Dritter Aufzug, Siebenter Auftritt) 
Die Folge wäre dann jener von Scheier in seiner Spätphilosophie ins 

30 Hellmut Diwald, Anspruch auf Mündigkeit - 1400-1555, Frankfurt a.M. etc. 1975; 
Eröffnungsband der Propyläengeschichte Europas in 6 Bänden.
31 Orthodoxy - A Personal Philosophy, weiter in zahlreichen englischen Auflagen und 
auch in deutscher Übersetzung. Quentin Lauer hat Chesterton in einem Buch treffend 
Philosopher without a Portfolio genannt (New York 1988). Chesterton, der, gleichen 
Geburtsjahres wie Scheier, etwa mit diesem zugleich in Deutschland bekannt wurde, 
stimmt auch in der Essenz seiner Werke mit Scheier bemerkenswert überein.

222 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Auge gefaßte Ausgleich nicht nur der Wissensarten und Bebens­
technikern (GW IX, 159 ff.), sondern generell »der Mentalitäten, der 
Selbst-, Welt- und Gottesauffassungen der großen Kulturkreise«32 
(GW IX, 152 und 170), wobei jedem Kulturkreis dennoch weiterhin 
die primäre Repräsentanz seines eigenen Erbes, weil ursprünglicher 
Verbundenheit damit, zufallen würde. Was letztere angeht, so ist ge­
genwärtig wieder die in der Geschichte oft verdunkelte33 Unvertret­
barkeit des biblischen Judentums bewußt geworden, von der schon 
der Apostel Paulus gesprochen hat (Römerbrief 11).

Bevor ich zum Schlußteil übergehe, noch einige wenige Bemer­
kungen zu den anderen von mir oben erwähnten aktuellen Themen. 
Scheier läßt keinen Zweifel an der bleibenden Bedeutung der Natio­
nen34 und der ihnen zugrundeliegenden Völker, die in den Kultur­
kreisen nur wie in einer Familie als eigenständige Persönlichkeiten 
zusammengehören. Ein solches Verhältnis entspricht dem vielzitier­
ten Ausspruch de Gaulles vom »Europa der Vaterländer«. Auf das 
besondere Verhältnis der Nationalitäten zu ihren Eigensprachen 
weist Scheier in einer Anmerkung zur Wertethik hin (GW II, 535). 
Schon vor der Herausbildung der europäischen Nationen und Natio­
nalstaaten wurden an den Universitäten die Landsmannschaften 
nach ihren Sprachen in >nationes< zusammengefaßt. In der Zeit der 
nationalen Einigungsbestrebung Deutschlands im 19. Jahrhundert 
beantwortete Ernst Moritz Arndt die selbstgestellte Frage »Was ist 

32 »Vor allem Asiens und Europas«, fügt Scheier hinzu. An anderer Stelle sagt er: »Ein 
Ausgleich größten Maßstabes, der die Formung des Menschen betrifft, ist auch der 
längst eingeleitete Ausgleich zwischen Europa und den drei großen asiatischen Zentren, 
Indien, China und Japan, vermittelt durch die Welt des Islam« (GW IX, 159).
33 In unserem Jahrhundert in Deutschland innerhalb der Kirche bei den sich selbst so 
bezeichnenden >Deutschen Christern, außerhalb ihrer in dem sogenannten Antise­
mitismus^ der in der nationalsozialistischen Ideologie kulminierte und sich die >Elimi- 
nierung< des Judentums seiner Vorstellung zum Ziel gesetzt hatte. Die damit verbunde­
ne Blindheit für die Wurzel der jüdischen Kultur hat gleich nach Beginn der deutschen 
Epoche des >Dritten Reiches< C. S. Lewis in einem Brief vom 5.11.1933 über Hitler so 
formuliert: »Did you see that he said >The Jews have made no contribution to human 
culture and in crushing them I am doing the will of the Lord.< Now as the whole idea of 
the >WiIl of the Lord< is precisely what the world owes to the Jews, the blaspheming 
tyrant has just fixed his absurdity for all to see in a single sentence [...]« (Walter Hooper 
(Hg.), They Stand Together - The Letters of C. S. Lewis to Arthur Greeves, New York 
1979, S. 468.) Hitler sagt in >Mein Kampfe »Indem ich mich des Juden erwehre [...]« 
Die Blindheit des >Ariertums< für die jüdische Kultur hat eine längere Vorgeschichte.
34 Mit denen er sich eingehend befaßt hat, vgl. Anm. 11, dazu meine in Anm. 3 genann­
te Abhandlung.

Person und Wert A- 223

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

des Deutschen Vaterland?« mit den Worten »Soweit die deutsche 
Zunge klingt [...]«; damit war ein natürliches Kriterium genannt, 
nicht schon ein politischer Anspruch erhoben. - Im Hinblick auf den 
oben von mir vorgenommenen Vergleich der Strukturen des Tier­
reichs mit dem Menschenreich wäre noch eine bemerkenswerte Ent­
sprechung nachzutragen, auf die hier nur hingewiesen werden kann: 
Wie Hedwig Conrad-Martius aufgewiesen hat, gibt es im Tierreich 
eine Typusart mit absoluter Vorzugsstellung: jene, »die einem leben­
den Wesen [...] von den höheren Typenarten aus gerechnet, zum 
erstenmal einen vollanschaulich geprägten und in dieser Weise un­
mittelbar identifizierbaren Charakter verleiht. Es ist ungefähr das, 
was es einem jeden geistig erwachenden Kinde ermöglicht, das be­
treffende Tier oder die Pflanze im Bilderbuch wiederzuerkennen 
und zu benennen, was aber auch die typische anschaulich-konkrete 
Darstellung im naturwissenschaftlichen Bilderatlas erlaubt. [...] Ja, 
die eigentliche, ursprüngliche Namengebung knüpft an diesen Typus 
an. Es ist das, was man zoologisch-systematisch mit Großart oder 
Gattung bezeichnet«.35 Eine entsprechende Stellung scheint im 
>Menschenreich< dem Volk bzw. der Nation zuzukommen. Scheier 
sagt in seiner Vorlesung über Grundlagen der Geschichtswissen­
schaft 1909: Von den kollektiven Einheiten »ist aber die des >Volkes< 
die ursprünglichste und wichtigste [...] Eine jede reale Entwicklung 
findet zunächst an Völkern statt und ihren konkreten Inhalten des 
Lebens« (GW XIII, 231). Nationen wiederum sind auf Völkern fun­
diert. Es ist deshalb vielleicht nicht nur zeitbedingt, daß die Be­
mühungen um ein globales politisches Zusammenwirken im >Völker- 
bund< (>League of Nations<) und in den >Vereinten Nationen< (UNO) 
Gestalt gewannen.

Henckmann (a. a. O., S. 136) spricht im Sinne Scheiers auch von 
der Menschheit als einer »auf dem Prinzip der Solidarität beruhen­
den Gesamtperson«. Ich habe bei Scheier eine solche Bezeichnung 
nicht gefunden, doch liegt sie ohne Zweifel in der Linie seiner Kon­
zeption. Die positive Bestimmung müßte freilich wohl von einem 
Blickpunkt aus geschehen, der alle vier irdischen Reiche zusammen 
als der Erde zugehörig zu fassen erlaubte.36

Zur Konturierung der Raumzeitgestalt Europas als Kulturkreis 

35 Bios und Psyche, Hamburg 1949, S. 45. Dort auch über das fundamentum in re dieser 
Sachlage.
36 Ein erster philosophischer Ansatz dazu liegt in Gustav Theodor Fechners Zend Ave­

224 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

haben zwei ebenfalls anthropologisch - im Sinne der vier Grundfra­
gen Kants - ansetzende Denker, beide gute Kenner Scheiers, an den 
sie auch mit anknüpfen, Wesentliches zum Verständnis des heute 
gegenüber dem Jahrhundertbeginn erstaunlich gewandelten Europa 
beigetragen. Alois Dempf hat in seinem Buch Sacrum Imperium - 
Geschichts- und Staatsphilosophie des Mittelalters und der Renais­
sance (1929,21954) gezeigt, wie die Geschichtsgestalt Europas hinter 
den Zeitpunkt des >Anspruchs auf Mündigkeit (Diwald) in die An­
fänge des christlichen Kaisertums mit seinen beiden großen 
Gründungsgestalten Konstantin und Karl dem Großen zurückreicht, 
und zugleich, daß nur mit der Wiedereinbeziehung dieser Tradition 
dem >Anspruch auf Mündigkeit, dessen Erfüllung heute noch aus­
steht, entsprochen werden kann. Die Einlösung setzt die Entspre­
chung zu Scheiers Kategorie der >Gesamtperson< voraus, die Scheier 
bis in seine letzte Werkperiode festgehalten hat (siehe GW XIII, 59). 
Die einseitig westeuropäische Akzentuierung Europas, deren Her­
ausbildung über das abendländische Kaisertum und den entsprechen­
den Reichsgedanken und beider Ablösung Dempf eingehend charak­
terisiert, ist bei ihm dennoch keine absolute. Ihre Relativität haben 
zu Recht besonders Georg Stadtmüller und Fedor Stepun betont. - 
Auch bei August Vetter wird die Zugehörigkeit des Ostens zur euro­
päischen Grundgestalt bestätigt und anthropologisch begründet. In 
einer bemerkenswerten Studie von 1949 Der christliche Untergrund 
der west-östlichen Spannung,37 unternommen als »Versuch, die 
weltpolitische Situation der Zeit aus ihrem geistesgeschichtlichen 
Hintergrund aufzuhellen und sie für das Verstehen gleichsam durch­
sichtig zu machen« (S. 355), zeichnet Vetter ein bemerkenswertes 
Bild der Grundgestalt Europas, wie es sich in der Neuzeit geogra­
phisch herausgebildet hat. In Entsprechung zu den drei großen 
christlichen Konfessionen ergibt sich ein dreigegliedertes Spektrum 

sta von 1851 vor (5. Auflage von Curd Laßwitz, Leipzig 1922). Ich selbst habe dazu eine 
Untersuchung in Arbeit unter dem Titel Die Erde als Thema der Philosophie.
37 Abgedruckt in August Vetter, Die Wirklichkeit des Menschlichen, Freiburg/München 
1960. - Zu Vetters zentralem Werk >Natur und Person< (Stuttgart 1949) schrieb Alois 
Dempf: »Eines der ganz wenigen Bücher echter Weisheit, das wohl den ersten entschei­
denden Schritt über Max Scheier, die Tiefenpsychologie und die Charakterkunde hinaus 
in der heranreifenden philosophischen Menschenlehre macht.« - Von den vorher Ge­
nannten vgl. Georg Stadtmüller, Grundfragen der europäischen Geschichte, München 
1965, und Fedor Stepun, Der Bolschewismus und die christliche Existenz, München 
4962, 4959.

Person und Wert A- 225

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

mit dem alten Europa als Mitte, dessen Enden sich im Laufe der Neu­
zeit als Amerika über den Atlantik und als Rußland bis Sibirien aus­
gedehnt hat. Unser Jahrhundert war dadurch gekennzeichnet, daß die 
alte Mitte unter die Vorherrschaft der beiden Flügelmächte geriet, 
deren Einflußbereiche am >Eisernen Vorhang< des geteilten Europa 
und Deutschland aufeinanderstießen. Eine Situation, deren Ende 
mit der zunächst geographischen Restitution Zentraleuropas zu An­
fang der neunziger Jahre Vetter nicht mehr miterlebt hat. In solchem 
Zusammenhang ergibt sich die Frage der Zugehörigkeit Rußlands zu 
>Europa< unabhängig von der Kontinentalzuweisung natürlicherwei­
se so, daß es an Zentraleuropa angrenzt (mit seiner Westgrenze), 
aber zu Gesamteuropa gehört. Die stets umstrittene >Uralgrenze< 
würde ebenso gegenstandslos werden wie die Zugehörigkeitsfrage 
zu >Europa<, etwa im Unterschied zu den USA. Einer solchen Gestal­
tung würde von den politischen Institutionen die >Konferenz zur Si­
cherheit und Zusammenarbeit in Europa< (KSZE) entsprechen, wäh­
rend die NATO eindeutig >westlich< geprägt und gegen >den Ostern 
gerichtet ist.

Was schließlich die Idee einer >Völkerethik< in Ergänzung zu 
den Bemühungen um das >Völkerrecht< betrifft, so wäre diese Teil 
einer Sozietätenethik, im Unterschied zur Individualethik und zu 
einer Sozialethik, die sich auf das Verhältnis zwischen den Einzelnen 
und den Sozietäten, denen sie angehören, bezieht. Eine Sozietäten­
ethik hätte dagegen die Beziehungen zwischen den Sozietäten als 
solchen zum Gegenstand; konkret repräsentiert natürlich in den 
ihnen angehörigen Einzelnen, aber als solchen: mich als Deutschen, 
als Europäer usw. ginge das an. Die Entwicklung einer solchen Sozie­
tätenethik könnte sich m. E. besonders auf Scheiers Ausführungen zu 
Politik und Moral (GW XIII) stützen.

III

In meinem Schlußteil möchte ich nun auf meine These zurückkom­
men, daß mit unserem Thema eine Konstante in Scheiers Gesamt­
werk angesprochen ist, ein roter Fader sozusagen sich zeigt, der sich 
durch allen Wandel hindurchzieht. Wie ich diese Linie sehe, kann ich 
hier nur noch skizzenhaft andeuten. Immer spricht Scheier als Den­
ker, der sich der Zugehörigkeit zu seinem Kulturkreis bewußt ist, also 
als Europäer, aber nie als Europäist. Als bewußter Europäer tritt er in 

226 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

den Dialog der Kulturen ein. Das macht seine besondere Aktualität 
im beginnenden Zeitalter der Kulturkreise aus.

Schon die Dissertation soll Vorarbeit leisten zu einer in der eu­
ropäischen Philosophie im Anschluß an Kant ausstehenden »Wert­
kritik des Bewußtseins« (GW I, 12), zu der Scheier in seiner Habili­
tationsschrift eine adäquate Methode herauszuarbeiten sucht, dort 
im Anschluß an Eucken »noologische Methode« genannt (GW I, 
336). In seinem Kant-Aufsatz von 1904 nennt er das Grundproblem, 
das er im geistigen Leben Europas sieht: die Diskrepanz zwischen 
dem das Leben leitenden christlich bestimmten Ethos und dem von 
der - griechischen und römischen - Antike bestimmten Denken 
(GW I, 366 ff.). Den bedeutendsten frühen Ansatz zu deren Überwin­
dung sieht Scheier bekanntlich bei Augustinus (vgl. schon GW I, 
367). In diesem Zusammenhang findet sich die auf den ersten Blick 
erstaunliche Formulierung: »Es ist das ganz Einzigartige in der 
Leistung I. Kants, daß er zuerst von allen Denkern, die nach Jesus 
gelebt haben, eine innere logische Angleichung der evangelischen 
Grundideen und Lebensfermente mit den Fakten der modernen Er­
forschung der Natur hergestellt hat. Lange vor Kant gab es eine 
christliche Lebensführung; erst seit Kant gibt es eine christliche Phi- 
losophie< -, nicht im Sinne eines konfessionell gebundenen Denkens, 
sondern im Sinne einer den Grundideen des Christentums adäquaten 
Weltauffassung.« (GW I, 367f.) Kant als christlicher Philosoph< 1 
Das wird verständlich, wenn man ihn als Begründer des >Personalis- 
mus< versteht. Diese Stellungnahme Scheiers bleibt festzuhalten, 
wenn man die phänomenologisch begründete vehemente Kant-Kri­
tik in der Wertethik nachvollzieht. Bezeichnenderweise lautet deren 
Untertitel ja auch: Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen 
Personalismus.

Die zweite Periode des Schelerschen Werkes bringt diesen An­
satz zur vielseitigen Entfaltung: In der Klärung gegenüber Fehldeu­
tungen wie der Nietzsches, in der Entfaltung des Sinnes tradierter 
Begriffe (in >Rehabilitierungen< und positiven Wesensanalysen), in 
der kritischen Beleuchtung gegenwärtig vorherrschender Tendenzen 
Europas (besonders in der Kapitalismuskritik). Im Ersten Weltkrieg 
sucht Scheier im Lichte der dabei gewonnenen Erkenntnisse die Ge­
genwartssituation seiner Nation und seines Kulturkreises zu fassen 
und darin Wege aufzuzeigen, Orientierung für verantwortliches 
Handeln zu gewinnen. Diese Bemühungen kulminieren nach dem 
für Deutschland katastrophalen Ende des Ersten Weltkrieges in drei 

Person und Wert A- 227

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

Versuchen der Wegweisung in der neuen Situation, die nach dem 
Zweiten Weltkrieg von unveränderter Aktualität blieben, doch da­
mals fast gänzlich im Nachlaß verborgen waren: Vorträge bzw. Vor­
tragsfolgen über die Themen Christliche Demokratie, Christlicher 
Sozialismus als Antikapitalismus und Probleme einer christlichen 
Philosophie. Das erste Thema, 1919 vorgetragen, behandelt die im 
Zuge des deutschen Zusammenbruchs eingeführte und plötzlich als 
»neuer Gott der Zeit« (GW IV, 676) angesehene Demokratie (dassel­
be wiederholte sich 1945) »nicht vom Standpunkt eines Parteipro­
gramms, sondern zwecks Bildung richtiger Ideen« (ebd.) und sucht 
sie aus dem Geiste christlicher Haltung positiv zu fassen.38 Die zweite 
Abhandlung wurde weitgehend am 8. und 9. April 1919 in Münster 
vorgetragen; ihr Inhalt wurde durch eine ausführliche Besprechung 
des Veranstalters Johann Plenge bekannt39 und ihr Anfang von Sche­
ier selbst im Oktober des gleichen Jahres im Hochland (XVII) veröf­
fentlicht unter dem Titel Prophetischer oder marxistischer Sozialis­
mus (jetzt GW VI); der Rest blieb im Manuskript liegen, dessen 
Hauptteil ebenfalls erst in GW IV zum Abdruck kam.40 Der dritte, 
bis heute unpublizierte (und zum Teil noch untranskribierte) Text 
lag der erwähnten Vortragsfolge Probleme einer christlichen Phi­
losophie zugrunde, die im Winter 1919/20 begonnen, aber nicht zu- 
endegeführt wurde.41 In ihr setzte Scheier an, in extenso auszu­
führen, was er in Liebe und Erkenntnis in kompakter Kürze zur 
Situation einer christlichen Philosophie< festgestellt hatte (GW VI, 
87 ff.) und sie mit der Gegenwartssituation der Philosophie in Bezie­
hung zu setzen.

38 Das Manuskript wurde 1982 von M. S. Frings als Zusatz in GW IV im Druck zugäng­
lich (676-687).
39 Vgl. dazu den Briefwechsel Scheiers mit Plenge, hg. von Bernhard Schäfers in: Sozia­
le Welt XVII/1, Göttingen 1966, S. 73-76.
40 Vgl. dazu Sigrit von Moisy, Zwei wiederentdeckte Manuskripte Max Scheiers im 
Nachlaß Carl Muths, in: Zeitschrift für philosophische Forschung XXXIII/4 (1979), 
S. 621 ff. sowie das Nachwort des Herausgebers M. S. Frings in GW IV, 697 f.
41 Das Originalmanuskript von 23 Seiten liegt in Scheiers Nachlaß unter der Signatur 
Ana 315 B I 200. Dazu gibt es bearbeitete Nachschrift-Notizen von Herbert Leyendek- 
ker im Umfang von 24 Seiten in dessen Nachlaß ebendort unter der Signatur Ana 375 
B III; sie enden mit dem Vermerk: »Der Cyclus wurde nicht zu Ende geführt!« Bemer­
kenswert ist dazu, daß laut einem Zettel aus B III 18 in Scheiers Nachlaß für dessen 
Abhandlung Probleme der Religion (jetzt GW V) ein abschließendes Kapitel mit der 
Überschrift >Christliche Philosophie; Idee einer solchem vorgesehen war.

228 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Die genannten Manuskripte fallen in das Ende der zweiten Pe­
riode von Scheiers philosophischem Werk, unmittelbar vor der Wen­
de zu seiner Spätphilosophie, die so viele seiner christlichen Freunde 
erschüttert hat. Im Gegensatz zu diesen vermag ich darin nicht einen 
Bruch in der tiefsten Motivationslinie Scheiers zu sehen, sondern in 
dieser Linie einen Schritt voran. Veranlaßt war er möglicherweise in 
der Einsicht, daß die Erwartung einer unmittelbaren Wirkung seiner 
Darlegungen unrealistisch sei, weil ohne eine entsprechende Disposi­
tion >des Lebens< alle geistigen Hinweise unaufgenommen bleiben 
müßten und der Geist als solcher folglich ohnmächtig bliebe. Dann 
aber müßte die Aufnahmebereitschaft >des Lebens< erst heranwach­
sen und so lange müßte nicht nur die Politik, sondern jede unmittel­
bar auf die Verwirklichung des Geistes (und damit des kommenden 
Gottesreiches) gerichtete Tätigkeit ineffektiv bleiben. Sie müsse sich 
geduldig nach dem Stand der Möglichkeiten richten. Also keine Re­
signation, sondern Realismus! Nicht nur alle Ideologien, sondern 
auch alle kurzschlüssigen Vorstellungen der Förderung des Kom­
mens des Gottesreiches müßten suspendiert bleiben. Das aber scheint 
mir durchaus eine Annäherung an biblische Perspektiven zu sein. Es 
wäre dann ein Schritt nicht in Richtung einer Suspension des christ­
lichen und damit des traditionellen europäischen Ethos, sondern zu 
dessen wirklichkeitsangemessenerer Erfüllung. War so die Intention 
Scheiers, so bleibt uns nur zu fragen, ob er deren Erfüllung in ange­
messener Weise gesehen und seine Spätphilosophie entsprechend 
ausgestaltet hat. Das wäre ein eigenes großes Thema. Alle Anzeichen 
deuten jedenfalls darauf hin, daß Scheier selbst nicht sein Leben als 
umgewendet und sein Werk in anderer Grundmotivation als früher 
sah. Dafür nur ein Zeugnis, das als repräsentativ gelten kann. Nach 
dem Bericht von Walter Biemel über einen Besuch bei Maria Scheier 
notierte H. L. Van Breda in seinem Tagebuch: »Es ist [...] nach Maria 
Scheiers Auffassung falsch, von einem Abfall vom Katholizismus zu 
sprechen. Er [Max Scheier] habe ihr wiederholt gesagt, er sei mit Leib 
und Seele katholisch und selbst wenn er wollte, könne er seine katho­
lische Verwurzelung nicht verleugnen. Seine Reaktion richte sich 
jedoch gegen die Organisation des Katholizismus, der er seine Vor­
würfe gemacht habe.«42 Wenn man dies »nicht im Sinne eines kon­

42 Ich verdanke die Kenntnis dieses in deutsch wiedergegebenen Textes Heinz Leonardy, 
der auch die freundliche Erlaubnis ihn zu zitieren gegeben hat.

Person und Wert A- 229

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eberhard Ave-Lallemant

fessionell gebundenen Denkens, sondern im Sinne einer den Grund­
ideen des Christentums adäquaten Weltauffassung« (GW I, 368), 
eines »Christentums schlechthin« (C. S. Lewis) in Fortführung euro­
päischer Tradition versteht, erscheint es mir als sehr überzeugend.

230 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

