
https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Goethe-Jahrbuch 2018
Band 135

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Goethe-Jahrbuch
Im Auftrag

des Vorstands der Goethe-Gesellschaft
herausgegeben von

Frieder von Ammon, Jochen Golz  
und Edith Zehm

135. Band 
der Gesamtfolge

2o18

WALLSTEIN VERLAG

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Im Gedenken an Ludwig Geiger 
1848-1919

Redaktion: Dr. Petra Oberhauser

Mit 29 Abbildungen

Gedruckt mit Unterstützung des Thüringer Ministeriums  
für Bildung, Jugend und Sport

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten

sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten. Ohne schriftliche Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet,  
das Werk unter Verwendung mechanischer, elektronischer und anderer Systeme in irgend-
einer Weise zu verarbeiten und zu verbreiten. Insbesondere vorbehalten sind die Rechte der 
Vervielfältigung – auch von Teilen des Werkes – auf fotomechanischem oder ähnlichem 
Wege, der tontechnischen Wiedergabe, des Vortrags, der Funk- und Fernsehsendung, der 
Speicherung in Datenverarbeitungsanlagen, der Übersetzung und der literarischen oder an-
derweitigen Bearbeitung.

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier

© Wallstein Verlag, Göttingen 2019
www.wallstein-verlag.de

Vom Verlag gesetzt aus der Sabon
Umschlaggestaltung: Susanne Gerhards, Düsseldorf – © SG-Image

unter Verwendung des Goethe-Porträts von Friedrich Dürck nach Joseph Carl Stieler
(Klassik Stiftung Weimar, Museen, GGe/00439)

ISBN (Print) 978-3-8353-3543-1
ISBN (E-Book, pdf) 978-3-8353-4393-1

ISSN (Print) 0323-4207

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Inhalt

11 Vorwort

14 Dank an die Jahrbuch-Paten

17 Symposium junger Goetheforscher

17 Christina Clausen
 Zwischen »gutem Trieb« und »heiliger Scheu«. Der junge Goethe als zeich-

nender Denker

31 Hauke Kuhlmann
 Der andere Saul. Die Saul-David-Erzählung in Goethes »Wilhelm Meisters 

Lehrjahren«

39 Yuho Hisayama
 Weltseele, Weltgeist und das Ungesagte in Goethes Altersgedicht »Eins und 

Alles«

47 Hanna Hamel
 Anschauung der Atmosphäre. Zur Darstellung des ›Übergänglichen‹ in Goe-

thes »Versuch einer Witterungslehre«

57 Abhandlungen

57 Frieder von Ammon
 Goethes Fluchten

71 Arne Eppers
 Goethes geflüchtete Frauen. Dorothea und Iphigenie: Rekonstruktionen fik-

tiver Migrationserfahrungen

89 Petra Maisak
 »Goethe – und Füßli – vortrefflich zusammengepaart«. Johann Heinrich 

Füssli im Blickfeld Goethes

106 Hans Joachim Dethlefs
 Was ist Haltung? Ein Kommentar zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


6 Inhalt

118 Karin Vorderstemann
 »Sr. Excellenz dem Herrn Staatsminister von Goethe zu Weimar sende Dem-

selben zur Auswahl an Original-Handzeichnungen«. Zu ungedruckten Noti-
zen Goethes auf einer Auswahlliste von Carl Gustav Boerner

130 Jochen Golz
 »Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«. Zum Briefwechsel 

zwischen Großherzog Carl Alexander und Walther Wolfgang von Goethe

146 Dieter Lamping
 Kafka und Goethe. Die Geschichte einer Entfernung

159 Wolfgang Holler
 »Mich hat er durch mein Leben begleitet« – Käthe Kollwitz und Goethe

175 Goethe philologisch. Neue (und ältere) Projekte

175 Jutta Eckle, Bastian Röther
 »Erfahrung, Betrachtung, Folgerung durch Lebensereignisse verbunden«. 

Die Leopoldina-Ausgabe »Goethe. Die Schriften zur Naturwissenschaft«

187 Goethe-Bücher der Vergangenheit, neu gelesen

187 Ernst Osterkamp
 Victor Hehns »Gedanken über Goethe«

203 Dokumentationen und Miszellen

203 Renate Müller-Krumbach
 Ein Porträt Charles Joseph Fürst de Lignes von Ferdinand Jagemann

213 Ronny Teuscher
 Ein Brief Otto Magnus von Stackelbergs an Goethe

220 Heinz Hamm
 Erkundungen Goethes zu Ort und Zeit der Begegnung zwischen Faust und 

Helena

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


7Inhalt 

227 Rezensionen

227 Johann Wolfgang Goethe: »Faust«. Historisch-kritische Edition. Hrsg. von 
Anne Bohnenkamp, Silke Henke u. Fotis Jannidis unter Mitarbeit von Gerrit 
Brüning, Katrin Henzel, Christoph Leijser, Gregor Middell, Dietmar Pravida, 
Thorsten Vitt u. Moritz Wissenbach. – Johann Wolfgang Goethe: »Faust. 
Eine Tragödie«. Konstituierter Text. Bearb. von Gerrit Brüning u. Dietmar 
Pravida. – Johann Wolfgang Goethe: »Faust. Der Tragödie zweiter Teil«. 
Gesamthandschrift. Faksimile und Transkription. Bearb. von Gerrit  Brüning, 
Katrin Henzel, Dietmar Pravida u. Dietrich Renken, Thorsten Vitt, Moritz 
Wissenbach. 2 Bde.
Besprochen von Rüdiger Nutt-Kofoth

233 Johann Wolfgang Goethe: »Faust«. Texte und Kommentare. Hrsg. von Al-
brecht Schöne (8., revidierte u. aktualisierte Aufl. von FA I, 7). 2 Bde.
Besprochen von Gerrit Brüning, Philipp Restetzki

237 Die Entstehung von Goethes Werken in Dokumenten. Begründet von 
Momme Mommsen. Fortgeführt u. hrsg. von Katharina Mommsen. Bandbe-
arbeiter Uwe Hentschel. Bd. V: Fastnachtsspiel – Faust
Besprochen von Shu Ching Ho

240 Carsten Rohde, Thorsten Valk, Mathias Mayer (Hrsg.): Faust-Handbuch. 
Konstellationen – Diskurse – Medien. – Manuel Bauer: Der literarische 
Faust-Mythos. Grundlagen – Geschichte – Gegenwart. 
Besprochen von Frieder von Ammon

245 Faust-Sammlungen. Genealogien – Medien – Musealität. Hrsg. von Carsten 
Rohde
Besprochen von Uwe Japp

248 Du bist Faust. Goethes Drama in der Kunst. Hrsg. von Roger Diederen u. 
Thorsten Valk in Zusammenarbeit mit Sophie Borges u. Nerina Santorius
Besprochen von Kay Ehling

250 Claudia Blank (Hrsg.): Faust-Welten. Goethes Drama auf der Bühne (Ausst.-
Kat. Deutsches Theatermuseum München)
Besprochen von Philipp Restetzki

252 Ida De Michelis: Il viaggio di Faust in Italia. Percorsi di ricezione di un mito 
moderno
Besprochen von Elena Agazzi

* * *

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


8 Inhalt

254 Johann Wolfgang Goethe: Geschichte Gottfriedens von Berlichingen mit der 
eisernen Hand dramatisiert. Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand. 
Studien ausgabe. Hrsg. von Bodo Plachta
Besprochen von Frieder von Ammon

256 Aus Goethes Autographensammlung. Hrsg. vom Goethe- und Schiller-Archiv 
in Verbindung mit dem Freien Deutschen Hochstift / Frankfurter Goethe- 
Museum
Besprochen von Walter Hettche

258 Michael Jaeger: Salto mortale. Goethes Flucht nach Italien. Ein philologi-
scher  Essay
Besprochen von Albert Meier

260 Claudia Keller: Lebendiger Abglanz. Goethes Italien-Projekt als Kulturanalyse
Besprochen von Terence James Reed

262 Gerd Kimmerle: Unendliche Deutungen. Goethes »Wahlverwandtschaf-
ten« – eine philosophische Lektüre
Besprochen von Peter Neumann

263 Marcel Lepper: Goethes Euphrat. Philologie und Politik im »West-östlichen 
 Divan«
Besprochen von Sebastian Donat

267 Heinrich Detering, Yuan Tan: Goethe und die chinesischen Fräulein
Besprochen von Frieder von Ammon

268 Susan E. Gustafson: Goethe’s Families of the Heart
Besprochen von Katrin Henzel

270 Jörg Soetebeer: Umbildende Erfahrung. Goethes Begriff von Selbstbildung
Besprochen von Benedikt Jeßing

272 Miriam Albracht, Iuditha Balint, Frank Weiher (Hrsg.): Goethe und die Ar-
beit
Besprochen von Lars Kaminski

274 Mathias Mayer: Eigentlichst, nachbarlichst, der Deinigste. Goethes absolu-
teste Freiheit des Superlativs
Besprochen von Reiner Wild

275 Marina Kouzmitskaia: Goethes Aufnahme und Bearbeitung von Legenden. 
»Genau betrachtet, möchte man doch wohl gut heißen, daß es so viele Heilige 
gibt …«
Besprochen von Frank Fürbeth

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


9Inhalt

279 Maximilian Bergengruen: Verfolgungswahn und Vererbung. Metaphysische 
Medizin bei Goethe, Tieck und E. T. A. Hoffmann
Besprochen von Susanne Vollberg

281 Helmut Mojem, Barbara Potthast (Hrsg.): Johann Friedrich Cotta. Verleger – 
Unternehmer – Technikpionier
Besprochen von Johannes Frimmel

282 Sylke Kaufmann: Louise Seidler (1786-1866). Bd. 1: Leben und Werk – Bd. 2 
Œuvreverzeichnis
Besprochen von Kay Ehling

284 Madame de Staël: »De l’Allemagne«. Nouvelle édition. Texte établi, présenté 
et annoté par Axel Blaeschke
Besprochen von Gerhard R. Kaiser

288 Michele Gardini: L’attimo e l’anima. Goethe nella metropoli di Simmel. 
Besprochen von Albert Meier

290 Claude Haas, Johannes Steizinger, Daniel Weidner (Hrsg.): Goethe um 1900
Besprochen von Philipp Restetzki

292 Ernst Robert Curtius: Elemente der Bildung. Hrsg. von Ernst-Peter Wiecken-
berg u. Barbara Picht
Besprochen von Wilhelm Voßkamp

295 Anna-Dorothea Ludewig, Steffen Höhne (Hrsg.): Goethe und die Juden – die 
Juden und Goethe. Beiträge zu einer Beziehungs- und Rezeptionsgeschichte
Besprochen von Nicolas Berg

298 Gert Westphal liest Johann Wolfgang von Goethe. Die große Höredition
Besprochen von Reinhart Meyer-Kalkus

303 W. Daniel Wilson: Der Faustische Pakt. Goethe und die Goethe-Gesellschaft 
im Dritten Reich
Besprochen von Paula Wojcik

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


10 Inhalt

307 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

307 In memoriam

314 Veranstaltungen der Goethe-Gesellschaft im Jahr 2018

316 Stipendienprogramm im Jahr 2018

317 Dank für Zuwendungen im Jahr 2018

320 Dank für langjährige Mitgliedschaften in der Goethe-Gesellschaft im Jahr 2018

322 Tätigkeitsberichte der Ortsvereinigungen für das Jahr 2017

345 Ausschreibungstext zur Vergabe von Werner-Keller-Stipendien

346 Liste der im Jahr 2018 eingegangenen Bücher

348 Die Mitarbeiter dieses Bandes

352 Siglen-Verzeichnis

354 Abbildungsnachweis

356 Manuskripthinweise

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Vorwort

2018 war ein veritables Faust-Jahr: Überraschend vieles in diesem Jahr stand im  
Zeichen von Goethes Hauptwerk, das sich dabei ein weiteres Mal als unerschöpf-
lich erwies. Um mit dem Wichtigsten zu beginnen: Nachdem 2017 die achte und 
erklärtermaßen letzte Auflage von Albrecht Schönes maßgeblicher Studien ausgabe 
des Faust erschienen war, folgte 2018 die erste, von seiner ehemaligen Schülerin 
Anne Bohnen kamp zusammen mit Silke Henke und Fotis Jannidis herausgegebene 
historisch-kritische Edition dieses Textes, mit der ein gravierendes Versäumnis der 
Goethe-Philologie nachgeholt wurde und die, weil es sich dabei um eine nicht zu-
letzt in technischer Hinsicht zukunftsweisende Hybrid-Ausgabe handelt, wahr-
scheinlich eine neue Epoche der Editorik insgesamt einleiten wird. 2018 hat in der 
Editionsgeschichte des Faust also gewissermaßen eine Staffelübergabe stattgefun-
den – und wir können sagen: Wir sind dabei gewesen.

Doch das war noch längst nicht alles: 2018 war außerdem das Jahr des 
 Münchner Faust-Festivals, in dessen Mittelpunkt die große, viel beachtete Ausstel-
lung in der Kunsthalle der Hypo-Kulturstiftung Du bist Faust. Goethes Drama in 
der Kunst stand, die von der kleineren, aber ebenfalls ergiebigen Ausstellung 
Faust-Welten im Deutschen Theatermuseum flankiert wurde. Ergänzt wurde das  
durch zahlreiche weitere Veranstaltungen in der bayerischen Metropole, die sich 
dem Faust für fünf Monate gleichsam verschrieben hatte. In einem weniger spekta-
kulären Ausmaß gilt dies auch für andere Orte, wie zum Beispiel Leipzig, wo beide 
Teile des Faust in einer kühnen und entsprechend kontrovers diskutierten Inszenie-
rung aufgeführt wurden, die zwar auf die Figur des Mephistopheles verzichtete, 
dafür aber einen Gang in die Stadt vorsah. Hinzu kam schließlich eine regelrechte 
Flut von Publikationen zum Faust, unter denen sich groß angelegte Überblicks-
darstellungen ebenso befinden wie detaillierte Spezialstudien. Auch die aufsehen-
erregende neue Untersuchung des Goetheforschers W. Daniel Wilson zur proble-
matischen Rolle der Goethe-Gesellschaft im Dritten Reich nimmt bereits in ihrem 
Titel – Der Faustische Pakt – Bezug auf Goethes Drama. Nur am Rande sei er-
wähnt, dass dieser Pakt auch im Zusammenhang mit dem möglichen Austritt 
Großbritanniens aus der Europäischen Union ins Spiel gebracht wurde: Konserva-
tive ›Brexiteers‹ hätten – so war vor einiger Zeit in der englischen Presse zu lesen – 
»a Faustian pact with anti-immigrant populism« geschlossen. Ob hier am Ende 
aber die Erlösung stehen wird oder ob diese ›faustischen‹ Figuren nicht doch vom 
Teufel geholt werden, bleibt abzuwarten.

Allenthalben Faust also – die Herausgeber des Goethe-Jahrbuchs haben darauf 
reagiert, indem sie an den Beginn des Rezensionsteils einen eigenen Abschnitt ge-
stellt haben, in dem relevante Neuerscheinungen zum Thema Faust unter die Lupe 
genommen werden. Am Anfang steht das erwähnte Doppelereignis in der Editions-
geschichte des Dramas, und auch die Kataloge der beiden Münchner Ausstellungen 
finden Berücksichtigung.

Des Weiteren ist die Veränderung eines Titels anzukündigen: Die Rubrik, die bei 
ihrer Einführung im Goethe-Jahrbuch 2017 noch mit Große Goethe-Bücher über-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


12 Vorwort

schrieben war, heißt jetzt Goethe-Bücher der Vergangenheit, neu gelesen. Warum 
diese Titeländerung nötig war, macht der Beitrag Ernst Osterkamps deutlich, der 
sich die kanonische, zuerst im Jahr 1887 erschienene Abhandlung Gedanken über 
Goethe des einst berühmten Kulturhistorikers und Goetheforschers Victor Hehn 
vorgenommen hat und sich dabei zu seiner eigenen Überraschung mit einem »oft 
abstoßende[n], manchmal nahezu unerträgliche[n] Buch« konfrontiert sah: das 
Buch eines Nationalisten und Antisemiten, der für seine »blindwütige Diffamie-
rungs- und Ausgrenzungsstrategie gegenüber allem Jüdischen« Goethe in Dienst 
nahm und damit erfolgreich war. Osterkamp analysiert die Verirrungen des späten 
Hehn, der in seiner Dorpater Jugend noch ein liberaler Anti-Zarist gewesen ist, auf 
das Genaueste und fördert dabei Erschreckendes zutage – unter anderem die be-
schämende Tatsache, dass Hehn zur Verbreitung seiner unsäglichen Thesen auch 
das Goethe-Jahrbuch nutzen konnte. Goethe-Bücher der Vergangenheit neu zu le-
sen, kann unter Umständen also bedeuten, ihnen ihre oft ungeprüft attestierte 
Größe absprechen zu müssen. Umso wichtiger ist den Herausgebern diese Rubrik, 
mit der sie zu einer kritischen Aufarbeitung der Geschichte der Goetheforschung 
und nicht zuletzt auch des Goethe-Jahrbuchs beitragen möchten.

Eröffnet wird die diesjährige Ausgabe mit einer Auswahl der Vorträge, die im 
Rahmen der 85. Hauptversammlung der Goethe-Gesellschaft beim Symposium 
junger Goetheforscher gehalten wurden. Das Spektrum an Themen reicht von Goe-
the als ›zeichnendem Denker‹ über ein Motiv aus Wilhelm Meisters Lehrjahren, 
sein Altersgedicht Eins und Alles bis zu Goethe als Naturforscher.

Breit ist auch das Spektrum der dann folgenden Abhandlungen. Sie widmen sich 
zwei Schwerpunkten: dem Thema ›Flucht‹ bei Goethe, das in zwei Aufsätzen be-
handelt wird, die auf unterschiedliche Weise die bemerkenswerte Rekurrenz dieses 
Problemkomplexes in Goethes Leben und Werk aufzeigen, und dem Bereich 
› Goethe und die Bildende Kunst‹, der durch nicht weniger als vier Beiträge ab-
gedeckt wird (zu Goethe und Johann Heinrich Füssli, zum kunsttheoretischen Be-
griff der ›Haltung‹ in Goethes Farbenlehre, zu Goethes Notizen auf einer Auswahl-
liste von Handzeichnungen sowie zur Goethe-Rezeption bei Käthe Kollwitz). 
Außerdem findet man einen Beitrag von Dieter Lamping zu Kafka und Goethe, in 
dem diese ›Geschichte einer Entfernung‹ minuziös rekonstruiert wird; der ›Ge-
schichte eines Vertrauensverhältnisses‹ widmet sich hingegen der Beitrag zum Brief-
wechsel zwischen Walther Wolfgang von Goethe und Großherzog Carl Alexander 
von Jochen Golz.

In der Rubrik Goethe philologisch. Neue (und ältere) Projekte wird die Leopol-
dina-Ausgabe der Schriften zur Naturwissenschaft durch Jutta Eckle und Bastian 
Röther, zwei langjährige Mitarbeiter dieser verdienstvollen Edition, vorgestellt. Es 
schließt sich die Rubrik Dokumentationen und Miszellen an. Hier nimmt Renate 
Müller-Krumbach die Neuzuschreibung eines bislang fälschlich als Wieland-Porträt 
gedeuteten Gemäldes vor, Ronny Teuscher stellt einen noch unveröffentlichten 
Brief an Goethe vor und Heinz Hamm steuert einen quellenkundlichen Beitrag zum 
3. Akt von Faust II bei.

Der Teil Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft vermittelt ein eindrucksvolles 
Bild vom Wirken der Goethe-Gesellschaft im In- und Ausland, vom Engagement 
der Mitglieder im Spendenwesen, von langjährigen treuen Mitgliedschaften und 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


13Vorwort

von den vielseitigen Aktivitäten der Ortsvereinigungen, die das Wissen über Goethes 
Leben und Werk in ihrer jeweiligen Region vermitteln und vertiefen.

Herzlich ist den Jahrbuch-Paten zu danken: Mit ihrer Großzügigkeit tragen sie 
dazu bei, dass das Goethe-Jahrbuch auch in finanziell schwierigen Zeiten erschei-
nen kann. Insofern leistet jeder einzelne Jahrbuch-Pate einen wichtigen Beitrag zum 
Fortbestand dieses für die Goetheforschung zentralen Organs, das zudem eine Ver-
bindung zwischen den derzeit ca. 2500 Mitgliedern der Goethe-Gesellschaft her-
stellt. Deshalb erlauben wir uns die Bitte an unsere Leser, eine Jahrbuch-Paten-
schaft abzuschließen oder sie nach drei Jahren zu erneuern. Ein entsprechendes 
Formular ist am Ende des Jahrbuchs und auf der Internetseite der Goethe-Gesell-
schaft zu finden.

Es ist uns ein Bedürfnis, an dieser Stelle des Mannes zu gedenken, der das  Goethe- 
Jahrbuch 1880, also vor nunmehr 139 Jahren, gegründet hat: der große jüdische  
Gelehrte und Goetheforscher Ludwig Geiger. Vor 100 Jahren – am 9. Februar 
1919 – ist er gestorben. Geigers Verdienste um die Goetheforschung sind nicht 
hoch genug zu schätzen. Es sei bei dieser Gelegenheit nicht verschwiegen, dass er 
unter dem Ungeist, den Victor Hehn und viele andere verkörpern, beträchtlich zu 
leiden hatte. Aufgrund antisemitischer Anfeindungen sah er sich im Jahr 1913 ge-
zwun gen, seine Herausgeberschaft niederzulegen. Ihm ist diese Ausgabe des Goethe- 
Jahrbuchs gewidmet.
 Die Herausgeber

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Dank an die Jahrbuch-Paten

Nachfolgend danken wir sehr herzlich all jenen Damen und Herren, die Jahrbuch- 
Pate geworden sind und damit drei aufeinanderfolgende Jahrbücher mit jeweils 
100 Euro fördern:

Dr. Pjotr Abramow, Moskau (Russland)
Dr. Christina Althen, Frankfurt a. M.
Dr. Ulrike Bischof, Weimar
Hubert W. Böttger, Weimar
Prof. Dr. Martin Bollacher, Bochum
Gerhard Bücker, Bremen
Prof. Dr. Bianca Cetti Marinoni, Verona (Italien)
Dr. Hans-Jürgen Danzmann, Bad Säckingen
Dr. Hans-Helmut Dieterich, Ellwangen
Prof. Dr. Udo Ebert, Jena
Peter Ewert, Mönchengladbach
Klaus Martin Finzel, Köln
Dr. Hans-Ulrich Foertsch, Marl
Dr. Jens Giersdorf, Lasel
Dr. Klaus F. Gille, Bloemendaal (Niederlande)
Dietrich Gneist, Bonn
Dr. Friedrich Götzen, Worms
Dr. Renate Grumach, Berlin
Marion Heise, Halle / Saale
Dr. Rainer Hultzsch, Jena
Dr. Richard Ilgner, St. John’s (Kanada)
Dr. Mathias Iven, Potsdam
Wilhelm Kaltenborn, Berlin
Dietrich Kauffmann, Düsseldorf
Prof. Dr. Tschong-Dae Kim, Gwacheon (Korea)
Manfred Klenk, Mannheim
Prof. Dr. Lothar Köhn, Senden
Mario Kopf, Dessau-Roßlau
Dr. Joachim Krause, Gladbeck
Prof. Dr. Paul Laufs, Stuttgart
Erika Leck, Münster
Werner Löfflmann, Ramosch (Schweiz)
Dr. Gertrude Lückerath, Köln
Prof. Dr. Manfred Mörl, Schiffdorf
Dr. Karl Peter Müller, Marl
Prof. Dr. Klaus-Detlef Müller, Tübingen
Dr. Helmut L. Müller-Osten, Forchheim
Hannes Mürner, Hamburg
Dr. Hidetaka Nishi, Präfektur Ishikawa (Japan)

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


15Dank an die Jahrbuch-Paten

Boris Oppermann, Ehingen
Ortsvereinigung Hamburg der Goethe-Gesellschaft in Weimar e. V.
Michael Plett, Arnsberg
Frank Rausch, Bexbach
Prof. Dr. Karl Richter, St. Ingbert
Dr. Dieter Rothhahn, Frankfurt a. M.
Andreas Rumler, Elsdorf
Jutta Rumler, Elsdorf
Prof. Dr. Gerhard Sauder, St. Ingbert
Dr. Martin Schencking, Welschneudorf
Dr. Rosemarie Schillemeit, Braunschweig
Willi Schmid, Rosenheim
Dr. Thomas Schmitt, Fulda
Dr. Sabine Solf, Wolfenbüttel
Holger Spies, Frankfurt a. M.
Gertrud Staffhorst, Karlsruhe
Prof. Dr. Matthias Steinhart, Würzburg
Martin Strauch, Ilmenau
Ilse Streit-Dewald, München
Ekkehard Taubner, Bergen / Vogtland
Ursula Theuner, Köthen
Stefan Tönjes, Nordenham
Dr. Markus Wallenborn, Worms
Kimberley Wegner, Bamberg
Prof. Dr. Reinhard Wegner, Heidelberg
Dr. Bernhard Wiesner, Bad Berka
Prof. Dr. Reiner Wild, Heidelberg
Prof. Dr. Manfred Windfuhr, Kaarst
Dr. Klaus Zeidler, Baden-Baden
Gerd Ziegler, Weimar
Alexander von Zweidorff, Hamburg.

Im Abschnitt Dank für Zuwendungen im Jahr 2018 danken wir namentlich all je-
nen Damen und Herren, die dem Goethe-Jahrbuch eine größere oder kleinere Spende 
haben zuteilwerden lassen. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Symposium junger Goetheforscher

Christina Clausen

Zwischen »gutem Trieb« und »heiliger Scheu«.  
Der junge Goethe als zeichnender Denker *

In einem Bericht an Friedrich Wilhelm III. aus dem Jahr 1830 empfiehlt Wilhelm 
von Humboldt den Ausbau der graphischen Abteilung in der Königlichen Kunst-
sammlung, und zwar vor allem durch den systematischen Erwerb von Handzeich-
nungen. Diese sollten als Studienmaterial für angehende Künstler genutzt werden, 
da sie die anderen Bildkünste in Unmittelbarkeit und Einfallsreichtum bei weitem 
überträfen: 

Aus den meistentheils flüchtig hingeworfenen Zeichnungen leuchtet der Charak-
ter und die Manier des Künstlers oft kühner und entschiedener, als aus den Ge-
mälden hervor, und sie enthalten zugleich einen Schatz von künstlerischer Erfin-
dung und von Mustern der Composition.1

Hieraus spricht eine tiefe Wertschätzung von Zeichnungen im Allgemeinen und 
skizzenhaften und unvollendeten Blättern im Speziellen,2 die in der zweiten Hälfte 
des 18. Jahrhunderts und im 19. Jahrhundert nicht nur am Berliner Hof neue Blü-
ten der Sammelleidenschaft trieb.3 Gerade ihr fragmentarischer Charakter und der 
Gestus der Spontaneität wurden spätestens seit dem 15. Jahrhundert als direkter 
Ausdruck künstlerischer Individualität und Einbildungskraft verstanden.4 Zahl-

* Der Titel sowie die Idee zu diesem Beitrag gehen zurück auf das denkwürdige Seminar 
Zeichnende Denker von Galilei bis Peirce im Sommersemester 2011 am Institut für 
Kunst- und Bildgeschichte der Humboldt-Universität Berlin. Ich bedanke mich bei mei-
nen Kommilitonen und vor allem bei Horst Bredekamp, der immer fragend bleibt und nie 
belehrend wird.

1 Wilhelm von Humboldts Gesammelte Schriften. Bd. 12, Zweite Abteilung: Politische 
Denkschriften III. 2. Hälfte. Hrsg. von Bruno Gebhardt. Berlin 1904, S. 563.

2 Johannes Grave: Zeichnung ohne Zug. Über das Unzeichnerische in der deutschen Kunst 
um 1800. In: Zs. für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft 53 (2008) 2, S. 233-260; 
hier S. 233-235.

3 In diese Zeit fällt die Entstehung oder Institutionalisierung von zahlreichen hochkaräti-
gen graphischen Sammlungen in Europa; so zum Beispiel 1776 die Gründung der Alber-
tina in Wien, 1808 die Gründung des Department of Prints and Drawings des British 
Museums oder 1831 die Gründung des Berliner Kupferstichkabinetts.

4 Alexander Perrig: Vom Zeichnen und von der künstlerischen Grundausbildung im 13. bis 
16. Jahrhundert. In: Die Kunst der italienischen Renaissance. Architektur, Skulptur, Ma-
lerei, Zeichnung. Hrsg. von Rolf Toman. Köln 1994, S. 416-440.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


18 Christina Clausen

reiche frühneuzeitliche Kunsttheoretiker verhandelten in diesem Zusammenhang 
den Begriff ›Disegno‹, der weniger mit einer handwerklichen Ausführung als viel-
mehr mit unterschiedlichen Konzepten von ›Idea‹5 oder ›Invenzione‹6 in Verbindung 
gebracht wurde.7 So überschreitet Federico Zuccari in seiner Abhandlung L’Idea 
De’ Pittori, Scultori et Architetti von 1607 die Vorstellung einer allein geistig ent-
stehenden Idee, die sich dann in der Zeichnung materialisiert, indem er die Form und 
damit wiederum das Medium selbst als Grundlage jeglichen intellektuellen Schaffens 
versteht.8 An dieses Konzept der sich gegenseitig bedingenden und dadurch voran-
treibenden Wechselwirkung von geistiger Idee und zeichnerisch tätiger Hand knüpft 
Horst Bredekamp in seinen Überlegungen zur zeichnenden Denkkraft an: »In der 
zeichnenden Äußerung tritt dem Bewusstsein ein Gegenüber entgegen, das ihn in 
eine Fixierung zwingt, die seine Intraspektion zu ungeahnten Horizonten öffnet«.9

Darüber hinaus können rasch hingeworfene Skizzen und Randzeichnungen – im 
Unterschied zu handwerklich perfekt ausgeführten Repräsentationszeichnungen – 
als bewusste oder unbewusste bildliche Dokumentation eines kreativen Denkpro-
zesses untersucht werden. Ausgehend von dieser These sollen zwei Zeichnungen 
Goethes, die sich in Briefen an Auguste Louise Gräfin zu Stolberg-Stolberg und 
Johanna Fahlmer aus den 1770er Jahren finden, außerhalb von Kategorien künst-
lerischer Qualität im Hinblick auf ihre unmittelbare Ausdruckskraft untersucht 
werden. Auf einer zweiten Ebene werden Goethes kunsttheoretische Überlegungen 
zur Zeichnung sowie Aussagen über die eigene Zeichentätigkeit einbezogen.

I. Die Autonomie der Linie

In einem Brief an Johanna Fahlmer, der vermutlich Mitte März des Jahres 1774 
verfasst wurde, transformieren sich die Gedanken des jungen Goethe noch unbe-
grenzt und frei in eine Linie.10 Als sowohl der Schrift wie auch der Zeichnung zu-
grundeliegendes Element lässt er beide Sphären virtuos ineinander übergehen. 
Inwie fern sich beide Ausdrucksformen ergänzen und gegenseitig bedingen, wird 

 5 Vgl. zur Verbindung von ›Disegno‹ und ›Idea‹ z. B. bei Giorgio Vasari: Erwin Panofsky: 
Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie. In: Eidos und Eidolon 
von Ernst Cassirer, Idea von Erwin Panofsky. Hrsg. von John Michael Krois. Hamburg 
2008, S. 51-301; hier S. 106.

 6 Vgl. Martin Kemp: From »Mimesis« to »Fantasia«. The Quattrocento Vocabulary of 
Creation, Inspiration and Genius in the Visual Arts. In: Viator (1977) 8, S. 347-398; hier 
S. 368 f.

 7 Vgl. zur Entwicklung des Begriffs ›Disegno‹ weg von einem Primat der Praxisbezogen-
heit Wolfgang Kemp: Disegno. Beiträge zur Geschichte des Begriffs zwischen 1547 und 
1607. In: Marburger Jb. für Kunstwissenschaft (1974) 19, S. 219-240; hier S. 225.

 8 Ulrich Pfisterer: Die Entstehung des Kunstwerks. Federico Zuccaris »L’Idea De’ Pittori, 
Scultori et Architetti«. In: Zs. für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (1993) 38, 
S. 237-268; hier S. 250 f.; vgl. in diesem Zusammenhang auch den ›Fantasia‹-Begriff in 
Cennino Cenninis Malereitheorie: Kemp (Anm. 7), S. 368 f.

 9 Horst Bredekamp: Die Zeichnende Denkkraft. Überlegungen zur Bildkunst der Natur-
wissenschaften. In: Interventionen (2005) 14, S. 155-171; hier S. 162.

10 GB 2,I, S. 79-82; Faksimile S. 80 f., Nr. 103. Die folgenden wörtlichen Zitate stammen 
aus diesem Brief.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


19Der junge Goethe als zeichnender Denker 

anschaulich, wenn die Schriftlinie unvermittelt aus dem letzten Buchstaben des un-
vollendeten Satzes »und weiter fürdiesmal nichts als« ausbricht (Abb. 1). In aus-
schweifenden Schlaufen gleitet die Linie über das Blatt. Es hat den Anschein, als 
ziehe sie den Gedanken locker an der Falz entlang nach oben auf die zweite Blatt-
hälfte. Im oberen Bereich beschreibt sie eine Kurve nach rechts, um sich danach 
wieder zu Buchstaben zu formieren. Zwei Stellen in diesem Bereich zeugen von der 
zügigen Linienführung Goethes, denn der Strich ist nicht gemessen und kontrolliert 
durchgezogen, sondern löst sich punktuell vom Untergrund; durch seine über das 
Blatt fliegende Feder entstehen Auslassungen.

Nach den Worten »einen schönen Grus an die liebe Frau, ferner« löst sich die 
Linie erneut spielerisch aus dem Text und scheint zunächst in eine rasche Land-
schaftsskizze überzugehen. Bei genauerer Betrachtung wird jedoch deutlich, dass 
die Linie sich an der Landschaft vorbeischlängelt und in ausladenden Schlaufen 
und Bögen am unteren Rand des Blattes zum zweiten Mal in Schrift übergeht, in 
den Zeilen »eine solche Art Burzelbäume der Freundschafft an Lotten«. An dieser 
Stelle untermalt Goethe den Briefinhalt, die »Burzelbäume«, mit enthusiastisch ge-
kringelten Formzugaben. Auch zu der schnell hingeworfenen Landschaftsskizze, 
die in den großen Freiraum zwischen den Briefzeilen eingefügt ist, inspirierte ihn 

Abb. 1 
Brief von Goethe an Johanna Fahlmer vom März 1774

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


20 Christina Clausen

wohl der eigene Brief, denn er fordert von Johanna Fahlmer eine »Epistel«, in der 
die »sonderbaar aufschwellende hoffnungen nach dem heiligen Pfarrturn, dem 
Akazia Baum, und dem Fischerfeld mit Poetischen Lackfarben zur Seelenweide 
solcher Gemüther aufgemahlt wären«. In seiner Skizze lassen sich Bäume oder 
Sträucher ausmachen, die auf diese Naturbeschreibungen rekurrieren. Der »Pfarr-
turn« und das Frankfurter »Fischerfeld« werden innerhalb der Zeichnung auf der 
nächsten Seite, am Ende des Briefes angedeutet (Abb. 2). Über die Stadtsilhouette 
mit dem Turm und die Main-Brücke zieht sich erneut eine verschlungene Linie, die 
aus dem letzten Satz: »[…] und dann zuletzt die wahre Monogrammatische Unter-
schrift dero Ergebnen dieners« herausführt und sich um das große, kreuzförmige 
»G« herumlegt. Den endgültigen Abschluss bildet eine weitere Landschaft mit einer 
grob skizzierten Wolkenformation. 

Wie die Zeichnungen nicht detailliert ausgeführt sind, platzierte er auch im Text 
des Briefes allusive Kürzel und Umschreibungen. Hierin äußert sich einerseits die 
Vertrautheit mit der Adressatin, andererseits Goethes schier ungezügeltes Streben, 
alles in einem Zuge mitzuteilen. Auch im Schriftbild zeigt sich die stürmische Eile 
im Abstand zwischen den Wörtern, der größer wird, bevor er zu zeichnen beginnt – 
ein fließender Übergang von Buchstabe in Bild.11

Sowohl die kühnen Landschaftsskizzen als auch die nur scheinbar nachgeord-
nete textverbindende Linie werden zum Sinnbild des Gedankenflusses.12 Ihr rhyth-
mischer Schwung bezieht sich unmittelbar auf den Inhalt des Briefes und verleiht 
einer fröhlich neckenden Stimmung Ausdruck. Damit wird die reine Linie zum 
Bedeutungsträger, befreit von »den kodifizierten Wegen der Nachahmung und der 
Idealisierung«.13

In Goethes zeichnerischem Œuvre ist durchweg eine Dominanz der Linie festzu-
stellen. Diesen Hang zur Linie und zum Umriss, der sich in vielen seiner Arbeiten 
zeigt, reflektiert er in Dichtung und Wahrheit:

Durch eine gewisse Natur-Anlage und Übung gelang mir wohl ein Umriß; auch 
gestaltete sich leicht zum Bilde was ich in der Natur vor mir sah; allein es fehlte 
mir die eigentliche plastische Kraft, das tüchtige Bestreben dem Umriß Körper zu 
verleihen, durch wohlabgestuftes Hell und Dunkel.14 

Die gewählte Formulierung des »tüchtige[n] Bestreben[s]« deutet darauf hin, dass 
Goethe unter der plastischen Durchgestaltung einer Zeichnung mittels Schattierun-
gen einen mühsamen und Geduld erfordernden Prozess verstand. Der Wert des 

11 Vgl. zur Bedeutung der Handschrift in Goethes Briefen Elke Richter: Goethes Briefhand-
schriften digital – Chancen und Probleme elektronischer Faksimilierung. In: Brief-Edition 
im digitalen Zeitalter. Hrsg. von Anne Bohnenkamp, Elke Richter. Berlin, Boston 2013, 
S. 62-65. 

12 Vgl. zur Ablesbarkeit des Zeichenprozesses im Linienzug Grave (Anm. 2), S. 233 f.; Arno 
Schubbach: Gezogene Linien sehen. Sichtbarmachung und Sichtbarkeit von Bildern. In: 
Zs. für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 53 (2008) 2, S. 219-232.

13 Werner Hoffmann: Zeichnung als Formgedanke. In: Denken in Bildern. Hrsg. von Gün-
ther Schauerte, Moritz Wullen. Ostfildern 2008. S. 76-83; hier S. 78.

14 Dichtung und Wahrheit (FA I, 14, S. 836 f.).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


21Der junge Goethe als zeichnender Denker 

künstlerischen Einfalls – der ›Idea‹ – hingegen drücke sich nicht aus in der Gründ-
lichkeit der Ausführung, sondern bereits in der den Gedanken umreißenden Linie, 
denn der »wesentliche Anfang der Kunst [sei] die Erfindung, das Geistreiche«.15

Hierin stimmt Goethe mit einigen ›Disegno‹-Theorien des 16. Jahrhunderts 
überein, denen zufolge »die Linie […] direkter Explikationsmodus der produktiv- 
schöpferischen Potenz der Seele«16 sei. Benvenuto Cellini, dessen Vita Goethe ab 
1796 übersetzte, äußert sich hierzu beispielsweise in dem Begleittext seiner Siegel- 
Entwürfe für die Accademia del Disegno in Florenz 1569: 

15 Der Sammler und die Seinigen (FA I, 18, S. 698).
16 Thomas Leinkauf: Federico Zuccari »L’idea de’ pittori, scultori et architetti« Torino 

1607. Vorschläge zu einer historisch-systematischen Analyse. In: kunsttexte (2011) 3,  
S. 1-19, hier S. 9 (www.kunsttexte.de, 13. 7. 2018).

Abb. 2 
Brief von Goethe an Johanna Fahlmer vom März 1774

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


22 Christina Clausen

[…] so ist der Disegno das einzige und wahre Licht aller Handlungen des Men-
schen in jedem Geschäft. Denn der Disegno ist von zweierlei Art. Die erste ist die, 
welche in der Einbildung (Imaginativa) geschieht, die zweite geht aus der ersten 
hervor und zeigt sich in Linien und hat den Menschen so kühn gemacht, daß er 
es unternahm, mit dem großen Vater Apollo zu wetteifern, welcher Pflanzen und 
Gräser und Blumen und Tiere entstehen läßt, alles wunderbare Dinge und Zier-
den unserer Erde […].17

Dieses Ideal des schöpferischen, nahezu gottgleichen Vermögens des Künstlers, das sich 
demnach in der Linie ausdrückt,18 weist Parallelen zur Genieästhetik des 18. Jahrhun-
derts auf. Auch in der Sturm-und-Drang-Zeit überwiegt die Bedeutung der Idee, wie 
sie dem Betrachter in der bloßen Linie unmittelbar und unverfälscht entgegentritt.

II. Die Zeichnung als Porträt des Geistes

»Geseegnet der gute Trieb der mir eingab statt allen weitern Schreibens, Ihnen meine 
Stube, wie sie da vor mir steht, zu zeichnen«.19 Mit diesen Worten kommentiert 
Goethe im März 1775 eine angeblich spontane Federzeichnung seines Frankfurter 
Zimmers in einem Brief an Auguste Gräfin zu Stolberg (Abb. 3).20 Eine perspekti-
vische Darstellung des Innenraums ist dem geschriebenen Brieftext gleichberechtigt 
beigegeben. Der Übergang zwischen den geschriebenen Zeilen auf der oberen Hälfte 
des Papiers und der kräftig ausschraffierten Zeichnung ist trotz der Reflexion des 
Entstehungsprozesses im Text recht abrupt: Die Sphären von Schrift und Bild sind 
klar voneinander getrennt.21 Unterhalb des Textes entsteht ein rechteckiges Feld, in 
dem Goethe den Raum konstruiert. Er wählt den Bildausschnitt nicht in Form eines 
Guckkastens mit tiefliegendem Hintergrund, eine Raumkonstruktion, die vor allem 
in der Interieurmalerei des 19. Jahrhunderts beliebt war, sondern entscheidet sich 
für eine deutlich nahsichtigere Darstellung. Der Betrachter nimmt dadurch eine 
weniger distanzierte Position ein und findet sich mitten in Goethes Lebensraum 
wieder. Authentizität und Spontaneität vermitteln sich zusätzlich durch die schein-
bar zufällige Anordnung von Möbeln und anderen Gegenständen. Die Ansicht wirkt 
nicht komponiert, sondern – wie im Brief beschrieben – als Moment aufnahme aus 
der Beobachtung entstanden. Ein Übriges wird durch die flüchtige Ausführung er-
reicht, denn die Zeichnung ist fast vollständig von großflächig angelegten Schraffuren 

17 Zit. nach Kemp (Anm. 7), S. 222.
18 Ebd., S. 226. Wenn Kemp auch an späterer Stelle darauf hinweist, dass das »Schaffen 

wie die Natur« im 16. Jahrhundert nur eine untergeordnete Rolle spiele (ebd., S. 231).
19 GB 2,I, S. 170-176; Faksimile S. 171-174, Nr. 207.
20 Auguste Gräfin zu Stolberg (1753-1835) wendet sich als Werther-Verehrerin an Goethe 

und auf dessen Antwort hin entsteht etwa ab Januar 1775 ein reger Austausch, der 
»unter Goethes Briefwechseln in seiner Offenherzigkeit einzigartig da[steht], aber über 
den unmittelbaren Gefühlsausdruck und eine stark egozentrische, monologische Seelen-
aussprache zugleich bewußt artistisch im Werther-Stil auf den Effekt hin komponiert 
[ist]«(Gero von Wilpert: Goethe-Lexikon. Stuttgart 1998, S. 1024 f.).

21 Die Zeichnung ist vermutlich vor 1839 ausgeschnitten worden und wurde später wieder 
eingefügt; die Schnittstelle wurde restauriert (GB 2,I, S. 434 f.).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


23Der junge Goethe als zeichnender Denker 

bedeckt. Bei näherer Betrachtung der Rückwand des Zimmers mit den aufgehängten 
Blättern kann exemplarisch Goethes Linienführung nachvollzogen werden (Abb. 4). 
Zunächst legt er die grundlegenden Formen durch Umrisse fest; erkennbar durch 
die Konturen der rechteckigen Papiere. Danach deutet er die dunklere Färbung der 
Wand durch schlaufenförmige Linien an; er setzt die Feder während des Schraffie-
rens kaum ab, wodurch der Zeichenfluss unverkennbar ist. Zum Schluss legt er 
grobe Linien, die teilweise senkrecht zu der Schraffierung der Wand verlaufen, über 
die komplette Zeichnung. Um eine höhere Räumlichkeit zu erzeugen, setzt er in 
einigen Bereichen, so zum Beispiel in der linken Bildhälfte, mehrere Linien dicht 
übereinander. Diese diffusen Partien lassen an die Anweisungen seines Zeichen-
lehrers Adam Friedrich Oeser denken, der Goethe zu »Mehr Papier!«22 riet.

22 Dichtung und Wahrheit (FA I, 14, S. 341).

Abb. 3 
Brief von Goethe an Auguste Gräfin zu Stolberg vom März 1775

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


24 Christina Clausen

Ein besonderes Augenmerk legt Goethe in der Briefzeichnung darauf, sein Zimmer 
als von einem Künstler bewohnt zu charakterisieren.23 An zentraler Stelle inszeniert 
er eine Staffelei, und die Wand ist geradezu mit Blättern tapeziert. Anstatt den Blick 
des Betrachters durch ein geöffnetes Fenster nach außen zu lenken, breitet Goethe 
selbstbewusst sein Dasein als Künstler vor der Adressatin aus. Einen möglichen 
Ausblick deutet er nur am linken Blattrand durch einen Fensterrahmen an. Durch 
das bewusste Anschneiden des Rahmens wird ein sehnsuchtsvoller Blick nach 
außen verweigert und die Fokussierung auf den Innenraum gelegt; dennoch handelt 
es sich nicht um das Sinnbild einer verinnerlichten Isolation. Weder auf der Leinwand 
noch auf den Blättern an der Wand sind vollendete Zeichnungen auszumachen. Die 
Blätter enthalten noch alle Möglichkeiten der künstlerischen Imagination und bie-
ten einen Ausblick auf das zukünftige Potenzial des Zeichners. Die Welt der Litera-
tur erhält ihren Platz in Form eines Lesepults, das gleichwertig mit der Staffelei im 
Vordergrund präsentiert wird. Zusätzlich hervorgehoben wird dieses Arrangement 
durch einen Lichtkegel, der von links einfällt. Oberhalb der Staffelei sind Büsten 
und ein Bozzetto aufgestellt,24 wodurch die Dimension der Kunstausübung um deren 
theoretische Reflexion erweitert wird. Auf dem Tisch, der an die Zimmerwand ge-
schoben ist, stapeln sich Bücher und Papiere. Vor dem Schrank steht ein Stuhl, über 
den achtlos ein Kleidungsstück geworfen ist; am rechten Bildrand deutet Goethe 

23 Petra Maisak: Goethes Zeichnungen und Radierungen. Bestandskatalog Freies Deut-
sches Hochstift – Frankfurter Goethe-Museum. Frankfurt a. M. 1998, S. 32.

24 Vielleicht handelt es sich hierbei um die Gipsabgüsse, deren Erwerb Goethe im 13. Buch 
von Dichtung und Wahrheit beschreibt: »Auch wurde ich zu gleicher Zeit abermals in 
eine höhere Sphäre gerissen, indem ich einige schöne Gypsabgüsse antiker Köpfe an-
zuschaffen Gelegenheit fand. […] Auf diesem Wege stellte ich mir ein kleines Museum 
auf, indem ich die Köpfe des Laokoon, seiner Söhne, der Niobe Töchter allmählich zu-
sammenbrachte« (Dichtung und Wahrheit; FA I, 14, S. 614).

Abb. 4  
Brief von Goethe an Auguste Gräfin zu Stolberg vom März 1775, Detail

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


25Der junge Goethe als zeichnender Denker 

schemenhaft sein Bett an: eine »geniale Unordnung«.25 Petra Maisak charakteri-
siert das Zimmerporträt und das damit verbundene Selbstbild Goethes als »boheme-
haft« und »unbürgerlich-lässig«,26 wodurch der Eindruck eines wahrheitsgetreuen 
Einblicks in das persönliche Umfeld des Briefschreibers vermittelt wird. Auf forma-
ler Ebene wird dieser ungestüme Duktus von einigen Tintenklecksen gekrönt, die 
jede Sorgfalt negieren (Abb. 4). Wenige Jahre zuvor hätte diese Unachtsamkeit eine 
Zeichnung als Geschenk disqualifiziert, nun steigert sie deren Authentizität. Dies 
ist sicher auf das Vertrauensverhältnis zu Auguste von Stolberg zurückzuführen,27 
es ist aber auch Ausdruck von Goethes Selbstinszenierung.

Das Briefschreiben selbst wird zum Gegenstand der Reflexion, wenn Goethe die 
Leserin gleichsam in verschiedene Situationen mit hineinnimmt (»aufm Knie 
schreib ich Ihnen«) und an jeweils unterschiedlichen emotionalen Verfasstheiten 
teilnehmen lässt (»Heut war der Tag wunderbaar«). Ganz im Einklang mit dieser 
sehr persönlichen Note des Briefes erlangt die Zimmervedute einen ähnlichen Stel-
lenwert wie ein Porträt. Sie zeigt den persönlichen Lebensraum Goethes und noch 
wichtiger: Sie gibt Aufschluss über sein Selbstverständnis.28 Goethes zeichnerisches 
wie sein dichterisches Schaffen werden demnach gelenkt durch den »gute[n]  
Trieb«, den er in dem Brief an die Gräfin als Ursache seiner Zeichenlust beschreibt. 
Dieser regelrechte Zwang wird im Rahmen dieser Produktionsästhetik als Ventil 
für eine unbändige bildnerische Kraft inszeniert. In der produktiven Zeichenphase 
nach seiner Rückkehr aus Straßburg und unter dem Einfluss Johann Gottfried 
 Herders fügt Goethe sich weder zeitgenössischen künstlerischen Normen noch den 
Regeln einer technisch vollkommenen Ausführung.29 Seine Zeichnungen erreichen 
eine Autonomie, die gerade in vermeintlich unvollkommenen, spontan entstande-
nen Blättern und Randzeichnungen besonders deutlich zum Ausdruck kommt. In 
Bezug auf die Rede Zum Schäkespears Tag von 1771 hat Norbert Christian Wolf 
nachgewiesen, inwiefern der junge Goethe vor dem Hintergrund der zeitgenössischen  
Genieästhetik »Spontaneität als inszenierte Textstrategie«30 zu nutzen verstand:

In einer Zeit, in der die konventionelle literarische Praxis noch extrem stark von 
rhetorischen Mustern geprägt war, zeugte schon die bloße Entscheidung zu 
nicht-rhetorischem Schreiben von ausgesprochener Reflektiertheit. Spontaneität 
als Leitbild mußte überhaupt erst einmal diskursiv durchgesetzt werden, was 
keineswegs so selbstverständlich war, wie es heute scheinen mag.31

25 Norbert Christian Wolf: Streitbare Ästhetik. Goethes kunst- und literaturtheoretische 
Schriften 1771-1789. Tübingen 2001, S. 52.

26 Petra Maisak: Johann Wolfgang Goethe. Zeichnungen. Stuttgart 1996, S. 56.
27 Petra Maisak beschreibt die Korrespondenz mit der Gräfin als »bekenntnishafte, tage-

buchartige Briefe« (Maisak [Anm. 23], S. 32).
28 Maisak (Anm. 26), S. 56; Auch Hermann Schmitz formulierte die These, dass »der 

Wohnraum des Menschen […] das Spiegelbild seines Wesens« sei (Hermann Schmitz: 
Vor hundert Jahren. Festräume und Wohnzimmer des Deutschen Klassizismus und 
Bieder meier. Berlin 1920, S. 15).

29 Günther Bergmann: Goethe – Der Zeichner und Maler. Ein Porträt. München 1999, S. 30.
30 Wolf (Anm. 25), S. 49-55.
31 Ebd., S. 50.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


26 Christina Clausen

Eine gelenkte Inszenierung wie im dichterischen Duktus lässt sich in der Zeichnung 
jedoch nur schwerlich herbeiführen. Die im Genie-Diskurs beschworene künstle-
rische Impulsivität, eine der zeitgenössischen Normativität enthobene Individuali-
tät sowie die neue Wertschätzung des Unvollendeten treten in der Briefzeichnung 
an Auguste zu Stolberg in jedem Strich deutlich hervor.

Das »kühne, hingestrichne, wild ausgetuschte, gewaltsame«32 dieser Art von 
Zeichnungen thematisiert Goethe, wenn auch nicht explizit auf die eigenen künstle-
rischen Erzeugnisse bezogen,33 in Der Sammler und die Seinigen von 1799 und 
ordnet sie der Künstlergattung des »Skizzisten« zu: 

Skizzisten nennt man aber diejenigen mit Recht, welche ihr Talent nicht weiter 
als zu Entwürfen ausbilden und also nie das Ende der Kunst, die Ausführung, 
erreichen […].

Der Skizziste hat dagegen meist zu viel Imagination, er liebt sich poetische, ja 
phantastische Gegenstände und ist immer ein bißchen übertrieben im Ausdruck.

Selten fällt er in den Fehler zu weich oder unbedeutend zu sein, diese Eigen-
schaft ist vielmehr sehr oft mit einer guten Ausführung verbunden.34

Ein Kunstliebhaber und dessen Tochter berichten in acht Briefen über seine Sam-
melleidenschaft und über den mehr oder weniger geistreichen Austausch mit den 
Besuchern ihres Hauses. Im achten Brief formuliert Julie, die Tochter, die Eigen-
schaften von Künstlern und Kunstliebhabern, die gemeinsam im Gespräch entwickelt 
worden sind.35

Abgesehen vom bereits genannten »Skizzisten« werden sie in fünf weitere Kate-
gorien gegliedert. Dazu gehört erstens der »Nachahmer« oder »Kopist«, der zwar die 
oberflächliche Natur, aber nicht ihr inneres Wesen nachzubilden vermöge. Als zweite 
Abteilung benennt er den »Imaginanten«, dem die Bindung an die Wirklichkeit im 
Gegensatz dazu vollständig fehle. Der »Charakteristiker« an dritter Stelle vertrete eine 
rationale Kunstauffassung, die jedoch durch ihr »bloß logisches Dasein«36 die Kunst 
beschränke. Der vierten Kategorie, den sogenannten »Undulisten«, wird die »wei-
chere und gefällige [Kunst] ohne Charakter und Bedeutung«37 zugeordnet. Durch 
»größte Sorgfalt« bringe es die fünfte Kategorie, die der »Kleinkünstler«, zwar zu 
hohen technischen Fähigkeiten, es fehle ihnen jedoch »ganz und gar an Geiste«.38 

Während der junge Goethe selbst mit dem »Skizzisten« identifiziert werden 
könnte, stellt er seinen Vater in Dichtung und Wahrheit als Liebhaber der technisch 
versierten »Kleinkünstler« vor; Ausführung und Form stünden in seinem Kunst-

32 Der Sammler und die Seinigen (FA I, 18, S. 690).
33 Eine selbstironische Anspielung auf die eigene künstlerische Tätigkeit wäre in der folgen-

den Aussage denkbar: »Aber ich habe die Namen der Künstler vergessen, die bei einem 
schönen Talent, das sehr viel versprach, sich auf dieser Seite beschränkt und die Hoff-
nungen, die man von ihnen gehegt hatte nicht erfüllt haben« (Der Sammler und die 
Seinigen; FA I, 18, S. 732).

34 Ebd., S. 698 f.
35 Ebd., S. 724 f.
36 Ebd., S. 729.
37 Ebd.
38 Ebd., S. 730 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


27Der junge Goethe als zeichnender Denker 

verständnis über der Idee. In der Reflexion seiner impulsiven, frühen Zeichenphase 
kreiert Goethe durch ihn eine Gegenposition, die dem unvollendeten Charakter 
seiner Werke entgegenzuwirken suche: 

Wirklich war auch in diesem Punkte die Pädagogik meines Vaters zu bewundern. 
Er fragte wohlwollend nach meinen Versuchen, und zog Linien um jede unvoll-
kommene Skizze: er wollte mich dadurch zur Vollständigkeit und Ausführlich-
keit nötigen; die unregelmäßigen Blätter schnitt er zurechte […].39

Die Anschaulichkeit dieses Bilds vom Vater, der begrenzende Linien um die Zei-
chenversuche seines ungestümen Sohnes zieht und das Papier sogar zurechtschnei-
det, ist kaum zu übertreffen. In Der Sammler und die Seinigen werden der »Skiz-
zist« und der »Kleinkünstler« am Ende als Opponenten charakterisiert. Nur aus 
der Verbindung der ernsthaften und spielerischen Elemente beider Metiers könne 
künstlerische Vollendung entstehen.40 

III. Die individuelle Handschrift des Zeichners

Während das Handwerk bei einem gewissen Talent durch unablässige Übung er-
lernt werden kann, ist die bildnerische Kraft des »Skizzisten« den Idealen der Ge-
nieästhetik zufolge doch der wahrhaftigen Künstlerseele vorbehalten. Dieser ist es 
ein natürlicher Zustand, fortwährend im Geiste Kunst zu erschaffen, wenn sie auch 
durch äußere Gegebenheiten an der Ausführung gehindert wird. 1803 beschreibt 
Goethe diese visionäre Macht künstlerischer Einbildung bei Benvenuto Cellini:

[…] da er [Cellini] sich hülflos eingekerkert sieht, kehrt alle Tätigkeit in das In-
nere seiner Natur zurück. Empfindung, Leidenschaft, Erinnerung, Einbildungs-
kraft, Kunstsinn, Sittlichkeit, Religiosität wirken, Tag und Nacht, in einer un-
geduldigen, zwischen Verzweiflung und Hoffnung, schwankenden Bewegung 
und bringen, bei großen körperlichen Leiden, die seltsamsten Erscheinungen 
einer innern Welt hervor. […]

Überhaupt erscheint die Gewalt, sich innere Bilder zu wirklich gewissen Ge-
genständen, zu realisieren mehrmals in ihrer völligen Stärke und tritt manchmal, 
sehr anmutig, an die Stelle gehinderter Kunstausübung.41

Von dieser Überlegung ist es nur ein kleiner Schritt zum Dilemma von existenzieller 
Bedingtheit und gleichzeitig verzehrender Überwältigung durch die eigene Vorstel-
lungskraft. Der Kunsthistoriker Edgar Wind42 spricht 1960 in Kunst und Anarchie 
von einer »heilige[n] Scheu«,43 die Goethe angesichts der eigenen Einbildungskraft 

39 Dichtung und Wahrheit (FA I, 14, S. 248).
40 Der Sammler und die Seinigen (FA I, 18, S. 733).
41 Leben des Benvenuto Cellini (FA I, 11, S. 502).
42 Horst Bredekamp, Bernhard Buschendorf, Freia Hartung, John Krois (Hrsg.): Edgar 

Wind. Kunsthistoriker und Philosoph. Berlin 1998.
43 Edgar Wind: Kunst und Anarchie. Frankfurt a. M. 1994, S. 10. Den Begriff entlehnt er 

bei Platon. Vgl. dazu auch Edgar Wind: Θεῖος Φόβος. Untersuchungen über die Platonische 
Kunstphilosophie. In: Zs. für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (1932) 26,  
S. 349-373.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


28 Christina Clausen

empfinde. Der Topos von der Bändigung der Imagination, die beim jungen Goethe 
nur bedingt durch die Anleitung des Vaters oder der Zeichenlehrer gegeben ist, ver-
stärkt sich nach der italienischen Reise durch eine selbstständige Maßregelung. 
Wind führt aus, dass diese Befangenheit notwendig sei, um die künstlerische Ima-
gination zu kontrollieren:

Die Triebkräfte der Phantasie, die ihm künstlerisches Vermögen leihen, sind 
eigen willig und zerstörerisch, er muß sie mit Umsicht nutzen. Läßt er der Phan-
tasie freien Lauf, so ufert sie aus und richtet ihn und sein Werk zu Grunde.44

Vergleichbar den beiden Kategorien von »Skizzist« und »Kleinkünstler«, die in ih-
ren extremen Ausprägungen beide keine Vollkommenheit erreichen können, warnt 
Wind davor, die Imagination zu weit einzudämmen: 

Unterwirft der Künstler hingegen seine Einbildungskraft einer falschen Disziplin, 
gängelt er sie mit Kunstgriffen und Künstlichkeiten, so kann sie verkümmern, ja 
ganz verschwinden.45

Auch in der Abhandlung Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Styl von 1789 
betont Goethe, dass die persönliche Färbung des künstlerischen Ausdrucks nicht 
die Oberhand gewinnen darf, sondern immer wieder durch die gewissenhafte 
Nachahmung der Natur an eine tadellose Ausführung rückgekoppelt werden sollte. 
Die Verknüpfung zwischen dem Charakter eines Künstlers und dessen persönlicher 
Manier in der Kunstausübung beschreibt er dabei als vergleichbar mit einer persön-
lichen Sprache, die sich der individuellen Künstlerpersönlichkeit entsprechend na-
türlich herausbildet:

[…] er erfindet sich selbst eine Weise, macht sich selbst eine Sprache, um das, was 
er mit der Seele ergriffen, wieder nach seiner Art auszudrücken, einem Gegen-
stande den er öfters wiederholt hat eine eigne bezeichnende Form zu geben […].

Nun wird es eine Sprache, in welcher sich der Geist des Sprechenden unmit-
telbar ausdrückt und bezeichnet.46

Hierin nimmt er eine formanalytische kunsthistorische Methode der zweiten Hälfte 
des 19. Jahrhunderts vorweg, die von dem Kunsthistoriker Giovanni Morelli ent-
wickelt wurde. Er verfolgte den Ansatz, dass mithilfe der Entschlüsselung eben 
dieser individuellen Sprache der Künstler offene Zuschreibungsfragen geklärt wer-
den können.47 Morelli zufolge bleibt das Authentische und für einen Künstler Cha-
rakteristische in unbewusst gemalten Details, wie den Ohren oder Fingern eines 
Gemäldes, am deutlichsten erhalten: »Jeder bedeutende Maler hat, sozusagen, sei-
nen ihm eigenthümlichen Typus von Hand und Ohr«48 (Abb. 5). Anhand dieser 

44 Ebd., S. 9.
45 Ebd., S. 9 f.
46 Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Styl (FA I, 18, S. 226).
47 Carlo Ginzburg: Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst. Aus 

dem Italienischen von Gisela Bonz, Karl F. Hauber. Berlin 32011, S. 8-13.
48 Ivan Lermolieff [d. i. Giovanni Morelli]: Kunstkritische Studien über italienische Male-

rei. Bd. 1: Die Galerien Borghese und Doria Panfili in Rom. Leipzig 1890, S. 99.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


29Der junge Goethe als zeichnender Denker 

scheinbaren Nebensächlichkeiten eines Gemäldes könnten daher Zuschreibungen 
vorgenommen werden. Noch stärker leuchte jedoch die unverwechselbare, persön-
liche Handschrift aus schnell hingeworfenen Zeichnungen hervor: »In den Hand-
zeichnungen […] steht der ganze Mann, so zu sagen ohne Hülle, ohne Affectation, 
vor uns, und sein Genius, mit seinen Vorzügen und seinen Gebrechen, spricht un-
mittelbar zu unserm Geiste«.49

Rückblickend auf Goethes »Skizzisten« und das Eingangszitat von Wilhelm von 
Humboldt verdichtet sich die Theorie der besonderen Aussagekraft der unbewusst 
entstandenen Zeichnung wiederum bei Edgar Wind, der in Anlehnung an Morellis 
Methode darauf verweist, dass »die flüchtige Skizze […] in der ersten Frische 
 [bewahrt], was durch die Mühen der Ausführung nur stumpf wird«.50 Während 
Morelli häufig als »Formfanatiker«51 und seine Methode als zu sehr auf das aus 
dem Zusammenhang gelöste Detail fixiert52 kritisiert wurde, erkennt Wind eine 
völlig andere Gewichtung seiner Theorie, denn der Kenner als ein »Ästhetiker [be-
handle] die Merkmale, die ein echtes Gemälde als authentisch ausweisen, als seine 

49 Ebd., S. 8.
50 Wind (Anm. 43), S. 48.
51 Udo Kultermann: Kunst und Wirklichkeit: von Fiedler bis Derrida. Zehn Annäherun-

gen. München 1991, S. 37.
52 Vgl. ebd., S. 42.

Abb. 5 
Giovanni Morelli, Vergleich von Ohrformen in den Gemälden  

italienischer Renaissancekünstler, 1890

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


30 Christina Clausen

wichtigsten«.53 Er verweist darauf, dass es Morelli nicht bloß um die reine Form 
geht, sondern um die Künstlerpersönlichkeit, die in den Details zum Vorschein 
komme. 

IV. Schlussbemerkungen

Anhand der beschreibenden Analyse von Goethes Briefen aus den 1770er Jahren 
hat sich gezeigt, wie sinnkonstituierend der Dialog von Text und Bild sein kann. 
Vor allem in der Symbiose von Schriftbildlichkeit und Zeichnung wird das Denken 
in diesen Beispielen als Zug oder Strömung sichtbar. Im Brief an Johanna Fahlmer 
verkörpern beide Ebenen das Entwurfhafte und Bestimmungsoffene, wobei sie 
gleichzeitig die freundschaftliche Zwanglosigkeit der Kommunikation zwischen 
Verfasser und Adressatin dokumentieren. Das Zimmerporträt für Auguste von 
Stolberg ist einer stärkeren Stilisierung unterworfen, die mit den Idealen der Genie-
ästhetik korrespondiert. Gerade deswegen ist dieser Brief ein Zeugnis für das 
Selbstverständnis des jungen Goethe. 

Als Kerndisziplin der Kunst war die ideengebende, experimentelle und nicht 
selten unvollkommene Zeichnung immer wieder Gegenstand von Goethes kunst-
theoretischen Abhandlungen; dabei wirkt auch die eigene Erfahrung nach. In der 
Forschung wurde dies in der Regel anhand von eigenständigen Zeichnungen unter-
sucht, aber es sind gerade die scheinbar weniger repräsentativen Zeugnisse, die 
einen facettenreicheren Blick auf Goethe als Zeichner gewähren.

53 Wind (Anm. 43), S. 40.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Hauke Kuhlmann

Der andere Saul.  Die Saul-David-Erzählung  
in  Goethes »Wilhelm Meisters Lehrjahren« 

I.

In Goethes zweitem Roman Wilhelm Meisters Lehrjahre, dessen Abschluss nach 
einer über 20 Jahre andauernden Entstehungszeit in den Jahren 1795 und 1796 
erfolgte, fungieren kulturhistorisch weit zurückreichende Topoi und Narrative als 
Leitmotive und Strukturierungs- und Deutungsangebote für den gesamten Roman. 
Solche Angebote sind wichtig, weil sich Wilhelms Biografie aufgrund der vielen 
Positions- und Richtungswechsel, der intendierten Wegveränderungen und der sich 
zufällig einstellenden Wegstörungen eindeutigen Festlegungen entzieht.1 Zwei Leit-
motive, das des ›Bildes vom kranken Königssohn‹ sowie die alttestamentliche Ge-
schichte von Saul und David, legen diesem ziellosen und streckenweise nur wenig 
stringent erzählten Leben eine je unterschiedliche Struktur unter, die für den gesam-
ten Roman einen je anderen Sinn produziert.

Im Folgenden soll vor allem letztere Geschichte im Vordergrund stehen, da die 
literaturwissenschaftliche Forschung zu Goethes Roman die Bezugnahmen auf 
diese biblische Erzählung bislang nur selten untersucht hat. Die Untersuchung die-
ser Bezugnahmen erlaubt es darüber hinaus, die Funktion des Motivs des Bildes 
vom kranken Königssohn besser verstehen zu können, was im Übrigen auch vice 
versa gilt: In Wilhelm Meisters Lehrjahren erhellen sich beide Leitmotive gegen-
seitig, weswegen im Rahmen weniger Bemerkungen zur Forschungslage zunächst 
auch auf das Bild vom kranken Königssohn eingegangen werden soll. Danach wer-
den die Bezugnahmen auf die Saul-David-Geschichte behandelt. Mit einer literatur- 
und bewusstseinsgeschichtlichen Kontextualisierung der Ergebnisse wird der Auf-
satz sodann schließen.

II.

Die Forschung zu den Leitmotiven der Lehrjahre hat sich vor allem mit dem Bild 
des kranken Königssohns beschäftigt.2 Die dem Bild zugrundeliegende Geschichte, 

1 Der Begriff ›Bildungsroman‹ diente dem Versuch einer solchen eindeutigen Festlegung. 
Zur diesbezüglichen Forschungsgeschichte vgl. den Überblick von Uwe Steiner: Wilhelm 
Meisters Lehrjahre. In: Goethe-Handbuch, Bd. 3, S. 113-152.

2 Vgl. u. a. Christoph E. Schweitzer: Wilhelm Meister und das Bild vom kranken Königs-
sohn. In: Publications of the Modern Language Association of America (1957) 72, 
S. 419-432; Hellmut Ammerlahn: Goethe und Wilhelm Meister, Shakespeare und Natalie. 
Die klassische Heilung des kranken Königssohns. In: Jb. des Freien Deutschen Hochstifts 
1978, S. 47-84; Erika Nolan: Wilhelm Meisters Lieblingsbild: Der kranke Königssohn. 
Quelle und Funktion. In: Jb. des Freien Deutschen Hochstifts 1979, S. 132-152; Hans- 
Jürgen Schings: Wilhelm Meisters schöne Amazone. In: Jb. der Deutschen Schillergesell-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


32 Hauke Kuhlmann

die von Plutarch und (Pseudo-)Lukian überliefert wird, handelt von dem syrischen 
Prinzen Antiochos, der an der geheimen Liebe zu seiner Stiefmutter Stratonike er-
krankt. Die Ursache seiner Krankheit wird von dem Arzt Erasistratos aufgedeckt 
und Antiochos’ Vater, dem König Seleukos, mitgeteilt, der daraufhin seinem Sohn 
die Gattin und das Königreich abtritt.

Als forschungsgeschichtlich besonders bedeutsam erwies sich Hans-Jürgen Schings’ 
Vorschlag, die Bezugnahmen auf dieses Bild als Nachvollzug der dem Bild zugrun-
deliegenden Geschichte zu verstehen.3 Von der ersten Beschreibung des Bildes im 
ersten Buch des Romans, bei der Wilhelm, seine eigene melancholische Disposition 
auf das Bild projizierend, Antiochos’ unerfüllte Sehnsucht und sein daraus ent-
springendes Leiden betont, bis zum Ende des Romans, an dem Friedrich das Bild 
erneut beschreibt und dabei die Entdeckung des Arztes und die bevorstehende Er-
füllung von Antiochos’ Liebeswunsch in den Vordergrund stellt, wird auf motivi-
scher Ebene des Textes die Heilung des kranken Königssohns wiederholt. Letztere 
wird, weil in all diesen Bezugnahmen Wilhelm die Stelle des Königssohns ein-
nimmt, auch für Wilhelm selbst beansprucht. Die Lehrjahre werden so als Roman 
der Heilung von Wilhelms Melancholie und der Befriedigung seiner Sehnsucht 
nach Natalie, die an die Stelle Stratonikes rückt, lesbar.

Demgegenüber wurde die leitmotivische Verwendung der alttestamentlichen 
Saul-David-Geschichte im Roman von der Forschung vergleichsweise selten unter-
sucht. Mit Blick auf Goethes Roman insgesamt behandelt die von 1 Sam 9 bis 
1 Sam 31 erzählte Geschichte Sauls Berufung zum ersten Herrscher des neu gegrün-
deten Königreichs Israel durch den Propheten Samuel, seine Kriege unter anderem 
gegen die Philister, zu denen auch der später von David getötete Goliath gehört, den 
Aufstieg Davids und seine Konflikte mit Saul, Sauls Vergehen gegen Gott, seine 
Verwerfung, seinen Versuch, Rat bei dem verstorbenen Samuel einzuholen, indem 
er dessen Geist von der magiekundigen Frau von En-Dor beschwören lässt, und 
schließlich seinen unrühmlichen Selbstmord. Bedeutsam für die Lehrjahre ist zu-
sätzlich noch die Erzählung von Davids Verhältnis zu Batseba (2 Sam 11). 

Die Forschung hat sich vor allem mit einem von Friedrich am Ende des Romans 
zwischen Wilhelm und Saul gezogenen Vergleich beschäftigt: »[D]u kommst mir 
vor wie Saul, der Sohn Kis, der ausging seines Vaters Eselinnen zu suchen, und ein 
Königreich fand« (MA 5, S. 610). Aus diesem Vergleich, in dem auf Sauls göttliche 
Berufung zum König Israels angespielt wird, wird ein Argument gegen Lesarten des 
Romans entwickelt, die jede Dissonanz und jedes irritierende Moment des Textes 
zu nivellieren versuchen. So argumentieren Friederike Eigler und Günter Saße, die 
Referenz auf eine frühe Station in Sauls Leben lasse an dessen weitere Schicksale, 
namentlich an seine Verfehlungen, seine Verwerfung und schließlich an seinen 

schaft (1985) 29, S. 141-206; Schings’ Kommentar zu den Lehrjahren in der Münchner 
Ausgabe (MA) und Manfred Engel: Der Roman der Goethezeit. Bd. 1: Anfänge in Klassik 
und Frühromantik. Transzendentale Geschichten. Stuttgart, Weimar 1993, S. 263-265. 

3 Vgl. hierzu die in Anm. 2 genannten Arbeiten von Hans-Jürgen Schings sowie ders.: Aga-
thon – Anton Reiser – Wilhelm Meister. Zur Pathogenese des modernen Subjekts im Bil-
dungsroman. In: Goethe im Kontext. Kunst und Humanität, Naturwissenschaft und 
Politik von der Aufklärung bis zur Restauration. Ein Symposium. Hrsg. von Wolfgang 
Wittkowski. Tübingen 1984, S. 42-68.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


33Die Saul-David-Erzählung in »Wilhelm Meisters Lehrjahren«

 Suizid denken.4 Diese Bezüge würden deutlich machen, wie gefährdet Wilhelm in 
seinem weiteren Leben bleibt. Der erfolgreichen Bildung oder Heilung würden so 
unheilverkündende Zeichen entgegengesetzt, die die vermeintliche Stabilität von 
Wilhelms am Ende des Romans erreichtem glücklichen Zustand in Frage stellen. 
Weiterführende Untersuchungen zur Saul-David-Erzählung und ihrer strukturellen 
Bedeutung in den Lehrjahren bleiben wie die von Jane K. Brown und Lothar Bluhm 
die Ausnahme.5

III.

In Goethes Roman wird die Geschichte Sauls und Davids erstmals im zweiten Ka-
pitel des ersten Buches erwähnt. Seiner Mutter gegenüber erinnert sich Wilhelm 
hier an ein zu Weihnachten für die Kinder veranstaltetes Puppenspiel, in welchem 
Saul, Samuel, Jonathan, der »Sohn Isai mit Schäferstab, Hirtentasche und Schleuder« –  
gemeint ist David – und der »schwerlötige Krieger« Goliath (MA 5, S. 13) auftre-
ten. Gegenstand des Puppenspiels ist Davids Kampf gegen Goliath (1 Sam 17 f.). 

Von hier aus entwickelt sich im ersten Buch des Romans ein thematischer Zu-
sammenhang, der von den weiteren Bezugnahmen auf die Saul-David-Erzählung 
gestiftet wird. Dazu gehören vor allem Wilhelms Ausführungen und Bemerkungen 
zum Puppenspiel, zu seiner intensiven Beschäftigung mit den Puppen und dem 
Stücktext, der »Komödie von David und Goliath« (MA 5, S. 21), sowie zur Auf-
führung des Stückes unter seiner Mitwirkung (MA 5, S. 12-23, 29). Auch gehören  
hierher Anspielungen auf die Vorgeschichte der Saul-David-Handlung6 sowie auf 

4 Vgl. Friederike Eigler: Wer hat ›Wilhelm Schüler‹ zum ›Wilhelm Meister‹ gebildet? »Wil-
helm Meisters Lehrjahre« und die Aussparung einer hermeneutischen Verstehens- und 
Bildungspraxis. In: Goethe Yearbook (1986) 3, S. 93-119. Günter Saße hat sich diesem 
Thema in unterschiedlichen Aufsätzen gewidmet, vgl. unter anderem Vom »heimlichen 
Geist des Widerspruchs«. Der Bildungsroman im 18. Jahrhundert. Goethes »Wilhelm 
Meisters Lehrjahre« im Spannungsfeld von Subjektivität und Intersubjektivität. In: Das 
18. Jahrhundert. Hrsg. von Monika Fludernik u. Ruth Nestvold. Trier 1998, S. 69-89.  
Vgl. des Weiteren Lothar Bluhm: »Du kommst mir vor wie Saul, der Sohn Kis’ …«. »Wil-
helm Meisters Lehrjahre« zwischen ›Heilung‹ und ›Zerstörung‹. In: »daß gepfleget werde 
der feste Buchstab«. Fs. für Heinz Rölleke zum 65. Geburtstag. Hrsg. von Lothar Bluhm 
u. Achim Hölter. Trier 2001, S. 122-140; hier S. 129.

5 Vgl. Bluhm (Anm. 4) und Jane K. Brown: Im Anfang war das Bild. »Wilhelm Meister« 
und die Bibel. In: Goethe und die Bibel. Hrsg. von Johannes Anderegg u. Edith Anna 
Kunz. Stuttgart 2005, S. 241-259. Zu Goethes Bibelrezeption im größeren Kontext vgl. 
den Sammelband von Anderegg und Kunz sowie Gerhard Sauder: Aufklärerische Bibel-
kritik und Bibelrezeption in Goethes Werk. In: GJb 2001, S. 108-125.

6 Im Roman wird jene Passage, in der von Samuels Berufung zum Propheten berichtet wird 
(1 Sam 3,19), beinahe wörtlich zitiert: »Wilhelm war überzeugt, es sei kein Wort seiner 
Geschichte auf die Erde gefallen« (MA 5, S. 25). – »Samuel aber nahm zu; und der Herr 
war mit ihm, und fiel keines unter allen seinen worten auf die erde« (Biblia, Das ist: Die 
gantze Heilige Schrifft Alten und Neuen Testamentes, Nach der deutschen Uebersetzung 
D. Martin Luthers […]. Samt einer Vorrede von Hieronymo Burckhardt, der Heil. Schrift 
Doctor. Basel 1772, S. 242). Goethe besaß diese Ausgabe (vgl. Hans Ruppert: Goethes 
Bibliothek. Katalog. Weimar 1958, S. 384 [Nr. 2604]).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


34 Hauke Kuhlmann

die Totenbeschwörerin von En-Dor, die am Ende des ersten Buches aufgerufen 
wird: Norberg, Wilhelms Konkurrent in Liebesangelegenheiten, verlangt hier von 
Mariane, sie solle nicht mehr »die schwarz-grün-braune Jacke« tragen, denn sie 
sehe darin aus »wie die Hexe von Endor« (MA 5, S. 74).

Die narrative Gestaltung Marianes folgt im Weiteren des Romans jedoch nicht, 
wie sich das von dieser Stelle aus erwarten ließe, den Vorgaben der biblischen Figur. 
Zum Vorbild wird Letztere vielmehr für die Figur Barbaras. Im siebten Buch führt 
Wilhelm mit ihr ein Gespräch über die nun bereits verstorbene Mariane, das dem 
Gespräch zwischen Saul und der Magierin von En-Dor nachgebildet ist (MA 5, 
S. 476-483). Barbara erzählt hier von Marianes Herkunft und ihrem Verhältnis zu 
Norberg. Mithilfe ihrer Erzählung und mithilfe von Requisiten – sie holt Gläser 
und Champagner hervor, um jenen Abend nachzustellen, an dem Wilhelm ihnen 
aus seiner Kindheit erzählte – ruft sie die Vergangenheit wieder auf und vergegen-
wärtigt sie. Sie erweist sich hierdurch als verwandelte »Hexe von Endor«, als eine 
Nekromantin, die das Leben der verstorbenen Mariane wieder heraufbeschwört.7 
Auch dass Wilhelm Barbara Attribute des Teufels zuschreibt (»welch ein böser 
Geist besitzt und treibt Dich?«, »solche höllische Kunstgriffe« [MA 5, S. 477]), ist 
ein zusätzliches Signal dafür, dass sie im Text als Nekromantin inszeniert wird. 
Diese Zuschreibung entspricht der im 18. Jahrhundert zu beobachtenden Vorstel-
lung, die Nekromantie sei eine teuflische Kunst, ein »Werck des Teuffels«.8 

Andere Übereinstimmungen zwischen Barbara und der alttestamentlichen Toten-
beschwörerin ließen sich anführen. Beispielsweise agieren beide zur nächtlichen 
Stunde: Saul kommt »bey der nacht zum weibe«,9 Wilhelm wiederum erwartet 
Barbara »tief in der Nacht«, sie besucht ihn dann nach »Mitternacht«, zu »späte[r]  
einsame[r] Stunde« (MA 5, S. 476 f., 482).10

Das Gespräch zwischen Barbara und Wilhelm zitiert jenes zwischen der Toten-
beschwörerin und Saul. So wie Barbara in dieser Figurenkonstellation die Stelle der 
Nekromantin einnimmt, rückt Wilhelm an die Stelle Sauls. Wilhelm wird allerdings 
nicht erst an dieser Stelle des Romans auf Saul bezogen, sondern bereits früher. Das 

 7 Auf Barbaras »geisterhafte Beschwörung der Toten« weist auch Emil Staiger hin: »Die 
alte Barbara beschwört das Bild der toten Mariane mit geradezu magischen Mitteln 
 herauf« (Emil Staiger: Goethe. Bd. II: 1786-1814. Zürich 1962, S. 148 f.).

 8 Johann Heinrich Zedler: Grosses vollständiges Universal-Lexicon. Aller Wissenschaften 
und Künste, Welche bishero durch menschlichen Verstand und Witz erfunden und ver-
bessert worden […]. Bd. 23. Leipzig, Halle 1740, Sp. 1538-1542 [Art. Necromantie]; 
hier Sp. 1539.

 9 Biblia (Anm. 6), S. 266 (1 Sa 28,8).
10 Weitere Anspielungen des Romans auf den biblischen Prätext können hier nur angedeu-

tet werden. So erfahren Wilhelm und Saul von je unterschiedlichen Verlusten. Wilhelm 
erfährt davon, dass er Mariane unwiederbringlich verloren hat, Saul davon, dass er sein 
Königreich und sein Leben bald verlieren wird. In beiden Fällen wurde der je eigene Ver-
lust bereits vorher angekündigt: Wilhelm in einem Traum (MA 5, S. 427 f., 485), Saul 
von Samuel (1 Sam 15,28). Daneben führt Saul das Gespräch mit der Totenbeschwöre-
rin, weil er Rat benötigt: Er weiß angesichts der gegen ihn ziehenden Philister nicht 
weiter. An Sauls Ratlosigkeit erinnert wiederum Wilhelms Unsicherheit in der Frage, ob 
Felix, so wie Barbara behauptet, tatsächlich sein Sohn ist. Er erhofft sich von seinem 
zweiten Gespräch mit ihr Klärung in dieser Sache (MA 5, S. 487-490).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


35Die Saul-David-Erzählung in »Wilhelm Meisters Lehrjahren«

geschieht im zweiten Buch, wenn er sich auf die Suche nach dem Harfner begibt: 
»In der verdrießlichen Unruhe, in der er sich befand, fiel ihm ein, den Alten aufzu-
suchen, durch dessen Harfe er die bösen Geister zu verscheuchen hoffte« (MA 5,  
S. 134). Angespielt wird auf die Figur des harfenspielenden David, der mit seiner 
Musik Sauls Trübsinn zu vertreiben versteht: »Wenn nun der geist Gottes über Saul 
kam, so nahm David die harffe, und spielete mit seiner hand: so erquickte sich Saul, 
und ward besser mit ihm, und der böse geist wich von ihm«.11 Sauls Leiden und 
Davids Saitenspiel gehören zur »überlieferten Topik der Melancholie und ihrer 
Therapie«,12 weswegen es auch nur stimmig ist, dass die Figur des melancholischen 
Wilhelm von der des trübsinnigen Königs überlagert wird.

Dieser Zusammenhang zwischen Wilhelm und Saul ist deshalb bemerkenswert, 
weil Wilhelm zu Beginn des Romans anderen Figuren aus der alttestamentlichen 
Geschichte zugeordnet wird. Saul steht hier gerade nicht im Zentrum, sondern 
nimmt eine nachrangige Stellung ein. Er wird, als Wilhelm von dem Puppenspiel 
erzählt, seltener thematisiert als David und Goliath. Obgleich Wilhelm »alle Rol-
len« lernt, pflegt er sich aber »meist an den Platz der Haupthelden zu setzen […]  
und [ließ] die übrigen wie Trabanten nur im Gedächtnisse mitlaufen« (MA 5, 
S. 21). Zu diesen »Haupthelden« gehören David und Goliath, in die er sich mit 
Vorliebe hineinversetzt. Auch spielt er, als er das Puppenspiel zusammen mit dem 
Lieutenant aufführt, gerade nicht Saul, sondern David und Jonathan.13

Erkennbar wird damit nicht allein, dass die Figur Sauls für die goethesche Ro-
manfigur modellbildend ist, sondern auch, dass dieser Zusammenhang zwischen 
beiden Figuren erst im Verlauf des Textes hergestellt wird. Dieser Zusammenhang 
ist, ausgehend von den im Roman aufgerufenen Stellen aus Sauls Leben, aber be-
unruhigend genug. Saul, der von Gott verworfene Melancholiker, der verzweifelt 
den toten Samuel heraufbeschwören lässt und dem sein unmittelbar bevorstehen-
der Tod prophezeit wird – dieser Saul wird zum Vorbild für die Gestaltung der 
Romanfigur.

Die Figur Sauls (und mit ihm Wilhelm) wird in den Lehrjahren auf Problema-
tisches und Katastrophales hin perspektiviert. Ähnliches geschieht auch mit der 
David figur in der zweiten Hälfte des Romans: Die Bekenntnisse einer schönen Seele 
rufen die »häßliche Katastrophe« (MA 5, S. 395) in Davids Leben auf, nämlich 
dessen erotisches Verhältnis mit der verheirateten Batseba, mit der er verkehrt und 
deren Gatten Uria er töten lässt, um den Ehebruch zu verschleiern. Danach nimmt 
er sie zu seiner Frau.14 Der »Glücksprinz« David vom Anfang des Romans, der im 
Puppenstück nach seinem Sieg über Goliath die »schöne Königstochter zur Gemah-
lin« erhält (MA 5, S. 13) und an dessen Stelle sich Wilhelm imaginativ setzt, ver-
wandelt sich im Verlauf des Textes zur Figur des sündigen David, dessen »that […]  

11 Biblia (Anm. 6), S. 253 (1 Sam 16,23).
12 Hans-Jürgen Schings: Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre Kritiker in 

Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1977, S. 231. Vgl. 
auch Werner Kümmel: Melancholie und die Macht der Musik. Die Krankheit König Sauls 
in der historischen Diskussion. In: Medizinhistorisches Journal (1969) 4, S. 189-209.

13 Vgl. hierzu Brown (Anm. 5), S. 242 f.
14 Bereits im fünften Buch wird der »Uriasbrief« (MA 5, S. 295) beiläufig erwähnt.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


36 Hauke Kuhlmann

dem Herrn übel«15 gefällt und der schließlich mit dem Tod seines und Batsebas 
Sohnes bestraft wird.

In den Lehrjahren wird die Geschichte um Saul und David, die an unterschied-
lichen Stellen des Romans auf Wilhelm bezogen ist, in wichtigen Punkten nacher-
zählt. Diese Referenzen sind nun so angeordnet, dass das Prekäre der biblischen 
Figuren zunehmend betont wird, was sich zugleich als schlimme Vorbedeutung für 
Wilhelms weiteres Leben lesen lässt. Hierin unterscheiden sich die Bezugnahmen 
auf die alttestamentliche Geschichte dann auch von jenen auf die Geschichte vom 
kranken Königssohn. Dessen bzw. Wilhelms Heilung, die der Roman auf leitmoti-
vischer Ebene nacherzählt, steht dem Unglück und Scheitern Sauls entgegen.

Wenn Friedrich nun am Ende des Romans Wilhelm mit Saul vergleicht und dabei 
auf den glücklichen Anfang von dessen politischer Karriere anspielt, dann wird 
dadurch suggeriert, dass sich das Unheil, das die Saul-Bezüge bis zu dieser Stelle des 
Romans andeuten, doch noch mit der Verheißung auf Glück abwenden ließe. Zu-
gleich werden mit diesem Vergleich aber, wie Eigler und Saße betonen, Sauls Un-
glück und sein schlimmes Ende wieder aufgerufen. Das weist auf Wilhelms weite-
ren Lebensweg hin, der, unter diesen Voraussetzungen betrachtet, eben nicht unter 
dem Zeichen von stabiler Bildung, Heilung und Glück steht.

IV.

Sowohl das Saulmotiv als auch das Motiv des kranken Königssohns umspannen 
den Text von Anfang bis Ende; sie bilden je eine Klammer, die den gesamten Roman 
umgreift.16 Sie sind jedoch unterschiedlich strukturiert. Das Motiv des kranken 
Königssohns ist auf eine lineare und stringent verlaufende Aufdeckung und Ver-
wirklichung seines Gehaltes hin angelegt. Die Referenzen auf die Saul-David- 
Geschichte sind vielmehr so angeordnet, dass die Version der alttestamentlichen 
Geschichte, die in den Lehrjahren erzählt wird, einen zyklischen Charakter besitzt: 
Am Anfang der Lehrjahre neigt sich Sauls politische Karriere bereits ihrem Ende 
zu, am Ende des Romans hingegen wird auf den bedeutenden Beginn dieser Kar-
riere angespielt.17 Mit dem von Friedrich am Ende des Romans aufgerufenen, ent-
scheidenden Moment in Sauls Leben kehrt der Roman zu einem Punkt im bibli-
schen Narrativ zurück, den er vom Puppenspiel, dem Harfenspiel, von Barbaras 
nekromantischen Künsten und den David-Anspielungen in den Bekenntnissen aus 
gesehen, bereits überwunden hat. Diese in Goethes Roman vorgenommene Um-
stellung von Sauls Biografie führt zu einer Zirkularität, die eine zielgerichtete Ent-
wicklung des Protagonisten (Sauls wie Wilhelms) unterläuft.

Die Zitate aus der biblischen Erzählung am Anfang und Ende des Romans dienen 
so auch nicht der Illustration von definierten Punkten, die Beginn und Abschluss 
einer Entwicklung markieren würden. Es werden Schwellensituationen und solche 
Momente zitiert, an denen sich Verläufe kristallisieren, wodurch sich diese Bezug-
nahmen auch dazu eignen, die Übergangssituationen und -phasen von  Wilhelms  

15 Biblia (Anm. 6), S. 279 (2 Sam 11,27).
16 Vgl. Bluhm (Anm. 4), S. 128.
17 Siehe hierzu ebd., S. 129 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


37Die Saul-David-Erzählung in »Wilhelm Meisters Lehrjahren«

Leben, von denen der Roman erzählt, zu begleiten. So setzt das Puppenspiel einen 
Moment aus Sauls Leben (1 Sam 18) in Szene, an dem sich sein Untergang bereits 
abzeichnet: Nach dem Sieg über Goliath singen die »Jungfrauen«, Saul habe »Tau-
send geschlagen, David aber Zehntausend!« (MA 5, S. 13). In der biblischen Erzäh-
lung erregen diese David – eigentlich an späterer Stelle – bekundeten Ehren Sauls 
Unwillen, der daraufhin mehrfach und stets erfolglos versucht, den bereits zum 
neuen König Israels gesalbten David zu töten. Am Ende des Romans wiederum 
wird auf die Entstehung von Sauls Herrschaft angespielt.

Dem korrespondieren auf der Ebene der Romanhandlung die Übergangssituatio-
nen, in denen sich Wilhelm jeweils befindet: Das erste Buch steht insgesamt im 
Zeichen seiner Liebe zu Mariane, die aber von Beginn an ihrem Ende zusteuert, 
weil, wie es gleich im ersten Kapitel heißt, den Liebenden nur »vierzehn Tage« 
(MA 5, S. 11) bleiben, bis Norberg Mariane für sich beanspruchen wird. Am Ende 
des Romans wiederum, als Wilhelm sich an seinem Glück erfreut, steht er kurz vor 
einer Reise mit Natalie, auf die er von Friedrich geschickt wird: »Nicht gezaudert, 
rief Friedrich, in zwei Tagen könnt ihr reisefertig sein« (MA 5, S. 609).

Anfang und Ende des Romans korrespondieren also darin, dass Schwellensitua-
tionen von Zitaten und Anspielungen auf die alttestamentliche Geschichte begleitet 
werden. Die zirkuläre Struktur der Bezugnahmen auf diese Geschichte bedeutet in 
dieser Sicht dann die Wiederholung von Momenten des Übergangs und kritischer 
Situationen, denen Wilhelm ausgeliefert ist und die sein in den Lehrjahren erzähltes 
Leben bestimmen.

V.

Das Bild des kranken Königssohns und die Saul-David-Erzählung fungieren in 
Goethes Roman als Leitmotive mit je unterschiedlicher Strukturgebung für den 
Text. In dem einen Fall erscheint Wilhelms Leben als ein Prozess schrittweiser 
Wunscherfüllung, in dem anderen Fall jedoch als Wiederkehr krisenhafter Momente 
und Schwellensituationen, die, vor dem Hintergrund von Sauls Biografie betrach-
tet, darüber hinaus wenig Gutes für Wilhelm erwarten lassen. Dass Wilhelms Leben 
und somit auch der gesamte Roman auf so verschiedene Weise interpretiert werden 
können, dass die Mehrdeutigkeit dieses Romans mithilfe seiner Leitmotive gera-
dezu ausgestellt wird, macht gerade dessen Modernität und die Modernität des von 
ihm erzählten Lebens aus. Die Lehrjahre nehmen teil an den sich insbesondere im 
letzten Drittel des 18. Jahrhunderts intensivierenden kulturgeschichtlichen Moder-
nisierungsschüben, die gerade auch die Literatur beeinflussen und von dieser wie-
derum verstärkt werden. Zu den für die Lehrjahre in dieser Hinsicht relevanten 
Hintergründen zählen die Krise des anthropologischen Romans und die Krise des 
diesem Erzählgenre zugrunde gelegten rationalistischen Optimismus, die sich be-
kanntlich an Wielands Roman Geschichte des Agathon ablesen lässt.18 Der im 
anthro pologischen Diskurs formulierte Anspruch, anthropologisch-biografisch zu  

18 Aus der reichhaltigen Forschungsliteratur zu diesem oft behandelten Thema sei nur der 
neuere Aufsatz von Volkhard Wels erwähnt: Anthropologie versus Theodizee im Roman 
am Ende des 18. Jahrhunderts. In: Euphorion (2010) 104, S. 151-174.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


38 Hauke Kuhlmann

erzählen bestehe darin, die Entwicklung des im Zentrum stehenden Subjekts kau-
salgenetisch zu erzählen, kollidiert mit dem von der Aufklärungsphilosophie for-
mulierten Anspruch, in diesem Leben eine es ordnende Struktur – Leibniz’ Idee der 
Vervollkommnung – zu erkennen.

Auch die Veränderungen des Zeitbewusstseins des Subjekts um 1800 sind als 
wichtiger bewusstseinsgeschichtlicher Hintergrund von Goethes Roman anzusehen. 
Reinhart Koselleck, Niklas Luhmann und Ingrid Oesterle19 sind diesen weitreichen-
den Veränderungen nachgegangen, die in letzter Konsequenz auf die Entstehung des 
modernen Bewusstseins von einer offenen und unbestimmten Zukunft hinauslau-
fen, die sich nicht mehr oder nur noch unter starkem Vorbehalt mithilfe von natür-
lichen Gesetzen oder gesellschaftlichen Regeln im Voraus fassen lässt. Die Öffnung 
der Zukunft und der Verlust fester gesellschaftlicher Bindungen ermöglichen es 
dem modernen Subjekt, die eigene Zukunft und das eigene Leben eigenständig zu 
gestalten.20 Ihm stehen hierdurch verschiedene Lebensentwürfe offen. Unter diesen 
Bedingungen müssen Lebens- und Erzählzusammenhänge, durch die sich das Leben 
des Subjekts und die Erzählung von diesem Leben noch ordnen und mit Sinn er-
füllen ließen, als Leistung erst erbracht werden. Sie verstehen sich nicht von selbst.

Im Falle von Goethes Roman leisten das die hier besprochenen Leitmotive. Sie 
sind Strukturangebote, mit deren Hilfe die narrativen Verwicklungen der Prosa und 
die schiere Empirie des erzählten Lebens geordnet und in einen stimmigen Zu-
sammenhang gebracht werden können. Die kulturgeschichtlich verbürgten Topoi 
und Narrative, derer sich Wilhelm Meisters Lehrjahre bedienen, sind Ordnungs- 
und Deutungsofferten an den Leser, der sich mit Wilhelms deutungsoffenem Leben 
konfrontiert sieht. Dass sich diese Offerten gegenseitig relativieren, ist gerade das 
Moderne an diesem Roman. 

19 Vgl. Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. 
Frankfurt a. M. 1989; Niklas Luhmann: Weltzeit und Systemgeschichte. Über Beziehun-
gen zwischen Zeithorizonten und sozialen Strukturen gesellschaftlicher Systeme. In: ders.: 
Soziologische Aufklärung 2. Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft. Wiesbaden 2009, 
S. 128-166; insbes. S. 138 f.; ders.: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Zweiter Teilbd. 
Frankfurt a. M. 1998, S. 997-1016, und Ingrid Oesterle: »Es ist an der Zeit!«. Zur kul-
turellen Konstruktionsveränderung von Zeit gegen 1800. In: Goethe und das Zeitalter 
der Romantik. Hrsg. von Walter Hinderer. Würzburg 2002, S. 91-119.

20 Vgl. Luhmann 1998 (Anm. 19), S. 741. Zu den daraus folgenden Konsequenzen für den 
Roman vgl. Saße (Anm. 4), S. 71.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Yuho Hisayama

Weltseele, Weltgeist und das Ungesagte  
in Goethes Altersgedicht »Eins und Alles« *

Weltseele komm uns zu durchdringen!
Dann mit dem Weltgeist selbst zu ringen
Wird unsrer Kräfte Hochberuf.
Teilnehmend führen gute Geister,
Gelinde leitend, höchste Meister,
Zu dem der alles schafft und schuf. 
(FA I, 2, S. 494)

So heißt es in der 2. Strophe des Gedichts Eins und Alles, das 1821 entstanden ist, 
1823 zuerst im Morgenblatt für gebildete Stände erschien, kurz darauf in der Zeit-
schrift Zur Naturwissenschaft überhaupt (Bd. 2, Heft 1) erneut gedruckt und dann 
schließlich unter der Rubrik Gott und Welt in die Gedichtsammlung von 1827 auf-
genommen wurde. Während die 1. Strophe das Sich-Aufgeben und Verschwinden 
des einzelnen Ich als »Genuß« beschreibt und dann die 3. und 4. Strophe dessen 
Teilnahme an der ewigen kosmischen Metamorphose thematisieren, schildert die 
2. Strophe – dem herakleisch bzw. spinozistisch klingenden Titel entsprechend –  
das Sich-Steigern des Individuums oder anders gesagt: des Eins in einen schöpferi-
schen Weltprozess, d. h. ins Alles.

Der Ausgangspunkt der Untersuchung, deren Gegenstand die beiden zentralen 
Termini der ersten beiden Verse, nämlich »Weltseele« und »Weltgeist«, sind, ist Karl 
Eibls Vermutung, »ob ›mit‹ hier nicht als ›zusammen mit‹ zu deuten sei: Durch-
drungen von der ›Weltseele‹ können wir uns am Schöpfungsprozeß des ›Weltgeistes‹ 
beteiligen« (FA I, 2, S. 1086).1 Demnach würde es in der Strophe dieses Gedichts 
als »ein[es] mehrstufige[n] Bildkomplex[es]« (FA I, 2, S. 1084) nicht nur um einen 
Gegensatz von Weltseele und Weltgeist oder sogar deren kämpferische Ausein-
andersetzung gehen, wie Max Kommerell,2 Emil Staiger3 oder Dorothea Hölscher- 
Lohmeyer4 auf unterschiedliche Weise vorgeschlagen haben, sondern auch um de-
ren gegenseitige Verflechtung. Sollte es sich hier aber nicht – ganz apodiktisch ge-
sagt – um eine Entweder-oder-Frage handeln, sondern vielmehr um eine vom Autor 

* Ermöglicht wurde die vorliegende Untersuchung durch die finanzielle Unterstützung der 
Japan Society for the Promotion of Science (Grand Number: 15K21149 sowie 17K02255).

1 So auch in MA 13.1, S. 649, wo es heißt, dass diese Stelle »als ›zusammen mit‹ (FrA) oder 
wie Jakob mit dem Engel« zu verstehen sei.

2 Max Kommerell: Gedanken über Gedichte. Frankfurt a. M. 31956, S. 210.
3 Goethes Gedichte. Mit Erläuterungen von Emil Staiger. Bd. 2. Zürich 1949, S. 466.
4 Dorothea Hölscher-Lohmeyer: Die Entwicklung des Goetheschen Naturdenkens im Spie-

gel seiner Lyrik am Beispiel der Gedichte »Mailied« – »Selige Sehnsucht« – »Eins und 
Alles«. In: GJb 1982, S. 11-32, 28 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


40 Yuho Hisayama

von vornherein intendierte spielerisch-ironische Unbestimmtheit der Begriffe, dann 
geraten die verschiedenen Deutungsmöglichkeiten der Relation von Weltseele und 
Weltgeist unmittelbar ins Zentrum der Untersuchung.

I.

Nicht nur eine grammatische, sondern auch eine inhaltliche Unbestimmtheit prägt 
ganz unübersehbar die beiden gerade angesprochenen Begriffe – und dies zunächst 
einmal im Hinblick auf ihre eigentliche Herkunft. In den bisherigen, vor allem in 
den älteren Interpretationen wurde der Weltseele-Begriff Goethes gern und immer 
wieder mit Friedrich Wilhelm Schelling in Verbindung gebracht,5 der seit 1798 – 
möglicherweise auch noch nach 18006 – mit dem Dichter in einem produktiven 
Gedankenaustausch stand. In Schellings Werk Von der Weltseele (1798) heißt es, 
dass eben sie, die »einige Physiker jener Zeit [d. h. der Antike] mit dem formenden, 
und bildenden Aether« identifiziert hätte, das »g e m e i n s c h a f t l i c h e  M e d i u m« 
der anorganischen und organischen Welt sei:7 »Da nun dieses Princip die Continui-
tät der anorganischen und der organischen Welt unterhält, und die ganze Natur zu 
einem allgemeinen Organismus verknüpft, so erkennen wir aufs Neue in ihm jenes 
Wesen, das die älteste Philosophie als die gemeinschaftliche Seele der Natur ahnend 
begrüßte«.8 So gesehen könnte man die Weltseele im Gedicht Eins und Alles als 
Medium zwischen ›uns‹, d. h. den Menschen, und dem Weltgeist auffassen, wobei 
selbst dann nicht klar wird, wie sich der Begriff der Weltseele zum Weltgeist-Begriff 
verhält, vor allem wenn der ›Geist‹ in diesem Kontext nicht hegelianisch zu verste-
hen ist.9

Beim Versuch, den begriffsgeschichtlichen Hintergrund dieses Gedichts auf einen 
noch umfassenderen Kontext hin zu erweitern, hilft sicherlich der Verweis darauf, 
dass eine solche auf der gerade erwähnten ontologischen Hierarchie fußende Auf-
fassung der Weltseele schon lange, bevor sie durch Schelling erneut »beflügelt«10 

 5 Jeremy Adler: Schellings Philosophie und Goethes weltanschauliche Lyrik. In: GJb 1995, 
S. 147-165. Vgl. dazu Ervin Jäckle: Goethes Morphologie und Schellings Weltseele. In: 
Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (1937) 15, 
S. 295-330; Kommentar in HA 1, S. 529 f.; Bengt Algot Sørensen: Art. Weltseele in Goe-
the-Handbuch, Bd. 1, S. 280-283.

 6 Adler (Anm. 5), S. 157 f. In diesem Aufsatz erwähnt Adler zwar auch das Gedicht Eins 
und Alles, geht aber auf die Thematik von Weltseele / Weltgeist nicht näher ein.

 7 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Werke. Bd. 6. Stuttgart 2000, S. 257.
 8 Ebd.
 9 Vgl. dazu Bernhard Sorg und Redaktion: Art. Eins und Alles in Goethe-Handbuch, 

Bd. 1, S. 474-478; hier S. 475. Schelling seinerseits hatte zuvor schon in seinen Ideen zu 
einer Philosophie der Natur (1797) die Behauptung aufgestellt, dass »Geist, als Princip 
des Lebens gedacht, […] Seele« heißt (Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Werke. Bd. 5. 
Stuttgart 1994, S. 103), während er später zwischen den beiden Begriffen ein komplizier-
teres Verhältnis sieht, das sich aber mit Hilfe von vier ontologischen Stufen – Gott als der 
absolute Geist, Weltseele, Geisterwelt und Natur – schematisieren ließe; siehe dazu z. B. 
Miklós Vassányi: Anima Mundi. The Rise of the World Soul Theory in Modern German 
Philosophy. Dordrecht u. a. 2010, S. 390 f.

10 So in Bezug auf den Begriff ›Weltseele‹ in DWb 28, Sp. 1692.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


41Goethes Altersgedicht »Eins und Alles« 

wurde, existiert hat. Mit Blick auf die 2. Strophe von Goethes Gedicht ist anzu-
merken, dass dabei der Begriff ›Weltseele‹ verschiedentlich dem Weltgeist-Begriff 
korrespondierend verwendet wurde. Ein repräsentatives Beispiel dafür bietet die 
Textpassage eines Buches, das Goethe 1809 aus der Weimarer Bibliothek entliehen 
hat – offenbar sogar zweimal.11 Es ist dies Band 2 von Johann Gottlieb Buhles Ge-
schichte der neuern Philosophie seit der Epoche der Wiederherstellung der Wissen-
schaften, wo es über die Magie-Theorie Heinrich Cornelius Agrippas  (1486-1535) 
heißt:

Die verborgenen Kräfte empfangen die irrdischen Dinge von Gott durch die 
We l t s e e l e , unter Mitwirkung der himlischen Geister und der Einflüsse der 
Gestirne. Die durch sich selbst bewegliche Weltseele kann aber nicht mit dem 
trägen und an sich unbeweglichen Körper verbunden werden, als mittelst eines 
We l t g e i s t e s  der gewissermaßen ein fünftes Element ist. Vermöge dieses We l t -
g e i s t e s  breiten sich die Kräfte der We l t s e e l e  über alle Dinge im Universum 
aus, und auch die menschliche Seele wirkt nur im menschlichen Körper durch 
den ihr beywohnenden Geist.12

Auf der antiken, vor allem aristotelischen Pneuma-Lehre basierend, entwickelte 
sich das im Zitat zusammengefasste Weltverständnis, in dem der ›Weltgeist‹ als die 
Kopula zwischen ›Weltseele‹ und ›Weltkörper‹ verstanden wird:13 Nach dem durch 
die galenische Medizin verbreiteten Menschenbild, in dem das Pneuma als Medium 
zwischen der lebendigen Seele und dem leblosen Körper fungiert, wird auch der 
Weltgeist als Bindemittel betrachtet, durch das die Weltseele dem Weltkörper Form 
gibt und ihn beseelt bzw. belebt. Diese als trialistisch zu bezeichnende Sicht wurde 
in der philosophisch-magischen Theorie der italienischen Renaissance – und dort 
vor allem bei Marsilio Ficino (1433-1499) – zu einem zentralen Gedanken der syn-
kretischen Kosmologie,14 der dann durch die sich an ihm orientierenden Denker 

11 Elise von Keudell: Goethe als Benutzer der Weimarer Bibliothek. Ein Verzeichnis der 
von ihm entliehenen Werke. Weimar 1931, S. 94 f.

12 Johann Gottlieb Buhle: Geschichte der neuern Philosophie seit der Epoche der Wieder-
herstellung der Wissenschaften. Bd. 2. Göttingen 1800 (Nachdruck Bruxelles 1969), 
S. 418. Buhle greift hier auf Meiners’ Lebensbeschreibungen berühmter Männer zurück, 
wo es im Kontext zu Agrippa heißt: »So wie die Kräfte unserer Seele durch den uns bey-
wohnenden Geist in allen Theilen des menschlichen Cörpers wirken; so breiten sich die 
Kräfte der Weltseele vermöge des Weltgeistes über alle Dinge in dem ganzen Universo 
aus« (Christoph Meiners: Lebensbeschreibungen berühmter Männer aus den Zeiten der 
Wiederherstellung der Wissenschaften. Bd. 1. Zürich 1795, S. 367). Dass Buhle Meiners’ 
Werk benutzt hat, wissen wir von ihm selbst (Johann Gottlieb Buhle: Lehrbuch der Ge-
schichte der Philosophie. Theil 6. Göttingen 1800, S. 214).

13 Siehe dazu Franz Rüsche: Das Seelenpneuma. Seine Entwicklung von der Hauchseele 
zur Geistseele. Ein Beitrag zur antiken Pneumalehre. Paderborn 1933; Marielene 
 Putscher: Pneuma, Spiritus, Geist. Vorstellungen vom Lebensantrieb in ihren geschicht-
lichen Wandlungen. Wiesbaden 1973.

14 Nicht nur jüdisch-christliche und neuplatonische, sondern auch chaldäische, aristote-
lisch-stoische, hermetisch-alchemistische oder islamische Einflüsse finden sich in Ficinos 
Schriften wie z. B. in seinem Hauptwerk Theologica Platonica, in denen er diese ganz 
unterschiedlichen Elemente zu harmonisieren und zu systematisieren suchte.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


42 Yuho Hisayama

der frühen Neuzeit wie Trithemius oder Agrippa im deutschsprachigen Raum bis in 
die Goethezeit hinein nachwirkte bzw. Bestand hatte.15

II.

Ob Goethe auf Schelling oder möglicherweise sogar unmittelbar auf Agrippa 
zurück griff, als er das Gedicht Eins und Alles konzipierte, wird sich wohl kaum 
jemals wirklich klären lassen. Durchaus plausibel scheint mir aber – mit aller ge-
botenen Vorsicht – in diesem Kontext die Vermutung, dass in der Zeit, in der das 
Gedicht entstanden ist, Goethes Akzentuierung der beiden Begriffe ›Weltseele‹ und 
›Weltgeist‹ die damalige gebildete Leserschaft nicht nur an die Naturphilosophie 
des deutschen Idealismus, sondern auch an die Kosmologie der Antike bzw. der 
Renaissance erinnert haben dürfte.16 Interpretieren ließe sich dementsprechend das 
Verhältnis von Weltseele und Weltgeist, wenn man zwischen den beiden eine gegen-
seitige Verflechtung sehen möchte, auf zweierlei Weise: Zum einen wäre die Welt-
seele das vermittelnde Medium zwischen uns und dem Weltgeist, zum anderen der 
Weltgeist das Bindeglied zwischen uns und der Weltseele.

Trotz der (scheinbaren) Widersprüchlichkeit dieser beiden Interpretationsmöglich-
keiten ist das ganze Gedicht so konstruiert, dass sich letzten Endes doch als kompa-
tibel zeigt, worauf die Formulierung »mit dem Weltgeist selbst zu ringen« hinweist. 
Dabei wäre das Verb ›ringen‹, wie es im Grimm’schen Wörterbuch heißt, jetzt all-
gemeiner mit »sich anstrengen, sich abmühen, um etwas zu erreichen, um vorwärts 
zu kommen« zu umschreiben, nachdem im Laufe der Zeit »die vorstellung des 
kampfes […] verblaszt« war.17 Die mit einem solchen Ringen im Sinne eines Vor-
wärtsstrebens verbundene Dynamik kommt in den Strophen 3 und 4 des Gedichts 
zum Ausdruck, in denen die rastlose ewige Metamorphose alles Geschaffenen in 
ihrer kosmischen, weltgeist-mäßigen Größe beschrieben wird.18 

Betrachtet man die 2. Strophe des Gedichts nun unter diesem Aspekt, dann fällt 
auf, dass »uns« die Weltseele – und dementsprechend wohl auch der Weltgeist – 

15 Siehe z. B. Paola Zambelli: White Magic, Black Magic in the European Renaissance. 
Boston, Leiden 2007, S. 73-100, 115-182. Vgl. auch Jutta Eming, Michael Dallapiazza 
(Hrsg.): Marsilio Ficino in Deutschland und Italien. Renaissance-Magie zwischen Wis-
senschaft und Literatur. Wiesbaden 2017. Zu nennen wäre hier dann auch noch Para-
celsus; siehe dazu Walter Pagel: Paracelsus. An Introduction to Philosophical Medicine 
in the Era of the Renaissance. Basel, New York 1958, S. 218-227.

16 In diesem Kontext aufschlussreich ist sicherlich, dass Buhle die oben zitierte Formulie-
rung in seinem Lehrbuch der Geschichte der Philosophie wortwörtlich wiederholt hat. 
Buhle: Lehrbuch (Anm. 12), S. 209 f.

17 DWb 14, Sp. 1006. Siehe dazu auch Goethes Verwendung des Verbs im Gedicht Wieder-
finden: »Und sogleich die Elemente / Scheidend auseinander fliehn. / Rasch, in wilden 
wüsten Träumen, / Jedes nach der Weite rang, / Starr, in ungemeßnen Räumen, / Ohne 
Sehnsucht, ohne Klang« (FA I, 3.1, S. 97 [Kursivierung Y. H.]).

18 Goethes Konzeption der Metamorphose griff schon früher auf den Weltgeist-Begriff 
zurück, wie aus seiner Tagebuchnotiz vom 17. Mai 1808 hervorgeht: »Über Meta-
morphose und deren Sinn; Systole und Diastole des Weltgeistes, aus jener geht die Spezi-
fikation hervor, aus dieser das Fortgehn in’s Unendliche« (FA II, 6, S. 306). 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


43Goethes Altersgedicht »Eins und Alles« 

dort zunächst fehlt, was durch den Imperativ »komm […]!«19 verdeutlicht wird, 
wobei sie dem damaligen Verständnis nach doch etwas sein sollte, das allem Leben-
digen bereits innewohnt. Um 1800 findet sich die Vorstellung von der »Weltseele« 
bzw. der Anima Mundi, die das Irdische »durchdringt«,20 in den zeitgenössischen 
Beschreibungen der antiken Seelenlehren immer wieder.21 Den entsprechenden Be-
zugspunkt bildet vor allem die stoische Kosmologie, zu der Dieterich Tiedemann im 
Geist der spekulativen Philosophie anmerkte, dass »die Stoische Weltseele allen, 
auch den schlechtesten Körpern, Form giebt, alle Theile der Welt durchdringt, und 
unmittelbar berührt, mithin einziges wirkendes Wesen in der ganzen Natur ist«.22 
Dem Kommentar der neuen historisch-kritischen Ausgabe zufolge greift Schellings 
Beschreibung der Weltseele in Von der Weltseele ebenfalls auf die stoische Seelen-
lehre zurück.23 Man wird also wohl vermuten können, dass der Terminus einer 
›alles durchdringenden‹ Weltseele in Goethes Gedicht seinerzeit Anklänge an die 
antiken bzw. stoischen Philosophen evoziert haben dürfte, auch wenn dort die 
Weltseele selbst stets das formgebende Lebensprinzip der Beseelung bezeichnete 
und somit – entgegen dem Appell in Eins und Alles – allem Lebendigen per se hätte 
immanent sein sollen.

In diesem Kontext gewinnt Goethes Selbsteinschätzung der von ihm dann nicht 
näher bezeichneten »Strophen«, bei denen es sich Karl Robert Mandelkow zufolge 
um das Gedicht Eins und Alles handelt,24 in einem Brief an Friedrich Wilhelm  Riemer 
vom 28. Oktober 1821 besonderes Gewicht: »[D]iese Strophen enthalten und ma-
nifestieren vielleicht das Abstruseste der modernen Philosophie« (FA II, 9, S. 215). 
Ob hier auf Schelling bzw. Agrippa angespielt wird oder ob es um andere neuzeit-

19 Dieser Imperativ ruft andererseits Reminiszenzen an den christlichen Pfingsthymnus 
Veni Creator Spiritus wach, den Goethe selbst 1820 als »Komm heilger Geist du schaf-
fender« ins Deutsche übersetzt hat (FA I, 12, S. 195). In seinem Brief an Zelter vom 
18. Februar 1821 hat der Dichter diesen Hymnus einen »Appell an das allgemeine Welt-
genie« genannt (FA II, 9, S. 149), wodurch sich die Verwandtschaft von ›Geist‹ und 
›Genie‹ in seinem Wortschatz deutlich genug ergibt, die christliche Konnotation des 
Hymnus in Eins und Alles jedoch mehr oder minder verloren geht.

20 Vgl. dazu auch Goethes Verwendung des Begriffs in seinem Aufsatz Shakespear und kein 
Ende! (1815): »Shakespear gesellt sich zum Weltgeist; er durchdringt die Welt wie jener« 
(FA I, 19, S. 639).

21 Dazu merkt Grimms Wörterbuch an, dass »die in anschlusz an mundi anima erwach-
sene, seit dem 17. jh. nachweisbare komposition weltseele […] zunächst auf lehrhafte 
erörterungen antiker anschauungen beschränkt« geblieben sei (DWb 28, Sp. 1691).

22 Dieterich Tiedemann: Geist der spekulativen Philosophie. Bd. 2. Marburg 1791, S. 478. 
Siehe ergänzend auch die folgende Feststellung Kindervaters: »Der Aether, das künst-
liche Feuer (ignis opifex), die Weltseele, durchdringen alles, sie sind ein denkendes We-
sen« (Christian Victor Kindervater: Anmerkungen und Abhandlungen philosophischen 
und philologischen Inhalts, über Cicero’s Bücher von der Natur der Götter. Bd. 2. Leip-
zig 1792, S. 85).

23 Schelling (Anm. 7), S. 425.
24 HA Briefe, Bd. 4, S. 526, zu Nr. 1194. Sowohl die Kommentare der FA I, 2, S. 1085, und 

der MA 13.1, S. 648, als auch der Artikel Eins und Alles im Goethe-Handbuch, Bd. 1, 
S. 477 f., gehen davon aus, dass diese Briefstelle sich auf das den Gegenstand meiner 
Untersuchung bildende Gedicht bezieht.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


44 Yuho Hisayama

liche Philosophen geht, ist letztlich gleich: Offenbar wird, dass der »modernen 
Philosophie« hier keineswegs bedingungslos zugestimmt wird. Vielmehr lässt sich 
Goethes dichterischer Appell an die Weltseele als eine ebenso kritische wie ironische 
Bewertung des modernen philosophischen Denkens interpretieren, das einerseits 
die antiken Begriffe unverändert tradiert, andererseits aber die verlorene Verbin-
dung mit der Weltseele, mit dem Weltgeist sowie mit dem, »der alles schafft und 
schuf«, nur noch – vage und unbestimmt – verlangen bzw. imaginieren kann und 
dadurch an die Grenze zwischen Philosophie und Poesie getrieben wird.25

III.

Um diese Argumentation am Beispiel der 2. Strophe des 1821 entstandenen Ge-
dichts weiter fortzuführen, wäre schließlich noch der Blick auf die Gedankenwelt 
des alten Goethe zu richten, mit der es offenbar eng verbunden ist. In einem Brief 
vom 19. März 1827 an Zelter heißt es:

Wirken wir fort bis wir, vor oder nacheinander, vom Weltgeist berufen in den 
Äther zurückkehren! Möge dann der ewig Lebendige uns neue Tätigkeiten, de-
nen analog in welchen wir uns schon erprobt, nicht versagen! Fügt er sodann 
Erinnerung und Nachgefühl des Rechten und Guten was wir hier schon gewollt 
und geleistet, väterlich hinzu; so würden wir gewiß nur desto rascher in die 
Kämme des Weltgetriebes eingreifen. (FA II, 10, S. 454)

Goethe bezieht sich in dieser Passage seines Briefes an einen seiner engsten Freunde, 
dessen Sohn Georg kurz zuvor gestorben war, auf die Fortdauer der »entelechi-
sche[n] Monade« (ebd.) nach dem körperlichen Tod. Er spricht damit ein Thema 
an, das er in seinen Alterswerken ebenso wie in seinen Briefen und Gesprächen 
immer wieder aufgreift26 – nicht zuletzt im Faust II, in dessen Schluss-Szene Erich 
Trunz insofern ein dem Gedicht Eins und Alles ähnliches Bild darin sieht, als  
dass in den beiden Werken »die aufsteigende, d. h. immer mehr zu Geist werdende 
Entelechie […] die Aufgabe [hat], dem Weltgeist näher zu kommen, sich an ihm zu 
messen« (HA 1, 121981, S. 731). Wichtig ist in diesem Kontext, dass sich sowohl 
aus dem gerade zitierten Brief an Zelter als auch aus der 3. Strophe von Eins und 
Alles ablesen lässt, dass der Dichter eine dynamische »rastlose Tätigkeit« bzw.  
ein »ewiges, lebendiges Tun« als ein wesentliches Moment des seelischen Fort-
dauerns definiert, eine Haltung, die zeitlebens für sein literarisches Schaffen cha-
rakteristisch war: Auch Faust, der »immer strebend sich bemüht« (V. 11936; FA I, 
7.1, S. 459), verkörpert dieses Prinzip.27 Hinzufügen könnte man an dieser Stelle 

25 Vgl. dazu Goethes späteres, mit Eins und Alles entstehungsgeschichtlich sehr eng zu-
sammenhängendes Gedicht Vermächtnis, wo es in der letzten Strophe heißt: »Und wie 
von Alters her, im stillen, / Ein Liebewerk, nach eignem Willen, / Der Philosoph, der 
Dichter schuf; / So wirst du schönste Gunst erzielen« (FA I, 2, S. 685).

26 Siehe Hermann Schmitz: Goethes Altersdenken im problemgeschichtlichen Zusammen-
hang. Bonn 1959, S. 278-291. Vgl. dazu Klaudia Hilgers: Entelechie, Monade und Meta-
morphose. Formen der Vervollkommnung im Werk Goethes. München 2002.

27 Ein weiteres literarisches Beispiel einer solchen »Entelechie« ist Makarie in den Wander-
jahren. Sie selbst sieht sich als »ein[en] Teil« des Sonnensystems, und »wandelt seit ihrer 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


45Goethes Altersgedicht »Eins und Alles« 

noch, dass eine solche Dynamik der Entelechie bzw. der Seele vom Dichter immer 
wieder kreis- oder spiralförmig vorgestellt wird. Die »seligen Knaben«, die »Faus-
tens Unsterb liches« empfangen, bewegen sich »kreisend« (vor V. 11926; FA I, 7.1, 
S. 458), und die ursprüngliche Bedeutung des Verbs ›ringen‹ im Gedicht Eins und 
Alles kann, wie das Deutsche Wörterbuch Hermann Pauls belegt, eben auch als 
sich »im Kreis bewegen« erklärt werden.28 Dieses imaginäre Bild eines kreisförmi-
gen Hinanstrebens könnte, auch wenn sich gelegentlich eine christliche Färbung 
spüren ließe, nicht einfach aus der christlichen Religion erklärt werden, schlägt sich 
doch, wenn man der Argumentation Jochen Schmidts folgt, z. B. in der Schluss-
Szene von Faust II eigentlich ein neuplatonisch geprägtes, »nichtchristlich-antikes« 
Denken der Seele nieder.29 Dem Leser bleibt somit verhüllt, wonach Fausts Seele 
strebt.30 Auch in der 2. Strophe des Gedichts ist zwar von dem, »der alles schafft 
und schuf«, die Rede, aber was damit bezeichnet ist, bleibt ungesagt und kann  
daher nicht einfach mit dem christlichen Gott gleichgesetzt werden. Daraus könnte 
der Leser den Schluss ziehen, dass man, um »das Unerforschliche ruhig zu ver-
ehren« (FA I, 13, S. 240), es in seinem Zustand belassen und nicht zu deuten su-
chen sollte.

In einem solchen vom Dichter selbst gesetzten Rahmen einer wohl absichtlich 
konstruierten Inkommensurabilität ganz verschiedener Deutungsmöglichkeiten von 
Weltseele und Weltgeist in Eins und Alles lässt sich daher nun vermuten, dass die 
beiden Termini bewusst und allein schon deshalb unbestimmt gebraucht werden, 
weil sie als symbolisch zu fassende poetische Worte keiner festen Bedeutung ver-
haftet sind, sondern vielmehr etwas andeuten, was sich der begrifflichen Fixierung 
der prosaischen Sprache entzieht. In seinem Alterswerk beschreibt Goethe seine 
vom Glauben an die seelische Fortdauer geprägte Weltvorstellung oft mit nüchter-
nen, aber auch spielerischen und manchmal sogar ironischen Worten und einer 
selbstkritischen Haltung,31 so wie er sich etwa im zitierten Brief an Zelter für seine 
»abstrusen Ausdrücke« (FA II, 10, S. 454) entschuldigt. Von daher kann auch die 
grammatisch und inhaltlich nicht durchschaubare Konstellation von Weltseele und 
Weltgeist in Eins und Alles, die bisher von einzelnen Interpreten als eher merk-
würdig oder störend empfunden wurde, als eine dichterische Technik gedeutet 
werden, das Ungesagte dann doch durch eine solch abstruse und absurde Darstel-

Kindheit um die Sonne, und zwar […] in einer Spirale, sich immer mehr vom Mittelpunkt 
entfernend und nach den äußeren Regionen hinkreisend« (FA I, 10, S. 734). Dement-
sprechend ist ihr, wie der Astronom sagt, »früher oder später eine […] Apotheose be-
schieden« (FA I, 10, S. 386).

28 Hermann Paul: Deutsches Wörterbuch. Tübingen 102002, S. 803.
29 Jochen Schmidt: Die »katholische Mythologie« und ihre mystische Entmythologisierung 

in der Schluss-Szene des »Faust II«. In: Jb. der Deutschen Schiller-Gesellschaft (1990) 
34, S. 230-256. 

30 Vgl. das Paralipomenon 195 (FA I, 7.1, S. 731); siehe dazu z. B. Ernst Grumach: Prolog 
und Epilog im Faustplan von 1797. In: GJb 1953, S. 63-107.

31 Siehe z. B. Ehrhard Bahr: Die Ironie im Spätwerk Goethes »… diese sehr ernsten 
Scherze …«. Studien zum »West-östlichen Divan«, zu den »Wanderjahren« und zu 
»Faust II«. Berlin 1972. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


46 Yuho Hisayama

lung spielerisch-ironisch, aber »unmerklich«32 auszudrücken – und offensichtlich 
sah Goethe darin, wie es in seinem oben zitierten Brief an Riemer heißt, das eigent-
liche Potenzial der Poesie:

Ich werde selbst fast des Glaubens, daß es der Dichtkunst vielleicht allein gelin-
gen könne, solche Geheimnisse gewissermaßen auszudrücken, die in Prosa ge-
wöhnlich absurd erscheinen, weil sie sich nur in Widersprüchen ausdrücken 
lassen, welche dem Menschenverstand nicht einwollen. (FA II, 9, S. 215)

32 In der Beilage zu Goethes Brief an Zelter vom 26. November 1825 heißt es: »Alle Poesie 
soll belehrend sein, aber unmerklich; sie soll den Menschen aufmerksam machen, wovon 
sich zu belehren wert wäre; er muß die Lehre selbst daraus ziehen, wie aus dem Leben« 
(FA II, 10, S. 331).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Hanna Hamel

Anschauung der Atmosphäre .  
Zur Darstellung des ›Übergänglichen‹ in  
Goethes »Versuch einer Witterungslehre«

I.

Drei Formen der Auseinandersetzung mit Meteorologie lassen sich bei Goethe fin-
den: erstens die Wetterbeobachtung und Dokumentation in Tagebucheinträgen und 
meteorologischen Tabellen, zweitens die poetische Bearbeitung und drittens die 
Abhandlungen ab 1817, unter die auch der Versuch einer Witterungslehre (1825) 
fällt. Im Verhältnis zur Gedichttrilogie Howards Ehrengedächtnis zeigt sich der 
Versuch einer Witterungslehre als eher zurückhaltend rezipiert. Das mag daran 
liegen, dass sich die zentralen Thesen des Textes als falsch erwiesen haben.1 Die 
Schwankungen des Barometers sind nicht, wie Goethe es versucht hat, ›tellurisch‹, 
also über eine pulsierende Erdanziehung, und unabhängig von Temperaturunter-
schieden zu erklären. Es gibt aber Gründe, heute trotzdem auf diesen Text zurück-
zukommen und sich nicht allein auf seine Falsifizierbarkeit zu konzentrieren: In der 
gegenwärtigen Diskussion um anthropogenen Klimawandel – und damit verbun-
den um die politische Suspendierung wissenschaftlicher Ergebnisse – wird auch die 
Notwendigkeit einer kulturwissenschaftlichen Reflexion der Entstehungsgeschichte 
meteorologischer und klimatologischer Forschung deutlich. Die Hinwendung zu 
älteren Texten erlaubt es, nach einem Prinzip, das Goethe selbst wiederholt ver-
treten hat, Wissenschaft stets mit Blick auf ihre historischen Varianten – als Wissen-
schaftsgeschichte – zu begreifen (vgl. exemplarisch im Kontext der Meteorologie 
MA 13.2, S. 300). 

Die entstehenden modernen Wissenschaften von Wetter und Klima sind im 
18. Jahrhundert mit einer Vielzahl zunächst noch unsystematisch erhobener empi-
rischer Daten und subjektiver Wettereindrücke konfrontiert. Sie sollen Regelmäßig-
keiten formulieren und im 19. und 20. Jahrhundert – für kurzfristig aufkommende 
Wetterphänomene wie für die langfristige Entwicklung des Klimas – Prognosen 

1 Die Falschheit der entwickelten Thesen hat vor allem die ältere Rezeption interessiert. Sie 
wirkt bis in die gegenwärtige Diskussion nach, so zum Beispiel im Abschnitt über die 
»sachliche Richtigkeit und Gültigkeit von Goethes Thesen« im Goethe-Handbuch, 
Supple mente, Bd. 2, S. 211. Vgl. exemplarisch die kritische Beurteilung von Heinrich von 
Ficker: Bemerkungen über Goethes »Versuch einer Witterungslehre«. In: Die Naturwis-
senschaften 22 (1934) 6, S. 81-84. Waldemar von Wasielewski sah die Schwierigkeit der 
falschen Thesen, widmet dem Text jedoch eine ausführliche formale Analyse. Sein dekla-
riertes Interesse gilt allerdings nicht der Naturwissenschaft, sondern »Goethes Seele«: 
Goethes meteorologische Studien. Mit neun Tafeln. Leipzig 1910; insbes. S. 23-70. Vgl. 
zu Goethes meteorologischen Texten auch die Arbeit von Mark Sommerhalder, die das 
meteorologische Textkorpus zusammenhängend betrachtet: »Pulsschlag der Erde!«. Die 
Meteorologie in Goethes Naturwissenschaft und Dichtung. Bern 1993. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


48 Hanna Hamel

erbringen. Ein solcher Ordnungsprozess, der die mannigfaltigen Erscheinungen zu  
beschreibbaren und prognostizierbaren Verläufen zusammenführt, lässt sich nicht 
unabhängig von Fragen der Darstellung begreifen. Der Versuch einer Witterungs-
lehre ist in diesem Zusammenhang exemplarisch, weil er einen Übergang und da-
mit eine Vermittlung zwischen den empirischen Daten, den meteorologischen 
Theorien der Zeit und den reflexiven Elementen literarischer Darstellung leisten 
möchte. Der historische Kontext, in den Goethes Beschäftigung mit der Meteorolo-
gie fällt, bildet für die moderne Entwicklung zudem eine entscheidende Scharnier-
stelle: Einerseits wird die empirische Meteorologie, die sich auf Messungen mit 
unterschiedlichen Instrumenten wie Barometer und Thermometer und die Grün-
dung von Wetterstationen stützt, in dieser Zeit systematisch etabliert. Während die 
empirische Verlässlichkeit der Wetterbeobachtung und die Möglichkeiten einer 
kurzfristigen Wetterprognose steigen, geraten andererseits die seit der Antike tra-
dierten und etablierten, zunächst geographischen Konzepte des ›Klimas‹ in eine 
theoretische Krise. Bereits im 18. Jahrhundert scheint, auch durch die zunehmende 
Kenntnis der Erdgeschichte, eine Theorie des Klimas als stabiler Umweltgegeben-
heit nicht mehr haltbar zu sein. Das Klima hat eine unermesslich lange Geschichte 
und wird folglich in vielfältigen Faktoren, die von einer Reihe sich ausdifferenzie-
render Disziplinen untersucht werden, als wandel- und formbar gedacht.2 Vor die-
sem historischen Hintergrund entwickelt Goethe eine wissenschaftspoetologische 
Position, die die Darstellung des ›Übergänglichen‹ nach dem Modell der Kunst in 
die Wissenschaft zu überführen versucht.

II.

Im Repertorium der deutschen Meteorologie rekonstruiert Gustav Hellmann 1883 
die Entwicklung der Disziplin in Deutschland anhand einer umfassenden Erhebung 
durchgeführter Beobachtungsreihen sowie inhaltlich relevanter Publikationen.3 
Hellmann gliedert die bisherige Geschichte der Meteorologie in drei Phasen: in eine 
Zeit der Beobachtung ohne Messinstrumente bis Mitte des 17. Jahrhunderts, in 
erste Beobachtungsreihen mit Instrumenten und schließlich eine dritte der staatlich 
organisierten Wetterbeobachtung. Goethe fällt in die dritte Phase und firmiert unter 
anderem durch seine Beteiligung an der Planung der Jenaer Sternwarte als ein Akteur 
in der Etablierung eines Beobachtungsnetzes »von Staats wegen« in »Sachsen-Wei-
mar-Eisenach 1822 ff.«: 

2 Vgl. u. a. die Beiträge in Eva Horn, Peter Schnyder (Hrsg.): Romantische Klimatologie 
(Zs. für Kulturwissenschaften [2016] 1). In den Kontext aktueller Diskussionen wird 
Goethe auch von Joseph Vogl gerückt, wenn er dessen Meteorologie und Wolkenlehre als 
»Arbeit an einer ästhetisch-klimatischen Urteilskraft« bezeichnet: Luft um 1800. In: Ar-
men Avanessian, Winfried Menninghaus, Jan Völker (Hrsg.): Vita aesthetica. Szenarien 
ästhetischer Lebendigkeit. Zürich, Berlin 2009, S. 45-53; hier S. 53.

3 Gustav Hellmann: Repertorium der deutschen Meteorologie. Leistungen der Deutschen 
in Schriften, Erfindungen und Beobachtungen auf dem Gebiete der Meteorologie und des 
Erdmagnetismus von den ältesten Zeiten bis zum Schlusse des Jahres 1881. Leipzig 1883.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


49Anschauung der Atmosphäre 

Ohne das direkte Einschreiten G o e t h e ’s , welcher die »Ober-Aufsicht über alle 
unmittelbaren Anstalten für Wissenschaft und Kunst« im Grossherzogthume 
führte und nicht nur selbst werkthätiges Interesse an der Meteorologie nahm, 
sondern auch den Grossherzog dafür zu gewinnen vermochte, würde es indess 
wohl kaum zur Etablirung der »Anstalten für Witterungskunde« gekommen 
sein […].4

Goethe ist nicht nur politischer Akteur, sondern gibt auch inhaltliche Anleitung zur 
meteorologischen Beobachtung.5 Die Instruction für die Beobachter bey den Groß-
herzogl. meteorologischen Anstalten von 1821 (LA II, 2, S. 72-97) zielt darauf, 
»den Zusammenhang der meteorologischen Instrumente mit der Witterung genau 
kennen« zu lernen (LA II, 2, S. 72). Die Anleitung schreibt die Eintragung der Mess-
ergebnisse geordnet nach Messinstrument, Messort und festgelegten Zeitpunkten 
in einer Tabelle vor. Zusätzlich sind die Ausbreitung und die Form der Wolken ein-
zutragen, wofür Goethe auf das von Luke Howard entwickelte Schema der Wol-
kenklassifikation zurückgreift. Hiermit wurde eines der ersten Stationsnetze welt-
weit eingerichtet, das auch die Beobachtung der Wolken in einem bis heute in 
seinen Grundzügen gültigen Klassifikationsschema dokumentiert.6 So griffig die 
Wolkenklassifikation mit Cirrus, Cumulus, Stratus, Nimbus (und Paries7) sowie 
deren Zwischenmodifikationen erscheint und damit dem Blick in den Himmel 
Orientierung bietet, so vage klingen die Begriffe, die zur Beschreibung anderer, 
nicht eigens messbarer Phänomene herangezogen werden sollen: Goethe teilt bei 
Gewittern ein in »E i n , e i n i g e , v i e l e  oder s e h r  v i e l e  Blitze« (LA II, 2, S. 80). 
Die »Stärke« des Schnees soll gemäß der »Größe der Flocken« in »f e i n , m ä ß i g , 
d i c k « (LA II, 2, S. 81) klassifiziert werden. »Bei den Nebeln« wiederum heißt es in 
den Instruktionen, 

ist die Zeit ihres Verschwindens so wie der Umstand aufzuzeichnen, ob er ganz 
gefallen, mehr gefallen als gestiegen, mehr gestiegen als gefallen oder ganz ge-
stiegen ist. Es kann dieses am kürzesten durch die Ausdrücke: f a l l e n d e r, 
m e i s t  f a l l e n d e r, m e i s t  s t e i g e n d e r, s t e i g e n d e r  N e b e l  geschehen. 
(LA II, 2, S. 81) 

Die Größe einiger weiterer »meist zufällige[r] Meteore« wie »H ö f e  u m  S o n n e 
u n d  M o n d « soll schließlich »nach dem Augenmaß« bestimmt werden (LA II, 2, 
S. 81). Zur Vereinfachung der Eintragungen werden für verschiedene Phänomene 
Symbole eingeführt; auch die Begrenztheit und Umständlichkeit des deskriptiven 
sprachlichen Zugriffs werden damit augenfällig. 

4 Ebd., S. 919.
5 Vgl. zur Entstehung des Messnetzes und der in diesem Zusammenhang von Goethe und 

anderen Autoren verfassten Anleitungen zur Beobachtung Gisela Nickel: Neues von 
»Cama rupa«. Zu Goethes frühen meteorologischen Arbeiten. In: GJb 2000, S. 118-125.

6 Vgl. Karl-Heinz Bernhardt: Johann Wolfgang von Goethe – Poet, Naturforscher und 
Witterungschronist am Ausgang der Kleinen Eiszeit. In: Annalen der Meteorologie (2013) 
46, S. 8-11.

7 Bei Paries handelt es sich um eine Wolkenform, die Goethe selbst eingeführt hat und als 
»Wand« beschreibt (LA II, 2, S. 88).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


50 Hanna Hamel

Am Beispiel der Wolkenterminologie hat sich Goethe eingehend mit der Verwen-
dung von Begriffen zur Bestimmung von Witterungsphänomenen auseinander-
gesetzt. In seinen Ausführungen zur Wolkengestalt nach Howard, die im dritten 
Heft des ersten Bandes der Hefte zur Naturwissenschaft erschienen sind, plädiert 
Goethe für eine »entschiedene lakonische Terminologie, wodurch die Gegenstände 
gestempelt werden« und die den Wissenschaften »zum größten Vorteil gereiche« 
(MA 12, S. 468). Goethe scheint nicht besorgt um die Gewalt, die den Phänomenen 
durch die Begriffe angetan werden könnte – vielmehr erweist sich das ›Stempeln‹ 
der Wolken von selbst als aussichtsloses Unterfangen. Auch eine Erweiterung der 
Terminologie könnte die Formenvielfalt nicht beherrschbar machen, »weil die 
Mannigfaltigkeit so groß ist daß solche zu bestimmen keine Terminologie vermag 
und nur die Einbildungskraft mehr verwirrt als ihr nachzuhelfen« (MA 12, S. 471). 
Goethe fertigt deshalb Wolkenzeichnungen an, die den Mitarbeitern der Beobach-
tungsstationen die Arbeit erleichtern sollten. Auch auf den Text Wolkengestalt 
nach  Howard folgt in den Heften zur Naturwissenschaft überhaupt erstens eine 
illustrierende Kupfertafel und zweitens das Gedicht Howards Ehrengedächtnis. Es 
wird als »summarische Darstellung« von Howards »Grundlehre« angekündigt 
(MA 12, S. 471). Die mit Stratus, Kumulus, Zirrus und Nimbus überschriebenen 
Strophen vollziehen in Form eines Lehrgedichts den Gestaltwandel der Wolken 
nach, die »von dem stillen Wasserspiegel-Plan« zu »höhrer Atmosphäre« aufstei-
gen, sich ›auflösen‹ und schließlich in »Donnerwettern wütend sich ergehn«, um 
wiederum auf die »tätig-leidende« Erde herabzuregnen (MA 12, S. 472). Die letzten 
drei Verse wenden sich direkt an die irdischen Leser: »Doch mit dem Bilde hebet 
euren Blick: / Die Rede geht herab, denn sie beschreibt, / Der Geist will aufwärts, 
wo er ewig bleibt« (MA 12, S. 472). Christian Begemann erklärt die erweiterte Ge-
dicht-Trilogie mit den (erst in der Ausgabe letzter Hand so benannten) Texten 
Atmo sphäre und Wohl zu merken, in deren Rahmung Howards Ehrengedächtnis 
ein zweites Mal und in englischer Übersetzung in den Heften erscheint, zum 
»metony mische[n] […] Präzedenzfall« von Goethes später »Welt-Anschauung«.8 
Begemann vollzieht die in der Trilogie herausgestellte Notwendigkeit nach, die 
distinkten Begriffe in der künstlerischen Form wieder ins Übergängliche zu über-
führen. Im Gedichtzyklus lasse sich eine inhärente Sprachkritik erkennen, die zwar 
einerseits den wissenschaftlichen Begriffen gilt, andererseits aber die poetische 
Sprache mit erfasst. Poesie werde zur »Sachwalterin« des »lebendigen Ganzen«, 
ohne dass sie ihrerseits einen unmittelbaren Zugang zu einer vorsprachlichen Natur 
habe, sondern erst in der reflexiven poetischen Konstruktion ein »Folge-Leben« 
ermögliche. Der zentrale Begriff des ›Übergänglichen‹ ist dabei der letzten Strophe 
von Wohl zu merken entnommen. Das »Übergängliche« zu fassen, wird hier zum 
natürlichen Auftrag des Künstlers: »Doch ihm erteilen luftige Welten / Das Über-
gängliche, das Milde, / Daß er es fasse, fühle, bilde« (MA 13.1, S. 161).9 

8 Christian Begemann: Wolken. Sprache. Goethe, Howard, die Wissenschaft und die Poesie. 
In: Gerhard Neumann, David E. Wellbery (Hrsg.): Die Gabe des Gedichts. Goethes Lyrik 
im Wechsel der Töne. Freiburg i. Br., Berlin, Wien 2008, S. 225-242; hier S. 225.

9 Der so erteilte Auftrag an die Poesie scheint die Deutung von wissenschaftlicher und poe-
tischer Sprache als Gegensatzpaar oder Pole nahezulegen, so z. B. Johannes Anderegg: 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


51Anschauung der Atmosphäre 

Auch Eckart Förster verweist in seiner Rekonstruktion einer Methodologie der 
intuitiven Erkenntnis von Naturgegenständen bei Goethe abschließend kurz auf die 
Ausführungen zur Wolkengestalt nach Howard.10 Für Förster führt der Weg mit 
Goethe über die Vergegenwärtigung sämtlicher Übergänge einer vollständigen 
Reihe zur »Idee«, die zwar nicht als konkretes empirisches Objekt realisiert ist, 
aber darin in ihrer »Wirkung in der Erfahrung wieder gefunden werden« kann.11 
David Wellbery nimmt in seinem Kommentar zu Förster den Übergang zur Wol-
kenmorphologie auf. Über eine Lektüre von Howards Ehrengedächtnis kommt er 
zur These, dass die in Goethes Morphologie dargestellte Erkenntnis »anschauend 
und bildend« ist.12 Aus der Erkenntnis des Gegenstands entfalte sich im Subjekt ein 
Können, den Gegenstand »der Form nach« hervorzubringen.13 Alle drei Texte be-
rühren sich in ihrem Interesse an der grundsätzlichen, gleichermaßen epistemologi-
schen und ästhetischen Frage, die sich in Goethes Texten – naturwissenschaftlichen 
oder literarischen – als Frage der Darstellung von Übergängen bzw. des Übergäng-
lichen fassen lässt. Die Frage, die sich anschließend an diese Deutungen mit Blick 
auf den Versuch einer Witterungslehre formulieren lässt, ist, ob und wie dieser Text 
in der Lage sein kann, seiner Form nach die Phänomene, die er nachvollziehen will, 
zu ›bilden‹. 

III.

Der Aufsatz Versuch einer Witterungslehre ist in 18 Abschnitte mit je eigener Über-
schrift unterteilt. Während die Kritik von Albrecht Schöne Goethes tellurischer 
Hypothese als einem »absolutistisch-autoritäre[n] Denkmodell« gilt,14 bemängelt 
Waldemar von Wasielewski vielmehr einen insgesamt fehlenden systematischen 
Zusammenhalt. Die Arbeit sei »nicht ganz aus einem Gusse«:15 

Die Darstellung gliedert sich in achtzehn Abschnitte, deren jeder seine besondere 
Überschrift trägt. Die ersten zwölf dieser Kapitel nun ergeben ein Ganzes von 
bewunderswerter [sic!] Schönheit und Klarheit des Aufbaues. Dann jedoch folgen 
zwei Kapitel, deren erstes zurückgreifend die Beschreibung einer neuen Baro-
metererscheinung, der sogenannten Oszillation, enthält und deren zweites schon 

  Das Abgesonderte und das Übergängliche. Zu Goethes Konzept von poetischer Sprache. 
In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (1982) 
56, S. 101-122.

10 Eckart Förster: Die 25 Jahre der Philosophie. Frankfurt a. M. 22012, S. 276.
11 Ebd., S. 275.
12 David E. Wellbery: Zur Methodologie des intuitiven Verstandes. Anmerkung zu Eckart 

Försters Goethelektüre. In: Johannes Haag, Markus Wild: Übergänge – diskursiv oder  
intuitiv? Essays zu Eckart Försters »Die 25 Jahre der Philosophie«. Frankfurt a. M. 2013, 
S. 259-274; hier S. 269.

13 Ebd., S. 270. 
14 Albrecht Schöne: Über Goethes Wolkenlehre. In: Jb. der Akademie der Wissenschaften 

in Göttingen für das Jahr 1968, S. 26-48; hier S. 40. Vgl. die verwandte Einschätzung zur 
»persönlich bestimmte[n] innere[n] Kohärenz seiner meteorologischen Theorie« in 
MA 13.2, S. 772.

15 Wasielewski (Anm. 1), S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


52 Hanna Hamel

in der Überschrift »Wiederaufnahme« auf einen anhangsweisen Charakter des 
ganzen letzten Abschnittes deutet, der sich in den Schlußkapiteln auch nicht 
verleugnet.16

Eine Symmetrie oder auch nur eine Hierarchie sucht man also unter den 18 Abschnit-
ten, die den Aufsatz strukturieren, zunächst vergeblich. Die ersten vier Abschnitte 
lassen noch eine gewisse Struktur vermuten, denn sie beginnen mit Einleitendes 
und Allgemeines (MA 13.2, S. 275). Darauf folgen drei Abschnitte, die jeweils der 
Bedeutung und Funktion eines Messinstruments gewidmet sind: dem Barometer, 
dem Thermometer und dem Manometer. Allerdings erweist sich das Manometer 
als schlechte Wiederholung des Barometers: »Es sinkt mit dem sinkenden Barome-
ter; aber es ist nicht sensibel genug um gleich wieder mit ihm zu steigen. Es steigt 
und besinnt sich erst wieder ehe es jenem nachsinkt« (MA 13.2, S. 281). Das Mano-
meter führt zum Stocken im Fluss der Ausführung. Es wiederholt das Barometer 
zwar, aber kann ihm nicht vollständig gleichen. Darauf folgt ein Abschnitt zur 
»Windfahne«, die als ein »unsicheres«, da »sehr wenig die augenblicklichste Luft-
bewegung andeutendes Instrument« beschrieben wird und in ihrer Verlässlichkeit 
bei der Beobachtung des Windes noch hinter den sichtbaren »Wolkenzug« gestellt 
werden muss (MA 13.2, S. 282). Die Windfahne, als Index des kaum mehr ordent-
lich Messbaren, korrumpiert damit zum zweiten Mal die Reihe der sicheren Mess-
instrumente. Die Verlässlichkeit der Instrumente scheint wie die Dichtigkeit der 
Atmosphäre in größerer Höhe im Voranschreiten des Textes – nämlich auf dem 
Weg zu Abschnitt 6: Atmosphäre – abzunehmen: Mit der Aufwärtsbewegung zur 
Atmosphäre wird die Luft auch symbolisch für die Messung dünner. Der Text zur 
Windfahne bildet den Übergang zur versammelnden, korrelierenden, aber nicht 
greifbaren Atmosphäre im sechsten Abschnitt. Es folgen Abschnitte zu Wasser-
bildung, Wolkenbildung, Elektrizität, Winderzeugung und den Jahreszeiten, die 
alle Teil der Atmosphäre sind, aber unterschiedlichen Kategorien angehören: Wäh-
rend zwischen Wasser- und Wolkenbildung als Phänomene innerhalb der Atmo-
sphäre eine gewisse Verwandtschaft naheliegt, fällt die Elektrizität aus der Reihe 
eindeutiger Witterungsphänomene heraus. Sie wird als »durchgehende[s], allgegen-
wärtige[s] Element« (MA 13.2, S. 288) vorgestellt, das nicht allein in der Atmo-
sphäre wirkt und somit über die Beschäftigung mit Witterung hinausdeutet. Goethe 
bezeichnet sie als »im höchsten Sinne problematisch« (ebd.). Ihre Verbindung zu 
Barometer- und Thermometerständen wird zwar als unbestreitbar bedeutsam vor-
gestellt, aber nicht erklärt. Die Jahreszeiten (MA 13.2, S. 289) schließlich sind we-
der Phänomen noch Element, sondern verweisen auf eine grundlegende Gesetzlich-
keit. Sie leiten zum 12. Abschnitt über, der sich ebenfalls mit einer Gesetzmäßigkeit 
befasst, markiert durch die »Mittellinie«. Es handelt sich um eine auf dem Baro-
meter »früherer Zeit« angebrachte Linie, die die »aus mehrjährigem höchsten und 
niedrigsten Barometerstand eines Ortes gezogene Mitte« anzeige, weshalb sie 
»denn auch den Indifferenzpunkt gewissermaßen darstellt von wo alle Veränderun-
gen ausgehen« (MA 13.2, S. 291). Die Mittellinie biete insbesondere dem meteoro-
logischen Laien Orientierung in der kurzfristigen Wetterprognose. Der Abschnitt 

16 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


53Anschauung der Atmosphäre 

schließt mit einer Andeutung zu Goethes These der Ursache regelhafter Barometer-
schwankungen, dem »Ein- und Ausatmen« der Erde, dem »eine gewisse berechen-
bare Zeitbewegung zu[zu]schreiben« sei (MA 13.2, S. 293). Trotz der kategorialen 
Unterschiede der behandelten Phänomene lässt sich noch die scheinbar typische, 
aufsteigende Tendenz – analog zu derjenigen in Howards Ehrengedächtnis – im 
Text erkennen: Angefangen von den nebeneinandergestellten Messinstrumenten 
bewegt sich der Text hin zu Regelhaftigkeit, Gesetz und schließlich einer Theorie 
über die Barometerschwankungen. Darüber hinaus gruppieren sich alle Abschnitte 
um das zentrale Phänomen der Atmosphäre, das mittig im 6. Abschnitt behandelt 
wird. Anfangs- und Schlusskapitel bilden die Hinführung und abschließend mit der 
Mittellinie den praktischen Beobachtungsleitfaden und die Versammlung erster ab-
geleiteter Schlüsse. Dieser Aufbau veranlasste Wasielewski vermutlich, in diesem 
Teil des Textes »ein vorläufiges Ganzes« zu sehen, in das »die übrigen vorhandenen 
und etwa noch nachfolgenden Materialien für den Druck definitiv eingebaut wer-
den sollten«.17 Gemeint sind damit die nun folgenden sechs Abschnitte, die den 
problematischeren, da thesenhaft-theoretischen Teil des Textes bilden. Im ersten 
der sechs folgenden Abschnitte geht es um die Sogenannte Oszillation, in der 
 Goethe seine Theorie über »ein gewisses Pulsieren« (MA 13.2, S. 295) der Erde und 
nicht etwa über kosmische Einwirkungen auf zu erklärende Barometerschwankun-
gen erläutert. Auffällig sind hierbei zum einen die Analogie der Erde zum Organis-
mus und der Begriff der »Physiognomik der Atmosphäre« (ebd.). Zur Erschließung 
des unbekannten Felds der Witterungslehre öffnet Goethe seine Überlegungen auf 
das vertrautere Feld der Organismen. Nach diesem Übergangskapitel, das inhalt-
lich an Mittellinie anschließt, sich aber bereits der Theorie und weniger dem be-
obachtbaren Phänomen widmet, fällt in der Überschrift des 13. Abschnitts der 
Wechsel von der Gegenstandsebene (»Barometer«, »Windfahne«) zur Ebene der 
eigenen Verfahrensbeschreibung auf. Der 13. Abschnitt heißt Wiederaufnahme, ge-
folgt von Bändigen und Entlassen der Elemente, Analogie, Anerkennung des Ge-
setzlichen und schließlich Selbstprüfung (MA 13.2, S. 296-300). Unter Wiederauf-
nahme fasst Goethe die bisher ausgeführten Zusammenhänge zur Oszillation sowie 
dem Ein- und Ausatmen der Erde und ihrer Einflüsse auf die Barometerschwankun-
gen zusammen. In Bändigen und Entlassen der Elemente rekurriert er auf die an-
tike Elementenlehre und formuliert das Ziel, dem »Gestaltlosen« der Elemente ein 
»gestaltetes Leben« entgegenzusetzen: »Die Elemente […] sind als kolossale Geg-
ner zu betrachten mit denen wir ewig zu kämpfen haben und sie nur durch die 
höchste Kraft des Geistes, durch Mut und List im einzelnen Fall bewältigen« 
(MA 13.2, S. 297). Der Abschnitt endet jedoch mit der impliziten Warnung, die 
formulierte Theorie zu den Barometerschwankungen allzu stark zu strapazieren. 
Die hiermit angedeutete Vorläufigkeit und begrenzte Gültigkeit formulierter Theo-
rien wird schließlich in Variationen von den letzten drei Abschnitten bestätigt: 
Unter Analogie formuliert Goethe die Notwendigkeit, analoge Überlegungen in 
anderen Bereichen der Wissenschaften zu suchen. Atmosphäre wird bereits exem-
plarisch analog gedacht zu einer Materie, die den Bezug zwischen Licht und Finster-
nis – als deren Übergang – herstellen muss. Anerkennung des Gesetzlichen verweist 

17 Ebd., S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


54 Hanna Hamel

auf das Verhältnis von Regel und Ausnahme und die Notwendigkeit, »Abweichun-
gen der Erscheinung« zu berücksichtigen und zu integrieren, »denn im allerhöchs-
ten Sinne ist jede Ausnahme schon in der Regel begriffen« (MA 13.2, S. 300). 
Selbstprüfung schließlich öffnet die Theorie ihrer Kritik sowie für potenzielle 
Nachfolgetheorien. Der Text endet mit folgendem Satz:

Denn ob ich gleich mir nicht einbilde daß hiemit alles gefunden und abgetan sei, 
so bin ich doch überzeugt wenn man auf diesem Wege die Forschungen fortsetzt 
und die sich hervortuenden näheren Bedingungen und Bestimmungen genau be-
achtet so wird man auf etwas kommen, was ich selbst weder denke noch denken 
kann, was aber sowohl die Auflösung dieses Problems als mehrerer Verwandten 
mit sich führen wird. (MA 13.2, S. 302)

Diese Schlusspassage lässt sich nicht nur als Relativierung und wissenschafts-
geschichtliche Integration der eigenen theoretischen Überlegungen zum ›Haupt-
phänomen‹ des Barometers deuten, sondern auch als Bekräftigung der eigenen 
Position. Diese Bekräftigung gilt aber nicht der inhaltlichen Richtigkeit der aus-
gebreiteten Thesen, sondern der Reflexion des Verfahrens, die man als Anleitung 
zur Einschreibung von Übergängen in wissenschaftliche Texte begreifen kann.18 
Die übergängliche Darstellung wurde in Howards Ehrengedächtnis nicht nur der 
Poesie aufgetragen; sie wurde als allgemeine Notwendigkeit herausgestellt und so-
mit als Aufgabe an die Wissenschaft zurückgespielt, ohne dass eine prinzipielle 
Trennung beider Verfahrensweisen erkennbar bliebe.

IV.

Der Zusammenhalt wird im Versuch einer Witterungslehre weder durch eine klare 
argumentative Linie noch durch eine poetische Gestaltung wie Versmaß oder Reim 
hergestellt. Der Übergang der Ausführungen vom Gegenstand zum Verfahren ist 
vielmehr abrupt und rezeptionsstörend. An Stelle eines fließenden Textes tritt  
eine Reihung von kategorial Unterschiedenem, auch Störendem und ›Stockendem‹, 
welche die aufstrebende Bewegung von Beobachtung zu Theorie konterkariert und 
eine eigene Gesetzlichkeit aufweist: Der scheinbar geschlossene Teil der ersten 
zwölf Abschnitte etabliert einen Rhythmus, den man als duodezimalen Rhythmus 
bezeichnen könnte. Das duodezimale Zahlensystem, das auf der Basis von 12 an-
statt auf derjenigen von 10 operiert, hat den Vorteil, dass keine Zahl kleiner als 12  
eine größere Teilbarkeit hat. Alle sechs Abschnitte wird ein besonders exponiertes 
Thema eingezogen, da es Vermittlung und Verbindung – sei es einzelner Phäno-
mene zu einem Komplex, von Messwerten zu einem Durchschnitt oder einer einzel-
nen Theorie zu alternativen Theorien – selbst zum Gegenstand hat: Nr. 6 Atmo-
sphäre, Nr. 12 Mittellinie, Nr. 18 Selbstprüfung. Nun handelt es sich bei dem Text 
aber nicht um zwei geschlossene Zwölferreihen, sondern um 18 Abschnitte: Die 

18 Vgl. zum »schwankenden Grund« von Meteorologie, deren diskursive Zugehörigkeit 
aufgrund von Goethes methodenkritischem Bewusstsein offenbleiben muss, auch Oliver 
Grill: »Wenn so viele Wesen durch einander arbeiten«. Widriges Wetter und schwan-
kende Gründe in Goethes Meteorologie. In: GJb 2016, S. 49-56. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


55Anschauung der Atmosphäre 

letzten sechs Abschnitte der zweiten Reihe fehlen und öffnen sich so der Fortset-
zung. Hier bestätigen sich Prinzip und Funktion der Reihe, wie Eva Geulen sie an 
den Morphologischen Heften und am Beispiel der Skelette der Nagetiere erarbeitet 
hat, für die das »Störende« ein wesentliches »Bindemittel« ist. Die Reihe zeichnet 
sich gerade durch die »Verzögerung des Vorgriffs auf ein Ganzes« aus.19

Auch die angedeutete Symmetrie der ersten zwölf Abschnitte, in deren Mitte die 
Atmosphäre an sechster Stelle steht, erweist sich als verschobene Ordnung: Die 
Mitte der Atmosphäre ist nicht zentral, die eigentliche Mitte des Textes liegt zwi-
schen Atmosphäre und Wasserbildung. Nimmt man alle 18 Abschnitte zusammen 
und teilt diese durch zwei, findet sich außerdem ein alternatives zentrales Phäno-
men, das zur Erklärung der Witterungserscheinungen herangezogen werden könnte: 
die Elektrizität. Der Text, der somit nicht zentral angeordnet ist um ein einzelnes 
Phänomen – auch wenn er das einleitend behauptet –, ist bestimmt von seiner Öff-
nung, einer potenziellen Übergänglichkeit zu anderen Positionen und Zentrierun-
gen. Er bildet eine Reihe von Übergängen, die unterschiedliche und sogar konkur-
rierende Konzepte in ein Verhältnis der Kontiguität setzen – und damit auch in ein 
Verhältnis zueinander, in dem Übergänge sogar zu fehlen scheinen:20 Sie verlaufen 
exemplarisch und wiederholt zwischen Empirie und Theorie, zwischen der zeit-
genössischen Position und den historischen Konzepten (Elementenlehre und Volks-
meteorologie), zwischen konkurrierenden, potenziell zentralen Phänomenen, zwi-
schen der Meteorologie und den Beschreibungsformen anderer Wissenschaften (der 
Biologie und der Physiognomik) sowie zwischen Darstellungsformen (poetische 
Symbolisierung und Mathematisierbarkeit der Phänomene). 

Die folgenden Schlussüberlegungen können aufgrund der Begrenzung der eige-
nen disziplinären Perspektive nicht anders denn als spekulativ bezeichnet werden – 
aber sie suchen Anschluss in der gegenwärtigen Diskussion: Diese wird, wenn es 
um Phänomene der Witterung geht, vom Begriff ›Klima‹ dominiert. Das Klima wird 
heute als ein äußerst komplexer Zusammenhang beschrieben, der nicht – hier lag 
Goethe richtig – auf die Temperatur reduziert werden kann. Im Klima spielen zu 
viele Faktoren zusammen, und von ihm gehen zu viele Wirkungen aus, als dass eine 
einzelne Disziplin zu seiner wissenschaftlichen Bewältigung in der Lage wäre; es ist 
daher ein Phänomen des Übergänglichen, nicht nur, was seine Greifbarkeit und 
sinnliche Entzogenheit betrifft, sondern auch hinsichtlich seiner wissenschaftlichen 
Konzeptualisierung: Diese kann nur in der Zusammenführung unterschiedlicher, 
komplexer Phänomenbeschreibungen und -untersuchungen und damit im Zusam-
menwirken verschiedener Disziplinen hergestellt werden. Für diese ist es unver-
zichtbar, ihren jeweiligen, punktuellen Untersuchungen Übergangsmöglichkeiten 
einzuschreiben, die Beobachtungsergebnisse wie auch Theorien anschließbar und 
variabel machen. Es ist in der Umkehrung nur konsequent, dass eine auf Propaganda 
und Identität und damit in erster Linie auf einfache Botschaften reduzierte politi-
sche Position – ganz gleich, welche Inhalte sie vertritt – sich nicht mit dem Komplex 
klimatischer Phänomene beschäftigen will. Sie mag sich den bereitgestellten, syn-

19 Eva Geulen: Aus dem Leben der Form. Goethes Morphologie und die Nager. Berlin 
2016, S. 124 f.

20 Vgl. die Ausführungen zur Reihe in Geulen (ebd.); hierzu insbes. S. 117-119.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


56 Hanna Hamel

thetisierenden Begriff des ›Klimas‹ aneignen, der die Komplexität des Phänomens 
unterläuft und es allenfalls als stabile Umweltgegebenheit voraussetzt. Goethe hat 
diesen Begriff im Versuch einer Witterungslehre ausgelassen. An seiner Stelle steht 
der provisorische, selbst übergängliche Begriff der ›Witterung‹.21 »Witterung« be-
stimmt »das Element in dem, und von dem wir leben, aufs mannigfaltigste und 
zugleich gesetzlichste« (MA 13.2, S. 299 f.). Aber sie steht nicht im Zentrum der 
Auseinandersetzung, sondern bildet sich im Übergang von zusammengetragenen 
Beobachtungen, Messtechniken, Hypothesen und Darstellungsverfahren. So hält 
ein ›Übergängliches‹ auch Einzug in den wissenschaftlichen Begriff, der durch die 
Kontexte, in denen er Verwendung findet, modifiziert und vervielfältigt wird und 
sie zugleich selbst in einem losen und erweiterbaren Zusammenhang gruppiert. 

21 Unter entsprechendem Eintrag des Grimm’schen Wörterbuchs sind historische Kontexte 
zu finden, die auf Konnotationen sowohl einzelner Wetterereignisse als auch längerer 
und langfristig erwartbarer meteorologischer Verläufe – und nicht zuletzt auf den Spür-
sinn von Lebewesen – verweisen (DWb 30, Sp. 825-828; zit. nach der Online-Ausgabe: 
http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=DWB, 26. 6. 2018).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Abhandlungen

Frieder von Ammon

Goethes Fluchten *

Es macht die Klassizität Goethes aus, dass ihn jede Epoche aus ihrer je eigenen 
Perspektive lesen kann – und dass dabei jedes Mal neue Aspekte zum Vorschein 
kommen. Im Folgenden soll die Probe aufs Exempel gemacht und Goethe ganz ent-
schieden aus der Sicht der Gegenwart gelesen werden. Denn wenn man dies tut, 
stößt man auf Gesichtspunkte, die bisher nicht zum Kanon des gesicherten und an 
Schulen und Universitäten vermittelten Wissens über Goethe gehören, obwohl sie 
offensichtlich und gerade in der unmittelbaren Gegenwart von größter Aktualität 
sind. Die Rede ist von der Beobachtung, dass das Thema ›Flucht‹ bei Goethe – so-
wohl in seiner Literatur wie in seinem Leben – von einer geradezu staunenerregen-
den Präsenz und Persistenz ist. Immer wieder und in immer neuen Figurationen 
taucht dieses Thema bei ihm auf, sodass dabei insgesamt ein eindrucksvolles Spek-
trum an literarischen Darstellungen und lebensweltlichen Realisierungen von 
Flucht entsteht. Zugespitzt formuliert: Johann Wolfgang Goethe, der klassische 
Dichter Deutschlands, ist auch ein ›Klassiker der Flucht‹.

Um für diese These, die möglicherweise etwas überspitzt erscheinen könnte, einen 
ersten Beleg anzuführen, sei zunächst auf Die Leiden des jungen Werthers verwiesen 
und damit auf jenen Roman, dem Goethe seinen ersten europaweiten Ruhm ver-
dankte. Denn wie beginnt dieser Roman? Nach der kurzen Vorrede des fiktiven Her-
ausgebers liest man in Werthers erstem Brief an seinen Freund Wilhelm Folgendes:

Wie froh bin ich, daß ich weg bin! Bester Freund, was ist das Herz des Men-
schen! Dich zu verlassen, den ich so liebe, von dem ich unzertrennlich war, und 
froh zu seyn! Ich weis, du verzeihst mir’s. Waren nicht meine übrigen Verbindun-
gen recht ausgesucht vom Schicksaal, um ein Herz wie das meine zu ängstigen? 
Die arme Leonore! Und doch war ich unschuldig! Konnt ich dafür, daß, während 
die eigensinnigen Reize ihrer Schwester mir einen angenehmen Unterhalt ver-
schafften, daß eine Leidenschaft in dem armen Herzen sich bildete! Und doch – 
bin ich ganz unschuldig? Hab ich nicht ihre Empfindungen genährt? Hab ich 
mich nicht an denen ganz wahren Ausdrücken der Natur, die uns so oft zu lachen 
machten, so wenig lächerlich sie waren, selbst ergözt? Hab ich nicht – O was ist 
der Mensch, daß er über sich klagen darf! – Ich will, lieber Freund, ich verspreche 

* Dieser Beitrag basiert auf einem Vortrag, der zuerst bei der Tagung Flucht, Exil und Mi-
gration in der deutschsprachigen Literatur. Syrische und deutsche Germanistik im Dialog 
am 13. Oktober 2016 in Leipzig gehalten wurde. Die Vortragsform wurde beibehalten.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


58 Frieder von Ammon

Dir’s, ich will mich bessern, will nicht mehr das Bisgen Uebel, das das Schicksaal 
uns vorlegt, wiederkäuen, wie ich’s immer gethan habe. Ich will das Gegen-
wärtige genießen, und das Vergangene soll mir vergangen seyn. Gewiß Du hast 
recht, Bester: der Schmerzen wären minder unter den Menschen, wenn sie 
nicht – Gott weis, warum sie so gemacht sind – mit so viel Emsigkeit der Einbil-
dungskraft sich beschäftigten, die Erinnerungen des vergangenen Uebels zurück-
zurufen, eher denn eine gleichgültige Gegenwart zu tragen. (FA I, 8, S. 10, 12)

Werther hat also, offenbar in aller Eile und Heimlichkeit und ohne selbst seinen 
besten Freund vorher darüber informiert zu haben, seinen Heimatort verlassen und 
sich an einen anderen Ort begeben, um dort – so erfährt man kurz darauf – eine 
Erbschaftsangelegenheit für seine Mutter zu regeln. Dies ist der eine, gewisser-
maßen offizielle Grund für sein plötzliches Verschwinden. Der zweite und – wie 
man schon allein an der Platzierung und Gewichtung innerhalb des Briefes sehen 
kann – ungleich gewichtigere Grund dafür ist die erotische Dreiecks- bzw., wenn 
man Wilhelm mit einrechnet, Vierecks-Konstellation mit zwei Schwestern, in der 
Werther sich zuletzt befunden hatte und die offenbar so bedrängend und belastend 
geworden war, dass ihm kein anderer Ausweg mehr möglich schien, als diese Kon-
stellation hinter sich zu lassen, um dann an einem anderen Ort noch einmal ganz 
neu zu beginnen. Man könnte aber auch sagen: Der einzig mögliche Ausweg für 
Werther war die Flucht. Mit dieser Figuration von Flucht – die man im Hinblick 
auf eine tentative Typologie von Goethes Fluchten eine ›amouröse Flucht‹ nennen 
könnte – ist zugleich und untrennbar aber noch eine andere Figuration von Flucht 
verbunden, die man als eine ›soziale Flucht‹ bezeichnen könnte. Denn wie im wei-
teren Verlauf der Lektüre deutlich wird, flieht Werther auch aus der Enge der ge-
sellschaftlichen Verhältnisse, in denen er sich an seinem Heimatort befunden hatte. 
Und wohin flüchtet er? Die Fortsetzung des Briefes macht es deutlich:

Uebrigens find ich mich hier gar wohl. Die Einsamkeit ist meinem Herzen köst-
licher Balsam in dieser paradisischen Gegend, und diese Jahrszeit der Jugend 
wärmt mit aller Fülle mein oft schauderndes Herz. Jeder Baum, jede Hecke ist 
ein Straus von Blüten, und man möchte zur Mayenkäfer werden, um in dem Meer 
von Wohlgerüchen herumschweben, und alle seine Nahrung darinne finden zu 
können.

Die Stadt ist selbst unangenehm, dagegen rings umher eine unaussprechliche 
Schönheit der Natur. (FA I, 8, S. 12)

Werthers amouröse Flucht ist zugleich also eine Flucht aus der Stadt auf das Land, 
aus der Kultur in die Natur oder auch: aus der Enge ins Offene.

Das waren nun schon zwei Figurationen der Flucht, die sich allein im ersten Brief 
dieses Romans beobachten lassen, und weitere werden folgen: Am Ende des ersten 
Teils wird Werther fliehen, um sich aus der neuen, unerträglich gewordenen Drei-
ecks-Konstellation mit Lotte und Albert zu befreien – »Ich muß fort!«, heißt es hier 
wiederholt (FA I, 8, S. 114) –, und auch am Ende des Romans wird er fliehen: aus 
dem Leben in den Tod.

Dieser Beitrag hätte also auch ›Werthers Fluchten‹ heißen können, was zwar ein 
ergiebiges Thema gewesen wäre, was aber dem Thema ›Goethes Fluchten‹ in seiner 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


59Goethes Fluchten 

ganzen Vielschichtigkeit nicht gerecht geworden wäre. Denn neben den Fluchten 
Werthers kann man bei Goethe eben noch viele weitere Fluchten finden, und zwar, 
wie angedeutet, in seiner Literatur und in seinem Leben gleichermaßen. Um von 
jener zu diesem überzugehen, sei noch auf einen exemplarischen Fall einer – wie 
man im Hinblick auf die Typologie der Fluchten bei Goethe vielleicht sagen 
könnte – ›lebensweltlichen Flucht‹ eingegangen: den Beginn von Goethes Reise 
nach Italien. Im September 1786 ist Goethe bekanntlich aus Karlsbad, wo er sich 
wie im Jahr zuvor zur Kur aufhielt, insgeheim aber Vorbereitungen für seine Reise 
traf, über die er mit Ausnahme seines Dieners und Herzog Carl Augusts niemanden 
in Kenntnis gesetzt hatte, in aller Frühe und ohne sich von jemandem zu ver-
abschieden, in Richtung Italien abgereist. Eine heikle Sache war das zumal im Hin-
blick auf die Liebesbeziehung zu Charlotte von Stein, die für Goethe damals ein 
äußerst quälendes Stadium erreicht hatte, aus dem er sich befreien musste. Dass er 
Charlotte von Stein mit seiner unangekündigten Abreise zutiefst verletzen würde, 
war ihm klar.

Im Tagebuch der Italienischen Reise, das Goethe auf der Reise für Charlotte von 
Stein angefertigt hat, hat er diese Abreise wie folgt festgehalten:

d 3 Sept früh 3 Uhr stahl ich mich aus dem Carlsbad weg, man hätte mich sonst 
nicht fortgelassen. Man merckte wohl daß ich fort wollte; die Gräfinn L setzte 
auch einen entsetzlichen Trumpf drauf; ich lies mich aber nicht hindern, denn es 
war Zeit. (FA I, 15.1, S. 604)

In seiner Dichte und Prägnanz ist dieser Absatz bemerkenswert; in nicht mehr als 
zwei Sätzen wird in größter Suggestivität die Situation zu Beginn der Italien-Reise 
umrissen, und Goethe erscheint dabei wie ein heroisch Flüchtender oder auch ein 
Held der Flucht, der sich von den Gegenkräften der Gesellschaft nicht auf seinem 
Weg aufhalten lässt. In mancher Hinsicht ist diese Flucht derjenigen zu Beginn des 
Werther also gar nicht so unähnlich: Wieder begegnet dem Leser hier ein männ-
liches Ich, das aus der gesellschaftlichen Enge seines bisherigen Aufenthalts-
ortes entflieht. Und auch diese soziale war zugleich eine amouröse Flucht: »denn es 
war Zeit«.

Ein zentraler Unterschied besteht freilich im Hinblick auf den jeweiligen Gattungs-
zusammenhang: Insofern könnte man – um die Typologie der Fluchten bei Goethe 
zu erweitern – neben der literarischen und der lebensweltlichen, der amourösen 
und der sozialen auch die ›fiktionale‹ von der ›faktualen Flucht‹ unterscheiden, was 
in diesem Fall auf die verschiedenen Realitätsbezüge der Gattungen Roman und 
Tagebuch bezogen wäre. Gemeinsam haben die beiden Beispiele neben den bereits 
erwähnten inhaltlichen Aspekten, dass sie jeweils glänzend formuliert sind, so glän-
zend, dass man sich zu fragen beginnt, ob Goethe bei der Anfertigung des Tage-
buchs nicht schon an eine spätere Veröffentlichung dachte.

Wie angedeutet, gibt es bei Goethe aber noch viel mehr Beispiele für solche (und 
andere) Fluchten. Um nur einige andere bekannte Texte zu nennen, in denen dieses 
Thema eine Rolle spielt: Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten, Herrmann 
und Dorothea, Die Wahlverwandtschaften, West-östlicher Divan, Campagne in 
Frankreich, Faust. Auch auf Iphigenie auf Tauris könnte man in diesem Zusammen-
hang verweisen, denn hier besteht die entscheidende Schlusspointe ja darin, dass 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


60 Frieder von Ammon

Iphigenie nicht, wie ihr Bruder das möchte, aus Tauris flieht, sondern dort verweilt. 
Auch eine bewusst unterlassene Flucht aber gehört in das Spektrum der Fluchten.

Im Hinblick auf Goethes Leben könnte man ebenfalls weitere Fluchten nennen: 
seine überstürzte Abreise aus Frankfurt im Jahr 1775 etwa oder, viele Jahrzehnte 
später, seine Flucht nach Dornburg, um nicht am Begräbnis Großherzog Carl 
Augusts teilnehmen zu müssen und stattdessen Raum für die eigene Trauer zu ge-
winnen. Dieser Fülle der Fluchten in verschiedenen Formen und auf verschiedenen 
Ebenen entspricht auch ein lexikalischer Reichtum, von dem man sich bei einem 
Blick in das Goethe-Wörterbuch schnell überzeugen kann: Neben ›Flucht‹, ›flucht-
artig‹, ›flüchten‹ etc. hat Goethe in diesem Zusammenhang auch einige weniger 
gebräuchliche Wörter verwendet, so zum Beispiel das Wort »Flüchtlingsgefühl«, 
mit dem er seine Emotionen beschrieben hat, als er sich im Jahr 1792 nach dem 
Feldzug in Frankreich in Pempelfort einem Flüchtlingstross anschloss. Bemerkens-
wert ist auch das Wort »Fluchtgefühl«, das er ebenfalls im Zusammenhang mit 
diesem Feldzug gebraucht hat; er selbst hat es näher bestimmt als »ein umgekehrtes 
Heimweh«: »eine Sehnsucht in’s Weite, statt in’s Enge«.1

Goethe indes ist nicht der einzige Autor der deutschsprachigen Literatur, dem die 
Bezeichnung ›Klassiker der Flucht‹ zukommt. Wie Wilfried Barner in einem eben-
falls klassisch zu nennenden Aufsatz gezeigt hat,2 ist der erste von ihnen Lessing, 
der im Jahr 1760 sang- und klanglos aus Berlin verschwand und nach Breslau ging, 
um dort in den Dienst des preußischen Generals Friedrich von Tauentzien zu tre-
ten – ohne dies aber selbst seinen engsten Freunden, darunter Moses Mendelssohn, 
Friedrich Nicolai und Karl Wilhelm Ramler, angekündigt und auch ohne sich von 
ihnen verabschiedet zu haben, womit er verständlicherweise erhebliches Befremden 
bei ihnen auslöste. Das ist nur ein Beispiel für mehrere ähnliche Fluchten, darunter 
auch eine – allerdings gescheiterte – Flucht nach Italien sowie zahlreiche, wie 
 Barner es nennt, »imaginierte« (in der hier verwendeten Begrifflichkeit also ›litera-
rische‹) Fluchten, zumal in seinen Dramen und dort vor allem in Minna von 
 Barnhelm, wo etwa Werner Franciska am Ende fragt: »Zöge Sie wohl auch mit 
nach Persien?«.3 Wie man weiß, kommt es dazu nicht, doch das ändert nichts 
daran, wie zentral das Fluchtmotiv für Minna von Barnhelm wie für Lessing insge-
samt ist. Dazu Barner:

Lessings Fluchten, die realen wie die theatral imaginierten, bilden […] mehr als 
Arabesken eines ›unbürgerlichen‹ Schriftstellerlebens. Die Fluchten aus Leipzig 
nach Berlin und aus Berlin nach Breslau sind zweifellos Ausdruck tiefgreifender 
›Krisen‹ mit der Hoffnung auf neue belletristische Entfaltungsbereiche. Und sie 
brachten denn auch Durchbruch zu neuen Feldern. In Berlin öffneten sich viel-
versprechende Möglichkeiten des Journalismus, der Kritik, der Theaterschrift-
stellerei. Breslau wurde zum Fundament der ›antiquarischen‹ Periode und – der 

1 GWb, Bd. 3, Sp. 771-774; hier Sp. 772.
2 Wilfried Barner: Lessings Fluchten. In: ders.: »Laut denken mit einem Freunde«. Lessing- 

Studien. Hrsg. von Kai Bremer. Göttingen 2017, S. 379-388 (zuerst in Lessings Skandale. 
Hrsg. von Jürgen Stenzel u. Roman Lach. Tübingen 2005, S. 69-78).

3 Gotthold Ephraim Lessing: Minna von Barnhelm. Hamburgische Dramaturgie. Werke 
1767-1769. Hrsg. von Klaus Bohnen. Berlin 2010, S. 110.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


61Goethes Fluchten 

Minna von Barnhelm. Selbst die bloß versuchte ›Flucht‹ nach Italien wandelte 
sich schließlich zur – auch resignativen – Entscheidung, das Wolfenbütteler 
›Amt‹ anzunehmen.4

Bereits Lessing ist also ein Klassiker der Flucht und es wäre reizvoll, ihn und Goe-
the in dieser Hinsicht miteinander zu vergleichen; dabei kämen einige Gemeinsam-
keiten, aber auch signifikante Unterschiede heraus, deren wichtigster sicherlich die 
Tatsache ist, dass Goethes Flucht nach Italien gelungen ist. Und noch ein dritter 
Name ist zu nennen: nämlich Schiller, der bekanntlich gemeinsam mit seinem Freund 
Andreas Streicher im Jahr 1782 von Stuttgart nach Mannheim floh. Auch diese 
Flucht – von der Streicher packend erzählt hat5 – gelang und hatte nicht unbeträcht-
liche Auswirkungen auf den weiteren Verlauf der deutschen Literatur geschichte. 
Man könnte hier also eine größere komparatistische Untersuchung anschließen.

Im Folgenden soll es jedoch nur um Goethe gehen, und es sollen auch nur zwei 
Figurationen der Flucht bei ihm genauer in den Blick genommen werden, wobei es 
sich ausschließlich um literarische Fluchten handelt. Die Beschäftigung mit Goethes 
Biographie, so reizvoll sie ist, sei anderen überlassen: zum Beispiel Michael Jaeger, 
der vor Kurzem erst einen Essay mit dem Titel Salto mortale. Goethes Flucht nach 
Italien veröffentlicht hat, in dem er dieses, wie er zeigt, in seiner Bedeutung gar 
nicht zu überschätzende Ereignis minuziös nachzeichnet;6 oder Richard  Friedenthal, 
der demselben Thema in seiner Goethe-Biographie ein erhellendes Kapitel gewid-
met hat. »Flucht« ist es überschrieben und es wird durch die folgenden, treffenden 
Sätze eingeleitet: »Goethes eigentümlich privilegierte Stellung in Weimar hat es ihm 
erlaubt, vielfach zu flüchten. Zuweilen ist er auch in Begleitung des Herzogs gereist, 
was wiederum nicht selten eine Art Flucht der beiden war«.7 Wie man sieht, wäre 
die Typologie von Goethes Fluchten also um den überaus interessanten Typus der 
›Flucht zu zweit‹ zu erweitern. Und auch damit wäre noch nicht das ganze Spek-
trum abgedeckt.

I. Fliehkräfte der Moderne: »Herrmann und Dorothea«

Als Erstes sei Herrmann und Dorothea in den Blick genommen – ein Text, der im 
19. Jahrhundert Goethes populärster war, spätestens seit der zweiten Hälfte des 
20. Jahrhunderts aber einen schlechten Ruf hat:8 Trotz wiederholter Einsprüche 

4 Barner (Anm. 2), S. 388.
5 Andreas Streicher: Schiller’s Flucht von Stuttgart und Aufenthalt in Mannheim von 1782 

bis 1785. Stuttgart, Augsburg 1836.
6 Michael Jaeger: Salto mortale. Goethes Flucht nach Italien. Ein philologischer Essay. 

Würzburg 2018. Vgl. dazu die Rezension von Albert Meier in diesem Band, S. 258 f.
7 Richard Friedenthal: Goethe. Sein Leben und seine Zeit. München 1999, S. 249-259; hier 

S. 249.
8 Zur Rezeptionsgeschichte von Herrmann und Dorothea und auch für einen allgemeinen 

Überblick über diesen Text vgl. nach wie vor Yahya Elsaghe: Art. Herrmann und Doro-
thea. In: Goethe-Handbuch, Bd. 1, S. 519-537, und Paul Michael Lützeler: Hermann und 
Dorothea (1797). In: Goethes Erzählwerk. Hrsg. von Paul Michael Lützeler u. James 
E. McLeod. Stuttgart 1998, S. 216-265; hier S. 216-248.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


62 Frieder von Ammon

von Seiten der Forschung9 gilt er auch heute noch meist als biedermeierlich-idyl-
lisierend und bürgerlich, allzu bürgerlich, oder schlimmer noch: einfach nur als 
langweilig. Entsprechend wird das literarische Experiment, das Goethe in Herr-
mann und Dorothea unternommen hat – nämlich einen aktuellen Stoff in der Form 
des antiken Epos zu behandeln –, in der Regel als gescheitert angesehen. Aus der 
Perspektive der unmittelbaren Gegenwart stellt sich dies freilich anders dar, denn 
aus dieser Perspektive wird der Text erkennbar als das, was er unter anderem auch  
ist, was unter den anderen Zeitumständen der vergangenen Jahrzehnte aber (zu-
mindest hierzulande10) nicht gleichermaßen deutlich wurde: Herrmann und Doro-
thea ist ein veritables ›Flucht-Epos‹ und als solches von größter Aktualität (wenn-
gleich man sich vor einer »tagespolitischen Nutzbarmachung« hüten sollte11). Hier 
hat man es nun mit einer anderen Art von Flucht zu tun: nicht mehr, wie bei den 
bishe rigen Beispielen, mit dem – um das Goethe-Wörterbuch zu zitieren – »Sich- 
lösen aus emotional bedrängenden Umständen«,12 sondern mit Flucht im Sinne  
des »Davoneilen[s] […] vor einer unmittelbaren Bedrohung« bzw. genauer: des 
»Davoneilen[s] in Krieg und Kampf […] auch als Folge von Vertreibung«.13 Ein 
weiterer Unterschied besteht darin, dass man es jetzt mit keiner individuellen 
Flucht mehr zu tun hat, sondern mit einer kollektiven: nicht mehr um den Einzel-
nen und seine Ver strickungen also geht es, sondern um die einer ganzen Gruppe 
von Menschen. Es ist klar, dass Goethe, als er Herrmann und Dorothea im Jahr 
1797 schrieb, neben seiner wahrscheinlich wichtigsten Quelle, einem Bericht über 
die Vertreibung der Protestanten aus dem Salzburger Land in den Jahren 1731/32, 
Ereignisse im Zusammenhang mit der Französischen Revolution vor Augen hatte, 
zumal die Erfahrungen, die er fünf Jahre zuvor beim Feldzug in Frankreich gemacht 
hatte; damals war er mit entsprechenden Aspekten des Themas ›Flucht‹ in enge Be-
rührung gekommen.14

Wie im Werther wird dieses Thema auch in Herrmann und Dorothea gleich zu 
Beginn eingeführt: Die namenlose deutsche Kleinstadt, die den Schauplatz des Tex-
tes bildet, ist fast menschenleer, weil die meisten ihrer Bewohner sich vor die Tore 
der Stadt begeben haben, um dort den Zug von Menschen zu beobachten, die auf 

 9 Vgl. etwa Wolfgang Martens: Halten und dauern? Gedanken zu Goethes »Hermann 
und Dorothea«. In: Verlorene Klassik? Ein Symposium. Hrsg. von Wolfgang Wittkowski. 
Tübingen 1988, S. 79-93, und Gerhard Kaiser: Französische Revolution und deutsche 
Hexameter. Goethes »Hermann und Dorothea« nach 200 Jahren. Ein Vortrag. In: Poetica 
(1998) 30, S. 81-97.

10 Die englischsprachige Goethe-Forschung war hier hellhöriger; siehe Louis F. Helbig: 
Goethe’s »Herrmann und Dorothea« as a Refugee Epic. In: Alexej Urginski (Hrsg.): 
Goethe in the Twentieth Century. New York u. a. 1987, S. 139-146, und Charlotte 
M. Craig: Bourgeois Settled Versus Bourgeois Unsettled. In: Germanic Notes (1990) 21, 
S. 5-9.

11 Darauf hat zu Recht Philipp Hartmann hingewiesen: Das Leiden anderer erzählen? Über 
epische Distanz in »Herrmann und Dorothea«. In GJb 2017, S. 369-375; hier S. 375.

12 GWb, Bd. 3, Sp. 771.
13 Ebd.
14 Vgl. dazu die glänzende Untersuchung von Gustav Seibt: Mit einer Art von Wut. Goethe 

in der Revolution. München 2014.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


63Goethes Fluchten 

der Flucht vor dem französischen Revolutionsheer ihre linksrheinischen Besitzungen  
verlassen haben und nun auf der Suche nach einer neuen Heimat sind. Nach seiner 
Rückkehr kommentiert der Apotheker der Stadt diese Neugier seiner Nachbarn 
»beinahe verdrießlich«:

So sind die Menschen fürwahr! und einer ist doch wie der andre,
Daß er zu gaffen sich freut, wenn den Nächsten ein Unglück befället!
Läuft doch jeder, die Flamme zu sehn, die verderblich emporschlägt,
Jeder den armen Verbrecher, der peinlich zum Tode geführt wird.
Jeder spaziert nun hinaus, zu schauen der guten Vertriebnen
Elend, und niemand bedenkt, daß ihn das ähnliche Schicksal
Auch, vielleicht zunächst, betreffen kann, oder doch künftig.
Unverzeihlich find’ ich den Leichtsinn; doch liegt er im Menschen.
(FA I, 8, S. 810)

Zu einem frühen Zeitpunkt wird hier also das Thema Elends-Voyeurismus ange-
sprochen oder mit dem Titel von Susan Sontags berühmtem Essay: das Problem, 
das Leiden anderer zu betrachten.15 Wichtiger noch aber ist, dass der Apotheker – 
der keineswegs nur die spießbürgerliche Figur ist, als die er oft aufgefasst wird – die 
Flucht als eine menschliche Grunderfahrung betrachtet, als eine Erfahrung also, 
mit der jeder sozusagen ständig rechnen muss. Der Apotheker weiß, wovon er 
spricht, denn er selbst hat vor 20 Jahren einen verheerenden Stadtbrand miterlebt, 
in dessen Folge auch er hatte fliehen müssen. Der Apotheker übrigens scheint sei-
nen Horaz gelesen zu haben, denn in seiner Rede klingt ein berühmtes Zitat aus den 
Epistulae an: »nam tua res agitur, paries cum proximus ardet« – »Geht’s doch um 
dich auch, steht deines Nachbarn Hauswand in Flammen«.16 Nicht nur der 
Elends-Voyeurismus wird also von ihm verurteilt, sondern auch die sich dahinter 
verbergende Gleichgültigkeit vieler Menschen gegenüber dem Schicksal derer, die 
gerade flüchten müssen, denn dieses Schicksal kann jeden treffen, jederzeit; gleich-
gültig kann somit nur derjenige sein, der nicht begriffen hat, dass das Flüch-
ten-Müssen in der Tat eine menschliche Grunderfahrung ist.

Darauf folgt die Beschreibung des Flüchtlingszugs – eine Textpassage, die heute 
viel zu wenig bekannt ist, obwohl es in der deutschsprachigen Literatur nur wenige 
Passagen geben dürfte, in denen dieses Thema so ausführlich, detailliert und dif-
ferenziert behandelt wird. Bezeichnenderweise reflektieren die Figuren vor Beginn 
der Beschreibung nämlich darüber, wie von dem Flüchtlingszug überhaupt an-
gemessen zu erzählen wäre; dabei geht es weniger um eine Aktualisierung des Un-
sagbarkeits-Topos als um das erwähnte Voyeurismus-Problem: Wie also kann man 
von einem Flüchtlingszug erzählen, ohne dabei selbst zum Voyeur zu werden und 

15 Susan Sontag: Regarding the Pain of Others. New York 2003. Die deutsche Übersetzung 
ist zeitgleich erschienen; dies.: Das Leiden anderer betrachten. Aus dem Amerikanischen 
von Reinhard Kaiser. München, Wien 2003. Diesem Thema weiter nachgegangen ist 
Hartmann (Anm. 11).

16 Q. Horatius Flaccus: Satiren – Briefe. Sermones – Epistulae. Lateinisch – deutsch. Übers. 
von Gerd Herrmann. Hrsg. von Gerhard Fink. Düsseldorf, Zürich 2000, S. 212 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


64 Frieder von Ammon

den Voyeurismus des Publikums zu bedienen? Wenn er seine Figuren darüber dis-
kutieren lässt, stellt sich natürlich auch die Frage, wie Goethe selbst dieses Problem 
gelöst hat. Er hat es mit Hilfe eines Kunstgriffs aus der antiken Literatur gelöst: 
einem Botenbericht. Der Flüchtlingszug wird also nicht direkt vom Erzähler 
geschil dert, sondern vermittelt durch eine Figur (wiederum ist es der Apotheker), 
die berich tet, was sie gesehen hat, und dabei bemüht ist, eine angemessene Erzähl-
weise zu finden und den Voyeurismus der Zuhörer (und Leser) eben gerade nicht 
zu bedienen:

Und wer erzählet es wohl, das mannigfaltigste Elend!
Schon von ferne sahn wir den Staub, noch eh’ wir die Wiesen
Abwärts kamen; der Zug war schon von Hügel zu Hügel,
Unabsehlich dahin, man konnte wenig erkennen.
Als wir nun aber den Weg, der quer durchs Tal geht, erreichten,
War Gedräng’ und Getümmel noch groß der Wandrer und Wagen.
Leider sahen wir noch genug der Armen vorbeiziehn,
Konnten einzeln erfahren, wie bitter die schmerzliche Flucht sei,
Und wie froh das Gefühl des eilig geretteten Lebens.
Traurig war es zu sehn, die mannigfaltige Habe,
Die ein Haus nur verbirgt, das wohlversehne, und die ein
Guter Wirt umher an die rechten Stellen gesetzt hat,
Immer bereit zum Gebrauche, denn alles ist nötig und nützlich;
Nun zu sehen das alles, auf mancherlei Wagen und Karren
Durch einander geladen, mit Übereilung geflüchtet.
Über dem Schranke liegt das Sieb und die wollene Decke;
In dem Backtrog das Bett, und das Leintuch über dem Spiegel.
Ach! und es nimmt die Gefahr, wie wir beim Brande vor zwanzig
Jahren auch wohl gesehn, dem Menschen alle Besinnung,
Daß er das Unbedeutende faßt, und das Teure zurückläßt.
Also führten auch hier, mit unbesonnener Sorgfalt,
Schlechte Dinge sie fort, die Ochsen und Pferde beschwerend:
Alte Bretter und Fässer, den Gänsestall und den Käfig.
Auch so keuchten die Weiber und Kinder mit Bündeln sich schleppend,
Unter Körben und Butten voll Sachen keines Gebrauches;
Denn es verläßt der Mensch so ungern das Letzte der Habe.
Und so zog auf dem staubigen Weg der drängende Zug fort,
Ordnungslos und verwirrt. Mit schwächeren Tieren, der eine,
Wünschte langsam zu fahren, ein anderer emsig zu eilen.
Da entstand ein Geschrei der gequetschten Weiber und Kinder,
Und ein Blöken des Viehes, dazwischen der Hunde Gepelfer,
Und ein Wehlaut der Alten und Kranken, die hoch auf dem schweren
Übergepackten Wagen auf Betten saßen und schwankten.
Aber, aus dem Gleise gedrängt, nach dem Rande des Hochwegs
Irrte das knarrende Rad; es stürzt’ in den Graben das Fuhrwerk,
Umgeschlagen, und weit hin entstürzten im Schwunge die Menschen,
Mit entsetzlichem Schrein, in das Feld hin, aber doch glücklich.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


65Goethes Fluchten 

Später stürzten die Kasten, und fielen näher dem Wagen.
Wahrlich, wer im Fallen sie sah, der erwartete nun sie
Unter der Last der Kisten und Schränke zerschmettert zu schauen.
Und so lag zerbrochen der Wagen, und hülflos die Menschen;
Denn die übrigen gingen und zogen eilig vorüber,
Nur sich selber bedenkend und hingerissen vom Strome.
(FA I, 8, S. 811 f.)

Entscheidend bei dieser Beschreibung ist ihre Form, denn diese ist gleichsam dop-
pelt gebrochen, zum einen durch die erwähnte Vermitteltheit: Es ist der Apotheker 
und damit einer der exemplarischen Stadtbürger, der erzählt; entsprechend werden 
von ihm die mit der erzwungenen Aufgabe eines »wohlversehne[n]« Hauses ver-
bundenen Aspekte (aber keineswegs nur diese) besonders hervorgehoben. Zum 
anderen ist es die homerische Form, die auf den ersten Blick in einem denkbar 
großen Kontrast zu dem Beschriebenen steht. Von einer Verharmlosung, wie sie 
Herrmann und Dorothea gerne zum Vorwurf gemacht wird, kann hier jedoch keine 
Rede sein: Vielmehr trägt die homerische Form dazu bei, Flucht als eine überzeit-
liche Erfahrung erkennbar zu machen, eben als eine menschliche Grunderfahrung, 
die in der Antike genauso aktuell ist wie in der Moderne. Hinzu kommt die Tat-
sache, dass das Gleichmaß des Hexameters an einer Stelle planvoll aus dem Takt 
gebracht wird, und zwar dann, wenn von dem umgestürzten Wagen die Rede ist: 
»es stürzt’ in den Graben das Fuhrwerk, / Umgeschlagen, und weit hin entstürzten 
im Schwunge die Menschen«. So ehern ist die homerische Form demnach nicht, 
dass sie angesichts solcher Ereignisse nicht auch »aus dem Gleise gedrängt« werden 
könnte; in der Form des Textes zeigt sich hier gleichsam ein Riss.

Herrmann und Dorothea hat im Hinblick auf das Thema ›Flucht‹ aber noch 
mehr zu bieten, wobei an erster Stelle die Liebesgeschichte zwischen den beiden 
Hauptfiguren zu nennen ist: Herrmann, der Sohn des vermögenden Gastwirts, und 
Dorothea, die Flüchtende, die im Zuge der Revolution nicht nur ihre Heimat, son-
dern auch ihren ersten Verlobten verloren hat. Bekanntlich endet diese Geschichte 
mit einer Verlobung, womit ein glücklicher Ausgang der Ereignisse in Aussicht ge-
stellt wird, zumindest für die Hauptfiguren. Hinzu kommen die ausführlichen 
Diskussionen der Figuren über das Thema ›Flucht‹, unter anderem über den ange-
messenen Umgang mit den Flüchtenden, wobei durchaus unterschiedliche Posi-
tionen formuliert werden, die von Herrmanns empathiegeleiteter Hilfsbereitschaft 
bis zu der erfahrungsgesättigten Resignation des Richters reichen. Philipp  Hartmann 
hat diese Vielstimmigkeit einleuchtend als Goethes Versuch, »die Konfrontation mit 
dem Leiden anderer in einen rationalen und vielstimmigen Diskurs zu überführen«, 
interpretiert.17 Signifikant sind vor allem aber auch die in diesem Text angestellten 
Reflexionen über die Ursachen der Flucht. In ihrer dramatischen Schlussrede zitiert 
Dorothea die Worte, mit denen sich ihr erster Verlobter von ihr verabschiedet hatte, 
bevor er sich auf den Weg nach Paris machte, um dort für die Werte der Revolution 
zu kämpfen (und zu sterben):

17 Hartmann (Anm. 11), S. 369.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


66 Frieder von Ammon

[…] Ich gehe; denn Alles bewegt sich
Jetzt auf Erden einmal, es scheint sich Alles zu trennen.
Grundgesetze lösen sich auf der festesten Staaten,
Und es lös’t der Besitz sich los vom alten Besitzer,
Freund sich los von Freund; so lös’t sich Liebe von Liebe.
(FA I, 8, S. 881)

Wiederum doppelt perspektivisch gebrochen (durch den toten Verlobten und seine 
sich auf der Flucht befindende Verlobte) stellt Goethe hier seiner Gegenwart eine 
Diagnose und was er diagnostiziert, ist die Auflösung der bisher geltenden Welt-
ordnung im Zuge einer umfassenden Umbruchsbewegung, einer Bewegung, die in 
der Tat alles erfasst: von der Staats- über die Besitz- bis hin zur Liebesordnung. Es 
liegt auf der Hand, dass Goethe dabei die Französische Revolution im Sinn hatte, 
die er, wie bekannt, kritisch gesehen hat. In Herrmann und Dorothea zeigt sich je-
doch wieder einmal, dass Goethe in seinen literarischen Texten oft differenzierter 
mit den Problemen seiner Zeit umgeht als in sonstigen Äußerungen: Im Hinblick 
auf diesen Text kann von einer eindeutigen Verurteilung der Französischen Revolu-
tion nämlich keineswegs gesprochen werden, schon allein deshalb nicht, weil sie 
nicht als Ursache, sondern als Folge einer größeren epochalen Bewegung verstan-
den wird. Goethe stellt mit der Gegenwart hier also auch der beginnenden Mo-
derne eine Diagnose, indem er einige der – um den Titel einer einschlägigen Unter-
suchung Dirk von Petersdorffs zu zitieren – »Fliehkräfte« benennt, die diese Epoche  
kennzeichnen.18 Man könnte somit sagen, dass die Flüchtlinge in Herrmann und 
Dorothea nicht nur auf der Flucht vor der Französischen Revolution sind, sondern 
dass sie sich gewissermaßen auch auf der Flucht vor der Moderne befinden, in der 
alle bisher geltenden Normen brüchig geworden sind und noch nicht absehbar ist, 
durch welche neuen Normen sie ersetzt werden könnten. Die Frage, ob sich die 
Synthese als haltbar erweisen wird, die der Text durch die eheliche Verbindung von 
dem für die »deutsche Alternative von Evolution und Kontinuität« stehenden Herr-
mann und der für »Revolution und Diskontinuität in Frankreich« stehenden Doro-
thea andeutet,19 bleibt am Ende ebenso offen wie die Frage nach dem weiteren 
Schicksal der Flüchtenden, denen es im Unterschied zu Dorothea nicht gelungen ist, 
in der namenlosen deutschen Kleinstadt eine neue Existenz aufzubauen. Das aber 
heißt: In Herrmann und Dorothea führt das Thema ›Flucht‹ mitten hinein in eine 
Grundproblematik der Epoche. Oder anders formuliert: Trotz der Überzeitlichkeit 
dieses Themas wird in diesem ›Flucht-Epos‹ ein spezifischer Problemzusammen-
hang zwischen Flucht und Moderne erkennbar, der mit dem scheinbar glücklichen 
Ausgang dieses Textes keineswegs abgegolten ist.

18 Dirk von Petersdorff: Fliehkräfte der Moderne. Zur Ich-Konstitution in der Lyrik des 
20. Jahrhunderts. Tübingen 2005.

19 Lützeler (Anm. 8), S. 264.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


67Goethes Fluchten 

II. Poeta fugiens: »Hegire«

Der zweite Text, der hier etwas ausführlicher behandelt werden soll, ist Hegire, das 
den West-östlichen Divan einleitende Gedicht. Dieses Gedicht darf nicht fehlen, 
wenn es um das Thema ›Flucht‹ bei Goethe geht:

Nord und West und Süd zersplittern,
Throne bersten, Reiche zittern,
Flüchte du, im reinen Osten
Patriarchenluft zu kosten,
Unter Lieben, Trinken, Singen,
Soll dich Chisers Quell verjüngen.

Dort, im Reinen und im Rechten,
Will ich menschlichen Geschlechten
In des Ursprungs Tiefe dringen,
Wo sie noch von Gott empfingen
Himmelslehr’ in Erdesprachen,
Und sich nicht den Kopf zerbrachen.

Wo sie Väter hoch verehrten,
Jeden fremden Dienst verwehrten;
Will mich freun der Jugendschranke:
Glaube weit, eng der Gedanke,
Wie das Wort so wichtig dort war.
Weil es ein gesprochen Wort war.

Will mich unter Hirten mischen,
An Oasen mich erfrischen,
Wenn mit Caravanen wandle,
Schawl, Caffee und Moschus handle.
Jeden Pfad will ich betreten
Von der Wüste zu den Städten.

Bösen Felsweg auf und nieder
Trösten Hafis deine Lieder,
Wenn der Führer mit Entzücken,
Von des Maulthiers hohem Rücken,
Singt, die Sterne zu erwecken,
Und die Räuber zu erschrecken.

Will in Bädern und in Schenken
Heil’ger Hafis dein gedenken,
Wenn den Schleyer Liebchen lüftet,
Schüttlend Ambralocken düftet.
Ja des Dichters Liebeflüstern
Mache selbst die Huris lüstern.

Wolltet ihr ihm dies beneiden,
Oder etwa gar verleiden;

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


68 Frieder von Ammon

Wisset nur, daß Dichterworte
Um des Paradieses Pforte
Immer leise klopfend schweben,
Sich erbittend ew’ges Leben.20

Offensichtlich hat man es hier wiederum mit einer ganz anderen Figuration von 
Flucht zu tun, die man mit Hendrik Birus als eine »imaginäre Flucht« bezeichnen 
könnte.21 Zuvor ist aber festzuhalten, dass diese Flucht nicht mehr im Bereich der 
Epik stattfindet, sondern in der Lyrik; die poetologischen Rahmenbedingungen 
sind somit gänzlich andere, wenn man einmal von dem experimentellen Grundzug 
der beiden Texte absieht. Außerdem hat man es auch hier wieder mit einer individu-
ellen Flucht zu tun, deren Ausgangspunkt – anders als im Fall des Werther oder der 
›Flucht nach Italien‹ – jedoch nicht die persönliche Krise eines Einzelnen ist, son-
dern – wie in Herrmann und Dorothea – eine Umbruchssituation epochalen und 
globalen Ausmaßes. Sie betrifft in der Tat die gesamte Welt: »Nord und West und 
Süd«. Ausgenommen bleibt nur der Osten. Den historischen Hintergrund dieser 
Situation bilden die Befreiungskriege, deren Auswirkungen Goethe in Weimar be-
kanntlich hautnah erlebt hat. Entscheidend ist aber, dass das Gedicht seinen Ent-
stehungskontext entschieden übersteigt; auch in ihm geht es also zugleich mit 
einem konkreten historischen Ereigniszusammenhang um die Moderne generell.

Das Individuum, das sich hier auf die Flucht begibt, ist eine Dichterfigur. Anders 
als in anderen Gedichten des Divan ist die Rollenhaftigkeit der Rede an dieser ex-
ponierten Stelle aber noch reduziert; Goethe spricht durchaus also auch in seinem 
eigenen Namen, wenn er das poetologische Programm seines Gedichtbandes ent-
faltet. Der Kern dieses Programms ist die Flucht der Dichterfigur aus dem zerfallen-
den Europa in den »reinen Osten«. Diese Flucht ist freilich keine reale, sondern 
eben eine imaginäre: Ihr Vehikel ist somit nicht das Pferd oder die Kutsche, sondern 
die Lektüre (und zwar orientalischer Primär- wie orientalistischer Sekundärlitera-
tur gleichermaßen) und die von dieser Lektüre angeregte dichterische Produktion. 
Vor dem Hintergrund der Arbeiten des Orientalisten Joseph von Hammer- Purgstall, 
insbesondere seiner Hafis-Übersetzung und der von ihm herausgegebenen Zeit-
schrift Fundgruben des Orients, werden im Gedicht explizit der persische Dichter 
Hafis und die arabischen Moallakat erwähnt, implizit wird außerdem auf das Alte 
Testament und den Koran verwiesen. All diese Texte sind nicht nur räumlich mit-
einander verbunden durch ihre Herkunft aus dem Orient, sondern auch zeitlich 
durch ihre Herkunft aus der Vormoderne. Aufgrund dieser doppelten Fremdheit 

20 Johann Wolfgang Goethe: »West-östlicher Divan«. Neue, völlig revidierte Ausgabe. 
Hrsg. von Hendrik Birus. 2 Bde. Berlin 2010, S. 12 f. Zum Folgenden vgl. den Kommen-
tar zu diesem Gedicht (ebd., Bd. 2, S. 882-896), des Weiteren Hendrik Birus: »Hegire«. 
Poetische Emigration. In: Gedichte von Johann Wolfgang Goethe. Hrsg. von Bernd 
Witte. Stuttgart 1998, S. 186-200, und Andrea Polaschegg: Die stete Plötzlichkeit des 
Fremd-Gehens. Morphologie, Erotik und orientalische Autorschaft in Goethes »West- 
östlichem Divan«. In: Carsten Rohde, Thorsten Valk (Hrsg.): Goethes Liebeslyrik. Se-
mantiken der Leidenschaft um 1800. Berlin 2013, S. 279-297.

21 Goethe: Divan (Anm. 20), Bd. 2, S. 883.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


69Goethes Fluchten 

eignen sie sich als Remedium für die der europäischen Moderne und ihrer Folge-
erscheinungen müde gewordene Dichterfigur, die hier demnach ganz bewusst eine 
Form des Eskapismus betreibt. Dazu passt auch Goethes briefliche Erläuterung des 
Titels Hegire: »[…] man flüchtet aus der Zeit in ferne Jahrhunderte und Gegenden, 
wo man sich etwa Paradiesähnliches erwartet«.22 In einem anderen Brief schreibt 
er: »Ich segne meinen Entschluß zu dieser Hegire, denn ich bin dadurch der Zeit 
und dem lieben Mittel-Europa entrückt, welches für eine große Gunst des Himmels 
anzusehen ist, die nicht einem jeden widerfährt«.23 Ein Dichter flieht aus der ihn 
umgebenden, von Unordnung und Unruhe gekennzeichneten Wirklichkeit also 
kraft seiner Imagination in eine räumlich wie zeitlich weit entfernte poetische Welt, 
um auf diese Weise den Zumutungen der eigenen Gegenwart zu entgehen: Um sich 
klarzumachen, wie merkwürdig dieses Programm eigentlich ist, stelle man sich vor, 
ein Dichter in Damaskus käme heute auf die Idee, sich mit der vormodernen deut-
schen Literatur und Kultur zu beschäftigen, um auf diese Weise dem syrischen 
Bürgerkrieg zu entkommen.

Wie auch immer: Heinrich Detering und Yuan Tan haben in ihrer Untersuchung 
Goethe und die chinesischen Fräulein gezeigt, dass Goethe das Programm einer 
solchen imaginären Flucht nicht nur im West-östlichen Divan, sondern mindestens 
noch ein weiteres Mal verfolgt hat, nämlich im Jahr 1827, als er sich im Zuge seiner 
Beschäftigung mit ›Weltliteratur‹ China zuwandte und selbst literarisch produktiv 
zu werden begann.24 Dabei spielte auch ein persönlicher Verlust mit hinein – Char-
lotte von Stein war damals gerade gestorben –, der Goethe sehr nahegegangen sein 
muss und dem er auf seine ganz eigene Weise begegnete: Genau an dem Tag, an 
dem der Sarg Charlotte von Steins (gegen ihre testamentarische Verfügung) an sei-
nem Haus vorübergetragen wurde, las er ›Mongolisches‹. Detering und Tan haben 
diesen Vorgang überzeugend als »Goethes Flucht nach China« und als »zweite 
Hegire« interpretiert.25 Auch aus dieser Flucht sind mit Chinesisches und den 
Chine sisch-Deutschen Jahres- und Tageszeiten bedeutende Gedichte bzw. Gedicht-
zyklen hervorgegangen.

Doch zurück zum Divan, denn ein entscheidender Aspekt der diesem Gedicht-
band zugrunde liegenden imaginären Flucht wurde noch gar nicht erwähnt: die 
Tatsache, dass Goethe diese Flucht mittels des Gedichttitels mit einem zentralen 
Ereignis aus der Geschichte des Islam analogisiert. ›Hegire‹ ist die französische 
Form des arabischen Wortes ›hiǧra‹, das ›Flucht‹ und ›Emigration‹ bedeutet und 
zugleich das Wort ist, mit dem die Flucht des Propheten Mohamed von Mekka 
nach Medina im Jahr 622 und damit der Beginn der islamischen Zeitrechnung be-
zeichnet wird. Das aber heißt: Goethe stilisiert die Dichterfigur des West-östlichen 
Divan zu einem poetischen Alter Ego des Propheten Mohamed und den Beginn 
seiner Beschäftigung mit Literatur und Kultur des Orients zu einem Ereignis, das 

22 Zit. nach ebd., S. 884.
23 Zit. nach ebd.
24 Heinrich Detering, Yuan Tan: Goethe und die chinesischen Fräulein. Göttingen 2018. 

Vgl. dazu die Rezension des Verfassers in diesem Band, S. 267 f.
25 Detering, Tan (Anm. 24), S. 39.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


70 Frieder von Ammon

eine neue Epoche in der deutschen Literatur einleitet. Zwar sollte man die ironi-
schen Zwischentöne dabei nicht überhören, doch das Faktum der Analogisierung 
der flüchtenden Dichterfigur mit dem flüchtenden Propheten bleibt. Wie auch im-
mer diese Selbsteinschätzung zu beurteilen sein mag: Nicht zuletzt sie macht Goe-
the, den Klassiker der Flucht, zu einem Dichter der Stunde.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Arne Eppers

Goethes geflüchtete Frauen .  
Dorothea und Iphigenie: Rekonstruktionen  

fiktiver Migrationserfahrungen

Es ist hier […] nicht von Philanthropie, sondern vom 
R e c h t  die Rede, und da bedeutet H o s p i t a l i t ä t 
(Wirtbarkeit) das Recht eines Fremdlings, seiner An-
kunft auf dem Boden eines andern wegen von diesem 
nicht feindselig behandelt zu werden. Dieser kann 
ihn abweisen, wenn es ohne seinen Untergang ge-
schehen kann; solange er aber auf seinem Platz sich 
friedlich verhält, ihm nicht feindlich begegnen.

(Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden)1

Menschen, die aufgrund einer Notlage ihren Wohnsitz vorübergehend oder dauer-
haft verlassen müssen – so die wohl allgemeinste Definition von Flüchtlingen2 –, 
hat es in der historischen Wirklichkeit immer gegeben. Die Ursachen für Flucht 
reichen von Klima- und Umweltveränderungen über Armut und soziale Ungleich-
heit bis zu Kriegen und politischer Verfolgung. Auch in der fiktiven Wirklichkeit 
der Literatur ist dieser Topos früh präsent. Eine der ältesten überlieferten Tragö-
dien der Antike, Die Schutzflehenden von Aischylos, handelt von Flucht und Asyl, 
Vergils großes Epos Aeneis erzählt einen Fluchtmythos und die Bibel enthält eben-
falls zahlreiche Geschichten von Flucht und Vertreibung.

Auch für Johann Wolfgang Goethe ist Flucht ein Thema. Goethe flüchtet aus 
persönlichen Krisensituationen: Die Biographen führen zahlreiche Beispiele dafür 
an.3 Das bekannteste ist wohl die regelmäßig als Flucht aus Weimar gedeutete Ita-
lienreise 1786. Er begegnet Kriegsflüchtlingen während der Revolutionskriege – 
aufgezeichnet etwa in der Campagne in Frankreich – und imaginiert literarische 
Fluchtbewegungen wie im West-östlichen Divan.4 

1 Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. In: Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie 
richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis. Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer 
Entwurf. Hrsg. von Heiner F. Klemme. Hamburg 1992, S. 69.

2 Vgl. Artikel Flüchtling in: Fernand Kreff, Eva-Maria Knoll, Andre Gingrich (Hrsg.): Le-
xikon der Globalisierung. Bielefeld 2011, S. 85.

3 Erwin Leibfried spricht gar davon, Goethe sei in dieser Hinsicht ein »begnadeter Flücht-
ling«; ders.: Was ist und heißt fremd? Ein Beitrag zu einer Phänomenologie des Fremden. 
In: Sascha Feuchert (Hrsg.): Flucht und Vertreibung in der deutschen Literatur. Frankfurt 
a. M. 2001, S. 11-14; hier S. 13.

4 Jürgen Joachimsthaler misst dem Begriff ›Flucht‹ in seiner semantischen Vielfalt die 
größte Bedeutung für das Verständnis des Autors und Menschen Goethe bei: »Tatsächlich 
verbinden sich poetische, psychische und tatsächliche Fluchtbewegungen […] zu einer 
Grundstruktur, ohne die das Phänomen Goethe nicht wirklich zu erklären wäre«; ders.: 
Fluchtphantasien und die flüchtige Thematisierung Flüchtender bei Goethe. In: Sascha 
Feuchert (Hrsg.): Flucht und Vertreibung in der deutschen Literatur. Frankfurt a. M. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


72 Arne Eppers

Im Werk Goethes finden sich literarische Figuren, die ihre Heimat verlassen müs-
sen, weil ihre Existenz bedroht ist – mittelbar wie bei den Spinnern und Webern in 
den Wanderjahren, die durch das »überhand nehmende Maschinenwesen« (MA 17, 
S. 657) vertrieben werden, oder unmittelbar aufgrund einer Bedrohung von Leib 
und Leben, wie es bei den beiden Protagonistinnen der Fall ist, die im Folgenden 
näher betrachtet werden. Dorothea flieht vor den Gewaltexzessen der Revolutions-
kriege und Iphigenie lebt im Exil, weil sie den Göttern geopfert werden sollte. 

Welche Migrationserfahrungen lässt Goethe diese Frauen machen? Fühlen sie 
sich in der Fremde willkommen und werden mit offenen Armen empfangen oder 
stoßen sie auf Ablehnung? Werden sie in ihrer kulturellen Alterität akzeptiert oder 
wird erwartet, dass sie sich anpassen? Reagieren die jeweiligen Aufnahmegesell-
schaften neugierig oder ängstlich? Betrachten sie die Migrantinnen als Bereiche-
rung oder als Belastung, gar als Bedrohung der eigenen kulturellen Identität? Und 
wie gehen die Fluchtgeschichten aus? Gelingt die Integration oder bleiben die Ge-
flüchteten in einem Status der Duldung? 

Wenn in einem hermeneutischen Wechselspiel die fiktive Wirklichkeit literari-
scher Texte und die historische Wirklichkeit der Rezeption miteinander kommunizie-
ren, dann wird die Lektüre der Texte in einer Welt, in der Flucht zu einem globalen 
Massenphänomen geworden ist, eine andere werden – dann wird der Erfahrungs-
horizont der Gegenwart die Bedeutung der Texte verändern. Diese Bedeutungser-
weiterung möchte die vorliegende Rekonstruktion erkunden, nicht in Konkurrenz 
zu den zahlreichen überzeugenden und bedeutenden Gesamtinterpretationen, die 
die Rezeptionsgeschichte hervorgebracht hat, sondern indem sie einen Blickwinkel 
vorschlägt, der das Bestehende ergänzt – einen Blickwinkel, der das Thema Flucht 
in den Mittelpunkt rückt.

Nutzen und Neigung: Dorothea

Goethes 1797 erschienenes Versepos Herrmann und Dorothea beginnt mit einem 
schriftstellerischen Kniff, einer doppelten Teichoskopie, die den Lesern die unmittel-
bare Konfrontation mit einer Tragödie erspart: das menschliche Leid, das die Hand-
lung auslöst, wird in zweifach gefilterter Form präsentiert. Berichtet wird zunächst 
nicht über das Geschehen, sondern über die das Geschehen Beobachtenden.

Dafür lässt Goethe den Wirt des Goldenen Löwen ein Verhalten kommentieren, 
das auch heute unter der Bezeichnung ›Gaffen‹ gelegentlich öffentliches Kopfschüt-
teln auslöst: das von Sensationslust getriebene Zuschauen bei einem Unglück. Der 
Wirt sitzt vor seinem Haus und schildert seiner Ehefrau, wie Gaffer in großer Zahl 
an eine Stelle außerhalb der Stadt eilen, von der aus sie beobachten können, was 
ihre Sensationslust weckt: ein an der Stadt vorbeiziehender Flüchtlingstreck. »Was 

2001, S. 57-80; hier S. 58. Eine Übersicht über »biographische Lebenskrisen«, auf die 
Goethe mit Flucht reagiert, sowie seine Begegnungen mit Flüchtenden während der 
»Kriegserlebnisse im Kampf gegen die Revolution« und die in diesem Kontext entstan-
denen literarischen Texte findet sich in Volkmar Hansen: Flucht und Vertreibung bei 
Goethe. In: Gabriella Rovagnati, Peter Sprengel (Hrsg.): Philologia sanat. Frankfurt a. M. 
u. a. 2016, S. 205-235; hier S. 207.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


73Goethes gef lüchtete Frauen 

die Neugier nicht tut!«, ruft der Wirt aus: »So rennt und läuft nun ein jeder, / Um 
den traurigen Zug der armen Vertriebnen zu sehen« (Kalliope, V. 4 f.).5

Ein benachbarter Apotheker gesellt sich zu den Wirtsleuten und stimmt » beinahe 
verdrießlich« (Kalliope, V. 69) in die Kritik über dieses Verhalten ein: 

So sind die Menschen fürwahr! und einer ist doch wie der andre,
Daß er zu gaffen sich freut, wenn den Nächsten ein Unglück befället! 
[…]
Jeder spaziert nun hinaus, zu schauen der guten Vertriebnen
Elend, und niemand bedenkt, daß ihn das ähnliche Schicksal
Auch, vielleicht zunächst, betreffen kann, oder doch künftig.
Unverzeihlich find’ ich den Leichtsinn; doch liegt er im Menschen. 
(Kalliope, V. 70-77)

Die Heuchelei dieser moralischen Empörung ist offenkundig, denn der Apotheker 
kehrt selbst gerade vom Ort des Geschehens zurück. Mit dessen wortreicher Dar-
stellung führt Goethe die Leser nun näher an das Geschehen heran. Der Apotheker 
schildert Enge und Durcheinander – »das mannigfaltigste Elend« (Kalliope, V. 104), 
das »Geschrei der gequetschten Weiber und Kinder« (Kalliope, V. 133), den »Weh-
laut der Alten und Kranken« (Kalliope, V. 135), umgestürzte Wagen im Straßen-
graben, Menschen in Hitze und Staub – und er weiß zu berichten, »wie bitter die 
schmerzliche Flucht« (Kalliope, V. 111) ist. 

Hintergrund des Fluchtgeschehens, mit dem Goethes Epos beginnt, ist die Fran-
zösische Revolution, in deren Folge deutsche Gebiete links des Rheins zunächst von 
französischen Truppen besetzt und anschließend zurückerobert werden. Die Be-
wohner geraten in Angst und Schrecken und verlassen ihre Heimat, weil die »mit 
eiligen Märschen« (Klio, V. 53) zurückweichenden Franzosen – »der Flüchtige 
kennt kein Gesetz; denn er wehrt nur den Tod ab« (Klio, V. 58) – plündernd, rau-
bend und mordend durch die Region ziehen. Aus dieser Situation haben sich die 
Menschen gerettet, die den Flüchtlingszug bilden und offenbar ziellos und in der 
Hoffnung auf eine baldige Rückkehr über Land ziehen. Um anschaulich zu ma-
chen, warum die Flüchtenden ihre Heimat verlassen mussten und ihr Handeln legi-
tim ist, macht Goethe einen Richter mit der diesem Amt eigenen Integrität zum 
Sprecher des Flüchtlingszuges. Er gibt damit den Blick frei auf die eigentliche Tra-
gödie, denn der Richter schildert Ereignisse, die der Flucht vorausgingen. Im Falle 
Dorotheas sind sie drastisch: 

Und so laßt mich vor allen der schönen Tat noch erwähnen,
Die hochherzig ein Mädchen vollbrachte, die treffliche Jungfrau,
Die auf dem großen Gehöft allein mit den Mädchen zurückblieb.
Denn es waren die Männer auch gegen die Fremden gezogen.
Da überfiel den Hof ein Trupp verlaufnen Gesindels,
Plündernd, und drängte sogleich sich in die Zimmer der Frauen.
Sie erblickten das Bild der schön erwachsenen Jungfrau

5 Alle Zitate aus Herrmann und Dorothea nach MA 4.1, S. 551-629.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


74 Arne Eppers

Und die lieblichen Mädchen, noch eher Kinder zu heißen.
Da ergriff sie wilde Begier; sie stürmten gefühllos
Auf die zitternde Schar und aufs hochherzige Mädchen. 
(Klio, V. 104-113)

Der Wohlklang des Hexameters kontrastiert mit der Brutalität des beschriebenen 
Inhalts, ein ganzer Katalog von Gewaltverbrechen versteckt sich hinter dem melo-
dischen Auf und Ab der sechshebigen Verse. Erzählstrategisch dient diese Rück-
blende der Charakterisierung Dorotheas als tapfer und wehrhaft. In der beschrie-
benen Situation wächst sie in Todesangst über sich hinaus: 

Aber sie riß dem einen sogleich von der Seite den Säbel,
Hieb ihn nieder gewaltig; er stürzt’ ihr blutend zu Füßen.
Dann mit männlichen Streichen befreite sie tapfer die Mädchen,
Traf noch viere der Räuber; doch die entflohen dem Tode.
Dann verschloß sie den Hof, und harrte der Hülfe bewaffnet. 
(Klio, V. 114-118)

Die fiktive Wirklichkeit von Goethes Versepos geht von einem Phänomen aus, das 
zur historischen Wirklichkeit auch unserer Gegenwart gehört: der Flucht vor Krieg 
und Gewalt. Menschen, die existenziell bedroht sind, verlassen ihre Heimat, geben 
auf, was sie besitzen, und machen sich auf den gefährlichen Weg in eine andere 
Region, eine andere Welt, in der sie auf ein Leben in Sicherheit hoffen. Anders als 
in der zwei Jahre zuvor erschienenen Novellensammlung Unterhaltungen deutscher 
Ausgewanderten, deren erzählerischen Rahmen Goethe ausschließlich aus dem so-
zialen Miteinander Flüchtender bildet, präsentiert Herrmann und Dorothea das 
Geschehen aus der Perspektive dieser anderen Welt, aus der Sicht derjenigen, deren 
geordnetes Leben, deren »blühende Stadt« (Kalliope, V. 181) von Flüchtenden 
durcheinandergebracht wird. Goethes Epos zeigt die bürgerliche Gesellschaft, die 
sich mit einem Strom von Kriegsflüchtlingen konfrontiert sieht. Diese Gesellschaft 
reagiert in einer Weise, die verstörend aktuell ist: vordergründig hilfsbereit, bei ge-
nauerem Hinsehen jedoch mit einer Strategie der Vermeidung und Verdrängung.

Neugierig und sensationslüstern sind sie, die Stadtbewohner, laufen in Scharen 
vor die Tore der Stadt, um den Flüchtlingszug zu sehen. Aber mehr als sehen wollen 
sie nicht; es besteht kein Interesse, mit den Flüchtenden in Kontakt zu treten. Die 
Wirtsleute des Goldenen Löwen schicken ihren Sohn Herrmann mit einer Hilfsliefe-
rung: Wein, Bier, Brot und Schinken und dazu »abgetragene Leinwand« – »nicht 
gerne verschenk’ ich die« (Kalliope, V. 23) – sowie einen abgelegten »Schlafrock, 
mit indianischen Blumen, […] dünn und alt und ganz aus der Mode« (Kalliope, 
V. 29-31). Doch sie selbst halten sich das Elend vom Leib. »Fürwahr, ich habe ge-
nug am Erzählten« (Kalliope, V. 43), äußert Herrmanns Mutter. Ihr genügt es, dass 
die Augenzeugen berichten, »Was sie draußen gesehn und was zu schauen nicht 
froh macht« (Kalliope, V. 64). Der Vater fügt hinzu:

Möge doch Herrmann sie treffen und sie erquicken und kleiden.
Ungern würd’ ich sie sehn; mich schmerzt der Anblick des Jammers.
Schon von dem ersten Bericht so großer Leiden gerühret,
Schickten wir eilend ein Scherflein von unserm Überfluß, daß nur

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


75Goethes gef lüchtete Frauen 

Einige würden gestärkt und schienen uns selber beruhigt.
Aber laßt uns nicht mehr die traurigen Bilder erneuern;
Denn es beschleichet die Furcht gar bald die Herzen der Menschen,
Und die Sorge, die mehr als selbst mir das Übel verhaßt ist. 
(Kalliope, V. 152-159)

Der Wirt hat stattdessen einen anderen Vorschlag: »Mütterchen bringt uns ein 
Gläschen / Drei und achtziger her, damit wir die Grillen vertreiben« (Kalliope, 
V. 162 f.). Herrmanns Vater repräsentiert die wohlgeordnete bürgerliche Welt, »die 
Mauern der Stadt und die reinlichen Türme« (Polyhymnia, V. 145). Goethe hat ihn 
mit Merkmalen ausgestattet, die ihn – und mit ihm die Stadt – als spießig und mit-
telmäßig charakterisieren. Zwar äußert er Mitleid und lobt seine Frau dafür, Herr-
mann mit der Hilfslieferung zu den Flüchtenden geschickt zu haben – Political 
Correctness ist nicht erst eine Erfindung unserer Zeit –, aber sein Interesse richtet 
sich eher darauf, wie sein Sohn mit der Kutsche umzugehen versteht »und wie er 
bändigt die Hengste« (Kalliope, V. 16). Überhaupt, die Familienkutsche:

Sehr gut nimmt das Kütschchen sich aus, das neue; bequemlich
Säßen Viere darin, und auf dem Bocke der Kutscher.
Diesmal fuhr er allein; wie rollt es leicht um die Ecke! 
(Kalliope, V. 17-19)

Hier spricht Vaterstolz, gepaart mit Statusbewusstsein. Als die Mutter das Gespräch 
auf die Hitze lenkt – ihr Mitgefühl gilt freilich den zurückkehrenden Gaffern, nicht 
den Flüchtenden –, fällt dem Vater auch dazu etwas ein, das ihn beschäftigt: »Das 
ist beständiges Wetter! und überreif ist das Korn schon; / Morgen fangen wir an zu 
schneiden die reichliche Ernte« (Kalliope, V. 49 f.).

Eine Frage, die den Vater viel stärker beschäftigt als das Schicksal der Flüchten-
den, ist die nach einer geeigneten Ehefrau für seinen Sohn. Er kennt nur ein Krite-
rium, dem er für die Auswahl Bedeutung beimisst:

Und so hoff’ ich von dir, mein Herrmann, daß du mir nächstens
In das Haus die Braut mit schöner Mitgift hereinführst;
Denn ein wackerer Mann verdient ein begütertes Mädchen,
Und es behaget so wohl, wenn mit dem gewünschten Weibchen
Auch in Körben und Kasten die nützliche Gabe hereinkommt.
[…]
Nur wohl ausgestattet möcht’ ich im Hause die Braut sehn; 
(Terpsichore, V. 169-173, 183)

Mit diesen wenigen Strichen ist der Kosmos gezeichnet, in dem Herrmanns Vater 
sich bewegt: Familie, Arbeit, materieller Besitz und gesellschaftlicher Status. Der 
Flüchtlingszug ist ihm eine unbedeutende Störung, die er zwar zur Präsentation 
seines Status zu nutzen versteht – »Geben ist Sache des Reichen« (Kalliope, V. 15) –, 
mit der er sich aber nicht weiter befassen will. Als Wirt weiß er »den Fremden ge-
fällig zu schmeicheln« (Terpsichore, V. 267), doch damit sind die Fremden gemeint, 
die mit gut gefülltem Geldbeutel auf der Durchreise bei ihm Halt machen, nicht die 
Flüchtlinge, die nur besitzen, was sie bei sich tragen. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


76 Arne Eppers

Die Strategie, sich die Tragödie mit einer Altkleidersammlung und einigen Lebens-
mitteln vom Hals zu schaffen, geht jedoch nicht auf. Das liegt an Herrmann, denn 
der etwas linkische Sohn der Wirtsleute, der mit den Mädchen aus der Nachbar-
schaft sozial überfordert ist, verliebt sich in Dorothea und will sie heiraten. Die 
Mutter bemerkt es als Erste: »Sag’ es gerad nur heraus, denn mir schon sagt es die 
Seele: / Jenes Mädchen ists, das vertriebene, die du gewählt hast« (Euterpe, V. 209 f.). 
Herrmann bestätigt die Vermutung der Mutter, kommt aber gleich auf zwei Pro-
bleme zu sprechen, die sich daraus für ihn ergeben und aus denen seine Welt jetzt 
besteht. Das erste ist Zeitdruck:

Ja, sie ists! und führ’ ich sie nicht als Braut mir nach Hause
Heute noch, ziehet sie fort, verschwindet vielleicht mir auf immer
In der Verwirrung des Kriegs und im traurigen Hinziehn und Herziehn. 
(Euterpe, V. 212-214)

Das zweite Problem, nicht kleiner als das erste, ist die Haltung des Vaters, dessen 
Vorstellungen über die Qualitäten einer künftigen Schwiegertochter hier nicht erfüllt 
sind. Herrmann ist verzweifelt:

Denn mein Vater, er hat die entscheidenden Worte gesprochen,
Und sein Haus ist nicht mehr das meine, wenn er das Mädchen
Ausschließt, das ich allein nach Haus zu führen begehre. 
(Euterpe, V. 225-227)

Die Mutter, in einer bürgerlichen Idylle für das emotionale Wohl der Kinder zustän-
dig, nimmt sich der Sache an und mahnt zu raschem Handeln und zu Offenheit 
gegenüber dem Vater: 

Komm! wir wagen es gleich; das Frischgewagte gerät nur.
Und wir bedürfen der Freunde, die jetzo bei ihm noch versammelt
Sitzen; besonders wird uns der würdige Geistliche helfen. 
(Euterpe, V. 247-249)

Herrmann lässt sie machen und die Mutter geht die Angelegenheit offensiv an: 
»Jenes Mädchen ists, die Fremde, die ihm begegnet. / Gib sie ihm; oder er bleibt, so 
schwur er, im ledigen Stande« (Polyhymnia, V. 52 f.). Die gewünschte Wirkung 
bleibt zunächst aus: »Aber der Vater schwieg« (Polyhymnia, V. 56). Doch die Stra-
tegie der Mutter geht auf: Es kommen nun die Nachbarn zu Hilfe und machen den 
Vorschlag, man möge »es prüfen, das Mädchen« (Polyhymnia, V. 86) – und solle 
dann entscheiden.

Durch Herrmanns Wunsch, sich mit Dorothea zu verbinden, wird die Begegnung 
mit dem Fremden, die die Bürger der Stadt bislang zu vermeiden suchten, zu einer 
realen Option. Sie reagieren ängstlich, das Mädchen muss geprüft werden. Es wird 
hier ein Phänomen sichtbar, das der Soziologe Zygmunt Bauman Die Angst vor den 
anderen nennt: 

Seit dem Beginn der Moderne klopfen Menschen, die vor den Gräueln des Krieges 
und der Despotie oder einem aussichtslosen Dasein fliehen, an die Türen anderer  

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


77Goethes gef lüchtete Frauen 

Völker. Für die Menschen hinter diesen Türen waren sie immer schon – wie auch 
heute noch – Fremde. Fremde lösen gerade deshalb oft Ängste aus, weil sie 
»fremd« sind – also auf furchterregende Weise unberechenbar und damit anders 
als die Menschen, mit denen wir tagtäglich zu tun haben und von denen wir zu 
wissen glauben, was wir von ihnen erwarten können.6

Die Bürger der Stadt wollen wissen, was sie erwartet, wenn sie Dorothea herein-
lassen. Der Pfarrer und der Apotheker machen sich auf den Weg zu den Flüchtenden, 
um zu prüfen, ob Dorothea die Kriterien für eine Aufnahme in die Gemeinschaft 
erfüllt. Herrmann, der daran nicht im Geringsten zweifelt, versucht unausgespro-
chene Vorurteile aus dem Weg zu räumen, indem er noch einmal auf die Ursache 
von Dorotheas Flucht hinweist: 

O, mein Vater! sie ist nicht hergelaufen, das Mädchen,
Keine, die durch das Land auf Abenteuer umherschweift,
Und den Jüngling bestrickt, den unerfahrnen, mit Ränken.
Nein; das wilde Geschick des allverderblichen Krieges,
Das die Welt zerstört, und manches feste Gebäude
Schon aus dem Grunde gehoben, hat auch die Arme vertrieben. 
(Polyhymnia, V. 93-98)

Welches sind die Kriterien, nach denen geprüft wird? Das wird nach und nach deut-
lich, wenn der Pfarrer und der Apotheker ihre Erkundigungen einziehen: Es sind 
die Maßstäbe einer mediokren bürgerlichen Leitkultur. Bedingung für eine Einwan-
derung ist die soziale und kulturelle Kompatibilität mit dieser kleinen Welt. Das 
allerdings ist für den von Goethe ausdrücklich mit dem Attribut ›alleinstehend‹ 
versehenen Apotheker zunächst einmal eine Männerwelt, denn dieser beginnt da-
mit, das Mädchen durch eine »Lücke des Zauns« (Klio, V. 131), also heimlich zu 
beobachten und die äußere Erscheinung mit der Personenbeschreibung abzugleichen, 
die Herrmann den beiden mitgegeben hat. Dieser Abgleich bereitet ihm offensicht-
lich Vergnügen:

Denn der rote Latz erhebt den gewölbeten Busen,
Schön geschnürt, und es liegt das schwarze Mieder ihr knapp an;
Sauber ist der Saum des Hemdes zur Krause gefaltet,
Und umgibt ihr das Kinn, das runde, mit reinlicher Anmut;
Frei und heiter zeigt sich des Kopfes zierliches Eirund,
Und die starken Zöpfe um silberne Nadeln gewickelt;
Sitzt sie gleich, so sehen wir doch die treffliche Größe,
Und den blauen Rock, der, vielgefaltet, vom Busen
Reichlich herunterwallt zum wohlgebildeten Knöchel. 
(Klio, V. 137-145)

Nun entspricht dies zwar wörtlich der Beschreibung, die der verliebte Herrmann 
von Dorothea gegeben hat, doch der Apotheker prüft offenbar nur zu gern, ob die 

6 Zygmunt Bauman: Die Angst vor den anderen. Ein Essay über Migration und Panikmache. 
Berlin 2016, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


78 Arne Eppers

Wirklichkeit in jedem Detail der Beschreibung standhält. Auch der Pfarrer ist sich 
sicher und ordnet das Gesehene in sein Fachgebiet ein: »So ein vollkommener Kör-
per gewiß verwahrt auch die Seele / Rein« (Klio, V. 158 f.).

Danach geht es an die Charaktereigenschaften: »Drum kommet, damit wir ver-
nehmen, / Ob sie gut und tugendhaft sei, ein häusliches Mädchen« (Klio, V. 146 f.). 
Nachdem beide Dorothea bei der kompetenten Versorgung eines Säuglings be-
obachtet und ihr Organisationstalent im Umgang mit den Hilfsgütern attestiert 
haben – »Sie verwendete schnell fürwahr und gut die Geschenke« (Klio, V. 135) –, 
bestätigt ihnen der Richter, dass es sich bei der jungen Frau, die mutig ihre jüngeren 
Geschwister verteidigt und die Vergewaltigung verhindert habe, um eben jene 
 Dorothea handelt. Nun bedarf es nur noch der ergänzenden Information, dass sie 
die Altenpflege für Verwandte übernommen habe und mit Schicksalsschlägen, z. B. 
dem Tod ihres Bräutigams, umzugehen verstehe, und die Begutachtung ist ab-
geschlossen – mit positivem Ausgang für Herrmann: »Heil Dir, junger Mann! Dein 
treues Auge, Dein treues / Herz hat richtig gewählt! Glück Dir und dem Weibe der 
Jugend!« (Klio, V. 228 f.).

Damit steht Liebesgeständnis und Heiratsantrag nichts mehr im Wege, außer 
Herrmann selbst. Seine Unsicherheit, wie er sich verhalten solle, macht ihm einen 
Strich durch die Rechnung: »Jedoch ihr von Liebe zu sprechen, / Wär’ ihm unmög-
lich gewesen« (Erato, V. 50 f.). Statt der Ehe bietet er Dorothea eine Stelle als 
Dienstmagd im Haus seiner Eltern an, doch selbst das muss Dorothea für ihn aus-
sprechen: »Sagt es nur grad’ heraus; mich kann das Wort nicht erschrecken: / Din-
gen möchtet Ihr mich als Magd für Vater und Mutter« (Erato, V. 75 f.).

Dorothea, »das entwurzelte Opfer der Revolution«,7 ist sich ihrer prekären Lage 
als Flüchtling bewusst und zögert nicht einen Moment, das Angebot anzunehmen 
und ihre unsichere und gefährliche Gegenwart gegen eine sichere Zukunft im Haus 
von Herrmanns Eltern einzutauschen: 

Kann ich im Hause des würdigen Manns mich, dienend, ernähren
Unter den Augen der trefflichen Frau, so tu’ ich es gerne;
Denn ein wanderndes Mädchen ist immer von schwankendem Rufe.
[…]
Also folg’ ich ihm gern; er scheint ein verständiger Jüngling,
Und so werden die Eltern es sein, wie es Reichen geziemet. 
(Erato, V. 91-93, 162 f.)

Dorotheas Handeln ist motiviert durch die Aussicht, ihren Flüchtlingsstatus abzu-
legen, der Aussicht auf »Dach und Fach, wenn im Freien so manchem Vertriebnen 
der Sturm dräut« (Melpomene, V. 11). Sie betont mehrfach ihre Bereitschaft, zu 
dienen und sich unterzuordnen, alles zu tun, um sich in die Aufnahmegesellschaft 
zu integrieren – die das auch, daran kann insbesondere in Anbetracht der höchst 
merkwürdigen Kompatibilitätsprüfung kein Zweifel bestehen, von ihr verlangen 
wird. Dorothea, die sich nur durch Flucht aus einer lebensbedrohlichen Situation 
retten konnte und einer ungewissen Zukunft entgegensieht, würde mit der Einwan-
derung und einer Anstellung im Haus von Herrmanns Eltern einen Status materiel-

7 Nicholas Boyle: Goethe. Der Dichter in seiner Zeit. Bd. II. München 1999, S. 653.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


79Goethes gef lüchtete Frauen 

ler und sozialer Sicherheit erlangen. Dass sie Herrmanns Heiratsantrag, der nach 
Auflösung der Verwirrung schließlich doch noch ausgesprochen wird, nicht aus 
eben diesen Erwägungen, sondern aus Liebe annehmen könnte, deutet sich bis da-
hin nicht an. Erst auf den letzten Seiten des Epos bemüht Goethe einen Deus ex 
Machina und lässt Dorothea gestehen, dass auch bei ihr schon »fürwahr im Herzen 
die Neigung sich regte / Gegen den Jüngling, der heute mir als ein Erretter erschie-
nen« (Urania, V. 149 f.). Es bleibt den Lesern überlassen, ihr das abzunehmen oder 
im Hinblick auf die wechselseitige Wahl kritisch zu bedenken, dass wohl nur einer 
von beiden eine solche hatte. Zumindest mündet Dorotheas Flucht ins Ungewisse 
in eine Einwanderung und die Wiedererlangung sozialer Sicherheit.

Fremdheit als Tod: Iphigenie

Im Jahr 1786 stellt Goethe in Italien sein Versdrama Iphigenie auf Tauris fertig. 
Auch dieses Werk erzählt die Geschichte einer Frau, die ihre Heimat verlassen 
musste. Für die Titelheldin ergibt sich daraus ein doppeltes Problem: In einer von 
Männern dominierten Welt fühlt sich Iphigenie aufgrund ihres Geschlechts benach-
teiligt und der Umstand, dass sie als »unschuldig Verfolgte« (V. 5398) im Exil leben 
muss, verstärkt diese Benachteiligung. 

Dem Schauplatz des Dramas, dem Inselstaat Tauris, kommt dabei in erster Linie 
die Bedeutung zu, nicht Griechenland zu sein – Tauris ist das Andere von Heimat.9 
Der Leidensdruck, der für Iphigenie aus dieser doppelten Problemlage erwächst, ist 
das Movens des Dramas und kommt bereits im Anfangsmonolog zum Ausdruck:

Der Frauen Zustand ist beklagenswert.
Zu Haus’ und in dem Kriege herrscht der Mann
Und in der Fremde weiß er sich zu helfen.
[…]
Wie eng-gebunden ist des Weibes Glück!
Schon einem rauhen Gatten zu gehorchen,
Ist Pflicht und Trost; wie elend, wenn sie gar
Ein feindlich Schicksal in die Ferne treibt! 
(V. 24-26, 29-32)

Der Gatte ist Iphigenie erspart geblieben, nicht aber die Vertreibung »in die Ferne«. 
Auch Iphigenie ist eine geflüchtete Frau. Ihr »feindlich Schicksal« war, dass ihr 
Vater Agamemnon sie töten und aus kriegstaktischem Kalkül der Göttin Diana 
opfern wollte. Diana hat das im letzten Moment verhindert und, gewissermaßen als 
göttliche Fluchthelferin, Iphigenie in eine Wolke gehüllt und nach Tauris gebracht, 

8 Alle Zitate aus Iphigenie auf Tauris nach MA 3.1, S. 161-221.
9 Dieter Borchmeyer betont diesen Aspekt, wenn er den Ort des Geschehens als eine über 

das Bewusstsein der Titelheldin bestimmte Dislokation bestimmt: »Der Schauplatz des 
Dramas ist die Fremde. Sie bedeutet für Iphigenie den Verlust ›selbstbewußten Lebens‹ 
(V. 110), der Selbstbestimmung ihrer Person. Die Situation der Vertreibung wird für sie 
identisch mit der herkömmlichen Rolle der Frau« (ders.: Weimarer Klassik. Portrait einer 
Epoche. Weinheim 1994, S. 148 f.).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


80 Arne Eppers

wo sie ihrer Retterin seitdem als Priesterin dient. Dies geschah allerdings mit »stil-
lem Widerwillen« (V. 36), denn Iphigenie ist dort unglücklich und möchte zurück. 
Sie ruft – wohl nicht zum ersten Mal – die Göttin an: 

So gib auch mich den Meinen endlich wieder,
Und rette mich, die du vom Tod’ errettet,
Auch von dem Leben hier, dem zweiten Tode. 
(V. 51-53)

Der ›zweite Tod‹ – das ist das Leben im taurischen Exil, das zu Beginn des Dramas 
schon viele Jahre andauert und in das Iphigenie sich nicht finden will und kann. Sie 
sehnt sich zurück in ihre griechische Heimat, ohne allerdings zu wissen, ob ein si-
cheres Leben dort inzwischen möglich wäre. Die Situation ihrer Familie ist ihr nicht 
bekannt. Doch ihr Bewusstsein wird bestimmt von der Fixierung auf eine Rück-
kehr, von ihrem Status als Exilantin. Für Iphigenie gilt, was Bernhard Schlink in 
einem Essay über Heimat ausspricht: »Heimat ist Utopie. Am intensivsten wird sie 
erlebt, wenn man weg ist und sie einem fehlt; das eigentliche Heimatgefühl ist das 
Heimweh«:10

Und es gewöhnt sich nicht mein Geist hierher.
So manches Jahr bewahrt mich hier verborgen
Ein hoher Wille, dem ich mich ergebe;
Doch immer bin ich, wie im ersten, fremd.
Denn ach mich trennt das Meer von den Geliebten,
Und an dem Ufer steh’ ich lange Tage,
Das Land der Griechen mit der Seele suchend; 
(V. 6-12)

Iphigenie auf Tauris ist ein Drama der Introspektion: Nicht das Geschehen steht im 
Mittelpunkt, sondern dessen Wirkung auf das Bewusstsein der Titelheldin. Deren 
mentale Disposition kommt in dem langen Anfangsmonolog zum Ausdruck.  Iphigenie 
präsentiert sich als eine ›Displaced Person‹, körperlich in die Fremde versetzt, geis-
tig unverbrüchlich mit der Heimat verbunden. Den Taurern vertraut sie nicht ein-
mal ihre Herkunft an. Die Fragen, die das aufwirft, stellt in der folgenden Szene – 
gewissermaßen stellvertretend für die Rezipienten – Arkas, der Sprecher des 
taurischen Königs Thoas. Mit Bedauern und Verwunderung stellt Arkas fest, dass 
in all den Jahren von Iphigenies Exil eine aktive Integration nicht stattgefunden hat:

Vergebens harren wir schon Jahre lang
Auf ein vertraulich Wort aus deiner Brust.
So lang’ ich dich an dieser Stätte kenne,
Ist dies der Blick, vor dem ich immer schaudre;
Und wie mit Eisenbanden bleibt die Seele
Ins Innerste des Busens dir geschmiedet. 
(V. 68-73)

10 Bernhard Schlink: Heimat als Utopie. Frankfurt a. M. 2000, S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


81Goethes gef lüchtete Frauen 

Man ist auf Tauris offenbar irritiert darüber, dass Iphigenie sozial und kulturell auf 
Distanz bleibt. Eine Ausnahme bildet lediglich die Sprache der Taurer, die sie be-
herrscht und benutzt. Zwar übt Iphigenie mit dem Priesteramt eine Tätigkeit aus, 
die beste Voraussetzungen für eine gesellschaftliche Integration im Gastland böte, 
doch sie zieht die Selbstisolation vor. Im ersten Dialog des Stücks werden unter-
schiedliche Vorstellungen über das Rollenverständnis geflüchteter Menschen deut-
lich. Arkas formuliert Erwartungen aus der Sicht der Aufnahmegesellschaft: Inte-
grationsbemühen und Gegenleistungen aus Dankbarkeit für die Sicherheit der 
Existenz. Iphigenie reagiert auf seinen Vorwurf, diese Erwartungen nicht zu erfül-
len und sich verschlossen und distanziert zu geben, mit dem Hinweis, dass genau 
dies »der Vertriebnen, der Verwais’ten ziemt« (V. 74). Aus ihrer Sicht als Exilantin 
ist es zwecklos und schädlich, Integration anzustreben: zwecklos, weil es ohnehin 
nicht gelingt, eine durch Geburt verliehene kulturelle Identität und das von ihr aus-
gehende Zugehörigkeitsgefühl zu ersetzen, schädlich, weil jede Annäherung an eine 
andere Kultur eine graduelle Entfremdung von der eigenen, eine Hybridisierung 
mit sich bringt. Eine ›doppelte Staatsbürgerschaft‹ ist für Iphigenie keine Option. 
Wenn sie Arkas die rhetorische Frage stellt: »Kann uns zum Vaterland’ die Fremde 
werden?« (V. 76), dann verwirft sie das Konzept von Integration, das aus ihrer 
Sicht an seinem Anspruch scheitert. Flüchtling zu sein in einem fremden Land,  
als einzige Griechin unter Taurern das »Elend der Unzugehörigkeit«11 erdulden zu 
müssen, ist für Iphigenie ein nicht zu akzeptierender Zustand, ein Tod – und nicht 
Ausgangspunkt eines Prozesses, der auf eine Annäherung ausgerichtet ist. Mit dem 
Verlust ihrer griechischen Heimat – »verwahrt, / Von meines Hauses Schicksal ab-
geschieden« (V. 1699 f.) – ist ihr Leben unterbrochen und bis zu einer möglichen 
Rückkehr ausgesetzt:

[…] Selbst gerettet, war
Ich nur ein Schatten mir, und frische Lust
Des Lebens blüht in mir nicht wieder auf.
[…]
Frei atmen macht das Leben nicht allein.
[…]
Ein unnütz Leben ist ein früher Tod;
Dies Frauenschicksal ist vor allen mein’s. 
(V. 88-90, 106, 115 f.)

Hier hakt nun Arkas ein und eröffnet eine neue Diskursebene: Er macht Iphigenie 
darauf aufmerksam, dass ihre Selbstwahrnehmung nicht mit dem Bild überein-
stimmt, das die Taurer von ihr haben. Aus deren Sicht hat sie eine Integrations-
leistung erbracht und einen bedeutenden sozio-kulturellen Wandlungsprozess in 
Gang gesetzt, indem sie »des Königs trüben Sinn erheitert« (V. 121) und eine Ten-
denz zur »Milde« (V. 135) in ihm ausgelöst habe, die dem Volk seit langem des 
»schweigenden Gehorsams Pflicht erleichtert« (V. 137). Ihren wertvollsten Beitrag 
sieht Arkas in einem veränderten Umgang mit Fremden. Denn Tauris ist eine Insel 

11 Alois Wierlacher: Ent-Fremdete Fremde. Goethes »Iphigenie auf Tauris« als Drama des 
Völkerrechts. In: Zs. für deutsche Philologie 102 (1983) 2, S. 161-180; hier S. 163.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


82 Arne Eppers

des Schreckens und betreibt die brutalste Form der Abschottung: Nach geltendem 
Recht werden Fremde, die das Land betreten wollen, nicht nur nicht aufgenom-
men, sondern sie werden getötet.12 Iphigenie war die Erste, die – dank göttlicher 
Unterstützung – dieser Tradition nicht zum Opfer fiel. Diese Sonderrolle bringt  
sie allerdings in eine prekäre Lage, denn zu ihren Funktionen als Priesterin der 
Göttin gehört es fortan, dafür zu sorgen, dass »am Altar Dianens jeder Fremde /  
Sein Leben blutend läßt« (V. 123 f.) und die Exekutionen ausgeführt werden. Bis-
lang ist es ihr jedoch mit »sanfter Überredung« (V. 125) gelungen, bei Thoas ein 
Moratorium zu erwirken und die grausame Praxis auszusetzen – eine Veränderung, 
die dem taurischen Volk seitdem das Wohlwollen der Göttin, Glück und militäri-
sche Erfolge beschert. Arkas fordert Iphigenie auf, diesen positiven Einfluss nicht 
geringzuschätzen:

Das nennst du unnütz? wenn von deinem Wesen
Auf Tausende herab ein Balsam träufelt;
Wenn du dem Volke, dem ein Gott dich brachte,
Des neuen Glückes ew’ge Quelle wirst,
Und an dem unwirtbaren Todes-Ufer
Dem Fremden Heil und Rückkehr zubereitest? 
(V. 138-143)

Für Iphigenie ist das kein Grund zu jubeln: »Das Wenige verschwindet leicht dem 
Blick, / Der vorwärts sieht wie viel noch übrig bleibt« (V. 144 f.). Zwar werden seit 
ihrer Ankunft auf der Insel Fremde nicht mehr getötet, doch finden sie nach wie vor 
keine Aufnahme, sondern werden abgewiesen. Ein »freundlich Gastrecht« (V. 2153), 
wie sie es aus ihrer griechischen Heimat kennt, hat sie nicht initiieren können. 
Überhaupt ist es ihr nicht gelungen, eine grundsätzliche Reform des Ausländer-
rechts herbeizuführen, sondern lediglich seine Anwendung auszusetzen – und dies 
möglicherweise nur vorübergehend, denn die Entscheidung obliegt in jedem einzel-
nen Fall einem König, von dem selbst Arkas sagt, dass er nur »Gewohnt ist zu be-
fehlen und zu tun« (V. 165 f.). Iphigenie bleibt in der Doppelrolle einer geflüchteten 
Frau, die nicht sicher sein kann, ob sie das Moratorium als eine privilegierte Ge-
flüchtete für zukünftige Geflüchtete erreicht hat oder ob es darauf zurückzuführen 
ist, dass Thoas in ihr mehr die Frau als die Fremde sieht und mit seinem Entgegen-
kommen Iphigenies Neigung gewinnen will.

12 Für Bernd Jäger gehören diese Menschenopfer »in ein symbolisches System zum Schutz 
der von außen bedrohten Gemeinschaft«. Fremde werden »als Gefährdung des sozialen 
Gefüges bestimmt und beseitigt; die Ordnung damit wiederhergestellt« (ders.: Paradox 
Reinheit. Reinheitsdiskurse in Goethes »Iphigenie auf Tauris«, Schillers »Die Jungfrau 
von Orleans« und Grillparzers »Das goldene Vließ«. Hamburg 2013, S. 6). Ähnlich 
auch Yomb May: »Die Vernichtung der Fremden als höchste Form der Xenophobie 
scheint also einen Kernpunkt der taurischen Kultur und ein Bezugsmoment in ihrem Ver-
hältnis zu anderen Kulturen zu konstituieren« (ders.: »Kann uns zum Vaterland die 
Fremde werden?«. Goethes Drama »Iphigenie auf Tauris« als xenologisches Paradigma. 
In: Verstehen und Verständigung. Ethnologie – Xenologie – Interkulturelle Philosophie. 
Hrsg. von Wolfdietrich Schmied-Kowarzik. Würzburg 2002, S. 186-196; hier S. 188).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


83Goethes gef lüchtete Frauen 

Aus dem Gespräch mit Arkas geht hervor, dass der König schon längere Zeit um 
sie wirbt. Die Söhne im Krieg gefallen, ist er auf der Suche nach einer Frau, mit der 
er einen Thronfolger zeugen kann. Iphigenie wäre für diese Rolle offenbar die Ideal-
besetzung, weil Thoas durch die Verbindung mit der griechischen Priesterin die 
taurischen Adelsfamilien aus dem Spiel halten und ein dauerhaft gutes Verhältnis 
zur Göttin Diana herstellen könnte. Allerdings war sein Werben bislang erfolglos. 
Im folgenden dritten Auftritt nun, der ersten Begegnung von Iphigenie und Thoas 
im Stück, spricht der König seinen Wunsch offen aus: 

[…] ich hoffe, dich
Zum Segen meines Volks und mir zum Segen,
Als Braut in meine Wohnung einzuführen. 
(V. 248-250)

Damit setzt er Iphigenie, »die nichts an diesem Ufer / Als Schutz und Ruhe sucht« 
(V. 253 f.), einem erheblichen Assimilationsdruck aus. Denn sie ist getrieben von 
dem Wunsch, ihr Exil zu verlassen und in die Heimat zurückzukehren, auch wenn 
sie nicht weiß, ob sich die Rückkehroption je realisieren lässt. Mit einer Heirat 
wäre der ›zweite Tod‹ besiegelt.

Iphigenies Dilemma besteht darin, dass der politische Führer jenes Landes, das ihr 
Asyl gewährt, der politische Führer, der um ihretwillen eine grausame Rechtspraxis 
aussetzt, der politische Führer, »Dem ich mein Leben und mein Schicksal danke« 
(V. 1711), ihr einen Antrag macht, den anzunehmen gleichbedeutend wäre mit der 
Aufgabe der Rückkehroption. Heiratete Iphigenie den König, würde sie sich damit 
für einen dauerhaften Aufenthalt im Gastland entscheiden; ihre Heimat wäre ver-
loren, ihre Fremdheit manifestiert.

Diesem Dilemma will Iphigenie mit einer doppelten Strategie entkommen: Zum 
einen versucht sie, Thoas von seinem Vorhaben abzubringen, indem sie ihm ihre 
Herkunft nun offenbart und sich als Angehörige des auch über die Grenzen Grie-
chenlands hinaus verrufenen Geschlechts der Tantaliden zu erkennen gibt, einer 
Familie, auf der ein generationenübergreifender Fluch lastet, der schlimme Gräuel 
hervorgebracht hat. Sie weist ihn mit einer wortreichen Erklärung darauf hin, 
»welch verwünschtes Haupt / Du nährst und schützest« (V. 268 f.). Doch dieser 
Ansatz verfängt bei Thoas nicht, er hält an seinem Vorhaben fest: »Ich wiederhole 
meinen ersten Antrag: / Komm, folge mir und teile was ich habe« (V. 435 f.). Zum 
anderen formuliert sie ein vorsichtiges Nein aus eigener Sicht und beruft sich dabei 
auf die normgebende Instanz der Göttin, von der sie abhänge und auf deren Zei-
chen allein sie zu handeln vermöge:

Vielleicht ist mir die frohe Rückkehr nah;
Und ich, auf ihren Weg nicht achtend, hätte
Mich wider ihren Willen hier gefesselt? 
(V. 444-446)

Thoas hält diese Argumentation für vorgeschoben und Iphigenies Handlungs-
autonomie für längst nicht so eingeschränkt, wie sie es darstellt. Aus seiner Sicht 
missbraucht sie das Priesterrecht und instrumentalisiert ihre Abhängigkeit von der 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


84 Arne Eppers

Göttin für eigene Zwecke. Thoas, durch die Zurückweisung gekränkt, reagiert nun 
verärgert:

Such’ Ausflucht solcher Art nicht ängstlich auf.
Man spricht vergebens viel, um zu versagen;
Der andre hört von allem nur das Nein. 
(V. 449-451)

In einer Mischung aus Enttäuschung und erpresserischer Absicht setzt er die Rechts-
praxis der Tötung Fremder wieder in Kraft:

So bleibe denn mein Wort: Sei Priesterin
Der Göttin, wie sie dich erkoren hat;
Doch mir verzeih’ Diane, daß ich ihr
Bisher mit Unrecht und mit innerm Vorwurf
Die alten Opfer vorenthalten habe.
Kein Fremder nahet glücklich unserm Ufer;
Von Alters her ist ihm der Tod gewiß.
[…] 
Tu deine Pflicht, ich werde meine tun. 
(V. 504-510, 531)

Doch nicht genug damit, dass Thoas die Priesterin auffordert, zukünftig Exeku-
tionen durchführen zu lassen – eine dramatische Zuspitzung erfährt der innere 
Konflikt, in den Iphigenie dies bringt, dadurch, dass die nächsten beiden Fremden, 
die auf Tauris anlanden, ihr Bruder Orest und dessen Freund Pylades sind.  Iphigenie 
versucht, deren Hinrichtung mittels einer Verzögerungstaktik zu verhindern, doch 
Arkas mahnt die Vollstreckung an: »Beschleunige das Opfer, Priesterin! / Der Kö-
nig wartet und es harrt das Volk« (V. 1421 f.).

Iphigenie beruft sich abermals auf die Götter, die den Tod der beiden »noch nicht 
beschlossen« (V. 1430) hätten. Doch wie schon zuvor der König, der Iphigenies Er-
klärung, ihr Tun hänge allein vom Willen Dianas ab, als »Ausflucht« charakteri-
siert, lässt auch Arkas die Priesterin nicht aus der Verantwortung und fordert sie 
auf, ihre Handlungsoptionen abzuwägen und das Problem grundsätzlich zu lösen. 
Er führt ihr noch einmal die positiven Auswirkungen vor Augen, die sich aus ihrer 
Zustimmung zu einer Heirat mit dem König ergeben würden:

Ich sage dir, es liegt in deiner Hand.
Des Königs aufgebrachter Sinn allein
Bereitet diesen Fremden bittern Tod.
Das Heer entwöhnte längst vom harten Opfer
Und von dem blut’gen Dienste sein Gemüt.
Ja mancher, den ein widriges Geschick
An fremdes Ufer trug, empfand es selbst,
Wie göttergleich dem armen Irrenden,
Umhergetrieben an der fremden Grenze,
Ein freundlich Menschenangesicht begegnet.
O wende nicht von uns was du vermagst! 
(V. 1465-1475)

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


85Goethes gef lüchtete Frauen 

Iphigenie bleibt bei ihrem Nein und kritisiert gegenüber Arkas, dass der König eine 
unangemessene Assimilationsleistung fordert und, »was sich nicht geziemt, / Statt 
meines Dankes mich erwerben will« (V. 1495 f.). Sie bleibt in ihrer Haltung konse-
quent und nimmt deren Folgen in Kauf. Goethe treibt die Titelheldin seines Dramas 
in einen Konflikt zwischen Assimilation und Identität: auf der einen Seite Heirat 
mit Thoas und dafür endgültige Abschaffung des Tötungsbrauchs mit positiven 
Folgen für das taurische Volk, auf der anderen Seite Erhalt der Rückkehroption 
und Bewahrung der Autonomie als griechische Frau. 

Dass geflüchtete Menschen auch in der historischen Wirklichkeit diesem Konflikt 
zwischen Assimilation und Bewahrung der Identität ausgesetzt sind und viele sich 
dafür entscheiden, »einen Identitätswechsel zu versuchen«, hat Hannah Arendt 
problematisiert: »Der Mensch ist ein geselliges Tier, und sein Leben fällt ihm schwer, 
wenn er von seinen sozialen Beziehungen abgeschnitten ist«, heißt es in ihrem 1943 
erschienenen Essay Wir Flüchtlinge. Und weiter: »Nur sehr wenige Individuen brin-
gen die Kraft auf, ihre eigene Integrität zu wahren, wenn ihr sozia ler, politischer und 
juristischer Status völlig verworren ist«.13 Goethe stattet  Iphigenie mit dieser Kraft 
aus und lässt sie die Unabhängigkeit wählen. Iphigenie »will sie selbst bleiben, ihre 
Identität wahren«.14 Er adelt diese Entscheidung dadurch, dass sie auf der Basis 
einer geradezu rücksichtslosen Ehrlichkeit getroffen wird – einer Ehrlichkeit, von 
der Iphigenie auch dann nicht abweicht, als sich daraus eine existenzielle Bedro-
hung für sie selbst ergibt. Als sich ihr die Möglichkeit bietet, die Insel mittels List 
und Täuschung heimlich zu verlassen, ergreift sie diese nicht. Im Gegenteil: Zwar 
zögert sie einen Moment lang angesichts der verlockenden Aussicht, Orest, Pylades 
und sich selbst die Rückkehr nach Griechenland zu ermöglichen, doch dann ent-
hüllt sie Thoas die Fluchtpläne und legt ihr Schicksal in seine Hand, ihn dabei aller-
dings an eine frühere Zusage erinnernd:

[…] Wenn zu den Meinen je
Mir Rückkehr zubereitet wäre, schwurst
Du mich zu lassen; und sie ist es nun. 
(V. 1970-1972)

Sie ist es nun: Iphigenie deutet den ihrem Bruder Orest vom Gott Apoll erteilten 
Auftrag, die Schwester nach Griechenland zu bringen, als den lang ersehnten Wink. 
Sie drängt jetzt auf eine Lösung und ruft den König auf, sich mit der Situation zu 
versöhnen und sie ohne Groll – und vor allem ohne die grausame Tötungspraxis 
wieder einzuführen – in ihre Heimat zurückkehren zu lassen. Dass sie damit nicht 
die Vorstellung verknüpft, einen Status quo ante wieder herzustellen, sondern das 
bereits früher gegenüber dem König aufgerufene »Gebot / Dem jeder Fremde heilig 
ist« (V. 1835 f.) als kulturelle Modernisierung auf der Insel zu verankern und so 
eine »Vernetzung von Menschen mit unterschiedlichen kulturellen Wertvorstellun-
gen«15 zu initiieren, zeigt ihre Versöhnungsgeste gegenüber Thoas:

13 Hannah Arendt: Wir Flüchtlinge. Aus dem Englischen übersetzt von Eike Geisel. Stutt-
gart 52016, S. 26.

14 Karl Otto Conrady: Goethe. Leben und Werk. Bd. 1. Frankfurt a. M. 1987, S. 466.
15 May (Anm. 12), S. 195.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


86 Arne Eppers

Verbann’ uns nicht! Ein freundlich Gastrecht walte
Von dir zu uns: so sind wir nicht auf ewig
Getrennt und abgeschieden. Wert und teuer
Wie mir mein Vater war, so bist du’s mir,
Und dieser Eindruck bleibt in meiner Seele.
Bringt der Geringste deines Volkes je
Den Ton der Stimme mir ins Ohr zurück,
Den ich an euch gewohnt zu hören bin,
Und seh’ ich an dem Ärmsten eure Tracht;
Empfangen will ich ihn wie einen Gott,
Ich will ihm selbst ein Lager zubereiten,
Auf einen Stuhl ihn an das Feuer laden,
Und nur nach dir und deinem Schicksal fragen. 
(V. 2153-2165)

Thoas bleibt nur noch, den Beweis anzutreten, dass er »die Stimme / Der Wahrheit 
und der Menschlichkeit« (V. 1937 f.) versteht, Iphigenie die Ausreise zu erlauben 
und das Drama zu beschließen: »Lebt wohl!« (V. 2174).

In der Rezeptionsgeschichte hat es sich etabliert, Goethes Bühnenstück als ein Mani-
fest der Humanität zu deuten, Iphigenie als Heldin der Aufrichtigkeit, die lautere 
Zwecke mit lauteren Mitteln verfolgt, weder bereit, die eigene Identität für die Sa-
che aufzuopfern noch sie durch Verstellung zu befördern.16

Die hier vorgeschlagene Perspektive auf Iphigenies Migrationserfahrungen zeigt, 
dass dieses Manifest ein Gastrecht für Fremde vorsieht und durchaus auch eine 
interkulturelle Wirksamkeit für möglich hält, dass Fremdheit für das Individuum 
aber Leiden bedeutet und als Assimilationsdruck erlebt wird. Die Lösung, die 
 Goethes Drama für das Problem der Fremdheit anbietet, besteht nicht darin, die-
sem Druck nachzugeben, sondern in der Integrität individueller Identität, also der 
Anerkennung kultureller Differenz, sowie in einem rechtlich abgesicherten inter-
kulturellen Austausch und der Aussicht auf Rückkehr.

Zwei starke Frauen: Dorothea und Iphigenie

Zwei Frauenfiguren aus dem literarischen Werk Goethes, zwei Migrationsgeschich-
ten: ein bürgerliches Mädchen in einem Flüchtlingstreck und eine antike Königs-
tochter im Exil. Die Migrationserfahrungen, die Goethe diese Frauen machen lässt, 

16 Es war Theodor Adorno, der als Erster Wasser in den Wein dieser Betrachtungsweise 
gegossen und darauf aufmerksam gemacht hat, Thoas dürfe »an der höchsten Humani-
tät nicht teilhaben, verurteilt, deren Objekt zu bleiben«, und insofern habe das Konzept 
der Humanität einen Makel: »Das Meisterwerk knirscht in den Scharnieren« (ders.: 
Zum Klassizismus von Goethes »Iphigenie«. In: ders.: Noten zur Literatur. Bd. IV. 
Frankfurt a. M. 1974, S. 7-33; hier S. 26 f.). Spätere Kommentatoren schließen sich die-
ser Sichtweise an, zuletzt Norbert Mecklenburg mit dem Hinweis, es bleibe »trotz aller 
Humanität der Lösung eine empfindliche Asymmetrie bestehen: Thoas und die Taurer 
schneiden dabei schlechter ab als die heimkehrenden Griechen« (ders.: Goethe. Inter- 
und transkulturelle poetische Spiele. München 2014, S. 88).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


87Goethes gef lüchtete Frauen 

rekonstruiert der vorliegende Aufsatz vor dem Horizont einer historischen Wirklich-
keit, in der das Thema Flucht als ein globales Massenphänomen »negative Hoch-
konjunktur«17 hat. Dabei wird deutlich, dass Goethes Fluchtfiktionen grund-
sätzliche Fragen aufwerfen, die heute – im Kontext eines von quantitativen 
Herausforderungen dominierten Diskurses – eine problematische Zuspitzung er-
fahren: Fragen der Aufnahme von Geflüchteten und des Miteinanders von Schutz 
Suchenden und Schutz Gewährenden. Diese Fragen führen zurück zum Beginn 
einer Entwicklung, in deren Verlauf politische und rechtliche Grundsätze für den 
Umgang mit Geflüchteten geschaffen wurden, die heute in der Kritik stehen.

Goethes geflüchtete Frauen geraten durch ihre Flucht in einen Zustand der Recht-
losigkeit. Seit der Erfindung der modernen Nation, die sich als Einheit von Volk, 
Staat und Territorium versteht, erfolgt der Umgang mit Schutz Suchenden auf einer 
rechtlich normierten Grundlage. Nationalstaaten definieren sich über Grenzlinien, 
an denen der Zutritt zum Territorium durch Kontrollen geregelt wird,18 und auch 
die Entscheidung, in welchem Verhältnis die Zugewanderten zur Aufnahmegesell-
schaft stehen, ist Sache des dort herrschenden Rechts. Bei Dorothea und  Iphigenie 
ist das anders. Sie überschreiten weder Grenzlinien noch besitzen sie einen rechtlich 
abgesicherten Status in der sie aufnehmenden politischen Gemeinschaft. Vielmehr 
ist ihre Position in dieser Gemeinschaft jeweils Ergebnis eines Verhandlungsprozes-
ses – und den hat jede von ihnen, vom Autor dafür mit einer starken Persönlichkeit 
ausgestattet, für sich zu führen. 

Menschen, die ihre Heimat verlassen müssen und sich der Ungewissheit einer 
Flucht aussetzen, unternehmen diesen Schritt zumeist in Gruppen: Familien, lokale 
oder ethnisch verknüpfte Gemeinschaften. Dorothea in ihrem Flüchtlingstreck ist 
ein typisches Beispiel. Doch Goethe richtet den literarischen Blick nicht auf die 
Flucht selbst, sondern auf die Begegnung Schutz Suchender mit Schutz Gewähren-
den. So werden aus den Fluchtgeschichten Individualgeschichten, Geschichten ein-
zelner Frauen, die der Aufnahmegesellschaft allein gegenüberstehen, ohne die Sicher-
heit verleihende Begleitung anderer Mitglieder ihrer Kulturgemeinschaft. Dorothea 
steht Herrmann und seinen Mitbürgern allein gegenüber und Iphigenie ist vollends 
isoliert in ihrem taurischen Exil. 

Der Fokus auf das Individuum wird noch dadurch geschärft, dass ihre Flucht die 
Frauen nicht nur in eine fremde Umgebung führt, sondern beide auch von einem 
Mann aus der Aufnahmegesellschaft umworben werden: Dorothea von Herrmann 
und Iphigenie von Thoas. In die Fluchtgeschichten webt sich also ein Diskurs inter-
personeller Anziehung. Goethe lässt die Frauen auch dabei als starke Persönlich-
keiten auftreten. Dorothea ist eine selbstbewusste junge Frau, die Herrmann sozial 
überlegen ist. Iphigenie bewahrt ihre individuelle Unabhängigkeit und setzt sich 
gegen die Avancen des taurischen Königs zur Wehr. 

17 Klaus J. Bade: Europa in Bewegung. Migration vom späten 18. Jahrhundert bis zur 
Gegenwart. München 2002, S. 11.

18 Heute finden Zugangskontrollen oft bereits weit vor den Grenzen nationaler Territorien 
statt, Grenzlinien werden von Grenzräumen abgelöst. Vgl. Julia Schulze Wessel: Grenz-
figuren. Zur politischen Theorie des Flüchtlings. Bielefeld 2017.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


88 Arne Eppers

Die vorgestellten Fluchtfiktionen verfügen also über eine Reihe von Merkmalen, 
die den Fokus der Rezeption auf die Begegnung eines Schutz suchenden Individu-
ums mit einer Schutz gewährenden Gemeinschaft lenken. Möglicherweise kann 
diese Perspektivierung auf das geflüchtete Individuum zu einer Debatte beitragen, 
die heute angesichts der offensichtlichen Überforderung bestehender und der Not-
wendigkeit neuer Prinzipien im Umgang mit Geflüchteten virulent ist.19 Heute ist 
Flucht ein Massenphänomen und -problem und angesichts der quantitativen Di-
mension droht die Perspektive auf den einzelnen Menschen verloren zu gehen. 

Vor dem Horizont einer Gegenwart, in der Flüchtende nicht wie Königinnen be-
handelt werden, in der Aufnahmegesellschaften die bürgerliche Wagenburgmenta-
lität von Herrmanns Heimatstadt besitzen und in der das Beharren auf der eigenen 
Identität als Fundamentalismus und mangelnde Wertschätzung gedeutet wird – vor 
diesem Horizont formulieren Goethes Migrationsfiktionen den Anspruch, geflüch-
teten Menschen als Menschen zu begegnen. Wer hinter diesen Anspruch zurück 
will, wird sich auf Goethe nicht berufen können.

19 Vgl. z. B. Thomas Grundmann, Achim Stephan (Hrsg.): »Welche und wie viele Flücht-
linge sollen wir aufnehmen?«. Philosophische Essays. Stuttgart 2016.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Petra Maisak

»Goethe – und Füßli –  
vortrefflich zusammengepaart«.  

Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes

»Was für eine Glut und Inngrimm in dem Menschen ist«, schwärmte der junge 
Goethe im März 1775 von dem acht Jahre älteren Johann Heinrich Füssli (Zürich 
1741-1825 Putney Hill, London).1 Auslöser dieser Begeisterung war weder eine 
Zeichnung noch ein Gemälde, sondern »ein herrlicher Füßli Brief« an den Zürcher 
Theologen und Physiognomen Johann Caspar Lavater, mit dem der Künstler seit 
seiner Jugend eng befreundet war. In der Phase des Sturm und Drang fungierte der 
kommunikationsfreudige Lavater als Bindeglied zwischen Goethe und Füssli; beide 
beteiligten sich zeitweise an seinem großen Projekt der Physiognomischen Frag-
mente.2 Die gemeinsame Basis bildete die Genieästhetik, die gegen die schale Kon-
vention und den tradierten Regelkanon rebellierte.3 Als wesentliche Kriterien 
künstlerischen Schaffens galten stattdessen starke Affekte, individuelle, möglichst 
expressive Ausdrucksformen, eine gesteigerte subjektive Erlebnisfähigkeit, Phanta-
sie und Leidenschaft. Leitbild war das ›Originalgenie‹, das seine schöpferische 
Kraft aus sich selbst heraus zu entfalten vermochte. 

Lavater brachte den Literaten der Geniebewegung, namentlich Goethe und Her-
der, seinen Freund Füssli nahe, der sich von 1770 bis 1778 in Italien aufhielt. Er ließ 
Füsslis ungestüme, radikal das Innerste freilegende Briefe kursieren und fügte eine 
emphatische Charakterschilderung hinzu: »Füßli in Rom ist eine der größten Ima-
ginationen. Er ist in allem Extrem – immer Original […]. Er handelt wenig, ohne 
Bleistift und Pinsel – aber wenn er handelt, so muß er hundert Schritte Raum ha-
ben, sonst würd’ er alles zertreten. Alle griechischen, lateinischen, italienischen und 
englischen Poeten hat er verschlungen. Sein Blick ist Blitz, sein Wort ein Wetter – 

1 Johann Wolfgang Goethe an Johann Gottfried Herder, 25. 3. 1775 (WA IV, 2, S. 249). – 
Grundlage der Füssli-Forschung ist der Œuvrekatalog von Gert Schiff: Johann Heinrich 
Füssli. 2 Bde. Zürich 1973. Quellenmaterial liefert John Knowles: The Life and Writings 
of Henry Fuseli. 3 Bde. London 1831. Einen Überblick bieten die Kataloge: Füssli. The 
Wild Swiss. Hrsg. von Franziska Lentzsch, Kunsthaus Zürich. Zürich 2005, und Füssli. 
Drama und Theater. Hrsg. von Eva Reifert mit Claudia Blank, Kunstmuseum Basel. 
München, London, New York 2018.

2 Goethe, der Lavater 1774 persönlich kennenlernte, war Mitarbeiter am ersten Band der 
Physiognomischen Fragmente zur Beförderung der Menschenkenntniß und Menschen-
liebe. Leipzig, Winterthur 1775-1778. Füssli lieferte Lavater Entwürfe für den zweiten 
Band der französischen Ausgabe Essai sur la Physiognomonie, destiné à faire connoître 
l’homme et à le faire aimer. La Haye 1783.

3 Vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Literatur, 
Philosophie und Politik 1750-1945. Bd. 1. Darmstadt 1985.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


90 Petra Maisak

sein Scherz Tod und seine Rache Hölle. In der Nähe ist er nicht zu ertragen«.4 Das 
Vorstellungsbild, das Lavater von Füssli entwarf, präsentierte den Künstler als 
Prototyp des Sturm und Drang: »Er ist das originellste Genie, das ich kenne. Lau-
ter Kraft, Fülle und Stille! Wildheit des Kriegers – und Gefühl der höchsten 
Erhabenheit!«.5 

Durch Füssli, der selbst als Autor hervortrat, wurden die Leitbegriffe der litera-
rischen Geniebewegung auf die bildende Kunst übertragen. Sie prägten sein Selbst-
verständnis und sein künstlerisches Schaffen ebenso wie die spätere Rezeption sei-
nes Werks.6 Darüber darf jedoch nicht das gesamte Spektrum vergessen werden: 
Füssli war ein Kind der Aufklärung, er nahm den Gefühlskult der Empfindsamkeit 
auf und orientierte sich – wenn auch in einem eigenwilligen Transformations-
prozess – am Vorbild der Klassik; er verhalf dem Phantastischen in der Kunst zum 
Durchbruch und wurde zu einem Vorläufer der Schwarzen Romantik. 

Als Sohn des Malers, Sammlers und Kunstgelehrten Johann Caspar Füssli wuchs 
er in einer angesehenen Zürcher Künstlerfamilie auf und wurde im Geist der Auf-
klärung erzogen. Nach dem Willen des Vaters musste Füssli ein Theologiestudium 
absolvieren, obwohl es ihn mehr zur Kunst zog.7 Das Studium brachte ihn in den 
Bannkreis der einflussreichen Philologen Johann Jacob Bodmer und Johann Jakob 
Breitinger, die ihm die Grundlage seiner fulminanten Bildung vermittelten. Hier 
wurde Füssli mit dem wirkungsästhetischen Begriff des Sublimen bzw. Erhabenen 
vertraut – von Bodmer das »Wunderbare« genannt –,8 das an die Affekte appelliert 
und der Phantasie freies Spiel gewährt. Hier wuchs auch Füsslis Begeisterung für 
die Dichtung, die ihn zeit seines Lebens begleiten und ihm den Stoff für seine Bilder 
liefern sollte. Füssli schloss sein Studium 1761 mit der Ordination ab; die geistliche 
Karriere endete allerdings abrupt, als er im Jahr darauf mit seinen Freunden 
 Lavater und Felix Hess ein Pamphlet gegen den ehemaligen Landvogt Felix Grebel 
wegen Amtsmissbrauchs in Umlauf brachte. Grebel wurde nach einem Gerichts-
verfahren des Landes verwiesen, doch die jungen Rebellen mussten Zürich ebenfalls 
zur Wahrung der öffentlichen Ordnung verlassen. Die politische Aktion erregte  

4 Johann Caspar Lavater an Johann Gottfried Herder, 4. 11. 1773 (Heinrich Füssli: Briefe. 
Hrsg. von Walter Muschg. Basel 1942, S. 168). 

5 Lavater an Herder, 16. 11. 1774 (ebd., S. 171).
6 Im Dictionnaire de la peinture von Larousse heißt es über Füssli: »il est le peintre le plus 

représentatif du Sturm und Drang« (http://www.larousse.fr/encyclopedie/peinture/F%C3 
%BCssli/152264). Vgl. auch Petra Maisak: Aspekte der Kunst im Sturm und Drang. In: 
Sturm und Drang. Hrsg. von Christoph Perels, Freies Deutsches Hochstift – Frankfurter 
Goethe-Museum. Frankfurt a. M. 1988, S. 223-291, sowie Jörg Deuter: Johann Heinrich 
Füssli. In: Handbuch Sturm und Drang. Hrsg. von Matthias Luserke-Jaqui. Berlin, 
Boston 2017, S. 40 f., 90-94.

7 Der Vergleich mit Goethe, der eine aufgeklärte Erziehung genoss und auf Wunsch seines 
Vaters das ungeliebte Jurastudium aufnehmen musste, liegt nahe.

8 Vgl. Johann Jacob Bodmer: Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie 
und dessen Verbindung mit dem Wahrscheinlichen. […]. Zürich 1740, sowie Carsten 
Zelle: Schönheit und Erhabenheit. Der Anfang doppelter Ästhetik bei Boileau, Dennis, 
Bodmer und Breitinger. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Größenwahn. 
Hrsg. von Christine Pries. Weinheim 1989, S. 55-73.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


91Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes 

auch in Deutschland Aufsehen; Goethe erinnert daran im 12. Buch von Dichtung 
und Wahrheit.9

Füssli ging 1764 nach London, das zu seiner Wahlheimat werden sollte; die eng-
lische Metropole bot den richtigen Nährboden für sein vielseitiges Talent. Zunächst 
betätigte er sich vornehmlich als Schriftsteller; er verfasste Gedichte und Oden im 
Tone Klopstocks,10 übersetzte Winckelmanns Gedanken über die Nachahmung 
griechischer Werke in Malerei und Bildhauerkunst ins Englische und schrieb nach 
einer Frankreich-Reise über den verehrten, aber auch kritisch betrachteten Jean 
Jacques Rousseau.11 In London intensivierte Füssli seine Zeichentätigkeit; als 
Auto didakt wandte er sich nun auch, ermuntert durch Sir Joshua Reynolds, der 
Malerei zu. 1770 zog es ihn wie so viele Künstler seiner Zeit zur weiteren Ent-
faltung seiner Anlagen nach Rom. Dort entschloss er sich endgültig zu einer künst-
lerischen Laufbahn: »Ich will ein Maler sein, wenn ich kann, weil es das stärkste 
Mittel in meiner Gewalt ist«.12 

Der achtjährige Italienaufenthalt prägte Füssli maßgeblich. Im Kreis um den 
schwedischen Bildhauer Tobias Sergel konnte er ein freies Leben führen und unter 
dem Eindruck der Antike und der großen Meister der Renaissance und des Manie-
rismus seine individuelle Formensprache ausbilden. Im Atelier seines Vaters hatte 
Füssli zwar Einblick in die künstlerische Arbeit gewonnen, doch er durchlief nie 
eine konsequente handwerkliche oder akademische Ausbildung. Das gab ihm die 
Freiheit, seinen expressiven Personalstil zu entwickeln, ohne sich von den Schran-
ken der Konvention einengen zu lassen. Dass die technische Ausführung darunter 
litt, war unvermeidlich, doch Füssli verließ sich im Sinn der Genieästhetik ganz auf 
seine originäre Begabung. 

In der Zeit um 1774/1775 wurden Goethe und Füssli als herausragende Vertre-
ter des Sturm und Drang in einem Atemzug genannt. So schrieb Herder an Lavater 
über Füssli: »Er scheint in vielem Betrachte zu seyn, was G ö t h e , wie ich ihn 
kenne, ist«.13 Lavater forcierte die Analogiebildung: »Goethe – und Füßli – vor-
trefflich zusammengepaart – und doch so sehr wie möglich verschieden«. Erstaun-
lich, doch für Lavaters Subjektivismus wiederum typisch ist die Begründung des 
Unterschieds: »Goethe – mehr Mensch – dieser mehr Poet«.14 Im Kern zielt das 
jedoch schon hellsichtig auf Goethes Intention, die Conditio humana in ihrer leben-

 9 WA I, 28, S. 140, 262 f. Vgl. Muschg (Anm. 4), S. 22 f., sowie Johann Caspar Lavater: 
Jugendschriften 1762-1769. Hrsg. von Bettina Volz-Tobler. Zürich 2009 (darin: Grebel-
handel, 1762, und Der von Jo. Caspar Lavater glücklich besiegte Landvogt Felix  Grebel, 
1769).

10 Vgl. Johann Heinrich Füssli: Sämtliche Gedichte. Hrsg. von Martin Bircher u. Karl 
S. Guthke. Zürich 1973.

11 Johann Heinrich Füssli: Remarks on the Writings and Conduct of Jean Jacques Rous-
seau (London 1767). Hrsg. u. übersetzt von Eudo C. Mason. Zürich 1962.

12 Füssli an Lavater, 14. 6. 1770 (Muschg [Anm. 4], S. 155).
13 Herder an Lavater, 15. 1. 1774 (Johann Gottfried Herder. Briefe. Bd. 3. Bearb. von Wil-

helm Dobbek u. Günter Arnold. Weimar 1985, S. 66).
14 Lavater an Herder, 4. 2. 1774 (Aus Herders Nachlaß. Ungedruckte Briefe von […] be-

deutenden Zeitgenossen. Hrsg. von Heinrich Düntzer u. Ferdinand Gottfried von Her-
der. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1857, S. 89).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


92 Petra Maisak

digen, sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit zu erfassen, während Füssli die Lebenswelt 
in seinen artifiziellen Konstruktionen zu überbieten, zu ›poetisieren‹ sucht.

Lavater versuchte, den literaturbegeisterten Künstler für die Schriften von  Herder 
und Goethe zu interessieren, doch das schlug fehl. Aus dem Briefwechsel mit  Lavater 
geht hervor, dass Füssli die Dichtung der großen ›Originalgenies‹ von  Homer über 
Dante bis zu Milton und Shakespeare den deutschen Zeitgenossen vorzog. Durch 
beiläufige Bemerkungen ließ er allerdings erkennen, dass er zumindest die Leiden 
des jungen Werthers und den von Shakespeare beeinflussten Götz von Berlichingen 
zur Kenntnis genommen hatte. So wenig Beachtung Füssli dem Dichter schenkte, so 
viel Neugier und Bewunderung brachte indes der junge  Goethe dem Künstler ent-
gegen. Im Sommer 1775 sah Goethe auf seiner Reise in die Schweiz bei Lavater in 
Zürich erstmals Zeichnungen von Füssli und erhielt auch einige zum Geschenk.15 

Das Interesse intensivierte sich, als Goethe im Herbst 1779 auf seiner zweiten 
Reise in die Schweiz mit Herzog Carl August von Sachsen-Weimar nach Zürich 
kam. »Was von Füesli bey dir ist zu sehen verlangt mich sehnlich«, ließ er Lavater 
wissen.16 Goethe verfehlte Füssli nur knapp; beide lernten sich nie persönlich ken-
nen. Der Künstler hielt sich, aus Rom kommend, von Oktober 1778 bis April 1779 
in Zürich auf, wo er eine beträchtliche Anzahl von Arbeiten zurückließ, bevor er 
nach London weiterreiste. Es handelt sich vor allem um römische Zeichnungen 
sowie um physiognomische Studien, die Füssli bei seinem Aufenthalt in Zürich im 
Kontext von Lavaters Projekt der Physiognomischen Fragmente angefertigt hatte. 
Zum Teil wurden sie 1783 im zweiten Band der französischen Ausgabe Essai sur la 
Physiognomonie, destiné à faire connoître l’homme et à le faire aimer veröffent-
licht.17 Goethe und der Herzog ergriffen sogleich die Gelegenheit zum Erwerb: 
»Von Kunstsachen haben wir eine Menge mit uns gerollt. Treffliche Sachen mit 
unter. Ich habe per fas et nefas einige Fueslische Gemählde und Skizzen erwischt, 
über die ihr erschröcken werdet« (Abb. 1).18 Weitere Blätter schickte Lavater im 
Frühjahr 1780 nach Weimar.19 

Damit war der Grundstock sowohl der Goethe’schen als auch der herzoglichen 
Füssli-Sammlungen gelegt, die inzwischen zum Bestand der Klassik Stiftung  Weimar 
gehören.20 Als Goethes Sammelleidenschaft erwachte, ließ er sich noch ganz von 

15 Goethe an Lavater [August 1775]: »Finden sich die Zeichnungen von Füeßli, die du mir 
schencktest, so schick sie doch« (WA IV, 2, S. 281). Um welche Blätter es sich handelt, 
ist nicht mehr zu eruieren.

16 Goethe an Lavater, 29. 10. 1779 (WA IV, 4, S. 114).
17 Verzeichnet bei David H. Weinglass: Prints and engraved illustrations by and after 

Henry Fuseli. A catalogue raisonné. Millwood 1994, Nr. 39-63.
18 Goethe an Karl Ludwig von Knebel, 30. 11. 1779 (WA IV, 4, S. 148).
19 Goethe an Lavater, 6. 3. 1780: »Für die Skizen von Füesly dank ich dir recht herzlich« 

(WA IV, 4, S. 190).
20 Die Zeichnungen Füsslis in Goethes Besitz verzeichnet Christian Schuchardt: Goethe’s 

Kunstsammlungen […]. Bd. 1. Jena 1848, S. 264, als Konvolut unter Nr. 318; nicht alle 
sind jedoch eigenhändig (Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlung, Inv. Nr. GHz_
Sch.I.264,0318.1 – GHz_Sch.I.264,0318.25). Goethe besaß auch Druckgraphik von 
Johann Heinrich Lips nach Füssli (ebd., S. 123: GGr / Sch.I.123, »18 Bl. historische Vor-
stellungen, einzelne Figuren, Köpfe, Hände«). Zu welchem Zeitpunkt die einzelnen 
Blätter in die Sammlung kamen, ist nicht überliefert. – Auch die Füssli-Erwerbungen 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


93Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes 

seinen persönlichen Vorlieben leiten: Gefühl, Genie und Originalität waren in der 
Frühzeit die maßgeblichen Kriterien. Seine besondere Aufmerksamkeit richtete sich 
auf Handzeichnungen und flüchtige Skizzen, bringen sie doch den charakteris-
tischen Duktus und die individuelle Ausdruckskraft eines Künstlers am unmittel-
barsten zur Geltung.21 

Carl Augusts, die mit der herzoglichen Sammlung in den Besitz der Staatlichen Kunst-
sammlungen zu Weimar gelangten, sind nicht konkret dokumentiert. Schiff (Anm. 1), 
S. 711, listet inklusive späterer Erwerbungen 44 Zeichnungen und 3 Gemälde auf, merkt 
beim Großteil allerdings an: »nicht gesehen«. – Vgl. auch Johannes Grave: Der »ideale 
Kunstkörper«. Johann Wolfgang Goethe als Sammler von Druckgraphiken und Zeich-
nungen. Göttingen 2007.

21 Vgl. Grave (Anm. 20), S. 74-93.

Abb. 1 
Johann Heinrich Füssli: Henker. Enthauptung Johannes des Täufers,  

1770-1778, Feder in Braun

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


94 Petra Maisak

Goethe nahm mehrere physiognomische Studien Füsslis in seine Sammlung auf, für 
die er sich als Mitarbeiter am ersten Band von Lavaters Physiognomischen Frag-
menten zur Beförderung der Menschenkenntniß und Menschenliebe (1775) beson-
ders interessierte. Ein prägnantes Beispiel liefert der zugespitzte Charakterkopf 
Alter Mann mit Zipfelmütze, zeichnend, den Füssli eigenhändig auf den 5. März 
1779 datiert hat (Abb. 2). Goethe setzte sich auch als Zeichner explizit mit Füssli 
auseinander, wie seine Kopie nach einem Studienblatt des Künstlers mit einer Reihe 
expressiver, idealtypisch überformter Köpfe belegt (Abb. 3 u. 4).22

22 Blatt 71 im »Stammbuch Reynier«, das Goethe bis Ende Dezember 1779 als Skizzen-
buch benutzt hat; Biblioteca Bodmeriana, Grand Cologny / Genf. Vgl. Petra Maisak: Jo-
hann Wolfgang Goethe. Zeichnungen. Stuttgart 1996, Nr. 31; Nachzeichnung eines 
weiteren Kopfes unter Nr. 32. Irrtümlicherweise wurde die Vorlage nicht Füssli selbst 
zugeschrieben.

Abb. 2 
Johann Heinrich Füssli: Alter Mann mit Zipfelmütze,  

zeichnend, 1779, Bleistift

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


95Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes 

Die Anziehung, die Füssli auf die Weimarer ausübte, spiegelt ein Projekt, das  Goethe 
gegen Ende der Schweizer Reise von 1779 plante und das er in einem ausführlichen 
Schreiben an Lavater darlegte.23 Das Gelingen der Bildungsreise, die den jungen 
Herzog im humanistischen Sinn formen sollte, wünschte Goethe mit einem Denk-

23 Goethe an Lavater, Ende November 1779 (WA IV, 4, S. 141-146). Diesem Brief sind die 
folgenden Zitate entnommen. Vgl. auch Nikolaus Lohse: Die Begehung der Grenze. 
Goethes Selbstinterpretation der Schweizreise von 1779. In: GJb 2000, S. 78-91; bes. 
S. 80 f., sowie Bettina Seyderhelm: Studien zur Denkmalskunst des Frühklassizismus. 
Göttingen 1998, S. 62-69, 222-226.

Abb. 3 
Johann Heinrich Füssli: Fünf Kopfstudien von männlichen Personen  

verschiedenen Alters, um 1778, Graphit, Feder in Grau und Schwarz, grau laviert

Abb. 4 
Johann Wolfgang Goethe: Männliches Profil.  

Kopie nach Johann Heinrich Füssli, 1779, Bleistift

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


96 Petra Maisak

mal im Weimarer Ilmpark zu besiegeln, »um dem guten Glük einen Stein der Dank-
barkeit zu widmen«. Das Monument sollte Carl August, der sich unter dem Ein-
druck des Wörlitzer Parks mit der Ausgestaltung des Parks an der Ilm befasste, 
»eine fröhliche Erinnerung« sein (WA IV, 4, S. 141). Auf keinen Fall sollte es der 
empfindsamen Mode der Parkdekoration mit »Urnen« folgen, deren »leere Hülsen 
und Bäuche« Goethe wie auch dem Herzog »immer fatal« waren (WA IV, 4, 
S. 142). Ebenso wenig wollte Goethe an die abstrakte Symbolik des auf Kubus und 
Kugel reduzierten Steins des guten Glücks (Altar der Agathé Tyché) anknüpfen, den 
er – zunächst im Austausch mit Adam Friedrich Oeser – als eher privates Denkmal 
entworfen und 1777 in der Nähe seines Gartenhauses errichtet hatte. Vielmehr 
dachte er an ein repräsentatives Monument im antikisierenden Stil, das an drei 
Seiten mit allegorischen Figuren und diversen Sinnbildern, an der vierten Seite mit 
der Inschrift »Fortunae / Duci reduci / natisque / Genio / et / Termino / ex Voto« 
geschmückt sein sollte (WA IV, 4, S. 143). Die technische Ausführung des Denkmals 
gedachte Goethe dem Weimarer Hofbildhauer Martin Gottlieb Klauer zu überlas-
sen, den er für geschickt, aber einfallslos hielt. Für den Entwurf wollte er unbedingt 
Füssli gewinnen. 

Goethe bat den gemeinsamen Freund Lavater aufs Dringlichste um die Vermitt-
lung seines Anliegens: »Seitdem ich aber bei dir Fuesslis lezte Sachen gesehen habe, 
kann ich dich nicht loslassen, du musst versuchen ob du ihn bewegen kannst eine 
Zeichnung dazu zu machen« (WA IV, 4, S. 145). Füssli möge »aus seinem ungeheu-
ren Reichthum etwas zu diesem guten Werke« (WA IV, 4, S. 142) hergeben – der 
Preis spiele keine Rolle, nur schnell müsse es gehen. Doch Goethe wird schon ge-
ahnt haben, dass ein Künstler wie Füssli sich niemals auf sein dezidiertes ikono-
graphisches Programm einlassen würde: »Vielleicht sind ihm, der alles mit Geist 
und Feuer durcheinander arbeitet die einzelnstehende Figuren widrig« (WA IV, 4, 
S. 145). Also erklärte er sich vorsichtshalber zum Verzicht bereit – Füssli könne 
»gewiss die Idee stärker grösser treffender« ausdrücken (ebd.). Doch der Plan zer-
schlug sich, das Denkmal kam nicht zustande. Indigniert berichtete Lavater Goethe 
von Füsslis schnöder Ablehnung der gemeinsamen Bitte,24 war solche Reaktionen 
allerdings gewohnt. Als Lavater Füssli um spezielle Entwürfe für seine Physiogno-
mischen Fragmente gebeten hatte, erhielt er folgende Antwort:

Der größte Fehler, den du in allen deinen mir vorgelegten Sujets begangen, ist, 
daß du mir immer vormunzest. Wisse, daß Invention die Seele des Malers und 
ein Maler ohne sie auf der Schuhmacherzunft ist.
Deine und meine Imagination mögen dieselbe sein; aber um ihre Bilder auszu-
führen, muß sie in meinem und nicht in deinem Kopf aufflammen.25

Das tat der Bewunderung für den Künstler zumindest bei Herzog Carl August kei-
nen Abbruch. Er bemühte sich um Reproduktionsgraphik nach Füsslis Werken, 
wobei ihm der als Kunstagent tätige Johann Heinrich Merck behilflich war. »Schaffen 
Sie sich ja alle blatter an die nach Heinrich Füeßlin heraus kommen; ich kaufe sie 
alle mit dem grösten Vergnügen. Er ist der eintzige jezt lebende Mahler, der erfinden 

24 Lavater an Goethe, 18. 2. 1780 (MA 4.2, S. 988).
25 Füssli an Lavater, letzte Woche des Mai 1771 (Muschg [Anm. 4], S. 166).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


97Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes 

u. dichten kan«, schrieb der Herzog am 14. Dezember 1783 an Merck.26 Das bezog 
sich auf Füsslis Doppelbegabung, vor allem aber auf seine bildkünstlerische Phanta-
sie und seine Affinität zur Dichtung als wichtigster Inspirationsquelle seines Werks. 

Der Künstler war inzwischen nach London zurückgekehrt, wo er bald als Henry 
Fuseli, ›the wild Swiss‹, bekannt wurde. Der Durchbruch gelang ihm mit dem skan-
dalumwitterten Gemälde The Nightmare (Der Nachtmahr), das 1782 auf der Aus-
stellung an der Royal Academy eine Sensation verursachte. Durch Thomas Burkes 
Reproduktionsgraphik fand The Nightmare europaweit Verbreitung, doch im 
Nachstich schlägt das geisterhaft Sublime des Originals ins Groteske um (Abb. 5). 
Goethe verlor darüber kein Wort, aber Herzog Carl August war amüsiert. Er ließ 
Merck am 2. Juni 1783 wissen: »Es ist in leipzig bey der lezten Meße ein Kupfer 
verkauft worden, welches nach den Englischen Füßli gestochen ist, schaffen Sie 

26 Herzog Carl August von Sachsen-Weimar an Johann Heinrich Merck (Johann Heinrich 
Merck. Briefwechsel. Hrsg. von Ulrike Leuschner in Verbindung mit Julia Bohnengel, 
Yvonne Hoffmann u. Amélie Krebs. Bd. 3. Göttingen 2007, S. 418). 

Abb. 5 
Thomas Burke nach Johann Heinrich Füssli: The Nightmare, 1782, Radierung

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


98 Petra Maisak

Sichs doch an; es heist the Night Mare, u. stellt den Alp vor, der ein Mädchen im 
Schlafe drückt; lange zeit habe ich nichts gesehn, daß mich so belustigt hätte«.27 

In der Zeit um 1780 begann sich Goethes Kunstanschauung zu wandeln. Er rückte 
mehr und mehr von den Idealen des Sturm und Drang ab und wandte sich einer 
klassischen Ästhetik zu, die sich auf seiner Italienreise festigte.28 Damit flaute auch 
seine Begeisterung für Füsslis genialischen Personalstil ab und wich einer kritischen 
Betrachtung. Goethes Beziehung zu Füssli reflektiert den Wandel seines Kunstbe-
griffs: In der Zeit des Sturm und Drang agierte er voll Enthusiasmus als subjektiver 
Liebhaber der Kunst, für den der charakteristische Duktus eines Künstlergenies im 
Vordergrund stand. Mit der Abwendung von der Genieästhetik und der Ausfor-
mung seiner klassischen Kunstanschauung vollzog sich ein Paradigmenwechsel; das 
Ideal klassischer Schönheit und die handwerkliche Perfektion wurden zum neuen 
Maßstab erhoben und bestimmten Goethes Stilbegriff. In der Folge bemühte er sich 
um objektive Kennerschaft auf der Basis von kunsthistorischen Studien. Begeisterte 
er sich früher für Füsslis ungezügelten, originellen Gestus, gerade weil er gegen die 
Konvention verstieß und die technischen Anforderungen außer Acht ließ, so beur-
teilte er diese Arbeiten nun nach den normativen Regeln der Klassik.

Um 1797, während der Vorbereitung der Zeitschrift Propyläen, befasste sich 
Goethe noch einmal intensiv mit der Kunst Füsslis. Auf seiner dritten Reise in die 
Schweiz besichtigte er am 24. Oktober 1797 im Zürcher Rathaus das mit heroischem 
Pathos aufgeladene Historienbild Die drei Eidgenossen beim Schwur auf dem 
 Rütli,29 nicht zuletzt, weil er sich damals mit dem Tell-Stoff befasste. Es war das 
einzige großformatige Gemälde Füsslis, das Goethe jemals im Original zu Gesicht 
bekam. Seine Kenntnis beschränkte sich mit wenigen Ausnahmen auf Zeichnungen 
und Reproduktionsgraphik, wobei Letztere nur eine sehr eingeschränkte Vorstel-
lung des Originals vermitteln konnte. Eine frühe Skizze zu den Drei Eidgenossen, 
die noch von einer Konzeption mit antikisierenden Jünglingsakten ausgeht, ist 
durch Goethes Vermittlung aus Lavaters Besitz in die herzogliche Sammlung ge-
langt (Abb. 6).30

In Goethes Akten der Schweiz-Reise von 1797 findet sich unter dem Vermerk 
»Zu bearbeitende Materie« eine Liste von zeitgenössischen bildenden Künstlern, 
die er im Hinblick auf die Propyläen zu bearbeiten gedachte: »Heinrich Füßli. /  
Carstens / Trippel / Canova / David« (WA I, 47, S. 279 f.). Johann Heinrich Füssli 

27 Ebd., S. 302. Zum Nachtmahr und seinen Reproduktionen vgl. Füsslis Nachtmahr. 
Traum und Wahnsinn. Hrsg. von Werner Busch u. Petra Maisak im Auftrag des Freien 
Deutschen Hochstifts – Frankfurter Goethe-Museums u. des Wilhelm Busch – Deutsches 
Museum für Karikatur und Zeichenkunst Hannover. Petersberg 2017.

28 Ein Indiz der Wandlung ist Goethes scharfe Kritik im ›Sudelbrief‹ vom 21. Juni 1781 an 
den Maler Friedrich Müller in Rom (WA IV, 5, S. 136-143). Vgl. auch Norbert Christian 
Wolf: Streitbare Ästhetik. Goethes kunst- und literaturtheoretische Schriften  1771-1789. 
Teil 2. Tübingen 2001.

29 Tagebuch, 24. 10. 1797 (GT II,1, S. 222, GT II,2, S. 591). – Die drei Eidgenossen beim 
Schwur auf dem Rütli, 1779-1781, Öl auf Leinwand, 267 × 178 cm, Kunsthaus Zürich.

30 Laut Vermerk im Inventar (KK 1383) der Graphischen Sammlung der Klassik Stiftung 
Weimar.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


99Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes 

steht an erster Stelle dieser Künstler von internationalem Rang, und er ist neben 
Asmus Jacob Carstens der Einzige, über den Goethe tatsächlich geschrieben hat. Es 
blieb allerdings bei dem unveröffentlichten Konzept Über Heinrich Füeßli’s Arbei-
ten,31 das die konstituierenden Merkmale von Füsslis Kunst in groben Zügen zu 
umreißen versucht. Füsslis Bildthemen nennt Goethe allesamt »abenteuerlich und 
entweder tragisch oder humoristisch«. Damit bezieht er sich auf die Vorliebe des 
Künstlers für dramatische Sujets, die von leidenschaftlichem Pathos getragen sind 
oder zu grotesker Überspitzung, ja Verzerrung neigen. Goethe fährt fort: »[…] die 

31 WA I, 47, S. 347. Siehe auch MA 4.2, S. 89, 986-989; im Kommentar ist allerdings rich-
tigzustellen, dass Füssli in Italien keinen Kontakt zu Winckelmann haben konnte, da er 
erst 1770, also zwei Jahre nach dessen Tod dort ankam.

Abb. 6 
Johann Heinrich Füssli: Die drei Eidgenossen beim Schwur auf dem Rütli.  

Erster Entwurf, 1778/1779, Feder in Braun

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


100 Petra Maisak

ersten wirken auf Einbildungskraft und Gefühl, die zweiten auf Einbildungskraft 
und Geist«. Damit wird die wirkungsästhetische Kategorie des Sublimen angespro-
chen, der Füssli sich zeit seines Lebens verpflichtet fühlt. 

Hier setzt Goethes Kritik ein: Er moniert die Geringschätzung einer sinnlich fass-
baren, naturnahen Darstellungsweise, die Füssli durch die produktive Kraft der 
Phantasie zu ersetzen sucht. »Kein ächtes Kunstwerk soll auf Einbildungskraft 
wirken wollen; das ist die Sache der Poesie«, tadelt Goethe. »Bey Füesli’s sind 
Poesie und Mahlerei immer im Streit und sie lassen den Zuschauer niemals zum 
ruhigen Genuß kommen; man schätzt ihn als Dichter, und als bildender Künstler 
macht er den Zuschauer immer ungeduldig«. Bewunderten Zeitgenossen wie  Lavater 
oder Herzog Carl August Füssli als den »eintzige[n] jezt lebende[n] Mahler, der er-
finden u. dichten kan«,32 so rief gerade Füsslis überbordende Phantasie und seine 
Neigung, den Bildern eine poetische Idee zu unterlegen, Goethes Unbehagen hervor.

Analog zu Lessings strikter produktions- und wirkungsästhetischer Trennung 
von Literatur und bildender Kunst kritisiert Goethe, dass Füssli gemäß der hora-
zischen Maxime ›ut pictura poesis‹ die Kategorien vermischt, wie es ihm durch 
Bodmer und Breitinger vermittelt wurde. Nach Goethes Ansicht begibt sich der 
Künstler in eine unzulässige Konkurrenz mit dem Dichter, wenn er ein Werk der 
Literatur – ohne sich mit dem Status eines Illustrators zu begnügen – mit den Mit-
teln der bildenden Kunst eigenschöpferisch darzustellen, fortzuschreiben oder gar 
zu überbieten sucht.33 Und genau das versucht Füssli immer wieder, wenn er 
 Themen aus Homer, Dante, Shakespeare, Milton etc. aufgreift, um sie im Bild in 
eine neue Dimension zu überführen. Er geht sogar noch einen Schritt weiter und 
stellt Sujets dar, die einer fiktiven Dichtung entstammen. 

Ein Beispiel findet sich in Goethes Sammlung: Es ist der Kupferstich von Johann 
Heinrich Lips nach Füsslis Gemälde Ezzelin Bracciaferro an der Leiche seiner von 
ihm getöteten Gattin Meduna (Abb. 7).34 Die Beischrift besagt: »Ezzelin, Graf von 
Ravenna, mit dem Zunamen Bracciaferro oder eiserner Arm, sinnt über dem Leich-
nam Medunas nach, die er auf Grund ihrer Untreue, als er im Heiligen Land war, 
erschlagen hat«. Das sollte wie der Verweis auf eine alte literarische Quelle klingen, 
doch Füssli gestand später Lord Byron, der das Bild lobte, er habe die Geschichte 
frei erfunden.

Im Zentrum der Goethe’schen Analyse von Füsslis Kunst steht der Begriff der 
Manier, gekoppelt mit dem Begriff des Charakteristischen: »Manier in allem, be-
sonders der Anatomie, dadurch auch der Stellungen. Mahlerisch, poetisches Genie. 
Charakteristisches« (WA I, 47, S. 347). Die Begriffsfelder der charakteristischen 
und der manieristischen Kunst – beide nicht epochenspezifisch zu verstehen – über-
schneiden sich in Goethes Sprachgebrauch um 1800. Unter »Manier« fasst Goethe 
alle Eigenheiten Füsslis, die seiner klassischen Kunstauffassung widersprechen: 
»Gewisse Idiosynkrasien des Gefallen, der Liebhaberey. Mädchen in gewissen For-

32 Herzog Carl August an Merck, 14. 12. 1783 (Briefwechsel [Anm. 26], Bd. 3, S. 418).
33 So verweist Goethe auch in dem Entwurf Über die Gegenstände der bildenden Kunst 

(1797) auf Füssli als Beispiel für eine fehlgeleitete künstlerische Intention (WA I, 47, S. 95).
34 Publiziert im Essai sur la Physiognomonie […] II. La Haye 1783, S. 264. Vgl. Schiff 

(Anm. 1), Nr. 360 u. S. 99; Weinglass (Anm. 17), Nr. 56; Busch, Maisak (Anm. 27), Nr. 53.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


101Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes 

Abb. 7 
Johann Heinrich Lips nach Johann Heinrich Füssli: Ezzelin Bracciaferro  

an der Leiche seiner von ihm getöteten Gattin Meduna, 1797, Kupferstich

Abb. 8 
Johann Heinrich Füssli: Weibliche Gewandfigur, 1779, Bleistift

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


102 Petra Maisak

men. Lage. Wollüstige Hingelehntheit«, heißt es hier. Als Illustration kann Füsslis 
Weibliche Gewandfigur aus Goethes Sammlung dienen (Abb. 8). Weiter schreibt 
Goethe: »Wirkung Shakespears, des Jahrhunderts, Englands« (ebd.). Dass der im 
Land der ›gothic fiction‹ lebende Michelangelo-Verehrer Füssli einen starken Hang 
zum Manierismus aufweist, ist in der Kunstgeschichte unumstritten. Füsslis Ableh-
nung einer wirklichkeitsgetreuen Naturnachahmung, seine Ausformung serieller 
Pathosfiguren und sein Wunsch nach einer affektgeladenen Überbietung der Rea-
lität lassen ihn für Goethe zum Prototyp eines neuzeitlichen Manierismus und da-
mit zu einem Antipoden der Weimarer Klassik werden.

Unter dieser Prämisse bezieht Goethe Füssli als exemplarischen Vertreter der 
Manier in das kunsttheoretische Koordinatensystem ein, das er in seiner Studie 
Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Stil 1788 entwickelt hat (WA I, 47, 
S.  77-83). Wenn die ›einfache Nachahmung der Natur‹ (als unerlässliche hand-
werkliche Grundlage) und der ›Stil‹ (als höchstes, Natur und Klassik verbindendes 
Ideal) die beiden Eckpunkte des triadischen Modells sind, so steht die ›Manier‹ da-
zwischen. Gelangt der Stil laut Goethe durch die Nachahmung der Natur zu einer 
»allgemeine[n] Sprache«, so strebt die Manier nach Individualität und »macht sich 
selbst eine Sprache«, in der die charakteristische Form dominiert (WA I, 47, S. 78 f.). 
Genau das trifft auf Füssli zu, der eine eigene, unverwechselbare Bildsprache aus 
charakteristischen Zeichen konstruiert. 

Goethe interpretiert die Manier als subjektivistische Sprache, die sich von der 
Natur entfernt, zur Blendung durch den äußeren Schein neigt und deshalb nie die 
Höhe des Stils erreicht. Dabei betont er allerdings, dass er »das Wort Manier« nicht 
abwerte, sondern »in einem hohen und respectablen Sinne« gebrauche (WA I,  
47, S. 83).35 In Füsslis spezifischer Bildsprache sah er alle Eigenschaften der Manier 
versammelt, doch er versagte ihm nicht das Lob: »Mahlerisch, poetisches Genie« 
(WA I, 47, S. 347). Diese Stellungnahme demonstriert, wie intensiv Goethe sich mit 
dem Künstler auseinandersetzt, sich theoretisch an ihm reibt, gerade weil jener sich 
den ästhetischen Regulatorien der ›Weimarischen Kunstfreunde‹ entzieht. In Füsslis 
Kunst ist noch die Genieästhetik wirksam, die dem subjektiv Charakteristischen 
den Vorzug vor dem objektiv Schönen gibt – eine Haltung, die Goethe im Kontext 
des klassischen Ästhetik-Programms der Propyläen um 1797 nur ablehnen kann.

Auf ambivalente Weise manifestiert sich diese Haltung in Goethes Briefnovelle 
Der Sammler und die Seinigen, die 1799 in den Propyläen erschien. Hier glaubt die 
romantische Julie, sich bei den strengen Kunstrichtern entschuldigen zu müssen, 
weil sie eine Vorliebe für »diese elfenhaften Luftbilder, diese seltsamen Feen und 
Geistergestalten aus der Werkstatt meines Freundes Füeßli« hat (Zweiter Brief; 
WA I, 47, S. 137). »Was kann die arme Julie dafür daß etwas Seltsames, Geist-
reiches sie aufreizt, daß sie gern etwas Wunderbares vorgestellt sieht und daß diese 
durch einander ziehenden und beweglichen Träume, auf dem Papier fixirt, ihr 
Unter haltung geben!« (ebd.). Damit bezieht Julie sich auf Bilder wie Füsslis ver-
spielt-phantastische Gemälde zum Sommernachtstraum, deren Nachstiche Goethe 

35 Goethe hatte durchaus Sinn für manieristische Kunst und nahm auch Beispiele in seine 
Sammlung auf; vgl. Ernst Osterkamp: Manieristische Kunst in Goethes Sammlung. In: 
Zs. für Kunstgeschichte (2003) 66, S. 502-523.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


103Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes 

wohl gekannt hat.36 Im Privatbereich muss Goethe Gefallen daran gefunden haben, 
denn Caroline Schlegel erzählt 1796: »Goethe gab ein allerliebstes Diner«, wobei 
»er immer dazwischen noch Zeit fand, uns irgend ein schönes Bild mit Worten 
hinzustellen (er beschrieb zum Beispiel ein Bild von Füßli aus dem Sommernachts-
traum, wo die Elfenkönigin Zetteln mit dem Eselskopf liebkoset)« (Abb. 9).37 Vom 
gestrengen »Sammler« wird diese Art von Bildern abwertend der Kategorie der 
»P h a n t o m i s t e n « zugerechnet, da sie »traumartige Verzerrungen und Incohä-
renzen« aufwiesen, »ohne Realität« seien und ihnen »Kunstwahrheit als schöne 
Wirklichkeit« fehle (Achter Brief; WA I, 47, S. 196).

Im Tagebuch erwähnt Goethe am 2. Mai 1800 die Durchsicht des »englische[n]  
Portefeuille[s]« (GT II,1, S. 360). Gemeint ist die Graphikserie der Shakespeare 

36 Unter demselben Titel Titania liebkost Bottom mit dem Eselskopf (Shakespeare: Som-
mernachtstraum IV/1) sind zwei unterschiedliche Gemälde Füsslis bekannt. Das eine 
(Tate Britain London) gehörte zu Boydell’s Shakespeare Gallery und wurde 1796 von 
Jean-Pierre Simon in einer Mezzotinto-Radierung reproduziert; Weinglass (Anm. 17), 
Nr. 118. Das andere (Kunsthaus Zürich) war Teil von Woodmason’s Shakespeare 
Gallery und wurde 1794 von Richard Rhodes gestochen; Weinglass (Anm. 17), Nr. 133. 
Die Erwähnung der »durch einander ziehenden und beweglichen Träume« und »Luft-
bilder« lässt darauf schließen, dass Goethe Ersteres meint.

37 Caroline Schlegel an Luise Gotter, 25. 12. 1796 (Gespräche, Bd. 1, S. 657).

Abb. 9 
Jean-Pierre Simon nach Johann Heinrich Füssli: Titania liebkost Bottom mit  

dem Eselskopf (Shakespeare: Sommernachtstraum IV/1), 1796, Mezzotinto-Radierung

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


104 Petra Maisak

Gallery, die, von John Boydell in London initiiert, das Werk Shakespeares muster-
gültig zur Anschauung bringen sollte. Zugrunde lagen Gemälde von bekannten 
englischen Historienmalern. Füssli lieferte neun Bilder,38 darunter Titania liebkost 
Bottom mit dem Eselskopf. Die großformatigen Gemälde der Shakespeare Gallery 
wurden durch Mezzotinto-Radierungen verbreitet, die allerdings nicht den von 
Boydell erhofften Erfolg zeitigten. Goethe sah sich zu einem abfälligen Urteil im 
Sinn der ›Weimarischen Kunstfreunde‹ veranlasst, wobei er Füssli immerhin Genia-
lität zusprach: »Von Füeßli, wie von jedem genialen Manieristen kann man sagen 
daß er sich selbst parodire. Fast in allen übrigen Blättern zur Schakespears Gallerie 
Composition und Behandlung völlig motiv- und characterlos« (ebd.).39 

Obwohl Füssli sich zum Enfant terrible der Londoner Gesellschaft stilisiert 
hatte, brachte er es nicht nur als Künstler, sondern auch als Professor und Keeper 
der Royal Academy zu einer beachtlichen Karriere. Seine 1801 in London publi-
zierten Lectures on Painting wurden von Johann Joachim Eschenburg sogar ins 
Deutsche übertragen und von Goethe 1804 in der Jenaischen Allgemeinen Litera-
tur-Zeitung als »schätzbares Werk« rezensiert.40 Als Kunstschriftsteller war Füssli 
schon zuvor in Goethes Blickfeld gelangt. Im Zuge seiner Übersetzung der Vita von 
Benvenuto Cellini – der Erstdruck Das Leben des Benvenuto Cellini erschien 
1803 – nutzte er Füsslis Aufsatz Der Carton von Pisa, um Michelangelos berühmte 
Schlacht bei Cascina beschreiben zu können. Der originale Karton, den Cellini ge-
sehen hatte, war verloren, doch Füssli, »ein würdiger Bewunderer des großen 
 Michelangelo« (WA I, 44, S. 314), hatte aufgrund einer kleinen Kopie in Holkham 
Hall (Norfolk) eine rekonstruierende Beschreibung angefertigt, aus der Goethe 
einige Passagen fast wörtlich übernahm.41

Füssli starb 1825 im hohen Alter in Putney Hill bei London und wurde in der 
Saint Paul’s Cathedral in der Nähe von Sir Joshua Reynolds beigesetzt. 1831 ver-
öffentlichte John Knowles, sein Freund und Testamentsvollstrecker, die Biographie 
The Life and Writings of Henry Fuseli. Ebenfalls 1831, ein Jahr vor seinem Tod, 
bemühte Goethe sich noch um den Ankauf einer »kleinen schweizerischen Famili-
ensammlung«,42 die unter anderem frühe Zeichnungen von Johann Heinrich Füssli 
enthielt. Die Erwerbung kam zustande, die Blätter gelangten ins Großherzogliche 
Museum. Abgeklärt äußert Goethe seine Zufriedenheit: »[…] wir haben für den 
Denkenden, ruhig Beobachtenden einen wahren Schatz«. Und ein letztes Mal er-

38 Vgl. Petra Maisak: Henry Fuseli – »Shakespeare’s Painter«. In: The Boydell Shakespeare 
Gallery. Hrsg. von Walter Pape u. Frederick Burwick. Bottrop 1996, S. 57-74.

39 Ähnlich wie Goethe, wenn auch abfälliger, beschreibt Johann Heinrich Meyer im Ent-
wurf einer Kunstgeschichte des 18. Jahrhunderts Füssli als einen Manieristen, der Mi-
chelangelo nachahmt, jedoch karikaturistisch übertreibt und zu theatralischer Affekta-
tion neigt. In: Winkelmann und sein Jahrhundert, 1805 (MA 6.2, S. 287).

40 WA I, 40, S. 256-259 (Zitat S. 259); die kunsthistorische Wertung besorgte Meyer. Vgl. 
auch Gisela Bungarten: J. H. Füsslis »Lectures on Painting«: das Modell der Antike und 
die moderne Nachahmung. 2 Bde. Berlin 2005.

41 WA I, 44, S. 308-310 und S. 314 f. Siehe auch Johann Wolfgang Goethe: Leben des Ben-
venuto Cellini (FA I, 11, S. 470 f., 1153-1157).

42 Goethe an Meyer, 7. 3. 1831 (WA IV, 48, S. 141). Weitere Erwähnungen siehe WA IV, 48, 
S. 208, 353. Vgl. auch Grave (Anm. 20), S. 546 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


105Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes 

weist er Füssli seine Reverenz: »Die Blätter von Heinrich Fueßli sind es allein werth 
und mehr; wo finden sich denn so bedeutende Anfänge außerordentlicher Men-
schen?« (WA IV, 48, S. 142). Die expressive Zuspitzung, die Ästhetik des Sublimen, 
die Ablehnung normativer Stilkriterien, die Füsslis Werk kennzeichnen, waren dazu 
angetan, den ›klassischen‹ Goethe zu irritieren – doch bei aller Kritik ist die Faszi-
nation nicht zu verkennen, die der Künstler gerade durch seine gegensätzliche Hal-
tung auf ihn ausübte. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Hans Joachim Dethlefs

Was ist Haltung? Ein Kommentar  
zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870

Der bildtheoretische Terminus ›Haltung‹ ist erst in jüngster Zeit in den Fokus der 
Goethe-Forschung gerückt. Haltung in Malerei und Graphik wurde bereits in Paul 
Fischers Goethe-Wortschatz (1929) lemmatisiert, aber erst im Goethe-Wörterbuch 
(2004) als »harmonische Verteilung u Abstufung von Licht, Schatten u Farben zum 
Zwecke einer natürl Raum- u Tiefenwirkung« korrekt beschrieben.1 Mit dem 
Hinweis auf §§ 870 und 872 der Abteilung Sinnlich-sittliche Wirkung der Farben 
aus Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil (1810) benennt das Goethe-Wörterbuch 
den zentralen Verwendungskontext bei Goethe. Den Stellenwert des bildtheoreti-
schen Konzepts macht Goethe in § 901 unmissverständlich deutlich. Die Haltung 
und mit ihr die »Einstimmung des Lichtes und Schattens« und der Farben sind 
»Letzter Zweck« der Malerei: Ihre künstlerische Bewältigung lässt ein Gemälde 
erst »von der Seite, von der wir es gegenwärtig betrachten, als vollendet erschei-
nen« (LA I, 4, S. 252). Dass sich hierauf die Überlegenheit der Modernen begrün-
det, hatte Goethe bereits im Aufsatz Zu Polygnots Gemälden (1803) unterstrichen. 
Erst in der neuzeitlichen Malerei wird der Anspruch auf eine ästhetische Gesamt-
wirkung erhoben, der bei den Alten fehlte: »Den Kunstwerken jener Zeit fehlte al-
les, was ein Gemählde in sich selbst abschließt, zur Einheit macht: Perspektiven, 
Helldunckel, Haltung, Kolorit, Gruppirung« (WA I, 48, S. 234). Die begriffliche 
Klärung und Kontextualisierung sowie die Erforschung der Provenienz dieser his-
torischen Wortbildung sind somit Aufgaben, deren Lösung von den Kommentato-
ren der Farbenlehre erwartet werden darf. Die Befunde der fast 150-jährigen Kom-
mentarliteratur sind ernüchternd.

Weder kommentiert Salomon Kalischer in der 1869-1879 in Berlin gedruckten 
Werkausgabe den Terminus, noch Rudolf Steiner in seiner häufig nachgedruckten, 
zuerst 1883-1897 im Rahmen von Kürschners Deutscher National-Litteratur ge-
druckten Edition, noch Max Morris in Eduard von der Hellens 40-bändiger Jubi-
läumsausgabe (1902-1912), noch Dorothea Kuhn und Rike Wankmüller in ihrem 
1955 zuerst gedruckten Kommentar in Band 13 der von Erich Trunz edierten 
 Hamburger Ausgabe (1948-1969). In dem von Rupprecht Matthaei und Dorothea 
Kuhn verantworteten Kommentarband (1973) der großen Leopoldina-Ausgabe 
(1947-2011) steht Haltung verkürzend für »Raumtiefe« und »Kontraste« (LA II,  
4, S. 328). Die Textstelle in § 868 (»nicht so deutlich sehen«) ist laut Matthaei  
(ebd.) »durch Goethes geringfügige Kurzsichtigkeit bedingt«. In Peter Schmidts 
Kommentar in Band 10 (1989) der von Karl Richter, Herbert G. Göpfert, Norbert 

1 Art. Haltung in Paul Fischer: Goethe-Wortschatz. Ein sprachgeschichtliches Wörterbuch 
zu Goethes sämtlichen Werken. 2 Tle. Leipzig 1929, S. 319; Art. Haltung (6) in GWb, 
Bd. 4, S. 657.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


107 Ein Kommentar zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870  

Miller und Gerhard Sauder herausgegebenen Münchner Ausgabe wird im An-
schluss an Matthaei auf Goethes »geringfügige Kurzsichtigkeit« verwiesen (MA 10, 
S. 1114). Manfred Wenzel schließt sich im Band zur Farbenlehre (1991) der Frank-
furter Ausgabe dem Kommentar der Leopoldina-Ausgabe an (FA I, 23.1, S. 1183): 
»Hier male rische Darstellung der Raumtiefe. Sonst auch in der Bedeutung von 
Kontrast«.

Die europäischen und außereuropäischen Übersetzer der Farbenlehre stehen so-
mit vor beträchtlichen Herausforderungen. Auf die englischen und holländischen 
Übersetzungen sei hier verwiesen: In der von Bob Siepman van den Berg (auf der 
Basis der Steiner-Ausgabe) edierten und von Pim Lukkenaer ins Holländische über-
setzten Kleurenleer (1977) wird Haltung in § 862 richtig mit »houding« übersetzt 
(»Deze soorten zijn te appreciëren in zoverre ze zich bezighouden met vorm en 
houding«).2 Herb Aachs englische Übersetzung »Maintaining Color« für Haltung 
in §§ 867-870 in der von Matthaei edierten und kommentierten Color Theory 
(1971) ist ein Fehlgriff.3 Korrekt ist dagegen Charles Lock Eastlakes frühe, 1840 in 
London gedruckte Übersetzung, in der durchgehend »keeping« verwendet wird.4 
Mit ›houding‹ und ›keeping‹ werden Anschlüsse bereitgestellt, die Zugänge zu einer 
europäischen Begriffsgeschichte eröffnen. Priorität hat die Wortbildung hollän-
discher Provenienz, die zu kunstliterarischen Quellen des 17. Jahrhunderts und 
zum ›Gouden Eeuw‹ der Rembrandt-Zeit führt. 

Zur Definition der bildtheoretischen Haltung

›Haltung‹ als Thema der frühneuzeitlichen Bildtheorie bezieht sich primär auf ein 
zweifach differenziertes Helldunkel. Die Erscheinung körperlicher Objekte, sofern 
»an denselben nur die Wirkung des Lichtes und Schattens betrachtet wird«, ist die 
eine Seite (LA I, 4, S. 242, § 849). Von richtiger Haltung ist erst dann die Rede, 
wenn körperbezogene Modellierungen mit der Raumkonstitution eines Bildes ver-
schränkt werden, wenn durch die Verteilung von Licht und Schatten – die Hellig-
keitsverteilung – die einzelnen Bildobjekte nicht als für sich dastehend erscheinen, 
sondern als zusammenhängende Gruppen und Massen überschaubar gemacht 
werden. Der einzelne Bildgegenstand muss daher von seinem Nachbarn in Hinblick 
auf Raumtiefe oder Entfernung vom Auge optisch überzeugend abgestuft er-
scheinen. Während die nahsichtigen Dinge mit plastischer Deutlichkeit hervor-
treten, weichen die entfernteren mittels graduell sich abschwächender Farbinten-
sität  optisch zurück, und zwar in dem Maß, wie es ihre räumliche Lage erfordert. 
In § 856 führt Goethe für Fragen der richtigen Gruppierung Tizians »Traube […] 
als ein gutes Beispiel eines malerischen Ganzen im Helldunkel« an (LA I, 4, S. 243). 

2 Goethe: Kleurenleer. Hrsg. von Bob Siepman van den Berg. Übers. von Pim Lukkenaer. 
Zeist 2004, S. 174.

3 Goethe’s Color Theory. With a complete reproduction of Charles Eastlake’s 1820 [sic!] 
translation of the didactic part of the Color Theory. Hrsg. von Rupprecht Matthaei. 
Übers. von Herb Aach. New York u. a. 1971, S. 182, 187.

4 Goethe’s Theory of Colours. Translated from German: with Notes by Charles Lock East-
lake. London 1840.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


108 Hans Joachim Dethlefs

Das Kompositionsbeispiel der Traube geht über die Anordnung figurativer Ensem-
bles hinaus, vielmehr zielt es auf die Erscheinungstotalität eines bildlichen Gesamt-
systems.5

Für das mit der Farbgebung eng verknüpfte Problem der korrekten Helligkeits-
verteilung im Sinn der Haltung werden (bis ins frühe 18. Jahrhundert) häufig auch 
die älteren Termini ›Wohlstand‹ (holl. ›welstand‹) als Synonyme verwendet.6 

Haltung – houding – keeping: Anmerkungen zur Worthistorie 

Dem Bericht der Italienischen Reise vom 22. Juli 1787 zufolge fühlt Goethe in Rom 
sein »alt Gefühl für Haltung« wiedererwachen (WA I, 32, S. 36). Der Terminus ist 
ihm aus Publikationen der frühen 1770er Jahre vertraut. In der Sulzer-Rezension 
vom 11. Februar 1772, die Johann Heinrich Merck für die Frankfurter Gelehrten 
Anzeigen verfasst, wird Haltung lobend herausgestrichen.7 Johann Georg Sulzers 

5 Mercks Ausdruck für die Ganzheitlichkeit der Bilderscheinung lautet ›Totaleindruck‹; 
siehe Hans Joachim Dethlefs: Ästhetisches Glücksversprechen. ›Haltung‹ in der Kunst-
anschauung von Johann Heinrich Merck. In: Das achtzehnte Jahrhundert. Zs. der Deut-
schen Gesellschaft für die Erforschung des achtzehnten Jahrhunderts 32 (2008) 1, S. 74-
95; hier S. 78-81. Johann Heinrich Meyer (Geschichte der Kunst [Ms. ca. 1809-1815], 
hrsg. von Helmut Holtzhauer u. Reiner Schlichting, Weimar 1974, S. 259), greift Mercks 
Ausdruck auf und bescheinigt den Bildern des Claude Gellée »eine stille Gewalt des Total-
eindrucks«, die den Betrachter gefangen nimmt.

6 Hierzu Hans Joachim Dethlefs: ›Wohlstand‹ and ›Decorum‹ in Sixteenth-Century Ger-
man Art Theory. In: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes (2007) LXX, 
S. 143-155; ders.: Der Wohlstand der Kunst. Tokio 2011.

7 Johann Heinrich Merck: [Rez.] Allgemeine Theorie der schönen Künste […] (1772). In: 
ders.: Werke. Hrsg. von Arthur Henkel. Einl. von Peter Berglar. Frankfurt a. M. 1968, 
S. 535-539; hier S. 538. – Hierzu Dethlefs (Anm. 5), S. 79.

Abb. 1 
»Haltung in einer Gruppe von Vorwürfen« bzw. Tizians Traube aus:  

Roger von Piles: »Einleitung in die Malerey aus Grundsätzen«. Leipzig 1760, S. 299

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


109 Ein Kommentar zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870  

einflussreicher Eintrag im ersten Band seiner Allgemeinen Theorie der Schönen 
Künste (1771) hat bei Goethe offenbar keine Spuren hinterlassen.8 Ein wichtiges 
Unterscheidungsmerkmal dürfte sein, dass Sulzer den Kompetenzbereich der Hal-
tung auf die Domänen Dichtung, Rhetorik und Musik ausdehnt, während Goethe 
den Terminus strikt auf bildtheoretische Fragen einschränkt. Hingegen haben 
 Johann Jacob Volkmanns dreibändige Historisch-kritische Nachrichten von Italien 
(1770/71) und seine revidierte, achtbändige Neuauflage der Schriften Joachim von 
Sandrarts (1768-1775) Lektüre-Spuren hinterlassen. Band 5 (1772) der Werkreihe 
hatte Goethe am 13. Oktober 1772 für die Frankfurter Gelehrten Anzeigen rezen-
siert. Wieder fällt zunächst die Differenz ins Auge: Während in Volkmanns Italien-
führer Haltung als historisches Bewertungskriterium fungiert, gebraucht Goethe in 
seinem Italien-Bericht den Terminus exklusiv für Werke zeitgenössischer Künstler 
wie Angelika Kauffmann, Christoph Heinrich Kniep und Philipp Hackert (WA I, 
31, S. 50; I, 32, S. 36 f., 320; I, 40.2, S. 242). Erst Goethes verstreute Äußerungen 
zeigen – zusammen mit Johann Heinrich Meyers Ausführungen zum Thema – das 
Maß an Übereinstimmung. Für Volkmann erreicht die venezianische Malerei mit 
Giorgione und Paolo Veronese eine frühe Meisterschaft in Fragen der Haltung.9 
Goethe spricht 1817 Leonardo die Pionierrolle zu. Das Mailänder Abendmahl 
zeige Leonardos Bemühen um die Gesetze eines organischen Bildaufbaus: Er »be-
mühte sich um die Regeln der Perspective, der Zusammenstellung, Haltung und 
Färbung seiner Gegenstände im gegebenen Raum« (WA I, 49.1, S. 204). Unstrittig 
ist mit Antonio da Correggio der Höhepunkt in der Kunst Italiens erreicht. Volk-
mann bemängelt zwar die Richtigkeit der Zeichnung, aber in allen die Haltung 
betreffenden Aspekten ist der Parmenser Maler »ein unnachahmlicher Meister«.10 
Correggios Pinselführung, urteilt Goethe, »ist äußerst gefühlt und das Ganze mit 
wenig Farbe von sehr guter Haltung«.11 Meyer pflichtet ihm bei: Was Leonardo 
begonnen habe, werde bei Correggio »weit vollkommner zustande gebracht und in 
Betracht dieser Eigenschaften das höchste uns bekannte Ziel erreicht«.12 Ihn leite 
ein »Gefühl für die Harmonie der Farben« sowie für »schöne Beleuchtung, milde 

 8 Zur Haltung bei Sulzer siehe Hans Joachim Dethlefs: Zur Theorie der Haltung in Jo-
hann Georg Sulzers »Allgemeiner Theorie der Schönen Künste«. In: Germanisch-Roma-
nische Monatsschrift 59 (2009) 2, S. 257-279; ders.: Das spatiierende Auge. Körperliche 
und mediale Räumlichkeit in J. G. Sulzers Konzeption der Haltung. In: Was ist Haltung? 
Begriffsbestimmung, Positionen, Anschlüsse. Hrsg. von Frauke A. Kurbacher u. a. 
Würzburg 2016, S. 249-274; ders.: Art lexicography as art theory. On pictorial grounds 
in J. G. Sulzer’s »Allgemeine Theorie der schönen Künste« (1771-1774). In: Des mots 
pour la théorie, des mots pour la pratique. Lexicographie artistique: formes, usages et 
enjeux dans l’Europe moderne. Hrsg. von Michèle-Caroline Heck. Montpellier 2018, 
S. 265-290.

 9 Johann Jacob Volkmann: Historisch-kritische Nachrichten von Italien […]. Leipzig 
1770, Bd. 1, S. 116; Joachim von Sandrart: Teutsche Academie […] von J. J. Volkmann. 
Bd. III, 2. Nürnberg 1774, S. 146. Zu Volkmanns Sandrart-Edition siehe Hans Joachim 
Dethlefs [Rez.]: Aus aller Herren Länder. Die Künstler der »Teutschen Academie« von 
J. v. Sandrart. In: History of Humanities 3 (2018) 2, S. 430-433.

10 Volkmann (Anm. 9), Bd. 1, S. 328; Sandrart (Anm. 9), S. 90.
11 Goethe: Zur Erinnerung des Städelschen Cabinets (ca. 1797) (WA I, 47, S. 349).
12 Meyer (Anm. 5), S. 199.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


110 Hans Joachim Dethlefs

Übergänge, vortreffliche Mäßigung und Abstufung des Lichtes, oder was man 
sonst Haltung zu nennen pflegt« (LA I, 6, S. 231). In der nordeuropäischen Bild-
kunst fällt diese Rolle Rembrandt zu. Die Radierungen des Holländers, insbeson-
dere sein sogenanntes Hundertguldenblatt und das Six-Porträt preist Volkmann in 
seiner Sandrart-Edition »wegen der besondern Manier, der vortreflichen Haltung, 
und dem meisterhaften Ausdruck«.13 Kein Maler habe, so Meyer, Rembrandt in 
den »Künsten der Beleuchtung und der Haltung« wieder erreicht, geschweige denn 
ihn überholt, »keiner besser als er die Gegenstände voneinander abzulösen, die sie 
umgebende Luft anzudeuten« gewusst.14 Im Schema zur Landschaftsmalerei von 
1818 notiert Goethe (WA I, 49.2, S. 246): »Rembrandts Realism in Absicht auf die 
Gegenstände. Licht, Schatten und Haltung sind bei ihm das Ideelle«. Mit Jakob van 
Ruisdael und Adriaen van Ostade werden zwei weitere Meister der Haltung in der 
holländischen Malerei genannt (WA I, 48, S. 162; WA I, 27, S. 171 f.).

Volkmanns revidierte Rembrandt-Vita ist aufschlussreich: In Sandrarts Original-
werk von 1675 wird Haltung in den Viten von Gerard Seghers und Frans Mieris 
verwendet.15 Im Zusammenhang mit Rembrandt steht der alternative Ausdruck 
»Zusammenhaltung der universal-Harmonia«, den – belehrt Sandrart seine Leser – 
»wir auf Niederländisch Hauding nennen«.16 Sandrart darf als Diskursbegründer 
des deutschsprachigen Haltungskonzepts gelten. Die früheste holländische Ver-
wendung stammt aus De Schilder-konst der Oude (1641), der Übersetzung des 
Hauptwerks von Franciscus Junius (De pictura veterum). Im 3. Buch wird eine 
besondere Sorgfalt im Bildaufbau gefordert, »dergestalt dass man in der ganzen 
Konzeption hinsichtlich seiner Anordnung eine glatte Ebenheit (Gleichmäßigkeit) 
und (stufenlose) Ununterbrochenheit in der Haltung wahrnehmen kann« (»datmen 
in’t  gantsche besteck haerer schickinge een glatte effenheyd ende een onverbroken 
aen een houdinghe verneme«): Alle Teile müssen so fest und so tief miteinander 
verbunden sein, dass sie bequem zueinander zu passen und sanft ineinander zu 
fließen scheinen, und zwar so wie diejenigen, die Hand in Hand gehen, um ihren 
Schritt mit gegenseitiger Hilfe zu verstärken: »sie halten den anderen und werden 
wiederum gehalten« (»ly houden d’andere op, en worden wederom van d’andere 
opghehouden«).17 In der lateinischen Editio princeps von 1637 erläutert Junius das 

13 Sandrart (Anm. 9), Bd. III, 2, S. 347.
14 Meyer (Anm. 5), S. 236 f.
15 Joachim von Sandrart: Teutsche Academie der Bau-, Bild- und Mahlerey-Künste. Nach-

druck der Nürnberger Ed. 1675-1680. Einl. Christian Klemm. 3 Bde. Nördlingen 1994, 
Bd. 1, S. 301b, 321b.

16 Ebd., S. 326a, 85b. 
17 Franciscus Junius: De Schilder-konst der Oude, zit. nach der dritten Ausgabe, die einen 

veränderten Titel erhält, ansonsten aber Text und Paginierung unverändert lässt: Begin, 
Heerlijcke voortgangh, en Grootdadigh vermogen der Wijdberoemde Schilderkonst der 
Antycken (1641), Middelburg 1675, S. 308 (III. v. 9) [Übersetzung H. J. D.]. – Ein Jahr 
nach Druck der Erstausgabe erscheint Philip Angels Vorlesung (Lof der Schilder-Konst, 
Leyden 1642, S. 55), in der ›houdinge‹ kurz erwähnt wird. Hinzuweisen ist besonders 
auf das einflussreiche Houding-Kapitel in Willem Goerees Inleydinge tot de Al-ghe-
meene Teycken-Konst. Middelburgh 1668, S. 62 f. Goethe hat im März 1805 Junius’ De 
pictura veterum aus der Weimarer Bibliothek entliehen. Siehe Goethe als Benutzer der 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


111 Ein Kommentar zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870  

Phänomen kontinuierlicher Farbübergänge in der Malerei: Voraussetzung ist, dass 
der Maler »die Begrenzungen (oder Umrisse) der Körper unbestimmt lässt und so 
weich zeichnet« (»interminatos corporum terminos tam leviter leniterque ductos«), 
dass sich die Gegenstände wie »in täuschender Flucht sanft verlieren, verdunsten 
und gleichsam in Rauch auflösen« (»fallaci fugâ teneriter subducentibus, evane-
scentibus, & quasi in fumum abeuntibus«).18 Junius operiert an dieser Stelle seiner 
Darstellung antiker Maltheorien mit frühneuzeitlichen Konzepten der perspektivi-
schen Unschärfe. Die Rauch-Metapher verrät seine Quelle: Sie verweist auf die 
Sfumato-Wirkungen in der Malerei, als deren Erfinder Leonardo gilt.

Sandrart begrenzt die Meisterschaft auf dem Gebiet der Haltung auf wenige  
zeitgenössische holländische Maler. Bedeutungswandel und Bedeutungserweite-
rung treten ein Jahrhundert später in Volkmanns Textrevision der Academie deut-
lich zutage: Der Terminus wird jetzt in länder- und epochenübergreifender Sicht 
Dutzende Male verwendet. Der Titel der fünften Vorlesung Henri Testelins aus 
seiner Sandrart-Edition (Von der Haltung oder dem Helldunklen) oder die Äqui-
valenz von ›keeping‹ und ›Haltung‹ in seiner Übersetzung des Essay on Prints von 
William Gilpin deuten zusätzlich auf eine europäische Ubiquität.19 In der hollän-
dischen Kunstliteratur des 17. Jahrhunderts ist ›houding‹ ein Terminus der Werk-
stattpraxis. Für Volkmann ist Haltung eine rezeptionsästhetische Kategorie, die 
jetzt auch als Ausschlusskriterium fungiert: Ein Mangel an Haltung wird neben 
Albrecht Altdorfer, Albrecht Dürer, Jacopo da Pontormo auch Nicolas Poussin 

Weimarer Bibliothek. Hrsg. von Elise von Keudell u. Werner Deetjen. Weimar 1931, 
Nr. 392. Er kennt aus dem Bereich der holländischen Kunstliteratur offenbar nur Laires-
ses Groot Schilderboek […] von 1707 (auf Deutsch: Des Herrn GERHARD DE LAI-
RESSE, Welt-belobten Kunst-Mahlers, Grosses Mahler-Buch […] 1728-1730, 1784, 
1800), dessen farbentheoretische Relevanz er – zu Unrecht! – bestreitet. Siehe Goethe: 
Zur Farbenlehre. Confession des Verfassers (WA II, 4, S. 289; vgl. auch Tagebücher, 
WA III, 4, S. 112). Lairesses Mahler-Buch in der 1784er Edition hat er im April 1810 aus 
der Jenaer Schlossbibliothek entliehen. Vgl. Karl Bulling: Goethe als Erneuerer und Be-
nutzer der jenaischen Bibliotheken. Jena 1932, S. 24 (Nr. 2, 3). – Hierzu Hans Joachim 
Dethlefs: Gerard de Lairesse and the semantical development of the concept of ›Hal-
tung‹ in German. In: Oud Holland 122 (2009) 4, S. 215-233; ders.: s. v. houding / harmo-
nie des couleurs / groupe. In: LexArt. Des mots pour la peinture (France, Allemagne, 
Angleterre, Pays-Bas, 1600-1750) / LexArt. Words for painting (France, Germany, 
England, Netherlands, 1600-1750). Hrsg. von Michèle-Caroline Heck. Montpellier 
2018, S. 246-251, 259-263, 270-275. Die Wörterbücher sind online abrufbar unter: 
OAPEN Library 644313.

18 Francisci Iunii De pictura veterum. Amsterdam 1637, S. 172 f. (Übersetzung H. J. D.).
19 Sandrart (Anm. 9), Bd. 6, S. 167; William Gilpin: Essay on Prints. London 1768; ders.: 

Abhandlung von Kupferstichen. [Übers. von Johann Jacob Volkmann]. Frankfurt, Leip-
zig 1768. – Die früheste Verwendung von ›keeping‹ kommt in Richard Grahams Short 
Account of the most Eminent Painters, both Ancient and Modern vor (abgedruckt in 
C. A. Du Fresnoy: De Arte Graphica. The Art of Painting. Translated into English by 
[John] Dryden. London 1695, S. 337), und zwar mit Blick auf die Malerei des Adriaen 
Brouwer. Zu späteren Verwendungen im 18. Jahrhundert siehe den Eintrag im Oxford 
English Dictionary, der aus James Murrays New English Dictionary on historical prin-
ciples (1884-1928, 1901) stammt.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


112 Hans Joachim Dethlefs

attes tiert.20 Volkmanns historischer Bogen endet gemäß seiner Vorlage im späten 
Seicento. Die Epoche einer europäischen Kunst der Haltung reicht bei Goethe (und 
Meyer) dagegen bis an die Schwelle der Gegenwart. Die künstlerische und kunst-
theoretische Hinterlassenschaft Leonardos markiert ihren Beginn. Im Goldenen 
Zeitalter der holländischen Malerei – im Werk Rembrandts und Ruisdaels – erlebt 
sie ihren Höhepunkt, um im Kunstschaffen eines Hackert und Tischbein eine zeit-
genössische Interpretation zu finden. Mit dem Auftritt der Nazarener neigt sich aus 
seiner Sicht diese Kunstperiode ihrem Ende zu: Die Künstlergruppe habe freiwillig 
auf höchste Kunstziele verzichtet. In der Cornelius-Schule seien, notiert er in einer 
Skizze über den Verein der Kunstfreunde in Preussen von ca. 1825 (FA I, 22, S. 662 f.), 
alle »Mängel der Zeit« zu finden: »Geförderter Dilettantismus« – »Ueber springen der 
Grammatik« – »Reinlichkeit« zwar, doch »Mangel an Haltung, Licht und Schat-
ten« – »Harmonie der Farben«. In seiner Besprechung der Idyllen Johann Heinrich 
Tischbeins von 1821 klingt dagegen die Reminiszenz an glück lichere Tage an: 

Wie man sonst angehenden Kunstjüngern eine reiche vollbeerige Traube vor-
legte, um ihnen daran die Geheimnisse der Composition, Gruppirung, Licht, 
Schatten und Haltung zu versinnlichen, so standen zu Frascati, in dem Aldo-
brandinischen Garten, zu einer Einheit versammelt die verschiedenartigsten 
Bäume, ein Wanderziel allen Künstlern und Kunstfreunden.

In der Mitte hob sich die Cypresse hoch empor, links strebte die immer grü-
nende Eiche zur Breite wie zur Höhe und bildete, indem sie zugleich jenen 
schlanken Baum hie und da mit zierlichen Ästen umfaßte, eine reiche Lichtseite. 
Rechts in freier Luft zeigten sich der Pinien horizontale Schirmgipfel und die 
Schattenseite war mit leichterem Gesträuche abgeschlossen; sodann nahmen, 
weiter hervor, die breiten gezackten Blätter eines Feigenbaums noch einiges Licht 
auf, und das Ganze rundete sich befriedigend. (WA I, 49.1, S. 311 f.)

Kommentar zu §§ 867-870

HALTUNG.

867. Wenn die Linearperspektive die Abstufung der Gegenstände in scheinbarer 
Größe durch Entfernung zeigt; so läßt uns die Luftperspektive die Abstufung der 
Gegenstände in mehr- oder minderer Deutlichkeit durch Entfernung sehen. 
(LA I, 4, S. 245)

Der frühneuzeitliche Ausdruck für die Größenverhältnisse der Gegenstände in Re-
lation zu ihrer Lage innerhalb eines linearperspektivisch konstruierten Raums  lautet 
in Piero della Francescas De prospectiva pingendi (ca. 1472-1475) ›commensuratio‹. 
Er definiert: »Commensuratio diciamo essere essi profili et contorni proportional-

20 Sandrart (Anm. 9), Bd. III, 2, S. 115, 220, 225, 405. Meyer (Anm. 5), S. 175 f. u. 181, 
überbietet Volkmanns Negativzuschreibungen: Er attestiert Giovanni Bellini, Pietro 
Peru gino und Domenico Ghirlandaio zwar die Richtigkeit der Zeichnung und der Per-
spektive, stellt aber für die Zeit einen generellen Mangel an Haltung fest, was auch für 
Pollaiuolo, Mantegna und Filippino Lippi gelten soll.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


113 Ein Kommentar zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870  

mente posti nei luoghi loro«.21 Priorität mit Blick auf die linearperspektivische 
Raumdarstellung und die richtige Platzierung der Gegenstände hat die kontur-
betonte Formwahrnehmung. Priorität mit Blick auf die Luftperspektive haben da-
gegen Lichtdarstellung und räumliche Beleuchtungsänderungen. Leonardo differen-
ziert die Luftperspektive zweifach als »prospettiva di spedizione« und »prospettiva 
di notizia«.22 Der Ausdruck ›prospettiva di spedizione‹ (Sendeperspektive) erläu-
tert, wie die Dinge weniger konturiert erscheinen, je weiter sie sich entfernen 
(»come le cose devono essere men finite, quanto più si allontanano«).23 Der Aus-
druck intendiert Bewegung im Raum, nämlich die kontinuierliche Abstufung in 
Richtung Raumtiefe, der eine schrittweise sich vollziehende Sehbewegung des Be-
trachters entspricht. Der luftperspektivische Raum ist keine fixe Größe im Sinn 
eines Dingbehälters oder eines zum Betrachter hin geöffneten Bühnenkastens, son-
dern ein dynamisches Raumgefüge. Leonardos Ausdruck ›prospettiva di notizia‹ 
(Schärfenperspektive oder Deutlichkeitsperspektive) definiert den Grad abnehmen-
der Detailgenauigkeit und Konturschärfe in Proportion zur räumlichen Vertiefung. 
In Johann Georg Böhms Leonardo-Übersetzung heißt es zur Unschärferelation: 
»Wenn […] eine ansehnliche Grösse in weitem Abstand unter einem kleinen oder 
engen Winckel in das Auge fällt und ihre Deutlichkeit gleichsam verlieret, so folget 
es, daß die kleinere Grösse, ihre Erkäntniß gantz und gar verlieren muß«.24 Dieser 
Deutlichkeitsabnahme entsprechen Veränderungen in der Farbwahrnehmung, näm-

21 Piero della Francesca: De prospectiva pingendi. Kritische Ausgabe von Giusta Nicco- 
Fasola. Florenz 1984, fol. 1r.

22 Zur Distinktion zwischen »prospettiva liniale, prospettiva di colore, prospettiva di spe-
dizione« siehe Leonardo, Ms. A, f. 98r / Ashb. 18 (Di tre nature prospettive), zur »pro-
spettiva di notizia« die von Raffaele Dufresne besorgte Editio princeps des Trattato della 
Pittura (Paris 1651, S. 101, chap. 140). Johann Georg Böhm (Des vortreflichen Floren-
tinischen Mahlers Lionardo da Vinci höchst-nützlicher Tractat von der Mahlerey. Aus 
dem Italiänischen und Frantzösischen in das Teutsche übersetzet […]. Nürnberg 1724, 
S. 178, 10. Teil, 2. Observatio) übersetzt den Ausdruck mit Perspektive der »Kändtlich-
keit«. Die Pariser Manuskripte werden hier zitiert nach der Edizione in facsimile sotto 
gli auspici della Commissione Nazionale Vinciana e dell’Institut de France, Florenz 1989 
(Ms. G), 1990 (Ms. A), der Codex urbinas latinus 1270 (CU 1-3) nach der dreibändigen 
italienisch-deutschen Edition: Das Buch von der Malerei. Hrsg. von Heinrich Ludwig, 
Wien 1882. Zusätzlich zum Codex urbinas wird auf Parallelstellen aus der Dufresne- 
Edition und der Böhm-Übersetzung verwiesen, um die Zugriffsmöglichkeiten zu doku-
mentieren, die Goethe prinzipiell nutzen konnte. Die Böhm-Übersetzung hat er erstmals 
im Mai 1791 aus der Weimarer Bibliothek entliehen; siehe Keudell (Anm. 17), Nr. 21.

23 Leonardo, Ms. A, f. 98r / Ashb. 18.
24 Leonardo CU 1, S. 444 (Nr. 455) (ca. 1510-1515); Dufresne, S. 92 (c. 318); Böhm, S. 84 

(7/3). – Leonardos Einfluss auf die Entstehung der Farbenlehre wird kontrovers disku-
tiert. Rupprecht Matthaei (Über die Anfänge von Goethes Farbenlehre. In: GJb 1949, 
S. 249-262) und Dorothea Kuhn (Goethes Geschichte der Farbenlehre als Werk und 
Form. In: Deutsche Vierteljahrsschrift [1960] 34, S. 356-377) erwähnen Leonardo nicht. 
Samuel Sambursky (Licht und Farbe in den physikalischen Wissenschaften und in 
 Goethes Lehre. In: Eranos-Jb. [1972] 41, S. 177-216; hier S. 185 ff.) geht nur auf Affini-
täten der Farbenlehre mit antiken, besonders aristotelischen Quellen ein. Reinhold Sölch 
(Die Evolution der Farben. Goethes Farbentheorie in neuem Licht. Ravensburg 1998, 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


114 Hans Joachim Dethlefs

lich eine mit zunehmender Distanz ins Bläuliche sich verlierende Farbigkeit der 
Gegenstände. Leonardo erläutert (in Böhms Übersetzung): Unter »den Farben die 
nicht blau sind, werden doch diejenigen in weitem Abstand am meisten vom Blauen 
Theil nehmen / welche sich zu nächst bey den Schwartzen befinden«.25 Analoge 
Beobachtungen stellt Goethe in § 872 der Farbenlehre an: Die erste Farberschei-
nung »tritt in der Natur gleich mit der Haltung ein […]. Wir sehen den Himmel, die 
entfernten Gegenstände, ja die nahen Schatten blau« (LA I, 4, S. 246).

868. Ob wir zwar entfernte Gegenstände nach der Natur unsres Auges nicht so 
deutlich sehen als nähere; so ruht doch die Luftperspektive eigentlich auf dem 
wichtigen Satz, daß alle durchsichtigen Mittel einigermaßen trübe sind. (LA I, 4, 
S. 245)

Die Intensitätsgrade des Lichts, welche die Gegenstände in Relation zur jeweiligen 
Distanz zum Betrachter reflektieren, hängen von der jeweiligen Trübung der Luft-
schicht ab, die zwischen einem Objekt und dem Auge des Betrachters liegt. Nur die 
nahsichtigen Gegenstände zeigen sich in ihren ›wahren‹ Farben. Mit zunehmender 
Distanz vermischen sich die Gegenstandsfarben mit der von Dünsten erfüllten Luft-
schicht, welche die Bildgegenstände gleichsam mit einem Schleier umhüllt, bis diese 
am Horizont in einem bläulichen Luftton verdämmern. Im späten Lehrsatz von ca. 
1510-1515 spricht Leonardo von der »aria circondatrice« im Sinn einer Lufthülle, 
die den Körper umgibt (»aria circūdatricie d’esso corpo«).26 Dasjenige, was zwi-
schen Körper und Luft gestellt ist (»interposto infra l’aria e ›l corpo«), ist ein Zwi-
schenraum, der das Umfeld des figurativen Geschehens bildet. Das Konzept ›aria 
circondatrice‹ weist medialitätstheoretische Züge auf: Es beschreibt die Vermittelt-
heit von Gegenständen, wobei die Luft qua Zwischenstellung als vermittelnde In-
stanz in Bezug auf die Wahrnehmung fungiert. Leonardo bezeichnet das Konzept 
als Medium oder Mittel (il mezzo). Es ist, so die frühe Notiz von ca. 1487-1490, 
dieses Medium zwischen Auge und Sehobjekten, das die Wahrnehmung der Dinge 
beeinflusst (»Il mezzo, ch’ è infra l’occhio e la cosa uista, trasmuta essa cosa«).27 
Bereits im Begriff der ›prospettiva di spedizione‹ oder ›Sendeperspektive‹ kommt 
zum Ausdruck, dass der luftperspektivische Raum Medienvorgängen dient. Dieser 
ist ein ›Sender‹, der mit und an den Körpern zugleich das räumliche Umfeld, d. h. 
das jeweilige Verhältnis zur Umwelt übermittelt. Um die Rolle des Mediums bei 
Farbübergängen und Farbveränderungen geht es ebenfalls in Goethes Konzept der 
trüben Mittel. Hierzu zählt er den Rauch: »Übrigens ist der Rauch gleichfalls als 
ein trübes Mittel anzusehen, das uns vor einem hellen Grunde gelb oder rötlich, vor 
einem dunklen aber blau erscheint« (LA I, 4, S. 66, § 160).

S. 86 f., 96 f.) betont dagegen, dass die Anfänge von Goethes Farbenforschung ganz im 
Zeichen von Leonardos Malerei-Traktat stehen. Vgl. auch Manlio Brusatins: Histoire 
des Couleurs. Einl. Louis Marin. Paris 1986, S. 20.

25 Leonardo CU 1, S. 266 (Nr. 244) (ca. 1502); Dufresne, S. 43 (c. 152); Böhm, S. 111 
(7/44).

26 Leonardo, Ms. G, fol. 37r.
27 Leonardo CU 1, S. 279 (Nr. 258b); ähnlich Dufresne, S. 106, c. 357 (Dell’interpositione 

de’corpi trasparenti infra l’occhio e l’obbietto); Böhm, S. 124 (8/11).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


115 Ein Kommentar zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870  

869. Die Atmosphäre ist also immer mehr oder weniger trüb. Besonders zeigt 
sich diese Eigenschaft in den südlichen Gegenden bei hohem Barometerstand, 
trocknem Wetter und wolkenlosem Himmel, wo man eine sehr merkliche Abstu-
fung wenig auseinanderstehender Gegenstände beobachten kann. (LA I, 4, S. 245)

Die Veränderung und Brechung der Farben durch die Einwirkung des die Luft 
durchströmenden Lichts bringt den Eindruck einer allgemeinen Luftfarbe hervor, in 
der sich alle Farben vereinigen. Goethe nennt in § 891 diese durch alle Farbschich-
ten hindurchwirkende, vereinheitlichende Farbwirkung oder Farbrichtung den 
Ton: Der Hauptton ist »ein Schleier von einer einzigen Farbe« (LA I, 4, S. 250), der 
über das ganze Bild gezogen wird. Für Goethe erzeugt er den Eindruck von Unifor-
mität und Monotonie. Die Produktivität des Haltungskonzepts sieht er woanders, 
nämlich im Vermögen, die Veränderlichkeit der Luftfarbe nach dem stündlich be-
messenen Stand des Sonnenlichts, nach der jeweiligen Tages- und Jahreszeit und der 
jeweiligen Topographie zur Anschauung zu bringen. Dieses Potenzial, unterschied-
liche Tages- und Jahreszeiten mit Blick auf konkrete Topographien zu charakte-
risieren, bricht mit der traditionellen Topik der vier Tages- und Jahreszeiten und 
ihrem symbolischen Bezug zu den Lebensstufen.

870. Im Allgemeinen ist diese Erscheinung jedermann bekannt; der Maler hin-
gegen sieht die Abstufung bei den geringsten Abständen, oder glaubt sie zu 
sehen. Er stellt sie praktisch dar, indem er die Teile eines Körpers, z. B. eines 
völlig vorwärts gekehrten Gesichtes, voneinander abstuft. Hiebei behauptet Be-
leuchtung ihre Rechte. Diese kommt von der Seite in Betracht, so wie die Hal-
tung von vorn nach der Tiefe zu. (LA I, 4, S. 245 f.)28

Als bevorzugtes Anwendungsgebiet der Haltung wird in der Quellenliteratur meist 
die Landschaftsmalerei genannt. Räumliche Ausdehnung und tiefenräumliche Be-
wegung mit ihren rasch eintretenden Beleuchtungsänderungen bringen als Aufga-
ben der Haltung ein neues, empirisch gewonnenes Verhältnis zu Raum und Licht 
zum Ausdruck. Goethe nennt überraschenderweise ein Genre, das dem ganz und 
gar nicht entspricht – die statische Frontalität und immobilisierende Pose eines 
Porträts en face. Mit gleichem Recht hätte er das Stillleben nennen können, für das 
zeitgenössische Maler gern extrem flache, unbegehbare und gegen Tiefeneinbrüche 
hermetisch abgesicherte Bildbühnen wählen. Obwohl in diesen Bildbeispielen die 
Perspektive mit ihren sich potenziell ins Unendliche verlierenden Räumen kaum zur 
Geltung kommt, können dennoch geringste, kaum wahrnehmbare Abstände an 
den Figuren und Gegenständen in malerischen Abstufungen und Abbreviaturen zur 
Erscheinung gebracht werden. Hierbei spielt die Wahl der Beleuchtung ihre Rolle: 

28 Überraschende Affinitäten zeigen sich in einer Aufzeichnung Aby Warburgs vom 
19. September 1888 (in Fragmente zur Ausdruckskunde. Hrsg. von Ulrich Pfisterer u. 
Hans Christian Hönes. Berlin, Boston 2015, S. 9): »Durch das Helldunkel, d. h. durch 
die Annahme einer Beleuchtung, die so einfällt, daß sie (nicht wie etwa die Sonne ein 
Feld) die Scene gleichmäßig erleuchtet, ((sondern seitlich einfällt)) wird ein neues Mittel 
geschaffen, das Hintereinanderbefinden von Gegenständen, die sich verhältnißmäßig 
nahe bei einander befinden auszudrücken. Mehr oder weniger nicht also: mehr in direk-
tem Verhältnis zur Nähe der Personen«.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


116 Hans Joachim Dethlefs

Gemeint ist das seitliche Beleuchtungslicht. Das durch eine Seitenöffnung einfal-
lende, konzentrierte Licht wirft Schattenbahnen, die gezielte Blickführungen und 
differenzierte Raumwahrnehmungen selbst in engsten Abständen erlauben. Goethes  
Positionierung zugunsten der malerischen Seitenbeleuchtung stimmt mit Leonardo 
überein, der das allseitige Licht im Freien wiederholt abgelehnt hat.29 Goethes 
Schlussbemerkung, wonach eine richtig konzipierte Haltung die Blickrichtung von 
vorn in Richtung Raumtiefe lenkt, markiert eine kunsthistorische Zäsur. Leonardo 
ist sehr gut über das Spannungsverhältnis starker und schwacher, intensiver und 
gedämpfter, hervortretender und zurückweichender Farben unterrichtet: Er be-
zeichnet als »moto aumentativo e diminutivo«, »propinquità e remotioni« oder 
»accrescimento e decrescimento«, was bei Goethe »Polarität« der Farben heißen 
wird.30 Bei Leonardo steht das Hervortreten der Farben (spiccare) im Vordergrund, 
welches das Anschauungserlebnis einer aus der flachen Ebene hervortretenden 
plastischen Figuration unterstützt. Ziel jeder künstlerischen Anstrengung ist das 
›rilievo‹, worunter die Perzeption einer nahezu haptischen Präsenz von gemalten 
Figuren zu verstehen ist. Das ›rilievo‹ würdigt er als »la parte più nobile« der Ma-
lerei.31 Haltung hingegen zielt auf eine Bildauffassung, der zufolge der Bildrahmen 
als Eingang für das Auge fungiert. Erst das sogenannte Verschießen oder Zurück-
weichen der ins Bildinnere sich vertiefenden und im Tiefenraum graduell abklin-
genden Raumkräfte ermöglicht dem Betrachter weite Durchblicke.32 Diese räum-
liche Transparenz ist jedoch an das Halten der Bildgegenstände gekoppelt. Haltung 
thematisiert eine reflexive Sichtbarkeit, die Gesehenes und Sehakte, stabile Struktu-
ren und dynamische Prozesse aufeinander bezieht. 

29 Leonardo CU 1, S. 144 (87) (ca. 1508-1519); Dufresne, S. 7 (c. 29); Böhm, S. 53 (5/6) 
(Wie man vor ein Licht nehmen muß); S. 60 (5/16) (Von dem Fehler der Mahler).

30 Leonardo CU 1, S. 14 (Nr. 9), 8 (Nr. 6) (ca. 1500-1505); ähnlich Dufresne, S. 20 (c. 73): 
»richiede la loro propinquità o remotione«; Böhm, S. 101 (7/30); Goethe: LA I, 4, S. 205 
(§ 696), 218 (§ 742), 223 (§ 757).

31 Leonardo, CU 1, S. 392 (Nr. 403) (ca. 1508-1519).
32 ›Verschießen‹ im Sinn von Entsättigung ist als semantisches Korrelat der Haltung bis 

Mitte des 18. Jahrhunderts in Gebrauch. Die Ausdrücke ›Verschiet / verschieten‹ (dt. Ver-
schieß(ung), verschießen) stehen in der holländischen Übersetzung von Franciscus Ju-
nius’ De pictura veterum (1637) für ›harmoge‹, also für den plinischen Terminus (Nat. 
Hist. 35. 11. 29), der Verschmelzung der Farben und Farbübergänge bedeutet. Vgl. Ju-
nius: De Schilder-konst (Anm. 17), S. 245. Junius führt als Beispiel die optische Ver-
schmelzung von Meer und Himmel an der Horizontlinie an. Er spricht an dieser Stelle 
vom »verschiet der verwen« (»het selvighe wierd Harmoge geheeten«; ebd., S. 268). 
Philipp von Zesen gebraucht als Übersetzer von Goerees Teycken-Konst (Anm. 17) für 
das Houding-Kapitel (»Van de houdinge ofte Perspective van Doncker en Licht«) diesen 
Ausdruck (»Das Verschiessen oder Perspectiv der Dunckelheit und des Lichts«). Siehe 
Anweisung zur algemeinen Reis- und Zeichenkunst […] beschrieben durch den Kunster-
fahrnen Wilhelm Goeree; und / mit müglichstem fleisse / in das Hochdeutsche versetzt 
durch Filip von Zesen. Hamburg 1669, S. 131. – Eine Ästhetik in nuce, in der das Hal-
tungskonzept ebenfalls auf ›tónos‹ und ›harmoge‹ des Plinius zurückgeführt wird, hat 
Karl Borinski (Die Antike in Poetik und Kunsttheorie. Vom Ausgang des klassischen 
Altertums bis auf Goethe und Wilhelm von Humboldt. 2 Bde. Leipzig 1914, Bd. 2, S. 54) 
vor mehr als einem Jahrhundert vorgelegt.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


117 Ein Kommentar zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870  

Bereits in der Einleitung zur Farbenlehre drückt Goethe seine Überzeugung aus, 
dass Farben »ein Werdendes, Wachsendes, ein Bewegliches, der Umwendung Fähi-
ges« sind (LA I, 4, S. 22). »Flüchtigkeit« gehört demnach zu den »notwendigen 
Bedingungen des Sehens« (LA I, 4, S. 25; §§ 1 u. 3); Unbestimmtheit, »Versatilität« 
und Beweglichkeit sind »ein Kriterion des beweglichen Lebens« (LA I, 4, S. 216, 
§ 736; LA I, 11, S. 45). Der Ausdruck ›Gestalt‹ meint nichts Ruhendes – nichts, was 
»festgestellt, abgeschlossen und in seinem Charakter fixiert«, sondern was »in 
einer steten Bewegung« ist (LA I, 9, S. 7). Die Entdeckung der Beweglichkeit und 
Flüchtigkeit der Farben fußt wiederum auf Leonardo: In Böhms Leonardo-Über-
setzung werden »Veränderung, Verliehrung oder Verringerung« (»uariare e per-
dere, o’uer diminuire«) als Bestimmungen »des eigentlichen Wesens der Farben« 
(»la propria essentia de colori«) denotiert.33 Es handelt sich um einen frühen Lehr-
satz Leonardos (»Come’l pittore debbe mettere in pratica la prospettiva de’  colori«) 
von ca. 1492. Der behauptete transitorische Charakter des Farbensehens wirft die 
Frage nach der Gegenstandsidentität auf: Wie lässt sich in einem prozessualen Seh-
akt »eine konstante Erscheinung« festhalten, wie inmitten von Fluktuation die 
»Konstanz und Konsequenz der Phänomene« (LA I, 4, S. 216, § 736; LA I, 11, 
S. 39) vor Auflösung sichern? Mit dieser Frage ist das Bedürfnis nach Haltung ge-
weckt. Ihre Aufgabe besteht darin, die vordringenden und zurückweichenden Farb-
kräfte zu mäßigen und mit den Forderungen nach Konstanzgewissheit und Orts-
gebundenheit der Gegenstände in Einklang zu bringen. 

33 Leonardo CU 1, S. 281 (Nr. 261); Dufresne, S. 47 (c. 164): Böhm, S. 114 (7/52).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Karin Vorderstemann

»Sr. Excellenz dem Herrn Staatsminister  
von Goethe zu Weimar sende Demselben  

zur Auswahl an Original-Handzeichnungen«.  
Zu ungedruckten Notizen Goethes auf  

einer Auswahlliste von Carl Gustav Boerner

Zu den Autographenbeständen der Stadt- und Landesbibliothek Dortmund gehört 
eine von der Forschung bisher nicht beachtete Handschrift von Johann Wolfgang 
von Goethe. Dem 1962 veröffentlichten Autographenkatalog zufolge handelt es 
sich hierbei um eine »Notiz m. U. [= JWG] auf einer Rechnung Weimar 10. XI. 1827 
an C. G. Boerner, Leipzig«.1 Die Beschreibung ist nicht ganz korrekt, denn es han-
delt sich bei dem von Goethe mit einer Notiz und weiteren Markierungen versehe-
nen Blatt nicht um eine Rechnung, sondern um eine mit Preisangaben versehene 
Auswahlliste zu einem Konvolut an Handzeichnungen, das der Kunsthändler Carl 
Gustav Boerner Ende Oktober 1827 zur Ansicht nach Weimar schickte. Die Liste 
datiert vom 26. Oktober 1827 und begleitete vermutlich gemeinsam mit einem am 
21. Oktober 1827 verfassten Brief Boerners an Goethe2 das »Portefeuille mit 
Zeichnungen von Leipzig«, dessen Ankunft Goethe am 29. Oktober 1827 in sei-
nem Tagebuch notiert (WA III, 11, S. 130). Dieser Sendung vorausgegangen war 
eine kurze Korrespondenz über die Sammlung des in finanzielle Schwierigkeiten 
geratenen Leipziger Wollgroßhändlers und Kunstfreundes Heinrich Wilhelm Campe, 
mit deren Versteigerung Boerner beauftragt worden war. Den von ihm zu diesem 
Zweck erstellten Auktionskatalog hatte er bereits am 7. Juli 1827 an Goethe ge-
schickt und diesem besonders die Gemälde aus Campes Sammlung empfohlen.3 
Goethe beschränkte sich bei seiner am 17. August 1827 bei Boerner getätigten Be-
stellung jedoch auf einige wenige Zeichnungen ausgewählter Künstler, die Boerner 
bei der am 24. September 1827 beginnenden Auktion4 in seinem Auftrag erwerben 

1 Stadt- und Landesbibliothek Dortmund. Autographenkatalog. Bearb. von Hedwig Gunne-
mann unter Mitwirkung von Harro Heim. Dortmund 1962, S. 123. Das von Goethe und 
Boerner stammende Schriftstück hat die Signatur Atg. 4264. Ich danke der Stadt- und 
Landesbibliothek Dortmund für die Reproduktionsgenehmigung.

2 Boerner an Goethe, 21. 10. 1827 (GSA 28/125, Bl. 522); auszugsweise zit. in Dieter Gleis-
berg: »… im Zusammenhang wird jedes Blatt instructiv.« Goethe als Kunstsammler in 
seinem Verhältnis zu Carl Gustav Boerner. In: Goethe, Boerner und Künstler ihrer Zeit. 
Ausstellungskatalog. Düsseldorf 1999, S. 9-49; hier S. 30. Ich danke dem GSA für eine 
Kopie des Briefes.

3 Vgl. Gleisberg (Anm. 2), S. 26, 28.
4 Vgl. Dieter Gleisberg: Ein Gerichtssiegel auf Zeichnungen aus Goethes Besitz. Der Leip-

ziger Kaufmann Heinrich Wilhelm Campe und das Schicksal seiner Sammlung. In: 
Räume der Kunst. Blicke auf Goethes Sammlungen. Hrsg. von Markus Bertsch u. Johan-
nes Grave. Göttingen 2005, S. 76-88; hier S. 79.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


119Notizen Goethes auf einer Auswahlliste von C. G. Boerner

sollte. Dementsprechend enthielt das Portefeuille Blätter von Franz Schütz und 
Giulio Romano5 sowie »schöne Umrisse nach der Natur von Philipp Hackert« 
(WA III, 11, S. 130), die Boerner ebenfalls im Auftrag Goethes bei »einer Auction 
von dergleichen Kunstwerken aus der Stöckel’schen Verlassenschaft« (WA IV, 43, 
S. 58) am 15. Oktober 1827 erstanden hatte. Dazu kam eine Mappe mit 56 weite-
ren Zeichnungen6 aus der Sammlung von Heinrich Wilhelm Campe, die Boerner 
bei der von ihm durchgeführten Auktion erworben hatte, um anschließend »von 
den vielen Handzeichnungen, welche ich auf meine Rechnung angekauft habe, Ew. 
Excellenz mehrere zur Ansicht und Auswahl zu zu senden«.7

Den Kontakt zu Goethe hatte der aufstrebende Kunsthändler Carl Gustav Boerner8 
früh gesucht und gefunden. Als Vermittler kommen der Schriftsteller und Musik-
kritiker Johann Friedrich Rochlitz, der Leipziger Buch- und Kunsthändler, Verleger 
und Auktionator Johann August Gottlob Weigel oder auch Goethes Jugendfreun-
din Friederike Oeser in Betracht, die damals auf dem Landsitz von Boerners Schwa-
ger, dem Zeichner und Kunstschriftsteller Gottlieb Wilhelm Geyser, lebte.9 Bereits 
Boerners erster, Verzeichniss vorzüglicher Kupferstiche und Radierungen betitelter 
Katalog,10 mit dem er geschäftstüchtig »bereits im März 1827, pünktlich zur Leip-
ziger Frühjahrsmesse« aufwartete,11 war im Haus am Frauenplan sehr positiv auf-
genommen worden. Gleich 45 Graphiken weckten, wie Johannes Grave nachge-
wiesen hat, Goethes Aufmerksamkeit;12 zudem bat er Boerner in seiner Bestellung 
vom 21. März 1827 um die Zusendung einer »Anzahl der angebotenen Origi-
nal-Handzeichnungen mit Bemerkung der genauesten Preise« (WA IV, 42, S. 98), 
die Boerner nur eine Woche später, am 28. März 1827, nach Weimar expedierte.13 

 5 Vgl. WA IV, 43, S. 24, 57, 369. Der am 17. August 1827 aus der Sammlung Campe be-
stellten Zeichnung von Jakob Philipp Hackert konnte Boerner nicht habhaft werden. Zu 
Boerners Auftragskäufen für Goethe bei der betreffenden Auktion siehe Gleisberg 
(Anm. 4), S. 82.

 6 Die in Dortmund verwahrte Auswahlliste weist 46 Posten auf. Allerdings werden unter 
der Nummer 2 zwei Blätter von Francesco Baroccio, unter der Nummer 9 ebenfalls zwei 
Blätter von Giulio Carpioni sowie unter der Nummer 14 sechs Blätter von Johann Georg 
Forster und unter der Nummer 38 vier Blätter von Francesco Vanni zusammengefasst.

 7 Boerner an Goethe, 21. 10. 1827; zit. nach Gleisberg (Anm. 2), S. 30.
 8 Wie Gleisberg ausführt, schwanken Goethe und Boerner bei der Schreibung des Namens 

Boerner zwischen oe und ö, »was dazu geführt hat, daß in der Literatur, mitunter sogar 
innerhalb ein und derselben Publikation […], die Formen Börner und Boerner ständig 
alternieren. Korrekt und seit 1905 rechtlich im Firmennamen verankert ist: Carl Gustav 
Boerner« (Gleisberg [Anm. 2], S. 48, Anm. 22). Hier wird der Kunsthändler konsequent 
mit der korrekten und auf dem titelgebenden Schriftstück verwendeten Schreibung 
 Boerner genannt.

 9 Vgl. Gleisberg (Anm. 2), S. 12, 17.
10 Vgl. Johannes Grave: Der »ideale Kunstkörper«. Johann Wolfgang Goethe als Sammler 

von Druckgraphiken und Zeichnungen. Göttingen 2006, S. 205.
11 Gleisberg (Anm. 2), S. 18.
12 Grave (Anm. 10), S. 205.
13 Ebd., S. 206. Die Handzeichnungen stammten sämtlich aus der Auktion der Sammlung 

des Kaiserlich Königlichen Feldmarschalls Fürst Karl Philipp zu Schwarzenberg. Vgl. 
hierzu Gleisberg (Anm. 2), S. 22.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


120 Karin Vorderstemann

Auch dieses Angebot fand Goethes Beifall. Nachdem er die am 29. März 1827 ein-
getroffene Sendung gesichtet und in den folgenden Tagen gemeinsam mit Johann 
Heinrich Meyer und Friedrich Wilhelm Riemer begutachtet hatte, wurden die nicht 
erworbenen Blätter nach Leipzig zurückgeschickt und für die auf einem beigelegten 
Blatt aufgelisteten »Kupferstiche und Handzeichnungen […] 67 rh. 16 Groschen 
[…] in Hoffnung künftigen angenehmen Verhältnisses« bezahlt (Goethe an Boer-
ner, 7. 4. 1827; WA IV, 42, S. 123).14 Seine Erwerbungen in einem eigenen Verzeich-
nis aufführen zu müssen, scheint Goethe allerdings lästig gewesen zu sein, weshalb 
er um eine Änderung des von Boerner beim Versand von Ansichtssendungen ange-
wendeten Verfahrens bat: »Wenn Sie mir wieder eine Partie Zeichnungen  schicken, 
so haben Sie die Gefälligkeit auf einem besondern Blatt die Nummern anzuzeigen, 
damit man eine sichere Controlle habe« (ebd.).

Mit der in Dortmund erhaltenen Auswahlliste scheint Boerner diesem Wunsch 
Rechnung getragen zu haben. Es ist anzunehmen, dass die in der Mappe enthalte-
nen Zeichnungen durchnummeriert und in der Angebotsliste entsprechend geord-
net waren. Das Verfahren hatte für Goethe den Vorteil, dass er die ausgewählten 
Blätter nicht mehr selbst auflisten musste, sondern auf dem zur Mappe gehörigen 
»besondern Blatt« markieren konnte. Die mit den nötigen Anzeichnungen und 
einer erläuternden Notiz versehene Liste lag vermutlich Goethes Brief an Boerner 
vom 8. November 1827 bei: 

Ew. Wohlgeboren

Erhalten hierbey zwey Berechnungen, die sich zusammen auf 51 Thaler belau-
fen; Sie werden durch Herrn Banquier Elkan den Betrag derselben nächstens er-
halten; doch wünschte jede Summe besonders quittirt, da sie von verschiedenen 
Liebhabern bezahlt werden. (WA IV, 43, S. 157 f.)15

14 Welche Blätter Goethe erwarb, weist Gleisberg in seinem bereits mehrfach zitierten Bei-
trag über das Verhältnis zwischen Goethe und Boerner (Gleisberg [Anm. 2], S. 22 f.) so-
wie seinen Verzeichnissen der von Boerner erworbenen Handzeichnungen und Druck-
graphiken nach. Vgl. hierzu Dieter Gleisberg: Verzeichnis der durch Goethe für seine 
Kunstsammlung von Carl Gustav Boerner erworbenen Handzeichnungen. In: Goethe, 
Boerner und Künstler ihrer Zeit. Ausstellungskatalog, Düsseldorf 1999, S. 51-68, u. 
ders.: »im Zusammenhang wird jedes Blatt instructiv.« Goethe und der Kunsthändler 
Carl Gustav Boerner. Verzeichnis der durch Goethe für seine Kunstsammlung von Carl 
Gustav Boerner erworbenen Druckgraphik in Ergänzung des Kataloges »Goethe, 
 Boerner und Künstler ihrer Zeit«. Düsseldorf 1999. Zusammengestellt von Dieter Gleis-
berg unter Mitarbeit von Philine Brandt anläßlich einer Sonderausstellung im Goe-
the-Nationalmuseum Weimar vom 6. August bis 7. September 2000, S. 9-44.

15 Ein Faksimile des im Archiv C. G. Boerner in Düsseldorf befindlichen Originalbriefes ist 
abgedruckt in Goethe, Boerner und Künstler ihrer Zeit. Ausstellungskatalog, Düsseldorf 
1999, S. 8. Zum Verbleib der weiteren Korrespondenz zwischen Goethe und Boerner 
siehe Gleisberg (Anm. 2), S. 14. Die in der Stadt- und Landesbibliothek Dortmund ver-
wahrte Auswahlliste wurde vermutlich gemeinsam mit den anderen dort genannten 
Goethe-Autographen im Boerner-Archiv von den Nachfahren Carl Gustav Boerners 
1886 in einer wirtschaftlich schwierigen Phase verkauft und bei dieser Gelegenheit von 
dem sie begleitenden Schreiben getrennt.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


121Notizen Goethes auf einer Auswahlliste von C. G. Boerner

Nur einen Tag später erfolgte dem in der Weimarer Ausgabe abgedruckten Konzept 
eines Briefes an den Bankier Julius Elkan zufolge die Anweisung, 

an Herrn Börner, Kunstmahler in Leipzig, abermals zwey Posten

1) 29 rh. 4 gr. sächs.
2) 21 – 20 – –

Sa 51 rh sächs.

und zwar gegen abgesonderte Quittungen gefällig auszahlen zu lassen.  
(WA IV, 43, S. 159 f.)16 

Wofür die erwähnten »zwey Berechnungen« auszustellen sind, geht aus Goethes 
Anmerkungen zu Boerners im Folgenden faksimilierter und transkribierter Aus-
wahlliste hervor.17 Dort werden die gewünschten Blätter mit unterschiedlichen 
Zeichen – Punkten und Strichen – markiert und mit der erläuternden Notiz den 
verschiedenen Berechnungen zugeordnet. 

Sr. Excellenz dem Herrn Staatsminister von Goethe zu Weimar sende Demselben 
zur Auswahl an Original-Handzeichnungen wie folgt

No. rh. gl.18 No. rh. gl.
• 1. J. Asselyn 1. 12 an Uebertrag 45. 18.

2. Fr. Baroccio 2 Bl. – 10. 34. H. Sachtleeven 1. –
3. Andreas Both – 20. 35. Schaefer – 4.

• 4. Sal. De Bray 5. 12. 36. J. Seegers – 8.
5. B. Breemberg – 12. 37. Swartjan – 20.

• 6. P. Brill 1. – • 38. Fr. Vanni  4 Bl. – 20.
7. Luca Cambiasi – 8. 39. E. van der Velde 2. –

• 8. H. da Carpi – 20. • 40. Sim. Warnberger – 12.
9. Carpioni 2 Bl. – 12. 41. Wehle 3. 16.

10. Cossiau – 9. 42. [Unbekannt] – 8.
11. Dietzsch – 16. 43. [Unbekannt] – 8.

• 12. P. Farinati 2. 8. 44. Unbekannt – 12. 8.

16 »Zu den Preisangaben: Die Abrechnungen zwischen Goethe und Boerner erfolgten nach 
sächsischem Münzfuß. 1 Tlr. (Taler) entsprach 24 gr. (Groschen)« (Gleisberg [Anm. 14, 
Druckgraphik], S. 9). 

17 Der in dem Brief an Elkan als zweiter Posten angegebene Betrag von 21 Talern 20 Gro-
schen setzt sich aus Boerners dem Schreiben vom 21. Oktober 1827 beiliegender Rech-
nung über 19 Taler 14 Groschen (GSA 28/125, Bl. 526) und den in der Auswahlliste 
ausgewiesenen Preisen der von Goethe ausgewählten Handzeichnungen zusammen. 
Rechnerisch liegt die Summe dieser Posten allerdings nur bei 21 Talern 6 Groschen. Die 
Differenz von 14 Groschen ist entweder mit dem Ankauf eines weiteren, in der Auswahl-
liste nicht markierten Blattes à 14 Groschen bzw. zweier in der Summe 14 Groschen 
kostender Blätter oder mit einem Rechenfehler Goethes zu erklären.

18 »Groschen« stellt Boerner, den Konventionen seiner Zeit gemäß, als »g« mit Abbre-
chungszeichen dar. Dieses Zeichen, einem »l« ähnlich, aber mit deutlich ausgeschriebe-
ner Unterlänge, wird hier ersatzweise durch »l« wiedergegeben.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


122 Karin Vorderstemann

Abb. 1 
Auswahlliste

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


123Notizen Goethes auf einer Auswahlliste von C. G. Boerner

• 13. Ders: 3. 8. 45. [Unbekannt] – 12.
• 14. G. Forster  6 Bl. 5. – 46. [Unbekannt] – 8.

15. J. Glauber – 6. Betrag rh. 56. 22 gl.
16. C. Grass – 16.

Leipzig d. 26 Ockt. 1827
C. G. Boerner.

NB. Die vorpunktirten Blätter  
gehören wie Sie sehen zur Berechnung 
No. 1. und die vorgestrichenen zu 
No. 2. Die zurückzusendenden werden 
hoffentlich vollständig seyn. Weimar 
den 10. Novbr. 1827.

JWG

• 17. Greuze – 16.
18. Henning – 8.
19. Horemans – 6.
20. Hütin – 16.

• 21. Ferd. Kobell 2. 8.
22. P. Liberi 1. –
23. Nathe 4.
24. L. van Noort – 14.
25. Ders: – 14.
26. J. Parocel – 16.
27. B. Picart – 15.
28. P. Potter 3. –

• 29. Reinhard 4. –
• 30. J. E. Riedinger 1. 8.
• –31. Salv. Rosa – 14.
• –32. Ders: – 14.
• –33. Ders: – 12.

an Uebertrag rh. 45 18 gl.

Die nicht zum Ankauf ausgewählten Blätter schickte Goethe am 21. November 
»wohl eingepackt und hoffentlich gut conditionirt« (WA IV, 43, S. 176) an Boerner 
zurück.

Zu den Käufern schweigt Goethe sich sowohl in seiner Notiz als auch in den zi-
tierten Schreiben an Boerner und Elkan aus. Dennoch lassen sie sich identifizieren. 
Einer der ungenannten »Liebhaber« ist Goethe selbst. Bei dem anderen handelt es 
sich nicht um eine Person, sondern um eine Institution, nämlich das Großherzog-
liche Museum,19 für dessen Pflege und Erweiterung Goethe unter anderem zustän-
dig war. »Seit 1797 – es war die partielle Vorwegnahme der ihm dann 1815 offiziell 
übertragenen ›Oberaufsicht über die unmittelbaren Anstalten für Wissenschaft und 
Kunst in Weimar und Jena‹ – oblag G[oethe] gemeinsam mit Christian Gottlob 
Voigt die Verantwortung für die Herzogliche Bibliothek, damit auch für die Kunst-
sammlungen Carl Augusts«.20 Der Großherzog selbst war an der Auswahl der 
Handzeichnungen offenbar nicht beteiligt. Goethes Tagebüchern zufolge kam es 
zwischen dem Eintreffen des »Portefeuilles« und dem Erwerb der markierten Blät-
ter zu keiner Begegnung zwischen Goethe und seinem Landesherrn. Ob und wann 
Carl August die für seine Sammlung erworbenen Zeichnungen zur Kenntnis ge-
nommen hat, ist nicht bekannt. Zudem scheint Goethe, anders als bei Boerners 

19 Vgl. Gleisberg (Anm. 4), S. 83.
20 Hans-Dietrich Dahnke: Art. Kunstsammlungen. In: Goethe-Handbuch, Bd. 4.1, S. 639-

644; hier S. 642.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


124 Karin Vorderstemann

erster Ansichtssendung vom 28. März 1827, auch auf den Rat der Weimarer 
Kunstsachverständigen verzichtet und die Kaufentscheidung ganz allein gefällt zu 
haben. Der einzige einschlägige Tagebucheintrag dazu datiert vom 30. Oktober 
1827: »Die Leipziger Sendung von Zeichnungen nochmals durchgewählt und ge-
sondert« (WA III, 11, S. 130). Vermutlich entschied Goethe bei dieser Gelegenheit, 
welche Blätter in den Bestand des Großherzoglichen Museums und welche in seine 
eigene Kunstsammlung übergehen sollten.

Bemerkenswert an der Liste ist nicht nur die von Goethe getroffene Auswahl. 
Tatsächlich handelt es sich bei dem Blatt um das früheste Dokument für die ab dem 
Spätherbst 1827 bei Boerner getätigten Ankäufe Goethes für das Großherzogliche 
Museum.21 Wie Gleisberg ausführt, berücksichtigte »Goethe, den Karl August mit 
der Oberaufsicht über alle Anstalten der Kunst und Wissenschaft betraut hatte, […]  
beim Sammeln nicht nur eigene Bedürfnisse, sondern immer auch die des Landes, 
dem er diente. Zusätzlich übernahm er die Mittlerschaft für private Weimarer 
Kunstliebhaber. Deshalb lassen sich über vierhundert Werke, welche Boerner mit 
dem Signum ›Goethe‹ versah, nicht allesamt im Goethe-Nationalmuseum oder den 
Kunstsammlungen zu Weimar aufspüren«.22 Eine glückliche Ausnahme bildet der 
Weimarer Bestand von über Boerner erworbenen Blättern aus der Sammlung von 
Heinrich Wilhelm Campe mit etwa 130 Blättern, von denen Goethe über 70 für 
sich selbst behielt.23 Über 50 überließ er, wie das von Johann Christian Schuchardt 
geführte Inventarverzeichnis zeigt, dem Großherzoglichen Museum. In dessen 
»›Vermehrungsbuch‹ […] tritt Boerner am 16. Februar 1828 erstmals als Verkäufer 
auf. Aber schon die unter dem Datum 9. November [1827] eingetragenen Blätter 
gehen zweifelsfrei auf ihn zurück, obwohl sein Name noch nicht fällt«.24 Dieser 
Befund wird durch die in Dortmund verwahrte Auswahlliste bestätigt. Sämtliche 
dort »vorpunktirten« Blätter sind auch im Vermehrungsbuch als durch »Sereniss.« 
getätigte Ankäufe verzeichnet. Schuchardts Einträgen zufolge hat Goethe für das 
Großherzogliche Museum folgende Blätter ausgewählt:

21 Vgl. Gleisberg (Anm. 2), S. 22.
22 Ebd., S. 23.
23 Vgl. ebd., S. 30. Bei den von Goethe für seine eigene Sammlung ausgewählten Werken 

handelt es sich um Blätter von Hans von Aachen, Jacob Jordaens, Salvator Rosa und 
Giovanni Battista Tiepolo sowie Zeichnungen zeitgenössischer Maler wie Georg Melchior 
Kraus und Ferdinand Kobell.

24 Ebd., S. 32. Vgl. dazu auch Gleisberg (Anm. 4), S. 83. Die von Gleisberg beispielhaft an-
geführten Zeichnungen »Salomon de Brays ›Bestrafung einer Buhlerin‹« und »Johann 
Christian Reinharts Aquarell ›Zeichner in der Felsenhöhle‹« finden sich in dem genann-
ten Eintrag jedoch nicht. Nicht von Boerner angekauft ist zudem das letzte am 9. No-
vember 1827 inventarisierte Blatt Zwei Entwürfe zu einem Grabdenkmal für Schiller 
von Friedrich Weinbrenner (Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlungen, Inv. 
Nr. KK 4211 und KK 4212; vgl. Harald Tausch: Das unsichtbare Labyrinth. Zur Park-
gestaltung und Architektur in Goethes »Wahlverwandtschaften«. In: Goethes »Wahl-
verwandtschaften«. Werk und Forschung. Hrsg. von Helmut Hühn unter Mitarb. von 
Stefan Blechschmidt. Berlin, New York 2010, S. 89-136; hier S. 135). Für Scans der be-
treffenden Seiten des Vermehrungsbuchs danke ich Margarete Oppel (Graphische 
Sammlungen; Klassik Stiftung Weimar).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


125Notizen Goethes auf einer Auswahlliste von C. G. Boerner

Fr. Vanni Vier Bl. jedes mit zwey Figuren
Ridinger Hercules erdrückt den Cerberus
Reinhart Ein Felsenthor; darunter ein Wasserfall
Warnberger Braugetuschte[!] gebirgige Landsch.
Ferd. Kobell Ein Bauernhaus unter Bäumen
Greuze Frauenzimmerportrait. Schwester
Farinati Johannes der Täufer, ein Pilger und eine Heilige (Maria) auf einem 

Blatt.
– Ein Fries mit 3. Satyrn u. 2. Genien.

Brill Gebirg. Landsch. Federzeichnung
Saln. de Bray Caricaturartige Darstellung auf irgend ein Ereigniß bezüglich, mit 

vielen Figuren
Zur Geschichte des Zauberer Virgilius zu Rom

H. da Carpi
anon.25

Federzeichnungen nach Basreliefs

G. Forster 6. Bl. verschiedene Vögel
J. Asselin Ein Stück von einer Brücke

Für seine eigene Kunstsammlung hat Goethe drei ursprünglich »vorpunktirte«, 
dann aber »vorgestrichene« Blätter von Salvator Rosa (1615-1673) erworben. Die 
Entscheidung für Zeichnungen von dessen Hand ist umso bemerkenswerter, als 
Goethe sich bis dahin nicht sonderlich für Rosa interessiert hatte, obwohl er Wer-
ken des Malers verschiedentlich begegnet war. Sein Freund und Gönner Carl 
August war bereits zu Beginn seiner Bekanntschaft mit Goethe ein eifriger Sammler 
von dessen Radierungen und traf sich in seiner Begeisterung dafür mit Goethes 
Jugendfreund Johann Heinrich Merck, der ihm einige davon verschaffte. Goethe 
wusste indes wenig damit anzufangen.26 Gemälde des italienischen Meisters sah er 
vermutlich erstmals auf seiner Italienreise. Am 27. Juni 1787 besuchte er gemein-
sam mit Jakob Philipp Hackert die Galerie Colonna, »wo Poussins, Claude’s, Sal-
vator Rosa’s Arbeiten zusammen hängen. Er [Hackert] sagte mir viel Gutes und 
gründlich Gedachtes über diese Bilder, er hat einige davon copirt und die andern 

25 Der korrigierende Zusatz sowie die vorangehende Erläuterung »Zur Geschichte des 
Zauberer Virgilius zu Rom« wurden mit anderer Tinte offenbar später hinzugefügt.

26 Vgl. Achim Aurnhammer, Mario Zanucchi: Die Porträts des Salvator Rosa in Deutsch-
land. In: Salvator Rosa in Deutschland. Studien zu seiner Rezeption in Kunst, Literatur 
und Musik. Hrsg. von Achim Aurnhammer, Günter Schnitzler u. Mario Zanucchi. Frei-
burg, Berlin, Wien 2008, S. 75-89; hier S. 83. Allerdings verzeichnet Johann Christian 
Schuchardt im ersten Teil von Goethe’s Kunstsammlungen unter den Druckgraphiken 
insgesamt acht »Handzeichnungs-Imitationen« von Salvator Rosa (ders.: Goethe’s 
Kunstsammlungen. Erster Theil: Kupferstiche, Holzschnitte, Radirungen, Schwarzkunst-
blätter, Lithographien und Stahlstiche, Handzeichnungen und Gemälde. Jena 1848, 
S. 81 f., Nr. 783-790). Möglich ist allerdings, dass Goethe die Blätter vor allem wegen der 
meist aus der griechischen Mythologie, der griechischen und römischen Geschichte bzw. 
der Bibel stammenden Sujets erwarb.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


126 Karin Vorderstemann

recht aus dem Fundament studirt« (WA I, 32, S. 7).27 Ein Nachklang dieses gemein-
samen Galeriebesuchs findet sich in Goethes biographischer Skizze Philipp Hackert 
im Kontext einer Reise des Malers an den Golf von Salerno: »Wer erinnert sich 
nicht mit Vergnügen der mahlerischen Gegend von Nocera de’ Pagani bis nach 
 Salerno hin, und wie mannichfaltigen Stoff zu herrlichen Landschaftsgemählden sie 
dem Auge des Künstlers darbietet! Diese prächtigen Gefilde, die in ihrer Fülle, so 
wie die Küste von Amalfi, schon vormals S a l v a t o r  R o s a ’s  Einbildungskraft so 
glücklich bereichert hatten, mußten auf Hackerts Geist nicht weniger als die ge-
sunde reine Luft auf seinen Körper wirken« (WA I, 46, S. 129 f.).28 Ansonsten 
äußert er sich, wenn überhaupt, eher negativ zu Rosas Bildern. Ein Alter auf einem 
Steine, das Goethe bei seinen Besuchen in der Dresdener Gemäldegalerie 1790 und 
vermutlich auch 1813 sah, ist zwar »[g]ut tokkiert« (d. i. gemalt), aber »[k]eins  
seiner besten« und das mit Der Mahler Rosa zeigt ein Vogelnest betitelte Selbst-
porträt wird als nur »[m]ittelmäßig« abgetan (WA I, 47, S. 386, Nr. 468, u. S. 371, 
Nr. 116).29 Auf seiner zweiten Rheinreise bewunderte er am 15. Oktober 1814 im 
Hause von Johann Friedrich Städel »treffliche Zeichnungen« (WA III, 5, S. 134), zu 
denen auch »[e]in demonstrirender Philosoph von Salvator Rosa« gehörte (WA I, 
34.2, S. 15). Wie ihm dieses Blatt und ein weiteres, nicht näher identifiziertes Ge-
mälde Rosas im Besitz von Franz Dominicus Brentano, das Goethe einem Tage-
bucheintrag zufolge während seiner dritten Rheinreise am 14. September 1815 sah, 
gefielen, ist nicht überliefert.

Ein tieferes Interesse an Rosa haben die Goethe zugänglichen Bilder – die unter 
Anleitung Hackerts betrachteten einmal ausgenommen – offenkundig nicht geweckt. 
Vor diesem Hintergrund ist es nicht verwunderlich, dass auch die in  Boerners Ka-
talog der Sammlung Campe aufgeführten Zeichnungen auf kein Interesse stießen  
und Goethe nur Blätter von Franz Schütz, Giulio Romano und dem ihm wohlbe-
kannten, als Künstler und Mensch gleichermaßen hochgeschätzten Jakob Philipp 
Hackert auswählte.30 Die zur Ansicht geschickten Zeichnungen Rosas scheinen ihn 
jedoch unerwartet begeistert zu haben, so dass er, obwohl er Carl Augusts Vorliebe  
 

27 Zu den Folgen von Goethes Galeriebesuch siehe Katrin Bomhoff: Zur Rezeption Salva-
tor Rosas bei E. T. A. Hoffmann, Johann Wolfgang von Goethe, Charles Sealsfield, An-
nette von Droste-Hülshoff und Adalbert Stifter. In: Aurnhammer, Schnitzler, Zanucchi 
(Anm. 26), S. 233-262; hier S. 234.

28 Auch Goethes Kunstfreund Johann Heinrich Meyer stellte in seiner im selben Band der 
Weimarer Ausgabe abgedruckten Abhandlung Hackerts Kunstcharakter und Würdi-
gung seiner Werke, von Herrn Hofrath Meyer den Zusammenhang zwischen Hackerts 
Landschaftsmalerei und derjenigen von Claude Lorrain, Caspar Dughet und Salvator 
Rosa her; vgl. WA I, 46, S. 348.

29 Zumindest 1790 war »seine Sympathie für Rosa eher gering, […] letzterem zog er 
Claude Lorrain eindeutig vor« (Aurnhammer, Schnitzler, Zanucchi [Anm. 26], S. 83).

30 Zeichnungen von dessen Hand zu erwerben, war Goethe grundsätzlich immer bereit. 
Zwar kündigt Goethe Boerner in dem auf den Kauf der Handzeichnungen von Rosa 
folgenden Brief vom 21. November 1827 »in Anschaffung von dergleichen Kunstwer-
ken […] einige Pause« an. Für Blätter von Hackert gilt dies jedoch nicht: »Sollte Ihnen 
etwas von Joh. [sic!] Phil. Hackerts Umrissen oder ausgeführten Zeichnungen in die 
Hände kommen, so legen Sie mir solche bey Seite; um leidlichen Preis werde ich sie immer 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


127Notizen Goethes auf einer Auswahlliste von C. G. Boerner

für diesen Künstler kannte, alle drei in der Auswahlliste aufgeführten Blätter für 
seine eigene Sammlung reservierte. Um welche Motive es sich genau handelte, kann 
leider nicht mit letzter Genauigkeit nachvollzogen werden, da in der Auswahlliste 
nur die Namen der Zeichner, aber keine Titel angegeben sind und in Gleisbergs 
Verzeichnis der durch Goethe für seine Kunstsammlung von Carl Gustav Boerner 
erworbenen Handzeichnungen insgesamt vier Zeichnungen von Rosa nachgewie-
sen sind, die Goethe »Ex coll. Heinrich Wilhelm Campe, Auktion 1827« erworben 
hat: eine Landschaft mit Felsen, eine Landschaft mit drei Figuren, eine Landschaft 
mit Schwänen und eine Landschaft, sechs Männer im Vordergrund.31 Dass Goethe 
bei dieser Gelegenheit gleich drei Handzeichnungen von Rosa kaufte, dürfte auch 
an ihrem vergleichsweise günstigen Preis von zwölf bzw. vierzehn Groschen pro 
Blatt gelegen haben. Allein ausschlaggebend, wie Gleisberg vermutet, war der Preis 
aber nicht, wenngleich zweifellos richtig ist, dass Goethe bei der Auswahl der Blät-
ter für die eigenen und die Großherzoglichen Sammlungen die gleichen künstle-
rischen Kriterien anlegte und »Blätter, die er für sich bestimmte, […] sich […] in 
nichts von denen [unterschieden], die in das Museum kamen«.32 Dass sich Goethe 
seinem zuvor wiederholt bekundeten Desinteresse an Rosa zum Trotz gleich drei 
von dessen Zeichnungen sicherte, spricht jedoch gegen die These, dass nur »ein 
Aspekt […] den Entschluss vielleicht beeinflussen [konnte]: der Preis. Zeichnungen, 
die mehr als zwei oder gar fünf Taler kosteten, […] passten in Goethes Augen offen-
sichtlich besser in die Hände und Bestände seines Großherzogs«.33 Zwar bestätigen 
die Markierungen auf Boerners Auswahlliste, dass Goethe mit den Finanzen seines 
Landesherrn deutlich großzügiger verfuhr als mit seinen eigenen. Die meisten der 
für die »Berechnung No. 1« ausgewählten Handzeichnungen kosten mehr als einen 
Taler. Davon, dass Goethe für sich grundsätzlich die günstigen Blätter auswählte 
und den Erwerb der kostspieligeren seinem Landesherrn überließ, kann jedoch 
keine Rede sein. So findet sich unter den günstigen von Boerner angebotenen 
»Origi nal-Handzeichnungen« eine Gebirgslandschaft von Simon Warnberger à 
12 Groschen, die Goethe für das Großherzogliche Museum auswählte, obwohl er 
offensichtlich auch privat Interesse an dem Künstler und seinem Motiv hatte. Wie 
Gleisberg nachweist, hat Goethe bei anderer Gelegenheit für seine eigene Kunst-
sammlung ein weiteres »Ex coll. Heinrich Wilhelm Campe« stammendes Blatt von 
Warnberger erworben, das gleichfalls eine Gebirgige Gegend zeigt.34 Auch die von 
Schuchardt als Ankauf Serenissimi verzeichneten »Vier Bl. jedes mit zwei Figuren« 
von Francesco Vanni, von dessen Hand sich ebenfalls ein weiteres bei Boerner an-

gern behalten, da sie mich an die Zeiten erinnern, wo ich mit diesem trefflichen Mann 
glückliche Tage verlebte und ihn nicht ohne wichtige Belehrung nach der Natur arbeiten 
sah« (WA IV, 43, S. 176).

31 Gleisberg (Anm. 14, Handzeichnungen), S. 61. Schuchardts Verzeichnis zufolge besaß 
Goethe noch eine weitere Handzeichnung von Rosa (»Ein großer Baum in einfacher 
Landschaft. Mit der Feder gez. gr. fol.«; Schuchardt [Anm. 26], S. 249, Nr. 171), die of-
fenbar aus anderer Quelle stammte. 

32 Gleisberg (Anm. 4), S. 83.
33 Ebd.
34 Vgl. Gleisberg (Anm. 14), S. 64. Preis und Kaufdatum sind leider nicht bekannt.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


128 Karin Vorderstemann

gekauftes Blatt in Goethes Sammlung findet,35 waren mit einem Sammelpreis von 
20 Groschen durchaus erschwinglich. Boerners oben bereits zitierte, seinem Brief 
vom 21. Oktober 1827 beigelegte Rechnung belegt zudem, dass Goethe in Einzel-
fällen auch höhere Beträge auszugeben bereit war. Die von Boerner auf der Auktion 
der Sammlung Stöckel erworbenen Handzeichnungen von Philipp Hackert – ins-
gesamt zehn Blätter – ließ er sich immerhin 12 Taler 6 Groschen kosten.

Wahrscheinlicher ist daher, dass der im November 1827 getätigte Kauf der ge-
nannten Landschaftszeichnungen von Rosa ebenso wie der im Frühjahr 1827 er-
folgte Erwerb dreier »Stiche des Schelte à Bolswert nach Landschaften von Peter 
Paul Rubens« sowie einer »Folge von 12 Radierungen des Herman van Swanevelt 
[…] im Zusammenhang mit Goethes Vorarbeiten für den Aufsatz ›Landschaftliche 
Malerei‹ [steht], der im Rohtext stecken blieb«.36 Salvator Rosa und seine Tendenz 
zur »idealisierten Landschaftsbewunderung«37 werden in dem schematischen Ent-
wurf nicht erwähnt. Nicht auszuschließen ist jedoch, dass Goethe die genannten 
Handzeichnungen vor diesem Hintergrund erwarb. Vorstellbar ist sowohl eine ge-
zielte Behandlung von Rosas Landschaften wie auch deren Betrachtung im Kontext 
von Jakob Philipp Hackerts Schaffen. Dass dieser in dem Beitrag eine prominente 
Rolle spielen sollte, geht aus dem kurzen Einwurf hervor, in dem Goethe dessen 
Arbeiten mit denen englischer Maler der jüngeren Generation kontrastiert: »Die 
Hackertsche klare, strenge Manier steht dagegen; seine merkwürdigen, meisterhaf-
ten Bleistift- und Federzeichnungen nach der Natur auf weiß Papier, um ihnen mit 
Sepia Kraft und Haltung zu geben« (WA I, 49.2, S. 242).38 Möglicherweise haben 
auch ähnliche Bildmotive Goethe dazu angeregt, unmittelbar nach der Ersteigerung 
von Hackerts Flusslandschaft La Scaffa al Garigliano und acht weiteren Italie-
nischen Studien39 aus der mit derselben Post geschickten Mappe gleich drei Land-

35 Ebd. Das Thema lautet: Der jugendliche Christus zwischen Maria und Joseph, darüber 
Gottvater und Engel mit den Marterwerkzeugen. Auch diese Handzeichnung stammt 
aus der Sammlung von Heinrich Wilhelm Campe. Wann und zu welchem Preis Goethe 
sie erworben hat, ist nicht bekannt.

36 Gleisberg (Anm. 2), S. 20.
37 Norbert Miller: »Die Regeln des großen Stils aus der schönen italiänischen Natur«. 

 Jakob Philipp Hackert in Neapel und die Entstehung der Landschaft nach der Natur. In: 
Lehrreiche Nähe. Goethe und Hackert. Bestandsverzeichnis der Gemälde und Graphik 
Jakob Philipp Hackerts in den Sammlungen des Goethe-Nationalmuseums Weimar. 
Briefwechsel zwischen Goethe und Hackert. Kunsttheoretische Aufzeichnungen aus 
Hackerts Nachlaß. Hrsg. von Norbert Miller u. Claudia Nordhoff. Mit Beiträgen von 
Claude Keisch u. Gisela Maul. München, Wien 1997, S. 10-46; hier S. 43.

38 Zur Bedeutung von Hackerts Landschaftsmalerei für Goethes eigenes bildkünstlerisches 
Schaffen und seine kunsttheoretischen Betrachtungen siehe Hermann Mildenberger: Jo-
hann Wolfgang von Goethe und Philipp Hackert. In: Jakob Philipp Hackert. Europas 
Landschaftsmaler der Goethezeit. Ausstellungskatalog. Hrsg. von Hubertus Gaßner u. 
Ernst-Gerhard Güse. Katalog von Andreas Stolzenburg. Ostfildern 2008, S. 75-85; bes. 
S. 76-78, sowie Miller (Anm. 37), S. 15-18, 43-46.

39 Die stellvertretend von Boerner ersteigerten Blätter stammen aus der Auktion der Samm-
lung Stöckel (Gleisberg [Anm. 14], Handzeichnungen, S. 56). In seiner dem Brief an 
Goethe vom 21. Oktober 1827 beigelegten Rechnung (GSA 28/125, Bl. 526) führt 
 Boerner noch eine weitere bei dieser Gelegenheit erworbene Handzeichnung Hackerts 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


129Notizen Goethes auf einer Auswahlliste von C. G. Boerner

schaftszeichnungen von Salvator Rosa zu erwerben. Mit den Handzeichnungen aus 
Boerners »Portefeuille« konnte Goethe, 40 Jahre nachdem er gemeinsam mit 
 Hackert in Rom Werke von Rosa bewundert hatte, erneut dessen »originäre Hand-
schrift«40 studieren und zu den Bildern des Freundes in Beziehung setzen.41 Wohl 
auch deshalb waren die Blätter des italienischen Meisters eine gezielte und in 
 Goethes Augen wertvolle Ergänzung seiner umfangreichen Kunstsammlung, die er 
nur wenige Tage später am 11. November 1827 seinem jungen Kunstfreund Sulpiz 
Boisserée mitteilte: »Von Kunstwerken acquirirte ich bedeutende ältere Zeichnun-
gen« (WA IV, 43, S. 162).

an, die sich offenbar nicht mehr in Goethes Sammlung befindet. Ob es sich dabei um 
eine Landschaft handelte, ist nicht bekannt, aber durchaus wahrscheinlich. Auch bei der 
gleichfalls im Auftrag Goethes bei der Auktion der Campe’schen Kunstsammlung er-
standenen Handzeichnung von Franz Schütz, einer Burgruine mit gebirgiger Ferne und 
einem Fluß (ebd., S. 62), handelt es sich um eine Landschaftsdarstellung. Wohl nicht zu 
dieser Gattung gehört das Giulio Romano zugeschriebene Blatt, das sich nicht mehr 
identifizieren lässt. Die einzige von Boerner aus der Sammlung Campe erworbene Zeich-
nung hat Mehrere Menschen werden von Löwen zerrissen zum Thema und wurde Gleis-
berg zufolge nicht im Zuge der genannten Auktion erworben (vgl. ebd., S. 61). Auch in 
Schuchardts Verzeichnis von Goethes Kunstsammlungen sind keine Landschaftszeich-
nungen von Romano nachgewiesen (vgl. Schuchardt [Anm. 26], S. 248 f., Nr. 156-168).

40 Dahnke (Anm. 20), S. 642. Wie Dahnke ausführt, waren Handzeichnungen mehr noch 
als die zahlreichen Reproduktionsgraphiken und Gemmenabdrücke in Goethes Kunst-
sammlungen ein seinem Budget angemessener Ersatz für die ihm unerreichbaren Origi-
nale und teuren Gemälde: »Er bemühte sich beispielsweise, Druckgraphiken möglichst 
Handzeichnungen der jeweiligen Künstler gegenüberzustellen und durch solche Verglei-
chung Einsicht und Genuß zu steigern« (ebd.). Dementsprechend fanden sich auch meh-
rere Kupferstiche von bzw. nach Salvator Rosa in seinem Besitz. Vgl. Schuchardt 
(Anm. 26), S. 81 f., Nr. 783-790.

41 Zu Hackerts Auseinandersetzung mit Rosa und deren Auswirkungen auf seine Land-
schaftsdarstellungen siehe Katrin Bomhoff u. Mario Zanucchi: Salvator Rosas Spuren in 
der bildenden Kunst der deutschsprachigen Länder. In: Aurnhammer, Schnitzler u. Za-
nucchi (Anm. 26), S. 133-232; bes. S. 205-210.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Jochen Golz

»Weimars Pflichten auf der Bühne  
der Vergangenheit« . Zum Briefwechsel  

zwischen Großherzog Carl Alexander und  
Walther Wolfgang von Goethe*

Am 20. und 21. Juni 1885 wurde die Goethe-Gesellschaft in Weimar gegründet. 
Die Schirmherrschaft übernahm Großherzog Carl Alexander von Sachsen-Weimar 
und Eisenach. Im selben Jahr noch geschahen die Einrichtung des Goethe-Archivs – 
in der Verantwortung der Großherzogin Sophie, der Erbin von Goethes hand-
schriftlichem Nachlass – sowie als Rechtsakt die Gründung des Goethe-National-
museums unter dem Patronat von Carl Alexander. All diese für das kulturelle 
Weimar so bedeutsamen und folgenreichen Gründungen haben ihr juristisches 
Fundament im Testament Walther Wolfgang von Goethes, des letzten direkten 
Nachkommen des Dichters. Dessen testamentarische Verfügungen sind einem 
engen persönlichen Vertrauensverhältnis zu Großherzogin und Großherzog ent-
sprungen, von dem eine jahrzehntelange Korrespondenz zwischen Carl Alexander 
und Walther von Goethe Zeugnis ablegt.1

Geboren wurden beide im Jahr 1818, beide genossen – höfischer bzw. familiärer 
Tradition entsprechend – eine Erziehung durch Privatlehrer. Ob der heranwach-
sende Goethe-Enkel nicht besser ein Gymnasium besuchen solle, wurde zu einem 
Streitpunkt unter den für Walthers Erziehung zuständigen Vollstreckern des groß-
väterlichen Testaments. Frédéric Jean Soret, Erzieher Carl Alexanders und wissen-
schaftlicher Korrespondenzpartner Goethes, bildete gewissermaßen ein Bindeglied 
zwischen der großherzoglichen und der Goethe’schen Familie. Die liebevolle  
Fürsorge, die Goethe seinen Enkeln angedeihen ließ, hat Walthers Spielgefährte 
Carl Alexander ebenfalls erfahren, und die Teilhabe an der auratischen Atmo-
sphäre in Haus und Garten am Frauenplan hat Carl Alexander auch später geprägt. 
 Goethe-Lektüre, ein Leben in der Nachfolge Goethes war der Kern seiner geistigen 
Existenz, stiftete seine Freundschaft zum Goethe-Enkel, an der er lebenslang 
festhielt.

Für Walther von Goethe erwies sich die Bindung an die geistige Welt des Groß-
vaters und an Weimars klassische Tradition gleichfalls als identitätsbildend, doch 
seine Lebensbahn verlief unsteter, folgte nicht einer klaren Disposition, wie sie für 

* Überarbeitete Fassung eines Beitrags, der erstmals im Jb. der Klassik Stiftung Weimar 
2010, S. 29-53, veröffentlicht wurde.

1 Vollständig veröffentlicht in »Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«. Der 
Briefwechsel zwischen Großherzog Carl Alexander und Walther Wolfgang von Goethe. 
Hrsg. von René Jacques Baerlocher u. Christa Rudnik. Göttingen 2010 (SchrGG, Bd. 73). 
Zitate aus dem Briefwechsel werden im Folgenden im laufenden Text nach gewiesen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


131»Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«  

Carl Alexander in der Stufenfolge Erbprinz – regierender Großherzog gegeben war. 
Zunächst unterwarf sich Walther dem Willen der Familie – insbesondere dem der 
Mutter –, die ihn zum Komponisten bestimmt sah. Im Jahr 1842 aber entsagte er 
dem Komponistendasein – in der Erkenntnis, über einen epigonalen Romantismus 
in der Nachfolge von Mendelssohn und Schumann nicht hinausgelangen zu kön-
nen. Es folgten Jahre der Suche nach einer anderen künstlerischen Existenz, die er, 
zumeist in Wien lebend, nunmehr im Schriftstellerdasein erblickte. Das Dramen-
fragment Golem entstand, 1848 publizierte er anonym den Prosaband Fährmann, 
hol’ über! Bilder in festen Umrissen, der in den revolutionären Zeitläuften und 
auch danach vollkommen unbeachtet blieb.

Am 28. August 1853, am Tag von Goethes Geburt, erfolgte die feierliche Ein-
führung Carl Alexanders, seinem ausdrücklichen Willen entsprechend, in sein Amt  
als regierender Großherzog. Am Tag zuvor war Walther von Goethe zum großher-
zoglichen Kammerherrn ernannt worden. In dieser Eigenschaft hatte er der fürst-
lichen Familie privat Gesellschaft zu leisten, ihr bei Begegnungen mit Künstlern und 
Wissenschaftlern sowie bei offiziellen Empfängen zur Seite zu stehen; vor allem 
aber zog ihn Carl Alexander als Berater in künstlerischen und wissenschaftlichen 
Belangen heran. Mit der Berufung zum Kammerherrn verband sich für Walther von 
Goethe die Wahl des Hauses am Frauenplan als Hauptwohnsitz. Im Sommer hielt 
er sich oft im Gartenhaus oberhalb der Ilm auf, das sich im Besitz der Familie 
 Pogwisch befunden hatte und in sein persönliches Eigentum übergegangen war. 
Von kürzeren Reisen und längeren Aufenthalten in Dresden oder Wien abgesehen, 
hat der Goethe-Enkel Weimar nicht mehr verlassen.

Im Wesentlichen umfasst die Korrespondenz zwischen Carl Alexander und Wal-
ther von Goethe die Jahrzehnte ihrer gemeinsamen Weimarer Existenz. Längere 
Briefe wurden nur bei größerer räumlicher Trennung gewechselt, während sich der 
Austausch in Weimar auf kurze Billette beschränkte. Es liegt nahe, den Briefwechsel 
beider Großväter, Carl Augusts und Goethes, vergleichend heranzuziehen, weil in 
beiden Fällen das Briefschreiben Regeln unterworfen ist, die im Briefverkehr zwi-
schen regierendem Fürsten und (adligem oder bürgerlichem) Untertanen einzu-
halten waren. Hier waltete ein Zeremonialstil, von dem abzuweichen sich nur der 
Fürst, niemals aber der Untertan – ungeachtet seiner Vertrauensstellung oder seines 
Adelsprädikats wie im Falle Goethe – erlauben durfte. Für Goethe gehörte das Be-
folgen des höfischen Kodex auch in der Korrespondenz mit gesellschaftlich Rang-
höheren zu den selbstverständlichen Geboten eines Verhaltens, das dem Respektie-
ren des Status quo, Weltklugheit und nicht zuletzt der Höflichkeit des Herzens 
verpflichtet war. Gleichwohl gelang es Goethes Talent épistolaire, Briefkonven-
tionen je nach Korrespondenzsituation und Lebenslage differenziert zu handhaben. 
Anrede- und Schlussformeln geben dafür ein erstes Indiz.2 Goethes Mitteilungen 
aus dem ersten Weimarer Jahrzehnt sind noch ganz auf den Ton persönlicher Ver-
trautheit gestimmt. »Lieber gnädiger Herr«, »lieber Herr«, so wird Carl August 

2 Zu Goethes Korrespondenz siehe grundlegend Albrecht Schöne: Der Briefschreiber Goe-
the. München 2015. Zu dem hier angesprochenen Problem vgl. insbesondere das Kapitel 
»Verzeih dass ich die Kleinigkeit zu etwas mache«. Anredepronomina (S. 437-510).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


132 Jochen Golz

angeredet, und unter dem 29. Mai 1787 findet sich am Briefende die Formel: »Be-
halten Sie mich lieb. G.«3

Nach der Rückkehr aus Italien wird dieser Ton nicht wieder aufgenommen. Ein 
Satz wie der folgende – am Anfang von Goethes Brief an Carl August vom 12. Juni 
1797 – markiert dann schon den äußersten Punkt von Vertraulichkeit: »Der Vor-
wurf meiner Schreibefaulheit, den Sie mir, bester Fürst, durch Geh. R. Voigt machen 
lassen, ist leider nicht unverdient«.4 Parallel dazu entwickelte Goethe schon im 
ersten Weimarer Jahrzehnt einen Briefduktus für amtliche Vorgänge, häufig »Unter-
thänigster Vortrag« überschrieben, an dem er prinzipiell bis zum Lebensende fest-
hielt. Hier lautet die Anrede »Gnädigster Herr«, später zumeist »Durchlauchtigster 
Herzog, Gnädiger Fürst und Herr«, und entsprechend fallen die abschließenden 
Empfehlungen aus, die freilich Abstufungen an Devotion besitzen. Eine solche For-
mel kann sich prunkvoll ausnehmen wie die folgende: »Der sich mit lebensläng-
licher Verehrung unterzeichnet Ew. Durchl. unterthänigst treugehorsamster Johann 
Wolfgang von Goethe«5 (5. 3. 1807). Sie kann auch kürzer und persönlicher gehal-
ten sein: »Mich ins neue Jahr hinüber Ew. Durchl. Huld und Gnade so wie das 
Meinige empfehlend«6 (25. 12. 1809; bemerkenswert, wie elegant Goethe hier die 
Huldigungsformel mit seinem Anliegen kombiniert), »Mich zu Gnaden empfeh-
lend«7 (7. 5. 1810) oder den verbleibenden Schreibraum konsequent nutzend: »Auf 
dem noch übrigen kleinen Raume die größte Anhänglichkeit, Ergebenheit und Ver-
ehrung betheuernd Goethe«8 (6. 7. 1811). Die Erhebung Sachsen-Weimars zum 
Großherzogtum spiegelt sich (natürlich) in Goethes Briefen an Carl August wider. 
Nunmehr tritt die Anrede »Königliche Hoheit« in ihre Rechte, als Person erscheint 
Carl August in den Anredeformen »Höchstdieselben«, »Höchstdenselben« und 
»Höchstihro«. Die abschließenden Verehrungs- und Grußformeln werden stärker 
noch Goethes zeremoniösem Altersstil angeglichen.

Den Inhalt von Goethes Briefen bilden in der Regel kürzere Mitteilungen unter-
schiedlichen Inhalts, Persönliches, Protokollarisches, Nachrichten über Kunst und 
Wissenschaft. Doch können solche Mitteilungen den Charakter ausführlicher Re-
flexionen (z. B. politischen Inhalts) oder von Berichten (etwa von Reisen in die 
böhmischen Bäder) annehmen. In diesen Fällen werden Anrede- und Schlussfor-
meln auf ein gerade noch vertretbares Maß kurialer Höflichkeit eingegrenzt, wer-
den auch im Brief selbst devote Anredefloskeln weitgehend vermieden. Der Brief-
duktus ist sachlich-konzentriert, bleibt aber stets respektvoll, des Rangs des 
Partners eingedenk. Seltener geschieht es, dass solch sachbezogene Korrespondenz, 
um Anrede- und Schlussformeln verkürzt, in den Ton der Vertraulichkeit übergeht. 
Dann werden zumeist Angelegenheiten der »Oberaufsicht« behandelt, die Goethe 
seit 1816 im Rang eines Staatsministers wahrgenommen hat, was seine Vertrauens-

3 Briefwechsel des Herzogs-Großherzogs Carl August mit Goethe. Hrsg. von Hans Wahl. 
Bd. 1-3. Berlin 1919 (BGCA; römische Ziffern bezeichnen die Band-, arabische die Seiten-
zahl); hier I, S. 90.

4 BGCA I, S. 223.
5 BGCA II, S. 5.
6 BGCA II, S. 36.
7 BGCA II, S. 40.
8 BGCA II, S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


133»Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«  

stellung gegenüber dem Großherzog auch im hierarchischen Sinn stärkt. Zusammen-
fassend lässt sich sagen, dass Goethe in seiner Korrespondenz mit Carl August in-
haltlich eine Argumentationsebene wählt, die ihm geistige Ebenbürtigkeit garantiert, 
den hierarchischen Abstand gleichwohl angemessen kenntlich macht; in formaler 
Hinsicht gibt sich eine Virtuosität zu erkennen, die den Gesetzen des epistologra-
phischen Hofzeremoniells verpflichtet ist, diese indes je nach Situation und Zweck-
setzung elegant und zielsicher zu variieren versteht.

Carl August erlaubt sich, seine Briefe keinen zeremoniellen Zwängen zu unter-
werfen. Es spricht für ihn, dass er nicht auf der Ebene der höfischen Anweisung 
oder gar des Befehls mit Goethe korrespondiert, sondern im Grunde jene Regel des 
Briefstils zur Anwendung bringt, die schon der Leipziger Student Goethe seiner 
Schwester Cornelia empfohlen hatte: »Mercke diß: schreibe nur wie du reden wür-
dest, und so wirst du einen guten Brief schreiben« (WA IV, 1, S. 22). Der Gestus der 
mündlichen Mitteilung als Sprache des Herzens sollte bewahrt werden. Carl 
August, eine Persönlichkeit von scharfem Verstand und natürlicher Impulsivität, 
hat sich diesen bürgerlich-privaten Duktus zu eigen gemacht und lebenslang 
 Goethe gegenüber beibehalten. Durchweg wird Goethe geduzt. Vertraulich sind 
Anrede und Schlussformeln gehalten. In jüngeren Jahren heißt es in der Anrede zu-
meist »Mein Lieber« oder »Mein lieber Freund«, nach der Jahrhundertwende dann 
burschikos-humorig »lieber Alter«, »mein lieber Alter« oder »mein lieber alter 
Freund«. In der Regel enden die Briefe mit einem schlichten »Leb wohl. CA«. Zeug-
nis einer unverändert sympathetisch-vertraulichen Kommunikation sind auch die 
Glückwünsche, die Carl August in hohen Jahren Goethe zusendet (und die dieser 
förmlich erwidert). So schreibt er ihm am 1. Januar 1821: »Dir, meinen lieben, al-
ten Freunde und Waffenbruder in dieser stürmischen Welt, wünsche ich ein recht 
leicht und angenehm zu durchlebendes Neues Jahr«.9 Nur selten tritt der Fall ein, 
dass Carl August mit den zeremoniellen Anredeformen spielt, um seinem Gegen-
über ironisch leichten Unmut zu bekunden, so in einem Billett vom 12. Oktober 
1818: »Hochgeehrteste Exellenz! Holz Raspeln, oder die Beylage Wort für Wort 
lesen zu müssen, gillt meiner angebohrnen Ungedult ein gleiches«.10 Bei aller in-
haltlichen Koinzidenz, die in der Korrespondenz zwischen Carl August und Goethe 
zutage tritt, versteht es sich von selbst, dass Carl August zwischen privat-persön-
licher und amtlicher Korrespondenz strikt unterscheidet. Das Schreiben, mit dem 
Carl August am 13. April 1817 Goethe von der Intendanz des Hoftheaters ab-
beruft, enthält die Anredeformel »Sehr werther Herr Geheimerath und Staatsminis-
ter«. Vom selben Tag aber datiert ein persönliches Schreiben zu eben diesem Sach-
verhalt mit der Anrede »Lieber Freund«, in dem abschließend auf den »officiellen 
Brief« hingewiesen wird.11 Carl Augusts Glückwunschschreiben zum 7. November 
1825 – 50 Jahre zuvor war Goethe nach Weimar gekommen – ist ein Dokument,  
in dem sich höfisch-zeremonielle Rhetorik und persönlicher Dank harmonisch 
verbinden.12

 9 BGCA III, S. 2.
10 BGCA II, S. 231.
11 BGCA II, S. 185.
12 BGCA III, S. 204 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


134 Jochen Golz

Auf den ersten Blick scheint sich in der Enkelgeneration eine Konstellation zu 
wiederholen, wie sie sich in der Korrespondenz der Großväter spiegelt. Seit Walther 
von Goethe 1853 als Kammerherr in die Dienste Carl Alexanders getreten war, ent-
wickelte sich mit diesem ein intensiver brieflicher Austausch, der aber in Stil und 
Ton einen anderen Duktus und Gestus besitzt. Die Kommunikation mit dem Enkel 
Goethes ist Carl Alexander ein kostbares Gut, Teil seines Bemühens um die Pflege 
und Bewahrung eines großen Erbes. »Daß die Fäden aller Bestrebungen und Pflich-
ten Weimars auf der Bühne der Vergangenheit sich bei Dir begegnen«, so Carl Alex-
ander im Herbst 1861 an Walther von Goethe, »von Dir geprüft werden möchten 
ist durchaus wünschenswerth« (S. 189 f.). Das briefliche Duzen – Zeugnis großer 
persönlicher Nähe aus glücklichen Kindheitstagen – wird von Carl Alexander nie-
mals aufgegeben. Doch wo Carl August, selbst eine robuste Natur, mit Fug auf eine 
starke Konstitution Goethes rechnen und seinen Briefton darauf einstellen konnte, 
sah sich Carl Alexander einem Menschen gegenüber, der psychisch labil und gefähr-
det das Erbe des Großvaters stets als Verpflichtung, oft aber als lastende, ja läh-
mende Bedrückung empfunden hat. Bewundernswert sind Carl Alexanders mensch-
liche Güte und Vornehmheit, mit denen er Walthers seelischen Nöten begegnet.

Carl Alexander hat die klassische Tradition des Großherzogtums bewahren und 
lebendig erhalten wollen, zugleich im offiziellen Umgang, jedoch auch im familiä-
ren Verkehr mit dem Erbprinzen Carl August und nach dessen Tod mit dem Enkel 
Wilhelm Ernst auf tradierten Konventionen bestanden.13 Im Briefverkehr mit 
 Walther von Goethe, mit Künstlern und Wissenschaftlern und in persönlichen Be-
gegnungen suchte er solche Konventionen aufzuheben. Walther von Goethe hin-
gegen bestand auf der Einhaltung von Konventionen. Aus seinen Briefen gewinnt 
man den Eindruck, dass der zeremoniale Briefstil seiner Persönlichkeit Halt und 
Sicherheit geben sollte. Während Carl Alexander einen flüssigen Satzbau sein Eigen 
nennt, sich ungezwungen, sympathisch und in jeder Hinsicht liebenswürdig und 
liebenswert zu erkennen gibt, zieht sich Walther von Goethe in ein sprachliches 
Schneckenhaus zurück. Carl Alexander formuliert seine Billette zumeist ohne An-
rede, flicht diese (»lieber Walther« oder »mein lieber Freund«) in den laufenden 
Text ein. Das hat sich Walther von Goethe niemals herausgenommen. Förmlich 
korrekt werden seine Briefe mit den Anreden »Gnädigster Herr«, »Gnädigster 
Fürst und Herr«, »Mein gnädigster Fürst und Herr« oder »Ew. Königl. Hoheit« 
eröffnet und häufig mit der Formel »Ew. Königl. Hoheit ergebenster Diener« – und 
das ist noch eine von den weniger preziösen – geschlossen, während Carl Alexander 
nicht selten mit einem schlichten »Dein treuer Freund« endet. Floskeln höfischer 
Rhetorik werden von Walther ernsthaft und bewusst ins Stilrepertoire aufgenom-
men. Carl Alexander setzt solche Formeln gelegentlich ironisch außer Kraft, wenn 
er seinem Freund Walther am 29. November 1872 schreibt: »Ich lege mich Dir mit 
einem abziehenden Schnupfen zu Füßen« (S. 320). Gewiss entsprach es monarchi-
scher Tradition, dass den Wünschen und Geboten des Herrschers Befehlscharakter 
zukam, doch hatte schon Carl August sich Goethe gegenüber nicht eines Befehls-

13 Eine substanzielle Darstellung der Persönlichkeit des Großherzogs liegt vor in der 
Mono graphie von Angelika Pöthe: Carl Alexander. Mäzen in Weimars »Silberner Zeit«. 
Köln, Weimar, Wien 1998.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


135»Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«  

tons bedient und erst recht hat es Carl Alexander nicht getan. Walther jedoch lässt 
es nicht an Bekundungen fehlen, von Carl Alexander einen ›Befehl‹ empfangen zu 
haben, was dieser prompt mehr oder minder ironisch zu relativieren sucht. Der 
Großvater Goethe hatte sorgfältig abgewogen zwischen einem Berichts- und Mit-
teilungsstil an den Herzog / Großherzog, der Anredeformen soweit wie möglich 
aussparte, und einem amtlichen Duktus für Bitten, Gesuche und »unterthänigste 
Promemoriae«, in denen die tradierten Herrscherformeln »Höchstihro«, »Höchst-
dieselben« usw. nicht fehlen durften. Der Enkel nun kombiniert die bürgerlich- 
korrekte Anrede »Sie« mit dem höfischen Präfix »Höchst« und so entstehen selt-
sam irritierende Anredeformen wie »Höchstsie«, »Höchstihnen« – in meinen 
Augen wiederum Zeugnis einer Distanzierungs- und Verbergungsstrategie.

Als Carl Alexander 1853 zum regierenden Großherzog aufstieg, waren die 
Rechte des formal immer noch absoluten Herrschers durch eine Reihe von Refor-
men in der Verwaltung, in der Wirtschafts- und Finanzpolitik bereits eingegrenzt 
worden. Diesen ›eigentlichen‹ Politikfeldern wandte Carl Alexander nur wenig In-
teresse zu und überließ sie weitgehend seinen Ministern.14 Seine vornehmste Auf-
gabe sah er in der Förderung von Kunst und Wissenschaft; er orientierte sich an 
einer mäzenatisch fundierten Kulturpolitik, wie sie seit den Tagen seiner Urgroß-
mutter Anna Amalia im Herzogtum Sachsen-Weimar-Eisenach ruhmvoll betrieben 
worden war. Carl Alexanders Mutter Maria Pawlowna hatte diese Politik fort-
gesetzt und sie – nicht zuletzt dank ihres großen Privatvermögens – um eine sozial- 
caritative Komponente bereichert. Diesem Erbe blieb der Sohn ebenfalls verpflich-
tet; seine Bindung an die Mutter war lebenslang sehr eng. Die Legitimität seines 
Herrscheramtes sah Carl Alexander in der kulturellen Tradition des Hauses Sach-
sen-Weimar und überdies in dessen dynastischen Verflechtungen begründet.

In diesem Gestaltungsspielraum musste dem Freund aus Kindertagen, dem Enkel 
Goethes, eine besondere Rolle zufallen; er wurde zu Carl Alexanders wichtigstem 
kulturpolitischen Berater. Das spiegelt sich nur partiell in ihrer Korrespondenz wi-
der, weil Vieles gesprächsweise verhandelt worden ist. Zugleich gibt diese Korre-
spondenz zu erkennen, dass das Niveau des Diskurses zwischen Carl August und 
Goethe nicht mehr annähernd erreicht wurde. Inhaltlich war sie auf Probleme von 
Kunst und (in beschränktem Maße) Wissenschaft begrenzt. Formal suchte Carl 
Alexander an den ungezwungenen Briefton seines Großvaters anzuknüpfen, fand 
aber in der strikt auf Einhaltung der Etikette bestehenden Zurückhaltung des 
 Enkels ein Element der Brechung und des Widerstands, das er in den Formen der 
Höflichkeit, der liebevoll-ironischen Zuwendung, zuweilen auch des dringlichen 
Appells zu kompensieren suchte, ohne je die fürstliche Autorität herauszustellen. 
Zwischen Respekt vor Walthers Lebensführung in Zurückgezogenheit und behut-
samer Kritik changiert die häufige Anrede »Blaubart« oder »Blaubart meines Her-
zens«, die Apostrophierung von Walthers Stadt- oder Gartenhauswohnung als 

14 Vgl. dazu die Studie von Reinhard Jonscher: Großherzog Carl Alexander von Sach-
sen-Weimar-Eisenach (1853-1901). Politische Konstanten und Wandlungen in einer fast 
50jährigen Regierungszeit. In: Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach. Erbe, 
Mäzen und Politiker. Hrsg. von Lothar Ehrlich u. Justus H. Ulbricht. Köln, Weimar, 
Wien 2004, S. 15-31.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


136 Jochen Golz

»Blaubartsburg«, »Blaubartshof« oder »Blaubartsruh«. Die Annahme ist erlaubt, 
dass Carl Alexander die Fährmann-Erzählungen Walther von Goethes kannte, in 
denen das Blaubart-Motiv eine Rolle spielt; naheliegender aber ist eine Anspielung 
auf die Märchenerzählung von Charles Perrault, durch die das Motiv in der euro-
päischen Literatur Verbreitung fand. Carl Alexanders Anredeformeln geben Kunde 
von seinem niemals nachlassenden Bemühen, dem Freund aus der selbstgewählten 
Isolation zu helfen. Den objektiv vorhandenen Abstand konnte er freilich nicht auf-
heben. Ihm stand zudem nicht wie seinem Großvater ein genialer Künstler und 
Wissenschaftler gegenüber, sondern eine zutiefst verunsicherte Persönlichkeit, die 
als Künstler gescheitert war und ihre Aufgabe schließlich in der Bewahrung des 
großväterlichen Erbes fand.

Zu einem unbeschwerteren Ton findet Walther von Goethe in jenen Briefen, in 
denen er aus Wien, Dresden oder Italien Opernaufführungen und mehr oder min-
der flüchtige Reiseeindrücke schildert oder dem Freund in Briefen vom Mai 1865 
vom Befinden der großherzoglichen Familie, die er in die Sommerfrische begleitet, 
aus Heinrichau berichtet. Gelegentlich kann er das eigene Unbehaustsein humo ris-
tisch reflektieren, so im Brief vom 22. Dezember 1864 nach dem Umzug vom Gar-
tenhaus ins Haus am Frauenplan:

Gnädigster Herr!
Ich frühstücke in einer Schachtel und schlafe in einer Kiste; mein Tischtuch ist 
von Wachsleinwand, ich lebe von Siegellack und Oblaten! – Wenn Ew. König-
liche Hoheit diesen Weihnachtszustand um 9 Uhr in Augenschein nehmen wol-
len, wird es eine Ehre seyn
Ew. Königlichen Hoheit treu-gehorsamsten
Walther vGoethe 
(S. 230 f.)

Carl Alexander suchte eine mäzenatische Tradition wiederzubeleben, die seine Ur-
großmutter Anna Amalia gestiftet hatte. Persönlichkeiten, die in den Genuss fürst-
licher Gunst kommen sollten, war entweder eine ehrenvolle Sinekure oder ein mehr 
oder minder gut dotiertes Amt im Herzogtum angeboten worden, das den Umwor-
benen persönliche Unabhängigkeit und kreative Freiheit garantieren konnte. Auch 
den Brüdern Goethe sollten solche Gunstbeweise zuteilwerden. Wolfgang Maximi-
lian von Goethe sollte die Leitung des 1869 eröffneten Großherzoglichen Museums 
übernehmen, Walther von Goethe, so Carl Alexanders Vorschlag im Brief vom 
6. Mai 1856, als eine Art Hof-Archivar und Kustos die Sammlungen der Großherzo-
gin betreuen. Während Walther von Goethe sehr gewunden, in der Sache aber ein-
deutig das Angebot des Freundes zurückwies, reagierte sein jüngerer Bruder so 
verletzend, dass Walther von Goethe vermittelnd einspringen musste. Als Kund-
gabe (hilflosen) guten Willens muss man Carl Alexanders Appell vom 17. Februar 
1870 bewerten, Walther von Goethe möge Aufführungen seiner Kompositionen im 
Wittumspalais zustimmen und seine musikalische Begabung überhaupt wieder zur 
Geltung bringen. Mehrfach bat Carl Alexander im Jahr 1879 seinen Freund, er 
solle eine Musik zur Aufführung des Zweiten Teils des Faust komponieren, die der 
Großherzog für das Jahr darauf vorbereitete. Die Antwort vom 15. November 
1879 lautete: »Die Intention ist gewiß eine gütige, das ›Dawider‹ ist aber durch die 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


137»Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«  

gegebenen Verhältnisse, und somit auch in meiner Ansicht und Meinung, entschieden 
vorherrschend; das wenig-erfreuliche ›Zu spät!‹ tönt auch hiebei durch die Luft« 
(S. 375). Carl Alexander hatte den empfindlichsten Punkt der Künstlerexistenz 
Walther von Goethes berührt, das Bewusstsein, als Komponist ein für alle Mal ge-
scheitert zu sein.

Die Rolle des fürstlichen Beraters scheint Walther von Goethe aus freien Stücken 
gern wahrgenommen zu haben; die damit verbundene zeitliche Belastung muss 
groß gewesen sein. Nahezu alle kulturpolitischen Projekte des Großherzogs sind 
von ihm beratend begleitet worden. Carl Alexanders ehrgeizigstes Vorhaben war 
die Rekonstruktion der Wartburg aus dem historistischen Geist des 19. Jahrhun-
derts, für die er in hohem Maß auf den Rat von Kunsthistorikern und Restaurato-
ren angewiesen war und nur begrenzt die Hilfe des Goethe-Enkels in Anspruch 
nehmen konnte.15 Immerhin sprach sich dieser im Brief vom 28. August 1858 da-
gegen aus, dass der hochrenommierte Historienmaler Wilhelm von Kaulbach die 
Fresken in den Luther-Zimmern der Wartburg gestalten solle, denn er sei »trotz 
aller Begabung keine edle Natur« (S. 138). Als Carl Alexander mit dem Gedanken 
umging, die Wartburg zu einem Ort intellektueller Kommunikation zu entwickeln, 
und Joseph Victor von Scheffel zum Mitwirken bewegen wollte, übernahm Walther 
von Goethe jene Pflichten eines fürstlichen Privat- und Geheimsekretärs, die ihm 
auch sonst zufielen.16 Eingeweiht in die Korrespondenz des Fürsten mit den jewei-
ligen Partnern, besprach er mit Carl Alexander das weitere Vorgehen, redigierte 
dessen Antwortbriefe, dessen Gutachten und Stellungnahmen. So wurde Walther 
von Goethe zum Ko-Autor der fürstlichen Korrespondenz, konnte seinen Einfluss 
auch in der Beziehung Carl Alexanders zu Friedrich Hebbel geltend machen, der zu 
den wenigen bürgerlichen Persönlichkeiten gehörte, denen Walther von Goethe das 
Haus am Frauenplan öffnete.

Im Hinblick auf jüdische Autoren waren die Briefpartner von liberaler Gesin-
nung. Auf Streifzügen durch Prag und Wien hatte der Goethe-Enkel die dortigen 
jüdischen Viertel genauer kennengelernt; seine Fährmann-Erzählungen reflektieren 
diese Erfahrungen. In Briefen an den Großherzog setzte er sich seit 1855 für den 
österreichischen Autor Leopold Kompert ein, der vorzugsweise jüdische Themen 
behandelte. Man geht auch nicht fehl in der Annahme, dass in Carl Alexanders 
Brief vom 7. August 1877, der sich auf Bismarcks Innenpolitik bezieht, eine kriti-
sche Distanz zu dessen ›Kulturkampf‹ und in der Konstatierung eines »Racen- und  
Religionskrieges« eine Ablehnung des besonders in der Reichshauptstadt sich aus-
breitenden Antisemitismus wahrzunehmen ist: »Die Ereigniße, wie Du siehest, ver-
hindern sie [die Tochter Marie; J. G.] nicht an anhaltender Beschäftigung [mit 
 Goethes Wilhelm-Meister-Romanen; J. G.] mitten in ernster, ja immer ernster wer-
dender Zeit. Sie zeigt das entsetzliche Bild eines Racen- und Religionskrieges. Möge 
die Barmherzigkeit Gottes bald ein Ende machen« (S. 357 f.). Einig waren sich 
beide in der Wertschätzung Berthold Auerbachs, der sich indessen allen Versuchen 

15 Vgl. dazu Günter Schuchardt: »Die Burg des Lichtes«. Zur Restaurierungsgeschichte der 
Wartburg als national-dynastisches Projekt. In: Carl Alexander (Anm. 14), S. 201-216.

16 Vgl. Hansgeorg Schmidt-Bergmann: Stationen des Scheiterns. Joseph Victor von  Scheffel, 
Carl Alexander und der »Wartburg«-Roman. In: Carl Alexander (Anm. 14), S. 217-228.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


138 Jochen Golz

widersetzte, ihn in Weimar heimisch zu machen; in gleicher Weise reagierten Fanny 
Lewald und Karl Gutzkow. Carl Alexanders Bemühungen, prominente Autoren an 
Weimar zu binden, blieben ohne Erfolg; diese zog es stärker in die neuen Zentren 
der literarischen Kommunikation, nach München oder Berlin.

Die Maßstäbe für ihr literarisches Urteil gewannen Carl Alexander und Walther 
von Goethe aus ihrer Orientierung an der klassischen Tradition, insbesondere an 
Goethes Werk, und an Autoren, die in Goethes Spuren gingen. Unabhängig vonein-
ander wurden sie zu Bewunderern von Adalbert Stifters Nachsommer und zu Le-
sern seines historischen Romans Witiko. Aus diesem Buch leitete Carl Alexander 
ein briefliches Rollenspiel her, in dem er im März 1866 selbst als »Herzog  Wratislaw« 
(bei Stifter »Wladislaw«) unterzeichnet und seinem Freund die Rolle des »Wittiko« 
zuweist, die dieser in seinem Antwortbrief aufnimmt (vgl. S. 251). Derlei Spiele be-
zeugen große Vertrautheit mit Stifters Romanwelt und dem darin waltenden ›sanf-
ten Gesetz‹, das beide zur Maxime ihres Handelns erhoben hatten. Doch indem sie 
sich in die fiktive Stifter-Welt hineinbegaben, nahm auch die Gefahr zu, der realen 
Welt abhandenzukommen.

Ebenso wie Carl Alexander war Walther von Goethe, Schüler Mendelssohns, 
Schumanns und Carl Loewes, der klassisch-romantischen Musiktradition ver-
pflichtet. In Bezug auf das zeitgenössische Musiktheater hielt er es mit der italieni-
schen Spieloper und der Großen Oper in Frankreich und konnte darin auf Carl 
Alexanders Zustimmung rechnen. Im Hinblick auf die ›neudeutsche Schule‹ diffe-
rierten beider Urteile. Während Walther von Goethe der Musik von Liszt und 
Wagner skeptisch gegenüberstand und Liszts »tugendsame[m] Schwiegersohm« 
[sic] mit moralischem Vorbehalt begegnete, sah Carl Alexander in beiden Fällen 
sein Mäzenatentum am rechten Platz; er ergriff Partei für die ›Zukunftsmusik‹ und 
förderte sie uneigennützig. In Walther von Goethes Brief an Carl Alexander vom 
20. Februar 1870 aus Jena heißt es: 

Ew. Königlichen Hoheit freundliche Theilnahme für meine musikalischen Inter-
essen empfinde ich dankbar. Einstweilen mögen die rauschenden Accorde von 
Vater Liszt und seinem tugendsamen Schwiegersohm [sic!], die Fürstlichen Hallen 
durchfluthen! – ich meinerseits verharre indess an den erstarrten Fluthen der Saale
(S. 292 f.)

Carl Alexanders Antwort vom 22. Februar ist maßvoll im Ton, aber deutlich in der 
Sache:

Daß Liszt nicht mehr hier weilt ist Dir bekannt. Ebenso sehr auch daß es, wenn 
keiner Bühne der Welt – doch der weimarischen Pflicht ist das Gute gegenüber 
der Nation zu vertreten, das Beste zu erstreben. Eine wirklich verdienstvolle Sa-
che auszuschließen wäre Pflichtwidrig. Deshalb wurde und wird Wagner ebenso 
wenig von der weimar[ischen] Bühne ausgeschlossen wie ich mich habe abhalten 
laßen Künstler von entgegengesetzten Richtungen, Idealisten wie Realisten (um 
modern zu reden) hierherzurufen. (S. 293 f.)

Dass es Carl Alexander bei allem Enthusiasmus für Liszts idealische Projekte und 
Wagners Opern letztlich an Konsequenz und an finanziellen Mitteln fehlte, Liszt und 
Wagner in Weimar wirklich künstlerisch einzubürgern, steht auf einem anderen Blatt.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


139»Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«  

An diesem Punkt zeigen sich auch die Grenzen von Carl Alexanders realpoli-
tischem Gestaltungsvermögen; er sandte zwar kulturelle Impulse aus, schenkte aber 
deren materieller Absicherung durch eine entsprechende Finanz- und Wirtschafts-
politik des Großherzogtums zu wenig Beachtung. Zuweilen wurde er von seinen 
Ministern regelrecht zur Räson gerufen. Als er zu Beginn der 1860er Jahre mit dem 
Gedanken umging, dem flüchtigen Revolutionär Richard Wagner, dem in Sachsen 
Gefängnishaft drohte, in seinem kleinen Staat Asyl zu gewähren, musste er sich von 
seinem Minister Watzdorf sagen lassen, dass er auf diese Weise einen ernsthaften 
außenpolitischen Konflikt heraufbeschwören würde – woraufhin Carl Alexander 
von seinem Vorhaben abließ.17

In kulturpolitischen Fragen bewies Walther von Goethe Kompetenz und gesun-
den Tatsachensinn, nicht zuletzt auf dem Feld des Theaters, wo er gewisser maßen als 
Carl Alexanders Privat-Dramaturg fungierte. Seine ausführliche brief liche Analyse 
des Dramas Florian Geyer von Wilhelm Genast (Ende Dezember 1856; S.  103-107) 
bezeugt dramatischen Instinkt und waches Urteilsvermögen, folgt aber stets den 
Maßgaben der klassischen Dramaturgie. Bei theaterpraktischen Entscheidungen 
erweist er sich als kluger, durchaus unabhängiger Ratgeber, der auch – entgegen 
seiner sonst geübten Reservatio mentalis – mit seiner Meinung nicht hinter dem 
Berg hält, wenn er etwa im Brief vom 3. Mai 1857 (S. 118 f.) gegen die Ehrung des 
Schauspielers Bogumil Dawison durch Carl Alexander Einspruch erhebt. Einig 
waren sich Fürst und Goethe-Enkel in der Hochschätzung Friedrich Hebbels, des-
sen Werk in ihren Augen eine unmittelbare Fortführung der klassischen Dramatik 
darstellte.

1857 war der Grundstein zum Carl-August-Denkmal auf dem heutigen Platz der 
Demokratie in Weimar gelegt worden, doch erst 1875 erfolgte die festliche Einwei-
hung. Den langen Weg dorthin – über die Bildhauer Ernst Rietschel, Ernst Julius 
Hähnel und Adolf von Donndorf, den intentionalen Wandel von einem Fußgänger-
standbild zum Reitermonument – hat Walther von Goethe als Berater begleitet. In 
Carl Alexanders Vorhaben, das Großherzogliche Museum von dem tschechischen 
Architekten Josef Zitek bauen zu lassen, war er seit dem Frühjahr 1863 eingeweiht. 
Auf kulturpolitische Vorhaben wie die Etablierung der deutschen Schiller-Stiftung18 
oder die Gründung des Allgemeinen Deutschen Musikvereins hat der Goethe-Enkel 
ebenfalls Einfluss genommen. Zur Jahreswende 1869/70 war Walther von Goethe 
von längeren Reisen nach Weimar zurückgekehrt und stand dem Freund wieder zur 
Verfügung. In dessen Brief vom 5. Januar 1870 heißt es:

Sehr willkommen war mir der Beweiß daß Du mir gegenüber Deinen alten und 
wohlbewährten Platz des Rathgebers und Leiters wieder einnimmst – mein gan-
zes Herz dankt Dir dafür nachdem es oft und schmerzlich unsere Trennung und 
im beßonderen die Unterbrechung beklagt die so fühlbahr in solchem Verkehr, 
einem für mich so wichtigen – ja nothwendigen – eingetreten war. (S. 284)

17 Watzdorfs Brief ist zitiert bei Pöthe (Anm. 13), S. 271 f. Watzdorf formulierte unumwun-
den: Carl Alexanders Pflichten für die Kunst beruhten »auf unsichern Annahmen« und 
entbehrten »der festen Basis«.

18 Zu deren Geschichte vgl. Susanne Schwabach-Albrecht: Die deutsche Schillerstiftung 
1909-1945. Frankfurt a. M. 2001.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


140 Jochen Golz

Wenig später wurde Walther von Goethe ins Vertrauen gezogen, als in Jena ein 
neuer Superintendent berufen werden sollte und orthodoxe Kirchenkreise Miss-
trauen gegenüber dem Kandidaten aus Tübingen bekundeten. »Ich könnte«, so ließ 
Carl Alexander am 9. Februar 1870 den Freund wissen, »meine Behörden fragen, 
doch es ist mir gerade an einem rein objectiven, vollkommen unabhängigen Urtheil 
gelegen – und das kann Niemand besser geben als Du« (S. 289).

Von seinem »unabhängigen Urtheil« hat Walther von Goethe außerhalb von 
Kunst und Wissenschaft nur selten Gebrauch gemacht. Freimütig kritisiert er Carl 
Alexanders häufige Abwesenheit von Weimar, was diesem den ambivalenten Bei-
namen ›der Auswärtige‹ eingetragen hatte. Politische Reflexionen allgemeinerer 
Natur finden sich in der Korrespondenz dann, wenn Vorgänge von nationaler oder 
übernationaler Bedeutung ins Blickfeld der Briefschreiber treten. Walther von  Goethes 
politische Haltung ist schwer zu bestimmen. Einerseits bewegten sich seine Gedan-
ken in den Bahnen monarchischer Legitimität, andererseits besaß er Empathie für 
die soziale Lage der Erniedrigten und Beleidigten, setzte sich in Briefen an Carl 
Alexander mehrfach für einzelne Notleidende ein und konnte auf dessen Hilfs-
bereitschaft bauen. Walther von Goethes Fährmann-Erzählungen legen von seiner 
Haltung ebenfalls Zeugnis ab; Wahrnehmung sozialer Konflikte, Mitgefühl und 
persönliche Hilfsbereitschaft in den oberen Schichten der Gesellschaft werden als 
Triebfedern für die Lösung gesellschaftlicher Konflikte angesehen.

Nach allem, was wir wissen, nahm Carl Alexander zum zentralen innenpoliti-
schen Geschehen, der Bismarck’schen Reichseinigungspolitik, zunächst eine eher 
skeptische Haltung ein. Der Grund dafür ist nicht zuletzt in seiner legitimistischen, 
traditionsorientierten Haltung zu suchen, die der historisch gewachsenen Auto-
nomie der deutschen Kleinstaaten hohe Bedeutung beimaß. Erst der deutsch-
franzö sische Krieg bewirkte Carl Alexanders Wandlung zum Reichspatrioten. 
Aufgrund der Verträge des Norddeutschen Bundes musste auch Sachsen-Weimar 
ein Truppenkontingent stellen, an dessen Spitze formal der Großherzog stand. 
Selbst am Kampfgeschehen nicht teilnehmend, bezog er eine Beobachterposition – 
jener ähnlich, die Goethe eingenommen hatte, als er Herzog Carl August auf dem 
Feldzug der Koalitionsarmeen 1792/93 gegen das revolutionäre Frankreich be-
gleiten musste. In seinem Brief vom 15. August 1870 aus Lothringen schreibt Carl 
Alexander: »Ich lese eben Deines Großv[aters] Rhein-Campagne. […] Ich suche 
mich mitten in diesem Getümmel möglichst im Gleichgewicht zu halten und das 
Beste aus dieser Prüfung zu ziehen, Gott gebe uns ein baldiges, frohes Wieder-
sehen!« (S. 301). Ein Zeichen göttlicher Vorsehung erkennt er im Sieg von Sedan 
am 2. September 1870, dem Tag vor Carl Augusts Geburtstag. In seinem Brief vom 
4. September heißt es: »Man steht wie vor den überwältigenden Fingerzeichen 
Gottes: den Hochgebirgen, sprachlos vor solchen beweißen daß allein Seine Hand 
die Blätter des Geschichtsbuchs wendet« (S. 302 f.). Carl Alexanders Glaube an  
das Wirken Gottes in der Geschichte – Zeugnis eines Denkens in der Nachfolge 
Herders und Jean Pauls,19 Zeugnis auch seiner lauteren persönlichen Frömmig-

19 Jean Pauls 1808 entstandener Aufsatz Über den Gott in der Geschichte und im Leben, 
erschienen in den Dämmerungen für Deutschland, nimmt Bezug auf das XV. Buch von 
Herders Ideen zu einer Philosophie der Geschichte der Menschheit (ders.: Sämtliche 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


141»Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«  

keit – bildet gewissermaßen den Cantus firmus seiner Kommentare zu Kriegs-
geschehen und Kaiserproklamation. Am 16. Dezember 1870 rühmt er die »Trauer 
und die Majestät« von Schloss Versailles, fügt aber hinzu, dass die »Lebensfülle« 
des Ortes »etwas Gespensterhaftes« habe, »jetzt besonders wo schwere Leiden ihre 
Opfer, die Verwundeten, unter den prachtvollsten, vergoldeten De[c]ken und zwi-
schen den glänzenden Marmorwänden der königl[ichen] Gemächer betten«. Doch 
die bevorstehende Kaiserproklamation lässt alles »Gespensterhafte« zurücktreten: 
»Gottes Wege sind wunderbar! Was hätte Dein Großvater dazu gesagt!« (S. 306 f.). 
Die Proklamation selbst am 18. Januar 1871, von der in Carl Alexanders Brief vom 
18. und 26. Januar 1871 die Rede ist, erscheint ihm als unwiderlegbarer Beweis, 
»wie jenes thema [das Wirken Gottes in der Geschichte; J. G.] keine bloße Idee, 
daß es Wahrheit ist« (S. 308). Wer so Gott einerseits als Glaubensinstanz, anderer-
seits als großen Alliierten anruft, hat die realen historischen Ursachen der Reichs-
einigung eher als Quantité négligeable angesehen. Aufmerksam hingegen beob-
achtet Carl Alexander die politischen Veränderungen im besiegten Frankreich, 
registriert die aufbrechenden sozialen Unruhen, die in der Pariser Kommune gip-
feln, und nimmt die Folgen der Reichseinigung für Deutschland aus einer an 
 Nietzsches Denken gemahnenden Perspektive wahr; in seinem Brief vom 26. Ja-
nuar heißt es: »Die Wirkung der Thatsachen auf dies immer Illusionsbedürftige 
Volk ist unberechenbar wie das Eingreifen der nunmehr neuen Reichsverhältnisse 
in das deutsche Philisterthum in bürgerlicher, militärischer, politischer Hinsicht« 
(S. 309). Aus der Sicht von Carl Alexander sind die politischen Konflikte in Frank-
reich Ausdruck einer gesellschaftlichen Anarchie – geschuldet auch dem parla-
mentarischen System –, zu deren Aufhebung es eines starken Monarchen bedurft 
hätte. Der Brief an  Walther von Goethe vom 14. Februar 1871 enthält den Satz: 
»Wie ich mich nach ausgleichendem, ausgeglichenem Wirken sehne begreift nur 
der welcher, wie ich, bis zum Ekel von dieser Zerstörung die mich umgiebt, ge-
trieben wird, Zer störung und Unordnung!«. Daran schließt sich der Wunsch an, 
der seit dem Herbst 1870 immer wieder laut wird: »Gott gebe uns bald Frieden« 
(S. 311). Aus der Beob achterperspektive des Badeortes Ostende lässt Carl Alex-
ander die historischen Ereignisse noch einmal Revue passieren. In seinem Brief an 
Walther von Goethe vom 5. August 1871 heißt es: »Ich lebe in der Vergangenheit 
wie in der Gegenwart, denn die größten Erinnerungen die unsterblich sich an das 
vergangene Jahr knüpfen laßen mich ein Doppeldasein führen« (S. 314). Mit der 
Wendung vom »Dop peldasein« charakterisiert Carl Alexander – unabhängig von 
der konkreten histo rischen Situation, der sie entsprungen ist – seine existenzielle 
Situation überhaupt.

Dem Reichspatriotismus seines Fürsten sekundiert Walther von Goethe in seinen 
Briefen. Am 24. August 1870 spricht er von unseren »herrlichen Truppen« (S. 302) 
und am 9. Dezember münden seine Reflexionen über »Vaterland« und »Deutsches 
Vaterland« in den Satz: »Was einte denn jetzt, was stärkte denn jetzt, was führte 

Werke. Hrsg. von Norbert Miller. Bd. 5. München 1963, S. 921-936). Möglicherweise 
hatte Carl Alexander Kenntnis von Christian Carl Josias von Bunsens Werk Gott in der 
Geschichte oder der Fortschritt des Glaubens an eine sittliche Weltordnung. In sechs 
Bänden. Leipzig 1857-1858.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


142 Jochen Golz

zum Siege, wenn nicht eben Dieses!« (S. 305). Die Sehnsucht nach Frieden teilt der 
Goethe-Enkel mit seinem Fürsten, doch während dieser der politischen Gesamt-
situation zumindest partiell Verständnis entgegenbringt, ist davon bei Walther von 
Goethe in seinen Briefen nur wenig wahrzunehmen. Aus der Ferne erscheinen ihm, 
wie sein Brief vom 8. Februar 1871 erkennen lässt, die politischen Unruhen in 
Frankreich – darin seinem Großvater nicht ganz fern – als Manipulationen einer 
leicht verführbaren Menge durch aufrührerische Geister:

Friede! – wie werden wir doch jubeln, wenn er da ist. 
Nun aber kocht und gährt es schon wieder und die verhängnißvollen Waffen 
bewegen, erregen, die Seelen, der Täuschungsbedürftigsten unter allen Nationen. 
(S. 310)

Wenngleich der Goethe-Enkel hier auf die briefliche Bemerkung Carl Alexanders 
über das »immer illusionsbedürftige Volk« der Franzosen rekurriert, so ist doch  
zu bemerken, dass Carl Alexanders spätere Urteile über die Franzosen (z. B. im 
Brief vom 24. 8. 1883; vgl. S. 423) zunehmend sachlich-neutralen Charakter anneh-
men und von nationalistischen oder gar chauvinistischen Bekundungen frei sind. 
Von den Leiden und Schrecken im Gefolge von Kriegen zeigt er sich schon in seinen 
Briefen aus Frankreich nicht unberührt. Den russisch-türkischen Krieg kommen-
tiert er in seinem Brief vom 13. Oktober 1877: »Man schämt sich übrigens der 
eignen Leiden neben denen zu gedenken, welche aus den Kriegslanden in immer 
erschreckenderer Weise zu uns herüber tönen« (S. 361). Ein säbelrasselnder Patriot 
war Carl Alexander nicht.

Einig waren sich beide Briefpartner in der Auffassung, dass Fürstenherrschaft – 
nicht mehr im Sinne strikten Gottesgnadentums, wohl aber im Sinne einer durch 
Friedensstiftung und sozialen Ausgleich legitimierten, durch Tradition beglaubigten 
monarchischen Ordnung – politische Stabilität und soziale Harmonie garantieren 
müsse. Ein solches Denken wirkte in ihr alltägliches Miteinander hinein. Jeder 
Geburts tag in der Fürstenfamilie, jedes traurige oder freudige Ereignis wurde von 
Walther von Goethe mit einem zeremoniösen Schreiben bedacht. Doch auch Carl 
Alexander legte Wert auf einen engen Kontakt zu den Goethe-Nachkommen. 
 Walther wurde in Privatissima der Familie eingeweiht, bevor diese an die Öffent-
lichkeit gelangten; am Heiligen Abend war er nicht selten Gast in der Familie Carl 
Alexanders und dieser bezog in seine Korrespondenz Mutter und Tante der Goethe- 
Enkel ein. Sein Kondolenzbrief zum Tod Ottilie von Goethes (S. 318 f.) ist ein Zeug-
nis schöner Menschlichkeit.

Ein Leben im Zeichen Goethes war für Carl Alexander kein Lippenbekenntnis. 
»Meine inneren Hülfen«, so heißt es im Brief vom 26. August 1884, »bestehen in 
Gottvertrauen, also Gebet, und in der Vervollkommnungsarbeit an mir selbst wie 
Dein Großvater sie mir lehrt« (S. 435). Seine Goethe-Lektüre nahm einerseits die 
Funktion einer quasireligiösen Meditation ein, gab andererseits das Maß praktischen 
Lebensvollzugs. Richtiges Arbeiten, so schreibt er am 1. Oktober 1884, die Lektüre 
von Briefen Goethes resümierend, bestünde »in dem immer auf das Ganze ge-
richteten Strebens wie harmonischen Durchführens […]. An solcher Leitung suche 
ich die Arbeiten für den Winter vorzubereiten und zu chematisiren« (S. 441). Eine 
Ausgabe von Goethes Gedichten – Geschenk seines Freundes Walther – begleitete 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


143»Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«  

Carl Alexander auf allen Reisen; seine Kenntnis auch entlegener Goethe-Stellen ist 
erstaunlich.

Das Haus am Frauenplan blieb für Carl Alexander Ort der Erinnerung an eine 
glückliche Kindheit, wurde zusehends auch symbolischer Ort einer großen kultu-
rellen Tradition. Mit gespanntem Interesse wird der junge Erbgroßherzog 1842 die 
Absichten des Deutschen Bundes verfolgt haben, das Haus und die Sammlungen 
Goethes den Enkeln abzukaufen und eine Nationalstiftung zu errichten. Soweit wir 
wissen – bis 1853 ist die Korrespondenz sehr lückenhaft überliefert –, hat Carl 
Alexander nur in einem Brief vom 25. August 1845 (S. 79-81) auf diese Pläne Bezug 
genommen, darin seine Vermittlerrolle angeboten und den Freund von seiner ab-
lehnenden Haltung abzubringen versucht; dessen Antwort kennen wir nicht. Ob 
der Verkauf an den Deutschen Bund damals die bessere Variante gewesen wäre, 
kann im Reich des Hypothetischen belassen werden.20 Unbillig aber ist der Vor-
wurf, Goethes Enkel hätten eine große Chance vertan. Ihre Verantwortung für das 
Haus am Frauenplan haben sie stets mit hohem Pflichtbewusstsein wahrgenommen. 
»Den ganzen Tag sehr beschäftigt, in allen Räumen des Goethe’schen Hauses ord-
nend, bessernd« (S. 215), so beschreibt Walther von Goethe 1863 seine Situation. 
Dem Ordnungssinn des Freundes stellt Carl Alexanders Brief vom 23. Dezember 
1874 ein gültiges Zeugnis aus: »Die musterhafte Ordnung und Reinlichkeit des 
Hauses ist Zeuge von der Treue der Ueberwachung desselben« (S. 334). Er hat Wal-
ther von Goethe gewiss aus dem Herzen gesprochen, als er ihm am 1. Juli 1883 aus 
Schloss Raçot schrieb, das zu den Heinrichauer Besitzungen der Großherzogin So-
phie gehörte: »Du kennst und theilst mein Bedürfniß das Ererbte zu erhalten, das 
Erlebte zu achten, das Geliebte zu pflegen, das Vorgefundene fortzusetzen« (S. 419). 
Dieser Satz liest sich wie eine Präambel zu Walther von Goethes Testament.

Das landläufige Urteil, die Enkel hätten Goethes Wohnhaus vollständig vor der 
Öffentlichkeit abgeschirmt, bedarf der Relativierung. Im Jubiläumsjahr 1849 
wurde das Haus geschmückt und einige Tage lang für Besucher geöffnet. In den 
Jahrzehnten danach haben die Enkel in der Regel den Wünschen des Großherzogs-
paars und seiner Gäste nach einem Besuch des Hauses entsprochen, haben ge-
legentlich auch anderen Interessierten ihr Entgegenkommen erwiesen. So dankt 
Carl Alexander am 28. Oktober 1879 ausdrücklich den Enkeln, weil sie »der da-
selbst tagenden Lehrerversammlung« (S. 372) Zutritt zum Haus gewährt hatten. 
Bedenkt man den damaligen baulichen Zustand des Hauses, so war die Abwehr 
von Goethe-Touristen unter konservatorischem Aspekt keineswegs unbegründet. 
Walther von Goethe – häufig von asthmatischen Anfällen geplagt, im Juli 1880 das 
Mansardengeschoss, in dem er wohnte, als »Bratröhre« (S. 385) apostrophierend – 
hat die Sorge um das »alte Zauberhaus am Goetheplatz« (S. 394) mit zunehmen-
dem Alter als starke Belastung empfunden. Wechselweise porträtiert er sich humorig 
als »alte Fledermaus aus dem Goethe-Winkel« (S. 377) oder als »Wächter, Hüther, – 
und Stationsbeamter!«, den sein »Posten« zum Ausharren zwinge (S. 399). Zuwei-

20 Vgl. dazu Paul Kahl: Das Scheitern der »immerwährenden Nationalstiftung« in Weimar 
und die Gründung des Goethe-Nationalmuseums. In: Das Zeitalter der Enkel. Kultur-
politik und Klassikrezeption unter Carl Alexander. Hrsg. von Hellmut Th. Seemann u. 
Thorsten Valk. Göttingen 2010, S. 250-266.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


144 Jochen Golz

len nur gibt er, so im Brief vom 23. Oktober 1883, seine wahre Befindlichkeit zu 
erkennen: 

Von Geschäften bin ich beunruhigt, in denselben aber nicht gefördert! – 
ich aber kann nicht viel mehr leisten. – 
Meine Einsamkeit ist tragisch! 
(S. 427)

Einer relativierenden Korrektur bedarf ebenso die Auffassung, die Goethe-Enkel 
hätten Wissenschaftlern den Zugang zu Goethes handschriftlichem Nachlass prin-
zipiell verweigert. Ihre Auseinandersetzung mit dem Vollstrecker von Goethes 
Testament, dem Kanzler von Müller, ist von Wolfgang Vulpius dargestellt wor-
den.21 Müllers problematischer Umgang mit Goethes Nachlass war für die Enkel 
ein Warnsignal, das sie zu Vorsicht veranlasste. So haben sie darauf bestanden, als 
Rechtsinhaber von geplanten Editionen rechtzeitig informiert zu werden. Sie seien, 
so im Brief vom 11. August 1873 zu lesen, von der Veröffentlichung des Briefwech-
sels zwischen Carl August und Goethe »überrascht« gewesen, »da solche ganz 
ohne unsere Genehmigung geschehen« (S. 323). 1874/75 wurde mit Kenntnis und 
Billigung des Großherzogs die Publikation des Briefwechsels zwischen Goethe und 
Carl Alexanders Erzieher Soret vorbereitet. Diesmal wurde im Brief vom 21. Juli 
1875 nur bedauert, dass die Edition – in der vor allem naturwissenschaftliche The-
men zur Sprache kamen – nicht »eingereiht« wurde »in unseren größeren, unter 
Redaction von Professor Bratranek begonnenen und noch weiter fortzuführenden 
naturwissenschaftlichen Cyclus« (S. 342). Franz Thomas Bratranek, Universitäts-
professor in Krakau, genoss das Vertrauen der Goethe-Enkel und durfte Schriften 
Goethes zur Naturwissenschaft aus dessen Nachlass herausgeben. Im selben Brief 
wurde ein weiterer Einwand formuliert, auch dieser nach modernen urheberrecht-
lichen Gesichtspunkten durchaus einzusehen: 

Selbstverständlich müssen wir uns jedoch vorbehalten, die etwa in unserem Be-
sitze befindlichen Briefe an geeigneter Stelle unsererseits zu publiciren. Noch 
müßten Ew. Königliche Hoheit die Gnade für uns haben, uns sicher zu stellen, 
daß die zu druckenden Briefe auch nichts für das Andenken anderer, dem Groß-
vater nahestehenden Personen, Verletzendes enthalten. (S. 342) 

Carl Alexander hätte ebenfalls Grund gehabt, auf korrekter Information zu beste-
hen, so im Jahr 1875, als ihn am 30. April Walther von Goethe im Auftrag der 
Familien Schiller und Goethe von der Absicht unterrichtete, den handschriftlichen 
Briefwechsel der Dichter der Königlichen Bibliothek in Berlin zum Kauf anzu-
bieten. Carl Alexander reagierte am 7. Mai nobel und verständnisvoll (vgl. S. 337 f.); 
zum Glück war dem Verkaufsvorhaben kein Erfolg beschieden, so dass diese Kor-
respondenz am Ende ihren Weg ins Goethe- und Schiller-Archiv nehmen konnte.

Am 4. Januar 1881 unterrichtete Carl Alexander Walther von Goethe von seiner 
Entscheidung, gemäß einem Wunsch von Otto Volger, »Obmann« des Freien Deut-
schen Hochstifts in Frankfurt a. M., das Protektorat über das Hochstift und das 

21 Wolfgang Vulpius: Walther Wolfgang von Goethe und der Nachlaß seines Großvaters. 
Weimar 1963; hier S. 109 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


145»Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«  

diesem angegliederte Elternhaus Goethes zu übernehmen; seit 1881 firmierte der 
Großherzog als »Hoher Beschützer« des Hochstifts, die Goethe-Enkel, die zu 
 Volger ein gutes Verhältnis hatten, als dessen »Pfleger«. Als Volger sich im Januar 
1881 zu Gesprächen mit dem Großherzog in Weimar aufhielt, bat Carl Alexander  
seinen Freund Walther, den Gast aus Frankfurt im Haus am Frauenplan zu empfan-
gen (siehe S. 388). Was sich zunächst als eher formale Aufgabe des Großherzogs 
darstellte, erwies sich in der Folge als erster Schritt in viel weiter reichenden Plänen 
Volgers, bei deren Abwägung Walther von Goethe als Berater hinzugezogen wurde. 
Man darf annehmen, dass bei diesen Unterredungen über den Status des Hochstifts 
auch die Zukunft des Goethehauses am Frauenplan zur Sprache gekommen ist. 
Volger hatte die Absicht, das Weimarer Goethehaus dem Hochstift strukturell an-
zuschließen, drang aber damit bei Carl Alexander nicht durch. Er gedenke, so in 
seinem Brief vom 22. Februar 1882 an Walther von Goethe, sich »zunächst gänz-
lich ›abwartend‹ zu verhalten« (S. 407).22 Möglicherweise hat Walther von Goethe 
im Vollzug dieser Gespräche bereits sein Testament disponiert.

Wenn er in diesem Testament, in seiner gültigen Fassung auf den 24. September 
1883 datiert und in der Edition des Briefwechsels abgedruckt, Großherzogin 
 Sophie zur »Erbin des von Goetheischen Familien-Archives« erklärt und dies als 
»Beweis tiefempfundenen, weil tief begründeten Vertrauens« (S. 474 f.) deutet, so 
kann dieses Vertrauen in gleicher Weise für Carl Alexander in Anspruch genommen 
werden. Das Jahr 1885, Walther von Goethes Todesjahr, erweist sich im Rückblick 
als ein Glücksjahr für Weimars große kulturelle Tradition. Es ist das Geburtsjahr 
des Goethe-Archivs, des Goethe-Nationalmuseums und ihrer bald weltweit agie-
renden Förderinstitution, der Goethe-Gesellschaft. Carl Alexander hat mit dem 
Gedanken gespielt, ein »Portrait« seines Freundes zu verfassen, doch es blieb bei 
diesem Vorsatz. Was er in solchem Zusammenhang Jenny von Gustedt brieflich am 
26. April 1890 anvertraut hat, besitzt das Signum des Authentischen:

Und Walter Goethe, mein Freund Walter, wo bleibt sein Portrait, seine Bio graphie, 
die ihn darstellt, so wie er war! Das schmerzt mich, denn ich empfinde es als eine 
Ungerechtigkeit und Undankbarkeit, daß die großen Eigenschaften dieser edlen 
Seele nicht in der Öffentlichkeit bekannt werden … Dürfte ich selbst zur Feder 
greifen? Um Walter richtig zu beurteilen, muß man mit ihm vertraut gewesen 
sein, es genügte nicht, ihn zu sehen oder auch nur mit ihm zu verkehren. Er zeigte 
sich nur in der Intimität, und ich darf wohl sagen, daß ich zu denen gehörte, die 
ihm am nächsten standen […].23

22 Zum Vorgang insgesamt vgl. Fritz Adler: Das Freie Deutsche Hochstift. Seine  Geschichte. 
Erster Teil. 1859-1885. Frankfurt a. M. 1959; hier S. 153-190. Außerdem Joachim Seng: 
Goethe-Enthusiasmus und Bürgersinn. Das Freie Deutsche Hochstift – Frankfurter 
Goethe-Museum 1881-1960. Göttingen 2009; hier S. 40 f.

23 Zit. nach Lily Braun: Gesammelte Werke. Bd. 1. Berlin o. J., S. 423.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Dieter Lamping

Kafka und Goethe .  
Die Geschichte einer Entfernung*

Für Jürgen Born

1.

Franz Kafka war ein großer Goethe-Leser.1 Er hat mehr Bücher von Goethe als 
von jedem anderen Autor besessen und er hat, zumindest eine Zeit lang, auch mehr 
von ihm als von jedem anderen gelesen.2 Keinen, Gustave Flaubert vielleicht ausge-
nommen, hat er höher geschätzt. Keiner scheint ihn auch länger und tiefer beschäf-
tigt zu haben. Allerdings war Kafka ein stiller Goethe-Leser. Er hat nichts über ihn 
geschrieben, das für ein Publikum bestimmt war. Es gibt von ihm keinen Essay über 
Goethe – nur den Plan für einen –, auch keine Erzählung und keinen Roman, die 
sich deutlich erkennbar auf ihn beziehen würden. 

Diese verschwiegene Verehrung ist ungewöhnlich für Schriftsteller. In der Regel 
ist aus ihrem Werk leicht zu rekonstruieren, an welchen literarischen Vorbildern sie 
sich orientiert haben. Bei Kafka ist das ungleich schwerer auszumachen. Er hat 
keine poetologischen Texte veröffentlicht; seine Lektüren sind fast nur aus seinen 
Tagebüchern und Briefen zu ermitteln. Warum er sich nicht als Leser Goethes zu 
erkennen gegeben hat, ist gleichfalls aus verschiedenen Äußerungen bloß zu er-
schließen. Gleichwohl ist das nach außen hin verborgene Verhältnis zu Goethe für 
Kafkas literarische Existenz von außerordentlicher Bedeutung gewesen. Allerdings 
ist es, wie so vieles bei Kafka, schwierig, und seine Geschichte ist die einer Entfer-
nung nach anfänglich großer Nähe. Wie so oft, nicht nur bei Kafka, war die Ent-
fernung zugleich eine Befreiung. Der Schlüssel zu der wechselvollen Geschichte ist 
Kafkas Weimarer Reise im Sommer 1912. 

* Dieser Aufsatz stellt die überarbeitete Fassung eines Vortrags dar, der vor der Goethe- 
Gesellschaft in Weimar, den Goethe-Gesellschaften Oldenburg und Bonn sowie an den 
Universitäten Koblenz und Rom (Tor Vergata) gehalten wurde.

1 In der Forschung ist das nicht unbemerkt geblieben. Vgl. dazu exemplarisch Ekkehard 
W. Haring: Leben und Persönlichkeit. In: Manfred Engel, Bernd Auerochs (Hrsg.): 
 Kafka-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart 2010, S. 1-28; hier S. 14; außerdem 
Dieter Lamping: Kafkas Lektüren. In: ebd., S. 29-37; hier S. 33 f., sowie Hartmut Binder: 
Selbstfindungsprozesse. Kafkas Verständnis anderer Schriftsteller. In: Wilhelm Emrich, 
Bernd Goldmann (Hrsg.): Franz Kafka. Symposium 1983. Mainz 1985, S. 215-256.

2 Zum Goethe-Bestand in Kafkas Bibliothek vgl. Jürgen Born: Kafkas Bibliothek. Ein be-
schreibendes Verzeichnis. Mit einem Index aller in Kafkas Schriften erwähnten Bücher, 
Zeitschriften und Zeitschriftenbeiträge. Zusammengestellt unter Mitarbeit von Michael 
Antreter, Waltraud John u. Jon Sheperd. Frankfurt a. M. 1990. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


147Kafka und Goethe 

2.

Am 29. Juni 1912, einem Samstag, kamen Franz Kafka und Max Brod abends in 
Weimar an. Nachdem die leidenschaftlichen Schwimmer vergeblich versucht hat-
ten, noch in eine Badeanstalt eingelassen zu werden, bezogen sie ihr Zimmer im 
Hotel Chemnitius in der Gellertstraße. Danach machten sie sich auf den Weg. 
»Nachts noch vor das Goethehaus«,3 schrieb Brod einsilbig in sein Reisetagebuch. 
Kafkas Eintrag ist ausführlicher:

Gang in der Nacht zum Goethehaus. Sofortiges Erkennen. Gelbbraune Farbe des 
Ganzen. Fühlbare Beteiligung unseres ganzen Vorlebens an dem augenblicklichen 
Eindruck. Das Dunkel der Fenster der unbewohnten Zimmer. Die helle Juno-
büste. Anrühren der Mauer. Ein wenig herabgelassene weiße Rouleaux in allen 
Zimmern. Vierzehn Gassenfenster. Die vorgehängte Kette. Kein Bild gibt das 
Ganze wieder. Der unebene Platz, der Brunnen, die dem ansteigenden Platz fol-
gende gebrochene Baulinie des Hauses. Die dunklen, etwas länglichen Fenster in 
das Braungelbe eingelegt. Das auch an und für sich auffallendste bürgerliche 
Wohnhaus in Weimar.4

Die Szene ist zunächst nichts Besonderes. Noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
dürften ungezählte Besucher, so oder ähnlich, an Goethes Stelle seinem Haus am 
Frauenplan ihre Aufwartung gemacht haben. Besonders an der Aufzeichnung Kaf-
kas allerdings ist die Genauigkeit, mit der er seine Eindrücke wiedergibt. Er ist, für 
einen Augenblick, ergriffen und lässt sich doch von seiner Ergriffenheit nicht blen-
den. Nichts soll seiner Aufmerksamkeit entgehen. Er zählt die »Gassenfenster«, 
berührt die Mauern und folgt der »Baulinie« des Hauses. Er ist offenbar ein Be-
obachter, einer, der genau hinsieht, beteiligt und unbeteiligt zugleich. Franz Kafkas 
erster Gang zum Haus am Frauenplan verrät manches über die Goethe-Verehrung 
seiner Zeit, noch mehr verrät er über ihn und sein Verhältnis zu Goethe. Das gilt für 
seinen ganzen Aufenthalt in Weimar.

3.

Am Sonntag machten sich Kafka und Brod erst zum Schiller-, dann zum Goethe-
haus auf, zu dem sie nun über Tag auch Zutritt hatten. Kaum dass sie es betreten 
hatten, wurde Kafkas Aufmerksamkeit aber bereits abgezogen:

Schon als wir im Treppenhaus unten saßen, lief sie mit ihrer kleinen Schwester 
an uns vorüber. Der Gipsabguß eines Windspiels, der unten im Treppenhaus steht, 
gehört in meiner Erinnerung mit zu diesem Laufen. Dann sahn wir sie wieder im 
Junozimmer, dann beim Anblick aus dem Gartenzimmer. Ihre Schritte und ihre 
Stimme glaubte ich noch öfters zu hören. Zwei Nelken durch das Balkongelän-
der gereicht.5 

3 Max Brod und Franz Kafka. Eine Freundschaft. Bd. 1: Reiseaufzeichnungen. Hrsg. unter 
Mitarbeit von Hannelore Rodlauer von Malcolm Pasley. Frankfurt a. M. 1987, S. 225.

4 Franz Kafka: Tagebücher 1910-1923. Hrsg. von Max Brod. Frankfurt a. M. 1951, S. 653.
5 Ebd., S. 654. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


148 Dieter Lamping

Es war ein junges Mädchen, das Kafkas Aufmerksamkeit auf sich zog: die sechzehn-
jährige Margarete Kirchner, genannt Grete. Ihr Vater war der Hausmeister des 
Goethehauses. Kafka ist sofort fasziniert von ihr. Auch vom Garten aus ließ er sie 
nicht aus den Augen:

Man sieht sie oben auf einem Balkon. Sie kommt herunter, später erst, mit einem 
jungen Mann. Ich danke im Vorübergehn dafür, daß sie uns auf den Garten auf-
merksam gemacht hat. Wir gehn aber noch nicht weg. Die Mutter kommt, es 
entsteht Verkehr im Garten. Sie steht bei einem Rosenstrauch. Ich gehe, von Max 
gestoßen, hin, erfahre von dem Ausflug nach Tiefurt. Ich werde auch hingehn.6 

Der Ausflug am Nachmittag nach Tiefurt sorgte offenbar für Vertrauen. Die Be-
kanntschaft mit der Familie Kirchner verschaffte Kafka und Brod ein seltenes Pri-
vileg: Sie konnten auch außerhalb der Öffnungszeiten Goethes Haus und Garten 
betreten. Kafka machte von dieser Gelegenheit regen Gebrauch. In der kommenden 
Woche fand er sich jeden Tag am Frauenplan ein. Es war allerdings nicht allein das 
Haus, das ihn anzog. »Kafka«, notierte Brod in sein Tagebuch, »kokettiert erfolg-
reich mit der schönen Tochter des Hausmeisters. Deshalb also«, fügte er mild- 
ironisch hinzu, »hat man sich jahrelang an diesen Ort gewünscht«.7

Der verliebte Kafka, immerhin dreizehn Jahre älter als das junge Mädchen, das 
offenbar noch zur Schule ging, benahm sich in der Folge etwas tollpatschig. Beim 
Abendessen am Donnerstag sprang er plötzlich auf: »Ich laufe vom Tisch weg, weil 
ich sie zu sehen glaubte. Täuschung. Dann alle vors Goethehaus. Sie gegrüßt«.8 Am 
Sonntag passte er sie in der Seifengasse ab und beobachtete, wie sie mit einem »jun-
gen Mann mehr feindlich als freundlich« sprach, von ihm wegrannte, dann von 
ihm »verfolgt« wurde,9 sich umdrehte und zu ihm zurücklief – ein slapstickartiges 
Hin und Her. So könnte eine reigenartige Liebeskomödie etwa in der Art Arthur 
Schnitzlers beginnen – mit einem Mann, der unglücklich in ein jüngeres Mädchen 
verliebt ist, das genauso unglücklich in einen anderen jungen Mann verliebt ist. 
Aber eine Liebeskomödie gibt es bei Kafka nicht, und es gibt sie auch nicht mit 
Kafka. Am Mittwoch, dem 3. Juli, ging er wieder ins Goethehaus:

Es soll im Garten photographiert werden. Sie ist nicht zu sehn, ich darf sie dann 
holen. Sie ist immer ganz zittrig von Bewegung, bewegt sich aber erst, wenn man 
zu ihr spricht. Es wird photographiert. Wir zwei auf der Bank. Max zeigt dem 
Mann, wie es zu machen ist. Sie gibt mir ein Rendezvous für den nächsten Tag.10 

Kafka schöpfte nun Hoffnung, ließ sich am nächsten Tag das Rendezvous vorsichts-
halber gleich zweimal bestätigen: »›Auch bei Regen?‹ ›Ja‹«.11 Doch zur verabrede-
ten Stunde wartete er vergeblich: »Sie kam nicht zum Rendezvous«.12 Er stellte sie 
am nächsten Tag, dem Freitag, zur Rede und erhielt nur Ausflüchte zur Antwort. 

 6 Ebd.
 7 Pasley (Anm. 3), S. 226.
 8 Brod (Anm. 4), S. 659.
 9 Ebd., S. 655 f.
10 Ebd., S. 657.
11 Ebd., S. 659.
12 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


149Kafka und Goethe 

Wieder verabredeten sie sich: »Morgen um elf vor dem Goethehaus«,13 und an 
diesem Samstag trafen sie sich tatsächlich zu einem Spaziergang, doch da schien 
schon alles vorbei zu sein:

Einstündiger Spaziergang mit Grete. Sie kommt scheinbar im Einverständnis 
mit ihrer Mutter, mit der sie noch von der Gasse aus durchs Fenster spricht. 
Rosa Kleid, mein Herzchen. Unruhe wegen des großen Balles am Abend. Ohne 
jede Beziehung zu ihr gewesen. Abgerissenes, immer wieder angefangenes Ge-
spräch. Einmal besonders rasches, dann wieder besonders langsames Gehen. 
An strengung, um keinen Preis deutlich werden zu lassen, wie wir mit keinem 
Fädchen zusammenhängen. Was treibt uns gemeinsam durch den Park? Nur 
mein Trotz?14 

Noch am selben Tag sah Kafka das Fräulein Kirchner, das offensichtlich Liebes-
kummer hatte, ein letztes Mal:

Besuch bei Grete. Sie steht vor der ein wenig geöffneten Küchentür in dem lange 
vorher gepriesenen Ballkleid, das gar nicht so schön ist wie ihr gewöhnliches. 
Schwer verweinte Augen, offenbar wegen ihres Haupttänzers, der ihr schon 
überhaupt viel Sorgen gemacht hat. Ich verabschiede mich für immer. Sie weiß es 
nicht, und wenn sie es wüßte, läge ihr auch nichts daran.15

4.

Kafkas Verliebtheit hat das Weimarer Besuchsprogramm, das er und Brod geplant 
hatten, wohl gestört, aber keineswegs zunichtegemacht. Von Samstag bis Samstag 
besichtigten sie, was es in Weimar zu sehen gab und gibt. Im Goethe- und im Schil-
lerhaus interessierten sie sich besonders für die Arbeitszimmer. Mit dem Blick des 
Kenners, der etwas Vergleichbares nicht besaß, rezensierte Kafka Schillers Haus: 
»Gute Anlage einer Schriftstellerwohnung. Wartezimmer, Empfangszimmer, Schreib-
zimmer, Schlafalkoven«.16 

Am Freitag und am Samstag suchten sie vermutlich auf Brods Wunsch hin zwei 
in Weimar ansässige Autoren der älteren Generation auf: Paul Ernst und Johannes 
Schlaf. Am Donnerstag trafen sie sich außerdem mit dem jungen expressio-
nistischen Schriftsteller Kurt Hiller und dessen Mutter, von denen Brod bald ge-
nervt war. Als Kafka und Brod Donnerstagabend mit den beiden vor dem Goethe-
haus standen, hielt Hiller offenbar eine Rede gegen Goethe: eine »blöde pietätlose 
Rede«, wie Brod fand.17 Noch mehr strapazierte ihn Hillers Mutter, die »Mama«, 
»die sehr resolut jüdisch ist wie meine Mama, dabei unverschämt literarisch«.18 
Am Freitag erklärte sie Brod, dass sie in der Zeitung »keine Politik« lesen wolle: 

13 Ebd., S. 661.
14 Ebd., S. 663.
15 Ebd.
16 Ebd., S. 654.
17 Pasley (Anm. 3), S. 233.
18 Ebd., S. 234.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


150 Dieter Lamping

»Sie liest die Zeitung ausführlich, weil das zur Bildung gehört«. Brods Kommentar 
über die Ansichten der Frau Hiller war ebenso knapp wie respektlos: »Urblöd«.19 

Die Verabredungen mit anderen Schriftstellern waren kein Zufall. Kafka und 
Brod kamen beide als Autoren nach Weimar; sie waren gewissermaßen auf Ge-
schäftsreise. Die Tage vorher waren sie in Leipzig gewesen, offenbar auf Betreiben 
Brods, der einen neuen Verlag suchte. Sie trafen Ernst Rowohlt, mit dem Brod Ver-
handlungen aufnahm, die am Ende erfolgreich waren. 1913 erschien Die Höhe des 
Gefühls, sein erster Roman in Rowohlts Verlag, den allerdings inzwischen schon 
sein Lektor Kurt Wolff gekauft hatte. Den Weimarer Aufenthalt nutzte Brod noch, 
um in Jena mit Eugen Diederichs Gespräche zu führen, erkannte in ihm aber sofort 
einen Antisemiten.20

Brod hatte den Kontakt zu Rowohlt nicht nur für sich hergestellt: »[…] längst«, 
erinnert er sich in seiner Kafka-Biografie, »brannte in mir der heiße Wunsch, ein 
Buch meines Freundes gedruckt zu sehen«.21 Von dem Gespräch mit dem Verleger 
war Kafka überrascht: »Rowohlt«, schrieb er etwas ungläubig in sein Tagebuch, 
»will ziemlich ernsthaft ein Buch von mir«.22 Rowohlt verabredete tatsächlich 
nicht nur mit Brod, sondern auch mit Kafka ein Buch. So wurden sie beide Autoren 
erst des Rowohlt, dann des Kurt Wolff Verlags. Für Kafka, anders als für den längst 
bekannten Brod, bedeutete das einen Sprung in seiner Schriftstellerkarriere. Er 
hatte seit 1909 veröffentlicht, allerdings immer nur zögerlich, meist auf Drängen 
Brods, immer auch nur wenig, insgesamt gerade einmal drei kurze Prosastücke und 
eine Rezension. Nun erst, nach dem Angebot Rowohlts, konnte er sich als Schrift-
steller fühlen. In diesem Gefühl ist er nach Weimar gereist.

5.

Wenn Kafka beim Anblick des Goethehauses schreibt: »Fühlbare Beteiligung unse-
res ganzen Vorlebens an dem augenblicklichen Eindruck«, hat er kaum übertrie-
ben. Seine umfangreiche Goethe-Lektüre reichte tatsächlich weit zurück, bis in 
seine Schulzeit. Trotz seiner Sparsamkeit hatte er verschiedene Werke Goethes er-
worben, unter anderem die sechsbändige im Insel Verlag erschienene Ausgabe Der 
junge Goethe.23 Durch Aufzeichnungen dokumentiert ist neben der Lektüre der 
Tagebücher und Briefe insbesondere die Lektüre der Gedichte und Epen wie Her-
mann und Dorothea, der Romane, zumal des Werther, der Iphigenie, des Faust und 
von Dichtung und Wahrheit. Nach Max Brod ist der von Kafka am häufigsten in 
Briefen oder Tagebuch-Aufzeichnungen erwähnte Autor tatsächlich Goethe.

Schon im Juli 1902, gerade 19 Jahre alt, tauschte Kafka sich in Briefen mit sei-
nem Jugendfreund Oskar Pollak über Goethe aus. Bald allerdings wurde Brod zu 
jenem Freund, mit dem er immer wieder über Goethe sprach und korrespondierte. 
Sie entwickelten dabei ihren eigenen Code. Aus Berlin schickte Kafka Ende 1910 

19 Ebd., S. 236.
20 Vgl. ebd., S. 231.
21 Max Brod: Über Franz Kafka. Frankfurt a. M. 1976, S. 110. 
22 Brod (Anm. 4), S. 652.
23 Vgl. dazu im Einzelnen Born (Anm. 2).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


151Kafka und Goethe 

Brod beziehungsreich eine Ansichtskarte des Goethe’schen Arbeitszimmers (im 
Frankfurter Goethe-Haus) und bemerkte: »Ein gut eingerichtetes Schreib zimmer«.24 
Das hatten sie beide nicht, die sie schon Autoren waren und doch noch bei ihren 
Eltern wohnten. Ein anderes Mal schrieb er Brod, unter Anspielung auf eine Situa-
tion, die offenbar Verstimmung verursacht hatte, scherzhaft: »Das hätte Goethe nie 
gemacht«.25 Die Bemerkung lässt darauf schließen, dass Goethe beiden inzwischen 
auch moralisch ein Vorbild war. 

Das Jahr der intensivsten Lektüre war 1912. Zur Vorbereitung der Weimarer 
Reise las Kafka Tagebücher und Briefe Goethes, auch Biedermanns Gespräche mit 
Goethe und immer wieder Gedichte, die er zu rezitieren versuchte: »[…] ich lese 
Sätze Goethes, als liefe ich mit ganzem Körper die Betonungen ab«.26 Das war seine 
Art, sich Texte eines anderen anzueignen, ja sie sich einzuverleiben. Im Februar 
1912, offenbar auf dem Höhepunkt seiner Lektüre, vermerkte Kafka im Tagebuch: 
»Der mich ganz durchgehende Eifer, mit dem ich über Goethe lese«.27 Wie immer, 
wenn er sich in das Werk eines Autors versenkte, machte er sich auch über dessen 
Leben kundig und suchte, womit er sich identifizieren konnte. Sätze, die ihm das 
erlaubten, schrieb er auf. Als er einmal mehr im März 1912 seine soziale »Unfähig-
keit« beklagt, hält er in seinem Tagebuch fest: »Goethe, Trost im Schmerz. Alles 
geben die Götter«.28

Die Aufzeichnungen über Goethe wurden allerdings nach der Weimarer Reise 
seltener. Erst Anfang 1914 erwähnt Kafka ihn wieder – als er sich nach der Lektüre 
von Johannes Höffners Die Tragödie im Hause Goethe einige kompromittierende 
Tatsachen über Goethes Vater, den Sohn, die Frau, die Schwiegertochter und den 
Enkel »Wolf«29 notiert: eine kurze Verfallsgeschichte der Familie. Nur wenig später 
nennt er Goethe das letzte Mal in seinem Tagebuch.30 Damit war, gut eineinhalb 
Jahre nach der Weimarer Reise, Kafkas Beschäftigung mit Goethe an ihr Ende ge-
langt. Von Zeit zu Zeit las er danach noch das eine oder andere Gedicht von  Goethe, 
äußerte sich aber nicht mehr über ihn. Als Brod ihm im Dezember 1922 Werke von 
Goethe besorgen wollte, wehrte Kafka ab:

Goethe kaufe mir bitte nicht. 1. habe ich kein Geld, brauche alles und mehr für 
den Arzt 2. habe ich keinen Platz für Bücher 3. habe ich immerhin fünf lose Bänd-
chen Goethe.31

6.

Die Woche in Weimar hat ein literarisches Echo gefunden: in Max Brods Roman 
Im Zauberreich der Liebe von 1928. In ihm hat er versucht, der eigentlich nicht 

24 Franz Kafka: Briefe. Hrsg. von Max Brod. Frankfurt a. M. 1958, S. 84.
25 Ebd., S. 36.
26 Brod (Anm. 4), S. 249.
27 Ebd., S. 244.
28 Ebd., S. 272.
29 Ebd., S. 348.
30 Vgl. ebd., S. 358.
31 Brod (Anm. 24), S. 426.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


152 Dieter Lamping

besonders originellen Bildungsreise eine größere Bedeutung abzugewinnen. Die 
beiden Hauptfiguren, die Freunde Christof und Richard, erklärte Goethe-Verehrer, 
reisen zusammen nach Weimar:

[…] in der Verehrung der Urkraft Goethe waren sie von Anfang an einig, von 
modischen Einflüsterungen gegen ihn beide gänzlich unberührt. Da bedurfte es 
keiner gegenseitigen Einflußnahme, es kam nur vielleicht zu einer Verstärkung 
ihres Gefühls.32 

Wie Kafkas Aufenthalt in Weimar nimmt auch der Richard Gartas eine unvorher-
gesehene Wendung: 

Wie alles, was Garta angeht, bekommt aber auch dieser Aufenthalt eine beson-
dere Formung – gleichsam ohne Gartas Willen, nur aus den Grundzügen seiner 
Natur, einer besonderen Redlichkeit und Genauigkeit (nicht des Kopfes, sondern 
der Empfindung) hervor. Es knüpft sich nämlich eine kleine, ganz zarte Beziehung 
zwischen ihm und der hübschen Tochter des Beschließers im Goethehaus am 
Frauenplan. Liebesbeziehung wäre wohl zuviel gesagt, es ist nur ein schüchternes, 
neckisches, vielleicht auch leise schmerzliches Sich-gern-Sehen der beiden jungen 
Leute.33 

In Brods Roman bringt diese kleine Affäre die beiden Freunde Goethe allerdings 
nur umso näher:

Es hat zur Folge, daß Garta und mit ihm Christof in die Wohnung des Beschlie-
ßers eingeladen werden, daß sie dann mit dem schönen Mädchen in der Wohnung 
Goethes aus- und eingehen wie zu Hause, daß sie in den sonst nicht zugänglichen 
Garten Einlaß haben, in den Zimmern Goethes außerhalb der Besuchsstunden, 
also ungestört von Touristen-Getrappel sich umtun dürfen. Es ist ihnen, als ge-
hörten sie, wenn auch nur im entferntesten, im altrömischen Sinne, zur ›Familie‹ 
Goethes. Geisterhaft tönt etwas von Goethes Musik in das fröhliche Zusammen-
sein mit dem Verwalterskind, in sommerlich grünumlaubte, rosenumrankte 
Abende an der alten Efeumauer seines Gartens. Er ist da, der königliche Alte, er 
ist unsichtbar da!34 

Das ist, nur ein wenig fiktional verkleidet, Franz Kafkas Weimarer Reise – aller-
dings in der Deutung Max Brods. So liest sie sich wie ein Paradebeispiel für jüdi-
sche Goethe-Verehrung zu Beginn des 20. Jahrhunderts,35 die beherrscht ist von 
dem Wunsch einer Zugehörigkeit zu ihm und seiner ›Familie‹ – sei dies nun die 
Kultur Weimars, die deutsche Literatur oder die deutsche Gesellschaft. 

In seiner Kafka-Biografie hat Max Brod die Weimarer Reise 25 Jahre später, im 
Jahr 1937, ganz ähnlich dargestellt – nur dass er dieses Mal bezeichnenderweise die 
Goethe-Verehrung vor allem dem Freund zuschreibt:

32 Zit. nach Brod (Anm. 21), S. 109.
33 Ebd.
34 Ebd.
35 Vgl. dazu Wilfried Barner: Von Rahel Varnhagen bis Friedrich Gundolf. Juden als deut-

sche Goethe-Verehrer. Göttingen 1992.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


153Kafka und Goethe 

Für die Reise nach Weimar […] waren wir durch unsere Liebe zu Goethe, unsere 
seit Jahren betriebenen Goethe-Studien besonders gut vorbereitet. Kafka mit 
Andacht über Goethe sprechen zu hören, – das war etwas ganz Besonderes; es 
war, als spreche ein Kind von seinem Ahnherrn, der in glücklicheren, reineren 
Zeiten und in unmittelbarer Berührung mit dem Göttlichen gelebt habe.36 

Max Brod hat seine Einschätzung von Kafkas Verhältnis zu Goethe nicht revidiert. 
Im Gegenteil scheint sich bei ihm der Gedanke, dass sein Freund ein, ja der Nach-
folger Goethes sei, mit der Zeit noch verfestigt zu haben. Das Schloß nennt er im 
Nachwort zu der Ausgabe von 1935 »Franz Kafkas Faust-Dichtung«.37 Das nicht 
geschriebene Schluss-Kapitel, wie er es auf der Grundlage eines Gesprächs mit 
Kafka sich vorstellte, verstand er als einen »Anklang an Goethes ›Wer immer stre-
bend sich bemüht, den dürfen wir erlösen‹«.38 

Später entdeckte Brod sogar, dass auch Kafka seinen Eckermann hatte. Als er 
1954 seiner Biografie des Freundes ein weiteres Kapitel Neue Züge zu Kafkas Bild 
hinzufügte, begrüßte er überschwänglich Gustav Janouchs Gespräche mit Kafka, 
weil in dem Buch »Aussprüche« festgehalten seien, »ähnlich wie Eckermann die 
Äußerungen Goethes unmittelbar nach jedem der stattgehabten Gespräche fixiert 
und uns damit eine unschätzbare Quelle zur Erschließung des wahren Phänomens 
Goethe hinterlassen habe«.39 Das Buch Janouchs, das bei Kennern auf viel Skepsis 
gestoßen ist,40 scheint Brod endgültig von seiner Meinung überzeugt zu haben: 
Franz Kafka war für ihn der neue Goethe, der Goethe nach Goethe. Diese Deutung 
ist das Kernstück der ästhetischen Ideologie des Prager Kreises geworden, wie Brod 
ihn verstanden hat.41

7.

In Kafkas literarischem Werk hat die Reise nach Weimar keine Spuren hinterlassen. 
Weder im Tagebuch noch in den Briefen kam er später auf den Besuch zurück. Was 
er sich in sein Reisetagebuch notiert hatte, verwendete er auch nicht für einen seiner 
Texte, wie er es in dieser Zeit noch mitunter tat. Schon das mag Zweifel an Max 
Brods Deutung der Weimarer Reise wecken.
 Dass in Kafkas Erzählungen und Romanen Goethes Name nirgendwo auftaucht, 
ist für ihn zunächst nicht ungewöhnlich, denn aus seinen Texten lassen sich seine 
Lektüren auch sonst kaum rekonstruieren. So etwas wie markierte Intertextualität 
gibt es in ihnen nicht. Bezugnahmen auf andere Autoren und ihre Werke sind durch-
weg nicht gekennzeichnet. Auf die meisten würde man als Leser kaum kommen, 

36 Brod (Anm. 21), S. 108.
37 Max Brod: Nachwort zur ersten Ausgabe. In: Franz Kafka: Das Schloß. Roman. Ge-

sammelte Werke. Hrsg. von Max Brod. Frankfurt a. M. 1951, S. 481-492; hier S. 482.
38 Ebd.
39 Brod (Anm. 21), S. 187.
40 Vgl. etwa Eduard Goldstücker: Kafkas Eckermann? Zu Gustav Janouchs »Gespräche 

mit Kafka«. In: Claude David (Hrsg.): Franz Kafka. Themen und Probleme. Göttingen 
1980, S. 238-255.

41 Vgl. dazu Max Brod: Der Prager Kreis. Mit einem Nachwort von Peter Demetz. Frank-
furt a. M. 1979.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


154 Dieter Lamping

wenn Kafka nicht, vor allem in den Tagebüchern, auf sie hingewiesen hätte – so 
etwa auf die Dickens-Rezeption in Der Heizer oder die Flaubert-Rezeption in For-
schungen eines Hundes.42 Dass er sich auf Goethe bezogen hätte, hat Kafka aller-
dings nirgendwo auch nur angedeutet. Das hat seinen tieferen Grund.

Man darf bezweifeln, dass Brod Kafkas Verhältnis zu Goethe richtig erfasst hat. 
Wie so oft scheint er auch in diesem Fall von seinen Gedanken und Gefühlen auf 
die seines Freundes geschlossen zu haben. Schon in Kafkas Reisetagebuch, das 
mehr von Grete als von Goethe handelt, lässt sich wenig von der »Stimmung ver-
ehrungsvoller Dankbarkeit«43 als Grundbefindlichkeit der Weimarer Reise erken-
nen, ganz zu schweigen von der Gewissheit, endgültig den eigenen literarischen 
›Ahnherrn‹ gefunden zu haben. Der nächtliche Gang zum Goethehaus scheint viel-
mehr für Kafka der erste und letzte Moment der »Andacht« gewesen zu sein. Als er 
am Sonntag mit Brod das »Goethehaus« zum ersten Mal betrat, war seine Reaktion 
schon nicht mehr andächtig, sondern nüchtern, vielleicht sogar ein wenig spöttisch: 
»Flüchtiger Anblick des Schreib- und Schlafzimmers. Trauriger, an tote Großväter 
erinnernder Anblick«.44 Diese Distanziertheit verwundert nicht, wenn man Kafkas 
Aufzeichnungen zu seiner Goethe-Lektüre vor der Weimarer Reise im Einzelnen 
nachgeht. Sie enthüllen eine langsame Abkehr von dem Vorbild während der Be-
schäftigung mit ihm. Schon im Dezember 1911 stellte Kafka fest:

Goethe hält durch die Macht seiner Werke die Entwicklung der deutschen Spra-
che wahrscheinlich zurück. Wenn sich auch die Prosa in der Zwischenzeit öfters 
von ihm entfernt, so ist sie doch schließlich, wie gerade gegenwärtig, mit ver-
stärkter Sehnsucht zu ihm zurückgekehrt und hat sich selbst alte, bei Goethe 
vorfindliche, sonst aber mit ihm nicht zusammenhängende Wendungen ange-
eignet, um sich an dem vervollständigten Anblick ihrer grenzenlosen Abhängig-
keit zu erfreuen.45

Wenige Zeitgenossen Kafkas haben sich so deutlich über die hemmende Wirkung 
Goethes – genauer: der Goethe-Verehrung – auf die Literatur ihrer Zeit geäußert. 
Wer so wie Kafka über die »Sehnsucht«, zu Goethe zurückzukehren, schreibt, mag 
sie kennen, aber er teilt sie nicht mehr. Sie ist ihm nur noch ein Ausdruck der »Ab-
hängigkeit«. Kafkas Aufzeichnung liest sich wie ein Exempel für die Abwendung 
von der Tradition, wie sie typisch für die literarische Moderne ist. Das trennt ihn 
tief von Max Brod, der sich eine Abkehr von Goethe nicht vorstellen konnte.

Kafka wusste, wovon er sprach, wenn er die »Sehnsucht«, sich Goethe anzu-
schließen, erwähnt. Im Januar 1912 notierte er: »Ich glaube, diese Woche ganz und 
gar von Goethe beeinflußt gewesen zu sein, die Kraft dieses Einflusses eben er-
schöpft zu haben und daher nutzlos geworden zu sein«.46 Deshalb, fügt er ironisch 
hinzu, habe er »jetzt eine ganze Weile lang« seine »Finger angestarrt«.47 Ein paar 

42 Vgl. dazu Dieter Lamping: Kafka und die Folgen. Stuttgart 2017, S. 50 f.
43 Brod (Anm. 21), S. 109. 
44 Brod (Anm. 4), S. 654.
45 Ebd., S. 212.
46 Ebd., S. 241.
47 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


155Kafka und Goethe 

Tage später erwähnt Kafka seinen »Plan eines Aufsatzes ›Goethes entsetzliches 
Wesen‹«.48 Als er wieder ein paar Tage später von dem »Eifer« spricht, mit dem er 
gerade »über Goethe lese«, fügt er bezeichnenderweise hinzu: dass Goethe ihn »von 
jedem Schreiben« abhalte.49 Das war ein Alarmzeichen für Kafka.

Goethes hemmenden Einfluss hatte er offenbar an sich selbst festgestellt. Nun 
schien er entschlossen, sich von ihm zu lösen – um, auf seine Weise, schreiben zu 
können. So kann man auch seine Aufzeichnung vom 25. Februar 1912 deuten, in  
der er einen weiteren »Plan« aufstellt: »Das Tagebuch von heute an festhalten! 
Regelmäßig schreiben! Sich nicht aufgeben!«.50

Kafka entwickelte jetzt, zumindest zeitweise, eine Abwehr gegen Goethe, die sich 
bald auch gegen dessen äußere Erscheinung richtete. Im Februar 1912 schreibt er:

Goethes schöne Silhouette in ganzer Gestalt. Nebeneindruck des Widerlichen 
beim Anblick dieses vollkommenen menschlichen Körpers, da ein Übersteigen 
dieser Stufe außerhalb der Vorstellbarkeit ist […].51 

Goethe, eben noch das große menschliche und künstlerische Vorbild, war unver-
sehens zum Gegenspieler geworden – einfach weil er unübertrefflich schien.

Kafka, nachdem er eine Zeit lang offenbar einen »Einfluß« Goethes auf sich er-
sehnt hatte, begann ihn bald zu fürchten52 – und er fürchtete ihn bereits, als er nach 
Weimar aufbrach. Schon in Prag hatte er offenbar beschlossen, sich von ihm zu 
befreien. Der andächtige nächtliche Gang zum Goethehaus dürfte ein Requiem ge-
wesen sein, eine letzte Ehrenbezeugung für Goethe. Dass Kafka sich flugs verliebte, 
ist bezeichnend. Von der Tochter des Hausmeisters wurde seine Aufmerksamkeit 
nicht eigentlich abzogen. Er war vielmehr frei für sie: frei von Goethe.

Dass Kafka später Goethe kaum noch erwähnt, ist nur folgerichtig; dem Ver-
gleich mit ihm wollte er aus dem Weg gehen. Deshalb vermied er jede Bezugnahme, 
in der Angst, den Vergleich nicht bestehen zu können. Kein anderer als Max Brod 
hat das bemerkt – ohne es allerdings richtig verstanden zu haben. In seiner  Biografie 
des Freundes fügt er seiner Version der Goethe-Verehrung Kafkas, gewissermaßen 
der Vollständigkeit halber, die Bemerkung hinzu: »Kafka betonte gelegentlich, er 
sei sehr erstaunt, daß mancher Schriftsteller so unvorsichtig sei, Goethe zu zitieren – 
ein Satz von Goethe leuchte doch unfehlbar aus dem sonstigen Text jedes Autors 
blendend hervor«.53 Brod, etwas irritiert, sah in dieser Bemerkung eine »kleine 
Bosheit«54 von der Art, wie er sie von Kafka gewohnt war und meist einfach nur 
ignorierte. Er lässt nicht erkennen, ob er sich bewusst war, mit ihr auch gemeint 
gewesen zu sein. 

48 Ebd., S. 244.
49 Ebd., S. 244 f.
50 Ebd., S. 249.
51 Ebd., S. 247.
52 Vgl. zu diesem Muster allgemein Harold Bloom: Einflußangst. Eine Theorie der Dich-

tung. Übers. von Angelika Schweikhart. Frankfurt a. M., Basel 1995, dessen Modell auf 
Kafka allerdings nur teilweise anwendbar ist. 

53 Brod (Anm. 21), S. 108.
54 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


156 Dieter Lamping

Kafkas Beschäftigung mit Goethe war, zumindest auf ihrem Höhepunkt, existen-
ziell. Zweifellos verehrte er lange Zeit Goethe auch als Dichter, ohne dass er ihm 
jedoch literarisch nachfolgen wollte. Seine Goethe-Rezeption ist produktiv in dem 
Sinn geworden, dass sie nicht produktiv wurde. Sie mündete in der Vermeidung jeder 
Bezugnahme. Dass diese Loslösung von Goethe 1912 stattfand, ist kein Zufall. Das 
Jahr zählt zu den wichtigsten und fruchtbarsten in Kafkas Autorenlaufbahn. Im 
Januar hatte er sich klargemacht, dass das Schreiben »die ergiebigste Richtung« 
seines »Wesens« sei.55 Seit dem Winter schrieb er an seinem ersten Roman. Nach 
der Rückkehr von seiner Deutschland-Reise stellte er im August die Prosastücke 
zusammen, die Rowohlt im folgenden Jahr unter dem Titel Betrachtung veröffent-
lichte. Im September vollendete Kafka in einer Nacht seine Erzählung Das Urteil, 
mit der er sich als Schriftsteller gefunden zu haben glaubte. Er löste das erste Kapitel  
aus dem stockenden Roman und bereitete es als Erzählung unter dem Titel Der 
Heizer für den Druck vor. Im November und Dezember schrieb er Die Verwandlung. 
Ende 1912 war Kafka der Autor, den wir kennen,56 und er war das auch, weil er 
sich von allerlei Einflüssen, nicht zuletzt dem Goethes, befreit hatte. Kafkas Abkehr 
von Goethe ist eine Voraussetzung für seine Selbstfindung als Autor gewesen.

8.

Kafka gehört nicht zu den Schriftstellern des frühen 20. Jahrhunderts, die sich, 
mehr oder weniger direkt, in der Nachfolge Goethes sahen, wie es etwa Gerhart 
Hauptmann, Hugo von Hofmannsthal, Thomas Mann oder auch Stefan Zweig ge-
meinsam war. Deren Haltung ehrfürchtiger Verehrung lag Kafka am Ende fern. 
Genauso wenig kann man ihn jedoch, bei allem Abstand, den er zu Goethe gewann, 
den Autoren seiner Generation zurechnen, die sich wie Kurt Hiller von dem Wei-
marer Klassiker lossagten, ihn im Geist der Moderne als überkommen und erledigt 
ansahen oder sich boshaft über ihn lustig machten wie der Wiener Aphoristiker 
Anton Kuh, den Kafka persönlich kennengelernt und nicht ohne Befremden be-
schrieben hat.57 Kafka stellte die Größe Goethes nicht in Frage. Sie war vielmehr 
der tiefere Grund für seine Abkehr von ihm. 

Kafkas Verhältnis zu dem angeblichen literarischen ›Ahnherrn‹ ähnelt dem zum 
biologischen Vater. An Goethe ist Kafkas literarische Autorität fraglich geworden 
so wie an seinem Vater die familiäre. Doch wie im Verhältnis zum Vater hat er den 
offenen Bruch vermieden. Er hat ihn still vollzogen. Mit der Beredtheit eines Advo-
katen – wie er selbst fand – listete Franz Kafka später in dem erst lange nach seinem 
Tod veröffentlichten Brief an den Vater allerlei pädagogische, soziale und psycho-
logische Verfehlungen Hermann Kafkas auf, dem er vor allem Unverständnis für  
die Kinder vorwarf. Den in der Handschrift ungefähr 100 Seiten langen Brief über-
reichte er aber nicht dem Vater, sondern der Mutter, die ihn ungelesen beiseite legte.58 

55 Brod (Anm. 4), S. 229.
56 Zu Kafkas Selbsteinschätzung vgl. Lamping (Anm. 42), S. 20 f.
57 Vgl. Brod (Anm. 24), S. 186. 
58 Vgl. dazu Franz Kafka: Brief an den Vater. Das Urteil. Hrsg. mit Anmerkungen u. einem 

Nachwort von Dieter Lamping. Mit 18 Abbildungen. Stuttgart 2015.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


157Kafka und Goethe 

Der Vatermord, den Expressionisten wie der Fast-Freund Franz Werfel in seiner 
Novelle Nicht der Mörder, der Ermordete ist schuldig erträumten und erdachten, 
fand im Hause Kafka nicht statt. An seiner Stelle erfand Kafka seinen Anti-Ödipus: 
die Erzählung Das Urteil. Sie verrät seine geheime Angst: dass nicht der Sohn in 
seinem Aufbegehren den Vater, sondern der Vater in seiner Übermacht den Sohn 
tötet. Dieser Angst entsprechend scheint sich Kafka auch Goethe gegenüber ver-
halten zu haben. 

Nachdem er sich Goethes »Einfluß« ausgesetzt hatte, befreite er sich von ihm – 
durch Schweigen. Wie es für ihn typisch war, wählte er die am wenigsten agonale 
Art der Abkehr, um zu sich zu kommen. Er wollte, dass all seine Energien in sein 
Schreiben eingehen sollten, nicht in den Kampf mit einem anderen Autor, den er 
zudem noch als den größeren ansah. Kafkas Ausweichen vor Goethe war Beschei-
denheit und List zugleich.

9.

Kafkas Weimar-Reise blieb trotz allem nicht ganz folgenlos. Sein Abschied von 
Grete Kirchner war als »ein Abschied für immer« gedacht und ist auch von seinen 
Biografen so beschrieben worden,59 zuletzt von Reiner Stach. Doch das war er nur 
in einer Hinsicht: Kafka hat Margarete Kirchner nicht wiedergesehen – aber er hat 
ihr geschrieben, und zwar aus Jungborn im Harz, wo er im Anschluss an den Auf-
enthalt in Weimar eine etwas bizarre ›Luftkur‹ machte. Er erwog sogar, auf dem 
Rückweg nach Prag über Weimar zu fahren, verwarf den Gedanken aber, wie er 
Max Brod am 22. Juli nach Prag schrieb: 

Nur aus weithin sichtbarer Schwäche fahre ich nicht über Weimar. Ich habe 
einen kleinen Brief von ihr bekommen mit eigenhändigen Grüßen der Mutter  
und 3 beigelegten Photographien. Auf allen dreien ist sie in verschiedenen Stellun-
gen zu sehn, in einer mit den frühern Photographien unvergleichbaren Deutlich-
keit und schön ist sie!60 

Es war wohl nicht Kafkas übliche Ambivalenz, die ihn bewog, die aussichtslose Be-
ziehung durch Postkarten am Leben zu erhalten; es war ein Experiment. Das Ergeb-
nis teilte er Max Brod schon am 13. Juli aus Jungborn mit. Grete Kirchner hatte 
ihm geantwortet, Kafka schrieb ihren floskelhaft braven Brief – wenn es denn ihrer 
war – Wort für Wort ab und schickte ihn Brod, mit einem Kommentar:

Es ist bis auf die Unterschrift nachgebildet. Nun? Bedenke vor allem, daß diese 
Zeilen von Anfang bis zu Ende Literatur sind. Denn wenn ich ihr nicht unan-
genehm bin, so bin ich ihr doch gleichgültig wie ein Topf. Aber warum schreibt 
sie dann so, wie ich es wünsche? Wenn es wahr wäre, daß man Mädchen mit der 
Schrift binden kann?61

59 Vgl. dazu Reiner Stach: Franz Kafka. Die Jahre der Entscheidungen. Frankfurt a. M. 
2008, S. 82.

60 Brod (Anm. 24), S. 101.
61 Ebd., S. 97. Ekkehard W. Haring deutet Kafkas Frage zu Unrecht als Klage. Vgl. Haring 

(Anm. 1), S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


158 Dieter Lamping

Kafka hat sich diese Erfahrung gemerkt. Als er im August, in der Wohnung der 
Familie Brod, die Berlinerin Felice Bauer kennenlernte, entsann er sich ihrer offen-
bar, allerdings mit einer gewissen Verspätung. Fünf Wochen nach ihrer Begegnung 
begann er dem ›sehr geehrten‹ Fräulein Bauer zu schreiben, ohne jede Spur von 
Verliebtheit. Er umgarnte sie, warb um sie, erzog sie nicht nur literarisch, verlobte 
sich mit ihr und versuchte sie nach der Verlobung auf ein Leben als Frau eines nicht 
etwa ihr, sondern der eigenen Arbeit vollkommen hingegebenen Schriftstellers ein-
zuschwören – fünf Jahre lang.

Die Begegnung mit Grete Kirchner im Goethehaus hat Kafka, wie Elias Canetti 
scharfsinnig erkannte, zu dieser beträchtlichen und für beide Seiten qualvollen An-
strengung »Mut gemacht«:

Die Bilder von der Reise sind es, die er Felice an diesem ersten Abend über den 
Tisch reicht. Die Erinnerung an jenen Versuch einer Anknüpfung, an seine Akti-
vität damals, die immerhin bis zu den Photos geführt hatte, die er nun vorzeigen 
konnte, überträgt sich auf das Mädchen, das ihm jetzt gegenübersaß, auf 
Felice.62 

Kafka nahm nun auch den Versuch wieder auf, »Mädchen mit der Schrift« zu bin-
den. Felice Bauer schrieb er Hunderte von Briefen und Postkarten. Ein paar Jahre 
später hielt er es mit Milena Jesenská ähnlich. 

Kafka trat jetzt allerdings selbstbewusster auf als noch in Weimar: Felice gegen-
über konnte er sich ganz als Schriftsteller darstellen. An dem Abend ihrer ersten 
Begegnung hatte er das Manuskript der Betrachtung dabei, das er mit Max Brod 
zusammen fertigstellen wollte. Kafka erklärte Felice, der Berliner Buchhalterin, 
bald nicht nur, was ein Schriftsteller sei und was für ein Schriftsteller er sei. Er gab 
ihr auch Lektürehinweise, schon um sie von ihren literarischen Vorlieben abzubrin-
gen, zu denen etwa der von ihm verachtete Arthur Schnitzler gehörte. Das Buch, 
über das er sich in seinen Briefen an sie am häufigsten ausließ, war Flauberts Edu-
cation Sentimentale. Schon am 15. November empfahl er es ihr als das »Buch, das 
mir durch viele Jahre nahegestanden ist, wie kaum zwei oder drei Menschen«.63 
Nach und nach enthüllte Kafka Felice Bauer auch, dass er in dem Junggesellen 
Flaubert einen seiner vier »Blutsverwandten« sah,64 neben Kierkegaard, Grill parzer 
und dem allerdings verheirateten Dostojewski. Goethe erwähnte er dabei nicht. 
Gleichwohl schrieb er ihr in der Nacht vom 13. auf den 14. März 1913, als sie ihn 
offenbar um eine Lektüreempfehlung gebeten hatte: 

Was Du lesen sollst? Ich weiß ja nicht, was Du kennst. Das oft erbetene Bücher-
verzeichnis habe ich auch noch nicht bekommen. Blindlings sage ich: Lies Werthers 
Leiden!65

62 Elias Canetti: Der andere Prozeß. Kafkas Briefe an Felice. München 1969, S. 11.
63 Franz Kafka: Briefe an Felice. Hrsg. von Erich Heller u. Jürgen Born. Frankfurt a. M. 

1967, S. 95.
64 Ebd., S. 460.
65 Ebd., S. 336. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Wolfgang Holler

»Mich hat er durch mein Leben begleitet« –  
Käthe Kollwitz und Goethe

I. Das Ende am Anfang

Die letzten Lebensjahre von Käthe Kollwitz fallen in die weltumstürzende Zeit des 
2. Weltkriegs. Auch Käthe Kollwitz erlebt schwere Tage. Im Juli 1940 stirbt ihr 
Mann Karl Kollwitz, mit dem sie nahezu 50 Jahre verheiratet gewesen war. 1942 
fällt ihr Enkelsohn Peter an der russischen Ostfront. Zudem werden die Folgen des 
2. Weltkriegs auch in Berlin immer spürbarer. Als vielen dämmert, dass der ›End-
sieg‹ alles andere als sicher ist, dass sich die Kriegsfurie vollends gegen ihre natio-
nalsozialistischen Urheber gewendet hat und sogar die Reichshauptstadt zusehends 
ins Visier der alliierten Angriffe rückt, drängen Freunde die Künstlerin, Berlin zu 
verlassen. Tatsächlich beginnen die Alliierten Anfang 1943, die Stadt flächen-
deckend zu bombardieren: »Ganze Straßen vernichtet. Tausend Tote, wieviele Ob-
dachlose?«,1 notiert Kollwitz in einem der letzten Einträge ihres Tagebuchs. Zu 
diesem Zeitpunkt hat sie ihr künstlerisches Schaffen bereits aufgegeben und auch 
das Führen des Tagebuchs stellt sie im Mai 1943 ein. Es scheint, als könne und 
wolle die Künstlerin sich nun nicht mehr äußern, weder künstlerisch noch als sozial 
engagierte und politisch wache Persönlichkeit, die von den Nationalsozialisten aus 
dem öffentlichen Leben gedrängt worden ist. Anderthalb Jahre liegt die letzte Li-
thographie mit dem von Goethe entlehnten Titel Saatfrüchte sollen nicht vermahlen 
werden zurück,2 die dem Andenken an den gefallenen Enkel gewidmet ist (Abb. 1). 
Zwei wartende Soldatenfrauen, ihr letztes plastisches Werk, ist so gut wie vollen-
det. Ihre Bewunderin und Freundin, die Bildhauerin Margarete Böning, bietet ihr 
an, nach Nordhausen an den Südrand des Harzes zu ziehen, um dort mit ihrer Fa-
milie zu leben. Hier scheint es noch halbwegs sicher. Tatsächlich wird drei Monate 
später, am 23. November 1943, das Berliner Haus in der Weißenburger Straße 25/
Ecke Wörtherplatz durch einen Bombentreffer zerstört. Am Prenzlauer Berg, im 
Norden Berlins, hat die Familie Kollwitz seit 1891 für mehr als ein halbes Jahrhun-
dert gelebt. Bei dem Angriff geht auch eine große Zahl von graphischen Arbeiten, 
Zeichnungen, Plastiken und Druckstöcken für immer verloren. »Schluß mit dem, 
was mir ›Zuhause‹ bedeutete und war«, zitiert Beate Bonus-Jeep die fatalistische 
Reaktion der Kollwitz.3

1 Tagebuch, [April 1943]. In: Käthe Kollwitz: Die Tagebücher. 1908-1943. Hrsg. u. mit 
einem Nachwort versehen von Jutta Bohnke-Kollwitz. Neuausgabe. München 2012, 
S. 711; im Folgenden zit. mit der Sigle Tgb unter Angabe des Datums und der Seite bei 
Bohnke-Kollwitz.

2 Aus dem Lehrbrief in Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre: »aber Mehl kann man nicht 
säen, und die Saatfrüchte sollen nicht vermahlen werden« (MA 5, S. 498). 

3 Beate Bonus-Jeep: Sechzig Jahre Freundschaft mit Käthe Kollwitz. Boppard 1948, S. 302.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


160 Wolfgang Holler

Danach kommt noch Moritzburg, die letzte Station ihres Lebens. Wer weiß, wann 
Käthe Kollwitz von diesem idyllischen sächsischen Ort das erste Mal gehört hat 
und ob sie je zuvor dort gewesen ist. Vielleicht kannte sie das prachtvolle Jagd-
schloss der Wettiner oder die Moritzburger Teichlandschaft. Möglicherweise war 
ihr aber auch Prinz Ernst Heinrich von Sachsen schon länger bekannt, auch wenn 
sie ihn in ihren Tagebüchern nicht erwähnt. Ernst Heinrich war ein engagierter 
Graphiksammler und Liebhaber ihrer Werke und residierte auf Schloss Moritz-
burg. Von hier aus verwaltete der jüngste Sohn des letzten sächsischen Königs als 
Verwaltungschef des Vereins »Haus Wettin-Albertinische Linie e. V.« den Besitz, 
der dem Königshaus nach der Fürstenabfindung 1925 zugesprochen worden war. 
Erst spät in ihrem Leben, Anfang 1943, hatte der Prinz Käthe Kollwitz in Berlin 
besucht. Seiner Vermittlung ist es zu verdanken, dass die Künstlerin das nun auch 
bedrohte Nordhausen verlassen kann, um ihre letzten Lebensmonate vom Juli 
1944 bis zu ihrem Tod am 22. April 1945 auf dem »Rüdenhof« zu verbringen, 
damals im Eigentum der Grafen Münster. Wie vom Schicksal in die Irre geführt, 
kommt sich Käthe Kollwitz an diesem Ort vor, wie unvorhersehbar exiliert, abge-
schnitten von ihrem eigentlichen, dem Berliner Leben.

Abb. 1 
Käthe Kollwitz: »Saatfrüchte sollen nicht vermahlen werden«, 1941,  

Kreidelithographie (Umdruck)

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


161Käthe Kollwitz und Goethe 

In Moritzburg trifft sie am 20. Juli 1944 mit Hilfe des Roten Kreuzes ein, dem 
Tag, an dem das Attentat auf Adolf Hitler in der Wolfsschanze bei Rastenburg in 
Ostpreußen fehlschlägt. Die 77 Jahre alte Künstlerin ist zu diesem Zeitpunkt ge-
sundheitlich bereits schwer angeschlagen. Sie sieht und hört schlecht, kann nur 
noch mühsam laufen, leidet an den Folgen eines Schlaganfalls. Bei ihr sind ihre 
Schwester Lise Stern und deren Nichte Clara. Später wird die Enkelin Jutta den 
kleinen Haushalt führen. Bisweilen kann sich Sohn Hans in den Kriegswirren bis 
nach Moritzburg durchschlagen und auch die Enkelin Jördis schafft es. Trotz der 
familiären Nähe fühlt sich die Künstlerin unglücklich, alt und untätig. »Sie war all-
gemein tief depressiv«, berichtet die Ärztin Marianne Werker.4 Doch es gibt auch 
Tage, an denen sich ihre Stimmung aufhellt. An einem beginnt sie sogar wieder mit 
regelmäßigen Notizen und Aufzeichnungen: »Meine Arbeit besteht nun darin, Tag 
für Tag dem Ablauf eines Tages zu folgen und über ihn Buch zu führen. Da notiere 
ich, wie die Wolken wandern, wie der Wind sich verhält, und so komme ich dem 
Ablauf eines Tages auf die Spur«.5 Doch schließlich erreicht der Krieg das kleine 
Moritzburg. Prinz Ernst Heinrich und seine Familie fliehen im Februar 1945. Im 
März steht die russische Armee bereits bei Görlitz, Luftlinie 90 km entfernt. Die 
Kollwitz-Enkelinnen sind unterwegs, um die Evakuierung der Großmutter zu orga-
nisieren. Käthe Kollwitz war, so erinnert sich Marianne Werker, am Ende ihres 
Lebens praktisch allein. Die Ärztin ist es wohl auch, die Käthe Kollwitz am Vor-
mittag des 22. April 1945 zuletzt lebend sieht. Da war sie bereits ohne Bewusstsein. 
Wenige Stunden später ist sie tot. 

Der Seelentröster und Wegbegleiter dieser letzten Lebensphase von Käthe Koll-
witz ist in besonderer Weise Johann Wolfgang von Goethe: Jutta Bohnke-Kollwitz, 
die Enkelin, erinnert sich: 

Und schließlich das letzte halbe Jahr in Moritzburg, wo ich sie betreute. Ich […] 
fand es dann doch bald fast unerträglich schwer: die so Verehrte und Bewunderte 
so hinfällig zu sehen, so langsam, vergeßlich, hilflos – alt. Auch die täg lichen, 
langen Gespräche über Tod und Sterben waren nicht das, was ich mir wünschte – 
ich war einundzwanzig Jahre und wollte leben. Aber dann einigten wir uns 
darauf, daß ich ihr jeden Abend aus Goethes »Dichtung und Wahrheit« vorlas, 
und das half uns beiden. Meine Anspannung und Irritation ließen nach, sie spürte 
das und war dankbar. Wir führten lange Gespräche über die Welt und den Krieg 
und das Leben, und wenn sie ihren Vertrauten Goethe zitierte, der zu Ottilie sagte: 
»Komm, laß uns vom Sterben sprechen«, nahm ich das mit Gelassenheit.6

In ihrem Zimmer über dem Bett hängt Goethes Lebendmaske von 1807; »der wun-
dervolle Abguss« gehört zu den wenigen Dingen, die Kollwitz noch Freude bereiten. 
Am 19. September 1944 schreibt Clara Stern an Margret Böning: »Jeden Abend strei-

4 Käthe Kollwitz in Moritzburg. TV-Dokumentation von Ulrich Teschner, DEFA-Studio für 
Trickfilm, Abt. Realfilm. Dresden 1987; zit. nach Yury Winterberg, Sonya Winterberg: 
Kollwitz. Die Biografie. München 2015, S. 370 u. S. 422, Anm. 29.

5 Käthe Kollwitz: Tagebuchblätter und Briefe. Hrsg. von Hans Kollwitz. Berlin 1948, 
S. 169.

6 Tgb, Einführung, S. 31. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


162 Wolfgang Holler

chelt sie ihren Goethekopf«.7 Als die Augen in kurzer Zeit immer schlechter werden, 
lässt sie ihn sich reichen und tastet ihn mit geschlossenen Augen ab, zur »Orien-
tierung«, wie sie sagt,8 und um sich dem Dichter noch ganz nahe zu fühlen. 

Drei völlig unterschiedliche Dinge sind es, so überliefern Augenzeugen, die 
 Käthe Kollwitz in den letzten Lebenswochen in besonderer Weise bewegen. Zum 
einen der Gehstock »in seiner naturfarbenen Stämmigkeit mit dem gebogenen 
Griff«, den sie seit dem Tod ihres Mannes benutzt. Er bedeutet ihr Halt und Erin-
nerung an bessere Tage und soll auf ihrem Sarg liegen.9 Dann ist es ihr Sohn Hans, 
auf den sich ihre Gedanken intensiv richten: »Es ging immer darum, dass sie ge-
wünscht hat, dass er käme und bei ihr wäre. Ihr Sohn war, in einem andern Sinne 
als Goethe, ihr Zuhause. Mit uns, den Enkeln, war sie, wie ich glaube, sehr zufrie-
den, aber die eigentliche Rolle spielte eben der Sohn«, berichtet die Enkelin Jutta 
Bohnke-Kollwitz in einem Gespräch am 2. April 2014.10 Ihr Geist jedoch beschäf-
tigt sich vor allem mit Goethe: »Denn Goethe war ihr unendlich lieb; er stand ihr 
viel näher als irgendein anderer Dichter, wie ein Freund, wie ein Zielpunkt des 
eigenen Lebens«.11 Noch bei seinem letzten Besuch in Moritzburg – Karfreitag, den 
30. März 1945 – ist es Goethe, der die glückliche Stimmung zwischen Hans und 
Käthe Kollwitz literarisch widerhallen lässt: »Ich las ihr die Ostergeschichte aus 
dem Matthäusevangelium, die sie früher so oft als Oratorium gehört hatte, und den 
Osterspaziergang aus ihrem geliebten Faust vor. Wie eine Königin im Exil wirkte 
sie, trotz aller Zerstörungen von einer bezwingenden Güte und Würde. Das ist das 
letzte Bild, das ich von ihr habe«, hält Hans im Vorwort seines Bandes Tagebuch-
blätter und Briefe fest.12

II. Goethe im Wechselspiel des Lebens 

Goethe bedeutet im Leben von Käthe Kollwitz jedoch weit mehr als ein Trost in 
ihren letzten Lebensmonaten. Er begleitet sie vielmehr von Jugend an, im Leben wie 
in der Kunst: »Goethe hat sehr früh bei mir Wurzel gefaßt. Ich habe ihn mein gan-
zes Leben lang nicht mehr gelassen«, schreibt Kollwitz in ihren autobiographischen 
Aufzeichnungen.13 In zahlreichen Tagebucheintragungen, in ihrem Lebensbericht 
und in ihren Briefen bezieht sie sich auf ihn, verwebt Goethe gleichsam mit ihrem 
Leben. Schon in der Bibliothek des Elternhauses begegnet sie den Werken des Klas-
sikers – ein ungewöhnliches Elternhaus ohne Frage, denn hier verbanden sich Bil-

 7 Brief vom 19. 9. 1944, Privatbesitz; zit. nach Winterberg (Anm. 4), S. 365 u. S. 421, 
Anm. 8.

 8 Jutta Bohnke-Kollwitz: Erinnerungen an meine Großmutter. In: Käthe Kollwitz: Briefe 
der Freundschaft und Begegnungen. Mit einem Anhang aus dem Tagebuch von Hans 
Kollwitz u. Berichten über Käthe Kollwitz. München 1966, S. 188; zit. mit der Sigle 
Briefe.

 9 Vgl. Winterberg (Anm. 4), S. 374 u. S. 422, Anm. 38: Gespräch mit Jutta Bohnke-Koll-
witz, 2. 4. 2014.

10 Ebd., S. 374 u. S. 422, Anm. 39.
11 Jutta Bohnke-Kollwitz: Erinnerungen an meine Großmutter. In: Briefe (Anm. 8), S. 188. 
12 Kollwitz (Anm. 5), S. 16.
13 Tgb, Erinnerungen (1923), S. 726.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


163Käthe Kollwitz und Goethe 

dungs- und Leistungsstreben mit tiefer Religiosität sowie Wagemut, Unkonventio-
nalität und Liberalität mit sozialem Bewusstsein und progressiv-linkem politischen 
Denken.

Ihr Vater Carl Schmidt, aus kleinen Verhältnissen stammend, konnte durch die 
Hilfe Dritter und mit unerhörter Willenskraft Jura studieren. Seine republikanische 
Gesinnung, mehr noch die Mitgliedschaft in der freikirchlichen Gemeinde in Kö-
nigsberg führten jedoch schon früh zu seiner Entlassung aus dem preußischen 
Staatsdienst. Entschlossen wechselte er das Metier, wurde Maurer und arbeitete 
sich zielstrebig zum Polier und schließlich zum Maurermeister empor. Bald grün-
dete Carl Schmidt eine erfolgreiche Baufirma und gelangte zu Wohlstand. Auch 
seine Frau, die Mutter von Käthe Kollwitz, hatte einen außergewöhnlichen Fa-
milienhintergrund. Ihr Vater war Julius Rupp, Gründer der freikirchlichen Ge-
meinde in Königsberg, einer der ersten freireligiösen Gemeinden Deutschlands 
überhaupt, eine faszinierende, Respekt erheischende, ja bisweilen Scheu einflö-
ßende Persönlichkeit.14 

Ludwig Kaemmerer, einer der frühen Biographen der Kollwitz, berichtet 1923 
über die literarischen Vorlieben der Künstlerin, die sie in einem von ihr selbst er-
stellten Schema aufgeführt hat: neben Zola, Ibsen und Arne Garborg, allesamt 
Autoren des Naturalismus, besonders auch die Russen Tolstoi, Dostojewski und 
Gorki.15 Bei den deutschen Autoren ist es natürlich Gerhart Hauptmann, mit dem 
sie schon in jungen Jahren persönlich Bekanntschaft schließt und der ihr lebenslang 
verbunden bleiben wird. Der Graphikzyklus Ein Weberaufstand, mit dem Käthe 
Kollwitz der künstlerische Durchbruch gelingt, transponiert Hauptmanns provo-
katives, sozialkritisches Bühnenstück kongenial in eine eigenständige Bildwelt. 
Aber es sind auch Arno Holz, Julius Hart, Rainer Maria Rilke, Richard Dehmel, 
Gottfried Keller, Conrad Ferdinand Meyer, Matthias Claudius und viele andere, die 
ihr wichtig sind. Sie fasst all die im Schema genannten Autoren am Rand mit einer 
Klammer zusammen – dahinter schreibt sie lapidar mit Ausrufezeichen: »Immer 
Goethe!«.16 Er ist ohne Frage der Wichtigste. Ist es zunächst ein bildungsbürger-
liches Interesse, das der damals ganz allgemeinen Verehrung des Weimarer Dichters 
entspricht, wächst sie mit den Jahren gleichsam zu Goethe hin: durch eine eminente 
Belesenheit, detaillierte Werkkenntnis, die Fähigkeit, ganze Gedichte und Textpas-
sagen aus seinen Werken zu memorieren. Lieblingsgedichte rezitiert und zitiert sie 
immer wieder: die Selige Sehnsucht etwa, aus Moganni Nameh, dem Buch des 
Sängers aus dem West-östlichen Divan, beginnend mit den Zeilen: »Sagt es nie-
mand, nur den Weisen, / Weil die Menge gleich verhöhnet, / Das Lebend’ge will ich 
preisen / Das nach Flammentod sich sehnet« und endend mit den Worten: »Und so 
lang du das nicht hast, / Dieses: Stirb und werde! / Bist du nur ein trüber Gast / Auf 

14 Vgl. Tgb, S. 729: »Wenn er durch die kleine weißgestrichene Tür hereinkam, kam er mir 
groß und ehrfurchterweckend vor«; S. 731: »In den Vorträgen jedoch und auch in den 
Religionsstunden war der Großvater mir nur ehrfurchtgebietend. Wenn wir, seine Enkel, 
in die Religionsstunden kamen, waren wir für ihn nicht die Enkel, sondern Gemeinde-
kinder, genau so nah, genau so fern wie die übrigen. Schon das machte mich scheu«.

15 Ludwig Kaemmerer: Käthe Kollwitz. Griffelkunst und Weltanschauung. Ein kunst-
geschichtlicher Beitrag zur Seelen-und Gesellschaftskunde. Dresden 1923, S. 53.

16 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


164 Wolfgang Holler

der dunklen Erde« (MA 11. 1. 2, S. 21). Die Beschäftigung mit Goethe ist daher weit 
mehr als ein zeitbedingtes Bildungsstreben. Bei ihm findet sie eine Seelen- und 
Künstlerverwandtschaft, aber auch Erhebung und Bereicherung; durch ihn reflek-
tiert sie persönliche Erlebnisse, Empfindungen und Stimmungen. Häufig begleiten 
seine Worte kommentierend und verarbeitend ihre private Lebenssituation, den 
Blick auf die Familie, das Schicksal von Freunden und Bekannten; Momente des 
Glücks und mehr noch der Besinnung, des Zweifels, der Verzweiflung durchlebt sie 
mit ihm. Er ist ihr über die Zeit hinweg ganz nah und bleibt doch auch das bewun-
derte, unerreichbare Genie, ein menschlicher, intellektueller und künstlerischer 
Maßstab. Das Gedicht Denk und Trostsprüchlein etwa hilft ihr über depressive 
Verstimmungen hinweg: »Mir geht es mit der Arbeit jetzt ganz gut. Ich nutze die 
gute Zeit und will mich durch nichts abhalten lassen. Kommt dann wieder die ab-
steigende Zeit, dann ist es ganz gut sich nicht zu stramm zu nehmen. Kennst Du das 
Goethesche Sprüchlein«, schreibt sie an ihren Sohn Hans: »›drum hetz dich nicht 
zur schlappen Zeit / denn Füll und Kraft sind nimmer weit, / hast du am schlechten 
Tag geruht / ist dir der gute doppelt gut‹«.17 Ihr ist Goethes Werk so vertraut, dass 
sie beim Memorieren immer wieder Varianten erfindet. So wird im Denk und 
Trostsprüchlein aus der »schlimmen« Zeit, von der Goethe spricht, bei Käthe 
 Kollwitz die »schlappe« Zeit, die wohl ihrer damaligen persönlichen Verfassung 
noch mehr entspricht. Dasselbe Gedicht zitiert sie Jahre später in einem Brief an die 
befreundete Malerin und Graphikerin Sella Hasse, wiederum in einer der Situation 
geschuldeten Modifikation. Da wird nun aus der »schlappen Stund« Goethes der 
»schlechte Tag«.18 Sie führt in diesem Brief vom 20. März 1925 weiter aus, dass 
dieses Gedicht ja der junge Goethe geschrieben habe, »Füll und Kraft«, wie er sagt, 
stellten sich bei ihm also absehbar schnell wieder ein, während es ihr mit Mitte 50 
weit schwerer falle, sich aus ihrer bedrückten Stimmung zu befreien.

Auch in der keineswegs unkomplizierten Ehe mit ihrem Mann Karl ist Goethe 
stets ein Band des Einvernehmens, das durch gemeinsames Lesen, Rezitieren oder 
allein durch den Hinweis auf einen Text Goethes gestärkt wird. Ein Jahr nach dem 
Tod des geliebten zweiten Sohnes Peter schreibt sie: »Ja, da sind neue Blumen ge-
wachsen, die ohne die Tränen dieses Jahres nicht gewachsen wären. So ein wenig 
von dem, was im ›Tasso‹ gesagt wird: ›Die Menschen kennen sich einander nicht. /  
Nur die Galeerensklaven kennen sich, / Die eng an ihre Bank geschmiedet keu-
chen‹«.19 Und sie ergänzt: »Das von den Galeerensklaven klingt pathetisch ge-
schwollen. Ich meine nur damit, daß gemeinsame Trauer zusammenführt«.20 Ein 
anderes Mal, am Neujahrstag 1925, notiert sie: »Wir beide allein, Karl und ich. 
Denken an all das Gute, das unser Zusammensein uns gebracht hat. Die vielen 
körperlichen und seelischen Freuden […]. Lesen das Goethesche ›Tagebuch‹: ›Wir 
stolpern wohl auf unserer Lebensreise / Und doch vermögen in der Welt, der tollen, /  
Zwei Hebel viel aufs irdische Getriebe: / Sehr viel die Pflicht, unendlich mehr die 

17 Käthe Kollwitz: Briefe an den Sohn 1904 bis 1945. Hrsg. von Jutta Bohnke-Kollwitz. 
Berlin 1992, S. 120; zit. mit der Sigle BrS.

18 Tgb, Anmerkungen, S. 902.
19 Tgb, 28. 8. 1915, S. 197; vgl. MA 3.1, S. 517.
20 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


165Käthe Kollwitz und Goethe 

Liebe‹«.21 An einem solchen Beispiel erweist sich nicht allein die Detailkenntnis von 
Käthe Kollwitz, denn das durchaus pikante Gedicht ist überhaupt erst 30 Jahre 
nach Goethes Tod als Raubdruck erschienen und wird in den Publikationen der 
Goethe-Gesellschaft bis 1935 nicht einmal erwähnt.22 Es zeigt sich darüber hinaus 
eine ganz persönliche Projektion, denn sowohl Käthe Kollwitz, die von sich sagt, sie 
sei irgendwie immer ›verliebt‹ gewesen, als auch ihr Mann Karl waren einander 
keineswegs immer treu. Aber sie finden stets wieder zusammen und ihre Zuge-
wandtheit vertieft sich vor allem in den späteren Jahren mehr und mehr. In gleicher 
Weise spiegelt sich für sie das Gefühl des körperlichen Glücks, das Käthe Kollwitz 
in ihrer Ehe erfährt, in den Zeilen Goethes. 

Auch ihre beiden Söhne Hans und Peter macht sie früh mit Goethe vertraut: »Ich 
habe Hansens Geburtstagstisch soeben fertig gemacht. Es sind Rollschuhe darauf, 
eine schöne Weckeruhr, zwei Bände Goethe«, notiert sie am 13. Mai 1910.23 Ein 
anderes Mal hält sie fest: »Dann lasen wir noch jeder ein Gedicht. Karl las das 
Schillersche ›Siegesfest‹, Hans Goethe ›Ein zärtlich jugendlicher Kummer‹, ich las 
›Wiederfinden‹ von Goethe und ich glaub auch noch die ›Selige Sehnsucht‹«.24 
Wenn sie im Tagebuch ihre Gedanken festhält, als ihr älterer Sohn Hans zum Stu-
dium nach Freiburg geht oder für wenige Tage aus dem Krieg heimkehrt, wenn sie 
spürt, dass zwischen Vater und Sohn bei aller Liebe eine Hemmung existiert, wenn 
sie glaubt, ihre Familie endlich besser zu verstehen – immer wieder reflektiert sie 
das sublimierend mit Goethe: »›Denn am Ende des Lebens gehen dem gefaßten 
Geiste Gedanken auf, bisher undenkbare. Sie sind wie selige Dämonen, die sich auf 
den Gipfeln der Vergangenheit glänzend niederlassen‹«.25 Wie häufig bei Käthe 
Kollwitz, so wird bei dieser Sentenz aus Goethes Maximen und Reflexionen deut-
lich, dass sie frei mit Goethe umgeht, dass sie durch ihn vor allem ihr eigenes Emp-
finden begreift und der eigentliche Kontext der Goethe’schen Vorlage zurücktritt. 
Während sie hier über den Tod und die späte Prosa von Leo Tolstoi nachsinnt und 
mit dem Tod des jüngeren Sohnes verbindet, spricht Goethe im weiteren Zusam-
menhang der Textstelle eigentlich von einer französischen Dame, Madame Roland, 
die zur Zeit der Französischen Revolution einen gelehrten Salon führt und als Gi-
rondistin schließlich auf dem »Blutgerüste« endet.26 

Ganz besonders, wenn sie sich selbst in einer kritischen Seelenverfassung be-
findet, hilft Goethe Käthe Kollwitz wie eine literarische Medizin, Distanz zu den 
eigenen Gefühlen zu gewinnen und wieder Tritt zu fassen. So dienen ihr Goethes 
Gespräche mit dem Kanzler von Müller dazu, ihre künstlerische Lebenshaltung zu 

21 Tgb, 1. 1. 1925, S. 589; vgl. MA 9, S. 43 (Das Tagebuch).
22 Vgl. Wolfgang Butzlaff: »Saatfrüchte sollen nicht vermahlen werden«. Käthe Kollwitz – 

ein Leben mit Goethe. In: Jb. des Freien Deutschen Hochstifts 1999, S. 304-337; hier 
S. 326.

23 Tgb, 13. 5. 1910, S. 69.
24 Tgb, [6. 6. 1918], S. 364. 
25 Tgb, [18. 2. 1917], S. 304; vgl. MA 17, S. 761 (Maximen und Reflexionen).
26 Jeanne-Marie (oder Manon) Roland de La Platière, besser bekannt als Madame Roland 

(* 17. 3. 1754 in Paris; † 8. 11. 1793 in Paris), führte in Paris einen Salon und gewann 
zeitweise wesentlichen politischen Einfluss auf die Girondisten. Sie starb unter der 
Guillotine.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


166 Wolfgang Holler

formulieren: »›Mir ist in allen Geschäften und Lebensverwicklungen‹«, zitiert sie 
Goethe, »›das Absolute meines Charakters sehr zustattengekommen. Ich konnte 
vierteljahrelang schweigen und dulden wie ein Hund aber meinen Zweck immer 
festhalten. Trat ich dann mit der Ausführung hervor, so drängte ich unbedingt mit 
aller Kraft zum Ziele, mochte fallen rechts oder links was da wollte‹«.27 Auch dass 
man seine Meinung bis ins hohe Alter ändern kann, findet Käthe Kollwitz bei  Goethe 
bestätigt: »›Ich strebe vielmehr täglich etwas Anderes, Neues zu denken, um nicht 
langweilig zu werden. Man muß sich immerfort verändern erneuen verjüngen um 
nicht zu stocken‹«, beruft sie sich zitierend auf den Dichter.28 Bisweilen sind es nur 
rasch notierte Passagen, in denen sie ihre Freude über etwas ausdrückt, was sie bei 
Goethe findet: »Gelesen Goethes Briefe an Auguste zu Stolberg. Wundervoll«29 oder 
ein andermal: »Wundervolles in Goethes Briefen gelesen: ›Ich habe keine Wünsche, 
als die ich wirklich mit schönem Wanderschritt mir entgegenkommen sehe‹«.30

Manchmal wird sie durch die Lektüre anderer Autoren auf ihr noch Unbekann-
tes aufmerksam. So liest sie offenbar 1911 einen Aufsatz von Otto Pniower über 
Wilhelm Meisters theatralische Sendung in der Literaturzeitschrift Neue Rund-
schau.31 Gleich besorgt sie sich den Text, der erst ein Jahr zuvor wiederentdeckt 
worden war und jetzt erstmals gedruckt vorliegt. In einem Brief an den Sohn Hans 
schreibt sie: »Aber etwas ganz Wunderschönes genieß ich jetzt, das ist Wilhelm 
Meisters theatralische Sendung. […] Alles ist so frisch, so konkret, so naiv geschrie-
ben, mir unendlich viel lieber als der spätere Wilhelm Meister«.32 Der sogenannte 
Urmeister ist das Fragment eines Theaterromans von Goethe, der in den Jahren 
1777 bis 1785 entstand. Goethe verwertete diesen Stoff später in seinem Bildungs-
roman Wilhelm Meisters Lehrjahre. 

Oft sind es die originalen Texte Goethes, die Romane, Novellen, autobiogra-
phischen Schriften, Gedichte, Briefe, Theaterstücke und Gesprächsaufzeichnungen, 
mit denen sie umgeht, doch beschäftigt sie sich immer wieder auch mit der Sekun-
därliteratur. Beispielsweise liest sie die gerade neu erschienene Biographie von 
Friedrich Gundolf (1916) und natürlich auch die in zahlreichen Auflagen verlegte, 
populäre zweibändige Biographie von Emil Ludwig (1920). In ihrem Tagebuch er-
wähnt sie einmal den Text eines namentlich nicht genannten Psychoanalytikers,33  
der versucht, Goethes komplexe Persönlichkeit vor dem Hintergrund der familiä-

27 Tgb, [Oktober 1913], S. 130 f.; vgl. Friedrich von Müller: Unterhaltungen mit Goethe. 
Mit Anmerkungen versehen u. hrsg. von Renate Grumach. München 21982, S. 120: 
31. 3. 1824.

28 Tgb, [Oktober 1913], S. 131; vgl. Müller (Anm. 27), S. 191: 24. 4. 1830.
29 Tgb, November 1913, S. 134.
30 Tgb, 19. 2. 1916, S. 225; vgl. Goethe an Lavater, 8. 1. 1777 (WA IV, 3, S. 131). 
31 Jg. XXII (1911), S. 1681-1692.
32 BrS, Oktober 1911, S. 34.
33 Tgb, [Ende 1929], S. 646: »Ein Aufsatz über Goethe, psychoanalytisch gesehn: Goethes 

Vater aus kinderreicher Familie. Ein Onkel notorisch verrückt, ein anderer minder-
begabt, der Vater leer und sonderlich. Goethes Schwester Cornelie frigide, melancho-
lisch. Goethes Sohn August – ist er an einer Gehirnkrankheit in Italien gestorben? Die 
Enkel Sonderlinge. Ausgestorben. Ein moderner Eheberater hätte den Eltern Goethe sicher 
die Ehe abgeraten«.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


167Käthe Kollwitz und Goethe 

ren Situation zu deuten. Sehr beschäftigen sie augenscheinlich die Vorträge von 
Gustav Landauer über Goethe, die er im November und Dezember 1916 vor gro-
ßem Publikum hält. Landauer war Anarchist, Pazifist, aber auch Publizist und Ver-
leger der Zeitschrift Der Sozialist und wurde 1919 im Rahmen seines Engagements 
in der Münchener Räterepublik von Freikorpssoldaten ermordet. Landauers viel 
beachtete Goethe-Vorträge kreisen um die Themenkomplexe »Goethe als Befreier« 
und »Goethe und die Politik« und werden Anlass für Käthe Kollwitz, ihnen län-
gere, resümierende Passagen in ihrem Tagebuch zu widmen.34 Doch insgesamt ist 
es immer ihr persönlicher Umgang mit dem Original, der die Sicht auf Goethe be-
stimmt. Bisweilen geht sie so weit, sich unmittelbar mit ihm zu vergleichen, etwa 
nach der Lektüre von Dichtung und Wahrheit: »Jedenfalls seh ich Goethe auf 
einem Wege zur Entfaltung kommen, den ich immer abgelehnt habe. Er will mög-
lichst Vielseitigkeit und Breite, ich wollte Beschränkung in allem anderen ausge-
nommen der einen Sache, die ich wirklich wollte«.35 Und – typisch für Käthe 
Kollwitz – gleich springen ihre Gedanken zu ihrer Familie zurück, denn sie fährt 
fort: »Mit den Kindern dasselbe. Ich widersetze mich, wenn Karl Hans in mancher-
lei auszubilden suchte z. B. Musik. Betonte aber Hansens wirklich vorhandene 
starke Neigung. Peter hatte viel eher das, was Goethe meint, er hatte es sogar er-
heblich. Bei ihm sah ich es ruhig an, ja war damit einverstanden, weil eine innere 
Harmonie, die in dem Jungen lag, alles was er tat für mich gut sein ließ«.36 Zweifel-
los repräsentiert Goethe für sie, wie sonst nur Beethoven auf dem Feld der Musik 
oder Peter Paul Rubens in der Malerei, das höchste Maß des genialen Künstler-
tums, aber nur Goethe wird ihr ständiger Dialogpartner. Liest sie fasziniert, wenn 
auch ein wenig distanziert in Dichtung und Wahrheit, wie Goethe im Rückblick auf 
seine Jugend die Disposition für sein Genie beschreibt, so fühlt sie sich ganz einig, 
ja geradezu in bewundernder Übereinstimmung mit dem alten Goethe, wenn er 
sagt: »Das größte Genie käme nicht weit, wenn es alles nur aus sich selbst schöpfen 
wollte! […] Was bin denn ich selbst? Was habe ich denn gemacht? Ich sammelte 
und benutzte alles was mir vor Augen, vor Ohren, vor die Sinne kam. Zu meinen 
Werken haben Tausende von Einzelwesen das ihrige beigetragen […] so erntete ich 
oft, was andere gesäet; mein Lebenswerk ist das eines Kollektivwesens, und dies 
Werk trägt den Namen Goethe«.37

34 Vgl. Tgb, 3. 11. 1916, S. 284 f. 
35 Tgb, 13. 3. 1917, S. 310.
36 Ebd.
37 Goethe zu Frédéric Soret, 17. 2. 1832; zit. nach Frédéric Soret: Zehn Jahre bei Goethe. 

Erinnerungen an Weimars klassische Zeit 1822-1832. Aus Sorets handschriftlichem 
Nachlaß, seinen Tagebüchern und seinem Briefwechsel zum erstenmal zusammenge-
stellt, übersetzt und erläutert von H[einrich] H[ubert] Houben. Leipzig 1929, S. 629 f.; 
vgl. Gespräche, Bd. 3.2, S. 839 [dort im Französischen]: »Le plus grand génie ne saurait 
aller bien loin s’il prétendait tout tirer de son propre fonds seulement. […] Que suis-je 
moi-même? Qu’ai-je fait? J’ai recueilli, utilisé tout ce que j’ai entendu, observé. Mes 
œuvres sont nourries par des milliers d’individus divers […]. Mon œuvre est celle d’un 
être collectif et elle porte le nom de Goethe«; vgl. Tgb, [Oktober 1913], S. 132.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


168 Wolfgang Holler

III. Kunst und Gedenken –  
das Kriegsdenkmal für den Sohn Peter

Kunst und Leben sind im Schaffen von Käthe Kollwitz untrennbar miteinander ver-
woben. Auch Goethe findet in der künstlerischen Arbeit Niederschlag. Frühe Ra-
dierungen wie z. B. An der Kirchenmauer (1893) oder Gretchen (1899) lassen sich 
in Beziehung zu Goethes Faust setzen. Doch am tiefsten verbinden sich das persön-
liche Erleben und die künstlerischen Ambitionen von Kollwitz mit der weltge-
schichtlichen Situation im jahrelangen Ringen um das Denkmal für den geliebten 
Sohn Peter, der im 1. Weltkrieg fällt. 

Von George F. Kennan, dem amerikanischen Diplomaten und Historiker, stammt 
mit Blick auf den 1. Weltkrieg das vielfach zitierte Wort von der »Urkatastrophe 
des 20. Jahrhunderts« (1979) oder »The great seminal catastrophe«, wie es im 
englischen Original heißt.38 In der jüngeren Geschichtsschreibung hat sich der Be-
griff Urkatastrophe gleichsam verselbständigt und ist nahezu zu einem Schlagwort 
geworden. Kein Zweifel aber kann bestehen, dass der 1. Weltkrieg das gewaltsame 
Ende des ›langen 19. Jahrhunderts‹ bedeutet, wie Eric Hobsbawm die Zeitspanne 
von 1789 bis 1914 bezeichnet.39 In England, Frankreich und Russland, damals 
Hauptgegner Deutschlands, ist dieser welthistorische Einschnitt stets im Bewusst-
sein. Für uns Deutsche dagegen, darauf hat noch einmal Heinrich August Winkler 
hingewiesen, waren der 1. Weltkrieg und seine gravierenden Folgen ein ›vergesse-
ner‹ Krieg, weil der für uns weit katastrophalere 2. Weltkrieg und der Mord an den 
europäischen Juden durch das nationalsozialistische Deutschland alles bisher Da-
gewesene in den Schatten stellten.40 Erst jetzt, nach 100 Jahren, rückt der erste 
weltumspannende Krieg im 20. Jahrhundert wieder ganz in den Blickpunkt der 
deutschen Öffentlichkeit. Für die Familie Kollwitz wird der 1. Weltkrieg zum Alb-
traum, zu einer die Grundfesten ihrer Existenz erschütternden traumatischen Er-
fahrung. Im Zentrum steht der Tod des jüngeren Sohnes Peter, der sich bei Kriegs-
ausbruch als Freiwilliger meldet. Zunächst widerstehen die Eltern dem stürmischen 
Drängen des Sohnes, für das Vaterland in den Krieg ziehen zu wollen. Doch schließ-
lich geben sie nach, nicht zuletzt durch Käthe Kollwitz’ unglückliches Einwirken: 
»[…] wir stehen an der Türe und umarmen uns und küssen uns und ich bitte Karl 
für Peter. Diese einzige Stunde. Dieses Opfer, zu dem er mich hinriß und zu dem wir 
Karl hinrissen«.41 Am 4. Oktober besucht sie ihren Sohn ein letztes Mal in der Ka-
serne, erfüllt von unseliger Ahnung: »Als ob das Kind einem noch einmal vom 
Nabel abgeschnitten wird. Das erste Mal zum Leben, jetzt zum Tode«.42 Keine 
zehn Tage, nachdem Peter in das Kriegsgebiet in Flandern verschickt worden ist, 

38 George F. Kennan: The Decline of Bismarck’s European Order. Franco-Russian Rela-
tions, 1875-1890. Princeton 1979, S. 3.

39 Nils Freytag, Dominik Petzold (Hrsg.): Das »lange« 19. Jahrhundert. Alte Fragen und 
neue Perspektiven. München 2007.

40 Heinrich August Winkler: Geschichte des Westens. Bd. 2: Die Zeit der Weltkriege 
 1914-1945. München 2011.

41 Käthe Kollwitz: »Ich sah die Welt mit liebevollen Blicken«. Ein Leben in Selbstzeugnis-
sen. Hrsg. von Hans Kollwitz. Wiesbaden 2017, S. 79.

42 Tgb, 5. 10. 1914, S. 168.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


169Käthe Kollwitz und Goethe 

fällt er am 23. Oktober 1914, bei Dixmuide in Belgien:43 »Von da an«, so schreibt 
die Mutter Kollwitz, »datiert für mich das Altsein. Das Dem-Grabzugehn. Das war 
der Bruch. Das Beugen bis zu einem Grade, daß es nie mehr ein ganzes Aufrichten 
gibt«.44 Die Begeisterung der Deutschen, nicht zuletzt der Jugend für diesen, wie 
die meisten meinten, ›gerechten‹ Krieg war anfangs überwältigend. Die geistige und 
kulturelle Elite des Landes machte von Anfang an jubelnd mit. Ihre Überzeugun-
gen, die Ideen von 1914, waren jedoch nicht die Ideale der westlichen Zivilisation, 
die von der Aufklärung und der Französischen Revolution geprägt waren und noch 
immer »Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit« verhießen. Das deutsche Bekenntnis 
war die pathetische Identifikation mit der Volksgemeinschaft, die Einsicht in die 
Notwendigkeit des starken Staates, der Freiheit in der Ein- und Unterordnung, ver-
bunden mit dem Pochen auf die erhabenen Werte der deutschen Kultur als Ersatz 
für politische Abstinenz. Man suchte nach einem Ausweg aus geistiger Zerfahren-
heit und Trägheit. Der Krieg versprach Erneuerung, die Hoffnung auf eine geläu-
terte Welt und eine neue kulturelle Blüte. In diesem ›Krieg der Geister‹ galt die 
deutsche Kultur in besonderer Weise als Schild gegen die verderblichen Einflüsse 
der westlichen Zivilisation: Deutsche Innerlichkeit, Redlichkeit und Tiefe wurden 
gegen die imperialistische englische Krämerseele und gegen die bourgeoise Ver-
weichlichung und Oberflächlichkeit der Franzosen gesetzt. Alle akzeptierten, und 
so auch Käthe und Karl Kollwitz, dass der Mensch als kleines Rädchen im großen 
Getriebe zu funktionieren habe. Nahezu alle unterwarfen sich zunächst der völki-
schen Solidargemeinschaft, akzeptierten die angelaufene Kriegsmaschinerie. Käthe 
Kollwitz’ geliebter Goethe zog mit, wurde geradezu in den Dienst der nationalen 
Idee gezwungen: Der feldgraue Goethe. Goethe-Worte zum Krieg (1915) hieß eine 
der vielen propagandistischen Schriften, eine Anthologie, die der Breslauer Histori-
ker, Verleger und Buchhändler Felix Priebatsch 1915 veröffentlichte. Für die Bil-
dungsbürger schuf der sogenannte Feldbuchhandel eine Kriegsausgabe des Faust, 
der bequem im Tornister zu verstauen war. Auch Käthe Kollwitz verschenkt den 
Faust an Peter und seinen Freund Erich Krems, zweifellos aber nicht als nationales 
Bekenntnis, sondern weil Goethe ihr der liebste und vertrauteste Dichter ist und sie 
damit ein besonderes, persönliches Band flicht: »Ich fahre heraus und sehe ihn noch 
einmal. Auf dem Bahnhof erwartet er mich. Dann hat er Appell. Dann mit ihm und 
Krems in der Konditorei, wo ich ihnen die mitgebrachten Sachen gebe, Faust 1. und 
2. Teil in drei kleinen Bändchen«.45 Nur wenige sehen zunächst, dass Krieg vor al-
lem Zerstörung, Verletzung, Verstümmelung und Tod bedeutet. Käthe Kollwitz 
erkennt dies bald und gehört zunehmend zur kleinen Gruppe der Kriegszweifler 
und schließlich -gegner, auch wenn die nationale Emphase ihrer Söhne, das »in die 
Höhegerissenwerden durch die Jungen«, wie sie sagt,46 sie anfangs nicht unberührt 

43 Die erste Flandernschlacht oder Ypernschlacht (englisch First battle of Ypres, franzö-
sisch Première bataille d’Ypres) fand gegen Ende der ersten Phase des 1. Weltkriegs vom 
20. Oktober bis zum 18. November 1914 zwischen deutschen und alliierten Truppen im 
Raum der belgischen Kanalküste in Westflandern statt.

44 Catherine Krahmer: Käthe Kollwitz mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek 
bei Hamburg 1986, S. 76; vgl. Tgb, [12. 10. 1917], S. 334.

45 Tgb, 12. 10. 1914, S. 170.
46 Tgb, 1. 7. 1918, S. 369.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


170 Wolfgang Holler

lässt. Bereits 1916 beklagt sie den Unsinn des ›Gegeneinander-Rasens‹ der Jugend 
aus verschiedenen Ländern.47 Damit folgt sie in der Ablehnung von Gewalt und 
Krieg ganz ihrem großen Vorbild Goethe, der z. B. in Herrmann und Dorothea 
klagt: »Nein; das wilde Geschick des allverderblichen Krieges, / Das die Welt zer-
stört« (MA 4.1, S. 586).

Der Tod ihres von der Wandervogel-Bewegung geprägten Sohnes Peter, der noch 
im Oktober 1913 so begeistert zum 1. Freideutschen Jugendtag auf den Hohen 
Meißner zieht, wo man die eigene, kulturell begründete Vaterlandsliebe gegen die 
rein nationalistischen Töne zum 100. Jahrestag der Völkerschlacht bei Leipzig 
positioniert hat – dieser Tod ist das sie am stärksten erschütternde Ereignis ihres 
Lebens, eine existenzielle Herausforderung. Als Mutter kann sie ihn nicht überwin-
den. Aber die Künstlerin spürt, dass dieser sinnlose Tod, einer von rund 17 Millio-
nen sinnlosen Toten dieses Krieges, exemplarisch für eine ganze Generation steht. 
Nur in der Kunst lässt sich ein Weg finden, das persönliche Unglück zu bewältigen 
und zugleich ein mahnendes Gedenken für eine ganze ›verlorene‹ Generation zu 
stiften. Gerade hier wird ihr Goethe als Ferment, Inspirator und übergeordneter 
Bezugspunkt wichtig. Die Achilleis etwa, ein Textfragment Goethes, das zwischen 
1797 und 1799 entstand, verbindet sie mit der Erinnerung an den toten Sohn:48 
»Ach! daß schon so frühe das schöne Bildnis der Erde / Fehlen soll! […] Ach! und 
daß er sich nicht, der edle Jüngling, zum Manne / Bilden soll« (MA 6.1, S. 806). 
Bereits am 1. Dezember 1914 fasst Kollwitz den Plan, ein Denkmal für ihren Sohn 
zu schaffen, das allen Gefallenen gelten soll und all denjenigen, die mit ihrem 
Schmerz zurückgeblieben sind: »Das Denkmal soll Peters Gestalt haben, ausge-
streckt liegend, den Vater zu Häupten, die Mutter zu Füßen, es soll dem Opfertod 
der jungen Kriegsfreiwilligen gelten. Es ist ein wundervolles Ziel, und kein Mensch 
hat ein solches Anrecht darauf dieses Denkmal zu machen wie ich«.49 Und am 
3. Dezember: »Ich will Dich ehren mit dem Denkmal. […] Aber ich will Dich noch 
anders ehren. Den Tod von Euch ganzen jungen Kriegsfreiwilligen will ich in Dei-
ner Gestalt verkörpert ehren«.50 

An dieser Stelle sei kurz die faszinierende, über 18 Jahre sich erstreckende Ge-
nese skizziert, bis Käthe Kollwitz zur endgültigen Form des Denkmals findet. Sie 

47 Vgl. Tgb, 11. 10. 1916, S. 279 f.: »Der schreckliche Unsinn, daß die europäische Jugend 
gegeneinander rast. Wenn ich glaube überzeugt zu sein vom Unsinn des Krieges, dann 
frage ich mich wieder, nach welchem Gesetz die Menschen zu leben haben. […] Es wird 
für ewig bestehn bleiben, daß das Leben in den Dienst einer Idee gestellt werden muß. 
Was aber ist in diesem Fall daraus gefolgt? Peter, Erich, Richard, alle stellten ihr Leben 
unter die Idee der Vaterlandsliebe. Dasselbe taten die englischen, die russischen, die 
französischen Jünglinge. Die Folge war das Rasen gegeneinander, die Verarmung Europas 
am Allerschönsten. Ist also die Jugend in all diesen Ländern betrogen worden? […] Ist es 
treulos gegen Dich – Peter – daß ich nur noch den Wahnsinn jetzt sehn kann im Kriege? 
Peter, Du starbst gläubig«.

48 Tgb, 19. 7. 1916, S. 259: »Abends lese ich die ›Achilleis‹: ›Aber der Jüngling fallend er-
regt unendliche Sehnsucht‹«; 21. 10. 1917, S. 336: »Abends lesen wir zusammen die 
›Achilleis‹«.

49 Tgb, 1. 12. 1914, S. 177.
50 Tgb, 3. 12. 1914, S. 177.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


171Käthe Kollwitz und Goethe 

verschiebt den Schwerpunkt allmählich von der heroisch konnotierten Klage über 
die im Krieg vernichtete Jugend auf die übergreifende Trauer der Zurückgebliebe-
nen. Die Werkgenese lässt sich in zwei Arbeitsphasen gliedern. Das Denkmal für 
Peter wird über Zwischenstufen – eine plastische Dreifigurengruppe mit ausge-
streckt liegendem, toten Sohn zwischen dem trauernden Elternpaar, die Reduktion 
auf ein Grabrelief, verschiedene Zeichnungen, einen Holzschnitt, immer neue plas-
tische Modelle – zu einer Fassung entwickelt, die zwischen 1927 und 1932 endgül-
tig Gestalt annimmt. Schließlich verzichtet sie gänzlich auf die Darstellung des 
Sohnes und konzentriert sich allein auf die knienden Figuren der Mutter und des 
Vaters. Der Mutter gibt sie ihre eigenen Gesichtszüge, während der Vater diejenigen 
von Karl Kollwitz tragen wird.51 Nachvollziehbar ist die Werkentstehung zudem 
anhand vieler Tagebucheintragungen, durch Briefe der Künstlerin und viele Zeug-
nisse von dritter Seite. Immer wieder thematisiert sie in ihren persönlichen Auf-
zeichnungen die ungeheuren Schwierigkeiten, die ihr das Thema entgegenstellt. 
Selbstzweifel, monate-, ja jahrelange Untätigkeit und Schöpfungskrisen zeichnen 
die Entstehungsgeschichte aus. Es ist wie ein qualvolles Purgatorium, das ihr hilft, 
den persönlichen Schmerz zu überwinden und eine allgemeingültige künstlerische 
Formulierung im übergreifenden Sinne zu finden. Für die Ausführung wählt sie im 
Herbst 1931 belgischen Granit und, wie sie in ihrem Tagebuch erwähnt, sollen die 
Bildhauer August Rhades und Fritz Diederich die Steine nach ihren Gipsmodellen 
schlagen.52 Die in Stein ausgeführten Figuren werden am 28. Juli 1932 in Anwesen-
heit der Künstlerin und ihres Mannes auf dem flandrischen Soldatenfriedhof in 
Esen-Roggeveld aufgestellt, wohin der Sohn inzwischen umgebettet wurde. Der 
Besucher betritt den Friedhof, indem er zwischen den voneinander getrennt aufge-
stellten Figuren wie durch ein Tor der personifizierten, gedenkenden Trauer hin-
durchschreitet und auf die Grabkreuze der Gefallenen blickt. Die Originalgipse der 
Figurengruppe werden wahrscheinlich noch bis 1937 im Berliner Kronprinzen-
palais gezeigt; erst dann werden diese Modelle der längst in Ungnade gefallenen 
Künstlerin von den Nationalsozialisten entfernt und gehen in den Wirren des 
2. Weltkriegs verloren. Die in Granit ausgeführten Figuren der trauernden Eltern 
stehen heute auf dem Soldatenfriedhof von Vladslo-Praetbos in Flandern, wohin sie 
1956 umgesetzt worden sind. 

Die Vergeblichkeit und Sinnlosigkeit des Todes ihres Sohnes hat Käthe Kollwitz 
sofort verstanden.53 Dass die künstlerische Positionierung die einzig angemessene 
Manifestation sei – diese Erkenntnis findet sie durch Goethe stets bestärkt. Am 
14. Januar 1915 setzt sie sich in einem langen Tagebucheintrag mit ihrem entsetz-
lichen Verlust auseinander: »Krems war hier und erzählte ausführlich von der Zeit 

51 Vgl. Corinna Tegtmeyer: Die trauernden Eltern – zur Genese der Skulpturen von Käthe 
Kollwitz. In: Hannelore Fischer (Hrsg.): Käthe Kollwitz. Die trauernden Eltern. Ein 
Mahnmal für den Frieden. [Ausstellung, Käthe-Kollwitz-Museum Köln, 27. Oktober bis 
12. Dezember 1999]. Köln 1999, S. 83-105; hier S. 83; vgl. auch Hannelore Fischer: 
Käthe Kollwitz – Schmerz und Schuld. Eine motivgeschichtliche Betrachtung. [Ausstel-
lung aus Anlass des 50. Todestages von Käthe Kollwitz und zum Gedenken der 50. Wie-
derkehr des Endes des 2. Weltkriegs, Käthe-Kollwitz-Museum Berlin 1995]. Berlin 1995. 

52 Vgl. Tgb, [Herbst 1931], S. 654.
53 Vgl. Butzlaff (Anm. 22), S. 307.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


172 Wolfgang Holler

vom Auszug bis zu Peters Tod«.54 Zunächst führt sie Klopstock an: »›Wieder auf-
zublühn werd’ ich gesät. / Der Herr der Ernte geht / Und sammelt seine Garben /  
Uns ein, uns ein, die starben. / Halleluja‹«.55 Sie spricht dann über die Arbeit an 
einer Skulptur Die Frau mit dem Kind im Schoß und notiert: »In allem bist Du, seid 
Ihr«. Dann redet sie Peter direkt an und schreibt: »Lieber Sohn, ich habe schöne 
Musik heut gehört. Beethoven und Schumann und Reger«. Schließlich zitiert sie 
Goethes Gedicht Urworte. Orphisch. Am 31. Januar greift sie in einem Brief an den 
Sohn Hans den Tagebucheintrag auf und schreibt abermals, sie habe Goethes Ge-
dicht Urworte. Orphisch neu verstanden. Goethe widmet die erste Stanze dem 
menschlichen »Dämon«, also der nach antiker Überlieferung definierten mensch-
lichen Persönlichkeit, die sie von allen anderen unterscheidet: »Wie an dem Tag der 
Dich der Welt verliehen / Die Sonne stand zum Gruße der Planeten, / Bist alsobald 
und fort und fort gediehen / Nach dem Gesetz wonach Du angetreten. / So mußt du 
sein, Dir kannst Du nicht entfliehen, / Das ändern nicht Sibyllen, nicht Prophe-
ten; / Und keine Zeit und keine Kraft zerstückelt / Geprägte Form die lebend sich 
entwickelt« (MA 12, S. 91). Peter ist der Welt nur »verliehen« und Käthe Kollwitz 
beklagt, dass man dies in seiner menschlichen Verbundenheit und Nähe allzu leicht 
vergisst.56 Ein anderes Mal notiert sie: »Endlich hab ich im Goethe die Stelle gefun-
den, die mir immer wie auf Peter gemacht schien. Sie steht in ›Radierte Blätter‹ 
unter den Kunstschriften Band II: ›Ich sah die Welt mit liebevollen Blicken / Und 
Welt und ich, wir schwelgten im Entzücken.‹ Es endet so: ›Und wie dem Walde 
gehts den Blättern allen: / Sie knospen, grünen, welken ab und fallen‹«.57 Auch am 
6. Februar 1915 zitiert sie Goethe in Erinnerung an den Sohn. Sie notiert: »Immer 
derselbe Traum: Er wäre noch da, es wäre noch eine Möglichkeit daß er lebte und 
wiederkäme und dann noch im Traum die Erkenntnis, er ist tot. ›Saatfrüchte sollen 
nicht vermahlen werden‹«.58 Hier taucht erstmals dieser Satz »Saatfrüchte sollen 
nicht vermahlen werden« auf, der aus dem Lehrbrief in Wilhelm Meisters Lehr-
jahre stammt und für sie fast formelhaft ihr Credo ausdrückt (MA 5, S. 498). Aber 
sie begnügt sich nicht mit dem Hinweis auf diese Stelle, sondern entwickelt das Bild 
weiter, ganz persönlich mit Blick auf Peter und sich selbst.59 Am 15. Februar 1915 
notiert sie: »Peter war Saatfrucht, die nicht vermahlen werden sollte. Er selbst war 
die Aussaat. Ich bin Träger und Entwickler seines Samenkorns. […] Da ich nun 
aber Träger sein soll will ich treu dienen. Seitdem ich das erkannt habe ist mir fast 
heiter und viel fester zumut. Ich darf nicht nur meine Arbeit vollenden – ich soll sie 
vollenden. Das scheint mir der Sinn von all dem Gerede über Kultur. Sie entsteht 

54 Tgb, 14. 1. 1915, S. 181.
55 Ebd., S. 182; vgl. Friedrich Gottlieb Klopstock: Werke und Briefe. Historisch-kritische 

Ausgabe [Hamburger Klopstock-Ausgabe]. Abt. III, 1: Geistliche Lieder. Hrsg. von 
Laura Bolognesi. Berlin, New York 2010, S. 54 (Die Auferstehung).

56 Vgl. Käthe Kollwitz an Hans Kollwitz, 31. 1. 1915, Stiftung Archiv der Akademie der 
Künste, Berlin (SAdK); vgl. Fischer (Anm. 51), S. 28.

57 Tgb, Neujahr 1921, S. 493 f. Gemeint ist das Gedicht Einsamste Wildniß aus Zu meinen 
Handzeichnungen (MA 13.2, S. 101). 

58 Tgb, 6. 2. 1915, S. 182.
59 Vgl. Butzlaff (Anm. 22), S. 307.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


173Käthe Kollwitz und Goethe 

nur durch Ausfüllen des Pflichtkreises durch den Einzelnen«.60 Ebenfalls im Fe-
bruar greift sie die Worte in einem Brief an den Sohn Hans wieder auf und unter-
streicht, dass die Kunst für sie die Möglichkeit biete, den Tod des Sohnes persönlich 
zu bewältigen und zugleich als Künstlerin ihren Beitrag in dieser schweren Zeit zu 
leisten: »Peter war ›Saatfrucht die nicht vermahlen werden soll‹. Er selbst war die 
Saatfrucht. Wäre es mir oder Vater möglich gewesen für ihn zu sterben, daß er le-
ben durfte – o wie gern wären wir gegangen. Für Dich wie für ihn. Aber es ging 
nicht. Ich bin nicht Saatfrucht, ich habe nur die Aufgabe das in mich gelegte Samen-
korn zu Ende zu entwickeln«.61 

Goethes Sentenz verdichtet sich in den kommenden Jahren zur mehrfach genutz-
ten sinnbildhaften Chiffre, für eine Haltung, die sich von der Bewältigung des per-
sönlichen Verlustes durch künstlerische Arbeit zu einer grundsätzlichen Ablehnung 
des Krieges entwickelt. In einem offenen Brief etwa wendet sie sich am 28. Oktober 
1918 gegen den lange verehrten Richard Dehmel. Sie geißelt den Wahnsinn, kurz 
vor dem Ende des Krieges die letzten Reserven in einen sinnlosen und verlorenen 
Krieg zu schicken, wie es der Dichter in einem öffentlichen Appell fordert. Kollwitz 
entgegnet: »Es ist genug gestorben! Keiner darf mehr fallen! Ich berufe mich gegen 
Richard Dehmel auf einen Größeren, welcher sagte: ›Saatfrüchte sollen nicht ver-
mahlen werden!‹«.62 Noch zu Anfang des weit katastrophaleren 2. Weltkriegs 
kommt sie in ihrer strikten Ablehnung des Krieges auf ihren offenen Brief gegen 
Richard Dehmel zurück und verknüpft ihre Haltung erneut mit dem Goethezitat: 
»Damals schrieb ich eine Entgegnung. Ich schloß sie mit den Goetheschen Worten 
aus dem Lehrbrief: ›Saatfrüchte sollen nicht vermahlen werden.‹ […] – diese Forde-
rung ist wie ›Nie wieder Krieg‹ kein sehnsüchtiger Wunsch sondern Gebot. Forde-
rung«.63 So ist es kein Zufall, dass sie ihre allerletzte graphische Arbeit, eine Litho-
graphie gegen den Krieg von 1941/1942 mit diesem Zitat verbindet. »Ich konnte es 
gar nicht mehr aushalten«, so Käthe Kollwitz, »fühlte mich verpflichtet, öffentlich 
zu sagen, wie ich dazu steh«.64 Und: »Diesmal gucken die Saatfrüchte – sechzehn-
jährige Bengel – der Mutter überall aus dem Mantel raus und wollen ausbrechen. 
Aber die alte zusammenhaltende Mutter sagt: Nein! Ihr bleibt hier! Einstweilen 
dürft ihr euch raufen. Aber wenn ihr groß sein werdet, habt ihr euch auf das Leben 
einzustellen und nicht wieder auf den Krieg«.65 Da ahnt sie noch nicht, dass ihr 
Enkel, der wiederum Peter heißt, nur wenig später, am 22. September 1942 eben-
falls fallen wird. 

In dieser Zeit fasst Käthe Kollwitz gegenüber einem Briefpartner noch einmal 
selbst zusammen, was Goethe ihr bedeutet: »Mich hat er durch mein Leben beglei-
tet und wenn auch andere Dichter […] stark auf mich wirkten, ich wäre auch mit 
Goethe allein ausgekommen. Denn ich fand ihn so umfassend, so das Wesentliche 

60 Tgb, 15. 2. 1915, S. 183.
61 BrS, 21. 2. 1915, S. 104.
62 Tgb, Anmerkungen, S. 840; offener Brief im Vorwärts, 30. 10. 1918, und später in ande-

ren Zeitungen. 
63 Tgb, [Dezember] 1941, S. 704 f.
64 Bonus-Jeep (Anm. 3), S. 159.
65 Ebd., S. 240.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


174 Wolfgang Holler

treffend, daß er mir immer war wie das starke, gute tägliche Brot, das man alle Tage 
essen kann, ohne es über zu bekommen«.66 Es sind die Anschaulichkeit und Bild-
haftigkeit von Goethes künstlerischer Haltung, die Käthe Kollwitz anziehen, seine 
unmittelbare Wirkung auf das Gemüt, ein verfeinerter Sinn für das Wesentliche und 
schließlich die unerschöpfliche, umfassende Vielfalt seines Denkens und Fühlens, 
die sich in allen Lebenssituationen bewährt.67 »Ich dencke auch aus der Wahrheit 
zu seyn, aber aus der Wahrheit der fünf Sinne«, schreibt Goethe am 28. Oktober 
1779 an den Pfarrer, Philosophen und Schriftsteller Johann Caspar Lavater (WA IV, 
4, S. 112). Dieser Anspruch, dass ein wahrhaftiges Leben mit allen Sinnen geführt 
werden soll, das Sehen, Hören, Sagen, Fühlen und Schmecken verknüpft, das dem 
Geist die Sinnlichkeit beigesellt sei, dem hohen Anspruch an sich selbst, anderen 
mit warmer Menschlichkeit zu begegnen – dieser Anspruch verbindet sich für 
 Käthe Kollwitz in ganz persönlicher Weise mit ›ihrem‹ Goethe. So mag man kaum 
an Zufall glauben, dass ihr letzter Tagebucheintrag vom Mai 1943 mit gerade die-
sem Goethe-Zitat endet: »Ich bin aus der Wahrheit der fünf Sinne«.68

66 Briefe (Anm. 8), S. 44.
67 Vgl. Butzlaff (Anm. 22), S. 315.
68 Tgb, [Mai 1943], S. 712. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Goethe philologisch.  
Neue (und ältere) Projekte

Jutta Eckle, Bastian Röther

»Erfahrung, Betrachtung, Folgerung  
durch Lebensereignisse verbunden«.*  
Die Leopoldina-Ausgabe  »Goethe.  

Die Schriften zur Naturwissenschaft«

Im Gedenken an Dorothea Kuhn

Mit dem Abschluss der ersten beiden Abteilungen der Leopoldina-Ausgabe von 
Goethe. Die Schriften zur Naturwissenschaft (LA)1 im Sommer 2011 liegt der 
erste von mehreren Meilensteinen auf dem Weg zu einem großen Ziel der Goe-
the-Philologie vor: der schrittweisen Erneuerung der ersten und bis heute einzigen 
Gesamtausgabe von Goethes Werken, der inzwischen über 100 Jahre alten Weima-
rer oder Sophien-Ausgabe (WA).2 Die 11 Text- und 18 Ergänzungs- und Erläute-
rungsbände der Leopoldina-Ausgabe ersetzen die Texte der zwischen 1890 und 
1897 erschienenen zweiten Abteilung der Weimarer Ausgabe, die 12 Bände der 
naturwissenschaftlichen Schriften Goethes. Auf insgesamt 16.783 Druckseiten bie-
tet die Leopol dina- 
Ausgabe nicht nur sämtliche nach textkritischen maßgeblichen Handschriften oder 
Drucken konstituierte Texte Goethes (LA I), sondern in der zweiten Abteilung neben 
umfassenden philologischen und sachlichen Kommentaren zu diesen – der ent-
sprechende Abschnitt ist mit »Überlieferung, Erläuterungen und Anmerkungen« 

* Programmatischer Untertitel von Goethes Zeitschriftenreihe Zur Naturwissenschaft 
überhaupt, besonders zur Morphologie (LA I, 8 u. I, 9). – Durch Lebensereignisse ver-
bunden, so lautet auch der Titel der Festgabe für Dorothea Kuhn zum 90. Geburtstag am 
11. März 2013, hrsg. von Jutta Eckle u. Dietrich von Engelhardt, Halle / Saale 2013 (Acta 
Historica Leopoldina, 62). Dorothea Kuhn, der am 13. Dezember 2015 verstorbenen 
Herausgeberin der Ausgabe, ist dieser Beitrag gewidmet.

1 Goethe. Die Schriften zur Naturwissenschaft. Vollständige mit Erläuterungen versehene 
Ausgabe im Auftrage der Deutschen Akademie der Naturforscher Leopoldina, begründet 
von K. Lothar Wolf u. Wilhelm Troll, hrsg. von Dorothea Kuhn [seit 1964], Wolf von 
Engelhardt [seit 1970], Irmgard Müller [seit 2004] u. Friedrich Steinle [seit 2012]. 31 Bde. 
Weimar 1947-2019.

2 Goethes Werke. Hrsg. im Auftrage der Großherzogin Sophie von Sachsen. Vier Abteilun-
gen, 133 Bände in 143 Teilen. Weimar 1887-1919.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


176 Jutta Eckle, Bastian Röther

überschrieben – auch »Ergänzungen zum Text«. Dazu gehören »Materialien«, Vor-
arbeiten zu Goethes Texten, und »Zeugnisse« zu einem bestimmten Zeitraum, 
worunter Dokumente verstanden werden, die Goethes Beschäftigung mit naturwis-
senschaftlichen Themen umfassend belegen (LA II). 

I. Die Geschichte der Leopoldina-Ausgabe

Erste Überlegungen, die zweite Abteilung der Weimarer Ausgabe (WA II) zu erneu-
ern, entstanden schon in den frühen 1930er Jahren.3 Trotz aller Verdienste, durch 
die jene Pionierleistung der Goethephilologie des 19. Jahrhunderts beeindruckte – 
Salomon Kalischer und Rudolf Steiner hatten unter redaktioneller Mitarbeit von 
Bernhard Suphan viele der naturwissenschaftlichen Texte erstmals veröffentlicht –,  
blieb der Leserschaft auch die Unzulänglichkeit der in vergleichsweise kurzer Zeit 
entstandenen Ausgabe nicht lange verborgen, die auch die Nachtragsbände von 
1904 und 1906 nicht in Gänze hatten beheben können. Das in Goethes Nachlass 
überlieferte Material war keineswegs vollständig aufgenommen, die Texte waren 
stellenweise fehlerhaft wiedergegeben, nicht zusammengehörige Passagen mitein-
ander verbunden. Stücke wurden bisweilen falsch datiert und eher willkür lich denn 
überzeugend einzelnen wissenschaftlichen Gebieten zugeordnet.4 Vor allem aber 
behinderte das Fehlen einer fachkundigen Kommentierung das Verständnis eines für 
Goethes Werk zentralen Teils seines Schaffens. Den genannten Monita glaubten die 
in Halle an der Saale ansässigen Naturwissenschaftler, der Biologe, Chemiker und 
Geologe Günther Schmid, Verfasser der grundlegenden Bibliographie Goethe und 
die Naturwissenschaften,5 und die miteinander befreundeten Professoren der Mar-
tin-Luther-Universität, der Botaniker Wilhelm Troll und der Physiko chemiker Karl 
Lothar Wolf, nur mit einer Neuausgabe der naturwissenschaftlichen Schriften be-
gegnen zu können. Diese mit Erläuterungen versehene Edition sollte einem breiteren 
Publikum nicht allein die Schönheit und Bedeutung der lange vernachlässigten Texte 
nahebringen. Die Initiatoren erhofften sich von einer Aktua lisierung des wissen-
schaftlichen Denkens, einer ganzheitlichen Betrachtungsweise und eines Strebens 
nach umfassender Erkenntnis auch nachhaltige Impulse für die zeitgenössische 
Naturwissenschaft, insbesondere für die Morphologie, die sich inhaltlich und me-
thodisch mit einem reduktionistischen Positivismus zu bescheiden schien. Wolf und 

3 Vgl. Jutta Eckle: »Der Präsident gibt seiner Freude darüber Auskunft, daß der Deutschen 
Akademie der Naturforscher eine wertvolle Aufgabe erwachsen ist.« – Zu den Anfängen 
der Leopoldina-Ausgabe »Goethe. Die Schriften zur Naturwissenschaft«. In: Acta Histo-
rica Leopoldina (2012) 59, S. 95-110. Der Beitrag enthält eine Bibliographie mit älterer 
Literatur zum Thema, darunter bes. Dorothea Kuhn: »Erfahrung, Betrachtung, Folgerung 
durch Lebensereignisse verbunden.« Zur Geschichte der Leopoldina-Ausgabe von Goe-
thes Schriften zur Naturwissenschaft. In: Acta Historica Leopoldina (1992) 20, S.  11-20, 
sowie dies.: Einführung in die Leopoldina-Ausgabe Goethes Schriften zur Naturwissen-
schaft. Weimar 2000.

4 Vgl. Wolfhard Raub: Steiners Edition der »Naturwissenschaftlichen Schriften« in der 
Weimarer Ausgabe der Werke Goethes. In: GJb 1965, S. 152-174.

5 Günther Schmid: Goethe und die Naturwissenschaften. Eine Bibliographie. Halle / Saale 
1940.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


177Die Leopoldina-Ausgabe 

Troll, beide Mitglied der Deutschen Akademie der Naturforscher Leopoldina, ge-
lang es, die 1652 in Schweinfurt gegründete und von Kaiser Leopold I. 1687 be-
stätigte Academia naturae curiosorum unter der Leitung ihres Präsidenten, des 
Physiologen Emil Abderhalden, für ihr Vorhaben zu gewinnen. Einer seiner Amts-
vorgänger, der Mediziner, Naturphilosoph und Botaniker Christian Gottfried Nees 
von Esenbeck, hatte dereinst nicht nur die Gelehrtengesellschaft nach Preußen über-
führt6 und Goethe am 26. August 1818 zu ihrem Mitglied ernannt,7 sondern ihn 
auch dazu bewegen können, in der wiederbelebten Zeitschrift der Sozietät Nova 
Acta Leopoldina zu veröffentlichen, nämlich 1824 die Abhandlung Zur Vergleichen-
den Osteologie von Goethe, mit Zusätzen und Bemerkungen von Dr. Ed.[uard] 
d’Alton,8 1828 Mitteilungen aus der Pflanzenwelt9 und 1831, zum ersten Mal über-
haupt, sämtliche Tafeln zum Zwischenkieferknochen.10 Weiterhin wurde das neue 
Editionsprojekt vom Weimarer Verlag Hermann Böhlaus Nachfolger unterstützt, 
der seit 1942 unter der Leitung der Altphilologin Leiva Petersen stand, die das Vor-
haben von Beginn an mit Rat und Tat förderte. Im Juni 1941 war ein Vertrag zwi-
schen der Akademie, den drei Herausgebern und dem Verlag geschlossen worden. 
Darin vorgesehen war eine auf etwa 14 Bände angelegte Ausgabe mit einer syste-
matischen Einleitung, mit Text-, Apparat- und Erläuterungsteilen und einem Regis-
ter. Die Texte sollten nach Sachgebieten geordnet und in chronologischer Folge 
dargebo ten werden. Unter dieser Maßgabe entstanden die drei ersten Textbände mit 
Goethes Arbeiten zur Mineralogie und Geologie von Günther Schmid (LA I, 1  
u. I, 2) und Goethes optischen Studien bis zum Jahr 1808 von dem Erlanger Physio-
logen Rupp recht Matthaei (LA I, 3). Jener hatte bereits im Weimarer  Goethe-National- 
museum ein Kabinett mit Versuchen zur Farbenlehre eingerichtet und bereitete  
für die Mainzer Welt-Goethe-Ausgabe ein Manuskript zu Goethes Chromatik vor.11 

 6 Vgl. Bastian Röther: Institutionalisierung der Naturwissenschaften in Preußen als Inves-
tition in die Zukunft. Die Friedrich-Wilhelms-Universität in Bonn und die Leopoldina 
(1818-1830). Diss. Univ. de Luxembourg 2016. Referenz: http://orbilu.uni.lu/handle/ 
10993/28330. – Persönlich begegneten sich Goethe und Nees von Esenbeck nur einmal, 
am 18./19. März 1818 (vgl. GT VII,1, S. 29).

 7 Vgl. Johann Daniel Ferdinand Neigebauer: Geschichte der Kaiserlich Leopoldino-Caro-
linischen Deutschen Akademie der Naturforscher während des zweiten Jahrhunderts 
ihres Bestehens. Jena 1860, S. 246 f. Goethe hatte die Mitgliedsnummer 1075. Das im 
Goethe- und Schiller-Archiv überlieferte Mitgliedsdiplom bestätigt die Ernennung von 
»Johann Wilhelm von Goethe« (Ioanni Wilhelmo a Goethe) (vgl. GSA 30/478 [ÜF 44]). 
Sein akademischer Beiname war Arion IV.; dazu Wieland Berg: Arion IV. – Goethe als 
Mitglied der Leopoldina. In: Salve Academicum II. Beiträge zur Geschichte der Deut-
schen Akademie der Naturforscher Leopoldina. Schweinfurt 1991, S. 109-126.

 8 Vgl. LA I, 10, S. 220-224 u. Tafel XIII-XV; erläutert in LA II, 10A, S. 966-971.
 9 Vgl. LA I, 10, S. 229-240 (mit Christian Gottfried Daniel Nees von Esenbeck und Franz 

Julius Ferdinand Meyen) und Tafel XIV u. XVII; erläutert in LA II, 10B/2, S. 778-784.
10 Über den Zwischenkiefer des Menschen und der Tiere; LA I, 9, S. 154-186; erläutert in 

LA II, 10B/2, S. 1030-1035. 
11 Die 1932 von der Stadt Mainz in Zusammenarbeit mit dem Leipziger Insel-Verlag ini-

tiierte Ausgabe sämtlicher poetischer Werke Goethes, seiner Schriften zur Literatur und 
Kunst sowie seiner naturwissenschaftlichen Werke. Die Ausgabe wurde 1944 unvoll-
endet eingestellt, nachdem zwischen 1932 und 1940 acht von 50 geplanten Bänden er-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


178 Jutta Eckle, Bastian Röther

Zur Bereicherung der Texte in zeitlicher Abfolge integrierten Schmid und Matthaei 
Stellen aus Tagebüchern, Briefen, Gedichten, Dramen oder Belegen aus Goethes 
amtlicher Tätigkeit. Matthaei bot das Material überdies in zehn sachlich und chro-
nologisch begründeten Hauptstücken dar, alles Ergänzungen, die nach Erscheinen  
der Bände die Kritik auf den Plan rief, die einen einheitlichen und leicht nachvoll-
ziehbaren Aufbau der Bände nicht erkennen wollte. 

Verbindliche Editionsrichtlinien wurden unabdingbar. Sie konkretisierten sich 
Mitte der 1950er Jahre nach der Neuordnung der Bestände im Goethe- und Schiller- 
Archiv in Diskussionen mit den Bearbeitern der anderen damals in Berlin und Wei-
mar in Arbeit befindlichen Goethe-Editionen, der Akademie-Ausgabe von Goethes 
Werken unter Leitung von Ernst Grumach und der Edition von Goethes Amtlichen 
Schriften,12 bearbeitet von dem Historiker und Archivar Willy Flach, Direktor des 
Staatsarchivs und (kommissarisch) des Goethe- und Schiller-Archivs Weimar.13 Für 
alle drei Ausgaben wurden gemeinsame Editionsprinzipien beschlossen, welche die 
Leopoldina-Ausgabe in eine historisch-kritische Ausgabe wandelten. Die Verein-
barungen – unterzeichnet von Ernst Grumach und Karl Lothar Wolf – erschienen 
1958 im Goethe-Jahrbuch.14 Aufgegeben wurden damit auch die ursprünglich ge-
plante eigene Abteilung mit Goethes naturwissenschaftlichen Korrespondenzen 
und ein Überblickskommentar zu Goethes gesamtem naturwissenschaftlichem 
Werk. Von Band LA I, 4, dem Didaktischen Teil von Goethes Farbenlehre, an folgt 
die Ausgabe diesen neuen Richtlinien, die vorsehen, dass Texte geschlossen und 
vollständig, in der letzten von Goethe schaffend gestalteten Form aufgenommen 
werden und die Entstehung eines jeden Textes auf der Grundlage aller textkritisch 
relevanten Zeugen nachvollziehbar dargestellt wird, indem sämtliche Korrekturen, 
Hinzufügungen und Streichungen in einem textkritischen Apparat nachgewiesen 
werden. Die Texte und die Zeugnisse werden in moderat modernisierter Orthogra-
phie dargeboten. Allerdings bleibt der Lautstand der Handschriften oder Drucke, 
und das ist entscheidend, gewahrt, ebenso die für die Sinngebung bei Goethe wich-
tige Interpunktion. Auch die Eigenheiten wie Groß- und Klein-, Getrennt- und Zu-
sammenschreibung von Wörtern bleiben erhalten; lediglich Namen wurden grund-
sätzlich vereinheitlicht. Diese aus heutiger Sicht problematische editorische 
Entscheidung war ein Zugeständnis der Herausgeber an die Leitung der Leopol-
dina, die den Bedürfnissen einer mit historischen Schreibungen wenig vertrauten 
Leserschaft nach leichter lesbaren Texten entgegenkommen wollte. Parallel zur 
Herstellung der Textbände der ersten Abteilung (LA I), die 1970 abgeschlossen 

schienen waren. Zur Auseinandersetzung der Herausgeber der Leopoldina-Ausgabe mit 
denen der Welt-Goethe-Ausgabe vgl. Jutta Eckle (Anm. 3), S. 100-103.

12 Werke Goethes. Hrsg. von der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin unter 
Leitung von Ernst Grumach (seit 1963 hrsg. vom Institut für deutsche Sprache und Lite-
ratur der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin). Berlin 1952-1966. Die 
Ausgabe wurde nach 14 Bänden Ende der 1960er Jahre eingestellt.

13 Goethes Amtliche Schriften. Veröffentlichung des Staatsarchivs Weimar. Bearbeitet von 
Willy Flach u. Helma Dahl. Weimar 1950-1987. Nach drei Bänden wurde die Ausgabe 
1972 aufgegeben. 1987 erschien noch ein Registerband.

14 Vgl. Ernst Grumach, K. Lothar Wolf: Zu den Akademie-Ausgaben von Goethes  Werken. 
In: GJb 1958, S. 309 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


179Die Leopoldina-Ausgabe 

werden konnte, wurde die Arbeit an der zweiten Abteilung (LA II), den Ergän-
zungs- und Erläuterungsbänden, aufgenommen. Ihren Zuschnitt bestimmte maß-
geblich die Chemikerin, Botanikerin und Editionsphilologin Dorothea Kuhn, die 
seit 1952 Mitarbeiterin, dann Redakteurin der Ausgabe war, 1964 in den Kreis der 
Herausgeber aufgenommen wurde und diese Tätigkeit von 1969 bis 2011 in haupt-
verantwortlicher Position ausübte. Sie begann mit der Arbeit an den Erläuterungen 
der morphologischen Schriften, die bis zum Abschluss der Ausgabe ihr Spezial-
gebiet blieben (LA II, 9A; II, 9B; II, 10A; II, 10B/1 u. II, 10B/2). Daneben flossen 
ihre umfassenden Kenntnisse über Goethes Naturforschung auch in die Bände zu 
anderen Sachgebieten ein, etwa in die zur Optik und Farbenlehre (mit Rupprecht 
Matthaei LA II, 3; II, 4; mit Karl Lothar Wolf LA II, 6). Dem Tübinger Mineralogen 
Wolf von Engelhardt, seit 1970 Mitherausgeber der Ausgabe, wurde die Kommen-
tierung der Schriften zur Geologie und Mineralogie anvertraut (LA II, 7, II, 8A, II, 
8B/1 u. II, 8B/2). Die weiteren Bände der zweiten Abteilung wurden von dem Phy-
siker und Wissenschaftshistoriker Horst Zehe (Zur Farbenlehre polemischer Teil;  
LA II, 5A), der Biologin Gisela Nickel (Meteorologie und Astronomie; LA II, 2), 
dem Zahnarzt, Medizin- und Wissenschaftshistoriker Thomas Nickol (Farbenlehre 
und Optik nach 1810 und zur Tonlehre; LA II, 5B/1 u. II, 5B/2) und der auch natur-
wissenschaftlich ausgebildeten Literatur- und Kunstwissenschaftlerin Jutta Eckle 
(Zur Naturwissenschaft im allgemeinen; LA II, 1A u. II, 1B) bearbeitet.

Selbst in den Jahrzehnten der Teilung Deutschlands in zwei Staaten blieb die 
Leopoldina-Ausgabe ein gesamtdeutsches Projekt. Die Leitung und Finanzierung 
des Vorhabens lagen bei der Akademie in Halle, die Bände erschienen bei Hermann 
Böhlaus Nachfolger in Weimar. Die Herausgeber und Mitarbeiter, die inzwischen in 
der BRD zu Hause waren und dort von der Deutschen Forschungsgemeinschaft 
lange Zeit gefördert wurden, reisten regelmäßig in die DDR, um im Goethe- und  
Schiller-Archiv, in der naturwissenschaftlichen Sammlung des Goethe-National-
museums und in Goethes Bibliothek zu arbeiten. Nach der Wiedervereinigung 
1990 wurde das Editionsprojekt in die den Geisteswissenschaften vorbehaltenen 
Langzeitforschungsvorhaben der deutschen Akademien aufgenommen und durch 
Mittel des Bundes und des Landes Sachsen-Anhalt bis Mai 2011 abgesichert. Eine 
von Dietrich von Engelhardt ge leitete Kommission der Leopoldina begleitete das 
Projekt in dieser Zeit. Für die dritte Abteilung (LA III) verantwortlich zeichneten 
die Pharmazeutin und Medizinhistorikerin Irmgard Müller und seit 2012 der Phy-
siker und Wissenschaftshisto riker Friedrich Steinle. Der von Bastian Röther und 
Uta Monecke erarbeitete erste Band mit detaillierten Verzeichnissen zu den Inhal-
ten der Ausgabe und Konkordanzen liegt seit 2014 vor. An dem 2019 erschienenen 
Registerband arbeiteten, gefördert von der Fritz Thyssen Stiftung, zuletzt Carmen 
Götz und Simon Rebohm.

II. Aufbau und Charakteristik der Leopoldina-Ausgabe

In der heute vorliegenden Gestalt besteht die Ausgabe aus drei Teilen: die zwischen 
1947 und 1970 erschienene erste Abteilung mit den Texten Goethes (LA I), eine 
zweite, zwischen 1959 und 2011 veröffentlichte Abteilung mit »Ergänzungen« und 
»Erläuterungen« einschließlich einführender Überblicksdarstellungen (LA II) und 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


180 Jutta Eckle, Bastian Röther

LA I Zeitraum Titel des Bandes Sachgebiete Zugehörige 
Erläuterungen
in  LA II 

LA I 1 1770-1810 Geologie und 
Mineralogie 

Geo LA II 7 u.  
LA II 8A 

LA I 2 1812-1832 Geologie und 
Mineralogie 

Geo LA II 8A u.  
LA II 8B 

LA I 3 1790-1808 Beiträge zur Optik und 
Anfänge der 
Farbenlehre 

Allg, FL, NL u. 
Phil 

LA II 3 u. 
LA II 1A/B 

LA I 4 1810 Zur Farbenlehre. 
Didaktischer Teil 

FL LA II 4 

LA I 5 1810 Zur Farbenlehre. 
Polemischer Teil  

FL LA II 5A 

LA I 6 1810 Zur Farbenlehre. 
Historischer Teil 

FL LA II 6 

LA I 7 1810 Zur Farbenlehre. 
Anzeigen und Übersicht 
…  

FL LA II 4 

LA I 8 1817-1824 Naturwissenschaftliche 
Hefte (HzN)  

Allg, Phil, NL,  
Geo, Meteo u. 
Astro 

LA II 1A/B, 
LA II 2, 
LA II 5B, 
LA II 8A u. 
LA II 8B 

LA I 9 1817-1824 Morphologische Hefte 
(HzM) 

NGesch, Allg u. 
Phil  

LA II 2, 
LA II 9A, 
LA II 9B, 
LA II 10A u. 
LA II 10B  

LA I 10 1776-1830 Aufsätze, Fragmente, 
Studien zur 
Morphologie 

NGesch, Allg  u. 
Phil 

LA II 9A, 
LA II 9B, 
LA II 10A u. 
LA II 10B 

LA I 11 1780-1832 Aufsätze, Fragmente, 
Studien zur 
Naturwissenschaft im 
Allgemeinen  

NL, Allg, Geo, 
Phil u. Math 

LA II 1A/B, 
LA II 2, 
LA II 5B , 
LA II 7, 
LA II 8A u. 
LA II 8B  

Legende zu den Sachgebieten: Allg – Biographica, Literarisches und Spruchdichtung; Phil – 
Philosophie, Wissenschaftslehre, Methodologie, Erkenntnistheorie; NL – Allgemeine und be-
sondere Naturlehre, Physik und Chemie, Galvanismus; NGesch – Morphologie, vergleichende 
Anatomie, Botanik, Zoologie; Astro – Astronomie; Meteo – Meteorologie und Wolkenlehre; 
FL – Optik und Farbenlehre; Ton – Ton- und Harmonielehre; Geo – Geologie und Mineralogie; 
Math – Mathematik

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


181Die Leopoldina-Ausgabe 

Abb. 1 
Übersicht über die Bände der Leopoldina-Ausgabe  

»Goethe. Die Schriften zur Naturwissenschaft«

LA II Zeitraum Titel des Bandes Sachgebiete Zugehörige 
Texte in  
LA I 

LA II 1A/B 1749-1832 Naturwissenschaft im 
allgemeinen  

Allg, NL, Phil u. 
Math 

LA I 3, 
LA I 8 u.  
LA I 11 

LA II 2 1769-1832 Meteorologie und 
Astronomie 

Meteo u. Astro LA I 8, 
LA I 9 u. 
LA I 11 

LA II 3 1755-1808 Optik und Anfänge der 
Farbenlehre 

FL, NL u. Phil  LA I 3 

LA II 4 1806-1810 Farbenlehre. 
Didaktischer Teil und 
Tafeln 

FL LA I 4 u. 
LA I 7 

LA II 5A 1810-1830 Farbenlehre. 
Polemischer Teil 

FL LA I 5 

LA II 5B 1790-1832 Farbenlehre  und 
Optik nach 1810 und 
Tonlehre 

FL, NL u. Ton LA I 8 u. 
LA I 11 

LA II 6 1791-1810 Farbenlehre. 
Historischer Teil 

FL LA I 6 

LA II 7 1755-1805 Geologie und 
Mineralogie 

Geo LA I 1 u. 
LA I 11 

LA II 8A 1806-1820 Geologie und 
Mineralogie 

Geo LA I 1, 
LA I 2, 
LA I 8 u. 
LA I 11 

LA II 8B 1821-1832 Geologie und 
Mineralogie 

Geo LA I 2, 
LA I 8 u. 
LA I 11 

LA II 9A 1760-1795 Morphologie NGesch LA I 9 u. 
LA I 10 

LA II 9B 1796-1815 Morphologie NGesch LA I 9 u. 
LA I 10 

LA II 10A 1816-1824 Morphologie NGesch LA I 9 u. 
LA I 10 

LA II 10B 1825-1832 Morphologie NGesch LA I 9 u. 
LA I 10 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


182 Jutta Eckle, Bastian Röther

eine dritte Abteilungen mit Verzeichnissen und Registern (LA III). Die Bände der 
ersten und zweiten Abteilung folgen den wissenschaftlichen Sachgebieten, mit  
denen sich Goethe beschäftigte: in der ersten Abteilung Optik und Farbenlehre, 
Morphologie, Geologie und Mineralogie und Naturwissenschaft im allgemeinen – 
Sachgebiete, zu denen Goethe selbst Texte publizierte und die zur Veröffentlichung 
geeignet gewesen wären –, in der zweiten Abteilung, Goethes vielfältige Interessen 
in ihrer gesamten Breite abbildend, Wissenschaftslehre, Methodologie und Erkennt-
nistheorie, Naturphilosophie und Naturlehre, Mathematik, Astronomie, Meteoro-
logie und Wolkenlehre, Optik und Farbenlehre, Ton- und Harmonielehre, Geologie 
und Mineralogie sowie Naturgeschichte, hier vor allem Morphologie, die Lehre 
von der sich wandelnden Gestalt in der Entwicklung von Lebewesen (vgl. die Über-
sicht über die Bände, Abb. 1).

Innerhalb der Sachgebiete werden die Texte chronologisch dargeboten. Für die 
Einordnung entscheidend ist die durch Quellen belegte oder vom Bearbeiter be-
gründet erschlossene Entstehungszeit eines Textes. Ausnahmen von diesem Grund-
satz bilden lediglich die zum Teil deutlich früher entstandenen, nahezu allen Sach-
gebieten zugehörigen Texte der zwischen 1817 und 1824 von Goethe als Schriftenreihe 
publizierten naturwissenschaftlichen und morphologischen Hefte, welche vollstän-
dig und im Zusammenhang nach dem autorisierten Erstdruck veröffentlicht wer-
den. Die in zwei parallelen Reihen, Zur Naturwissenschaft überhaupt (HzN; LA I, 
8) und Zur Morphologie (HzM; LA I, 9),15 publizierten Beiträge, darunter auch die 
Naturforschung ergänzendes Philosophisches und Historisches, weltanschauliche 
Gedichte, autobiographische Texte oder Maximen und Reflexionen, stellen die 
größte zusammenhängende Darstellung von Goethes Texten zur Naturlehre und 
Naturgeschichte dar. Sie enthalten auch Beiträge von anderen Verfassern, die an-
ders als in der WA hier erstmals als integrale Textbestandteile abgedruckt und 
kommentiert werden. Die von Günther Schmid in LA I, 1 und I, 2 noch aus diesem 
Publikationszusammenhang herausgelösten Texte Goethes zur Geologie und Mine-
ralogie werden in LA I, 8 erneut abgedruckt; die übrigen von ihm veröffentlichten 
Texte aus dem handschriftlichen Nachlass Goethes erscheinen abermals in LA I, 11, 
nun nach den neuen Editionsrichtlinien. 

Die in den Bänden sonst streng eingehaltene chronologische Anordnung der 
Stücke erlaubt es, die Entwicklungen innerhalb eines bestimmten Sachgebiets im 
Laufe der Zeit ebenso wie die sich wandelnden Einstellungen und Positionen  Goethes 
detailliert zu verfolgen. Darüber hinaus ergeben sich mannigfache Verbindungen 
nicht allein zwischen den verschiedenen Sachgebieten, sondern innerhalb derselben 
auch zu Goethes poetischem, autobiographischem und kunsttheoretischem Werk. 
Eine ausführliche Kommentierung ermöglicht deren adäquates Verständnis im rele-
vanten Wissens- und Erfahrungshorizont ihrer jeweiligen Entstehungszeit. Dies ist 
insofern von Bedeutung, als sich die Disziplinen, ihre Erkenntnisinteressen, metho-
dischen Grundlagen und Wissensinhalte in den sechs Jahrzehnten von Goethes 
Forschungstätigkeit beständig und grundlegend wandeln. Die Ergänzungs- und 
Erläuterungsbände (LA II) enthalten – mit Ausnahme des in der Frühzeit der Aus-
gabe erschienenen Bandes LA II, 3 – abgesehen von den üblichen Abschnitten einer 

15 Vgl. LA II, 1B, S. 1280-1289, u. LA II, 10A, S. 717-721, Tafel I-III. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


183Die Leopoldina-Ausgabe 

Edition, Einleitung mit Editionsrichtlinien, Quellen-, Literatur- und Siglenverzeich-
nis, Inhalts- und Abbildungsverzeichnis und Registern zu Namen, Orten und Wer-
ken, neben »Ergänzungen«, das sind »Materialien« und »Zeugnisse«, den zentralen 
Abschnitt »Überlieferung, Erläuterungen und Anmerkungen«. Diese »Erläuterun-
gen« zu den in der ersten Abteilung edierten Texten wiederum bestehen aus einem 
philologischen Kommentar, Angaben zur Überlieferung, Nennung der textkritisch 
relevanten Handschriften und Erstdrucke sowie des Druckortes in der Weimarer 
Ausgabe, und einem Variantenverzeichnis in Form eines lemmatisierten Einzelstel-
lenapparats, in dem alle auf Goethes Intention zurückgehenden Veränderungen 
nachgewiesen werden, zudem die Abweichungen von der Weimarer Ausgabe. Der 
sachlich-inhaltliche Kommentar bietet eine detaillierte Darstellung der Entstehungs- 
und Publikationsgeschichte des jeweiligen Textes (auch anhand der in den beiden 
anderen Abschnitten mitgeteilten »Materialien« und »Zeugnisse«), eine Einordung 
des Textes in Goethes Werk und in die zeitgenössischen wissenschaftlichen Diskus-
sionen, zudem erste Ansätze zur Deutung. Die sich anschließenden Anmerkungen 
zu einzelnen Lemmata geben Hinweise zu erwähnten Personen, Werken und Orten, 
erklären Namen, Begriffe, Wörter und Sachen, weisen Zitate und Quellen nach und 
übersetzen fremdsprachige Stellen. Die Kommentierung der Texte beschränkt sich 
auf Faktisches, Belegbares. Sie soll helfen, das Gesagte sprachlich und inhaltlich 
angemessen zu verstehen, indem es in einen übergreifenden biographischen, werk-
geschichtlichen und wissenschaftshistorischen Kontext eingeordnet wird. Eine Be-
wertung der wissenschaftlichen Aussagen Goethes oder seiner Zeitgenossen vor 
dem Hintergrund aktueller naturwissenschaftlicher Forschungen ist nicht ange-
strebt, zumal das gesicherte Wissen dort in einer Geschwindigkeit voranschreitet, 
der keine Kommentierung gerecht werden könnte. Zwischenstücke mit Überblicks-
kommentaren informieren zusammenhängend über Arbeitsphasen oder besondere 
Interessenschwerpunkte Goethes.16 Rund 450 Abbildungen und 320 meist farbige 
Tafeln, darunter sämtliche von Goethe initiierte Illustrationen, wie die Karten zu 
den Beiträgen zur Optik oder die Tafeln zur Farbenlehre, bereichern die Bände 
ebenso wie die ausgewählten Blätter aus dem Bestand der naturwissenschaftlichen 
Zeichnungen.

Im Abschnitt »Materialien«, die wie die »Zeugnisse« in den Bänden der Ausgabe 
vor den Erläuterungen zu den Texten stehen, sind sämtliche Vorarbeiten zu Goe-
thes Texten buchstaben- und zeichengetreu wiedergegeben, jeweils mit textkriti-
schem Apparat und erläuternden Anmerkungen. Zu diesen »Materialien« gehören 
Vorstudien, Entwürfe und Schemata, aber auch Exzerpte, Zeichnungen oder Mar-
kierungen und Marginalien in der von Goethe rezipierten Literatur. Zu den »Zeug-
nissen« werden alle Belegstellen aus Tagebüchern, Korrespondenzen, autobiogra-
phischen Aufzeichnungen von Goethe oder Anderen gerechnet, die Auskunft über 
seine wissenschaftliche Tätigkeit in einem umfassenden Sinn geben, über die weit-
reichenden Interessen des Naturforschers Goethe – welche nicht immer in seinen 
Texten einen Niederschlag gefunden haben – und persönliche oder briefliche Kon-
takte zu anderen Wissenschaftlern über seine gesamte Lebenszeit. Auch die »Zeug-
nisse« genannten Dokumente werden in chronologischer Folge, nach der Hand-

16 Eine Übersicht enthält LA III, 1, S. 629 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


184 Jutta Eckle, Bastian Röther

schrift oder, ob ihrer großen Zahl, nach einem verlässlichen Druck dargeboten und 
deren Inhalt und Bedeutung vom Editor kurz erläutert.

Grundlage der Edition sind der im Weimarer Goethe- und Schiller-Archiv über-
lieferte handschriftliche naturwissenschaftliche Nachlass Goethes sowie die von 
ihm autorisierten Drucke. Die unter der Bestandsnummer 26 zusammengefassten 
Manuskripte umfassen rund 8.500 Blatt. Sie wurden von den Bearbeitern der Aus-
gabe – in den ersten Jahren von Günther Schmid, mit Wiederöffnung des Archivs 
nach dem Zweiten Weltkrieg von Karl Lothar Wolf und Dorothea Kuhn17 – voll-
ständig durchgesehen und systematisch erschlossen, ebenso andere relevante Be-
stände aus Goethes handschriftlicher Hinterlassenschaft, seine Werkmanuskripte, 
die ein- und ausgegangenen Briefe und überlieferten Rechnungsbücher mit Belegen. 
Archivbestände an anderen Orten fanden ebenfalls Berücksichtigung.

Wie unerlässlich die vollständige Erfassung des überlieferten Materials und des-
sen Datierung zum Zweck einer chronologischen Darbietung ist, soll exemplarisch 
eine bislang unveröffentlichte kleine Bleistiftzeichnung mit der Darstellung einer 
Pflanze zeigen, die sich aufgrund der beiden eben genannten Editionsprinzipien 
relativ leicht einem spezifischen Werkzusammenhang zuordnen lässt (Abb. 2).18 Sie 
befindet sich auf der Rückseite einer von Goethes Schreiber Johann Jakob Ludwig 
Geist angefertigten Abrechnung über Aufwendungen, die Goethe in der Zeit vom 
3. bis 17. Januar 1796 während eines Aufenthalts in Jena hatte. Mit etwas Mühe 
lassen sich die markanten Details eines Granatapfels (Punica granatum L.) erken-
nen: die urnen- oder glockenförmigen Blütenbecher mit Kronblättern und vielen 
Staubblättern in einer doppelten Blütenhülle, die kugelige Scheinfrucht mit dem 
markanten Kragen aus Kelchzipfeln, die endständigen, lanzettlichen oder eilanzett-
lichen Blätter, deren Stiele an markanten Knoten auf der Sprossachse ansetzen. 
Goethe könnte den meist in Kübeln gezogenen frostempfindlichen Baum im Rah-
men seiner zwischen 1795 und 1798 entstandenen Vorarbeiten zu einer Physiologie 
der Pflanzen im dortigen Botanischen Garten gezeichnet haben.19 Er beschäftigte 
sich in dieser Zeit mit einem doppelten Gesetz der Bildung, »das Gesetz der innern 
Natur, wodurch die Pflanzen konstituiert werden« und »das Gesetz der äußern 
Umstände wodurch die Pflanzen modifiziert werden«.20 In einem dieser Entwürfe 
dazu wird »der Granat Apfel« explizit erwähnt. Goethes frühere Beschäftigung mit 
dem Granatapfel während seines Aufenthalts in Italien, währenddessen er auch 
einzelne Exemplare der durchwachsenen Blüten zeichnete, entsprang, wie die Er-
läuterung zu jener »Materialie« verdeutlicht, anderen wissenschaftlichen Interes-

17 Ihr wissenschaftlicher Nachlass mit dem gesamten Arbeitsmaterial zur Leopoldina-Aus-
gabe ist noch vorhanden und befindet sich im Besitz von Jutta Eckle. 

18 GSA 34/XIII,1, Bl. 1v. Den Hinweis auf die Zeichnung verdanken wir Karin Ellermann. – 
Vorliegende Skizze fehlt auch in dem von Gerhard Femmel bearbeiteten Corpus der 
Goethe zeichnungen. Goethes Sammlungen zur Kunst, Literatur und Naturwissenschaft 
(10 Bände, Leipzig 1958-1973).

19 Vgl. LA I, 10, S. 135-137; erläutert in LA II, 9B, S. 426. In einer zugehörigen Materialie 
(M 6), wird der »Granat Apfel« erwähnt (LA II, 9B, S. 7-10; hier S. 824). 

20 Vgl. LA I, 10, S. 135.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


185Die Leopoldina-Ausgabe 

sen21 und kann für die Deutung der vorliegenden Zeichnung deshalb nicht heran-
gezogen werden.

III. Die Leopoldina-Ausgabe im digitalen Zeitalter

Im Goethe-Jubiläumsjahr 1999 hatte Dorothea Kuhn in ihrem Beitrag Probleme 
mit der Leopoldina-Ausgabe von Goethes Schriften zur Naturwissenschaft re-
sümiert, dass sich die Editionsrichtlinien während der Arbeit an den Ergänzungs- 
und Erläuterungsbänden grundsätzlich bewährt hätten:

Und doch ist nicht zu verkennen, daß es schwierig ist, sich in der Ausgabe zu-
rechtzufinden und ihre Inhalte zu weiteren Forschungen heranzuziehen. Wir 
bemerken jedenfalls, daß die LA auch in der Fachwelt wenig bekannt ist und 
benutzt wird und daß die in ihr vorgelegten Forschungsergebnisse nur selten in 
die weitere Literatur eingehen.22

21 Vgl. LA II, 9A, S. 46 f. (M 33). 
22 In: Jochen Golz (Hrsg.): Goethe-Philologie im Jubiläumsjahr – Bilanz und Perspektiven. 

Kolloquium der Stiftung Weimarer Klassik u. der Arbeitsgemeinschaft für germanisti-

Abb. 2 
Granatapfel (Bleistiftzeichnung von Goethe)

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


186 Jutta Eckle, Bastian Röther

Dorothea Kuhn sah dies zum einen in der besonderen Position von Goethes Schrif-
ten zur Naturwissenschaft zwischen den verschiedenen Disziplinen und der thema-
tisch-methodisch immensen Distanz zur modernen Naturwissenschaft begründet, 
zum anderen in der langen Entstehungszeit der Ausgabe selbst. Sie empfahl deshalb 
auskunftsreiche Verzeichnisse und Register, um dem Leser das differenzierte Bild 
von Goethes Naturauffassung zu vermitteln, wie es die Ausgabe von Anfang an 
beabsichtigt hatte. Für die Gesamtregister (LA III) sah Dorothea Kuhn eine Erwei-
terung der Einzelbandregister vor und betonte in diesem Zusammenhang die Be-
deutung, die der Berücksichtigung sämtlicher Abschnitte der Edition in den Regis-
tern zukomme, der Texte Goethes (LA I) wie aller Abschnitte der zweiten Abteilung 
(LA II), der »Materialien«, »Zeugnisse« und »Erläuterungen« zu Goethes Texten. 
Das wechselseitige Aufeinanderbezogensein aller Teile der Edition dürfte aus dem 
bisher Gesagten hinreichend deutlich geworden sein. Die in LA III, 2 enthaltenen 
Register verzeichnen vorerst nur die in den Goethe’schen Texten genannten Orte 
und Personen mit biobibliographischen Informationen. Außerdem enthalten sie 
Listen der in den Texten erwähnten Mineralien, Fossilien, Farbstoffe, Pflanzen und 
Tiere. Bereits in einem frühen Stadium der Planung fiel die Entscheidung, auf ein 
Sach- und Begriffsregister zu verzichten. Dieses wäre bereits von den Bearbeitern 
der ersten und zweiten Abteilung anzulegen gewesen, was nicht durchgängig ge-
schehen ist.

In technischer Hinsicht wurde bei der Arbeit an den Verzeichnissen und Regis-
tern frühzeitig nach einer digitalen Lösung gesucht und mit den Programmierern 
der Firma 3 pc aus Berlin eine MySQL-Datenbank entwickelt, die nicht allein 
xml-basierte Ausgabeformate für die Drucklegung der Verzeichnisse und Register 
generiert, sondern auch die Präsentation dieser Daten auf einer Online-Plattform 
ermöglicht. Inzwischen liegt ein in der Praxis bewährtes, funktional vielschichtiges 
System vor, das den Erfordernissen einer so komplexen Edition wie der Leopoldi-
na-Ausgabe genügt. Es könnte auch von anderen Projekten genutzt werden.

Was der Leopoldina-Ausgabe im Sinne der von Dorothea Kuhn angestrebten 
engeren Verzahnung der Ausgabe mit der aktuellen Goetheforschung darüber 
hinaus zu wünschen bleibt, ist ihre vollständige Retrodigitalisierung, die es erlau-
ben würde, nicht nur in den Datenbanken mit den Verzeichnissen und Registern, 
sondern auch in Goethes Schriften zur Naturwissenschaft selbst zu suchen und sich 
die »Erläuterungen«, »Materialien« und »Zeugnisse« zusammen mit den jeweili-
gen Texten anzeigen zu lassen. Online abrufbare strukturierte xml-Daten könnten 
zudem die Nachnutzung des edierten Materials in weiterführenden literatur- und 
wissenschaftsgeschichtlichen Forschungsvorhaben ermöglichen. 

Die Leopoldina-Ausgabe bietet, das sei zum Abschluss zusammenfassend gesagt, 
dem Philologen eine vollständige und verlässliche Textgrundlage, dem Goethefor-
scher und Wissenschaftshistoriker eine Basis für jede weitere wissenschaftliche Be-
schäftigung mit Goethes Schriften zur Naturlehre und Naturgeschichte, die an 
Umfang und Bedeutung einen wichtigen Teil seines Gesamtwerks ausmachen.

sche Edition 26. bis 27. August 1999. Tübingen 2001, S. 21-28; hier S. 26. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Goethe-Bücher der Vergangenheit,  
neu gelesen

Ernst Osterkamp

Victor Hehns »Gedanken über Goethe«

Ein glücklicher Fund im Antiquariat: Das in dunkelbraunes Leinen gebundene 
Buch trägt zwar auf seinem arg beriebenen Rücken keinen Titel, dafür prangt dieser 
umso prächtiger in goldener Prägung auf dem vorderen Deckel: »Victor Hehn, Ge-
danken über Goethe«. Da ist es also, das berühmte Buch, das einst zum ehernen 
Bestand eines jeden Goethe-Philologen und Goethe-Freundes gehörte, in einem of-
fenbar frühen Exemplar. Ein kurzer Blick in den Band zeigt aber, dass diese An-
nahme falsch ist – denn es ist ihm im Anschluss an das gelbliche Vorsatzpapier an-
stelle eines Titelblatts ein kurzer handschriftlicher Brief vorgebunden, auf den sechs 
Sonderdrucke (oder aus den Originalheften herausgelöste Aufsätze) im Quartfor-
mat folgen, denen ein weiterer Sonderdruck in Oktav hinzugefügt worden ist. Das 
kann Hehns oft gedrucktes Buch nicht sein, das ist etwas viel Exklusiveres. 

Der in eleganter deutscher Kurrentschrift verfasste Brief hat folgenden Wortlaut:

 Hochgeehrter Herr und Freund!
Hr. Grunow in Leipzig ist einer leisen Mahnung nachgekommen und hat mir ein 
Paar Exemplare der Grenzboten zugeschickt. So bin ich jetzt im Stande, einigen 
meiner Gönner diese Hefte anzubieten und so mein Andenken bei ihnen zu er-
neuern. Lassen auch Sie sich die Zusendung gefallen und erhalten Sie Ihre freund-
lichen Gesinnungen 
 Ihrem ergebenen
Berlin, V. Hehn.
d. 23 Nov. 1883.

Der Empfänger dieses Briefes lässt sich leicht bestimmen, denn er hat auf das letzte 
Blatt des am Ende des Bandes eingebundenen kleineren Sonderdrucks die hand-
schriftliche Adresse (diesmal in lateinischer Kurrentschrift, aber deutlich von der-
selben Hand wie im Falle des Briefes) geklebt, an die er – mit dem Poststempel »Berlin 
W. 30. 3. 85« – gesandt worden war: »Herrn / Verlagsbuchhändler / W. Hertz /  
hier W., / Bendlerstr. 13«. Als Absender zeichnet wiederum »V. Hehn«. Der Emp-
fänger des Briefs und der Sonderdrucke war also der bedeutende Berliner Verlags-
buchhändler Wilhelm Hertz (1822-1901), der Freund und Verleger Paul Heyses 
und Theodor Fontanes, aber auch der Verleger der Gesammelten Werke Gottfried 
Kellers, die dem bis dahin mit seinen Verlagen wenig glücklichen Dichter erst seinen 
bleibenden Ruhm sicherten, und der Jugenderinnerungen eines alten Mannes von 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


188 Ernst Osterkamp

Wilhelm von Kügelgen, eines der größten Bestseller der zweiten Hälfte des 19. und 
des frühen 20. Jahrhunderts. Dass Wilhelm Hertz über eine gewisse Goethe-Nähe 
verfügte, geht schon daraus hervor, dass er der Verleger Herman Grimms, also auch 
von dessen eminent erfolgreichen Berliner Goethe-Vorlesungen, war, über die im 
letzten Goethe-Jahrbuch Gustav Seibt berichtet hat,1 sowie der Verleger der  Goethe- 
Schriften Gustav von Loepers. Es darf also als sicher gelten, dass es  Wilhelm Hertz 
selbst gewesen ist, der die sieben Sonderdrucke, die ihm Victor Hehn von 1883 bis 
1885 gesandt hatte, in einem repräsentativen Einband hat zusammenführen und 
bewahren lassen.

Wie erklärt sich dann aber der Titel Gedanken über Goethe, den doch offen-
sichtlich Hertz selbst gewählt hatte, denn Hehns Buch Gedanken über Goethe er-
schien ja erst 1887, also zwei Jahre später, im Verlag von Gebrüder Borntraeger, 
Hehns Hausverlag? Die Annahme, dass Hertz die Sonderdrucke erst nach Erschei-
nen des Buches hat zusammenbinden lassen und dem Band dann dessen Titel gab, 
ist keineswegs zwingend. Denn Victor Hehns drei in den Grenzboten (unter der 
Schriftleitung von Johannes Grunow) in jeweils zwei Teilen veröffentlichte Auf-
sätze, auf die sich sein Brief bezieht, tragen bereits den Titel des später erschienenen 
Buchs Gedanken über Goethe, wobei Hehn dem ersten den Untertitel 1. Natur-
formen des Menschenlebens, dem zweiten den Untertitel 2. Stände und dem dritten 
den Untertitel 3. Naturphantasie gegeben hat. Das ist textgeschichtlich insofern 
von Bedeutung, als es zeigt, dass Hehn die in den Grenzboten veröffentlichten Auf-
sätze von Anbeginn als Unterkapitel einer umfangreichen Abhandlung konzipiert 
hat, die als abgeschlossenes Buch den schon hier festgelegten Titel Gedanken über 
Goethe erhalten sollte. Kein Wunder also, dass Hertz der Sammlung der Sonder-
drucke genau diesen Titel gab. 

Wenn Hehn schon 1883/84, als er seine dreiteiligen Gedanken über Goethe in 
den Grenzboten veröffentlichte, daran gedacht haben sollte, daraus ein Buch wer-
den zu lassen, dann muss sich allerdings bis zu dessen Erscheinungsjahr 1887 ein 
entscheidender Konzeptionswandel vollzogen haben. Denn in dem Buch bilden die 
Unterkapitel 1, 2 und 3 der Abhandlung schließlich die Kapitel 3 bis 5, denen zwei 
weitere (umfangreiche) Kapitel vorangestellt wurden und ein weiteres Kapitel an-
gehängt worden ist, womit sich allerdings der argumentative Status dieser drei 
Kapitel, die textlich im Wesentlichen unverändert blieben, nachdrücklich veränderte. 
Victor Hehns Buch Gedanken über Goethe ist jedenfalls, trotz der liebenswürdigen 
Unverbindlichkeit seines Titels, keineswegs nur eine Sammlung schon vorliegender 
Goethe-Aufsätze des Autors; er hat ihm eine sorgfältig geplante konzeptionelle 
Struktur verliehen. Dies zeigt auch die Tatsache, dass Hehn die große Abhandlung, 
die sich an letzter Stelle in dem Hertz’schen Sammelband findet, nicht in die zu 
seinen Lebzeiten erschienenen beiden Ausgaben der Gedanken über Goethe hat 
aufnehmen wollen, weil sie sich offenbar in die Konzeption seines Buches nicht fügte. 
Es handelt sich um die Studie Einiges über Goethes Vers, die 1885 im 6. Band des 
Goethe-Jahrbuchs (S. 176-230) erschien. Der Titel belegt Hehns Fähigkeit zum 
Understatement, denn es handelt sich um eine außerordentlich kenntnisreiche und 

1 Gustav Seibt: Herman Grimms »Goethe«. In: GJb 2017, S. 253-262. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


189Victor Hehns »Gedanken über Goethe« 

in der Sache richtungsweisende Analyse der metrischen Verfahren in Goethes Werk. 
Diese gewichtige Abhandlung wurde dennoch erst nach seinem Tod in die Neuauf-
lagen der Gedanken über Goethe aufgenommen.

So gewährt der im Antiquariat aufgetauchte Sammelband bedeutenden Auf-
schluss über die Vor- und Entstehungsgeschichte von Victor Hehns Gedanken über 
Goethe. Er vermittelt aber auch Einblicke in die Wirkungsgeschichte dieses Buches. 
Denn der Band trägt das Exlibris des deutschen Journalisten und Schriftstellers 
Ernst Feder (1881-1964), der während der Weimarer Republik das Ressort Innen-
politik beim Berliner Tageblatt leitete. Als Demokrat und deutscher Jude musste 
Feder mit seiner Frau 1933 aus Deutschland fliehen. Er setzte seine journalistische 
Tätigkeit in Paris bis zum Einmarsch der Deutschen fort und erhielt dann mit Hilfe 
von Varian Fry und des brasilianischen Botschafters Souza Dantas gemeinsam mit 
seiner Frau Visa für Brasilien. In Rio de Janeiro nahm er sofort seine journalistische 
Tätigkeit wieder auf, wobei er sich bald der portugiesischen Sprache bediente. 
Ernst Feder und seine Frau dürften die Letzten gewesen sein, die Stefan Zweig und 
dessen Frau am Vorabend von deren Selbstmord in Petrópolis bei Rio de Janeiro 
gesehen haben. 1957 kehrte Ernst Feder auf Anregung von Theodor Heuss an sei-
nen Geburtsort Berlin zurück, wo er, weitgehend vergessen, starb. 

Ernst Feder war ein Repräsentant der Tradition jüdischer Goethe-Verehrung in 
Deutschland, die in der Wirkungsgeschichte Goethes eine so bedeutende Rolle ge-
spielt hat.2 Er hat auch im Exil unbeirrt an seiner Leitfigur Goethe festgehalten, die 
für ihn ein Idealbild der geistigen Kultur Deutschlands verkörperte, die mit dem 
»Dritten Reich« Adolf Hitlers zugrunde gegangen war. So hat er denn auch in Bra-
silien weiterhin Aufsätze über Goethe geschrieben und damit ein Gegenbild zu je-
nem Deutschland zu entwerfen versucht, das in die entsetzlichste Phase seiner Ge-
schichte eingetreten war.3 Als er am 29. August 1949 seine Rede zur Feier von 
Goethes 200. Geburtstag im Teatro Serrador zu Rio de Janeiro mit den Worten 
eröffnete: »Gleich neben dem Weimar Goethes lag das Konzentrationslager Buchen-
wald«, verließ ein Teil der Anwesenden unter Protest das Theater.4

Der jüdische Goethe-Verehrer Ernst Feder also hatte den aus dem Nachlass von 
Wilhelm Hertz stammenden Band mit Hehns Aufsätzen erworben und ihn seiner 
eigenen Goethe-Bibliothek hinzugefügt. Hat das Buch ihn auch ins Exil begleitet? 
Wohl schwerlich. Flüchtende reisen mit kleinem Gepäck und können es sich nicht 
leisten, Teile ihrer Bibliothek mitzuschleppen. Es bleibt also offen, in welchen 
Bücher sammlungen sich der Band von 1933 bis heute aufgehalten hat. Wie auch 
immer: Er bildet ein Zeugnis der deutschen Geschichte in politischer, kultureller 
und literarischer Dimension, das Goethe selbst wohl ›bedeutend‹ genannt hätte. Es 
ist, als konzentrierten sich in ihm Glanz und Elend der deutschen Geschichte auf 
repräsentative Weise. 

2 Vgl. Wilfried Barner: Von Rahel Varnhagen bis Friedrich Gundolf. Juden als deutsche 
Goethe-Verehrer. Göttingen 1992. 

3 Vgl. hierzu das Buch von Sylk Schneider: Goethes Reise nach Brasilien. Gedankenreise 
eines Genies. Weimar 2008, vor allem S. 17 ff.

4 Ebd., S. 164, Anm. 5.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


190 Ernst Osterkamp

Für den neuen Besitzer des Buchs aber gab der antiquarische Fund den Anlass, 
endlich das nachzuholen, was er bisher versäumt hatte: Victor Hehns Gedanken 
über Goethe tatsächlich zu lesen. Nun ist dies Versäumnis einerseits nicht ganz un-
begreiflich, denn auch der Goethe-Philologe wird, angetrieben primär von einem 
wissenschaftsgeschichtlichen Interesse, in den vielen Goethe-Büchern, die uns aus 
dem 19. Jahrhundert überkommen sind, zwar gelegentlich blättern, sie gründlich 
lesen wird er aber doch nur in den allerseltensten Fällen. Andererseits ist dies Ver-
säumnis aber doch auch völlig unbegreiflich, denn erworben habe ich die antiqua-
rische Trouvaille aus Verehrung nicht primär für Goethe, sondern für Victor Hehn 
(1813-1890), der als einer der großen Kulturhistoriker des 19. Jahrhunderts eine 
wahrhaft bedeutende Gestalt ist. Seine Bücher sind seit ihrem Erscheinen immer 
wieder nachgedruckt worden und beständig auf dem deutschen Buchmarkt präsent 
geblieben: das Sprachgeschichte und Kulturanthropologie ingeniös miteinander 
verbindende Hauptwerk Kulturpflanzen und Haustiere in ihrem Übergang aus 
Asien nach Griechenland und Italien sowie in das übrige Europa. Historisch-lingu-
istische Skizzen (1870) nicht anders als Italien. Ansichten und Streiflichter (in der 
1879 erschienenen stark vermehrten Auflage), neben Goethes Italienischer Reise 
und Ferdinand Gregorovius’ Wanderjahren in Italien das dritte herausragende 
deutsche Italienbuch des 19. Jahrhunderts, und auch seine kleine kulturhistorische 
Studie Das Salz (1873) ist nie vergessen worden. Dies gilt ebenfalls für Victor 
Hehns letztes Buch, die Gedanken über Goethe (1887, in zweiter »verbesserter« 
Auflage 1888), das sofort nach seinem Erscheinen in den Rang eines kanonischen 
Goethe-Buchs aufstieg.

Es ist das Werk eines 74-Jährigen, und ich fürchte, dies merkt man ihm auch an. 
Die darstellerische Kraft der früheren Bücher besitzt es jedenfalls nicht mehr, wohl 
aber zeichnet es sich auf jeder Seite durch eine derart intime Werkkenntnis aus, wie 
sie nur in lebenslanger liebender Auseinandersetzung mit dem Werk Goethes er-
reicht werden kann. Man muss, um sich dieses Buch begreiflich zu machen, kurz 
die Umrisse von Hehns Leben nachzeichnen. In dem Jahr, in dem Hehn in Dorpat 
geboren wurde, schrieb Goethe den Nachruf Zu brüderlichem Andenken Wielands 
und arbeitete kontinuierlich an Dichtung und Wahrheit, während im Jahre 1890, 
als Hehn in Berlin starb, dort Theodor Fontanes Roman Stine, die Familie Selicke 
von Arno Holz und Johannes Schlaf und Hymnen, das erste Gedichtbuch Stefan 
Georges, erschienen sind; das beschreibt den Spannungsbogen seiner geistigen Exis-
tenz zwischen Weimarer Klassik und früher Moderne. Der junge Balte Victor Hehn 
hat sich schon früh dazu entschlossen, seine kulturelle Identität über das Bekennt-
nis zur klassischen deutschen Literatur, vor allem aber zu dem Werk Goethes, zu 
definieren; daran hat er lebenslang festgehalten, was ihn notwendig in eine kriti-
sche Gegenspannung zu den politischen und literarischen Entwicklungen seiner 
Zeit bringen musste. Nach zwölfjährigem Haus- und Schullehrerdienst wurde 
Hehn im Jahre 1846 als Lektor für deutsche Sprache und Literatur an die Univer-
sität Dorpat berufen. Dort konnte er allerdings nur neun Semester lang lehren und 
wurde dann, aufgrund seiner auf Auslandsreisen gewonnenen Verbindungen zu 
Strömungen des politischen Liberalismus, 1851 nach viermonatiger Haft in der 
Peter-Paul-Festung in St. Petersburg ins russische Tula verbannt. Die Höhepunkte 
seiner Dorpater Lehrtätigkeit bildeten die beiden großen Vorlesungen über Goethe, 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


191Victor Hehns »Gedanken über Goethe« 

die erste im Sommersemester 1848 über Goethes Gedichte, die zweite im Sommer-
semester 1851 über Hermann und Dorothea: staunenswerte Zeugnisse textnaher 
Werkinterpretation, die von unbedingter Verehrung für Goethes Werk diktiert 
worden sind. Hehn hat nie wieder eine Gelegenheit gehabt, seine Goethe-Vorlesun-
gen zu wiederholen oder fortzusetzen, aber in der Tulaer Verbannung konnte er 
immerhin seine Vorlesung über Hermann und Dorothea zu einem druckfertigen 
Buchmanuskript ausbauen und sich im Übrigen der Vorbereitung einer Goethe-Bio-
graphie widmen, in die auch die Erträge der Vorlesungen eingearbeitet werden 
sollten. Was aus diesen Plänen geworden ist, hat Eduard von der Hellen pointiert in 
einem Satz zusammengefasst: »Dann aber gerieten Hehns Papiere in den Gewahr-
sam der russischen Geheimpolizei, die sie erst im Jahre 1874 wieder freigab«.5

So also hat die zaristische Geheimpolizei das geplante Goethe-Buch des noch 
jungen Victor Hehn verhindert. Nach seiner Amnestierung im Jahre 1855 ging 
Hehn nach St. Petersburg, wo er von 1856 bis 1873 als Oberbibliothekar an der 
Kaiserlichen öffentlichen Bibliothek tätig gewesen ist, und es ist ohne Weiteres be-
greiflich, dass er sich unter solchen Bedingungen lieber mit politisch unverfäng-
lichen Themen wie der Geschichte der Kulturpflanzen und Haustiere oder derjeni-
gen des Salzes beschäftigte als mit der Rekonstruktion seiner beschlagnahmten 
Arbeiten über Goethe. Nach seiner Pensionierung im Rang eines Wirklichen Staats-
rats siedelte Hehn, ohne jemals zum Staatsbürger des Deutschen Reiches zu wer-
den, ins Berlin des jungen Kaiserreichs über; erst dort erhielt er, über zwei Jahr-
zehnte nach deren Niederschrift, die Manuskripte seiner Goethe-Arbeiten zurück. 
Er war damals nach den Begriffen der Zeit ein alter Mann, einer zudem, den die 
zaristische Repression um sein wissenschaftliches Jugendwerk gebracht hatte. 

Wenn es ihm 1887 dennoch gelang, als Abschluss seines Lebenswerks ein Goethe- 
Buch fertigzustellen, so konnte dies doch nicht mehr der Konzeption jenes Buches 
entsprechen, mit dem er seit 1848, also nahezu vier Jahrzehnte zuvor, sein wissen-
schaftliches Werk hatte eröffnen wollen; schon dies zeigt, dass Victor Hehns 
Gedan ken über Goethe in manchem Betracht ein immer schon zu spät gekomme-
nes Buch waren. Dessen Notwendigkeit bestand für ihn vor allem darin, das eigene 
Lebenswerk produktiv abzurunden, indem eine lebens- und werkgeschichtliche 
Lücke geschlossen wurde. Dies geschah durch das emphatische Bekenntnis zum 
ideellen Gehalt der Goethe’schen Poesie und zu der in ihr verkörperten »humane[n]  
Idealwelt«6 – jetzt aber nicht mehr wie in den Dorpater Vorlesungen in unaus-
gesprochener Opposition des jungen Liberalen gegen den zaristischen Polizeistaat, 
sondern im erbitterten Widerstand eines konservativen Bismarck-Verehrers, der 
sich unbeirrbar auf das Phantasma einer klassischen deutschen Nationalkultur fi-
xierte, die für ihn den einen Namen Goethe trug, gegen die Entwicklungen der 
kulturellen Moderne. Man muss diese lebensgeschichtlichen Spannungen im Auge 
behalten, um Victor Hehns Gedanken über Goethe in ihrem problematischen Ge-
halt begreifen zu können. Denn es handelt sich bei diesem Werk bei aller Fülle der  

5 Viktor Hehn: Über Goethes Gedichte. Aus dessen Nachlaß hrsg. von Eduard von der 
Hellen. Stuttgart, Berlin 21912, S. V. 

6 Victor Hehn: Gedanken über Goethe. 7., 8. u. 9. durchgesehene Auflage. Berlin 1909, 
S. 120. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


192 Ernst Osterkamp

in ihm zur Entfaltung gebrachten philologischen Kenntnisse und Einsichten um ein 
oft abstoßendes, manchmal nahezu unerträgliches Buch – weit entfernt von der 
Jugendfrische, geistigen Konzentration und (bei aller Inklination zur dogmatischen 
Fixierung, die sich schon hier abzeichnet) intellektuellen Offenheit der Dorpater 
Vorlesungen, die erst nach Hehns Tod aus dessen Nachlass an die Öffentlichkeit 
traten.7 

Victor Hehns Gedanken über Goethe umfassen sechs Kapitel, darunter als Kapi-
tel 3 bis 5 die bereits unter diesem Titel in den Grenzboten erschienenen drei Auf-
sätze. Wie ungewöhnlich der gedankliche Aufbau des Buches ist, zeigt sich schon 
daran, dass der Verfasser erst auf Seite 25 – »um endlich auf den Mann zu kom-
men, den wir bei allem Obigen im Sinne gehabt«8 – auf seinen eigentlichen Gegen-
stand, auf Goethe, zu sprechen kommt. Es zeigt sich des Weiteren an der unaus-
gewogenen Werktektonik: Während die ersten beiden Kapitel rund drei Fünftel des 
Buches umfassen, teilen sich die folgenden vier Kapitel in die verbleibenden zwei 
Fünftel des Umfangs. Vor allem aber: Die am Anfang stehenden beiden Großkapitel, 
von denen das zweite nicht weniger als 155 Seiten beansprucht, haben nur am Rande 
Goethes Leben und Werk zum Gegenstand. So drängt sich dem Leser des Buches 
notwendig der Eindruck einer zerfallenden darstellerischen Kraft auf: einer groß 
geplanten und angelegten Werkkonzeption, deren Umsetzung nach einem monu-
mentalen Einstieg rasch in Einzelaspekten und Materialsammlungen verläppert.

Denn groß geplant ist das Buch tatsächlich. Es setzt ein mit einem Südwest und 
Nordost betitelten Kapitel, in dem der Kulturhistoriker Hehn den Versuch einer 
kulturgeographischen Positionierung des Goethe’schen Werks unternimmt, um auf 
dieser Grundlage dessen Bedeutung im Rahmen der nationalstaatlichen Einigung 
Deutschlands bestimmen zu können. Und auch der zweite Schritt ist von erstaun-
licher methodischer Radikalität: In Vorwegnahme der rezeptionstheoretischen De-
batten der 70er und 80er Jahre des 20. Jahrhunderts lässt sich Hehn von der Ein-
sicht leiten, dass ein reflektierter Zugang zu Goethes Werk nur für den Leser 
möglich ist, der sich zuvor die komplexe Rezeptionsgeschichte vergegenwärtigt, die 
sich mittlerweile zwischen ihn und das Werk geschoben hat und ihm so einen un-
voreingenommenen Blick auf die Texte verwehrt; deshalb gibt das 2. Kapitel unter 
dem Titel Goethe und das Publikum. Eine Literaturgeschichte im Kleinen eine 
materialreiche Rezeptionsgeschichte des Goethe’schen Werks von Klopstock und 
Lessing bis zur »sogenannten Goethe-Philologie« (S. 197) und zur »ästhetischen 
Kritik« (S. 199) bei Friedrich Theodor Vischer: die erste überhaupt! Erst danach 
wendet sich das Buch dem Werk Goethes selbst zu, wobei sich Hehn in den drei 
folgenden Kapiteln (es sind die in den Grenzboten erschienenen Aufsätze) einen 
Zugang über die Identifikation von dessen in seinen Augen leitenden Themen ver-
schafft, in deren Gestaltung sich für Hehn der menschheitliche Universalismus von 
Goethes Werk und dessen »höchste humane Bildung« (S. 44) bezeugen, mithin ein 
»Dichtergenius«, der »ein geistig und sinnlich allseitig ausgestattetes, in sich voll-

7 Viktor Hehn: Über Goethes »Hermann und Dorothea«. Aus dessen Nachlaß hrsg. von 
Albert Leitzmann und Theodor Schiemann. Stuttgart, Berlin 31913 (zuerst 1893). Zu der 
1911 erstmals erschienenen Vorlesung über Goethes Gedichte vgl. Anm. 5. 

8 Zitiert wird nach der in Anm. 6 genannten Ausgabe.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


193Victor Hehns »Gedanken über Goethe« 

endetes Menschenbild« zu gestalten vermochte (S. 19). Es sind dies zunächst die 
Naturformen des Menschenlebens (Kap. 3), also Goethes Bemühen, seinen Lesern 
»in idealen Umrissen die beharrende N a t u r g e s t a l t  unsers Geschlechtes, die  
substantiellen Lebensformen« (S. 210) von der Geburt bis zum Tod, vor allem an-
hand der Lebensalter vor Augen zu führen. Dann folgt im Stände überschriebenen 
4. Kapitel ein Überblick über den Reichtum an Darstellungen des gesellschaftlichen 
Lebens in Goethes Werk, bis in einem dritten Schritt im Naturphantasie betitelten 
5. Kapitel Einblicke in Goethes Naturempfinden und Naturdarstellung gegeben 
werden. Nach diesem Parcours durch die thematische Spannweite des Goethe’schen 
Werks, der sich freilich auf basale Lebensformen und ästhetische Aneignungsfor-
men der Natur konzentriert (also Goethes naturwissenschaftliche Arbeiten weit-
gehend ausklammert), gibt Hehn abschließend einen kurzen Ausblick auf Goethes 
spezifische Verfahren der künstlerischen Wirklichkeitsaneignung: durch eine 
Sammlung seiner Gleichnisse im 6. Kapitel. Das ist alles. Es fehlen, um nur ein paar 
Beispiele zu nennen, Kapitel zur werkgeschichtlichen Entwicklung, zu den Gattun-
gen von Goethes Werk, zur Bedeutung der Naturwissenschaften oder der bildenden 
Künste für Goethe; es fehlen vor allem aber Werkanalysen, wie sie die Dorpater 
Vorlesungen so eindrucksvoll entwickelt hatten.

Was will ein Buch wie dieses, das Goethe selbst vermutlich einen »Tragelaphen« 
genannt hätte,9 und welches Bild Goethes vermittelt es dem Leser? Die Leitlinien 
von Hehns Goethe-Bild entwirft in umständlicher Annäherung das 1. Kapitel mit 
seiner kulturgeographischen Sortierung Deutschlands in »Südwest und Nordost« 
von der Römerzeit bis zum 19. Jahrhundert: im Süden und Westen die »romanische 
Sinnesart und Sitte« (S. 7), Katholizismus, lebenszugewandte Sinnlichkeit, unbe-
schwerte Individualität, freie künstlerische Imagination, im Norden und Osten 
unbedingte Nüchternheit, Protestantismus, abstrahierende Rationalität, rigorose 
Staatlichkeit, poesieferne Dogmatik selbst in der Dichtung. Diese »Spaltung in der 
Anlage und Bildung der Menschen« (S. 12) bringt Hehn in ein einprägsames Bild: 
»Deutschland glich und gleicht bis auf den heutigen Tag einem Achatstein, der 
zwar ein und derselbe Stein ist, aber zwei Schichten hat, eine weiße oben und eine 
graue unten oder umgekehrt« (S. 11). Wenn im 18. Jahrhundert auf dem Höhepunkt 
der Aufklärung (Nordost!) sich die Natur dazu entschlossen hatte, in Deutschland 
einen Dichter hervorzubringen, in dem sie »die Naturkraft der Phantasie und den 
Adel und die Schönheit der Form« (S. 1) zu vereinigen gedachte, so war klar, dass 
ihr dies nur im Südwesten gelingen konnte – und wenn dann dieser Dichter sich 
dazu bereitfand, eine Brücke zum Nordosten zu schlagen, indem er Minister in 
Weimar wurde, so hatte dies für Hehn naturgemäß einen großen Preis, denn Goethe 
fühlte sich immer »fremd im Norden. Wie fror es ihn in Thüringen, wie preist er 
den milden Himmel am Main und Rhein, die Fülle der Gaben, die Früchte, die 
Trauben!« (S. 25). Goethes Urteile über Berlin geben Hehn reiches Material für 
seine These von dessen konstitutiver Fremdheit im Norden. 

9 So nennt Goethe den Faust im Brief an Schiller vom 6. Dezember 1797; Friedrich Schiller, 
Johann Wolfgang Goethe: Der Briefwechsel. Historisch-kritische Ausgabe. Bd. 1: Text. 
Hrsg. u. kommentiert von Norbert Oellers unter Mitarbeit von Georg Kurscheidt. Stutt-
gart 2009, S. 522.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


194 Ernst Osterkamp

Aber Hehn, als Balte ein Mann des äußersten Nordostens, legt sein Bild der Kul-
turentwicklung Deutschlands im 18. Jahrhundert so an, dass aus ihm die Über-
windung der Spaltung durch eine Kultursynthese erwachsen kann. Denn während 
Goethe mit seiner Poesie dem Dasein einen »humanen, idealen Inhalt« gab und es 
»zu einem der ganzen Menschheit teuren, der Erhaltung würdigen« umgestaltete, 
arbeiteten der Rationalismus, der Pragmatismus und die Nüchternheit des Nordens 
in aller Härte und Pflichtentreue daran, die »Auflösung Deutschlands« dadurch zu 
verhüten, dass sie den preußischen Staat schufen und damit der durch Poesie wieder-
geborenen Seele am Ende einen robusten Körper verschafften (S. 24). So wirkten 
Südwesten und Nordosten, Goethe und Friedrich II., als »Widersacher« in einer 
triumphalen geschichtlichen Dialektik zusammen und schufen getrennt und den-
noch gemeinsam das »neue Deutschland«: »Sie arbeiteten an demselben Werke, 
aber von entgegengesetzten Seiten, jeder mit den seinem Stamm eigenen Kräften 
und Mitteln. Das neue Deutschland konnten beide nur vereint schaffen: was wäre 
die Einheit ohne die Seele, diese ohne das Gefäß gewesen?« (S. 43). Man merkt es 
diesen Sätzen deutlich an, dass sie erst nach der Reichsgründung geschrieben wor-
den sind, deren ideeller Überhöhung sie unausgesprochen dienen. Zwar, zu Goethes 
Lebzeiten standen sich die Pole noch unversöhnt gegenüber: »So blieben die beiden 
Mächte, der Südwesten mit einem Dichter und seiner Naturkraft, der Nordosten 
mit seiner immer gewaltigeren Hauptstadt, seiner Staatsordnung und Bildung von-
einander getrennt, wie an zwei einander gegenüberliegenden Ufern gelagert« 
(S. 51 f.). Aber seit der nationalstaatlichen Einigung Deutschlands unter preußi-
scher Führung sind die beiden Pole verschmolzen: Die von der Poesie entworfene 
Seele hat einen Staatskörper, der Staatskörper einen ideellen Kern gewonnen; 
 Goethe ist in die Hauptstadt des deutschen Reichs eingezogen. Zum symbolischen 
Ausdruck dieser Vereinigung von Südwesten und Nordosten, von Poesie und Staat, 
von Geist und Macht wird für Hehn die Errichtung von Goethes Denkmal im Ber-
liner Tiergarten im Frühjahr 1880. Seitdem bilden Rauchs Denkmal Friedrichs II. 
und Fritz Schapers Denkmal Goethes in Berlin die symbolische Achse, die das neue 
Deutsche Reich ideell trägt; mit diesem Bild schließt das Kapitel: »[…] so ist auch 
Berlin erst wahre Reichshauptstadt, seit in dieser neben den Stiftern des Reiches 
auch das Bild des größten Mannes, den die langen Jahrhunderte auf idealem und 
sittlichem Gebiet hervorgebracht haben, angeschaut wird« (S. 54). 

Das erste Kapitel von Victor Hehns Gedanken über Goethe bildet, wie sich zeigt, 
eine politische Bekenntnisschrift; sie läuft auf eine ideelle Überhöhung der Reichs-
gründung hinaus. Goethe bezeichnet in diesem kulturgeographischen Verschmel-
zungsphantasma den humanen Kern des neuen wilhelminischen Machtstaats; dies 
ist der politische Filter, durch den Victor Hehns Gedanken über Goethe gelesen 
werden wollen. Nun sind dies ideologische Konstruktionen, die nicht ungewöhn-
lich für diese Zeit sind; schließlich entstand erst mit der nationalstaatlichen Eini-
gung Deutschlands jenes Bedürfnis nach einem deutschen Nationaldichter auf der 
Höhe Homers, Dantes oder Shakespeares, das Goethe ins Zentrum des deutschen 
Dichterolymps versetzte – wie es ihn auch bei Hehn zu einem »Boten des Himmels« 
spiritualisierte, »der, wie einst Homer in Griechenland und Dante in Italien, so 
durch den Zauber des Gesanges und die Kraft der Rede und des Denkens um die 
zerstreuten und verkümmerten Örtlichkeiten und Landschaften ein ideales Band 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


195Victor Hehns »Gedanken über Goethe« 

schlänge, das sie zur Nation machte« (S. 1 f.). So steht es am Anfang seines Buches, 
wobei aus dieser emphatischen Wendung noch ein Nachklang der Sehnsucht des in 
seine baltische Diaspora verschlagenen jungen Liberalen Hehn nach der Teilhabe an 
einer einigenden deutschen Nationalkultur hervortönt. Diese Sehnsucht aber trans-
formierte sich nach der Reichsgründung bei Hehn in ein entschiedenes Bekenntnis 
zu einem machtvollen und starken Nationalstaat, dies in Übereinstimmung mit je-
ner politischen Entwicklung vom Liberalismus zum Nationalliberalismus, die viele 
alte 48er zumal nach der Reichsgründung vollzogen (auch die Grenzboten hatten 
sich nach 1870 zu einem Organ des Nationalliberalismus umgestaltet). 

Welche Konsequenzen diese zeittypische politische Positionsverschiebung für 
den späten Victor Hehn und die politische Funktionalisierung seines Goethe-Bildes 
hatte, zeigen die Gedanken über Goethe auf allerdings erschreckende Weise. Das 
Bekenntnis zum neuen Nationalstaat wird flankiert durch eine blindwütige Diffa-
mierungs- und Ausgrenzungsstrategie gegenüber allem Jüdischen, für die Goethe 
nun ebenfalls in Dienst genommen wird. Der Antisemitismus des späten Hehn ist, 
man kann es nicht anders sagen, von pathologischer Bedingungslosigkeit; er wird, 
wo immer ihm ein geeignetes Schlüsselwort die Gelegenheit dazu gibt, reflexartig 
zur Geltung gebracht. Zum ersten Mal im Goethe-Buch geschieht dies bei der Er-
örterung der Bedeutung des Elsass für die Entwicklung des jungen Goethe; das 
Stichwort Elsass genügt, um Hehn sofort wilhelminischen Triumphalismus und 
Antisemitismus kurzschließen zu lassen:

Vom Elsaß aus begann er das Werk, durch ein Band höchster humaner Bildung 
die seit der Reformation zerfallene Nation zu vereinigen – genau hundert Jahre 
vorher, ehe ein Nachkomme Friedrichs des Großen diese eminent deutsche Land-
schaft mit Heeresmacht dem Reiche wieder zuführte. Als Friedrich im Jahre 
1786 starb, da fragte ein Bauer in Schwaben: »wer soll nun die Welt regieren?« 
In der Tat dauerte es achtzig Jahre ehe wieder einer da war, der die Welt zu regie-
ren verstand und dann auch das Elsaß wieder heimbrachte. Und als Goethe am 
22. März 1832 starb, da datierte Börne von diesem Tage die Freiheit Deutsch-
lands. Wirklich war damit eine Epoche geschlossen und es begann das jüdische 
Zeitalter, in dem wir jetzt leben. Wenn es auch achtzig Jahre dauert, dann würde 
es im Jahre 1912 seine Endschaft erreichen. Soll dann wieder ein Dichter auf-
treten, der sich zu Goethe verhielte, etwa wie in der Staatskunst Bismarck zu 
Friedrich dem Großen, dann wird er, wie wir glauben, kein geborener Märker 
oder Pommer, wohl aber vielleicht ein Elsasser sein. (S. 44)

Diese Sätze werden gedanklich nur durch die Logik des Ressentiments zusammen-
gehalten. Was aber ist ein an Goethe entwickelter Begriff »höchster humaner Bil-
dung« noch wert, der es dem Verfasser erlaubt, die Nation über die Menschheit zu 
stellen und die Juden aus dem neuen Nationalstaat auszugrenzen? Reflexartig löst 
der Stolz auf das »mit Heeresmacht« geschaffene Reich bei Hehn ein antisemiti-
sches Austreibungsphantasma aus, das in dem schrecklichen Wort »Endschaft« 
kulminiert und dem Humanitätsbegriff, den Hehn in Goethe repräsentiert sieht, 
alle Substanz nimmt. Nationalismus und Antisemitismus schließen sich zusammen 
und rauben dem, was hier »humane Bildung« heißt, jeden Sinn. Damit illustrieren 
Hehns Gedanken über Goethe auf geradezu idealtypische Weise Franz Grillparzers 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


196 Ernst Osterkamp

Epigramm: »Der Weg der neuern Bildung geht: / Von Humanität, / Durch Nationa-
lität, / Zur Bestialität«.10 

Wem dies Urteil zu hart erscheint, der möge sich von der infamen Systematik 
überzeugen, mit der Hehn seinen Antisemitismus in dem Buch zur Geltung bringt. 
Für den einstigen Liberalen repräsentierte das Judentum alles, was er an der Welt 
der Moderne verabscheute: parlamentarische Demokratie,11 Technisierung, Journa-
lismus; »allmählich stieg ein neues Zeitalter auf, das wie ein Wolkenhimmel von 
Westen heranzog – das politische, das der Eisenbahnen, der Demagogie, der Juden 
und der Zeitungen« (S. 53). Das waren für ihn die Kräfte der Auflösung des »geisti-
gen und nationalen Organismus« (S. 25): »Schwefelsäure«, die, wie es noch auf der 
letzten Seite des Kapitels heißt, »die Hüllen des Lebens« wegfresse (S. 365). Des-
halb kam für ihn auch alles darauf an, den von ihm zum Repräsentanten vollende-
ter Menschlichkeit stilisierten Goethe selbst von Anbeginn als Antisemiten erschei-
nen zu lassen, und dabei scheute er auch rhetorische Mittel aus dem Inventar der 
von ihm verworfenen »Demagogie« nicht: 

Wie wäre ihm [Goethe] zumute geworden, wenn er hätte voraussehen können, 
daß nach weniger als einem halben Jahrhundert seine Vaterstadt am Mainfluß 
eine preußische Landstadt werden würde! Und daß diese Stadt unter das harte 
Joch der Judenschaft geraten und dieses stumm ertragen würde! Welche dieser 
beiden Vorstellungen würde ihm widerwärtiger gewesen sein? Wir glauben die 
letztere. (S. 52)

Im den »Ständen« gewidmeten 4. Kapitel sucht Hehn durch eine Zitatcollage plau-
sibel zu machen, dass in Goethes Welt das Judentum »ein Fremdes, gänzlich Hete-
rogenes« (S. 298) gewesen sei, weshalb in Goethes Schriften der »Judaismus« auch 
nur »wie ein Schatten hin und wieder durch die heitern Abbilder der Wirklichkeit« 
streife (S. 300) – eine Formulierung, der deutlich anzumerken ist, wie sehr Hehn 
das Fehlen grob diffamierender Äußerungen bei Goethe bedauert.

Noch einmal: Woher kommt dieser unbändige Judenhass des späten Hehn, der 
in dem späten Goethe-Buch das Komplement zu seiner ebenso unbedingten Goethe-
liebe bildet? Will man sich nicht damit zufriedengeben, den Antisemitismus Hehns  
als die finstere Entsprechung zu seinem mit der Reichsgründung aufgeblühten Na-
tionalismus zu verstehen und damit als Spiegel allgemeiner ideologischer Entwick-
lungen im deutschen Bürgertum (denn wer so schrieb wie Hehn, durfte offenbar 
darauf rechnen, bei den Goethelesern seiner Zeit auf Zustimmung auch für seine 
antisemitischen Ausfälle zu stoßen), dann muss man nach spezifischen Gründen 
suchen. Aufschlussreiche Hinweise geben die Abschnitte in dem Kapitel Goethe 
und das Publikum, in denen sich Hehn mit Heinrich Heines und Ludwig Börnes  
kritischen Urteilen über Goethe beschäftigt und dabei Ludwig Börne zum jüdischen 

10 Franz Grillparzer: Sämmtliche Werke. Bd. 1. Stuttgart 1872, S. 213. Ich zitiere nach der 
von Heinrich Laube besorgten ersten Gesamtausgabe der Werke Grillparzers, um damit 
anzudeuten, dass Hehn diese Verse hätte kennen können. Aber Hehn hat Grillparzer, 
soweit ich erkennen kann, nie zitiert.

11 Vgl. etwa S. 18: »wie der Parlamentarismus außerhalb Englands nirgends gedeihen 
wollte und die Völker, die ihn annahmen, nur zerrüttete«.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


197Victor Hehns »Gedanken über Goethe« 

Anti-Goethe schlechthin dämonisiert. Um den Bedeutungsgehalt dieser Passagen 
angemessen einschätzen zu können, empfiehlt es sich, noch einmal zurückzuschal-
ten auf Hehns Dorpater Vorlesungen über Goethes Lyrik aus dem Jahr 1848.12 Ih-
nen vorangestellt ist eine im Druck nicht weniger als 58 Seiten umfassende Einlei-
tung, die nicht etwa, wie zu erwarten wäre, die Geschichte der deutschen Lyrik im 
18. Jahrhundert bis zu Goethe nachzeichnet, sondern die die »Deutsche Lyrik nach 
Schiller und Goethe« darstellt (und damit in mancher Hinsicht einen frühen Parallel-
text zu dem Kapitel Goethe und das Publikum in dem späten Goethe-Buch bildet). 

Ich zögere nicht, diese Einleitung zu den klügsten und einsichtsvollsten literatur-
historischen und -kritischen Texten aus der Mitte des 19. Jahrhunderts zu zählen; 
es bleibt immer zu bedauern, dass sie erst über sechs Jahrzehnte nach ihrer Nieder-
schrift hat erscheinen können und damit um ihre Wirkung gebracht worden ist. 
Denn Hehn gelingen hier sowohl eine pointenreiche Rekonstruktion der Lyrik-
geschichte der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts als auch treffsichere Miniatur-
porträts der wichtigsten Lyriker dieser Zeit, wobei die Lyrik Goethes immer den 
normsetzenden Maßstab bildet. Hehn stellt an den Anfang eine provozierende 
Grundthese: »Auf die schönste Blüte ist der kläglichste Verfall gefolgt«.13 Denn die 
nachgoethesche Lyrik ist für Hehn in formaler und sprachlicher Hinsicht epigonal 
und sie ist in thematisch-inhaltlicher Perspektive »reaktionär«, weil sie einerseits 
nicht mehr »auf einer liberalen Weltansicht, auf edler Geistesfreiheit, auf Unbefan-
genheit der Sitte, des Lebens und der religiösen Meinung«14 beruht und anderer-
seits sich die »ideale Anerkennung alles Schön-Menschlichen«, der »Humanismus«, 
»in die Enge und den Eifer nationalen Vorurteils, in deutschen Rassenstolz«, zu-
sammengezogen hat.15 Dieses Urteil gilt für alle Lyriker nach Goethe, wobei Hehn 
zumindest einen Dichter zwar nicht als Ausnahme von der Regel, aber doch immer-
hin als derart herausragende lyrische Begabung gelten lässt, dass in dessen Werk 
immer wieder »im einzelnen die reinsten Harmonikatöne der Seele uns entzücken, 
wie wir sie nicht vernommen, seit Goethes Mund verstummte«:16 Heinrich Heine, 
eines der »glänzendsten Talente, die je an unserm literarischen Himmel gestrahlt 
haben«, und »die höchste Potenz der R o m a n t i k «,17 wobei Hehn insbesondere 
Heines politische Lyrik rühmt. Über keinen Lyriker nach Goethe hat Hehn sich je 
positiver geäußert, als er dies hier über Heine tat, und da er 1848 noch den »deut-
schen Rassenstolz« verwarf, fehlt auch jegliche Anspielung auf Heines jüdische 
Herkunft.

Ähnlich respektvoll behandelt Hehn auch den schärfsten Kritiker Goethes: 
 Ludwig Börne. Er versucht dessen kritische Haltung gegenüber Goethe plausibel zu 
machen, indem er Börne einordnet in eine allgemeine literaturhistorische Entwick-
lung, in der das klassische Konzept der ästhetischen Erziehung abgelöst wurde 

12 Zur rezeptionsgeschichtlichen Bedeutung von Hehns Dorpater Vorlesungen vgl. Karl 
Robert Mandelkow: Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers. 
Bd. I: 1773-1918. München 1980, S. 118 ff., 150 ff.

13 Hehn (Anm. 5), S. 1.
14 Ebd., S. 4.
15 Ebd., S. 6.
16 Ebd., S. 49.
17 Ebd., S. 47. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


198 Ernst Osterkamp

durch das »p o l i t i s c h e  Interesse«: »In eine ergreifende Spitze faßt sich dieses Ver-
hältnis zusammen in dem langen erbitterten Kampfe Ludwig Börnes gegen  Goethe, 
des armen Judenknaben aus dem Frankfurter Getto gegen den reichen Frankfurter 
Patriziersohn«.18 Damit bezeichnet Hehn einen sozialen Gegensatz, der für ihn die 
politische Kritik Börnes an Goethe primär begründet hat. Antisemitische Urteile 
über Heine und Börne finden sich jedenfalls in den Dorpater  Goethe-Vor lesungen 
nicht; im Gegenteil, sie sind die Autoren, die Hehn am stärksten positiv hervorhebt. 
Hier ein letztes Beispiel:

Heine hat nebst Börne am meisten dazu beigetragen, wenn überhaupt freie und 
frische Regungen den deutschen Volkskörper durchziehen. Er war in der Restau-
rationszeit ein Retter Deutschlands: er und Börne riefen mit der Stimme des 
Jahrhunderts in die Ohren des behaglich ausgestreckten und in altorientalische 
und altmittelalterliche Finsternisse versunkenen deutschen Michels.19

Der politische Liberalismus des Heine- und Börne-Lesers Hehn zählt beide Autoren 
im Jahr 1848 also noch ganz selbstverständlich als belebende Kraft zum »deut-
schen Volkskörper«. Dreißig Jahre später richtet der Autor der Gedanken über 
Goethe dagegen seinen ganzen Ehrgeiz darauf, alles Jüdische aus diesem »deut-
schen Volkskörper« auszugrenzen, an erster Stelle Heine und Börne, diese »klugen, 
mit scharfer Witterung begabten Gnomen« (S. 182). Hehn nimmt auf den Seiten 
seines Buches, auf denen er sich mit Heine und Börne beschäftigt, die Sprache des 
Stürmers vorweg. Wenn er nicht umhinkann, die Bedeutung des Berliner  Goethe- 
Kults um Rahel Levin anzuerkennen, dann liest sich dies doch so: Der »jüdische 
Scharfsinn« habe »unter den gangbaren literarischen Münzen den Perlen- und Du-
katenwert der goethischen Dichtungen am frühesten« erkannt (S. 178 f.). Und weil 
er die Vielzahl der Vertonungen von Heines Gedichten durch bedeutende deutsche 
Komponisten nicht verschweigen kann, nutzt er dies vor allem zur Anklage: Heines 
Texte »überstrahlten die bescheidenen goethischen Liedertexte, ja sie haben durch 
Verwilderung des Geschmacks und Zerstörung der Unschuld des Herzens ebenso-
viel dazu beigetragen, unsern höchsten Schatz, die goethische Dichtung, der Nation 
zu entfremden, als es in mehr direkter Weise Börne tat« (S. 181). In alldem erkennt 
Hehn ohnehin nur Elemente einer Strategie, die auf die »Weltherrschaft« (S. 177) 
der Juden zielt, wobei »die übergreifende Macht des Judentums in Literatur und 
Wissenschaft, in Leben und Gesinnung« (S. 176) für ihn bereits kulturelle Wirklich-
keit ist. Dahinter verbirgt sich für ihn eine politische Kalkulation: 

Die Juden kämpften für die Freiheit, denn sie fühlten, daß mit dieser auch ihre, 
der Juden, Herrschaft gegeben sein mußte. Doch war dies nur das eine Motiv: das 
andere tiefere lag in der Verwandtschaft des Liberalismus mit dem jüdischen 
Stammcharakter. Auch der Jude denkt verständig und geht überall auf isolie-
rende Scheidung, nicht auf genetisch-organischen Zusammenhang aus. Wie die 
natürlichen und historischen Prozesse, so liegt auch die Kunst dem jüdischen 
Genius fern […]. (S. 176) 

18 Ebd., S. 8. 
19 Ebd., S. 335.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


199Victor Hehns »Gedanken über Goethe« 

Mit seiner ihm hier untergeschobenen Fremdheit gegenüber dem Natürlichen, 
Orga nischen und Genetisch-Historischen repräsentiert das Judentum für Hehn den 
äußersten Gegenpol zu allem, was für ihn das Werk Goethes verkörpert, und den 
radikalsten Repräsentanten dieser Opposition erkennt er in Ludwig Börne, der 
»mit semitischem Haß, wie ein anderer Hannibal, dem Dichterhaupte den Tod ge-
schworen, damit durch dessen Untergang das Feld frei werde für den jüdisch-fran-
zösischen Radikalismus« (S. 181). Es muss hier nicht der Ekel der Leser durch 
weitere Zitate strapaziert werden. Bemerkenswert ist aber, dass aus seinen Urteilen 
über Börne, den Anti-Goethe schlechthin in Hehns Buch, anders als bei Heine, wo 
die Verwerfung maß- und grenzenlos ist, eine beträchtliche Bewunderung Hehns 
für den großen Gegner hervorklingt: wie ein letzter schwacher Nachklang der Hul-
digung, die er Heine und Börne 1848 dargebracht hatte. So fragt er sich in einer 
Anmerkung, wie Börne wohl geurteilt hätte, wenn er Goethes Briefe an Charlotte 
von Stein noch hätte lesen können: »Denn man kann es nicht leugnen, der Jude 
Börne war doch ein überlegener, durch die Oberfläche dringender Geist, von dem 
man viel lernen kann, besonders wenn man nichts als ein Germane ist« (S. 189). 
Oder zu Beginn des Schlusskapitels über Goethes »Gleichnisse«, wo er über die 
Fülle von Börnes »Witzworten« zwar urteilt, dass »ein europäisches Gehirn [sic!] 
sich bald der Aufnahme versagt«, und sich dennoch ihrer Lektüre »mit immer stei-
gender Bewunderung« hingibt (S. 344).

Nimmt man nun noch hinzu, dass Börne für Hehn der geradezu idealtypische 
Repräsentant des modernen Liberalismus sein musste, der für ihn mit »dem jüdi-
schen Stammcharakter« verwandt war, dann drängt sich die Überlegung auf, ob 
sich der ungezügelte Antisemitismus von Hehns spätem Goethe-Buch insgesamt 
und sein Hass auf Börne insbesondere nicht am ehesten begreifen lassen, wenn man 
sie (auch) als Abrechnung mit den liberal-demokratischen Überzeugungen des jun-
gen Dozenten Hehn versteht, der einst in Dorpat Goethe-Vorlesungen hielt und den 
seine frühen politischen Auffassungen für Jahrzehnte ins lebensgeschichtliche Ab-
seits verschlugen. Er löscht im Angriff auf die Juden den aus, der er einst gewesen 
war. Die politischen Entwicklungen nach 1848 hatten den Balten nicht ins Zentrum 
der bewunderten deutschen Kulturnation, nach Berlin, geführt, sondern nach 
St. Petersburg, und als der unbedingte Bismarck-Verehrer endlich in der Haupt-
stadt des neuen Deutschen Reiches angekommen war, da lebte er dort doch nur als 
russischer Pensionär, der nicht einmal – anders als »die Juden«! – das Wahlrecht 
besaß. Er war und blieb auch in Berlin ein Außenseiter, und das kompensierte er 
durch Überidentifikation mit dem ersehnten Nationalstaat, dem er nicht angehörte, 
und durch politische Überzeugungen, an denen jeder Zar seine Freude gehabt hätte. 
Kein Wunder also, dass er Ludwig Börne mit dem ganzen Hass auf seine eigenen 
liberalen Ursprünge verfolgte. In ihn schloss der 74 Jahre alte Autor alles ein, was 
für ihn die moderne Welt repräsentierte: zuvörderst den »demokratischen Judais-
mus« (S. 186), ohnehin alle Wahlen, da »die wahre Stimme des Volkes in den Wah-
len verhallt« (S. 208 f.), dann den Journalismus als das Medium einer kritisch urtei-
lenden Öffentlichkeit, überhaupt den »Amerikanismus« als den Gegensatz zu 
»dem Geiste, den wir in Goethe verehren« (S. 195), und gern auch die Eisenbahn, 
»die Todfeindin heimatlicher und herzlicher Gefühle« (S. 280). Zusammengehalten 
werden all diese Ressentiments durch Hehns Antisemitismus, wie er ohnehin als 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


200 Ernst Osterkamp

eisige Klammer den Zusammenhalt seiner Gedanken über Goethe gewährleistet, 
die immer auch Affekte gegen Juden sind, denn noch auf der letzten Seite seines 
Buches versichert Hehn dem Leser, dass Börnes Witz nichts mit »arischer« Denk-
weise gemeinsam habe: 

[…] der Scharfsinn der Zersetzung und Verbindung, der von den ältesten Teilen 
des Alten Testaments bis zum Talmud, von diesem bis in unsere jüngste Zeit 
reicht, und die weiche, formende Symbolik des Dichters und Künstlers sind nicht 
aneinander meßbar, bezeichnen vielmehr in ihrem Unterschiede die ganze Tiefe 
des Gegensatzes beider Rassen, der semitischen und der arischen. (S. 364)

Victor Hehns Gedanken über Goethe sind nicht ein Buch über Goethe, das anti-
semitische Ausfälle enthält, sondern sie sind ein antisemitisches Buch, das sich der 
Gestalt Goethes zur Verbreitung eines kruden Rassismus bedient. Das wahrhaft 
Erschreckende aber ist, dass dies den Aufstieg des Buches in den Kanon der Goethe- 
Literatur keineswegs behindert, vielleicht sogar befördert hat. Eine Philologie, die 
im Falle Goethes jederzeit die Kategorie der Humanität bemühte und zugleich be-
reit war, die rassistischen Zumutungen von Hehns Buch zu akzeptieren, war jeden-
falls dafür gerüstet, sich allen politisch-ideologischen Ansprüchen zu beugen. Als 
die Gedanken über Goethe 1887 erschienen, waren sie sofort ein Erfolg, und schon 
im Folgejahr erschien eine »Zweite verbesserte Auflage«. Wie groß der Erfolg war, 
kann daran ermessen werden, dass Hehn sich umgehend dazu entschloss, seinem 
Buch einen zweiten Band folgen zu lassen; deshalb erhielten die Gedanken in der 
zweiten Auflage die Zählung »Erster Theil«.20 Aber ein zweiter Teil ist nie erschie-
nen. Das mag seinen äußeren Grund darin haben, dass Victor Hehn 1890 starb; es 
hat seinen inneren Grund sicher aber auch darin, dass, wenn er nun seine Dorpater 
Jugendarbeiten in seine gesammelten Goethe-Schriften hätte aufnehmen wollen, 
deren Geist demjenigen des ersten Teils markant widersprochen hätte. So wurden 
die postumen Ausgaben der Gedanken über Goethe nur noch um zwei Beiträge er-
weitert, die zuvor im Goethe-Jahrbuch erschienen waren: um den Aufsatz Einiges 
über Goethes Vers, den schon Wilhelm Hertz in seinen Sammelband eingebunden 
hatte, und um die Abhandlung Goethe und die Sprache der Bibel. Es ist schmerz-
lich, dass es Hehn gelungen ist, auch dem Goethe-Jahrbuch seinen Antisemitismus 
zu infiltrieren, denn im zuletzt genannten Aufsatz wird die Sprache der Bibel als 
diejenige »einer orientalischen, ganz anders gearteten Rasse« charakterisiert, so 
dass für Hehn mit Luthers Übersetzung »etwas ganz Heterogenes in die gewohnte 
deutsche Rede« (S. 428) eingedrungen ist.

Und was bleibt nun von Hehns Buch in philologischer Hinsicht? Nicht viel. Ge-
wiss finden sich nicht selten sensible Beobachtungen über einzelne Werke Goethes, 
insbesondere über das bürgerliche Epos Hermann und Dorothea, dem Hehns ganze 
Liebe gehörte. Aber gerade im Falle dieser Dichtung konnte er extensiv auf seine 
frühen Vorlesungen zurückgreifen. Auf der anderen Seite fällt auf, wie entschie-
den – durchaus in Übereinstimmung mit dem Zeitgeschmack – Goethes Spätwerk 
an den Rand der Betrachtung gedrängt bleibt; Pandora, Divan, Wanderjahre und 

20 Viktor Hehn: Gedanken über Goethe. Erster Theil. Zweite verbesserte Auflage. Berlin 
1888. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


201Victor Hehns »Gedanken über Goethe« 

der zweite Faust werden kaum beachtet, und deshalb sind die Gedanken auch in 
wissenschaftlicher Hinsicht ein zu spät gekommenes Buch. Anregend bleibt nach 
wie vor manche Passage aus dem Kapitel Goethe und das Publikum, insbesondere 
die kluge Rehabilitation August Wilhelm Schlegels, die sich gelegentlich fast wie ein 
verkapptes Selbstporträt Hehns liest. Die Untersuchungen zu Goethes Werk selbst 
aber durchläuft der Leser ohne rechten Gewinn, weil sie sich, welchem themati-
schen Akzent Hehn sich auch zuwendet, weitgehend in Belegstellensammlungen 
erschöpfen; die Wendung »Indem wir im folgenden einige Belege dazu sammeln« 
(S. 310) bezeichnet die Essenz seiner methodischen Vorgehensweise. Und so huldigt 
denn Hehn auch in seinem methodischen Verfahren dem Genius dadurch, dass er 
ihn sich selbst aussprechen lässt. 

Am 20. März 1932 erschien aus Anlass des Goethe-Jubiläums im Literaturblatt 
der Frankfurter Zeitung unter dem Titel Hundert Jahre Schrifttum um Goethe un-
gezeichnet eine kommentierte Auswahlbibliographie, deren Verfasser Walter Benja-
min war. In diese Bibliographie nahm er auch Hehns Gedanken auf und verband sie 
mit folgendem Kommentar:

Die Goethehuldigung des römisch gestimmten Kreises um Gregorovius. Der 
hervorragende Ruf dieses Buches hält einer kritischen Nachprüfung nur in weni-
gen Kapiteln stand, am wenigsten in dem umfangreichen »Goethe und das Publi-
kum. Eine Literaturgeschichte im Kleinen«. Dieser erste Versuch einer Geschichte 
der Goethe-Literatur, die wohl das ernsthafteste Desiderat dieses Goethejahres 
gewesen wäre, wird durch das Ressentiment entstellt, das zumal in der Behand-
lung Börnes zum Durchbruch kommt.21

Walter Benjamin hat sich kurz vor dem Ausbruch der Barbarei davor gescheut, of-
fen auszusprechen, dass das »Ressentiment« dasjenige des Antisemitismus war. 
Vielleicht wollte er auch nicht, dass der Makel, von Antisemiten verehrt zu werden, 
auf Goethe und sein Werk fällt. Denn was immer ihnen auch von Seiten der Deut-
schen zugefügt wurde: Deutsche Juden haben dem Werk Goethes als geistigem In-
begriff eines besseren Deutschland ihre Verehrung bewahrt. Ernst Feders Exlibris 
auf dem Hertz’schen Sammelband von Victor Hehns Gedanken über Goethe – dies 
bezeichnet die ganze Spannweite der Goetheverehrung im 20. Jahrhundert zwi-
schen zerstörerischem Ressentiment und humanem Widerstand.

21 Walter Benjamin: Gesammelte Schriften. Bd. III. Hrsg. von Hella Tiedemann-Bartels. 
Frankfurt a. M. 1972, S. 333.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Dokumentationen und Miszellen

Renate Müller-Krumbach

Ein Porträt Charles Joseph Fürst de Lignes   
von Ferdinand Jagemann*

Eine eigenwillige, langjährige Konstellation der beteiligten Persönlichkeiten führte 
zur Entstehung eines Porträts eines weißhaarigen Greises, das kürzlich aus mittel-
deutschem Privatbesitz auftauchte, bisher völlig unbekannt und fehlgedeutet. Im 
April 2017 wurde das Bild in Wien (Dorotheum, Kat.-Nr. 1133) versteigert.

Das mittelgroße Porträt (54 × 49,5 cm) zeigt in gekonnter, sicherer Malweise ein 
Brustbild en face vor tiefdunklem Hintergrund im Oval, das durch hellere Ecken 
zum Rechteck erweitert ist. Dargestellt ist ein alter Herr mit hoher, kahler Stirn, 
weißem, lockerem Haar und faltiger Gesichtshaut, die partiell gerötet ist. Die weiße 
Halsbinde wird von den Kanten des sehr dunklen Rockes überschnitten, der keine 
Verzierung, auch keine Orden aufweist (Abb. 1).

Bisher wurde das Gemälde als Porträt Christoph Martin Wielands bezeichnet. 
Die Datierung »1813«, das Todesjahr Wielands, schien der Identifizierung nicht zu 
widersprechen. Im Vergleich mit überlieferten Wieland-Porträts, besonders der Al-
tersbilder, wurde diese Zuschreibung jedoch fragwürdig. Der Besitzer hoffte, durch 
eine genaue Untersuchung des Gemäldes die Identität des Dargestellten zu erfah-
ren. Die Signatur über der linken Schulter nennt Maler und Entstehungsjahr: »Jage-
mann 1813« – damit kam Weimar als Entstehungsort in Betracht.

Der Maler Ferdinand Jagemann (1780-1820) kehrte nach umfassender Ausbil-
dung in Kassel, Wien und Paris im Jahr 1805 in seine Geburtsstadt Weimar zurück, 
um sich dann – nach einem Italienaufenthalt von 1806 bis 1810 – hier dauerhaft 
niederzulassen. Seine Ausbildung wurde weitgehend von Herzog Carl August, des-
sen Geliebte Caroline von Heygendorf geb. Jagemann eine Schwester des Malers 
war, protegiert und finanziert.

Ferdinand Jagemann erhielt wie Johann Heinrich Meyer Wohnung und Arbeits-
raum im Fürstenhaus und malte in den folgenden Jahren Porträts von Weimarer 
Persönlichkeiten: Herzogin Anna Amalia, Goethe, Friedrich August Wolf und 
mehrfach Herzog Carl August. Er bezog ein festes Gehalt als Lehrer an der Freien 
Zeichenschule, die sich im Jägerhaus befand, und konnte sich auf freiem Grund-
stück hinter dieser ein eigenes Atelier bauen lassen. Als freiwilliger Reitender Jäger 
beteiligte er sich 1813/14 an den Befreiungskriegen, ein Selbstbildnis in Uniform 

* Für ihre Hilfe bei Recherchen danke ich herzlich Ursula Böhm, für Hinweise zur bisheri-
gen Fehldeutung als Wieland-Porträt Dr. Egon Freitag.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


204 Renate Müller-Krumbach

befindet sich in der Herzogin Anna Amalia Bibliothek. »J a g e m a n n  hat die Stan-
darte bis an den Rhein getragen, sie aber nachher, weil sie doch schwerer ist als 
Pinsel und Mahlstock, abgegeben«, schreibt Goethe am 7. März 1814 an Meyer 
(WA IV, 24, S. 184).1

Nachdem Künstler und Entstehungsjahr des Altherren-Porträts durch die Signa-
tur gesichert sind, bestand die Möglichkeit, über den Auftraggeber die fragliche 
Persönlichkeit zu ermitteln. Naheliegend war, Schatullrechnungen und »Kassabuch« 
des Herzogs heranzuziehen, innerhalb derer sich mehrere aufschlussreiche Eintra-

1 Vgl. Willy Handrick: Johann Joseph Schmeller. Ein Maler im Dienste Goethes. Berlin, 
Weimar 1966, S. 20-24.

Abb. 1 
Ferdinand Jagemann: Porträt des Fürsten Charles Joseph de Ligne im Alter, 1813,  

Öl auf Leinwand, signiert und datiert

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


205Ein Porträt Charles Joseph Fürst de Lignes 

gungen befinden.2 Aus einer Eintragung aus dem Januar 1813 geht eine entschei-
dende Information hervor: »an 20. Louisd’or, dem Professor Jagemann für das ge-
mahlte Portrait des Prinzen de Ligne«.3

Herzog Carl August hatte 1797 in Teplitz Fürst (Prince) Charles Joseph de Ligne 
(1735-1814) kennengelernt. Die Sympathie war beidseitig und ergab über Jahre 
hinweg freundschaftliche Kontakte. Charles de Ligne besaß in Teplitz einen eigenen 
Wohnsitz innerhalb des Palais seines Schwiegersohnes Johann Nepomuk von Clary 
und Aldringen, der mit seiner Tochter Marie Christine verheiratet war.

Der Lebenslauf des charmanten und geistvollen Fürsten begann im elterlichen 
Schloss Beloeil (Belgien). Er erhielt eine umfassende Bildung und wurde mit 16 Jah-
ren Kammerherr der Kaiserin Maria Theresia in Wien. Das südniederländische 
Adelsgeschlecht der de Ligne stand traditionell im Dienste des Kaiserhauses. 1752, 
nach wechselnden Universitätsstudien, trat Charles de Ligne in das Regiment seines 
Vaters ein. Er nahm am Siebenjährigen Krieg teil und führte später Verhandlungen 
mit Friedrich II. von Preußen sowie auf der Krim mit Zarin Katharina II. Im Rang 
eines Obristen war er an verschiedenen kriegerischen Auseinandersetzungen betei-
ligt, über die er umfangreiche Memoiren verfasste. Im Verlauf der Französischen 
Revolution verlor de Ligne seine belgischen Liegenschaften und Besitzungen, fiel 
beim Kaiser in Ungnade, wurde rehabilitiert und zog 1794, inzwischen mit dem 
Titel »Feldmarschall«, nach Wien, wo er ansässig wurde. In seinem kleinen Wohn-
haus auf der Mölkerbastei starb er verarmt 1814.4

Die Bekanntschaft zwischen Herzog Carl August und Fürst Charles de Ligne 
führte zu verschiedenen Wechselbeziehungen zwischen Wien und Weimar. »Sie 
haben jetzt den Fürsten von Ligne in der Nähe«, schreibt Goethe im Juni 1797 an 
Carl August, »der auch eine eigne und merckwürdige Natur seyn muß« (WA IV, 12, 
S. 153), und aus einem Brief an Meyer vom 16. November 1798 geht hervor, mit 
welchem Anliegen des Fürsten sich Goethe auf Wunsch Carl Augusts zu beschäfti-
gen hat: die Suche nach einem Verleger für die fürstlichen Erinnerungsschriften. Er 
muss sich länger als ein Jahr diesem Vorhaben widmen:

Des fürstl. Autors und Quacksalbers Anliegen will ich anbringen, obgleich ohne 
Hoffnung eines Erfolgs. Frommann geht einer viel sichrern Fährte nach, und je-
der andere Buchhändler wird auch wohl merken daß Walther in Dresden [Ver-
leger, Buchhändler] nicht aus Furcht, sondern aus Überdruß und wegen schlech-
ten Absatzes nicht weiter verlegen will. (WA IV, 13, S. 311)

Im Konzept eines Briefes an Carl August, ebenfalls in Jena geschrieben und auf den 
23. November 1798 datiert, äußert sich Goethe ausführlicher:

2 Landesarchiv Thüringen – Hauptstaatsarchiv Weimar, Hausarchiv A XIX, 1304-1318a, 
1341 (Belege).

3 Landesarchiv Thüringen – Hauptstaatsarchiv Weimar, Hausarchiv A XIX, 1304, Bl. 19v.
4 Vgl. Charles Joseph Fürst de Ligne. Eine Ausstellung im Rahmen des Kulturabkommens 

zwischen der Republik Österreich und dem Königreich Belgien, 18. Februar – 28. März 
1982. [Katalog.] Hrsg. von Georges u. Marine Englebert. Graphische Sammlung Alber-
tina Wien 1982.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


206 Renate Müller-Krumbach

Für den fürstl. Autor, dessen Brief hierbey zurück folgt, möchte wohl bey uns 
kein Verleger zu finden seyn. Die Richtung der Frommannischen Speculationen 
geht nach einer ganz andern Seite […]. Doch könnte ich mich durch andere litte-
rarische Connexionen an fremden Orten erkundigen, wozu aber vor allen Din-
gen ein Verzeichniß dessen, was in denen angebotnen Bänden enthalten ist, sich 
nöthig macht, warum zuförderst der Fürst zu ersuchen wäre und wir sodann 
unser Glück weiter probiren könnten. (WA IV, 13, S. 316 f.)

Goethes Bemühungen hatten Jahre später Erfolg. In Bertuchs »Landes-Industrie-
Comp toir« erschien 1810 Fragmens militaires extraits des campagnes du maréchal 
prince de Ligne (Exemplar noch heute in der Militärbibliothek der Herzogin Anna 
Amalia Bibliothek), der erste Teil des Nouveau Recueil de Lettres du Feld-Maréchal 
Prince de Ligne kam 1812 heraus. Neben dem Titelblatt des ersten Bandes ist als 
Frontispiz ein Halbprofil-Brustbildnis des Fürsten abgebildet, das Carl August 
Schwerdt geburth nach einem Gemälde von Ferdinand Jagemann gestochen hat. Es 
zeigt den Fürsten in jüngeren Jahren als auf dem bisher unbekannten Altersbildnis 
(Abb. 2).

In den folgenden Jahren wiederholten sich die Treffen zwischen Herzog Carl 
August und Fürst de Ligne in Teplitz. 1807 lernt dort auch Goethe den Fürsten 
kennen. Er wurde schon 1804 durch Marianne von Eybenberg, die sich ebenfalls 
öfter in Teplitz aufhielt und die ihm mit ihrem Brief vom 6. Januar ein Gedicht de 
Lignes sandte, über die Haltung des Fürsten ihm gegenüber informiert:

[…] ich mus Ihnen ein Geistes Produckt des Prince de Ligne schicken […]. – Der 
alte Herr gerieth in einen wahren Enthousiasmus als er hörte die Zeichnung über 
meinem Canapée sey von Ihnen, er stand auf und küßte sie, und den andren Tag 
schickte er mir das Gedicht. Sie würden ihn gewiß sehr beglücken, wenn Sie mir 
nur etwas Schmeichelhaftes für ihn sagten; wann auch das Gedicht an und für 
sich ohne Werth wäre, so verdient doch ein Französischer Prinz dadurch daß er 
sich bestrebt zu zeigen, wie sehr er den Genius eines Deutschen Dichters ehrt, 
einige Aufmunterung […].5

Über seine persönliche Bekanntschaft mit dem Fürsten schreibt Goethe in den Tag- 
und Jahres-Heften des Jahres 1807:

 Hier [in Karlsbad] ward ich dem Fürsten L i g n e  vorgestellt, dessen Name mir 
schon so viele Jahre bekannt, dessen Persönlichkeit mir durch Verhältnisse zu 
meinen Freunden höchst merkwürdig geworden. Seine Gegenwart bestätigte 
seinen Ruf; er zeigte sich immer heiter, geistreich, allen Vorfällen gewachsen und 
als Welt- und Lebemann überall willkommen und zu Hause. (WA I, 36, S. 17)

Am Beginn einer engen Verbindung zwischen dem Fürsten und Weimar entsteht ein 
Porträt, das Ferdinand Jagemann 1806 in Dresden malt, wo sich der Künstler zeit-
weise aufhält. Es ist ein Frontalporträt in Halbfigur im Uniformmantel, mit weißer 
Halsbinde und zwei Orden an roten Bändern. Auffallend ist der leicht aufgeworfene 

5 Goethe und Österreich. Briefe mit Erläuterungen. Bd. 2. Hrsg. von August Sauer. Weimar 
1904 (SchrGG, Bd. 18), S. 171.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


207Ein Porträt Charles Joseph Fürst de Lignes 

Mund und der skeptische Blick.6 Im Vergleich zu dem im Wiener Heeres geschichtlichen 
Museum aufbewahrten Halbfigurenbildnis des Fürsten (Abb. 4), sicherlich etwas 
früher von einem unbekannten Künstler ausgeführt, wirkt das Jagemann-Porträt 
gegen die Brillanz im Ausdruck und in der Sicherheit der Darstellung von Uniform 
und Orden vergröbert und weniger überzeugend. Über Jagemanns Arbeit schreibt 
der Fürst selbst an Herzog Carl August am 11. September 1806 aus Dresden:

Jetzt rede ich von meinem Herzen. Weit mehr als ich es zu sagen vermag, war es 
erkenntlich und dankbar für diesen neuen Beweis Ihrer Güte, mein Bildnis. […] 
Man hat es als sehr vorgeschritten und gelungen bezeichnet. Während meiner 

6 Klassik Stiftung Weimar, Museen, Inv. Nr. KGe 801, Depot, beschädigt.

Abb. 2 
Carl August Schwerdtgeburth: Porträt des Fürsten Charles Joseph de Ligne, 1812,  

Kupferstich nach Ferdinand Jagemann

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


208 Renate Müller-Krumbach

Abwesenheit werden zwei Ordensbänder und zwei Berge gemalt und mein Haar 
wird in Unordnung gebracht. Die Fertigstellung des Übrigen erfordert meine 
Gegenwart, und deshalb kehre ich morgen zurück. […] Die Abreise Eurer Ho-
heit hat uns allen viel Schmerz bereitet, besonders aber mir, der ich tief gerührt 
war über die kostbaren Zeichen so vieler Güte. […] Ich werde eifersüchtig sein 
auf mein Bildnis.

Neulich habe ich Titine [seine Enkelin] singen lassen, um Herrn Jagemann bei 
seiner Arbeit zu unterhalten.7

7 Der Fürst von Ligne. Erinnerungen und Briefe. Aus dem Franz. übers. u. hrsg. von Victor 
Klarwill. Wien 1920, S. 328-330. Die im Zitat genannten »zwei Berge« sind auf dem Ge-
mälde allerdings nicht sichtbar.

Abb. 3 
Ferdinand Jagemann: Fürst Charles Joseph de Ligne, Ganzfigurporträt,  

1806/10, Öl auf Leinwand

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


209Ein Porträt Charles Joseph Fürst de Lignes 

Fürst Charles de Ligne bestätigt hierdurch, dass er Ferdinand Jagemann 1806 für 
ein Porträt (mit zwei Ordensbändern) Modell gesessen hat, dass er in diesem Bild-
nis einen »Beweis Ihrer Güte« sieht und damit einen Dank an den Auftraggeber 
ausspricht.

Das zwischen 1805 und 1807 entstandene Ganzfigur-Porträt des Fürsten in Teplitz 
bildet eine weitere Brücke nach Weimar. Es stellt den Fürsten en profil am Schreib-
tisch sitzend dar, mit einem Brief beschäftigt, in der von ihm sehr geschätzten Uni-
form der Leibtrabanten-Garde des Kaiserlichen Hauses. Das heute im Teplit zer 
Schloss im musealen de Ligne-Wohntrakt gezeigte Bildnis wird – mit Fragezei-
chen – dem österreichischen Maler Joseph Grassi zugeschrieben.8 Die gleiche Dar-

8 Katalog Albertina (Anm. 4), S. 101, Kat.-Nr. 6.52. – Joseph Grassi (1757-1838), Schüler 
der Wiener Akademie, wurde 1799 an die Akademie Dresden berufen. 

Abb. 4 
Unbekannt: Porträt des Fürsten Charles Joseph de Ligne, vor 1806

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


210 Renate Müller-Krumbach

stellung, in lebensgroßem Format zeigt das Ganzfigur-Porträt von Ferdinand Jage-
mann, das mindestens bis zum 2. Weltkrieg im Wittumspalais Weimar ausgestellt 
war und sich jetzt im Gemäldedepot der Klassik Stiftung befindet (Abb. 3).9 Eben 
dieses Bildnis erwähnt auch Goethe in einem Text über Ferdinand Jagemanns Aus-
bildungsgang (Kleine Biographien zur Trauerloge am 15. Juni 1821) und bemerkt, 
dass der Maler 1810 »nach beinahe funfzehnjähriger, nur kurz unterbrochener Ab-
wesenheit« nach Weimar zurückkehrte und »die Gelegenheit [ergriff], sich als aus-
gezeichneter Porträtmahler zu erweisen. Hiervon können die lebensgroßen Porträts 
der herzoglich coburgischen Familie und des Prinzen von Ligne Beweis geben« 
(WA I, 36, S. 357).10 Das große Sitzporträt ist die Vorlage für das Bildnis des Fürs-
ten, das von Schwerdtgeburth gestochen im 1. Band des Recueil 1812 bei Bertuch 
erschienen ist (Abb. 2).

Mit Herzog Carl August bleibt der Fürst weiter in schriftlicher Verbindung. Ein 
Konvolut eigenhändiger Briefe, auch Schriftstücke von Schreiberhand, befinden 
sich im Hauptstaatsarchiv Weimar.11 Überliefert sind auch Briefe und Briefgedichte 
an Goethe, worüber er im Brief vom 10. Dezember 1810 Marianne von Eybenberg 
berichtet:

Der Prinz de Ligne hat an den Herzog einen äußerst lustigen Brief geschrieben. 
Ich lasse hiebey eine Stelle copiren, welche meine Wahlverwandtschaften betrifft. 
[…]
[Es folgt der französische Text de Lignes; R. M-K.] 
Hierauf folgen einige Honnetetäten für des Autors Persönlichkeit, wie es einem 
so gewandten Welt- und Hofmanne geziemt. (WA IV, 21, S. 438 f.)

Nach einem persönlichen Treffen des Herzogs, des Fürsten und Goethes 1808 in 
Erfurt, während der Anwesenheit Napoleons, wiederholt de Ligne 1811 seinen Be-
such im Herzogtum Sachsen-Weimar und Eisenach. Wohl auf Einladung Herzog 
Carl Augusts reist er, nachdem sie sich 1810 in Teplitz wiedergetroffen hatten,12 
nach Weimar. In Goethes Tagebuch lassen sich die Daten ablesen, die mit der Ent-
stehung des Altersporträts de Lignes zusammenhängen:

12. Oktober 1811: »Mittag bey Hofe / Prince de Ligne / […] / Bey Fr. v. Hey gen-
dorf / Pr. de Ligne. Von Haack von Spiegel«

15. Oktober 1811: »Mittags bey Hofe Prince de Ligne. / Abends Hofrath Meyer.«
16. Oktober 1811: »Morgens mit dem Prince de Ligne bey Jagemann. / Mittags 

bey Hofe. / […] / Zum Souper bey Frau v Heygendorf.«

 9 Abgebildet bei Hans Wahl, Anton Kippenberg: Goethe und seine Welt. Leipzig 1932, 
S. 177, 281.

10 Vgl. den Beleg im Rechnungsbuch der herzoglichen Schatulle für den Vergolder: »Für 
einen großen vergoldeten Bilderrahmen zu dem Gemälde des Prinzen de Ligne an den 
Vergolder Wahnes alhier« (Landesarchiv Thüringen – Hauptstaatsarchiv Weimar, Fürs-
tenhaus, A 1308, Nr. 840).

11 Landesarchiv Thüringen – Hauptstaatsarchiv Weimar, Hausarchiv A XIX, Nr. 78: Briefe 
und literarische Produkte des Prinzen Carl Joseph de Ligne. Desgl. in Nr. 75a.

12 Vgl. die Notiz von Friedrich Wilhelm Riemer in Gespräche, Bd. 2, S. 563 (2. 9. 1810).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


211Ein Porträt Charles Joseph Fürst de Lignes 

17. Oktober 1811: »Bey Hofe. Ging Durchl. der Herzog mit Prince de Ligne, u 
Obrist von Spiegel ab nach Töpliz. / Hofrath Meyer. Unter-
haltung über Jagemanns Portraite […]«. (GT IV,1, S. 285 f.)

Über die Gründe der Gespräche Goethes mit Meyer über Jagemanns Porträtmalerei 
können nur Vermutungen angestellt werden. Es ist kaum wahrscheinlich, dass 
 Goethe sich bei seinem sicheren Gespür für Qualität von Meyer in der Auftrags-
erteilung an Jagemann bestärken lassen wollte. Vielleicht wollte er einer mutmaß-
lichen Indignation Meyers vorbeugen, der ebenfalls Porträts malte und sich be-
nachteiligt fühlen mochte.

Es bleibt derzeit offen, ob Ferdinand Jagemann schon 1811 ausreichende Skizzen 
und Studien zu dem 1813 vollendeten Bildnis anfertigen konnte, da der kurze Auf-
enthalt des Fürsten in Weimar nur wenig Zeit für längere Modellsitzungen ließ, 
oder ob Jagemann zwischen 1811 und 1813 Gelegenheit hatte, nochmals nach 
Modell arbeiten zu können. Die Vollendung des Porträts wird durch die Schatull-
rechnungen belegt, womit Herzog Carl August als Auftraggeber feststeht.

Im September 1812 werden Kosten »für einen neuen vergoldeten Bilderrahmen 
zu dem kleinern[!] Portrait des Prinzen de Ligne« gebucht. Im November 1812 
»Wachsleinewand zum Einpacken des Portraits des Prinzen de Ligne«,13 schließ-
lich, im Januar 1813, die schon zitierte Abrechnung des Honorars für Professor 
Jagemann: »an 20. Louisd’or«.

Die Kosten für die Verpackung machen deutlich, dass das Porträt nach Fertig-
stellung verschickt worden ist, vielleicht an den Fürsten selbst; es war also nicht, 
obwohl der Herzog die Kosten übernommen hatte, zum Verbleib in Weimar be-
stimmt. Die weiteren Wege des Gemäldes bis zu seinem Auftauchen in Privatbesitz 
in Thüringen sind unbekannt.

Fürst de Ligne behält seinen Weimar-Besuch in bester Erinnerung:

Ich habe acht wunderbare Tage in Weymar verbracht […] bey diesem einmaligen 
und bewundernswerten Herzog von Weymar, zu dem ich gereist war, um mich 
für die Tränen zu bedanken, die er vergossen hatte, als man ihm – fälschlicher-
weise – meinen Tod mitteilte. (Fragments II, p. 266)14

Die Zeit des Wiener Kongresses 1814/15 führt noch einmal Herzog Carl August, 
der an dem Kongress teilnimmt, und Fürst de Ligne in Wien zusammen. De Ligne, 
zwar nicht mehr in Diensten des Hofes, aber jedermann als kompetenter Beurteiler 
der Situation bekannt, beobachtet das politische Geschehen aus der Distanz und 

13 Landesarchiv Thüringen – Hauptstaatsarchiv Weimar, Fürstenhaus, A 1304, Bl. 10r u. 
Bl. 16r. Die umfangreiche Ikonographie von M. H. De Backer: Iconografie du prince 
Charles-Joseph de Ligne. In: Annuaire de la société des Bibliophiles et Iconophiles de 
Belgique. Brüssel 1920, S. 111-163; hier S. 141, Nr. 25, nennt nur den Schwerdtgeburth- 
Stich als »Lithographié d’après le portrait de Jagerman«. Für die Beschaffung dieser 
seltenen Publikation danke ich herzlich Dr. Edith Zehm.

14 Zit. nach dem Katalog der Ausstellung Charles Joseph Fürst de Ligne. Wien 1982, 
S. 120.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


212 Renate Müller-Krumbach

kommentiert die Verhandlungen der Staatsmänner. Berühmt und vielzitiert ist seine 
Formulierung: »Der Kongreß tanzt, kommt aber nicht vorwärts«.

Zeitgleich mit Herzog Carl August hält sich auch ein Weimarer Landeskind in 
Wien auf. Carl Bertuch, Sohn von Friedrich Justin Bertuch, in dessen »lndustrie- 
Comptoir« ein Teil der Schriften de Lignes erschienen war, hinterließ ein Tagebuch 
vom Wiener Kongreß, in dem er mehrfach den Fürsten de Ligne erwähnt.15 Im 
November besucht er ihn in seinem kleinen Haus auf der Mölkerbastei: »Des Mor-
gens zum Fürsten Ligne. […] Liebenswürdig, genial, alter Roué mit magern Glie-
dern; empfängt und schreibt zärtliche Billets«. In seiner nächsten Eintragung 
stimmt er mit Herzog Carl Augusts Brief an Caroline von Heygendorf vom 11. De-
zember überein, der die Erkrankung des Fürsten berichtet:

Der alte Ligne liegt an einem heftigen fieber, mit Rothlaufen, sehr gefährlich 
Kranck; Vorgestern glaubten wir, er sey verlohren, in deßen hat sich seine starcke 
Natur wieder gehoben, u. jetzt ist wieder hofnung zu seiner rettung da. es war 
vorgestern, wie mann ihn verlohren glaubte, ein allgemeiner jammer in der Stadt.16

De Ligne starb am 13. Dezember 1814. »Der Tod meines alten Freundes Ligne hat 
mir sehr zugesezt, u. mir meinen hiesigen aufenthalt sehr verbittert. [… ] Mit tiefer 
Betrübniß habe ich ihn zu grabe begleitet«, schreibt Herzog Carl August am 26. De-
zember an Caroline von Heygendorf.17 Carl Bertuch berichtet knapp vom »Lei-
chenbegängniß, welches Militairisch groß, übrigens aber prächtiger hätte seyn 
können«, und schildert die Teilnahme Carl Augusts und dessen Trauer.18 Am 27. Ja-
nuar 1815 informiert er seinen Vater über den Verbleib des literarischen Nachlasses 
des Fürsten: »Cotta hat Lignes literarischen Nachlaß um 10000 Gulden von den 
Erben gehandelt, wozu ich ihm Glück wünsche«.19 Ein »Requiem dem frohesten 
Mann des Jahrhunderts«, das Goethe im Januar 1815 begann, blieb unvollendet.

Jagemanns drittes Porträt des Fürsten, zwischen 1811 und 1813 gemalt, gibt das 
Erscheinungsbild eines fast Achtzigjährigen wieder, ohne jede Kennzeichnung sei-
nes gesellschaftlichen und militärischen Ranges, ohne Andeutung seines berühmten 
geistvollen Charmes. De Ligne formulierte seine Lebenseinstellung in einem Bon-
mot: »Bis zum dreißigsten Lebensjahr eine schöne Frau, bis zum sechzigsten ein 
erfolgreicher General und dann Kardinal«.

15 Carl Bertuchs Tagebuch vom Wiener Kongreß. Hrsg. von Frh. Hermann von Egloff-
stein. Berlin 1916, S. 23, 49, 57, 69 f., 249 f.

16 Selbstinszenierungen im klassischen Weimar: Caroline Jagemann. Bd. 2: Briefwechsel, 
Dokumente, Reflexionen. Hrsg. u. unters. von Ruth B. Emde, kommentiert in Zusam-
menarbeit mit Achim von Heygendorff. Göttingen 2004, S. 797.

17 Ebd., S. 799.
18 Carl Bertuchs Tagebuch (Anm. 15), S. 70 f.; hier Hinweis auf die Schilderung der Trauer-

feierlichkeiten im Journal für Literatur, Kunst, Luxus und Mode.
19 Ebd., S. 103.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Ronny Teuscher

Ein Brief Otto Magnus von Stackelbergs an Goethe

Eduard von der Hellen veröffentlichte im Goethe-Jahrbuch 1892 eine Sammlung 
von Niederschriften zum Besuch des Archäologen Otto Magnus von Stackelberg 
bei Goethe im Jahr 1829.1 Unter anderem machte er auszugsweise einen Reise-
bericht Stackelbergs bekannt, verfasst zwischen November 1829 und Januar 1830, 
in dem dieser an seine Freunde in Rom den Besuch bei Goethe – dem »alte[n], ein-
zige[n] Sänger«2 – schilderte: »Goethe liess mich nicht von sich, und stolz auf die 
Auszeichnung von einem solchen Manne, wäre ich ganz geblieben, hätte ich nicht 
das Ziel meiner Reise immer vor Augen behalten. Während fünf ganzer Tage liess 
er mich doch nicht los. Ich bekam seine Kunstsammlung zu sehen, das Manuscript 
seiner Italischen Reise zu lesen«.3 Von der Hellen bemerkt, dass die »so lebhaft an-
geknüpfte Verbindung« zwischen beiden Männern nach dem Abschied Stackel-
bergs nicht fortgesetzt wurde, »nicht einmal ein Brief Stackelbergs findet sich in des 
Dichters Nachlass«.4 Hans Ruppert verwies aber 1958 auf einen Brief vom 26. Juli 
1830 (Abb. 1), der im Folgenden vorgestellt werden darf.5

Otto Magnus von Stackelberg (1786-1837) entstammte einem vermögenden 
deutsch-baltischen Adelshaus. Seine Herkunft ermöglichte ihm zahlreiche Studien 
und Reisen bereits in jungen Jahren. Eigentlich für den Werdegang eines Diploma-
ten bestimmt, schlug er schließlich die künstlerische Laufbahn ein. Über die Kunst 
gelangte er zur Archäologie, die er zunächst als Dilettant an den antiken Originalen 
in Italien und Griechenland erst studieren musste.6 Zwischen 1824 und 1826 ge-
hörte er zur Keimzelle des späteren »instituto di corrispondenza archeologica« – 
das Deutsche Archäologische Institut. Dieses war hervorgegangen aus der sog. 
»Hyperboräisch7-Römischen Gesellschaft«, einem altertumskundigen Freundes-
bund, für den Stackelberg den Greif als Symbol8 wählte. In veränderter Gestalt ist 
der Greif noch heute Zeichen des Deutschen Archäologischen Instituts. Stackelberg 
wurde unter anderem bekannt durch sein Werk Der Apollo-Tempel zu Bassae in 
Arcadien und die daselbst ausgegrabenen Bildwerke (1826), welches sich Goethe 

1 Eduard von der Hellen: Stackelberg bei Goethe. 1829. In: GJb 1892, S. 87-93.
2 Ebd., S. 87.
3 Ebd., S. 88.
4 Ebd., S. 93.
5 Hans Ruppert: Goethes Bibliothek. Katalog. Weimar 1958, S. 290, Nr. 2016 (Bd. 2).
6 Zu Person und Werk Stackelbergs siehe Gerhart Rodenwaldt: Otto Magnus von Stackel-

berg. Der Entdecker der griechischen Landschaft,1786-1837. München 1957.
7 Weil ihre Mitglieder größtenteils aus dem nördlichen Europa stammten, wurde die alt-

griechische geographische Bezeichnung für diese ›nördlich des Nordwinds Lebenden‹ 
gewählt.

8 Gerhart Rodenwaldt: Archäologisches Institut des Deutschen Reiches 1829-1929. Berlin 
1929, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


214 Ronny Teuscher

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


215Ein Brief Otto Magnus von Stackelbergs an Goethe 

Abb. 1 
Brief von Otto Magnus von Stackelberg, 26. Juli 1830

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


216 Ronny Teuscher

während Stackelbergs Anwesenheit 1829 aus der Weimarer Bibliothek entlieh und 
mit ihm durchsprach.9 

Fast genau ein Jahr darauf, am 26. Juli 1830 wendete sich Stackelberg mit folgen-
den Zeilen an Goethe:

Ew. Excellenz 

erhalten in beyfolgendem Päckchen den so eben aus Paris angelangten zweyten 
Theil der Reisen und Untersuchungen meines Gefährten Bröndsted, welcher 
durch den Auftrag der Uebersendung mir erwünschte Gelegenheit giebt, Ihnen 
meine innigste Verehrung schriftlich zu bezeugen. Zugleich nehme ich mir die 
Freyheit ein in London erschienenes radirtes Blatt beyzulegen, indem ich voraus-
setze, daß diese Arbeit meines Reisegefährten und Freundes Cockerell noch in 
Ihrer Sammlung fehlt und daß Sie an einer bildlichen Wiederherstellung des alten 
Capitols und römischen Forums10 Gefallen finden werden.

Ein lebhaftes Gefühl fodert mich zu dankbarer Erwähnung der bey Ihnen 
verlebten Tage auf, die zu meinen schönsten Erinnerungen gehören und mir stets 
gegenwärtig sind. Die empfangenen Beweise Ihres Wohlwollens und Ihrer Güte 
haben sich um so tiefer in meine Seele geprägt, als mit der freundlichen Auf-
nahme, die ich in Ihrem Hause fand, ein seit früher Jugend gehegter Wunsch in 
Erfüllung ging. Da die Verlängerung meines Aufenthalts in Deutschland durch 
Herausgabe zweyer Werke, die Reimer11 in Leipzig und Berlin übernommen hat, 
mir zur Pflicht geworden ist, so bin ich zwar in der Entfernung von Weimar im-
mer noch gefeßelt, habe aber die Aussicht vor mir, Ihrer Erlaubniß gemäß, mei-
nen Besuch bey Ihnen wiederholen zu können. 

Ihrer Frau Schwiegertochter und den Uebrigen im Kreise Ihrer Familie, bitte 
ich, mich angelegentlichst zu empfehlen und die Versicherung der vorzüglichen 
Hochachtung gütig aufzunehmen, mit welcher ich die Ehre habe mich zu unter-
zeichnen,
   Ew. Excellenz
 ganz ergebener
Dresden am 26tn Juli 1830 OStackelberg
(GSA 28/875)12

Stackelberg bedankt sich mit diesem Brief für die in Weimar verlebten Tage im 
August 1829 (9. bis 12. August), an denen er täglicher Gast im Haus am  Frauenplan 
war. Hier berichtete er von seinen Reisen und Forschungen – Stackelberg war ge-
rade erst aus Italien zurückgekehrt – und half Goethe unter anderem bei der fach-
lichen Bestimmung zweier antiker Terrakotten aus dessen Kunstsammlungen. In 
Stackelbergs Erinnerung zu diesem Tag heißt es: »Er legte mir einige antike Frag-
mente vor, die ihm unerklärlich vorkamen, und freute sich, daß ich sie ihm lösen 

 9 Elise von Keudell: Goethe als Benutzer der Weimarer Bibliothek. Repr. des Originals 
[Weimar 1931]. Leipzig 1982, Nr. 2027. – Gespräche, Bd. 3.2, S. 445.

10 Christian Schuchardt: Goethe’s Kunstsammlungen. Bd. I. Jena 1848, S. 214, Nr. 1.
11 Georg Andreas Reimer (1776-1842), Verlagsbuchhändler.
12 Auf Papier mit Wasserzeichen BAUMANN & SENDIG IN DRESDEN.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


217Ein Brief Otto Magnus von Stackelbergs an Goethe 

konnte; die Nüsse waren nicht schwer aufzuknacken. Zum Andenken gab er mir 
die Zeichnung davon«.13 Bei den antiken Terrakotta-Fragmenten handelt es sich 
um zwei halbplastische Ferkelträgerinnen14 (Votivgaben des Demeterkultes) aus 
dem süditalischen Raum des spätklassischen 4. Jahrhunderts v. Chr., welche in der 
Doktorarbeit des Verfassers vorgelegt werden.15

Goethe berichtet an Carl Wilhelm Göttling in einem Brief über den Besuch Sta-
ckelbergs: »Ich gestehe gern daß, wenn manche Reisende mich ermüden, mir ein 
solcher Besuch zur glücklichsten Erholung dient« (WA IV, 46, S. 59).

Nun, fast ein Jahr später, nutzte Stackelberg bei Übersendung des zweiten Teils 
der von seinem Freund und Kollegen, dem Dänen Peter Oluf Brøndsted (1780-1842), 
herausgegebenen Reisen und Untersuchungen in Griechenland die Gelegenheit, 
sich für die herzliche Aufnahme zu bedanken. Jener hatte, wie der Brief ausweist, 
Stackelberg gebeten, Goethe den zweiten Teil seines Werks zu übermitteln. Brønd-
sted war in Werk und Person Goethe bereits bestens bekannt und auch den ersten 
Band hatte Goethe mit einer persönlichen Widmung des Verfassers erhalten.16 
Wohl um auch eine eigene Gabe mit auf den Weg zu geben, sandte Stackelberg eine 
Radierung an Goethe, nach einer Zeichnung von Charles Robert Cockerell.17 Die-
ser war Teilnehmer an der Griechenland-Expedition von 1810 bis 1813/14, die von 
Brøndsted und dessen Landsmann Koes initiiert wurde und bei der Stackelberg als 
Landschaftszeichner fungierte.18 

Bei der Grafik (Abb. 2) handelt es sich um eine versuchte perspektivische Re-
konstruktion des Stadtbilds von Rom nach architektonisch / archäologischen Resten 
und literarischer Überlieferung.19 Der Betrachter überschaut das Forum Romanum 
mit Blick nach Westen. Im Bildhintergrund erheben sich die beiden Kuppen des 
Kapitolhügels; in der linken Bildmitte, durch geschickte Beleuchtung in Szene ge-
setzt und den Blickfang bildend, der Tempel von Castor und Pollux vor dem Rund-
bau der Vesta sowie dem Haus der Vestalinnen am Fuße des Palatins; in der rechten 
unteren Bildecke der angeschnitten erfasste Tempel des Antoninus und der  Faustina; 
der Triumphbogen des Septimius Severus und die Rostra im Bildzentrum.20 Unter 

13 Gespräche, Bd. 3.2, S. 445.
14 Schuchardt (Anm. 10), Bd. II, S. 332, Nr. 64.
15 Ronny Teuscher: »Eine unschuldige Liebhaberey« – Ausgrabungsfunde aus Goethes Be-

sitz (in Bearbeitung).
16 Zu Goethe und Brøndsted siehe Martin Dönike: Altertumskundliches Wissen in Wei-

mar. Berlin u. a. 2013, S. 66-71.
17 1788-1863, britischer Architekt und Archäologe.
18 Vgl. Rodenwaldt (Anm. 6).
19 Goethe-Nationalmuseum, Inv.-Nr. GGr / Sch.I.214,0001.
20 Im Anzeige-Blatt für Wissenschaft und Kunst, S. 10, der Jahrbücher der Literatur, Bd. 52 

(Wien 1830), heißt es: »Die Mühe, welche der kenntnißreiche Architekt, Herr C o c k e -
r e l l , sich um die Topographie dieses Theils des alten Roms gegeben, ist gewiß löblich, 
und, außer daß er das Kapitolium mit seinen Tempeln zu hoch, zu ragend darstellt, wird 
man gegen die von ihm gezeichnete Restauration und Prospekt […] nicht eben viel ein-
wenden. Doch, so wie der unterrichtete Reisende, wenn er nach R o m  kommt und die 
Wirklichkeit vor sich sieht, verlegen ist, wo er auf dem verhältnißmäßig nicht sehr 
großen Raume des alten Forum die Menge großer Prachtgebäude, von denen die Schrift-
steller reden, unterbringen soll, so geschieht wenigstens uns etwas Aehnliches mit dieser 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


218 Ronny Teuscher

der künstlerischen Rekonstruktion ist der rezente Zustand des Forums als Campo 
Vaccino (Kuhweide) in Form einer kleinen, flüchtig skizzierten Vedute erfasst. Aus-
führender Stecher war der Londoner John Coney.21 

Stackelbergs Sendung traf am 29. Juli 1830 in Weimar ein und wurde von  Goethe 
interessiert aufgenommen, wie die Tagebucheintragungen zeigen: »Nähere Betrach-
tung der gestern angekommenen Sendung von Baron Stackelberg, Bröndsteds 
Athen und Cockerells Wiederherstellung des Capitols. […] Ich zeigte ihm [Riemer; 
R. T.] das Kupfer des römischen Forums und Zubehör« (WA III, 12, S. 281). Am 
folgenden Tag wurde das Blatt ebenfalls Johann Heinrich Meyer und Clemens 
Wenzeslaus Coudray gezeigt.

Stackelberg beschließt seinen Brief mit einem expliziten Dank an Ottilie von Goe-
the. Damit wird ein Brief Goethes vom 11. August 1829 erhellt. An seine Schwie-
gertochter schreibt er mit der Bitte, »Herrn Baron Stackelberg etwas Frühstück 
vorzusetzen und ein Glas Wein eh ihr nach Tiefurt fahrt, wenn du nicht unten Ge-

Ergänzung: man kann sie nicht läugnen, denn die noch stehenden Ueberbleibsel haben 
den Verfasser geleitet; man vermag aber auch nicht, sie zu glauben, weil das Ganze thea-
tralisch überfüllt aussieht, mährchenhaft und einer Operndekoration ziemlich ähn-
lich. / Der Kupferstecher J. C o n e y  arbeitete mit kecker Nadel in kräftiger Manier, die 
einigermaßen an die Blätter des P i r a n e s i  erinnert«.

21 Architekturzeichner und Kupferstecher (1786-1833). Seine Stiche für Cockerell blieben 
unpubliziert; vgl. Ulrich Thieme, Felix Becker: Allgemeines Lexikon der bildenden 
Künstler von der Antike bis zur Gegenwart. 37 Bde. Repr. des Originals [Leipzig 
1912/13]. München 1992, Bd. 7, S. 294 f.

Abb. 2 
Rekonstruktion des römischen Forums nach Charles Robert Cockerell,  

ausführender Künstler John Coney, London 1829, Radierung

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


219Ein Brief Otto Magnus von Stackelbergs an Goethe 

legenheit weißt ihn etwas zu erfrischen, oder laß allenfalls etwas einpacken, wie du 
es für gut hältst« (WA IV, 46, S. 43).

Der hier vorgestellte Brief ergänzt zum einen die kurze, aber sehr freundliche 
Verbindung Stackelbergs zu Goethe. Andererseits komplettiert er die im Goethe- 
Nationalmuseum aufbewahrte Grafik Cockerells sowie die Bände Brøndsteds aus 
Goethes Bibliothek.

Dass sich bis auf diesen einen Brief keine weitere Korrespondenz mit Goethe er-
geben hat, obwohl er von Stackelberg während des Besuchs in Weimar beeindruckt 
war und dem Fremden einen großen Teil seiner Zeit widmete, erklärt sich sowohl 
aus den schwierigen Umständen, die Stackelberg bei der Herausgabe seiner Werke 
entgegentraten,22 als auch der kurzen, Goethe noch vergönnten Lebensdauer. 

Anhand der Beurteilung eines Zeitgenossen, des Barons Boris von Uexküll, soll 
abschließend Goethes Aufmerksamkeit für Stackelbergs Person verdeutlicht wer-
den und damit dem oben wiedergegebenen herzlichen, aber knappen Brief noch 
eine weitere Facette hinzugefügt werden: »Von Stackelberg […] habe ich zwar man-
ches Geschriebene und Gedruckte gelesen, allein ihn ganz verstanden und mit ihm 
empfunden habe ich nur, wenn er sprach. Er war eigentlich kein schöpferisches 
Genie, aber einer der größten Meister in der Reproduktion des Aufgefaßten und 
unerreichbar, wenn er in Worten zeichnete«.23

22 Vgl. Rodenwaldt (Anm. 6), S. 26.
23 Vgl. ebd., S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Heinz Hamm

Erkundungen Goethes zu Ort und  
Zeit der Begegnung zwischen Faust und Helena

Nach welchen topographischen und historischen Quellen gestaltete Goethe die Be-
gegnung zwischen Faust und Helena im 3. Akt von Faust II? Eine umfangreiche Ab-
handlung von Johanna Schmidt aus dem Jahr 19561 gibt Antwort auf diese Quellen-
frage in bisher nicht erreichter Gründlichkeit. Die verdienstvolle Abhandlung weist 
aber auch im Erfassen und Bewerten der Quellen Defizite auf, die es zu beheben gilt.

Nicht richtig erfasst und ausgewertet sind die ersten Erkundungen in den Mona-
ten September und November 1800. Goethe, der in Jena vom 3. bis zum 6. Septem-
ber und vom 8. September bis zum 4. Oktober 1800 am Helena-Zwischenspiel ar-
beitete, bat am 12. September 1800 seinen Schwager Christian August Vulpius 
brieflich2 um Literatur zur »Topographie von Sparta« (GT II,1, S. 383).

Der Bibliothekar reagierte unverzüglich: »Ew. Exzellenz sende ich hierbei, was 
sich ungefähr von der Topographie des alten Sparta auf Fürst[licher] Bibliothek be-
findet«.3 Die Sendung enthielt, wie durch das Ausleihbuch bezeugt und bei Elise 
von Keudell verzeichnet,4 fünf Publikationen: eine französische Übersetzung der 
Beschreibung Griechenlands des antiken Reiseschriftstellers Pausanias,5 den fünf-
ten Band eines Thesaurus griechischer Altertümer,6 zwei fiktive Reiseberichte zum 
antiken Griechenland der zeitgenössischen französischen Schriftsteller Jean Jacques 
Barthélemy7 und Pierre Sylvain Maréchal8 sowie eine topographische Landeskunde 
zur Antike für Schulzwecke, aus der Feder des Thüringers Georg August von 
Breitenbauch9.

1 Johanna Schmidt: Sparta – Mistra. Forschungen über Goethes Faustburg. In: GJb 1956, 
S. 132-157.

2 Der Brief an Christian August Vulpius ist nicht überliefert.
3 Christian August Vulpius an Goethe, 13. 9. 1800. In: Christian August Vulpius: eine Kor-

respondenz zur Kulturgeschichte der Goethezeit. Hrsg. von Andreas Meier. Berlin 2003, 
Bd. 1, S. 53.

4 Elise von Keudell: Goethe als Benutzer der Weimarer Bibliothek. Repr. des Originals 
[Weimar 1931]. Leipzig 1982, Nr. 218-222.

5 Pausanias, ou voyage historique de la Grèce, traduit en François, Avec des remarques. Par 
M. l’Abbé Gedoyn. T. 1. 2. Amsterdam 1733.

6 Thesaurus Graecarum antiquitatum […]. Auctore Jacobo Gronovio. Vol. 5: Attici imperii 
amplitudinem ac mutationes, ut et Lacedaemonis complexum. Lugduni Batavorum 1699.

7 Voyage du jeune Anacharsis en Grèce, dans le milieu du quatrième siècle avant l’ère vul-
gaire. Tome 3. Herve [Stadt in Wallonien; bei Keudell fälschlich Havre] 1789.

8 Voyages de Pythagore en Égypte, dans la Chaldée, dans l’Inde, en Crète, à Sparte, en Si-
cile, à Rome, à Carthage, à Marseille et dans les Gaules; suivis de ses lois politiques et 
morales. Tome quatrième. A Paris. An septième.

9 Georg August von Breitenbauch: Vorstellung der Schauplätze berühmter Begebenheiten 
aus der Geschichte der vornehmsten Völker des Alterthums in fünf und zwanzig Kupfern 
nebst deren Beschreibung. Leipzig 1794.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


221Begegnung zwischen Faust und Helena 

Pausanias berichtet in zehn Büchern über Stätten, sakrale und profane Denk mäler 
und Kunstwerke, wie er sie auf seinen ausgedehnten Griechenlandreisen im 2. Jahr-
hundert selbst gesehen hat. Buch III hat Lakonien zum Gegenstand. In den ersten 
neun Kapiteln erzählt Pausanias die Geschichte Spartas von den mythischen Zeiten 
eines Menelaos bis zum Erlöschen der beiden Königshäuser in hellenistischer Zeit. 
Anschließend führt er in den Kapiteln 10 bis 17 in ausführlicher Beschreibung alles 
auf, was er im Sparta des 2. Jahrhunderts, in dem vom antiken Sparta nur noch 
kümmerliche Reste vorhanden waren, bemerkenswert findet.10 Der Thesaurus ent-
hält in Bd. 5 zu Lakonien und Sparta umfangreiche Abhandlungen der Gelehrten 
Jan van Meurs11 und Niels Krag12 in lateinischer Sprache. Mit van Meurs und Krag 
beginnt im 17. Jahrhundert die wissenschaftlich orientierte Sparta-Literatur. Jean 
Jacques Barthélemy, Sekretär der Académie royale des inscriptions et belles-lettres, 
verarbeitet 1788 seine jahrelangen Antike-Studien, ohne selbst in Griechenland ge-
wesen zu sein, in einem fiktiven Reisebericht des jungen Skythen Anacharsis.13 
Pierre Sylvain Maréchal, Anhänger eines plebejischen Egalitarismus und kämpferi-
scher Atheist, nutzt seinen sechsbändigen fiktiven Reisebericht des Philosophen 
Pythagoras, um aufklärerische Anschauungen publik zu machen.14 Breitenbauch 
stellt in seinem populärwissenschaftlichen Werk die Schauplätze jeweils mit einer 
Abbildung und einem kurzen Text vor.15

Seit Max Morris gilt die Einschätzung, dass von den fünf »von Goethe für die 
Gewinnung eines Lokalbildes von Sparta herangezogenen Werke[n]«16 allein der 
Reisebericht von Barthélemy für die Arbeit an der Helena von Bedeutung war. Die-
ser Einschätzung folgend, verzichtete auch Johanna Schmidt auf eine Sichtung der 
anderen Lektüren. Morris sieht das »Lokalbild« in den Versen der Helena: 

Nun aber, als des Eurotas tiefem Buchtgestad 
Hinangefahren der vordern Schiffe Schnäbel kaum 
Das Land begrüßten […] 
Du aber ziehe weiter, ziehe des heiligen 
Eurotas fruchtbegabtem Ufer immer auf, 
Die Rosse lenkend auf der feuchten Wiese Schmuck, 

10 In der Goethe vorliegenden französischen Übersetzung: Tome second, Livre troisième, 
Chapitre XI-XVII, S. 42-77.

11 Joannis Meursii miscellanea Laconica sive variarum antiquitatum Laconicarum libri IV. 
Erstveröffentlichung 1666. – Sparta im Besonderen wird behandelt im Liber quartus, 
Cap. X: Sparta (Sp. 2462-2466).

12 Nicolai Cragii Ripensis de republica Lacedaemoniorum libri IV. Erstveröffentlichung 
1593. – Sparta im Besonderen wird behandelt im Liber primus, Cap. II: De urbibus La-
conicae (Sp. 2521-2523).

13 Bd. 3 (Kap. 36-58) enthält die Reise auf die Halbinsel Peloponnes und beschäftigt sich 
dabei in der Hauptsache (Kap. 41-53) mit Sparta.

14 Im Bd. 4 sind zu Sparta enthalten die Kapitel CXXXVIII. Topographie extérieure de 
Sparte (S. 48-58), CXXXIX. Pythagore à Sparte (S. 58-71) und CXL. Chilon le Sage, l’un 
des cinq éphores de Sparte, et Pythagore (S. 71-98).

15 Sparta wird im Abschnitt X. behandelt (S. 40-47).
16 Max Morris: Faustquellen. In: ders.: Goethe-Studien. Berlin 1902, Bd. 1, S. 97-113; hier 

S. 108.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


222 Heinz Hamm

Bis daß zur schönen Ebene du gelangen magst, 
Wo Lakedämon einst ein fruchtbar weites Feld, 
Von ernsten Bergen nah umgeben, angebaut.  
(V. 8538-8548) 

gestaltet, und zwar nach den Schilderungen in Bd. 3, S. 162, 168 und 170 (Kap. 41): 
»Wir haben hier den Hafen von Lacedämon, den Weg, der von da am Ufer des 
Eurotas entlang zu der Erweiterung der Ebene führt, in der Sparta inmitten frucht-
barer Felder, von Bergen umgeben, liegt«.17 

Goethe erhielt ein »Lokalbild« von Sparta nicht erst durch Barthélemy; er 
wusste aus dem Atlas von Jean Baptiste Bourguignon d’Anville18 und der antiken 
Literatur schon vorher Bescheid, wo Sparta lag. Neues bot ihm allein Breitenbauch 
bei der Frage des genauen Standorts des antiken Sparta durch eine Auskunft zum 
Jetztzustand: 

G u i l l e t i e r e  hat sich in Bestimmung der Lage des alten Sparta gänzlich geirret, 
da er meint, daß es auf dem Platze zu suchen sey, wo das jetzige Misitra am Fus 
des Ta y g e t u s  liegt. Dieses ist aber nach F o u r m o n t s  Urtheil […] auf dem 
Platz des alten P h a r i s  erbaut, […] und die Ruinen des alten Sparta liegen 4 Ita-
lienische Meilen oder 32 Stadien davon entfernt. […] Le Roy liefert eine Zeich-
nung der Gegend und der Ruinen des alten Sparta, jetzo P a l ä o c h o r i  genannt, 
welche zum Theil bey dem gelieferten Risse zum Grunde gelegt worden.19

Festzuhalten ist: Goethe hatte schon im September 1800 Kenntnis von einer Stadt 
Misitra (Misistra / Mistra) in Spartas Nachbarschaft, freilich nur die Kenntnis des 
bloßen Faktums. Durch Breitenbauch neugierig gemacht, beschloss er, sich zu 
weite rer Aufklärung selbst mit dem Autor Guilletière zu befassen. Das Tagebuch 
verzeichnet am 17. November 1800: »Alt und neu Lacedämon von Guilletiere« 
(GT II,1, S. 393). Lacédémone ancienne et nouvelle20 ist das Werk eines Georges 
Guillet de Saint-Georges (ca. 1625-1705) und nicht, wie von ihm vorgegeben, eines 
(fiktiven) Bruders, eines Sieur de la Guilletière. Es beruht auf Auskünften von fran-
zösischen Missionaren, nicht auf eigener Anschauung. Im Livre troisième gibt es 
eine ausführliche Beschreibung der Stadt Mistra und ihres Chasteau, wodurch 
Goethes Kenntnis wesentlich erweitert wurde. Auch ermöglichte ein stark schema-
tisierender Kupferstich mit der Überschrift Lacedemone ou Misitra (nach S. 564) 
erstmals eine ungefähre bildliche Vorstellung von der Stadt, die sich an einen Vor-

17 Ebd., S. 109.
18 Jean Baptiste Bourguignon d’Anville: Atlas Antiquus Davillianus tabularum geographi-

carum. Norimbergae 1784. – Die Ausleihe der Karte von Griechenland (Blatt 6) ist für 
den 13. August 1789 bezeugt; vgl. Keudell (Anm. 4), Nr. 17.

19 Breitenbauch (Anm. 9), S. 43.
20 Lacédémone ancienne et nouvelle ou l’on voit les moeurs et les coûtumes des Grecs mo-

dernes, des Mahometans, et des juifs du pays: et quelques particularitez du sejour que le 
sultan Mahomet IV. a fait dans la Thessalie. Avec le plan de la ville de Lacédémone. Par 
le Sieur de la Guilletière. Paris 1676. – Goethe ließ sich das Werk von Guilletière aus 
Jena übersenden; Johann Georg Lenz an Goethe: »Ew. Hochwohlgeborene Excellenz 
empfangen hier Athenes ancienne et nouvelle, und Lacedemone ancienne et nouvelle« 
(GSA 28/31, Bl. 524).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


223Begegnung zwischen Faust und Helena 

berg des Taygetos-Gebirges anlehnt, und vom Chasteau, das den Gipfel des Vor-
bergs krönt. Guillet vertritt die bis Anfang des 19. Jahrhunderts vorherrschende 
Meinung, dass Mistra auf den Ruinen des antiken Sparta steht, die unterschied-
lichen Namen mithin denselben Ort bezeichnen; das Chasteau hält er für eine by-
zantinische, d. h. griechische Gründung:

Le nom de Misitra ne luy [der Stadt Sparta] a esté donné que sous les derniers 
Empereurs de Constantinople. Je vous ay déja dit que la Montagne où est situé 
le Chasteau, & le Ruisseau […] portent aussi le nom de Misitra.21 […] Ils [die in 
Mistra lebenden Griechen] appellent le Chasteau to Castron. Il est situé sur une 
Montagne faite en pain de sucre, une fois plus haute que celle du Chasteau 
d’Athenes, & beaucoup plus escarpée. […] Mais ce Chasteau n’est pas celuy de 
l’ancienne Lacedemone, […] Il est l’ouvrage des Despotes, sous le declin de  
l’Empire.22

Die zweite Erkundung zum Thema fand in den Jahren 1821, 1822 und 1825 statt. 
Johanna Schmidt verzeichnet sorgfältig alle Lektüren Goethes mit Bezug auf die 
Halbinsel Peloponnes. Hier ist ihr keine Unterlassung vorzuwerfen. Doch die Aus-
wertung bleibt unbefriedigend, denn sie unterscheidet die Lektüren nicht in ihrer 
Bedeutung. Goethe las erneut mehrere Werke topographischen Inhalts. Zu nennen 
ist beispielhaft die »Reise nach Morea« (WA III, 10, S. 40) des Engländers William 
Gell.23 Dieser Reiseliteratur konnte Goethe im Bezug auf Stadt und Schloss Mistra 
jedoch nichts entnehmen, was er nicht schon wusste. Einen echten Erkenntnisfort-
schritt ermöglichten dagegen Lektüren zur Geschichte der Peloponnes und Spartas 
im Mittelalter.

Das Tagebuch vermerkt am 25. November 1821: »In den Branischen Miscellen 
[…] die Lateiner in Constantinopel gelesen« (GT VIII,1, S. 133).24 Der Auszug aus 
der Geschichte der Republik Venedig, den Goethe hier liest, handelt in der Haupt-
sache vom vierten Kreuzzug (1202-1204) und dessen Folgen. Der Kreuzzug sollte 
eigentlich nach Ägypten führen, wurde jedoch auf Betreiben der Republik Venedig 

21 Guillet (Anm. 20), S. 380.
22 Ebd., S. 387-389.
23 Narrative of a journey in the Morea by Sir William Gell. London 1823. – Gell arbeitete 

Reisenotizen von 1804 und Aufzeichnungen aus späteren Reisen nach Erfolgen des grie-
chischen Unabhängigkeitskampfes Anfang der zwanziger Jahre zu einer Narrative aus, 
um dem idealisierten Griechen-Bild der Philhellenen »a just opinion of the state of 
Greece, and of the Morea in particular« (S. VII) entgegenzustellen. Er beschreibt aus-
führlich die baulichen Überreste des antiken Sparta (S. 320-354). Zu Stadt und Burg 
Mistra, die er im Text nur kurz behandelt, fügt er nach S. 332 einen sehr sorgfältig ge-
arbeiteten Kupferstich bei, der im Unterschied zum Stich bei Guilletière erstmals eine 
wirklichkeitsgetreue Ansicht der Örtlichkeit bot.

24 Die von Friedrich Alexander Bran herausgegebenen Miscellen aus der neuesten aus-
ländischen Literatur brachten in Bd. 29 (1821), 11. Heft, S. 177-248, und 12. Heft, 
S.  345-383, unter dem Titel Der Krieg der Lateiner gegen Constantinopel einen über-
setzten Auszug aus der siebenbändigen, 1819 in Paris erschienenen Histoire de la répu-
blique de Venise von Pierre Daru. Übersetzt sind aus Bd. 1 das Buch IV (S. 233-316) und 
der Anfang des Buchs V (S. 317-344), wobei Einschübe zur venezianischen Innenpolitik 
weggelassen wurden.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


224 Heinz Hamm

und des greisen Dogen Enrico Dandolo nach Konstantinopel gelenkt. Die franzö-
sischen Kreuzfahrer eroberten 1204 die Stadt, womit das griechische Byzantische 
Reich sein Ende fand. Die Republik Venedig und die Führer der Kreuzfahrer teilten 
es unter sich auf und gründeten auf dem griechischen Festland und auf den Inseln 
sogenannte Kreuzfahrerstaaten, denen jedoch nur eine kurze historische Dauer be-
schieden war. Den Auszug schließt er mit der Rückeroberung Konstantinopels 
1261 durch den griechischen Führer Michael III. Palaiogolos und der Wiedererrich-
tung des Byzantinischen Reichs. 

Goethe erhielt durch den Abschnitt zum vierten Kreuzzug aus Pierre Darus Ge-
schichte der Republik Venedig von der erstaunlichen Tatsache Kenntnis, dass es am 
Beginn des 13. Jahrhunderts auf griechischem Boden für eine kurze Zeit von fran-
zösischen Feudalherren gegründete Staaten gegeben hat. Das muss ihn offenbar 
sehr beeindruckt haben. Kanzler von Müller berichtet in einem Gespräch vom 
22. Mai 1822 über die »G r i e c h i s c h e n  Angelegenheiten«, d. h. den Beginn des 
griechischen Aufstands, in dem Goethe auf seine Lektüre zu sprechen kommt: »Da-
bey erzählte er die merkwürdige Expedition des Doge Dandolo von Venedig, zu 
Anfang des 13. Jahrhunderts, nach Constantinopel mit französischen Rittern, die 
es auch wirklich eroberten«.25

Goethes Kenntnis des vierten Kreuzzugs wurde vertieft durch ein Geschichts-
werk,26 das er in der Zeit vom 5. September bis zum 23. Oktober 1824 las. Der 
Autor Friedrich von Raumer gibt im 6. Buch des 3. Bandes als »Siebentes Haupt-
stück« Das Morgenland, der Kreuzzug wider Konstantinopel und die Gründung 
des lateinischen Kaiserthums (1196-1215).27 Gegen Ende dieses Hauptstücks führt 
er aus: 

Durch die unerwarteten Siege der Franken waren die Griechen in so gränzenlose 
Furcht gesetzt worden, daß unglaublich kleine Abtheilungen von jenen die Er-
oberung ganzer Landschaften wagten und vollbrachten. Alle wurden jetzo ver-
theilt: […] Wir finden fränkische Herren in Argos, Sparta, Korinth, Athen u. s. w.28 

Vollständige Aufklärung über die historischen Zusammenhänge erhielt Goethe im 
April 1825 durch ein geographisches Lesebuch des Jenaer Professors Friedrich Lud-
wig Lindner.29 Es enthält einen Artikel zu Mistra, der den aktuellen Erkenntnis-
stand zusammenfasst: 

25 Kanzler von Müller: Unterhaltungen mit Goethe. Kritische Ausgabe. Hrsg. von Ernst 
Grumach. Weimar 1956, S. 54 f.

26 Friedrich von Raumer: Geschichte der Hohenstaufen und ihrer Zeit. Bd. 1-6. Leipzig 
1823-1825. – Der Autor hatte Goethe am 15. August 1824 die ersten vier Bände des 
Werks mit einem Begleitbrief (GSA 28/723) zugeschickt. Es befindet sich in seiner Biblio-
thek (Ruppert Nr. 3348). 

27 Raumer (Anm. 26), Bd. 3, S. 189-245.
28 Ebd., S. 234.
29 Gemälde der Europäischen Türkei. Ein Beitrag zur Länder- und Völkerkunde. Hrsg. 

von Friedrich Ludwig Lindner. Weimar 1813 (Neueste Länder- und Völkerkunde. Ein 
geographisches Lesebuch für alle Stände. Bd. 14: Die europäische Türkey). – Goethe 
hatte das Lesebuch in der Zeit vom 7. bis zum 22. April 1825 aus der Weimarer Biblio-
thek ausgeliehen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


225Begegnung zwischen Faust und Helena 

M i s i s t r a  oder M i s t r a , eine der größten Städte in der Morea […]; sie liegt im 
alten Lakonien, am Fuße des Berges Taygetes; daher mehrere Geographen sie für 
das alte Sparta gehalten haben; aber dieses liegt zwei Stunden davon entfernt, 
wie schon D’Anville behauptet, und neuerlich Chateaubriand außer allen Zwei-
fel gesetzt hat. […] Von der alten Pracht und Herrlichkeit ist nichts als eine todte 
Steinmasse übrig geblieben […]. Der Tempel des Lykurg, das Denkmal des Cad-
mus, der Pallast der Könige […]. Alles ist in gestaltlose Haufen zerfallen. Der 
ganze Umfang, auf dem einst Sparta stand, ist unbebaut […]. Auch M i s i t r a , 
das wahrscheinlich aus den Ruinen von Sparta erbaut wurde, und dadurch den 
völligen Verfall dieser Stadt beförderte, ist gegenwärtig nicht mehr, was sie noch 
vor wenigen Jahren war. Das Judenviertel ist von den Albanesen verbrannt wor-
den, und das gothische Schloß, das auf einem Hügel die Stadt beherrscht, zerfällt 
von selbst in Trümmer.30

Die Angabe zum Baustil des Mistra-Schlosses entnahm Lindner dem Reisebuch von 
François René Chateaubriand:31

[…] nous nous trouvions derrière Misitra, et presqu’au pied du château ruiné qui 
commande la ville. Il est placé au haut d’un rocher de forme quasi pyrami-
dale. […] Nous quittâmes nos chevaux, et nous montâmes à pied au château par 
le faubourg des Juifs, qui tourne en limaçon autour du rocher, jusqu’à la base du 
château. Ce faubourg a été entièrement détruit par les Albanais; les murs seuls 
des maisons sont restés debout […]. Le château gothique qui couronne ces débris 
tombe lui-même en ruines.32 

Die Angabe zum Baustil war für Goethe die entscheidende Information. Sie stellte 
klar, was er schon vermuten konnte: dass es sich beim Mistra-Schloss um eine 
Gründung französischer Kreuzfahrer handelte.

Goethe hatte schon im September 1800 Kenntnis von der Ruine einer Burg bzw. 
eines Schlosses in unmittelbarer Nachbarschaft von Sparta. Doch wusste er nicht, 
was es mit dieser Ruine auf sich hat. Das änderte sich mit den Lektüren zum vierten 
Kreuzzug und dessen Folgen. Diese Lektüren in den Jahren 1821, 1822 und 1825 
waren für Goethe ein Glücksfall, denn sie brachten ihn auf die Lösung des Orts-
problems. Ein auf klassischem Boden in einem griechischen Umfeld am Beginn des 
13. Jahrhunderts von französischen Kreuzrittern begründetes feudales Herzogtum 
Achaia und eine von Guillaume de Villehardouin 1249 errichtete Burg als Herr-
schaftssitz ganz in der Nähe von Sparta – nichts lag näher, als sich von dieser histo-
rischen Konstellation anregen zu lassen. Goethe konnte in großer Nähe zum anti-
ken Palast des Menelaos in Sparta die mittelalterliche gotische Burg eines deutschen 
Ritters ansiedeln und dort Faust und Helena problemlos zusammenführen. 

30 Ebd., S. 480 f.
31 François René Chateaubriand: Itinéraire de Paris à Jérusalem et de Jérusalem à Paris, en 

allant par la Grèce, et revenant par l’Égypte, la Barbarie et l’Espagne. Bd. 1-3. Paris 
1811.

32 Ebd., Bd. 1, S. 84 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Rezensionen

Johann Wolfgang Goethe: »Faust«. Historisch-kritische Edition. Hrsg. von Anne 
Bohnenkamp, Silke Henke u. Fotis Jannidis unter Mitarbeit von Gerrit Brüning, 
Katrin Henzel, Christoph Leijser, Gregor Middell, Dietmar Pravida, Thorsten Vitt 
u. Moritz Wissenbach. [Online:] Version 1.0. Frankfurt a. M., Weimar, Würzburg 
2018, http://faustedition.net/; [Bücher:] Johann Wolfgang Goethe: »Faust. Eine 
Tragödie«. Konstituierter Text. Bearb. von Gerrit Brüning u. Dietmar Pravida. 
Göttingen 2018, 574 S.; Johann Wolfgang Goethe: »Faust. Der Tragödie zweiter 
Teil«. Gesamthandschrift. Faksimile und Transkription. Bearb. von Gerrit  Brüning, 
Katrin Henzel, Dietmar Pravida u. Dietrich Renken, Thorsten Vitt, Moritz Wissen-
bach. 2 Bde. Göttingen 2018, 390 S. (einschließlich Einbandseiten) u. VI + 406 S.

Anzuzeigen ist eines der bedeutsamsten Projekte der gegenwärtigen Germanistik. Mit dem 
nunmehrigen Erscheinen der historisch-kritischen Edition des gesamten Faust ist eine emp-
findliche Forschungslücke geschlossen, denn seit der Edition von Erich Schmidt im Rahmen 
der Weimarer Goethe-Ausgabe vor über 130 Jahren1 hat es keine von textkritischen Be-
gründungen begleitete und zugleich die vollständige Genese darstellende Gesamtausgabe 
aller Faust-Texte im historisch-kritischen Format mehr gegeben.2 Die Ausgabe tritt als digi-
tal-analoge Hybridausgabe vor uns, und zwar ausdrücklich mit dem Ziel, ein Modell für die 
Übertragung des höchsten editorischen Güteformats in das neue Medium zu bieten.3 In der 
Tat führt sie schlagend vor Augen, welche Leistungsfähigkeit das Digitale für verschiedene 
Aspekte von Überlieferungsdarlegung, Entstehungsbeschreibung und Textpräsentation be-
sitzt. Begleitet wird die digitale Kern-Ausgabe von zwei analogen Teilen, die dem Leser Ele-
mente des digitalen Teils auch auf Papier zur Verfügung stellen: einem Band mit dem neu 
konstituierten Text des Gesamtdramas und dem schwergewichtigen Faksimile-Band der im 
originalen Folioformat reproduzierten Reinschrift von Faust II mit einem zugehörigen 
gleichformatigen Transkriptionsteilband. Das Faksimile ist hochaufwendig gearbeitet, in-
dem es noch die im Original vielfach über ersetzten Text geklebten Papierstücke ebenfalls als 
angeklebte und wie im Original klappbare Streifen (oder wie im Original fest aufgeklebtes 
Papierstück, S. 36) reproduziert. Damit transportiert der Faksimiledruck einen Teil der ori-
ginalen Haptik an den Leser, während die digitale Ausgabe Seiten mit Anklebungen in zwei 
Aufnahmen (mit aufliegendem und mit umgeklapptem Zettel) wiedergibt.

1 WA I, 14, 15.1 u. 15.2 (Weimar 1887/88).
2 Die Ausgabe beendet damit eine Situation, die Albrecht Schöne schon vor einem Vierteljahrhundert 

in seiner Faust-Studienausgabe vor dem Hintergrund des »weltliterarischen Ranges dieser Dichtung« 
als »nationale Schande« bezeichnet hatte; FA I, 7.2: »Faust«. Kommentare. Von Albrecht Schöne. 
Frankfurt a. M. 1994, S. 80 (ebenso in den Folgeauflagen).

3 Siehe Anne Bohnenkamp, Silke Henke, Fotis Jannidis, Gerrit Brüning, Katrin Henzel, Dietmar Pra-
vida, Thorsten Vitt, Moritz Wissenbach: Die digitale »Faust«-Edition. Zur neuen historisch-kriti-
schen Ausgabe von Goethes Drama. In: GJb 2016, S. 150-162; hier S. 162.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


228 Rezensionen

Die digitale Edition bildet den Mittelpunkt des Ausgabenkonzepts. Nach drei Beta-Ver-
sionen ab Februar 2016 liegt seit Oktober 2018 die Version 1.0 vor. Sie bietet dem Benutzer 
drei sehr sinnvoll angelegte – und im Prinzip zunächst einmal die im letzten halben Jahrhun-
dert entwickelte Struktur der Buchedition fortschreibende – Zugänge: »Archiv«, »Genese« 
und »Text«, die wiederum untereinander vielfach verlinkt sind. Überhaupt ist – neben der 
Menge an zur Verfügung gestellten Sichten auf den Text in Faksimiles, Transkriptionen, 
Text- und Variantendarbietungen aller genetisch und textkritisch relevanten Textträger und 
Textfassungen – die Funktionalität der Verlinkung ein wesentlicher Zugewinn der digitalen 
Faust-Edition. 

Die große Stärke der Edition liegt dabei auf zwei Ebenen: der Materialpräsentation und 
der makrogenetischen Darstellung. So finden sich im »Archiv«-Teil hochauflösende, zoom-
bare Digitalisate aller Textträger, die sämtlich mit ausführlichen Metadaten versehen sind. 
Handschriftenseiten sind mit der zu- und – zugunsten einer einzelzeilenorientierten Mouse-
over-Transkriptionsanzeige – abschaltbaren Funktion der Transkriptionsüberblendung samt 
zusätzlichen Schreiber- und Schreibmaterialinformationen ausgestattet. Parallel oder einzeln 
anzeigen lassen sich Faksimile und spatial-dokumentarische Transkription sowie die lineare 
Textdarstellung eines Textträgers. Von Letzterer wiederum kann eine Ansicht aufgerufen 
werden, die von diesem Text aus alle Varianten einer Stelle darbietet. Auf das Vorzüglichste 
ist damit Benutzerinteressen gedient, die auf wählbare Volltext- und Vollbildanzeigen je 
spezifisch interessierender Textträger ausgerichtet sind. Goethes Faust ist damit zum ersten 
Mal in allen textuellen Eigenschaften und sämtlichen visualisierbaren Elementen seiner ma-
terialen Überlieferung zugänglich geworden. 

Für die Vermittlung der Makrogenese, der bei der reichhaltigen Überlieferung – insbeson-
dere der Handschriften zu Faust II – eine wesentliche Orientierungsfunktion für den Benut-
zer zukommt, verwendet die Edition sehr hilfreiche Überblicksgraphiken. Der Einstieg er-
folgt über eine – gegenüber den Beta-Versionen neu vorgeschaltete, aber in ihrer Funktionalität 
noch besser mit Erklärungen zu versehende – grobe chronologische Übersicht in Balken- und 
Säulendiagrammform, die für beide Faust-Teile Zeiten besonders hoher Textträgeranferti-
gungen einschließlich der Anzahl der Entstehungsdokumente indiziert. Von hier aus gelangt 
man per Klick auf je eine über Farben differenzierte Matrix, die Akte und Szenen mit den 
Jahreszahlen der Arbeit am Faust verknüpft. So ist sofort ersichtlich, ab wann welche Teile 
des Faust entworfen wurden oder (nahezu) fertig vorlagen. Szenenweise lässt sich dann per 
weiterem Klick ein Balkendiagramm aufrufen, das versgenau zeigt, welche zu welchem Zeit-
punkt angefertigten Textträger welchen Umfang besaßen. Die einzelnen Balken sind wie-
derum mit den Faksimileansichten der Textträger verlinkt, von denen aus der Benutzer zu 
sämtlichen weiteren Textdarstellungen gelangen kann. In dem für die Version 1.0 entwickel-
ten experimentellen Makrogenese-Lab sind zudem graphische Beziehungsdarstellungen 
zwischen Textträgern nach Entstehungszeitpunkten modelliert, die auf der Analyse sämt-
licher – auch textuell aufrufbaren – Entstehungsdokumente zum Faust beruhen. Es dürfte 
allerdings nicht schaden, in zukünftigen Versionen die Funktionalität dieses Bereichs der 
Edition dem Benutzer noch eingängiger nahezubringen, damit dessen Erkenntniswert auch 
auf breiter Ebene geteilt werden kann. Überhaupt aber würde man sich wünschen, dass ne-
ben den graphischen Darstellungen und dem Volltextabruf der Entstehungsdokumente eine 
die Dokumente verbindende und in ihrer Bedeutung einordnende diskursive Entstehungs-
geschichte des gesamten Dramas sowie der je einzelnen Textträger demnächst einer Folge-
version beigegeben würde, wie sie ja auch traditionellerweise ein Bestandteil historisch-kriti-
scher Ausgaben ist. 

Für den Bereich der Mikrogenese benutzt die digitale Edition verschiedene Darstellungs-
verfahren. Änderungen in einem Textträger werden in der diplomatischen Transkription vi-
sualisierend nachgeahmt (etwa mit Durchstreichungsstrich), in der textuellen Transkription 
werden sie nach dem Modell des in der Neugermanistik insgesamt wenig benutzten Einblen-
dungsapparats der Goethe-Akademie-Ausgabe der 1950/60er Jahre angezeigt und in beiden 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


229Rezensionen

Ansichten in Tooltips zusätzlich noch verbalisiert. Letzteres macht den Einblendungsapparat 
für editorisch nicht geübte Benutzer leichter zugänglich, bietet für andere allerdings eine 
bloße Doppelung derselben Information. In der Ansicht »Variantenapparat« findet sich eine 
Volltextdarstellung zum Textträger, wobei eine farbliche Unterlegung der Zeile die Anzahl 
an Varianten indiziert, die wiederum im Mouseover präzise angezeigt wird. Zu jeder Zeile 
lässt sich eine synoptische Darstellung der Varianten anderer Textträger aufrufen, wobei al-
lerdings nicht nur die Variante, sondern der ganze Zeilentext wiedergegeben wird und der 
Benutzer die Variante in der Zeile selbst suchen muss. Für die Darbietung des neuen Konsti-
tuierten Textes des Dramas gilt das nämliche Verfahren,4 nur dass am Rand noch zusätzlich 
eine lemmatisierte Verzeichnung angeboten wird, die den Variantenumfang genau abbildet. 
Neben diesen verschiedenen hilfreichen Sichten auf die Mikrotextgenese bleibt allerdings ein 
Manko, das letztlich in der Wahl des textgenetischen Darstellungsmodells begründet liegt: 
Zusammenhängende, insbesondere versübergreifende Änderungsprozesse werden weder mit 
dem hier verwendeten Einblendungsapparat noch mit der vereinfachten zeilensynoptischen 
Darstellung in der Variantenansicht erfasst.5 Dies ist aber nicht nur ein Problem der 
Faust-Edition. Hier gilt es für die gegenwärtige digitale Edition insgesamt zu überlegen, wie 
die differenzierte Darstellung der Mikrogenese, die die Buchedition im 20. Jahrhundert ent-
wickelt hat, in die digitale Edition des 21. Jahrhunderts übertragen werden kann, sodass 
Letztere nicht hinter die Leistungsfähigkeit der Ersteren zurückfällt.

Die neue Faust-Edition tritt aber nicht nur mit ihrem innovativen, hochumfangreichen 
Material- und Vermittlungsangebot an die Öffentlichkeit, sondern enthält auch für einen 
weiteren Editionskern ein Novum: Der im Digitalen wie auch als Druckderivat dargebotene 
Konstituierte Text bietet den Faust in einer gänzlich neuartigen Fassung. Sie ist nach dem 
Kriterium des »letzten autornahen Textzustand[s] […] in emendierter Form« (Text-Buch-
ausgabe, S. 490) hergestellt und geht für Faust I auf die verlorene Druckvorlage zur zweiten 
Cotta’schen Gesamtausgabe (B, 1817) und zur Wiener Parallelausgabe (Ba, 1817) zurück, 
nämlich auf das nicht erhaltene, von Riemer und Goethe revidierte Handexemplar des 
Faust I-Drucks der ersten Cotta-Ausgabe (A, 1808). Diese in Abwägung von A, B und Ba 
rekonstruierte Textgrundlage ist für die Herstellung des Konstituierten Textes zudem unter 
Hinzuziehung aller vorherigen Textträger über A und den Faust-Fragment-Druck in der Ge-
samtausgabe bei Göschen (S, 1790) bis hin zur vermutlich von 1775/76 stammenden Göch-
hausen-Abschrift als Repräsentanten der frühen im Autororiginal verlorenen Fassung (sog. 
Urfaust) emendiert worden. Nicht nur wird damit der Ausgabe letzter Hand (C, 1828/29) 

4 Irritierend ist allerdings die auf das variante Wort verkürzte Darstellung in der Synopse zu Vers 21, 
wo nach 1 H.2 (Druckfehlerverzeichnis zu A) zwar der materiale Textumfang richtig mit nur dem 
einen Korrekturwort, das allein in 1 H.2 steht, wiedergegeben ist, jedoch der Vers nach der Druck-
fehlerkorrektur jetzt natürlich nicht nur aus einem Wort besteht, sondern aus den fünf unveränderten 
Wörtern in A (plus Satzzeichen) und dem korrigierten Wort nach 1 H.2 (http://www.faustedition.net/
print/faust.1#scene_1.0.1; 25. 11. 2018).

5 Siehe z. B. die Darstellung von Vers 6437 f. in 2 I H.56 in den verschiedenen Ansichten. Die textuelle 
Transkription bietet an (http://www.faustedition.net/document?sigil=2_I_H.56&page=1&view=text;  
25. 11. 2018): 

 Der ſpendet nun [***]〈: In reicher Spende laßt er〉〈, erg〉 voll Vertrauen〈, erg〉
 Was jeder will〈: wünſcht〉, das Schöne, laßt er〈: Wunderwurdige〉 ſchauen
 Dagegen würde eine Darstellung etwa nach dem Stufenapparat die versinternen und die versüber-

greifenden, hier durch syntaktische Verschiebung über die Versgrenze bedingten Änderungszusam-
menhänge deutlich und leicht rezipierbar machen können (eckige Klammern zeigen Gestrichenes an, 
Kursives in spitzen Klammern markiert Herausgebertext):

 (1) [Der spendet nun 〈Lücke〉 voll Vertrauen
  Was jeder will, das Schöne, laßt er schauen]
 (2) In reicher Spende laßt er, voll Vertrauen,
  Was jeder wünscht, das Wunderwurdige schauen

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


230 Rezensionen

jene Absage erteilt, die schon Ernst Grumach zur Revision der Textgrundlage für die – später 
abgebrochene – Akademie-Ausgabe der 1950/60er Jahre führte, sondern nun auch eine Fas-
sung früher Hand als Textgrundlage verworfen. Damit enthebt sich die neue Faust-Ausgabe 
der Diskussionen um die frühe oder späte Hand als editorische Leitlinie und bringt gewisser-
maßen einen Faust I-Text ›mittlerer Hand‹.

Für den von Goethe in Gänze nie veröffentlichten Faust II wird ebenfalls ein neuer Text 
konstituiert, der auf einen – idealen – letzten Arbeitsstand zu Goethes Lebzeiten rekurriert. 
Maßgeblich ist dafür die Tatsache, dass Goethe beim Zusammenführen der Reinschriften 
der einzelnen Akte zur gebundenen Sammelhandschrift des Faust II (1831) für die schon 
publizierten Teile des ersten und dritten Akts auf Handschriften zurückgriff, die nicht die 
letzte Entwicklung dieser Partien durch die Druckprozesse hindurch enthalten. Für den ers-
ten Akt bis Vers 6036 liegt dem edierten Text daher die Druckvorlage für die Publikation 
dieses Textstücks in C1 (Bd. 12, 1828, Taschenausgabe) zugrunde, während für den dritten 
Akt das C3 (Bd. 4, 1828, Oktavausgabe) zugrundeliegende verlorene korrigierte Handexem-
plar von C1 (Bd. 4, 1827, Taschenausgabe) rekonstruiert wird. Zu weiteren Emendationen in 
der so rekonstruierten Textgrundlage werden dann auch frühere Handschriften heran-
gezogen. Als Konstituierter Text erscheint für Faust II somit ein Text, wie ihn Goethe als 
Ganzes nie vor sich gesehen hat.

Das Textkonstitutionsverfahren dieser Ausgabe geht damit nicht nur einen neuen Weg in 
der Editionsgeschichte des Faust, sondern verlässt auch die spätestens seit den 1970er Jahren 
konsensuellen textträgerorientierten Prämissen für die Wahl der Textgrundlage bei neueren 
Autoren. Aufgegeben ist damit weitgehend auch das fassungsorientierte Textkonstitutions-
verfahren: Während für Faust I auf eine verlorene – also mit Hypothesen zu erschließende, 
dann aber noch zusätzlich aufgrund der gesamten vorherigen Überlieferung emendierte – 
Überlieferungsstufe gezielt ist, wird für Faust II eine historisch niemals existente Fassung 
hergestellt. Noch deutlicher als bei Faust I zeigt das Verfahren für Faust II, dass die Heraus-
geber gegen die Methodik der jüngeren neugermanistischen Editionswissenschaft die Teil-
drucke aus zwei Akten nicht als eigenständige – auch medial geprägte – Repräsentation von 
Fassungen des Textes zu einem historischen Zeitpunkt verstehen, zu denen sich die später 
angelegte Gesamthandschrift als differente Fassung in ein eigenes Verhältnis setzt. Nicht ge-
wichtet wird daher auch, dass Goethe – der eben keine Abschriften der Drucke dieser Text-
teile herstellte oder ihre direkten Druckvorlagen integrierte, sondern gerade die Hand-
schriften einer vorherigen Textstufe einheftete – diese Gesamthandschrift genau in dieser 
Form ja auch zur neuerlichen Weiterarbeit nutzte. Es fragt sich spätestens an dieser Stelle, ob 
die Herausgeber in ihren vielfachen Rekonstruktionsbestrebungen letztlich nicht doch der in 
der ersten Phase der Goethe-Akademie-Ausgabe verfolgten Zielvorstellung des aus der ge-
samten Überlieferung zu gewinnenden ›besten Textes‹ unterliegen6 – und damit auch einen 
Schritt in Richtung der Kontamination von Fassungen gegangen sind. Die Rekonstruktion 
des ›besten Textes‹ hatte die Goethe-Akademie-Ausgabe in ihrer zweiten Phase im Bewusst-
sein, dass für die Texte der Neuphilologie im Gegensatz zu denen der Altphilologie reichlich 

6 Formuliert für die erste Phase der Goethe-Akademie-Ausgabe bei Ernst Grumach: Prolegomena zu 
einer Goethe-Ausgabe. In: GJb 1950, S. 60-88; hier S. 64: »Denn die Aufgabe des kritischen Editors 
kann es nur sein, d e n  b e s t e n  Te x t  h e r z u s t e l l e n . Das klingt tautologisch und ist es vielleicht 
auch, bleibt aber die einzig mögliche Umschreibung der verwickelten und verantwortungsreichen 
Aufgabe des Editors, unter Berücksichtigung a l l e r  vorhandenen Zeugen eines Textes und a l l e r 
seine Geschichte bestimmenden Faktoren die Textfassung herzustellen, die der Intention des Autors 
den adäquatesten Ausdruck verleiht«. Obwohl die Herausgeber in einer Begleitpublikation das Prin-
zip des ›besten Textes‹ in Übereinstimmung mit den Entwicklungen der neugermanistischen Editorik 
des letzten halben Jahrhunderts für nicht adäquat halten (Bohnenkamp u. a. [Anm. 3], S. 160), liest 
sich das Grumach-Zitat doch nahezu wie die Anleitung zum textkritischen Verfahren der neuen 
Faust-Edition.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


231Rezensionen

autorisierte Textträger erhalten sind, ja aufgegeben – und damit das fortan im Wesentlichen 
gültige textträgergestützte und fassungsorientierte Verfahren der neugermanistischen Edito-
rik präfiguriert.

Im gleichen Zuge bleiben weitere Leitbegriffe der jüngeren neugermanistischen Editorik 
nahezu unberücksichtigt. So spielt das Kriterium der ›Autorisation‹ zugunsten der hier for-
mulierten Vorstellung eines ›autornahen Textzustands‹ keine Rolle, und das editionswissen-
schaftlich zentrale Konzept des ›Textfehlers‹, der nach aller jüngeren neuphilologischen 
Methodik allein einen editorischen Eingriff gestattet, ist zugunsten der neu entworfenen 
Vorstellung der ›Überlieferungsstörung‹ (zuerst pauschalisierend für alle Eingriffe: Buch-Text, 
S. 490 u. 502, dann in unklarer Absetzung – ebenso in der Begriffswahl für die Verbesse-
rungsbezeichnung – »Emendationen von Überlieferungsstörungen« vs. »Korrekturen offen-
sichtlicher Fehler / a. Textfehler«; ebd., S. 506 f.) nahezu aufgegeben. In der dem editorischen 
Bericht beigegebenen – aus systematischer Perspektive durchaus wertvollen – Klassifikation 
der Textentscheidungen macht die Kategorie des Textfehlers jedenfalls nur noch eine von 
16 Möglichkeiten aus (ebd., S. 506-508).

Die Ausgabe legt all ihre Eingriffe gegen die Überlieferung in verschiedenen Differenzie-
rungen offen. Die aus textkritischen Entscheidungen herrührenden Abweichungen von den 
erhaltenen autorisierten Textträgern bzw. – bei deren Verlust – von ihren Stellvertretern 
(etwa Göchhausen-Urfaust-Abschrift) werden vollständig in Fußnoten zum konstituierten 
Text verzeichnet; über die Zuweisung zu einer der differenzierten Textkritik-Klassen wird 
die jeweilige Textentscheidung offensichtlich gemacht. Stellen, für die den Herausgebern 
weitere Begründungen nötig erscheinen, werden dankenswerterweise in einem separaten Teil 
erörtert (ebd., S. 520-548). Schaut man sich diese Ausführungen allerdings genauer an, ist 
man verblüfft, dass auch bloße orthographische Differenzen – für eine Zeit weitgehend feh-
lender Orthographiestandards – in der Diskussion stehen (nur etwa V. 593 »gekreuzigt« vs. 
»gekreutzigt« oder V. 603 »schaalem« vs. »schalem«, wo beide Schreibungen zeitgenössisch 
und bei Goethe belegt sind; siehe DWb und GWb einschließlich der Lemmata zum gleichen 
Wortstamm). Vor allem aber sind allein schon etwa 40 % der Begründungen mit Einschrän-
kungen über die Aussagekraft verbunden (Formulierungen im Konjunktiv II, ›kann‹, ›mög-
licherweise‹, ›vermutlich‹, ›wahrscheinlich‹ etc.), was die Überzeugungskraft der jeweils an-
gebotenen Argumente nicht unbedingt stärkt. 

So bleiben auch bei den wesentlich wichtigeren Eingriffen in den Wortlaut Vorbehalte. 
Ob etwa die nur in einem privaten Druckfehlerverzeichnis Goethes vorliegende Korrektur 
des Erstdrucks von »Leid« in Vers 21 zu »Lied« in die bloß erschlossene Druckvorlage zu 
B / Ba und damit in den konstituierten Text hineinemendiert werden darf (S. 9), obwohl Goe-
the sie hier und in allen weiteren autorisierten Drucken von Faust I gerade eben nicht mehr 
umgesetzt hat, bleibt doch fraglich, gerade wenn man die Drucke als je eigenständige, auch 
medial gebundene Fassungen versteht. – In Vers 2970 im neukonstituierten Text antwortet 
Mephisto auf Marthes Ausruf über ihren Mann (»Hat er so aller Treu’, so aller Lieb’ ver-
gessen«) gegen die lange Reihe sämtlicher autorisierten Drucke nun nach der nur in der 
Göchhausen-Abschrift des Urfaust – also zudem in einer anderen Fassung – überlieferten 
Formulierung »Nicht doch, er hat recht herzlich dran gedacht« (Buch-Text, S. 128) statt mit 
der im Sinne der Lectio difficilior weder Goethe noch seinen Mitarbeitern verdächtigen 
Form: »Nicht doch, er hat euch herzlich dran gedacht« (beide Hervorhebungen von R. N.-K.).  
Letztere lässt sich durchaus als elliptische Formulierung verstehen für ›er hat für euch herz-
lich dran gedacht‹ oder alternativ für ›er hat an euch und herzlich dran gedacht‹. – Warum 
Gretchen im Dom, Vers 3817, nicht sagen soll: »Mir wird so eng’! / Die Mauern-Pfeiler / Be-
fangen mich!« (ebd., S. 169 mit Fußnote), sondern gegen alle autorisierte Drucküberliefe-
rung die Zusammenschreibung des Substantivs zur reihenden Getrenntschreibung »Mauern 
Pfeiler« nach der Göchhausen-Urfaust-Abschrift emendiert wird, vermag nur schwerlich 
einzuleuchten, wo noch die vermeintliche Parallelstelle (»Auf gebahnten Weges Mitte«, 
V. 11473; ebd., S. 457 – angeführt in der Eingriffsbegründung ebd., S. 531) zwar durch die 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


232 Rezensionen

Flexion des Adjektivs das Genitivattribut kenntlich macht, ein solcher Hinweis in Vers 3817 
aber gerade fehlt und zudem Goethe auch jenseits des Faust das Wort ›Mauerpfeiler‹ kennt 
(siehe GWb s. v.). Zudem ergibt die Bindestrichschreibung keineswegs »in dieser Form kei-
nen Sinn« (ebd., S. 531), denn Goethe bildet durchaus öfter ›Mauer‹-Komposita mit (Plural-) 
›n‹ an der Fuge (siehe GWb s. v. Mauernberg, Mauernecke). – Dass gegen Goethes eigene 
Ersetzung von »stillen« durch »feinen« (V. 5190; Buch-Text, S. 230 mit Fußnote) in der 
großen Sammelhandschrift zu Faust II für den Konstituierten Text zu »stillen« emendiert 
wurde, nur weil in der Druckvorlage des Teildrucks von Akt 1 und in jenem Druck selbst der 
Text »stillen« lautet und – ohne Begründung – eine »Änderung in H nach Anfertigung der 
Druckvorlage [für den Teildruck]« als »nicht wahrscheinlich« (ebd., S. 535) erachtet wird, 
wirft doch Zweifel auf, denn Goethe hat ja nachweislich an der Gesamthandschrift nach 
ihrem Zusammenbinden weitergearbeitet. – Eine ganze Reihe von Stellen wäre zu diskutie-
ren. Überzeugend sind die Emendationen dann, wenn sie nicht auf Hypothesen oder Indizien 
zurückgehen, sondern auf eindeutig validierbare graphische Befunde gründen, wie bei der 
Missdeutung eines Apostrophs im Folgevers, der vom Abschreiber John fälschlich als 
Komma zum vorherigen Vers 5707 gelesen wurde (ebd., S. 247 u. 536). Dies betrifft jedoch 
nur die geringere Anzahl der Eingriffe.

Bei allen hier formulierten Vorbehalten gegen die (re)konstruierende Textkonstitution – 
die letztlich nur einen kleinen, für die Rezeption aber natürlich gewichtigen Teil des gesam-
ten Angebots der Ausgabe ausmacht – lässt sich jedoch festhalten, dass die Edition in einer 
bisher nie gesehenen Breite und Intensität die Dokumente der Faust-Überlieferung und ihre 
Verhältnisse zueinander offenlegt, wie es erst das digitale Medium ermöglicht. Man könnte 
deshalb formulieren, dass die Textkonstitution gerade der digitalen historisch-kritischen 
Edition desto kühner sein darf, je umfangreicher und nachprüfbarer sie ihre Dokumenten-
basis darbietet (auch wenn der Rezensent ein solches Verfahren nicht vorbehaltlos teilen 
würde).7 Insofern ist die Frage nach dem repräsentativen Text von Goethes Faust mit dieser 
Edition keineswegs beantwortet, wohl aber um ein weiteres, wenn auch strittiges Angebot 
bereichert. Die genetische Präsentation bietet ganz neuartige und äußerst hilfreiche Zugriffs-
pfade, erfüllt jedoch noch nicht alle Wünsche hinsichtlich der Detailinformationen. Die Er-
schließung der Dokumente aber dürfte nahezu sämtliche Benutzerinteressen bedienen. In 
genau dieser Spannung zwischen den textuellen und den archivalischen Elementen darf die 
Faust-Edition tatsächlich für die Goethe-Philologie wie auch für die neugermanistische Edi-
tionswissenschaft als ein wegweisendes Muster für die erst nach und nach realisierbaren 
Möglichkeiten der historisch-kritischen Ausgabe im digitalen Zeitalter verstanden werden.

Rüdiger Nutt-Kofoth

7 Vgl. schon das Prinzip der ihre Befunde umfangreicher als jede frühere Edition dokumentierenden 
analogen Frankfurter Hölderlin-Ausgabe: »Die Textsynthese darf um so kühner sein, je offener sie 
sich der Kritik stellt« (Wolfram Groddeck, D. E. Sattler: Frankfurter Hölderlin-Ausgabe. Vorläufiger 
Editionsbericht. In: Le pauvre Holterling. Blätter zur Frankfurter Hölderlin-Ausgabe 2, 1977, S. 5-19; 
hier S. 7).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


233Rezensionen

Johann Wolfgang Goethe: »Faust«. Texte und Kommentare. Hrsg. von Albrecht 
Schöne (8., revidierte u. aktualisierte Aufl. von FA I, 7). 2 Bde. Berlin 2017, 852 S. 
u. 1146 S.

Albrecht Schönes kommentierte Ausgabe des Faust, die erstmals 1994 im Rahmen der 
Frankfurter Goethe-Ausgabe (FA) erschien, wurde nicht nur in Fachkreisen diskutiert, son-
dern erregte auch in den Medien großes Aufsehen.1 Obwohl es von wissenschaftlicher Seite 
an Kritik nicht fehlte,2 darf Schönes Ausgabe im Vergleich mit der zur gleichen Zeit erarbei-
teten Münchner Ausgabe (MA 6.1 u. 18.1) sowie den Ausgaben Ulrich Gaiers (zuerst 1999) 
als diejenige gelten, die sich als am meisten verwendete Zitiergrundlage und am stärksten 
rezipierter Kommentar durchgesetzt hat. Sie erlebte in den 13 folgenden Jahren sechs Neu-
auflagen. Mit deren letzter, der siebten Auflage von 2007, trat eine zehnjährige Pause ein, 
bevor im Jahr 2017 die nunmehr achte Auflage erschien. Diese soll nach der Erklärung des 
Herausgebers (S. 1145) die letzte sein und verdient schon deswegen Beachtung, mehr noch 
aber aus dem Grund, dass die Ausgabe sowohl im Text und dessen Rechtfertigung als auch 
im Kommentar erhebliche Änderungen erfährt.

Albrecht Schöne ist mit seinem Text des Faust in mancher Hinsicht neue Wege gegangen. 
Erstmals lag dem Text des Faust I die Taschenausgabe letzter Hand von 1828 (Bd. 12, Sigle 
C1 12, vgl. FA I, 7.21, S. 90, 435) und dem des Faust II durchgängig die Gesamthandschrift 
H zugrunde.3 Von der orthographischen Modernisierung abgesehen, verfuhr Schöne ins-
gesamt konservativ, d. h. er wahrte im Allgemeinen den Wortlaut und die Interpunktion der 
jeweiligen Textgrundlage auch dort, wo frühere Editoren von ihr abgewichen waren. Dies 
schloss editorische Eingriffe, ja sogar Konjekturen allerdings nicht aus. Schöne rechtfertigte 
seine Textbehandlung mit großer Verve und in scharfer Abgrenzung von der editorischen 
Tradition (Bd. 2, S. 76-79). Die Ausgabe machte in der Editionsgeschichte des Faust daher 
durchaus Epoche, verstand sich jedoch nie als definitiv. Zum einen betonte Schöne den prin-
zipiell vorläufigen Charakter seiner Ausgabe gegenüber einer künftigen historisch-kriti-
schen, für die er energisch geworben hat (vgl. FA I, 7.26, S. 80). Zum anderen nahm er auch 
schon in den vorherigen Neuauflagen immer wieder Veränderungen des Textes vor. Gegen-
über kleineren Korrekturen ist dabei vor allem der Wechsel der Textgrundlage für den ge-
samten Text des Faust I sowie für etliche Lesarten im ersten Akt des Faust II von Bedeutung: 
Anstatt wie ursprünglich auf die Taschenausgabe letzter Hand von 1828 griff Schöne ab der 
vierten Auflage (1999) auf deren jeweilige Vorlage zurück (vgl. das Nachwort zur 4. Aufl. in 

1 Für einen Überblick der Medienresonanz vgl. Hans Rudolf Vaget: Review Essay. Albrecht Schönes 
»Faust«: Philologie, Exegese, Historie. In: Goethe Yearbook 1996, S. 271-287; hier S. 286. Siegfried 
Scheibe spricht sogar von »Presserummel« (ders.: Rez. FA I, 3, 7, 16, 17. In: Germanistik (1996) 37, 
S. 194-196; hier S. 194).

2 Vgl. Peter Michelsen: Diplomatik als Editionsprinzip. Zur Textgestalt des »Faust« anhand der Aus-
gabe von Albrecht Schöne. In: Merkur (August 1995) 557, S. 695-706; Rudolf Kassel: Philologische 
Bemerkungen zu einer neuen »Faust«-Ausgabe. In: GJb 1995, S. 375-381; Vaget (Anm. 1); Scheibe 
(Anm. 1); Gerwin Marahrens: Albrecht Schönes »Faust«-Ausgabe. Eine Rezension. In: GJb 1997, 
S. 285-301; Albrecht Schöne: Entgegnung auf Rudolf Kassels »Philologische Bemerkungen zu einer 
neuen ›Faust‹-Ausgabe«. In: GJb 1997, S. 303-312; Peter Michelsen: Richtigstellung. In: GJb 1998, 
S. 285; Matthew Bell: Three Recent Editions of Goethe’s »Faust«: A Review Article. In: The Modern 
Language Review (2003) 98, S. 634-658; hier bes. S. 640-650.

3 Hier und im Folgenden werden die in der Goetheforschung eingeführten Siglen A, B und C für die 
erste, zweite und dritte bei Cotta erschienene Gesamtausgabe von Goethes Werken verwendet. C steht 
für die Ausgabe letzter Hand insgesamt. Innerhalb davon bezeichnet C1 die sog. Taschenausgabe im 
Unterschied zur Oktavausgabe (C3). Mit nachfolgenden Ziffern, z. B. »A 8«, »B 9«, wird der betref-
fende Band der jeweiligen Ausgabe nachgewiesen. Vgl. Waltraud Hagen: Die Drucke von Goethes 
Werken. Hrsg. von der Akademie der Wissenschaften der DDR. Berlin 21983.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


234 Rezensionen

Bd. 2, S. 1143, sowie die entsprechenden Stellen im Kommentar FA I, 7.26, S. 90, 96).4 Dies 
führte im Faust I vor allem zur Zurücknahme von Interpunktionsänderungen.5 Leitend war 
dabei das Bestreben, »die in C1 12 enthaltenen Setzerfehler oder Eigenmächtigkeiten der 
Cotta’schen Offizin« (Bd. 2, S. 90) aus dem Text auszuscheiden und somit einem Text-
zustand näher zu kommen, der auch im Einzelnen auf Goethe oder wenigstens den von ihm 
direkt beauftragten Mitarbeiter Karl Wilhelm Göttling zurückzuführen ist. Indem Schöne in 
der 4. Auflage die Druckvorlage anstelle von C1 als Textgrundlage des Faust I wählte, 
konnte er einem insgesamt autornahen Text aber nicht wesentlich näher kommen. Die 
Druckvorlage bestand nämlich aus einem Exemplar der zweiten, 1817 bei Cotta erschiene-
nen Ausgabe des Faust I (B 9), und deren Text zeichnet sich gegenüber der ersten, 1808 bei 
Cotta erschienenen Ausgabe (A 8) durch zahlreiche Änderungen vor allem der Interpunktion 
aus, die nicht von Goethe oder seinen Mitarbeitern, sondern (wie neuere Untersuchungen 
zeigen) vom Verlag herrühren.6 Göttling ging also von einem bereits autorfernen Zustand 
aus und fügte dem Text lediglich eine weitere Schicht von Änderungen hinzu.7

4 Die Druckvorlage des Faust I ist in der historisch-kritischen Faustedition unter der Bezeichnung 1  
H.1, die des ersten Akts des Faust II (bis V. 6036) unter der Bezeichnung 2 I H.0a zu finden (Johann 
Wolfgang Goethe: »Faust«. Historisch-kritische Edition. Hrsg. von Anne Bohnenkamp, Silke Henke 
u. Fotis Jannidis unter Mitarbeit von Gerrit Brüning, Katrin Henzel, Christoph Leijser, Gregor  Middell, 
Dietmar Pravida, Thorsten Vitt u. Moritz Wissenbach. Version 1.0rc. Frankfurt a. M., Weimar, 
Würzburg 2018, faustedition.net).

5 Einige für die Druckvorlage charakteristische Formen übernahm Schöne dagegen systematisch nicht: 
»bei’m« mit Apostroph (V. 228 u. ö.) sowie Großschreibungen wie »Alles« und abgeleitete Formen 
(V. 650 u. ö.), desgleichen »Jeder« (V. 711 u. ö.) und »Bißchen« (V. 2280 u. ö.); dort ließ Schöne im 
Allgemeinen die Lesart von C1 12 stehen (d. h. »beim«, »alles« usw.; V. 3217 »Alles« und V. 4582 
»Niemand« dürften Versehen sein). Die kontrahierten Formen »In’s« mit Apostroph gegenüber 
»Ins« u. dgl. werden nicht einheitlich behandelt (vgl. V. 629 »Ins« mit der Druckvorlage gegen 
V. 699 »In’s« mit C1 12 u. ö.). Gelegentlich halten sich Lesarten oder setzerische Entscheidungen von 
C1 12, ohne dass der Grund dafür erkennbar ist: Szene Trüber Tag. Feld, S. 188, Z. 26 »durch,« (mit 
C1, in der vorherigen Überlieferung durchgängig ohne Komma); vor V. 2605 »FAUST MARGARETE 
vorüber gehend« (die sonstige Überlieferung hat einen Punkt nach »Faust«); dagegen vor V. 4399 
»FAUST, MEPHISTOPHELES. / auf schwarzen Pferden« (das Komma nach »Faust« folgt C1, der 
Punkt nach »Mephistopheles« stammt aus der Druckvorlage und ist Fehler von B). An einigen Stel-
len ist die Überlieferung nicht ganz leicht zu beurteilen: In V. 105 – »Wie wenig das dem echten 
Künstler zieme« – steht »dem« (statt »den« wie in den ersten Ausgaben) zwar bereits in der Druck-
vorlage, doch von der Hand des Verlagsmitarbeiters Reichel, nicht Goethes oder Göttlings). Der 
Abstand vor der letzten Strophe in Gretchens Lied am Spinnrad (V. 3409 f.) ist, obwohl von Göttling 
brieflich vorgeschlagen und in C1 12 vorhanden, in der Druckvorlage nicht angewiesen (dort erschei-
nen die acht Verse 3406-3413 als eine Strophe). Indem die FA in V. 105 »dem« und nach V. 3409 
einen Abstand setzt, folgt sie beide Male einem Textzustand, der nicht auf die von Goethe abgesandte 
Druckvorlage zurückgeführt werden kann.

6 Vgl. grundsätzlich Gerrit Brüning, Dietmar Pravida: Editorischer Bericht. In: Johann Wolfgang 
 Goethe: »Faust. Eine Tragödie«. Konstituierter Text. Bearbeitet von Gerrit Brüning u. Dietmar 
 Pravida. Göttingen 2018 (Johann Wolfgang Goethe: »Faust«. Historisch-kritische Edition. Hrsg. 
von Anne Bohnenkamp, Silke Henke u. Fotis Jannidis unter Mitarbeit von Gerrit Brüning, Katrin 
Henzel, Christoph Leijser, Gregor Middell, Dietmar Pravida, Thorsten Vitt u. Moritz Wissenbach), 
S. 487-571; hier S. 493; zum Folgenden ebd., S. 494. Ausführlicher zu den Tendenzen der Ausgabe B  
Dietmar Pravida: Die Wiener Ausgabe von Goethes Werken (1816-1822) und ihre textkritische Be-
deutung. Mit einer Nachbemerkung zum Text von »Faust I«. In: Euphorion (2018) 112, S. 253-270; 
hier S. 264-269 (u. a. zur Auseinandersetzung zwischen Schöne und Rudolf Kassel über die Inter-
punktion der Verse 259 f.).

7 In Schönes anfänglicher Einschätzung der Arbeit Göttlings (FA I, 7.21, S. 109: »eingreifend über-
fremdet«) hallt noch das frühere Urteil Ernst Grumachs nach (vgl. vor allem Prolegomena zu einer 
Goethe-Ausgabe. In: GJb 1950, S. 60-88; hier S. 72-84). Kritisiert für die Inkaufnahme eines in 
weiten Teilen von Göttling, aber nicht mehr von Goethe revidierten Textes (Kassel, 1995, Anm. 2, 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


235Rezensionen

Die im Nachwort zur 8. Auflage erwähnten Änderungen verdanken sich im Wesentlichen 
der von Grund auf neuen Lesung aller Handschriften und Drucke im Rahmen der histo-
risch-kritischen Faustedition (S. 1145). Im Faust I werden einige stehengebliebene Lesarten 
von C1 an die Druckvorlage angeglichen (am wichtigsten V. 2639 »Bedenkt«). Im Faust II ist 
die auf einem Missverständnis beruhende Hervorhebung von »Antäus« in V. 7077 entfallen, 
vor allem aber erscheint vor V. 7495 »Am obern Peneios wie zuvor« nun (parallel zu 
» PENEIUS umgeben von Gewässern und NYMPHEN« vor V. 7249) als eine Art von Über-
schrift, die einen stärkeren Einschnitt im Geschehen der Klassischen Walpurgisnacht mar-
kiert. Von den kanonischen Texten hat am meisten die Wiedergabe der Frühen Fassung 
durch die neue Auflage profitiert.8 Schon die vom Herausgeber genannte Zahl von 55 Ände-
rungen (Bd. 2, S. 1145) macht deutlich, wie schwierig es ist, dem Anspruch eines unein-
geschränkt diplomatischen (Bd. 2, S. 100), also in jeder Hinsicht genauen Abdrucks einer 
Handschrift gerecht zu werden.

Weder der Wechsel der Textgrundlage mit der 4. Auflage noch die in dieser bis hin zur 
hier besprochenen 8. Auflage vorgenommenen Einzelkorrekturen am Text berühren die 
Prinzipien der Edition im Hinblick auf das allgemeine Ziel der Überlieferungstreue und die 
gleichwohl für notwendig erachteten editorischen Eingriffe (vgl. Bd. 2, S. 96 f.). Doch obwohl 
die Textgestaltung im Wesentlichen dieselbe geblieben ist, erfährt die Textrechtfertigung des 
Herausgebers in der neuen Auflage eine bemerkenswerte Veränderung. Schöne setzte sich 
1994 mit seinem Faust vor allem dadurch geradezu spektakulär von allen bisherigen Aus-
gaben ab, dass er im Faust II erstmals durchgängig die Gesamthandschrift H als Textgrundlage 
wählte. Die gleichzeitig erarbeitete, aber drei Jahre später erschienene Edition des Faust II im 
Rahmen der Münchner Ausgabe folgte ihm hierin nicht. Herausgeberin (Dorothea Hölscher- 
Lohmeyer) und Bearbeiter des Textes (Uvo Hölscher) gaben im Bereich des ersten Akts bis 
V. 6036 der handschriftlichen Druckvorlage für den Teildruck in der Ausgabe letzter Hand 
den Vorzug und kritisierten Schönes abweichende Entscheidung. In den späteren Auflagen 
seiner Ausgabe verwarf Schöne die MA im Gegenzug als eine »kontaminierende«, d. h. un-
terschiedliche historische Zustände vermischende Faust II-Edition (FA I, 7.26, S. 90). Von 
dieser scharfen Kontroverse sind in der achten Auflage kaum noch Spuren zu finden. Die 
Kritik an der MA ist ersatzlos entfallen. Mehr noch: Die Aufwertung von H als gleichsam 
testamentarischen, in allen Teilen gleichermaßen verbindlichen Zeugen (auch gegenüber der 
handschriftlichen Druckvorlage für den Teildruck des ersten Akts in der Ausgabe letzter 
Hand) erfährt in der neuen Auflage eine deutliche Abschwächung, obwohl H als Textgrund-
lage beibehalten ist. Vgl. FA I, 7.26, S. 75, mit der jetzigen Fassung Bd. 2, S. 75, sowie FA I, 
7.26, S. 75, mit der jetzigen Fassung Bd. 2, S. 90: Nach der neuen Auffassung Schönes ist im 
Fall von Abweichungen zwischen H und H0a nicht eindeutig zu entscheiden, welche Lesart 
als diejenige zu gelten hat, die den letzten zu Goethes Lebzeiten erreichten Arbeitsstand re-
präsentiert. Damit räumt Schöne eine Position, die seiner umstrittenen Faust II-Edition von 
1994 wesentlich zugrunde lag.9 Die FA stellte den editionsgeschichtlich einzigartigen Ver-
such dar, einen Faust II-Text größtenteils aufgrund nur eines einzigen Zeugen zu konstituie-
ren. Dieses Konzept (dem die Edition allerdings nie bis zur letzten Konsequenz gefolgt war) 
ist mit Schönes in der 8. Auflage vollzogener Selbstkorrektur überholt. Es bleibt das histo-

S. 377; Scheibe, Anm. 1, S. 196) sowie auf der Grundlage der neu hinzugezogenen Druckvorlage 
setzte Schöne in den neueren Auflagen seit 1999 die Akzente anders (Bd. 2, S. 109; vgl. auch Schöne 
1997, Anm. 2, S. 310). 

8 Vgl. vor allem »Frühe Fassung«, V. 157 »Welt«, S. 485, Szene Auerbachs Keller, Zeile 21 »ich als«, 
Zeile 125 »Krüge!«, V. 862 »guts«, 1141 »webt«, S. 532, Szene Faust, Mephistopheles, Zeile 45 
»euch«.

9 Vgl. jetzt Gerrit Brüning: Gültiger Wortlaut und »sinnliche Masse«. Zur Textkonstitution des 
»Faust II«. In: Zs. für deutsche Philologie (2018) 138, S. 191-221.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


236 Rezensionen

rische Verdienst der Ausgabe, alle Selbstverständlichkeiten der Textkonstitution des Faust II 
in Frage gestellt zu haben.

Die forschungsgeschichtliche Bedeutung des von Schöne vorgelegten Kommentars stand bei 
aller Kritik10 stets außer Zweifel. Der Herausgeber nutzte die Gelegenheit der Neuauflagen 
seiner Ausgabe immer wieder dazu, den Kommentar zu überarbeiten und auch die im Gefolge 
des ersten Erscheinens geübte Kritik zu berücksichtigen. Nun legt er mit der 8. Auflage »in 
abschließender Weise« (S. 1145) seinen Kommentar noch einmal, sozusagen als Ausgabe 
letzter Hand, umfassend revidiert und aktualisiert vor.

Ein Blick ins Register macht den überraschenden Umfang der Überarbeitung deutlich. 
Allein das Sachregister verzeichnet 24 neue Einträge, das Personenregister 15, zusätzlich zu 
umfangreichen Ergänzungen bei über 30 bereits bestehenden Eintragungen. Lediglich fünf 
Streichungen gibt es im gesamten Register. Ähnlich verhält es sich mit der Bibliographie. Hier 
stehen 22 neue Einträge vier Streichungen, drei davon Werke des Autors selbst, gegenüber.

Die Bearbeitung des eigentlichen Kommentars kann in zwei Kategorien untergliedert 
werden: erstens sprachlich-stilistische Veränderungen sowie zweitens inhaltliche Verände-
rungen in Form von Ergänzungen und Streichungen. Die stilistischen Veränderungen ma-
chen nach vergleichender Durchsicht des Textbestands den größten Anteil aus. Sie zeigen, 
dass der gesamte Kommentar von Grund auf durchgesehen und überarbeitet wurde. Diese 
sprachliche Modernisierung reicht von einfacher orthografischer Anpassung über Tilgung 
und Ergänzung einzelner Wörter bis hin zur Umformulierung ganzer Absätze. Sprachlich 
schwierige Stellen werden geglättet, verschiedene Verständnisprobleme durch neue Formu-
lierungen behoben.

Die weitaus bedeutenderen Veränderungen geschahen jedoch auf inhaltlicher Ebene. 
Meist finden Ergänzungen und Streichungen innerhalb der einzelnen Stellenkommentare 
statt, selten kommentiert Schöne gänzlich neu. Ein Blick in die einzelnen Kapitel zeigt eine 
unterschiedlich starke Überarbeitung. Dem Faust I galt hierbei die größte Aufmerksamkeit. 
Neben anderen deutlichen Veränderungen im ersten Teil erfuhr die Passage zum Kindsmord 
(S. 197 ff.) die umfassendste Aktualisierung, auch im Hinblick auf Goethes eigene historische 
Verantwortung. Im Fall der Johanna Catharina Höhn stand 1783 die Todesstrafe oder eine  
gesellschaftliche Ächtung als abschreckendere Maßnahme im Raum. Schöne zitiert ausführ-
licher aus dem Reskript des Herzogs sowie den Voten der Geheimen Räte Jakob Friedrich 
von Fritsch, Christian Friedrich Schnauss und schließlich Goethes Stellungnahme. Zudem 
verwahrt Schöne sich nun ausdrücklich gegen die Behauptung, Goethe habe mit seinem Vo-
tum über Leben und Tod Johanna Catharina Höhns entschieden. Viele Einzelstellenkom-
mentare ergänzte Schöne zudem mit Verweisen auf Goethes persönliche Dokumente wie 
Briefe sowie Verweisen auf die Sekundärliteratur. 

Auffällig ist, dass der Kommentar zum Faust II in weiten Teilen unangetastet blieb und 
nur stellenweise, dann jedoch tiefgreifend, überarbeitet wurde. So sticht im 4. Akt die Szene 
Hochgebirg (S. 664) mit großen Veränderungen heraus sowie der 5. Akt (u. a. S. 766 f., 
771 f.), mit dem sich die Faustforschung des letzten Jahrzehnts besonders befasste. Hervor-
zuheben ist hier vor allem die inhaltliche Bezugnahme auf die neueren Thesen von Michael 
Jaeger, Hans-Jürgen Schings und W. Daniel Wilson. Von Wilson und Jaeger grenzt Schöne 
sich kritisch ab. Beider Thesen erscheinen als zwar partiell legitim (vgl. Schönes Hinweise 
zur Fragwürdigkeit des Kolonisationsprojekts S. 709 und zum homosexuellen Gehalt der 
Grablegung S. 766), doch überzogen (ebd., S. 725). Die Überarbeitung der Kommentare zu 
Faust. Frühe Fassung und den Paralipomena sind marginal.

Der Kommentar wurde also stilistisch umfangreich modernisiert und inhaltlich um einen 
bedeutenden Teil der aktuellen Forschungsdiskussion angereichert und ergänzt. Seine eigene 

10 Vgl. Kassel (1995, Anm. 2), S. 378-381; Vaget (Anm. 1), S. 277-281; Scheibe (Anm. 1), S. 196; 
 Marahrens (Anm. 2), S. 293, 295 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


237Rezensionen

Vorgabe, die Rezeption von Goethes Faust durch einen lebendigen, gegenwärtigen Kommen-
tar zu befruchten, hat Schöne durch die Aufnahme der neuesten Kontroversen und die Bei-
behaltung auch angefochtener eigener Positionen also durchaus eingehalten. Reaktionen auf 
Kritik sind in einigen Fällen als solche zu erkennen (vgl. u. a. Bd. 2, S. 295, Gretchen und das 
»Örtchen«); andere monierte Stellen befinden sich jedoch weiterhin im Urzustand.

Abschließend bleibt festzustellen, dass die genannten Veränderungen und Ergänzungen die 
Neuauflage zu einem qualitativ eigenständigen Werk machen, dessen Anschaffung auch all 
jenen empfohlen werden kann, die schon eine frühere Auflage von Schönes Faust besitzen.

Gerrit Brüning, Philipp Restetzki

Die Entstehung von Goethes Werken in Dokumenten. Begründet von Momme 
Mommsen. Fortgeführt u. hrsg. von Katharina Mommsen. Bandbearbeiter Uwe 
Hentschel. Bd. V: Fastnachtsspiel – Faust. Berlin, München, Boston 2017, XXXIV,  
836 S.

Der von der Forschung lange schon erwartete fünfte Band von Die Entstehung von Goethes 
Werken in Dokumenten (EGW) dokumentiert die Entstehungsgeschichte des im Jahr 1773 in 
kurzer Zeit niedergeschriebenen satirischen Fastnachtsspiels und des sich beinahe 70 Jahre 
durch alle Epochen von Goethes Leben hindurchziehenden Faust.

Die Entstehung des Fastnachtsspiels spiegelt sich sowohl in Primärzeugnissen Goethes – 
seinen Äußerungen in Dichtung und Wahrheit und in den Tag- und Jahres-Heften – als auch 
in Sekundärzeugnissen, zu denen Briefe und Tagebücher von Johann Caspar Lavater gehö-
ren, ferner Briefe von Wilhelm Heinse, Johann Georg Zimmermann, Johann Heinrich 
Merck, Friedrich Heinrich Jacobi sowie der Briefwechsel zwischen Caroline und Johann 
Gottfried Herder, aber auch zeitgenössische Rezensionen. Caroline Herder z. B. teilte ihrem 
Mann mit: »Mit Goethe habe ich mich […] über die Leonore im Pater Brey ausgesprochen. 
Ich frug ihn, ob ich diese Person so ganz gewesen wäre? Bei Leibe nicht! sagte er; ich solle 
nicht so deuten. Der Dichter nehme nur so viel von einem Individuum, als notwendig sei, 
seinem Gegenstand Leben und Wahrheit zu geben; das übrige hole er ja aus sich selbst, aus 
dem Eindruck der lebenden Welt. […] Er nimmt und verarbeitet in sich aus dem A l l  d e r 
N a t u r  […], in das ich auch gehöre, und alle andre Verhältnisse sind dem Dichter unterge-
ordnet« (S. 8). Das Gleiche lässt sich ebenso in der Faust-Dichtung beobachten, deren Doku-
mentation mit dem Erleben eines Puppentheaters in Goethes früher Kindheit beginnt – eine 
innere Prägung, die sich durch alle Epochen von Goethes Leben hindurch weiter entwickelt. 
An der Entstehungsgeschichte dieses »innere[n] Mährchen[s]« (S. 816) lässt sich zugleich die 
geistige Biographie des Autors ablesen.

Im Unterschied zu Hans Gerhard Gräf,1 der alle Äußerungen Goethes über seine 
Faust-Dichtung einfach chronologisch zusammenstellte, wurden im vorliegenden Band die 
Entstehungszeugnisse sieben Kapiteln zugeordnet: [Faust. Frühe Fassung], Faust. Ein Frag-
ment, Faust. Eine Tragödie, [Zu Faust] Helena. Zwischenspiel zu Faust [Ankündigung], [Zu  
Faust] Helena klassisch-romantische Phantasmagorie. Zwischenspiel zu Faust, Faust. Der 
Tragödie Zweiter Theil und [Zu Faust] Zwei Teufelchen und Amor. Dadurch werden die 
allmähliche Kristallisation der Teile zum Ganzen und die Metamorphose dieses für Goethe 
selbst inkommensurablen Werkes sichtbar.

1 Goethe über seine Dichtungen. Versuch einer Sammlung aller Äußerungen des Dichters über seine 
poetischen Werke von Hans Gerhard Gräf. Zweiter Theil: Die dramatischen Dichtungen. Bd. II. 
Frankfurt a. M. 1904, S. 1-608.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


238 Rezensionen

Zu allen Kapiteln existieren chronologische Übersichten, werden die im Laufe der Zeit 
entstandenen Szenen und Verspartien datiert und mit erläuternden Anmerkungen versehen. 
Während bei [Faust. Frühe Fassung], basierend auf der Abschrift der Hofdame Louise von 
Göchhausen, sowie bei Faust. Ein Fragment und Faust. Eine Tragödie die Angaben über die 
Entstehungszeit einzelner Szenen in der Forschung zuweilen um drei bis zehn Jahre differie-
ren, lässt sich bei [Zu Faust] Helena klassisch-romantische Phantasmagorie und Faust. Der 
Tragödie Zweiter Theil meist eine erstaunlich präzise Entstehungszeit bis in die einzelne 
Verszeile, bis auf den Tag genau ermitteln – nicht zuletzt dank der Datierung von Hand-
schriften durch Goethe selbst. So wird nicht nur Einblick gewährt in die Zeit der Entstehung, 
sondern auch in die Werkstatt des Dichters. An manchen Tagen schematisiert Goethe nur. 
Oft schreibt er an einem Tag lediglich ein paar Verse nieder. 

Allein 150 Belegstellen dokumentieren die erste Veröffentlichung von Handschriften. Was 
hier vorgelegt wird, ist nichts weniger als eine Enzyklopädie quellengestützter Faust-For-
schung. Angefangen bei der Faust-Legende und Goethes eigenem Gretchen-Erlebnis, werden 
zahlreiche Zeugnisse zitiert, mit denen Goethe sich befasst hat, darunter Prozessakten zur 
Kindsmörderin Susanna Margaretha Brandt und Texte magisch-theosophischer, theolo-
gischer und philosophischer Provenienz. Dokumentiert wird auch der Einfluss, den Goethes 
Lektüre von Werken Euripides’, Ovids und Vergils, Dantes, Calderóns, Shakespeares, Mar-
lowes und Miltons auf die Entstehung des Faust genommen hat. Ungemein erhellend ist die 
Dokumentation all dessen, was Goethe im Zeichen von ›Weltliteratur‹ vor allem in Faust II 
hineingenommen hat: Einflüsse aus der arabisch-persischen Literatur wie Tausendundeiner 
Nacht sowie aus der indischen Dichtung. Überraschend genug ist auch eine überlieferte Dis-
putation zwischen einem Chinesen und dem Jesuiten Ricci, die in die Paralipomena der Dis-
putationsszene zwischen Faust und Mephistopheles Eingang gefunden hat.

In dem Kapitel [Faust. Frühe Fassung] informieren Dokumente und Anmerkungen über 
Ereignisse und Erfahrungen in Goethes Jugendzeit, die zur Entstehung des Faust beigetragen 
haben. Dass Werther und Faust zeitweise parallel zueinander entstanden sind, wird durch 
Briefe Johann Caspar Lavaters, Briefe und Berichte Heinrich Christian Boies, einen Bericht 
von Karl Ludwig von Knebel und seinen Brief an Friedrich Justin Bertuch aus dem Jahre 
1774 belegt. Erzählt Boie am 15. Oktober 1774 – wohl unter dem Eindruck eines münd-
lichen Vortrags Goethes –, dass Faust zu jener Zeit bereits »fast fertig« (S. 54) gewesen sei, 
so gibt Knebels Bericht einen lebendigen Eindruck von Goethes Schreibwerkstatt und seiner 
gleichzeitigen Arbeit an verschiedenen Werken: »Ich habe einen Haufen Fragmente von ihm, 
unter andern zu einem Doctor Faust, wo ganz ausnehmend herrliche Scenen sind. Er zieht 
die Manuskripte aus allen Winkeln seines Zimmers hervor« (S. 54).

Das Kapitel Faust. Eine Tragödie belegt die von Schiller angeregte Wiederaufnahme der 
Arbeit an Faust. Die authentischen Zeugnisse vergegenwärtigen spannungsvolle Schöpfungs-
prozesse. In Goethes Tagebuch ist festgehalten, dass er, von einer lebensbedrohlichen Krank-
heit allmählich genesend, vom 7. bis 9. Februar 1801 drei Tage hintereinander entweder 
morgens oder abends an der Walpurgisnacht arbeitete; am 9. Februar schrieb er an Schiller: 
»Arbeiten möcht’ und könnte ich wohl, besonders auch Ihnen zur Freude, wenn nicht mein 
zerrißner Zustand mir fast alle Hoffnung und zugleich den Muth benähme« (S. 179). Am 
selben Tag antwortete Schiller: »Mögen Sie sich immer mehr und mehr erholen und das 
Mscrpt vom Faust auf Ihrem Tische nicht müßig liegen!« (S. 180). Ermutigt von Schiller ar-
beitete Goethe vom 10. bis 19. Februar und vom 21. bis 23. Februar täglich an Faust. Paral-
lel dazu empfing Goethe aus seiner täglichen Lektüre neue Anregungen, wenn er beispiels-
weise am 23. Februar die Daemonolatria von Nicolaus Remigius entlieh und am 26. Februar 
die Beschäftigung mit dem Faust fortsetzte. Die umfangreichen Dokumente erhellen nicht 
nur viele überraschende Zusammenhänge, sondern stellen in ihrer Komposition selbst so 
etwas wie einen (ungeschriebenen) Roman der Faust-Entstehung dar, in dem sich nicht nur 
alles Erlebte manifestiert, sondern mehr noch das Angeeignete und das produktiv Anver-
wandelte, das über das Erfahrbare hinausgeht. Es hat Goethe Mühe bereitet, mit seinem 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


239Rezensionen

Material schöpferisch umzugehen. Nur »in den glücklichsten Stimmungen« (S. 175), so be-
kundet er selbst mit Blick auf Faust II, habe er etwas und manches nur durch Zufall schaffen 
können.

Die Zeugnisse einer siebzigjährigen Entstehungsgeschichte belegen den Werdegang der 
Faust-Dichtung. Darüber hinaus werden Besprechungen, Äußerungen und Reaktionen der 
Zeitgenossen auf die zu Goethes Lebzeiten erschienenen Teile des Faust abgedruckt, so dass 
zugleich so etwas wie eine Poetik der Faust-Dichtung entstanden ist.

Bereits unmittelbar nach seinem Erscheinen wurde Goethes Faust ein reizvolles Sujet für 
bildende Künstler. Die Dokumente veranschaulichen, wie sehr die Zeichnungen von Peter 
Joseph Cornelius, die Umrisse von Friedrich August Moritz Retzsch, die Lithographien von 
Eugène Delacroix, aber auch die Zeichnungen und Gemälde von Ludwig Gottlieb Carl Nau-
werck sowie die Illustrationen von Ludwig Ferdinand Schnorr von Carolsfeld und  Gustav 
Heinrich Naeke der Kunst eine neue, phantasievolle Dimension erschlossen und Einfluss auf 
Faust-Inszenierungen genommen haben. Goethe bewunderte die Illustrationen von Dela-
croix ihres Geistes, ihres Ausdrucks und ihres gewaltigen Effekts wegen. In seinen Augen 
war Delacroix der Mann, der sich in Faust zu versenken und Bilder hervorzubringen ver-
mochte, an die niemand vorher hätte denken können. In den beiden Lithographien Ritt am 
Rabenstein und Auerbachs Keller übertraf er, so glaubwürdig überliefert, sogar Goethes 
eigene szenische Vorstellungen.

Goethes Faust hat Generationen von Komponisten herausgefordert. »Das Abstoßende, 
Widerwärtige, Furchtbare, was sie stellenweise enthalten müßte, ist der Zeit zuwider. Die 
Musik müßte im Charakter des Don Juan sein; M o z a r t  hätte den Faust komponieren müs-
sen« (S. 411), äußert sich Goethe Eckermann gegenüber. Die Faust-Forschung hat vielfach 
auf die Umsetzung von Formen und Szenerie der Oper und des Musiktheaters in diesem 
Werk hingewiesen. Die Vertonung des Werkes, in dessen Sprache sich die Musik eigentlich 
schon manifestiert, stellt hohe Anforderungen an die damalige Musikästhetik. Die hier ge-
sammelten Zeugnisse von E. T. A. Hoffmann, Louis Spohr, Ludwig van Beethoven, Fürst 
Anton Heinrich Radziwill, Bettina Brentano, Justus Amadeus Lecerf, Carl Eberwein und 
Hector Berlioz umreißen das Spannungsfeld der musikalischen Auseinandersetzung mit 
Goethes Faust.

Goethes eigener Plan, seinen Faust in Weimar zu inszenieren, ließ sich nicht erfüllen. 
Gleichwohl waren bildende Künstler und Komponisten schon zu Goethes Lebzeiten darum 
bemüht, die Faust-Dichtung mit ihren Mitteln im Sinne eines Gesamtkunstwerks auszu-
gestalten. Für nicht wenige Zeitgenossen Goethes war Faust ein Drama, das nicht für die 
Bühne geschrieben zu sein schien. Von diesem Für und Wider legt der vorliegende Band 
Zeugnis ab. Neben einem Verzeichnis der ersten Aufführungen bieten die umfangreichen 
Zeugnisse zur Bühnengeschichte bis 1832 einen spannenden Einblick in die Schwierigkeiten 
von Faust-Inszenierungen, wie sie damals vor den Akteuren standen und bis auf den heuti-
gen Tag Publikum und Regisseure in Bewegung halten.

Aufschlussreich sind die ebenfalls umfassend dokumentierten Bemerkungen, Diskussio-
nen und Besprechungen, Faust-Übersetzungen ins Englische und Französische betreffend, die 
Goethe aufmerksam verfolgt hat. Sie veranschaulichen zugleich die Problematik von Über-
setzungen und / oder Neuschöpfungen allgemein.

In dem Kapitel [Zu Faust] Helena klassisch-romantische Phantasmagorie. Zwischenspiel 
zu Faust bewundert man, wie intensiv Goethe historische Fakten, die Topographien von 
Sparta und Morena sowie der Burg Mistra studiert hat. Die Zeugnisse zu Faust II gewähren 
uns einen Einblick in das politische Vermächtnis des Staatsmannes Goethe, seine Auseinan-
dersetzung mit den »abscheuliche[n] Tage[n] der Weltgeschichte« (S. 656), mit politischen 
Ereignissen jeder Art, Kriegen und Naturkatastrophen, so auch seine Aufmerksamkeit für 
das Phänomen des Papiergelds und die damals diskutierten Kanalbauprojekte. Zudem erfährt 
man einiges über Goethes geologische und meteorologische Forschungen, die in Faust II ihre 
Spuren hinterlassen haben. All diese Dokumente geben zu erkennen, wie sehr die Faust-Dich-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


240 Rezensionen

tung sich in der Sphäre einer Universalpoesie bewegt. Bei den naturwissenschaftlichen Zeug-
nissen wurden allerdings nur die Stellen ausgewählt, die eine unmittelbare Affinität zur 
Dichtung aufweisen. Ausführlicher kann man sich darüber in Band 4 der EGW, der die Zeug-
nisse zur Farbenlehre enthält, und in Supplementband 2 Naturwissenschaften des Goethe- 
Handbuchs informieren.

Das gemeinsame Werk von Momme und Katharina Mommsen, dessen lange Entste-
hungszeit derjenigen von Goethes Faust gleicht, besitzt den Charakter eines Standardwerks. 
Für die künftige Faust-Forschung ist es von nicht hoch genug zu schätzender Bedeutung.

Shu Ching Ho

Carsten Rohde, Thorsten Valk, Mathias Mayer (Hrsg.): Faust-Handbuch. Konstel-
lationen – Diskurse – Medien. Stuttgart 2018, VIII, 616 S.

Manuel Bauer: Der literarische Faust-Mythos. Grundlagen – Geschichte – Gegen-
wart. Stuttgart 2018, 420 S.

Angesichts der wahren Flut an Handbüchern, mit denen die Verlage – insbesondere Metzler 
und De Gruyter – gegenwärtig den Markt überschwemmen, könnte man sich fragen, ob die 
Germanistik eigentlich nichts anderes mehr zu tun hat, als die Forschungsergebnisse der Ver-
gangenheit zusammenzutragen und in eine mehr oder weniger überzeugende Form zu brin-
gen, die von den Verlagen dann gewinnbringend verkauft werden kann. Denn mittlerweile 
kommt es in diesem Genre nicht nur zu Doppelungen – so sind etwa Handbücher zum ›Er-
zählen‹ bei Metzler (wo es darüber hinaus eines zur ›Erzählliteratur‹ gibt) und bei De  Gruyter 
erschienen –, es kann jetzt auch vorkommen, dass mehrere Handbücher zu einem Autor in 
ein- und demselben Verlag erscheinen: Im Fall Thomas Manns hat Metzler nicht nur ein 
Handbuch zu diesem Autor herausgebracht (es ist bereits das zweite  Thomas-Mann-Handbuch), 
vor kurzem ist außerdem ein eigenes Handbuch zu Buddenbrooks erschienen. Wird dem-
nächst noch ein Tonio Kröger-Handbuch folgen?

Es gibt aber auch Handbücher, bei denen solche Gedanken gar nicht erst aufkommen, 
weil man einfach dankbar ist für ihr Erscheinen – dann nämlich, wenn mit ihnen nicht nur 
der (offenbar grenzenlose) Handbuchbedarf des Marktes befriedigt wird, sondern sie die 
Forschung zum jeweiligen Thema bereichern, indem sie ihr neue Gebiete erschließen oder 
wenigstens neue Perspektivierungen des bereits Bekannten vornehmen.

Beides ist bei dem hier anzuzeigenden Faust-Handbuch der Fall, das weit mehr zu bieten 
hat als eine bloße Dokumentation des Forschungsstands: Aufgrund der klugen Konzeption 
der drei Herausgeber und die gelungene Umsetzung durch eine große Zahl ausgewiesener 
Forscher (vor allem aus dem deutschsprachigen Raum) kann man sich mit Hilfe dieses 
Handbuchs einen guten Überblick über das wahrhaft und in jeder Hinsicht grenzüberschrei-
tende Thema Faust und die nicht weniger überbordende Forschungsliteratur dazu verschaf-
fen, zugleich – und das ist besonders hervorzuheben, weil es eben alles andere als selbstver-
ständlich ist – eröffnet es neue Perspektiven auf dieses Thema, zu dem alles gesagt schien.

Wie also ist das Handbuch konzipiert? Auf ein erstes, systematisch angelegtes Kapitel 
(Paradigmen des Mythos), in dem grundlegende Fragen behandelt werden, folgen in chrono-
logischer Reihung vier analog aufgebaute Kapitel, die jeweils eine größere Phase aus der 
Geschichte des Faust-Mythos in den Blick nehmen. Während Kapitel II dem frühneuzeit-
lichen Faust gewidmet ist (Faust, der Schwarzkünstler – 1500 bis 1750), beschäftigt sich 
Kapitel III mit der Zeit von 1750 bis 1850 (Faust, das Genie), darauf folgen Kapitel IV zur 
Zeit von 1850 bis 1945 (Faust und das ›Faustische‹) sowie Kapitel V zu »Faust nach 1945«  

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


241Rezensionen

(Arbeit am Mythos: Emphase und Ernüchterung). Diese Ordnung entlang historischer 
 Phasen ist zwar konventionell, erfüllt jedoch ihren Zweck, eine erste Übersicht über die 
mittlerweile mehr als ein halbes Jahrtausend umfassende Geschichte dieses Mythos zu 
ermöglichen.

Weniger konventionell ist der Aufbau der einzelnen Kapitel, die jeweils in die beiden 
Unterkapitel Gattungs- und Mediengeschichte sowie Problem- und Kulturgeschichte unter-
gliedert sind. Auch innerhalb der gattungs- und mediengeschichtlichen Unterkapitel bleibt 
die Untergliederung jeweils gleich: Hier folgt auf Literatur stets Theater, darauf Musik und 
Bildende Kunst sowie Mediale Transformationen. Mit dem Fortschreiten der Geschichte 
kommen noch weitere Unter-Unterkapitel hinzu, darunter Film, Ausstellungen, Radio, Fern-
sehen sowie – in der Gegenwart – das Internet. Auf diese Weise wird das Historische also 
von vornherein mit dem Systematischen verbunden und das ist überaus sinnvoll, denn so 
kann man sich gezielt informieren, vor allem kann man dabei auf Konstellationen stoßen, 
auf die man bei einer rein historischen Ordnung des Materials nicht gestoßen wäre.

Um dies sogleich an einem Beispiel zu veranschaulichen: Demjenigen, der sich etwa für 
die bemerkenswerte Tatsache interessiert, dass der Faust-Mythos wie kein zweiter moderner 
Mythos eine musikalische Dimension aufweist, dass er unter anderem also auch ein musika-
lischer Mythos ist, demjenigen bietet das Faust-Handbuch die Möglichkeit, nicht weniger als 
vier der Musik gewidmete Unterkapitel zu konsultieren, die jeweils von Kennern der Materie 
stammen (Dieter Martin, Thorsten Valk, Cord-Friedrich Berghahn und Florian Trabert). 
Dabei zeigt sich zunächst, dass der Faust-Mythos – obwohl es in der Historia von D. Johann 
Fausten, dem Grundtext des Mythos, eine Episode mit Musikbezug gibt – in der Frühen 
Neuzeit noch »keine eigenständige Tradition der Faust-Musik gebildet hat« (S. 80). Soweit 
hätte man es auch schon in der einschlägigen Untersuchung Hans Joachim Kreutzers nach-
lesen können1 – doch findet man dort nicht die jetzt von Dieter Martin zusammengetragenen 
Spuren der Historia in der frühneuzeitlichen Musikgeschichte. Sie mögen zwar nicht so 
spektakulär sein wie die in späteren Epochen, doch sie sind signifikant genug: so etwa die 
beiden Lieder des Meistersängers Friedrich Beer, die dieser (mit einer für den Meistersang 
charakteristischen Schnelligkeit in der Adaption neuer Druckerzeugnisse) bereits wenige 
Monate nach dem Erscheinen der Historia verfasste und denen bezeichnenderweise jeweils 
Episoden aus deren ›Schwankteil‹ zugrunde liegen; die theologischen und philosophischen 
Dimensionen des sich bildenden Mythos, die man aus heutiger Perspektive für die entschei-
denden zu halten geneigt ist, waren im Kontext des Meistersangs offenbar also gerade nicht 
›anschlussfähig‹. Dennoch: In Nürnberg waren einzelne Episoden der Historia damit sofort 
auch in Liedform zu hören, und zwar beim sogenannten ›Zechsingen‹, das die Meistersänger, 
die sich sonst in Kirchen trafen, in Gasthäusern abhielten, wobei – wie die Quellen ver-
raten – viel gelacht und getrunken wurde. Auch wenn Goethe Beers Lieder nicht gekannt 
haben kann, liegt es nahe, hier die Ereignisse in Auerbachs Keller musikgeschichtlich präfi-
guriert zu sehen – eine so überraschende wie reizvolle Konstellation.

Leider nicht erhalten hat sich eine englische Ballade, deren Druckerlaubnis am 28. Fe-
bruar 1589 – also wiederum sehr früh nach dem Erscheinen der (ihrerseits erstaunlich früh 
erschienenen) englischen Übersetzung der Historia – erteilt worden war (nur deshalb weiß 
man von ihrer Existenz); auch in London konnte man dem Stoff also bald in einer musika-
lischen Adaption begegnen. Bedauerlicherweise aber ist diese Ballade selbst eben nicht über-
liefert, abgesehen von ihrem vielversprechenden Titel A ballad of the life and deathe of 
Doctor FFAUSTUS the great Cunngerer. Vielfach überliefert wurde dagegen eine deutsche 
Faust-Ballade im Stil des Bänkelsangs: Diese Beschreibung / Des weit- und wohl-bekannten 
auch Welt-berühmten Johann Doctor Faust gelangte in einer »reichlich ›zersungene[n]‹ Fas-
sung« (S. 83) schließlich auch in Des Knaben Wunderhorn, in dem Goethe sie las und in  
seiner berühmten Wunderhorn-Rezension dann folgendermaßen kommentierte: »Tiefe und 

1 Hans Joachim Kreutzer: Faust. Mythos und Musik. München 2003.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


242 Rezensionen

gründliche Motive, könnten vielleicht besser dargestellt sein« (zit. nach ebd.). Das war 
1806 – also zwei Jahre vor dem Erscheinen von Faust I, mit dem eine völlig neue Phase in 
der Geschichte des Faust-Mythos beginnen sollte. Zweifellos war Goethe, als er die Rezen-
sion schrieb, bewusst, dass er jene »[t]iefe[n] und gründliche[n] Motive« durchaus »besser 
dargestellt« hatte als der anonyme Verfasser der Ballade. Bei der Beschäftigung mit der auf 
den ersten Blick unbedeutend erscheinenden frühneuzeitlichen Musikgeschichte des Faust- 
Mythos kann man also auf nichts weniger als einen Wendepunkt in der Geschichte dieses 
Mythos stoßen.

Aus dem Vollen schöpfen können dann die Verfasser der drei weiteren Musikkapitel – 
haben sich nach dem Erscheinen von Goethes Faust I doch im Grunde alle Komponisten von 
Rang mit diesem Mythos beschäftigt, ob sie nun vollständig oder teilweise daran scheiterten 
(wie etwa Wagner, der sich eine viersätzige Faust-Symphonie vorgenommen hatte, aus der 
dann aber nur seine Faust-Ouvertüre wurde) oder große Erfolge feierten (wie Gounod, der 
mit seiner Oper Faust einen wahren ›Hit‹ landete, mit dem 1883 die Metropolitan Opera in 
New York eröffnet wurde und der noch ein Jahrhundert später in Martin Scorseses Verfil-
mung von Edith Whartons Roman The Age of Innocence eine wichtige Rolle spielte). Das 
kann und muss an dieser Stelle nicht ausgeführt werden; es sei lediglich auf die »ungebro-
chene Faszinationskraft« (S. 460), die der Faust-Mythos auch nach 1945 noch auf so unter-
schiedliche Komponisten wie Hans Werner Henze (der 1948 einen Chor gefangener Trojer. 
Aus Goethes »Faust II« und 1997 sein drittes, von Thomas Manns Doktor Faustus inspi-
riertes Violinkonzert schrieb), Henri Pousseur (dessen Oper Votre Faust 1969 uraufgeführt 
wurde) und Alfred Schnittke (der 1983 zuerst eine Faust-Kantate komponierte, die teilweise 
dann in seine Oper Historia von D. Johann Fausten einging) ausgeübt hat, ganz zu schwei-
gen von den Bühnen- und Filmmusiken zu Faust aus allen kulturellen Sphären: Genannt 
seien mit Paul Dessau, Richard Werner Heymann und Brian De Palma wiederum nur drei 
Namen, die das ganze Spektrum verdeutlichen können. Wie Florian Trabert zeigt, sind »Stil-
pluralität, Zitatvielfalt und Metamusik« charakteristisch für die Faust-Musik seit den 
1970er Jahren, ebenso eine »Tendenz zur Interkulturalität« sowie die »Abkehr von Goethe« 
(S. 462 f.), der jetzt oft von Thomas Mann abgelöst wird, am markantesten in der – musik-
geschichtlich singulären – Tradition, die fiktiven Kompositionen Adrian Leverkühns im 
Doktor Faustus in reale Musik zu überführen.

Mit großer Überraschung nimmt man schließlich zur Kenntnis, dass einer der bekanntes-
ten Songs der Rolling Stones – Sympathy for the Devil – ebenfalls mit dem Faust-Mythos 
zusammenhängt: Mick Jagger schrieb den Text dieses Songs, nachdem er Michail Bulgakows 
Roman Der Meister und Margarita gelesen hatte. Wenn man bedenkt, dass ein Ereignis aus 
der Wirkungsgeschichte dieses Songs (eine Schlägerei während des Auftritts der Rolling 
 Stones beim Altamont Speedway Free Festival 1969, die der Ermordung eines Schwarzen vor 
der Bühne vorausging) als Anfang vom Ende der Hippie-Ära gilt, beginnt man die kulturelle 
Strahlkraft des Faust-Mythos im 20. Jahrhundert in ihrem ganzen Ausmaß zu begreifen.

Doch dies war nur ein Beispiel für die Fülle an Einsichten, die man bei der Lektüre der 
gattungs- und mediengeschichtlichen Unterkapitel gewinnen kann. Die anderen Unterkapitel 
hätten sich nicht weniger für eine solche Stichprobe angeboten. Insgesamt ist zu sagen, dass 
man sich niemals zuvor in einer vergleichbar konzentrierten Weise über die Geschichte des 
Faust-Mythos in den verschiedenen Künsten, Medien und Gattungen informieren konnte. 
Besonders aufschlussreich sind die Kapitel über die »medialen Transformationen« des 
Faust-Mythos, denn sie machen dieses erstaunliche Phänomen nachvollziehbar. Zitiert sei an 
dieser Stelle ein Zwischenfazit des Mitherausgebers Carsten Rohde:

Faust – ein Gerücht mit Folgen, denn die kaum mehr überschaubare Vielzahl von Adap-
tionen verdeutlicht auf eindrückliche Weise, dass der Kern dieses Stoffes jenseits der ein-
zelnen Bearbeitungen (und damit Festschreibungen) in einer fortwährend wirksamen 
Produktivität besteht, die sich ästhetisch, semantisch und medial bis in die Gegenwart 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


243Rezensionen

fortschreibt. Faust ist daher nicht allein in literatur- und ideengeschichtlicher Perspektive 
als Schlüsselmythos der Moderne zu begreifen, er ist auch ein Medienmythos, genauer: 
ein Medialitätsmythos, da in ihm die Mehrdeutigkeiten und Mehrbödigkeiten medialer 
Moderne auf kanonische wie populäre Weise Ausdruck gefunden haben. (S. 192)

Faust als Medialitätsmythos – dies ist eine der neuen Perspektivierungen des Bekannten, die 
dieses Handbuch neben allem anderen zu bieten hat.

Beachtung haben natürlich auch die Unterkapitel zur Kultur- und Problemgeschichte des 
Faust-Mythos verdient. Sie orientieren sich an den in den jeweiligen Phasen relevanten kul-
turellen Problemkonstellationen, sind also variabler gegliedert als ihre gattungs- und medien-
geschichtlichen Pendants. Im Kapitel über den frühneuzeitlichen Faust finden sich etwa die 
Stichworte »Wissen und Glaube«, »Schwarzkunst«, »Melancholie«, »Buchdruck«, » Helena« 
und »Komik«; ihnen stehen im Kapitel Faust nach 1945 »Nachkriegshumanismus«, »Der 
sozialistische Faust«, »Homunculus«, »Ökonomie«, »Gender«, »Postmoderne«, »Posthu-
manismus und Anthropozän« sowie »Pop« gegenüber. Wie schon diese Gegenüberstellung 
zeigt, partizipiert der Faust-Mythos also an allen für die jeweiligen Phasen prägenden Dis-
kursen. Überspitzt formuliert: Was die (als Makroepoche verstandene) Moderne im Inner-
sten zusammenhält, ist nichts anderes als der Faust-Mythos selbst. Insofern ist es auch nicht 
als Zufall anzusehen, dass die Frage nach dem ›innersten Zusammenhalt‹ der Welt ihre ka-
nonische Formulierung in einer Gestaltung dieses Mythos gefunden hat.

Zuletzt zu den »Paradigmen des Mythos« in Kapitel I: Auf durchgängig anregende Weise 
werden hier, wie erwähnt, grundlegende Fragen behandelt, so »Die Faust-Figur zwischen 
Faktualität und Fiktionalität« (Elisabeth Wåghäll Nivre), »Faust im Kontext« (Stefan Matu-
schek), »Faust-Topographien« (Dirk Niefanger), »Medialität und Materialität« (Cornelia 
Ortlieb), »Faust-Forschung« (Albert Meier u. a.) sowie – auf den ersten Blick überraschend – 
»Faust und die Philologen« (Mark-Georg Dehrmann). Doch gerade in diesem Unterkapitel 
kann man interessante Einsichten gewinnen: Dehrmann weist zunächst darauf hin, dass 
Faust in einer späteren Ausgabe der Historia selbst zweimal als Philologe in Erscheinung 
tritt; das eine Mal beteiligt er sich an einer Diskussion Erfurter Humanisten über die Komö-
dien von Terenz und Plautus, das andere Mal gibt er ein Seminar über Homer, in dessen 
Verlauf er die trojanischen Helden vor seinen staunenden Studenten leibhaftig im Hörsaal 
auferstehen lässt. Beide Episoden sind als Philologen-Satiren angelegt – und wieder könnte 
man dies als eine Präfiguration entsprechender Episoden in späteren Faust-Texten verstehen. 
Die prominenteste dieser Episoden ist sicherlich die Szene Nacht in Faust I, in der der als 
Philologen-Karikatur gezeichnete Wagner seinen ersten Auftritt hat, »im Schlafrocke und 
der Nachtmütze, eine Lampe in der Hand«: »Verzeiht! ich hör’ euch deklamieren; / Ihr las’t 
gewiß ein griechisch Trauerspiel? / In dieser Kunst möcht’ ich ’was profitieren, / Denn heut 
zu Tage wirkt das viel« (FA I, 7.1, S. 38). In Thomas Manns Doktor Faustus wird es dann 
der (ebenfalls karikaturistische Züge tragende) Philologe Serenus Zeitblom sein, der die 
Faust-Figur Adrian Leverkühn vor dem Leser ›auferstehen‹ lässt, indem er ihre Biographie 
schreibt. Aber auch manche realen Philologen scheinen in den Philologen-Satiren der Histo-
ria präfiguriert, wie zum Beispiel der Klassische Philologe Friedrich Wilhelm Ritschl (ein 
Plautus-Forscher), der Beschwerde beim Kurator der Bonner Universität einlegte, als der 
Privatdozent Heinrich Düntzer eine Vorlesung zum Faust ankündigte.

Hervorzuheben ist außerdem der Beitrag Stefan Matuscheks, der den Faust-Mythos im 
Vergleich mit anderen modernen Mythen (Don Juan, Hamlet, Don Quijote) untersucht. Wie 
Matuschek zeigt, sind diese Mythen allesamt spezifisch neuzeitliche »Individualitäts mythen« 
in dem Sinn, dass die Individualität ihrer Hauptfiguren »einen prinzipiellen und ungelösten 
Konflikt mit den gesellschaftlichen und religiösen Normen darstellt« (S. 12). Doch die Figu-
ren verbindet noch mehr: »Um 1600 kommen alle vier als Warnfiguren in die Welt. Ihre In-
dividualität soll abschrecken«. Dann jedoch, »um 1800, wecken alle vier ein neues Interesse, 
das die Auffassung der Figuren ins Positive verschiebt« (S. 13). Aus den »Warnfiguren der  

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


244 Rezensionen

Frühen Neuzeit« werden »Faszinationsfiguren der Romantik« (S. 15). Auch mit der Sieg-
fried-Figur ist Faust verbunden, und zwar über den Umweg Richard Wagner: Der von ihm 
»erneuerte Siegfried-Mythos liefert das Modell, nach dem Faust zum mythischen Deutschen 
werden konnte« (S. 21).

Ein Manko des Handbuchs, das angesichts der alle Grenzen sprengenden Überfülle des 
Gegenstands aber gar nicht zu vermeiden war, ist die Tatsache, dass einzelne Werke nur kurz 
abgehandelt werden können; von wenigen Ausnahmen abgesehen, geht es hier meist sehr 
stichwortartig zu. Wer detaillierte Analysen und Interpretationen von Gestaltungen des 
Faust-Mythos sucht, wird also enttäuscht. Doch das war, wie gesagt, im Grunde unvermeid-
lich und ist den Herausgebern auch bewusst. Zudem werden dem Leser, gewissermaßen als 
Kompensation, durch entsprechende Literaturhinweise die Mittel an die Hand gegeben, sich 
selbst eingehender mit einzelnen Werken zu beschäftigen.

Dennoch: Wer es lieber kürzer möchte – das Faust-Handbuch nimmt immerhin mehr als 
600 Seiten in Anspruch –, hat die Möglichkeit, zu einer anderen, mit rund 400 Seiten deutlich 
weniger umfangreichen Neuerscheinung aus dem Metzler-Verlag zu greifen: Der literarische 
Faust-Mythos. Grundlagen – Geschichte – Gegenwart des Germanisten Manuel Bauer. Die-
ses Buch ist in vieler Hinsicht ein Gegenstück zum Faust-Handbuch: Wo dieses auf die Seg-
mentierung des Wissens setzt, bietet jenes eine durchgängige Darstellung; wo dieses den 
Faust-Mythos gerade in seiner spezifischen Interdiskursivität und Intermedialität in den Blick 
nimmt, konzentriert sich jenes auf seine literarischen Gestaltungen; während dieses von 
einem Kollektiv von Faust-Forschern hervorgebracht wurde, ist jenes die Leistung eines Ein-
zelnen. Und es ist eine durchaus beachtliche Leistung: Nach einer sinnvollen »terminologi-
schen Vorverständigung«, in der vor allem der zugrunde gelegte Mythos-Begriff erläutert 
wird (im Faust-Handbuch geschieht dies nicht, was gewisse Schwankungen in der Begriff-
lichkeit zur Folge hat), setzt Bauer mit »Fausts vormodernen Vorläufern« (Simon Magus, die 
Päpstin Johanna / Jutta, Theophilus) sogar noch früher als das Faust-Handbuch ein. Auf ein 
gedrängt, aber konzise informierendes Kapitel über den »›historischen Faust‹ und die Sagen-
bildung« folgt sodann ein etwas ausführlicheres Kapitel über die »›Historia von D. Johann 
Fausten‹ und die ›Volksbuch‹-Tradition«. Dass der Historia hier so viel Aufmerksamkeit 
geschenkt wird, ist erfreulich, denn dieser Text verfügt – auch wenn man ihm dies lange ab-
gesprochen hat – durchaus über literarische Qualitäten; anders wäre seine einzigartige Wir-
kungsgeschichte gar nicht zu erklären. Insofern wäre es also zu wünschen, dass die Historia im 
Bewusstsein der Leserschaft in Zukunft eine größere Rolle spielt; Bauers Buch trägt dazu bei.

Ähnlich wie im Faust-Handbuch wird die Geschichte des Faust-Mythos in Phasen ein-
geteilt, doch sie sind kleinteiliger und orientieren sich stärker an den jeweils zentralen Tex-
ten; gleich bleibt aber, dass die Geschichte bis in die unmittelbare Gegenwart hinein verfolgt 
und Goethes Faust zwar als Höhe-, aber nicht als Zielpunkt behandelt wird. Klug war die 
Entscheidung, zwischen die Kapitel über Faust I und II ein Kapitel über »Faust im frühen 
19. Jahrhundert« einzuschieben, denn dadurch wird ein erstaunliches Faktum besser als bis-
her erkennbar: dass – während Goethe am zweiten Teil seines Faust arbeitete – die literari-
sche Arbeit am Faust-Mythos auch von anderen mit großer Intensität weitergeführt wurde, 
und zwar international. Goethe schrieb Faust II gleichsam um die Wette mit Autoren wie 
Balzac, Byron und Puschkin, die sich alle ebenfalls mit diesem Mythos beschäftigten. Eine 
sehr nützliche Quellenchronik am Ende des Buches hilft dabei, sich solche Konstellationen 
anhand der Erscheinungsdaten der wichtigsten Texte vor Augen zu führen. Weniger nützlich  
indes sind die zahlreichen fettgedruckten Schlagwörter, die dem Leser die Lektüre auf diese 
Weise erleichtern sollen. Doch derlei didaktisierende Typographie bewirkt eher das Gegen-
teil, zumindest im Fall des Rezensenten. Der Verlag hätte der Darstellungsgabe des Autors, 
dessen Stil angenehm flüssig ist, durchaus mehr vertrauen können.

Um die unterschiedlichen Leistungen beider Bücher wiederum anhand einer Stichprobe 
zu demonstrieren: Wer sich zum Beispiel über Hanns Eislers Johann Faustus informieren 
möchte, also jenes Opernprojekt, das für die Kulturpolitik der DDR zum Stein des Anstoßes 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


245Rezensionen

wurde und aus dem infolgedessen nicht – wie erhofft – die neue deutsche Nationaloper wer-
den konnte, sondern das dazu verurteilt wurde, eine ›Oper ohne Musik‹ zu bleiben, der wird 
im Faust-Handbuch zwar durchaus fündig (das Projekt wird an mehreren Stellen jeweils 
kurz erwähnt), bei Bauer aber stößt er auf ein längeres Kapitel (Faust in der DDR. Hanns 
Eisler und Volker Braun), in dem Eislers Libretto, die Faustus-Debatte und ihre Kontexte 
prägnant und auf dem aktuellen Forschungsstand zusammengefasst werden; hinzu kommen 
ausführliche Literaturhinweise. Zwar bleiben auch hier Fragen offen, doch das ist angesichts 
der Kürze des zur Verfügung stehenden Platzes nicht anders zu erwarten gewesen. In jedem 
Fall ist man bei einem solchen Erkenntnisinteresse mit Bauers Buch also besser beraten;  
anders sieht es aus, wenn man sich über größere Problemzusammenhänge informieren 
möchte – dann ist zweifellos das Faust-Handbuch die erste Wahl. Doch ohnehin wäre es am 
besten, beide Bücher parallel zu nutzen.

Tut man dies, stößt man auf nur wenige Lücken; zusammen decken die beiden Bücher auf 
ihren rund 1000 Seiten den Faust-Mythos geradezu flächendeckend ab. Da es sich (nach 
Einschätzung des Rezensenten) dabei um einen der witzigsten Beiträge zu diesem Mythos und 
zumal zur Wirkungsgeschichte von Goethes Faust handelt, sei eine der wenigen Lücken hier 
abschließend noch angeführt. Die Rede ist von dem Buch Die Wahrheit über Arnold Hau, 
das Robert Gernhardt, F. W. Bernstein und Friedrich Karl Waechter, also die drei Hauptver-
treter der ›Neuen Frankfurter Schule‹, zuerst 1966 veröffentlichten; in diesem Buch sind 
verschiedene Texte des fiktiven Dichters Arnold Hau versammelt (die von Gernhardt, Bern-
stein und Waechter stammen). Darunter findet sich auch der Eingangsmonolog von Goethes 
Faust I, versehen mit handschriftlichen Anmerkungen Haus, der den Monolog in der Art 
eines so wohlwollenden wie dümmlichen Creative-Writing-Dozenten kommentiert. So merkt 
er zum Beispiel zu Vers 360 (»Heiße Magister, heiße Doktor gar«; FA I, 7.1, S. 33) an: »Heißt 
er nicht Faust?«. Und zu Vers 376 (»Es möchte kein Hund so länger leben!«; FA I, 7.1, S. 34): 
»Hunde können nicht studieren«. Und er macht auch zwei Verbesserungs vorschläge, so zu 
Vers 385 (»Und tu’ nicht mehr in Worten kramen«): »besser: Tüten (?)«, und zu Vers 368 f. 
(»Mich plagen keine Skrupel noch Zweifel. / Fürchte mich weder vor Hölle noch Teufel –«; 
FA I, 7.1, S. 33): »schlechter Reim besser: Fürchte mich weder vor Taunus noch Eifel«.2 Auf 
diese Weise hat die ›Neue Frankfurter Schule‹ also ihren Beitrag zur Arbeit am Faust-Mythos 
geleistet und zugleich dem Frankfurter Goethe ihre Reverenz erwiesen.

Frieder von Ammon

Faust-Sammlungen. Genealogien – Medien – Musealität. Hrsg. von Carsten Rohde. 
Frankfurt a. M. 2018, 272 S., mit zahlr. Abb.

Bei der Betrachtung des vorliegenden Sammelbandes ergeben sich m. E. vorab drei Fragen:
1. Handelt es sich um eine vollständige Präsentation der in Betracht kommenden Institu-

tionen?
2. Handelt es sich bei den einzelnen Beiträgen um instruktive und theoretisch anspruchsvolle 

Darstellungen, die ihrem Gegenstand gerecht werden, eventuell auch in kritischer Absicht?
3. Sind die Beiträge geeignet, über das Gebiet des Sammelns, Archivierens und Ausstellens 

hinaus innovative Einsichten oder Perspektiven in Hinsicht auf das Verstehen der Faust-
Texte zu generieren?

2 Robert Gernhardt, F. W. Bernstein, Friedrich Karl Waechter: Die Drei. Die Wahrheit über Arnold 
Hau. Besternte Ernte. Die Blusen des Böhmen. Frankfurt a. M. 1981, Innenseite des Vorderdeckels.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


246 Rezensionen

Die Beantwortung der ersten Frage impliziert eine gewisse Zweideutigkeit. Einerseits ergibt 
sich der Eindruck von Kohärenz und Konstanz, da immer wieder dieselben Sammlungen 
genannt werden, andererseits aber nur eine Auswahl ausführlich vorgestellt wird. Wie der 
Herausgeber in seiner Einleitung feststellt, »summiert sich die Zahl der Sammlungen, die seit 
dem 19. Jahrhundert entstanden sind, auf über zwanzig Kollektionen mit dem Schwerpunkt 
Faust« (S. 10). Von diesen lernt der Leser aber nicht einmal die Hälfte näher kennen. Zudem 
werden in dem vorliegenden Band nur in Deutschland entstandene Sammlungen berücksich-
tigt, während ausländische Kollektionen, die es auch gibt, z. B. in Paris oder in New Haven 
(S. 9), keine über die bloße Erwähnung hinausgehende Beachtung finden. Vermutlich wäre 
eine umfassende Darstellung im Rahmen der vorliegenden Publikation, die auf eine Tagung 
zurückgeht, nicht zu leisten gewesen. Der Herausgeber lässt denn auch die Bemerkung »Die 
Aufzählung ließe sich fortsetzen« (ebd.) gelten und gibt damit zu verstehen, dass die Publi-
kation dem Prinzip einer repräsentativen Auswahl folgt.

Die zweite Frage ist vorbehaltlos zu bejahen. Die Autoren sind ausgewiesene Kenner der 
Materie, die in der Regel mehrere Publikationen zum Thema vorgelegt haben. Alle Beiträge 
sind sichtbar bestrebt, die vorgestellten Informationen theoretisch zu fundieren. Ob dazu der 
Begriff des Rahmens geeignet ist, wie in der Einleitung vorgeschlagen, wäre allerdings ge-
nauer zu erörtern. Die Sammlungen passen sich ja nicht ihrem vorgegebenen Gegenstand 
individuell an, sondern folgen einem Text, einem Namen oder einem Stoff und tendieren 
dabei gelegentlich zur Diffusion oder zur Verselbständigung, etwa wenn Faust als Briefmarken-
motiv behandelt wird oder wenn die Puppentheatersammlungen mit ihren eigenen Interessen 
in den Vordergrund treten. Kritische Perspektivierungen sind zwar zu vernehmen; insgesamt 
herrscht aber doch das Bestreben vor, die Relevanz und die Wirkmächtigkeit des Gegen-
stands der verschiedenen Sammlungen zu betonen. So ist nicht nur vom Faust-Stoff die Rede, 
sondern auch von einer Faust-Kultur und – insbesondere – vom Faust-Mythos.

Bei der dritten Frage scheint es angemessen zu sein, ein vorsichtiges Ja und Nein zu äußern. 
Denn einerseits entstehen die Sammlungen um ihrer selbst willen, andererseits sollen sie der 
Forschung dienen, abgesehen davon, welche Zwecke sie noch haben können. Ein Resultat 
der Kooperation von Sammeltätigkeit und wissenschaftlicher Forschung kann etwa in der 
soeben erschienenen dreibändigen historisch-kritischen Faust-Ausgabe gesehen werden, wo-
rauf im vorliegenden Band zu Recht mehrfach hingewiesen wird (z. B. S. 43). Allerdings ist 
selbst eine historisch-kritische Ausgabe, so wichtig sie für das Verstehen der Texte sein mag, 
noch keine Interpretation. Und genau das scheint uns eine Grenze der Sammeltätigkeit und 
-leidenschaft zu sein. Gleichwohl gibt es im vorliegenden Band das Aufscheinen eines herme-
neutischen Impetus, was auch nicht verwundert, da die Autoren ja keine Sammler sind, 
sondern Beobachter von Sammlungen. Eine der strittigsten Fragen im Hinblick auf den 
Faust-Stoff und insbesondere auf Goethes Faust ist nicht so sehr die Frage der Wette, son-
dern die Frage der Schuld, also die Frage, ob und wie Faust in Goethes Drama sich schuldig 
macht und wie es sein kann, dass er gleichwohl – ohne Reue – erlöst wird. Faust selbst sagt 
bekanntlich: »Ich bin nur durch die Welt gerannt« (V. 11433), worin man eine Bagatellisie-
rung der ihm vorgeworfenen Verbrechen sehen kann. Vor dem Hintergrund der in diesem 
Band behandelten Faust-Ausstellungen wird deutlich, wie diese Frage sich im Laufe der Zeit 
(und im Wechsel der ideologischen Systeme) verändert – anders gesagt, wie im 19. und frü-
hen 20. Jahrhundert eine positive Einschätzung (oder Indienstnahme) vorherrscht, während 
sich ab 1950 eine zunehmend negative Beurteilung durchsetzt, der freilich dann auch wider-
sprochen werden kann (siehe S. 242 f.).1

Wie soll man sich die Entstehung einer literaturaffinen Sammlung vorstellen? Idealer-
weise so, dass eine Reihe ausgewiesener Wissenschaftler in Zusammenarbeit mit einer Bi-

1 Zur hiermit angesprochenen Interpretationsfrage siehe Dieter Borchmeyers Besprechung des Buches 
Klassik in Zeiten der Revolution von Hans-Jürgen Schings (GJb 2017, S. 307-312).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


247Rezensionen

bliothek und anderen Institutionen, ausgestattet mit reichlichen Mitteln und möglichst nach 
einem Plan die Sammlung beginnt und zu ihrem vorläufigen Ziel führt. Der vorliegende 
Band zeigt, dass es genauso im Falle der Faust-Sammlungen nicht war. Vielmehr sind die 
großen Faust-Sammlungen im 19. und frühen 20. Jahrhundert durchweg von Privatleuten, 
die zudem nicht Germanisten waren, begründet worden. Karl Engel war Musiker, Anton 
Kippenberg Verleger, Gerhard Stumme Arzt und Karl Theens Ingenieur (siehe S. 27, 48,  
88, 75). Allein Alexander Tille war von Haus aus Philologe (S. 160 ff.). Damit verbindet sich, 
was Goethe vielleicht interessiert hätte, das Thema des Dilettantismus.2 Tatsächlich entstan-
den diese Sammlungen (die Ausnahme Tille abgerechnet) außerhalb der Universitäten und 
jenseits der Bibliotheken. Die Sammlungsorte waren zunächst die Wohnungen oder Häuser 
der Sammler, woraus sich auch finanzielle Probleme und Interessen ergaben.3 Aber aus-
nahmslos wurden diese privaten Sammlungen im Laufe der Zeit in öffentliche Institu tionen 
überführt. Diese Sachverhalte werden in dem vorliegenden Band unter dem Titel Genealo-
gien abgehandelt. Joachim Seng berichtet hier über die Faust-Sammlung und Faust-For-
schung im Freien Deutschen Hochstift, Christof Wingertszahn über Anton Kippen berg und 
die Faust-Sammlung des Goethe-Museums Düsseldorf, Bastian Schlüter über Museum und 
Archiv in Knittlingen und Carsten Rohde über Gerhard Stummes Sammlung, die 1954 den 
Nationalen Forschungs- und Gedenkstätten der klassischen deutschen Literatur (NFG) in 
Weimar übergeben wurde, wobei es zugleich zu einer Vereinigung mit der Faust-Sammlung 
Alexander Tilles kam.

Die zweite Abteilung trägt – unter dem Titel Medien – dem Umstand Rechnung, dass in 
den Faust-Sammlungen nicht nur Bücher und andere Texte (Manuskripte, Broschüren, 
Theaterzettel usw.) gesammelt wurden, sondern auch Gemälde, Illustrationen und Dinge des 
alltäglichen oder touristischen Gebrauchs, später auch Fotos und Filme. Osman Durrani 
stellt hier die Frage, ob es sich bei Faust auf Postkarten oder in Comics um eine »Vernied-
lichung und Verharmlosung des Mythos« handle (S. 113), was auf den ersten Blick allerdings 
recht nahe liegt. Lars Rebehn macht auf spezielle und spezialisierte Weise auf die Bewandt-
nisse Leipziger Puppentheatersammlungen aufmerksam. Dagegen wählt Evanghelia Stead 
einen theoretischeren Zugang, indem sie über »Uses and Abuses of ›Illustration‹ in Faust 
Literature and Faust Collecting« nachdenkt. Christoph Schmälzle hingegen sucht Spuren 
einer greifbaren »Faust-Ikonographie« vor Ort, z. B. in Auerbachs Keller.

Die dritte Abteilung des Buches rückt – unter dem Titel Musealität – die Ausstellungs-
praxis im Zusammenhang mit der Faust-Thematik in den Vordergrund, womit zweifellos ein 
wichtiger Aspekt berührt wird. Nerina Santorius gibt einen kundigen Überblick über die 
»Präsentationspraxis vom 19. Jahrhundert bis heute«. Paul Kahl behandelt am Beispiel der 
Weimarer Dauerausstellungen von 1935 bis 2012 einen begrenzteren Zeitraum, dringt aber, 
wie schon erwähnt, auf nachdenklich stimmende Weise zu Fragen der Interpretation vor.4 
Der letzte Beitrag des Bandes (von Jürgen Weber) exponiert die Bedeutung des Raumes für 
die Ausstellungspraxis und demonstriert diese topologische Wendung der Dinge am Modell 
der Weimarer Faust-Sammlung.

Der Band ist an sich kenntnis- und lehrreich. Aber um ihm und seinem Gegenstand ge-
recht zu werden, bedarf es noch weiterer Lektüren. So wären das ebenfalls vor kurzem er-
schienene Faust-Handbuch und der unter dem Titel Du bist Faust. Goethes Drama in der 

2 Siehe Rohdes Beitrag zu Stumme: »Als Doktor med. und dilettierender Faust-Sammler mit einem 
ausgeprägten Interesse für Kunst und Literatur lässt sich Gerhard Stumme sozialgeschichtlich als 
Vertreter des Bildungsbürgertums einordnen« (S. 89).

3 Stumme verkaufte z. B. seine Sammlung (mit Regalen) für eine Leibrente für sich und seine Frau.
4 Insbesondere beeindruckt hier die Tatsache, dass Faust sowohl aus nationalsozialistischer als auch 

aus marxistischer Sicht zu einer Ikone nationaler Identität gemacht werden konnte, was aber offen-
bar nur auf dem Weg eines ›Gefügigmachens‹ der Texte möglich war.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


248 Rezensionen

Kunst erschienene Ausstellungskatalog heranzuziehen, da zwischen den drei Publikationen 
zahlreiche sachliche und personelle Beziehungen bestehen.5

Uwe Japp

Du bist Faust. Goethes Drama in der Kunst. Hrsg. von Roger Diederen u. Thorsten 
Valk in Zusammenarbeit mit Sophie Borges u. Nerina Santorius. München, Lon-
don, New York 2018, 304 S., 194 Abb.

Unter dem Motto Du bist Faust fand in der bayerischen Landeshauptstadt unter Federfüh-
rung der Hypokunsthalle München und dem Münchner Gasteig zwischen dem 23. Februar 
und 29. Juli 2018 ein Faust-Festival statt. Die über 200 Kooperationspartner von der Baye-
rischen Akademie der Schönen Künste bis zum Tanzclub Harry Klein, vom Museum Reich 
der Kristalle bis zum Boxwerk hielten in diesem Rahmen über 500 Veranstaltungen ab. Das 
Projekt wurde von der Edith-Haberland-Wagner-Stiftung als Premium-Förderer und der 
HypoVereinsbank als Premium-Partner finanziell unterstützt. Als ›Gesicht‹ des Festivals fir-
mierte der aktuelle Werbeträger der HypoVereinsbank, der Schauspieler Axel Milberg. 
Durch Plakate, Broschüren, Flyer und diverse Aktionen wurde ein Maximum an öffentlicher 
Aufmerksamkeit erzeugt. Wahrscheinlich sehen so Konzeption und Vermarktung von größe-
ren Ausstellungen in der Zukunft aus. Inzwischen steht das Faust-Festival München auf der 
Shortlist des 13. Europäischen Kulturmarken-Awards 2018.

Die nicht nur von Deutschklassen gut besuchte Hauptausstellung Du bist Faust. Goethes 
Drama in der Kunst präsentierte die Hypokunsthalle. Gezeigt wurden über 150 Gemälde, 
Zeichnungen, Grafiken, Skulpturen und Fotografien von Künstlern wie Hans Makart, Käthe 
Kollwitz, Harry Clarke, Louis Alexandre Lefèvre-Deslongchamps und Karl Lagerfeld, die 
anschaulich durch die Handlung des Dramas führten vom Studierzimmer bis in die Walpurgis-
nacht. Zu dieser Ausstellung ist ein Katalog mit elf großzügig bebilderten Aufsätzen erschie-
nen, der an dieser Stelle vorgestellt werden soll. Einführend erläutert Thorsten Valk die Idee 
hinter dem Ausstellungstitel (Du bist Faust. Konzeption und kulturhistorischer Horizont der 
Ausstellung, S. 8-23). Du bist Faust nimmt Bezug auf den Dialog zwischen Faust und dem 
Erdgeist zu Beginn des Stücks, wo es in V. 500 heißt: »Ich bin’s, bin Faust, bin deines glei-
chen!«. Durch die Umkehrung und provokante Ansprache: ›Du bist’s, bist Faust, bist seines-
gleichen!‹ soll der Goethe’sche Faust gerade in seinen Ambivalenzen als »unser Zeitgenosse« 
wahrgenommen werden. »Doch nicht nur Fausts Ambivalenzen, sondern auch seine Ruhe-
losigkeit und seine radikalen Fortschrittspostulate machen ihn zu einer Figur, die uns den 
Spiegel vorhält« (S. 9). Die Quellen zum Faust stellt Stefan Höppner vor (Nachleben eines 
»Schwartzkünstlers«. Goethes Drama und die Faust-Tradition, S. 24-39). Der Stoff ist alt. 
»Schon kurz nach 1500 tauchte der Alchimist und Wahrsager in zeitgenössischen Quellen 
auf« (S. 25). Mögliche Vorbilder waren Georg Helmstetter aus der Gegend bei Heidelberg 
und Johann Georg Faust aus Knittlingen bei Pforzheim. Bereits um 1590 schrieb Shakes-
peares Zeitgenosse Christopher Marlowe seine Tragicall History of the Life and Death of 
Doctor Faustus, wohl das Vorbild für »das Puppenspiel, das Goethe als Kind gesehen haben 
dürfte« (S. 26). Dass Gott »als der wahre Regisseur« (S. 43) in und hinter den Kulissen steht, 
wissen Dieter Borchmeyer und Sophie Borges (»Faust« als göttliche Komödie. Der ›Prolog  
 

5 Faust-Handbuch. Konstellationen – Diskurs – Medien. Hrsg. von Carsten Rohde, Thorsten Valk u. 
Mathias Mayer. Unter Mitarbeit von Annette Schöneck. Stuttgart 2018; Du bist Faust. Goethes 
Drama in der Kunst. Hrsg. von Roger Diederen u. Thorsten Valk in Zusammenarbeit mit Sophie 
Borges u. Nerina Santorius. München, London, New York 2018.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


249Rezensionen

im Himmel‹, S. 40-53). Während der Theaterbesucher den Prolog im Himmel kennt, erklärt 
Faust am Ende der mit Mitternacht übertitelten Szene im 5. Akt des Zweiten Teils, dass uns 
Menschen »die Aussicht« nach drüben »verrannt« sei (V. 11442). Auf diese Weise waltet 
»also ein Widerspruch zwischen jenseitiger und diesseitiger Sicht«, »zwischen der Perspek-
tive des Zuschauers […] und der Perspektive Fausts« (S. 41). Nerina Santorius bestimmt die 
Figur des Mephisto als »literarischen Archetypen des ›Gegenspielers‹« (Das andere Ich. 
Mephisto als Gegenspieler, S. 54-73) und fragt, ob sich die Konstellation von ›Spieler‹ Faust 
und ›Gegenspieler‹ Mephisto auch in der bildenden Kunst wiederfindet (S. 54). Am Beispiel 
von Gabriel von Max’ 1869 entstandenem Ölbild Mephisto in Fausts Kleidern (Kat.-Nr. 24) 
macht sie sehr schön deutlich, dass sich die Beeinflussung Fausts durch Mephisto bis zur 
›Inbesitznahme‹ Fausts steigern kann (S. 57). In Fausts Studierzimmer blickt Christian Hecht 
(Die Welt des Studierzimmers. Faust als Gelehrter von Peter Cornelius bis Nam June Paik, 
S. 74-93). Eine Vielzahl von Künstlern, angefangen bei Moritz Retzsch über Georg Friedrich 
Kersting, Johann Peter Krafft und Carl Gustav Carus, haben dazu Bildwerke geschaffen, 
gern mit genauer Angabe der Ausstattung an Büchern und wissenschaftlichen Gerätschaften 
(»Mit Instrumenten vollgepfropft«, V. 407). Carus fertigte 1851 eine Kohlezeichnung an 
(Kat.-Nr. 34), die das nur schwach beleuchtete Zimmer »zu einem Bereich des Todes« wer-
den lässt (S. 80). Fausts Geliebte stellt uns Gesa von Essen vor (Margarete alias Gretchen. 
Fausts Geliebte in wechselnden Ansichten, S. 94-117). Der Dichter hat dem Drama den tra-
gischen Margarete-Stoff als »ein neues Element« hinzugefügt (S. 94), das »nun den zweiten, 
gleichberechtigten Kern der Handlung neben der Gelehrtentragödie bildet« und »immerhin 
die Hälfte des Textes« umfasst (S. 95). In der Kunst werden mit Vorliebe zwei Szenen dar-
gestellt: die erste Begegnung der beiden und Margarete allein in ihrer Kammer. Da dieses 
erste Zusammentreffen ganz flüchtig vonstattengeht und künstlerisch einige Schwierigkeiten 
aufgibt, hat etwa Wilhelm von Kaulbach »kurzerhand eine neue Szene« erfunden (S. 99  
mit Abb. 3) und lässt das Mädchen gerade in die Kirche eintreten, während sie bei Goethe 
eben aus der Kirche gekommen ist (V. 2621). Thorsten Valk hört Margarete beim Singen zu 
(Margarete auf der Opernbühne. Eine Faszinationsgeschichte von Charles Gounod bis 
 Martin Scorsese, S. 118-149). In Frankreich wurde der Faust-Stoff begeistert aufgenommen, 
nachdem Germaine de Staël in ihrem 1813 veröffentlichten Deutschland-Buch darüber be-
richtet hatte, dabei jedoch die »Gelehrtenthematik zugunsten der Liebesepisode in den Hin-
tergrund treten ließ« (S. 119). In der von Charles Gounod komponierten Oper (Libretto: 
Jules Barbier) ist es dann auch Margarete, die »zu einer vielschichtigen Figur« avanciert und 
»deren Seelenleben szenisch wie musikalisch breit aufgefächert wird«, während Faust allein 
»nach erotischem Genuss strebt« (S. 120). Unter den Stichworten Liebe, Sünde, Schande, 
Schuld, Gericht und Rettung lässt Sophie Borges die Tragödie der Margarete sichtbar wer-
den (»Sie ist die erste nicht.« Die Gretchentragödie in der Bildenden Kunst, S. 150-189). Die 
Autorin bietet unter anderem eine glänzende Beschreibung und Analyse von Ary Scheffers 
Ölgemälde Faust und Margarete im Garten von 1846 (Kat.-Nr. 71). Bis »ins Detail berech-
net« sind hier »Haltung und Gesten, Licht und Farbigkeit«. Faust hat »eben die Hände« der 
wie schlafwandelnd abwesenden Margarete »ergriffen«, um sie mit betörenden Worten 
(»Sich hinzugeben ganz […]«, V. 3191) »an sich und damit in den dunklen Bereich herüber-
zuziehen« (S. 151). Auf den Brockengipfel und vorbei am Rabenstein führt Ingo Borges’ 
Beitrag (Entfesselung des Eros. Faust und die Wollust der Walpurgisnacht, S. 190-207). Der 
in Paris ausgebildete Salonmaler Luis Ricardo Falero präsentiert »junge Hexchen nackt und 
bloß« (V. 4046) 1878 in ihrer sattesten Körperlichkeit (Kat.-Nr. 99), so wie sie dem »delika-
ten Geschmack des Fin de Siècle-Publikums« gefielen (S. 193), während der Pariser Historien-
maler Joseph Thierry im krassesten Gegensatz dazu Faust und Mephisto um 1866 an einem 
Galgen vorbeireiten lässt (Kat.-Nr. 102), für den »der berühmt-berüchtigte Pariser Gibet de 
Montfaucon Pate« stand, »eine gigantische, mehrstöckig gemauerte Galgenkonstruktion, 
die vom Hochmittelalter bis zur Französischen Revolution existierte« (S. 195). Goethe war 
mit Zeichnungen und Radierungen zeitgenössischer Künstler zu Faust I wohl vertraut und 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


250 Rezensionen

hat auch selbst Skizzen dazu angefertigt. Zum Zweiten Teil gibt es keine eigenen zeichne-
rischen Entwürfe des Weimarer Dichters und die bildenden Künstler haben sich mit dem 
1833 postum veröffentlichten Werk schwergetan. Es bedurfte schon, wie Johannes Rössler 
darlegt (Auf der Suche nach einer elementaren Bildsprache für »Faust II«. Die Illustrations-
zyklen von Franz Stassen, Max Slevogt und Max Beckmann, S. 208-247), zweier so genialer 
Meister wie Max Slevogt und Max Beckmann, um einen angemessenen künstlerischen Zu-
gang zum Zweiten Teil zu finden. »Ähnlich wie Slevogt«, heißt es bei Rössler, »brach Beck-
mann mit den üblichen Verfahren der Illustrierung, die sich analog zum klassischen Histo-
rienbild vor allem an prägnanten Augenblicken der Haupthandlung orientierten« (S. 214). 
Dafür zeichneten beide Künstler ihre Bilder parallel zu den Versen auf besonders präparierte 
Textvorlagen und gingen bei ihren Bildfindungen mehr von einzelnen Worten oder Senten-
zen als von Szenen aus (S. 218). Die Buchdeckel der ab 1867 publizierten Prachtausgaben 
öffnet Philip Ajouri (»Faust« im Buch. Bibliophile Drucke des 19. und frühen 20. Jahrhun-
derts, S. 248-279). Wertvolle Bücher gab es »zu allen Zeiten«, »nicht aber Prachtausgaben« 
(S. 249) im Format von bis zu 50 cm Höhe und 39 cm Breite (S. 252). Im deutschsprachigen 
Raum beginnt deren Geschichte, wie Ajouri hervorhebt, »mit der Kanonisierung deutscher 
Dichter, ihrer Sakralisierung und Inanspruchnahme für nationale Zwecke« (S. 249). Am 
 Anfang stand eine Ausgabe der Werke Christoph Martin Wielands bei Göschen ab 1794 
(S. 250). Faust I und II wurde bei Cotta 1854 und 1858 mit Illustrationen von Engelbert 
Seibert herausgebracht (S. 252 mit Kat.-Nr. 110). Es folgte 1870 eine Ausgabe von Faust I 
bei Bruckmann mit Zeichnungen August von Krelings (S. 252 mit Kat.-Nr. 111).

In allen Katalogbeiträgen, so darf man zusammenfassend feststellen, sind die Kunstwerke 
zum Faust vielfach auf neue und originelle Weise zum Sprechen gebracht. Auge und Phanta-
sie werden beflügelt, das Verständnis des Textes wird vertieft.

Kay Ehling

Claudia Blank (Hrsg.): Faust-Welten. Goethes Drama auf der Bühne (Ausst.-Kat. 
Deutsches Theatermuseum München). Leipzig 2018, 216 S.

Im Rahmen des Faust-Festivals München 2018 veranstaltete das Deutsche Theatermuseum 
München eine Ausstellung zur Inszenierungsgeschichte von Goethes Faust. Die Ausstellung 
selbst beeindruckte durch eine sinnvolle und eindrückliche Gestaltung. Schon am Eingang zu 
den Museumsräumen nutzte man moderne Projektionsmöglichkeiten, um die Besucher mit-
tels Verseinspielungen aus beiden Teilen der Tragödie visuell in die Ausstellung zu locken. Sie 
präsentierte Faust nicht als Lesedrama, sondern ganz spezifisch als vielfältiges Bühnenstück. 
Dies reichte von einer Auflistung der Szenen und Figuren – die Schwierigkeiten einer Insze-
nierung eindrücklich veranschaulichend – über die Bühnensituation der Goethezeit bis hin 
zu verschiedenen berühmten Inszenierungen in Form von Skizzen und Modellen der Bühnen-
bilder. Letztere bilden das Zentrum der Ausstellung: Ziel war es, die ganze Bandbreite des 
Faust als Bühnenwerk zu zeigen.

Der dazu im Henschel-Verlag publizierte, reich bebilderte Katalog ist nicht nur eine 
Zusam menfassung der Ausstellung, sondern kann als Schlüssel zu ihrem Verständnis und 
des Faust als Bühnenstück überhaupt angesehen werden. Die sechs umfangreichen Abhand-
lungen bieten einen überwiegend theaterwissenschaftlichen Zugang und bauen thematisch 
aufeinander auf. Überschneidungen und Wiederholungen sind dadurch schwer zu vermei-
den. Nicht selten wird eine gewisse Detektivarbeit deutlich, wenn Inhalt und Umsetzung 
mancher Inszenierungen unter anderem anhand von Pressestimmen als einzigen Zeugen re-
konstruiert werden müssen. Ein äußerst umfangreiches Inszenierungsverzeichnis, wenn-
gleich nur in Auswahl dargeboten, ergänzt den Katalog.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


251Rezensionen

Die erste Abhandlung von Katharina Keim setzt den Fokus auf die Bühnenfassungen des 
Faust im 19. Jahrhundert. Sie bespricht die einzelnen Inszenierungen wie das Weimarer Szena-
rium von 1812, die Aufführung Anton Heinrich von Radziwills von 1819 sowie die Urauf-
führung des Faust I von 1829 in Braunschweig minutiös, stellt die Veränderungen im Textbe-
stand wertfrei und im historischen Kontext dar und verweist auf die Verbindungen untereinander. 
Der Leser erfährt, wie sich spezifische Entscheidungen der Regisseure, auch unter dem Einfluss 
Goethes, ausgewirkt und auf den Bühnen der Zeit vervielfältigt haben. Die Inszenierungen  
erscheinen so nicht isoliert, sondern als weitverzweigtes Netz verwandter Interpretationen.

Katharina Keims zweiter, unmittelbar folgender Beitrag engt den Blick auf die handeln-
den Figuren ein. Anschaulich zeichnet sie die Entwicklung der Figuren und ihre jeweils zeit-
typisch hervorgehobenen Charaktereigenschaften nach, die nicht selten überraschen, da sie 
populären Lesarten nicht (mehr) entsprechen. Die Rollenbilder Gretchens, Fausts und 
 Mephistos werden überwiegend getrennt voneinander betrachtet; eine vergleichende Gegen-
überstellung zum Abschluss des Aufsatzes wäre wünschenswert gewesen und hätte parallele, 
sich bedingende Entwicklungen der Rollenbilder stärker hervortreten lassen.

C. Bernd Sucher beantwortet im Stil einer manchmal fast launigen Theaterkritik die im 
Titel des Beitrags aufgeworfene Frage nach der »Unspielbarkeit« des Faust. Ausgehend von 
Goethes Nichtbeachtung der zeitgenössischen, theaterpraktischen Möglichkeiten unterzieht 
Sucher die bedeutendsten Inszenierungen bis in die Gegenwart hinein einer Kritik, die oft 
den Anschein erweckt, als wäre er selbst anwesend gewesen. So gelingt eine erstaunlich le-
bendige Darstellung der Inszenierungsvielfalt, die jedoch bisweilen persönliche Präferenzen 
deutlich werden lässt.

Claudia Blanks reich bebilderter Beitrag widmet sich der Drehbühne. Beginnend bei ihrer 
Erfindung durch Carl Lautenschläger, erörtert sie die Entwicklung der praktischen Anwen-
dung bis zur Erfindung der Simultanbühne auf der Grundlage von Drehbühne und Myste-
rienspiel, gipfelnd in Peter Steins Aufführung aus dem Jahr 2000. Der Schwerpunkt liegt 
aber vor allem auf Max Reinhardts Inszenierungen, besonders der in Berlin 1909, die der 
Drehbühne zu großer öffentlicher Wahrnehmung verholfen hat, sowie seiner Inszenierungen 
von 1933 (Salzburg) und 1938 (Los Angeles), die Entwicklung der Simultanbühnen voran-
treibend. Fast nebenbei skizziert Blank weitere Entwicklungen der Bühnenbilder wie die der 
plastischen Bühnendekoration und revidiert einen Irrtum der Theatergeschichte: Auch in 
Max Reinhardts Inszenierung von 1909 gab es – wie bisher vermutet – keinen Szenenwech-
sel mit Drehung der Bühne bei offenem Vorhang.

Aufbauend auf Claudia Blanks Beitrag stellt Birgit Wiens die Frage nach adäquaten 
»Räumen«, d. h. Bühnenbildern für den Faust. Sie zeigt den Faust als Grundlage »ein[es]  
künstlerische[n] Diskurs[es] über Raumästhetik, Raumpraxis und über Szenographie« (S. 138) 
und ergänzt so sinnvoll die vorherigen vier Beiträge. Exemplarisch für diesen Diskurs sind 
die Bühnenbilder von Aleksandar Denić in München 2014 und Berlin 2017. Wiens Rekon-
struktion ihrer Entstehung seziert das künstlerische Konzept Denićs und beleuchtet zugleich 
die Bandbreite moderner Interpretationen des Stücks für die Bühne.

Die Reihe der Abhandlungen endet mit einem Beitrag von Ulf Otto über die Nutzung 
medialer Techniken im Faust, namentlich der Camera obscura und der Laterna magica. Im 
Mittelpunkt steht der Einsatz einer Laterna magica in der Erdgeistszene von Fürst Radziwills 
Aufführung im Jahr 1819. Die Analyse der dortigen Umsetzung ist zugleich eine Reflexion 
über Sinn und Historie der Projektion in ihrer theatergeschichtlichen Funktion.

Den Katalog beschließt eine Übersicht der bedeutendsten Faustaufführungen. In chrono-
logischer Reihenfolge sind Produktionstitel, Ort der Aufführung und Datum der Premiere 
aufgelistet sowie – falls bekannt – auch die Namen der Hauptdarsteller, Regisseure, Bühnen-
bildner und musikalischen Leiter. Exemplarische Abbildungen von Bühnenbildern und Dar-
stellern ergänzen die Liste.

Die umfangreichen Aufsätze zu den einzelnen Abteilungen der Ausstellung sind eine will-
kommene und notwendige Ergänzung. Vor allem die historischen Fotografien und Zeichnun-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


252 Rezensionen

gen der Darsteller, die in der Ausstellung selbst etwas kurz kamen, bereichern den Band. Die 
Kombination von Bild und Text ist dabei stets sinnvoll und übersichtlich. Der durch gehend 
theaterwissenschaftliche Zugriff eröffnet dem Laien wie auch dem Wissenschaftler neue 
Perspektiven und bietet umfangreiche Einblicke und Interpretationsansätze, wie sie nur in 
der theaterwissenschaftlichen Praxis möglich und in der Literaturwissenschaft zuletzt selte-
ner geworden sind.

Philipp Restetzki

Ida De Michelis: Il viaggio di Faust in Italia. Percorsi di ricezione di un mito mo-
derno. Roma 2017, 202 S.

Eine verdienstvolle, dem Faust-Mythos in Italien gewidmete Monografie hat Ida De Michelis 
vorgelegt: Il viaggio di Faust in Italia. Percorsi di ricezione di un mito moderno (Fausts Reise 
in Italien. Rezeptionswege eines modernen Mythos).1 Die Autorin widmet sich der europä-
ischen Literaturkritik zu Goethes Faust im 19. und 20. Jahrhundert und dabei besonders den 
Übersetzungen und Bearbeitungen von Goethes Drama auf der Halbinsel. Die Stringenz, mit 
der De Michelis zum methodischen Kern ihrer Arbeit gelangt, ist schätzenswert. Bei ihrer 
Untersuchung von Faust-Deutungen geht sie von drei grundlegenden Typologien aus: »einer 
im weitesten Sinne thematischen Typologie, einer vorwiegend formalen Typologie, einer eher 
mythologischen Typologie« (S. 43).

Die Verfasserin folgt einem komparatistischen Ansatz. Der kulturelle Dialog entfaltet sich 
hier zwischen Deutschland und Italien und bezieht Frankreich, vor allem in der Anfangs-
phase der Rezeption des Faust (S. 51-56), mit ein. Bekanntermaßen hat sich Madame de 
Staël in ihrem 1813 erschienenen Buch De l’Allemagne auch mit dem Faust I beschäftigt und 
einen Eindruck von diesem Werk vermittelt. Einen wesentlichen Beitrag dazu, den Faust von 
einer eher religiösen Lesart zu befreien, leistete die vollständige Übersetzung des Dramas 
durch Gérard de Nerval (1840). Diese Übersetzung bietet später Giuseppe Mazzini die Ge-
legenheit, Goethes Faust der Weltliteratur zuzuschreiben. Er sieht in diesem Werk ein Be-
zugsmodell, das nicht so sehr in einem religiösen Sinne, sondern vielmehr auf eine geistig 
laizistische Weise (S. 59-63) zu lesen sei.

Wie De Michelis herausarbeitet, herrscht im 19. Jahrhundert die Tendenz vor, sich auf 
den ersten Teil des Faust zu konzentrieren, diesen für lange Zeit neben das Drama Manfred 
von Byron zu stellen und – vor allem in Italien – das Werk Goethes mit der Divina  Commedia 
von Dante zu vergleichen. Die katholisch geprägten ideologischen Vorurteile gegenüber dem 
Werk lösen sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts auf, und zwar auf der Basis der Storia della 
Letteratura italiana (Die Geschichte der italienischen Literatur) von Francesco De Sanctis 
(2 Bde., 1870/71). 

Neben den Kommentaren zu Goethes Werk, die in den italienischen Zeitschriften, z. B. in 
der Zeitschrift Conciliatore, zu Beginn des 19. Jahrhunderts und in einigen ästhetisch-litera-
rischen Abhandlungen erschienen, wie in Riflessioni sul bello (Überlegungen zum Schönen) 
(1818-1822) von Ermes Visconti, ist der Konsens bedeutsam, der sich um Alessandro Man-
zoni bildete, als dieser sich in seinen Osservazioni sulla morale cattolica (Betrachtungen zur 
katholischen Moral) (1819) mit Blick auf Goethes Faust an der Verherrlichung der mensch-
lichen Illusion als Form der Willenskraft störte. Unter den interessantesten Übersetzungen 
des Faust I ist die von Giovita Scalvini (1835) zu nennen, während Giuseppe Gazzino im 
Jahr 1857 den Faust II bearbeitete, bis Andrea Maffei 1866 eine vollständige Übersetzung  

1 Diese und die folgenden Übersetzungen stammen von Elena Agazzi.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


253Rezensionen

beider Teile des Faust vorlegte, die einerseits Lob erhielt, aber auch von Vittorio Imbriani in 
einem Artikel mit dem vielsagenden Titel Traduttore, traditore (Übersetzer, Verräter) (1869) 
kritisiert wurde. 

Weniger bedeutsame vollständige oder Teil-Übersetzungen wurden von Giuseppe Rota 
1860, von Federico Persico 1861 und von Anselmo Guerrieri Gonzaga im Jahr 1862 ange-
fertigt. 

Der zweite Abschnitt des II. Kapitels rekonstruiert den Zusammenhang zwischen Dante 
und Goethe anhand von Schellings Abhandlung Über Dante in philosophischer Beziehung. 
In Gaetano Trezzas Abhandlung Dante, Shakespeare e Goethe nella Rinascenza europea 
(Dante, Shakespeare und Goethe in der europäischen Renaissance) (1888) wird deutlich, 
wie die Romantik im 19. Jahrhundert in Italien den vollständigen Blick auf Goethes Faust 
beeinträchtigt hat.

Im 20. Jahrhundert wird der Austausch mit der deutschen Kultur intensiver und man be-
merkt bei dem großen Goethe-Kenner Arturo Farinelli die Absicht, den Faust in Italien ne-
ben die Divina Commedia zu stellen (S. 91-93). Kurz darauf wird Faust auch von Lorenzo 
Maffei in die Tradition des subjektiven Titanismus eingereiht, ebenso von Giuseppe Spera, 
der sich nicht die Gelegenheit entgehen lässt, die Tragödie in einem eher moralistisch-katho-
lischen als ästhetischen Sinn zu interpretieren (S. 95). 

Es ist hier nicht möglich, die zahlreichen Beispiele zu erörtern, die von De Michelis an-
geführt werden, um zu zeigen, wie lebhaft die Anfang des 20. Jahrhunderts um den Faust 
geführte Debatte war. Dabei spielt die Übersetzung des ersten Teils von Karl Vosslers Studie 
zur Divina Commedia (1909) eine wichtige Rolle, bei der der Italianist in seiner Einführung 
die Werke von Dante und Goethe nebeneinanderstellt. Man gelangt so schnell zu einer Neu-
bewertung von Christopher Marlowe als Teil der Tradition des Faust-Mythos, ausgelöst  
durch zwei ihm gewidmete Monografien der Anglisten Aurelio Zanco und Benvenuto Cellini, 
die beide aus dem Jahr 1937 stammen. 

Von großem Einfluss auf die Nachkriegszeit ist die Studie von Georg Lukács Goethe und 
seine Zeit (Goethe e il suo tempo), die 1949 Italien erreicht. Sie überwindet das Begriffspaar 
›deutsche Kultur und reaktionäres Denken‹, das sich im vorangegangenen Kriegsjahrzehnt 
gebildet hatte. 

Das zweite Kapitel von De Michelis’ Analyse befasst sich mit den Neubearbeitungen des 
Faust und geht auf die meisterhaften kreativen Eingriffe von Italo Calvino, Dino Buzzati und 
Giorgio Caproni ein. 

Die Autorin widmet sich im dritten Kapitel den literarischen Metamorphosen der Figur 
des Mephistopheles, der bei Neubearbeitungen durch Italiener eine zentrale Rolle einnimmt, 
nicht nur in der Literatur, sondern auch in der Musik und in Ballett-Bearbeitungen 
(S. 135 ff.). In all seinen Facetten zeigt sich Mephisto in den Werken von Michele Gordigiani, 
Arrigo Boito, Mario Giobbe und Arturo Graf, deren sorgfältige Lektüre De Michelis nach-
drücklich empfiehlt (S. 159-172). Im Anschluss werden ausführlich die Figuren Gretchen 
und Helena analysiert sowie das Konzept des ›Ewig-Weiblichen‹. Dieser Teil der Monografie 
ist meines Erachtens besonders gelungen. Die Überarbeitung des Faust-Mythos aus weib-
licher Sicht von Ida Finzi ist ein wahrer Genuss; sie schreibt einen »phantastischen theatra-
lischen Roman«, Faustina Bon (1914), der »eine perfekte moderne und italienische Gegen-
figur der Margherita« in den Mittelpunkt stellt (S. 208). Man gelangt schließlich zum Jahr 
1990, in dem Lina Mangiacapre eine rein feministische Neuauslegung des Faust-Mythos aus 
einer androgynen Perspektive mit der Figur Faust-Fausta vornimmt. Der vorletzte Abschnitt 
behandelt italienische Kino-Bearbeitungen und beginnt mit Faust: Serenata di Faust (Faust: 
Fausts Serenade) (1907) und Faust unter der Regie von Enrico Guazzoni aus dem Jahr 1910; 
er führt den Leser bis zu einem endgültigen Verblassen des »geschwächten Mythos: un-
sichere Nacheiferer des Doktor Faust« (S. 240-253). 

Die von Ida De Michelis vorgelegte Untersuchung zeichnet sich durch eine ebenso um-
fassende wie gründliche Beschäftigung mit dem Thema aus. Der einzige Schwachpunkt liegt 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


254 Rezensionen

in der Bibliografie: Es wäre für den Leser besser gewesen, wenn die Autorin die Übersetzungen 
des Faust in chronologischer Reihenfolge angegeben hätte. In seltenen Fällen finden Bezüge 
auf Autoren und Werke zudem keine Entsprechung in der bibliografischen Auflistung.

Elena Agazzi

Johann Wolfgang Goethe: Geschichte Gottfriedens von Berlichingen mit der eiser-
nen Hand dramatisiert. Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand. Studien-
ausgabe. Hrsg. von Bodo Plachta. Stuttgart 2017, 357 S.

Der Anton Hiersemann-Verlag in Stuttgart hat eine neue Buchreihe ins Leben gerufen: die 
›Stuttgarter Studienausgaben‹. Eröffnet wird sie durch einen von dem Germanisten und Edi-
tionswissenschaftler Bodo Plachta herausgegebenen Band, der jedem  Goethe-Forscher, aber 
auch allen anderen interessierten Goethe-Lesern willkommen sein muss: Plachta versammelt 
in ihm die drei von Goethe für den Druck vorgesehenen Fassungen seines Götz von Berli-
chingen – den ›Ur-Götz‹ von 1771, die Fassung des Erstdrucks von 1773 sowie die Bühnen-
fassung der Weimarer Erstaufführung aus dem Jahr 1804 (den ›Bühnen-Götz‹) – und stellt 
auf diese Weise ein Textensemble her, das in dieser Form noch nicht geboten wurde. Zwar 
wurden Goethes Wünschen gemäß tatsächlich alle diese Fassungen in der Ausgabe letzter 
Hand publiziert, doch erschienen der ›Ur-‹ und der ›Bühnen-Götz‹ erst nach Goethes Tod 
unter den Nachgelassenen Werken, sodass diese beiden Fassungen etwas aus dem Blick der 
Forschung gerieten und damit auch die Tatsache, dass Goethe selbst (zumindest am Ende 
seines Lebens) sie als dem Erstdruck gleichwertig angesehen haben muss – anders als viele 
Goethe-Forscher, die sich zum Teil erbittert darüber stritten, welcher Fassung der Vorzug zu 
geben sei.1

Diese Sichtweise geradezurücken, ist eines der erklärten Ziele Plachtas: Er will mit seiner 
Edition »den Beweis an[treten], dass dieses dramatische Werk auch in allen seinen Bearbei-
tungsstufen ein herausragendes Dokument und programmatisches ›Panier‹ der Epoche des 
Sturm und Drang geblieben ist« (S. 326). Den Begrenzungen einer Studienausgabe ist er sich 
aber bewusst und weist entsprechend darauf hin, dass er »die vollständige Aufschlüsselung 
der Textgenese […] nicht leisten« könne: »[…] bis zu einer historisch-kritischen Edition des 
Götz muss daher auf die Verzeichnung der Varianz in der Weimarer Ausgabe zurückgegrif-
fen werden« (S. 334). Den Wert seiner Edition mindert dies jedoch nicht: Denn dank dieser 
Ausgabe kann man jetzt in der Tat einen neuen Blick auf den Götz werfen, der dabei als ein 
so vielschichtiges wie reizvolles Work in Progress erkennbar wird, so vielschichtig, dass sich 
die vereinfachende Rede von ›dem Götz‹ im Grunde fortan verbietet; angemessener wäre es, 
von einem ›Götz-Komplex‹ zu sprechen.

Im Hinblick auf die einzelnen Fassungen hat Plachta editorische Entscheidungen getrof-
fen, die seine Ausgabe teilweise weiter von anderen Editionen des Götz-Komplexes unter-
scheidet: So hat er etwa beim ›Ur-Götz‹ (den er mit einem weniger vorbelasteten Begriff als 
›Handschriftliche Fassung von 1771‹ bezeichnet) einleuchtenderweise zum ersten Mal auf 
die Akteinteilungen verzichtet, die erst nachträglich in die Handschrift eingetragen wurden 
und somit einer späteren Entstehungsphase angehören. Als Textgrundlage für den Erstdruck 
hat Plachta sodann tatsächlich den Erstdruck gewählt und nicht – wie es lange Zeit üblich 
war – dessen geglättete Fassung, die in der Ausgabe letzter Hand veröffentlicht worden war, 
und auch nicht die »Zwote Auflage« des Erstdrucks, die zum Beispiel die Akademie-Ausgabe  

1 Vgl. dazu Hartmut Reinhart: Die kleine und die große Welt. Vom Schäferspiel zur kritischen Analyse 
der Moderne. Goethes dramatisches Werk. Würzburg 2008, S. 50-52.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


255Rezensionen

zugrunde gelegt hatte. Diese Entscheidung, die im Übrigen auch die Editoren des Götz-Kom-
plexes in der Frankfurter und der Münchner Ausgabe getroffen haben, ist überzeugend, 
unter anderem deshalb, weil die gewaltige zeitgenössische Wirkung des Dramas vor allem 
von dieser Fassung ausging. Auch für seine Entscheidung, die ›Handschriftliche Fassung von 
1771‹ und den ›Erstdruck von 1773‹ im Paralleldruck zu bieten, hatte Plachta ältere Vor-
bilder (unter anderem die Akademie-Ausgabe) – in jedem Fall ist man dankbar dafür: Denn 
so kann man sich ein genaues Bild von Goethes erster Überarbeitung seines Dramas machen, 
ohne dafür verschiedene Bände benutzen oder in einem Band hin- und herblättern zu müs-
sen. Schließlich ist auch die Textgrundlage des ›Bühnen-Götz‹ eine andere als gewohnt: Hier-
für hat Plachta erstmals das »Dirigir-Buch« des Weimarer Hoftheaters herangezogen, denn 
»[d]ieser Textträger ist zum einen der älteste erhaltene Text dieser Inszenierung und zum 
anderen durch Goethes Notiz zur Streichung der letzten Szene eigens autorisiert« (S. 334 f.). 
Kurz und gut: Plachta hat die Möglichkeiten, die ihm diese Studienausgabe bot, dazu ge-
nutzt, um bei der Edition des Götz-Komplexes sinnvolle neue Akzente zu setzen.

Welche Erkenntnisse gewinnt man nun aus einem Vergleich der drei Fassungen? Es sind 
zu viele, als dass man sie im Rahmen einer Rezension wiedergeben könnte. An dieser Stelle 
seien nur zwei Punkte ganz unterschiedlicher Art angesprochen: zuerst die bereits erwähnte 
fehlende Akteinteilung in der ›Handschriftlichen Fassung von 1771‹ – eine scheinbare 
Äußer lichkeit, von der man zwar wusste, deren vollständige Implikationen aber erst bei ih-
rem tatsächlichen Fehlen erkennbar werden. Erst jetzt erfasst man die dadurch hervorgeru-
fene enthierarchisierende Wirkung in ihrem vollen Ausmaß: Da der Handlungsverlauf keiner 
übergeordneten Aktstruktur folgt, gewinnen die einzelnen Szenen noch mehr an Gewicht 
und der Eindruck eines gleichsam flächigen Geschehens, das der Komplexität und Unüber-
sichtlichkeit der dargestellten Welt entspricht, wird erheblich vertieft. Damit wird auch deut-
lich, wie weit Goethe bei seiner Infragestellung der formalen Konventionen der europäischen 
Dramatik wirklich gegangen ist: weiter nämlich als alle deutschen Dramatiker vor ihm. 
Nicht verschwiegen sei aber auch die Kehrseite dieser Radikalität: Das Fehlen der Aktein-
teilung, die dem Leser ja wenigstens eine gewisse Orientierung geboten hätte, führt dazu, 
dass man angesichts der überwältigenden, ungeordneten Fülle dieser Fassung leicht den 
Überblick verliert. Goethe muss das – genauso wie die Unaufführbarkeit dieser Fassung – 
bewusst in Kauf genommen haben. Des Weiteren ergibt sich hier eine signifikante Parallele 
zu den Dramen Shakespeares, die zu dessen Lebzeiten ebenfalls ohne Akteinteilung erschie-
nen sind; erst in der nach Shakespeares Tod erschienenen Folio-Ausgabe wurden sie hinzu-
gefügt. Allerdings ist fraglich, ob Goethe davon gewusst haben kann.

Was das ›Dirigir-Buch von 1804‹ betrifft, fällt im Vergleich zu den beiden früheren Fas-
sungen unter anderem auf, dass Goethe der Bühnenmusik eine größere Bedeutung beigemes-
sen hat, was sich an neu hinzugekommenen musikbezogenen Regieanweisungen zeigt, vor 
allem in der neu gestalteten Trauungsszene (IV,4), wo es nun heißt: »(Sie ziehen mit Gesang 
ums Theater. Die Wache salutirt mit Piken und Fahnen. Der Zug geht in die Capelle; der 
Gesang dauert fort.)« (S. 282). Goethe hatte hier offenbar eine regelrechte Opernszene im 
Sinn. Im Briefwechsel mit Zelter kann man nachlesen, wie intensiv die beiden über die mu-
sikalische Konzeption dieser Szene nachgedacht haben, für die Zelter schließlich das Beatus 
vir aus dem 111. Psalm vertont hat. Zelter dachte sogar daran, den »ganzen Götz mit Musik 
zu durchweben« und in einem musikalischen Epilog den Beginn der einleitenden Sinfonie 
wiederaufzunehmen, das Drama also musikalisch zu rahmen (MA 20.1, S. 84);2 dass daraus 
nichts wurde, ist bedauerlich.

Wie gesagt: Dies waren nur zwei von vielen Erkenntnissen, die man bei der Beschäftigung 
mit Plachtas Studienausgabe gewinnen kann. Jedem, der sich den Götz-Komplex selbst (neu) 
erschließen möchte, sei diese Ausgabe deshalb empfohlen.

2 Vgl. dazu Gabriele Busch-Salmen, Walter Salmen: Art. Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand. 
In: Goethe-Handbuch, Supplemente, Bd. 1, S. 106-113; hier S. 111.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


256 Rezensionen

An ihr Ende hat der Herausgeber einen (leider nur kurzen und darüber hinaus durch 
einen Druckfehler entstellten) Ausschnitt aus einem Maskenzug gestellt, den Goethe im Jahr 
1818 für ein Fest schrieb, das anlässlich eines Besuchs der russischen Kaiserin Maria Feodo-
rowna am Weimarer Hof ausgerichtet wurde. In diesem Maskenzug treten – im Rahmen 
einer Art literaturgeschichtlicher Revue – nach Figuren unter anderem aus Wielands Musa-
rion und Herders Äon und Äonis auch Figuren aus Götz von Berlichingen auf. Parallel dazu 
wird – von der gleichsam als Conférencière fungierenden personifizierten Ilm – das Drama 
im Ganzen kommentiert, in Strophen, die in der Götz-Forschung bisher wenig berücksich-
tigt wurden, obwohl es durchaus aufschlussreich ist, wie der alte Goethe hier einen Aus-
gleich zwischen Dichterstolz und Distanzierungsnotwendigkeit zu finden versucht. Zu Be-
ginn heißt es:

So auch der Deutsche gern. Auf diesem Pfade
Naht frei entwickelt sich ein reich Gebild.
Auch dieses bittet: Schenkt ihm Gunst und Gnade!
Die bunten Züge mustert freundlich mild,
Alsdann vernehmt, ganz zur gerechten Stunde,
Was es verbirgt im tiefsten Hintergrunde.

Die Schreckenstage die ein Reich erfährt,
Wo jeglicher befiehlt und keiner hört,
Wo das Gesetz verstummt, der Fürst entfließt [recte: entflieht],
Und niemand Rath und niemand Rettung sieht,
Die schildr’ ich nicht: denn ewig ungepaart
Bleibt solchem Fest Erinnrung solcher Art. 
(zit. nach S. 351 f.)

Frieder von Ammon

Aus Goethes Autographensammlung. Hrsg. vom Goethe- und Schiller-Archiv in 
Verbindung mit dem Freien Deutschen Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum. 
Göttingen 2017, 172 S.

Goethe hat viel und vielerlei gesammelt: Gemälde, Druckgrafik, Mineralien, Majoliken, 
Gläser, Skulpturen, Pflanzen – und »Handschriften bedeutender Personen« (WA I, 36, S. 52). 
Während die Werke der bildenden Kunst und die naturwissenschaftlichen Sammlungsgegen-
stände auch laienhafter Betrachtung zugänglich sind (so erklärungsbedürftig sie im Übrigen 
sein mögen), erschließen sich Autographen nicht so unmittelbar wie etwa die Juno Ludovisi 
oder ein Landschaftsgemälde. Handschriften müssen entziffert werden, Briefschreiber und 
Empfänger sind zu ermitteln, Entstehungszusammenhänge zu rekonstruieren sowie histo-
rische und biografische Fakten zu erhellen. Goethes Autographensammlung ist in dieser 
Hinsicht schon vor Jahrzehnten vorbildlich beschrieben worden. Der 1961 erschienene Ka-
talog1 verzeichnet rund 2000 Stücke, die zwar nicht vollständig zitiert, aber immerhin mit-
hilfe von Regesten zum Sprechen gebracht werden. Nur mit Abbildungen ist man damals 
allzu sparsam gewesen; gerade einmal fünf Autographen werden als Faksimiles in mäßiger 
Qualität wiedergegeben, das sind knapp drei Promille des Gesamtbestands.

Auch der vorliegende Band kann selbstverständlich nicht die komplette Sammlung vor-
führen, sondern – wie schon der Titel zu verstehen gibt – nur eine schmale Auswahl von 

1 Goethes Autographensammlung. Katalog. Bearbeitet von Hans-Joachim Schreckenbach. Weimar 1961.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


257Rezensionen

60 Stücken in farbigen Faksimiles präsentieren, und selbst diese zeigen »in aller Regel« (S. 7) 
nur eine Seite der oft viel umfangreicheren Dokumente. Auch von Schillers letztem Brief an 
Goethe vom 24. April 1805, den der Empfänger doch »als ein Heiligthum« bewahrt hat 
(S. 134), bekommt man nur die erste von drei Seiten zu sehen. Eingehende Beschreibungen 
aus der Feder von Mitarbeitern der beiden Archive in Weimar und Frankfurt ordnen die 
Autographen in den Kontext ihrer Entstehung und Erwerbung ein; Transkriptionen in einem 
lose beiliegenden Heft dienen als Lektürehilfe.

Bernhard Fischer gibt in seiner Einleitung einen kurzen Abriss der Geschichte des Auto-
graphensammelns, das er als »Teil eines psychohistorisch umfassenden Individualisierungs-
prozesses« versteht (S. 12), in den sich Goethes Sammeltätigkeit als Antwort auf Verlust-
Erfah rungen und als Ausdruck der »konservative[n] Einsicht in die Bedeutung stabiler 
Traditionen« (S. 15 f.) einfügt. Bei der Beschreibung von Entstehung und Aufbau der Samm-
lung Goethes greift Fischer ausgiebig auf Schreckenbachs Einleitung zum Gesamtverzeichnis 
zurück, woran gar nichts auszusetzen ist. Wenn Fischer allerdings beklagt, dass seit dem 
Erscheinen des ersten Katalogs »Goethes Autographensammlung wie in einen Dornröschen-
schlaf gefallen« sei (S. 9), liegt das nicht zuletzt an der Gründlichkeit, mit der Schreckenbach 
zu Werke gegangen ist. Die Korrekturen, die an seinem Verzeichnis vorzunehmen waren, 
halten sich in engen Grenzen; hervorzuheben sind die Identifizierung Ernst Theodor Langers 
als Verfasser eines undatierten Briefes (Nr. 34, S. 94; Schreckenbach Nr. 1870) und die Fest-
stellung, dass es sich bei dem Georg Philipp Telemann zugeschriebenen Notenblatt nicht um 
ein Autograph des Komponisten, sondern um die Handschrift eines Abschreibers handelt 
(Nr. 54, S. 140; Schreckenbach Nr. 1674). – »Verzichtet wird durchweg auf eine psycholo-
gisierende Deutung der Eigentümlichkeiten der jeweiligen Handschrift«, schreiben Anne 
Bohnenkamp und Bernhard Fischer in ihrem Vorwort (S. 7). In der von ihm allein verfassten 
Einleitung setzt sich Fischer über diesen Vorsatz jedoch unbekümmert hinweg, wenn er  
»Beethovens impulsiv-ungebärdige[n] Charakter in seiner grobianischen Handschrift« ge-
spiegelt sieht, »Wielands Urbanität […] im unaufgeregt-kontrollierten Gleichmaß des Schrift-
duktus« und »Schillers Genie der Freundschaft […] im mühe- und schwerelosen Schwung 
seiner Federführung« (S. 23). Fehlte nur noch, dass er an Zelters Schriftzügen den gelernten 
Maurer erkennt.

Obwohl der Band nur rund 3 % von Goethes Sammlung vorstellt, ist die Auswahl durch-
aus repräsentativ. Es wurden nicht nur die großen Namen ausgesucht (Beethoven, Hegel, 
Humboldt, Kleist, Klopstock, Lessing, Mozart, Schiller, Wieland etc.), sondern auch weniger 
bekannte Personen, nicht nur deutschsprachige, sondern auch Franzosen und Engländer. 
Dass nur vier Autographen von weiblicher Hand zu finden sind (Anna Louise Karsch, So-
phie von Laroche, Germaine de Staël und Erzherzogin Maria Beatrix von Österreich), ist 
nicht die Schuld der Herausgeber; aufs Ganze der Sammlung gesehen dürften die Frauen 
sogar noch verhältnismäßig gut vertreten sein, besser jedenfalls als die zehn »Müllers«, de-
ren Anzahl Fischer für buchenswert hält (S. 22) und von denen trotzdem keiner aufgenom-
men wurde, obwohl der Philosoph und Ökonom Adam Heinrich Müller oder der Schweizer 
Historiker Johannes von Müller eigentlich hinreichend prominent gewesen wären. Erfreu-
lich ist die Auflockerung durch einige Kuriosa wie den Brief von Friedrich Heinrich Jacobi, 
in dem es ausführlich um die verzweifelte Suche nach einer verlorenen »runden ungepuder-
ten Perücke« geht (Nr. 26, S. 76), oder das »Mittagsbüchlein« von Immanuel Kant, dem man 
entnehmen kann, dass im Hause Kant am zweiten Weihnachtsfeiertag 1802 als Festmahl 
»Trocken Obst« und »geräucherte[r] Bauchspeck« serviert wurden (Nr. 27, S. 78). Ob man 
die »Innere Inschrift der sogenannten Taufschale Kaiser Friedrichs I.« (Nr. 25, S. 74) als Teil 
von Goethes Autographensammlung bezeichnen kann, ist zweifelhaft; Schreckenbach hat es  
nicht getan.

Bei der Transkription der Autographen sind leider einige Missgeschicke unterlaufen. 
Meistens handelt es sich um kleinere Versehen in Orthographie und Interpunktion, oft genug 
aber auch um sinnentstellende Lesefehler, und zwar selbst dann, wenn der Brief in einer 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


258 Rezensionen

modernen wissenschaftlichen Edition vorliegt. Hätte man zum Beispiel Albrecht Schönes 
und Ulrich Joosts Ausgabe des Briefwechsels von Georg Christoph Lichtenberg konsultiert – 
auf die im Beiheft ausdrücklich hingewiesen wird (S. 36) –, wäre man nicht auf den Gedan-
ken gekommen, der Göttinger Professor habe für »Freytag Abend […] um 5 Uhr« eine 
»Gesell schaft von Freunden […] auf ein englisches Roast beef« geladen. In der Handschrift 
steht »um 8 Uhr«, und so lesen es auch Schöne und Joost. Die Umschrift von Kleists Brief an 
Goethe vom 24. Januar 1808 enthält gleich sechs Fehler, vom falsch gesetzten Komma bis 
hin zu einem übersehenen Wort (»übrigens« am Beginn des dritten Absatzes).2 Dem armen 
Kant zwingt man zu seinem Trockenobst und Räucherspeck auch noch einen »Pückling« 
auf, wo es sich in Wahrheit doch um einen »Pudding« handelt.3

Der Band gibt insgesamt einen guten und im Wortsinne anschaulichen Eindruck von 
 Goethes Autographensammlung. Für eine eingehendere Beschäftigung mit der Materie ist 
Schreckenbachs Katalog jedoch nach wie vor unentbehrlich.

Walter Hettche

Michael Jaeger: Salto mortale. Goethes Flucht nach Italien. Ein philologischer  Essay. 
Würzburg 2018, 133 S.

Kaum ein Werk Goethes ist so ausgeforscht wie die Italienische Reise. Ein wenig von seinem 
Geheimnis bewahrt hat demgegenüber das freilich mit der Ankunft in Rom abbrechende 
›Tagebuch der italienischen Reise für Frau von Stein‹, das gemeinsam mit den nur lückenhaft 
überlieferten Briefen nach Weimar einen unverfälschteren Eindruck von Goethes Empfin-
dungen auf klassischem Boden zu geben verspricht als die ostentativ stilisierte Reminiszenz 
aus jahrzehntelanger Distanz. Beinahe allein gestützt auf das, was diesen »Originaldoku-
menten« (S. 15) zu entnehmen ist, versucht Michael Jaeger in detailgenauen, nicht minder 
einfühlsamen und vielfach geistreichen Lektüren, Goethes »Todessprung« in den Süden, dem 
bekanntlich nichts Geringeres als die Weimarer Klassik zu verdanken ist, in seiner ganzen 
Dramatik nachzuvollziehen: als »große Wanderung eines Todeskandidaten, der, im letzten 
Moment aufbrechend, gerade noch den Weg zurück ins Leben findet« (S. 96). 

Der ›Salto mortale‹, von dem Goethe selbst in einem römischen Brief (1. 12. 1786) an das 
Ehepaar Herder spricht, hat den in Weimar auch unter der Fülle seiner Amtsgeschäfte leiden-
den Dichter / Minister allerdings nicht umstandslos »in ein anderes Dasein« (S. 35) geführt. 
Das Vollglück als ›Künstlerbursche‹ in Rom (vgl. Herders neidvolle Bemerkung im Brief an 
seine Frau vom 11. 10. 1788) ist vielmehr wesentlich als Resultat eines »zermürbenden See-
lenkampfes« (S. 55) zu verstehen, der Goethes römische ›Wiedergeburt‹ (vgl. Goethes Brief 
an das Ehepaar Herder vom 2. 12. 1786) erst möglich gemacht hat. Natürlich geht es dabei 
in erster Linie um Goethes Verhältnis zu Charlotte von Stein: um die »Bindung an die Freun-
din in Weimar«, aus der ihn nur das »unausweichlich herzzerreißende Wagestück« einer 
entschlossenen Flucht ins Sehnsuchtsland am Mittelmeer zu lösen versprach (S. 38), wie be-
harrlich der Flüchtling zugleich an der Hoffnung festhielt, »seine Weimarer Freundin« 
würde sich »bei der Lektüre des Diariums davon überzeugen, daß er auch als Abwesender 
permanent an sie gedacht, mit ihr gesprochen, sogar mit ihr und für sie geschaut und ge-
zeichnet habe und mithin ihr auch in der Ferne treu geblieben sei« (S. 25). Dass Charlotte 
nach dreimonatigem Schweigen nicht mehr als ein knapp gehaltenes ›Zettelgen‹ nach Rom 

2 Auch hier bietet die im Beiheft S. 31 angegebene Edition den korrekten Text (Briefe von und an 
Heinrich von Kleist. 1793-1811. Hrsg. von Klaus Müller-Salget u. Stefan Ormanns. Frankfurt a. M. 
1997, S. 407 f. [nicht S. 408 f.]).

3 Vgl. das Faksimile auf S. 79.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


259Rezensionen

sandte, das Goethe am 9. Dezember 1786 erreichte, mag für den »glücksuchenden Italien-
wanderer« in der Tat einen »katastrophischen Absturz« bzw. »schrecklichen Stimmungs-
umschwung« bedeutet haben, der als »entscheidender Wendepunkt seines Lebens« zwar 
unmittelbar erkennbar war (S. 51 f.), sein ganzes »Störungs- und Verzweiflungspotential« 
(S. 58) jedoch erst langsam und dauerhaft entfaltete – den euphorischen »Rückfall« (S. 91) 
im Februar 1787 eingeschlossen.

Die verschiedenen Etappen dieses schmerzhaften Sich-Abreißens vom »Gängelband« 
(S. 30), als das Goethe seine in so vieler Hinsicht prekäre Liebesbeziehung zu Charlotte von 
Stein offenbar wahrnahm, stehen im Zentrum von Michael Jaegers Erkenntnisinteresse. 
Dessen im Kern mehr psychologischer als ›philologischer Essay‹ lässt das »kathartische 
Emanzipationsgeschehen« (S. 55) gleichermaßen eindringlich wie überzeugend mitverfolgen, 
indem er Goethes Weg von Karlsbad nach Rom und noch den ersten Aufenthalt in der 
Hauptstadt aller Kunstschönheit als Befreiung »aus allen Bindungen, vor allem aber aus der 
Herzensfesselung an Charlotte von Stein« (S. 85) erläutert, bevor die Weiterreise in die Ma-
gna Graecia – nach Neapel und Sizilien – dann ohnehin ganz neue Rahmenbedingungen mit 
sich bringen sollte.

Was Goethe nach dem Bruch mit Charlotte von Stein im Mezzogiorno erlebte und wie er 
auf die schon in Neapel bemerkbare Gegenwelt zur europäischen Hochkultur tatsächlich 
reagierte, darüber gibt kein Tagebuch mehr Auskunft; auch die wenigen Briefe reichen nicht 
aus, um die in wesentlichen Aspekten zweifellos idealisierte Schilderung der Italienischen 
Reise entscheidend zu korrigieren. Dieser Mangel an ›vor Ort‹ entstandenen Dokumenten 
lässt jede Anamnese von Goethes »Reise zu seinem Selbst« insbesondere dort unweigerlich 
kurzschlüssig bzw. vordergründig geraten, wo es um Sizilien geht, das bestenfalls in geogra-
fischer Hinsicht als der »äußerste Fluchtpunkt« des Italien-Projekts gelten kann (S. 113). 
Immerhin geht selbst aus der geschönten Darstellung der Italienischen Reise noch hervor, 
dass das einst griechisch besiedelte Sizilien vielleicht das »Ziel seiner Wünsche« (S. 72) war, 
die an Winckelmann geschulten Erwartungen an echte ›Griechheit‹ aber keineswegs zu be-
stätigen vermochte. Unter dem Datum des 13. Mai 1787 (auf See vor Messina) heißt es im-
merhin, die »ganze sizilianische Reise« wollte »in keinem angenehmen Lichte erscheinen. 
Wir hatten doch eigentlich nichts gesehen, als durchaus eitle Bemühungen des Menschen-
geschlechts, sich gegen die Gewaltsamkeit der Natur, gegen die hämische Tücke der Zeit und 
gegen den Groll ihrer eigenen feindseligen Spaltungen zu erhalten«. Ob es zu Goethes »›He-
rausdenken‹ des Schönen aus der Erfahrung des Südens« schon »in Neapel und Palermo an 
den Ufern des tyrrhenischen Meers, erst recht dann in Taormina an den Gestaden der home-
risch-ionischen Welt« gekommen ist (S. 95), bleibt mithin zu bezweifeln. Wahrscheinlicher 
hat Goethes Kunst erst 1787/88 in Rom (namentlich in der theoretischen wie praktischen 
Auseinandersetzung mit Karl Philipp Moritz und den anderen deutschrömischen Enthusias-
ten am Corso) ihre »Wendung in ein neues konkretes Klassikverständnis« (ebd.) genommen, 
das dann nur mehrfach vermittelt noch auf die »lebensgefährliche Krise« reagiert, die  Goethe 
1786 »in Wahrheit auf die Flucht nach Italien« (S. 68) getrieben hat.

Gewiss ist »Goethes italienische und nachitalienische Klassik, so schön sie ist, so strah-
lend hell und farbig«, ohne den ihr vorangegangenen »Todessprung« dennoch nicht zu 
denken (S. 106), und aus gutem Grund hebt Michael Jaeger hervor, dass in Goethes italie-
nischen Briefen »auffällig häufig« vom Sterben die Rede ist (S. 17). Je überzeugender er den 
Nachweis führt, dass Goethe den homerischen Odysseus als »versteckte Identifikationsfigur 
des Wanderers auf seinem Weg in den Süden« (S. 14) benutzt, desto näher hätte es vielleicht 
gelegen, der »Odysseuslist des Wanderers« (S. 87) bereits in den »seit September 1786 an 
Charlotte von Stein geschriebenen Briefen und in dem ihr gewidmeten Reisetagebuch« 
(S. 15) nachzuspüren bzw. sie nicht erst der späten »Überarbeitung der Italienerinnerungen« 
(S. 14) als Italienische Reise in Rechnung zu stellen.

Albert Meier

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


260 Rezensionen

Claudia Keller: Lebendiger Abglanz. Goethes Italien-Projekt als Kulturanalyse. Göt-
tingen 2018, 472 S.

Sie haben es vielleicht nie gelesen. Mussten Sie auch nicht – es ist kein eigentlicher Text 
 Goethes, sondern es sind lediglich die Notizen zu einem Projekt, das durch Force majeure 
vereitelt wurde. Goethe hatte 1795/96 eine weitere Italienreise geplant mitsamt einem um-
fassenden Buch über Italien. Die Reise musste wegen der Feldzüge Napoleons in Norditalien 
abgeblasen werden. Die im Hinblick auf den Doppelplan gesammelten Materialien wurden 
liegengelassen als Konvolut mit dem Titel Vorbereitung zur zweiten Reise nach Italien 1795. 
1796 (WA I, 34.2, S. 139-265). Das ist wohl Goethes Bezeichnung, obzwar von Kräuters 
Hand. Wieviel ist diesem Dokument abzugewinnen?

Zunächst einmal: Es ist keine ›Kulturanalyse‹ und hat schwerlich den Anschein, eine wer-
den zu wollen. Es enthält lauter Materialien, eine erste Anhäufung eventueller Themen und 
Gegenstände, der nicht einmal eine Behandlungsart oder Methode anzusehen ist – eine 
»Kompilation« eben, stark »faktophil«, um zwei von Claudia Keller verschiedentlich be-
nutzte Termini zu zitieren.

Wovon sollte es handeln? Wovon nicht! Geographie und Geologie, Städte und Klassen, 
Essen und Trinken, Apotheken und Medizinerausbildung, Schulen und Landwirtschaft (ins-
besondere Olivenzucht), Justiz und Militär, Meuchelmord und Kinderspiele, Kunst, Musik 
und Architektur (insbesondere eine Geschichte der Peterskirche). Viel Fachliteratur zu vielen 
Bereichen wird aufgelistet, teils als bekannt vorausgesetzt, teils zum Studium vorgemerkt. Es 
wird in mindestens drei Sprachen gearbeitet (Deutsch, Italienisch, Latein). Man wollte es 
sich nicht gerade leicht machen. Kaum aber wird zu irgendeinem Thema ein eigentliches 
Urteil angedeutet, höchstens einmal die Verehrung der Italiener für ihre großen Männer mit 
dem Seitenhieb vermerkt »Hiervon in Deutschland keine Spur« (WA I, 34.2, S. 238), ein 
andermal die »Bequemlichkeit der Makaroni« (WA I, 34.2, S. 163) gerühmt.

Der Begriff ›Kultur‹ ist da bloß ein Euphemismus für ›alles und jedes‹. Der Werkplan, 
wenn diese Bezeichnung nicht zu hoch gegriffen ist, sieht aus wie ein schwerer Lastwagen, 
der sich noch nicht vom Fleck bewegt. Ob ihm das gelungen wäre? Dass auch der ›Kunscht-
meyer‹ in etwas unklarer Weise am Projekt beteiligt war, konnte keinen zündenden Funken 
für das Projekt versprechen. Johann Heinrich Meyer hielt sich trotz Napoleon bereits in 
Italien auf und sammelte fleißig Materialien. Auch andere sollten in lockerer Weise mit von 
der Partie sein – etwa der Komponist Philipp Christoph Kayser, den Goethe längere Zeit aus 
den Augen verloren hatte und dessen Briefe zur italienischen Musik dem Konvolut beiliegen. 
Es ist nicht leicht vorstellbar, was aus dem enormen Sammelsurium und dem illustren Kreis 
Geformtes, geschweige denn Schönes hätte hervorgehen können. Das Buch wäre in mehr als 
einem Sinn erschöpfend gewesen. Danke, Napoleon, du hast uns einiges erspart.

Denn hinterher konnte das im Hinblick auf Reise und Buch noch kaum Entworfene als 
deren Ersatz Goethe nicht weiter interessieren. Man ging zur höheren Tagesordnung über. 
Das war ganz nach Schillers Sinn, der Goethe oft besser kannte, als dieser sich selbst: 
»[…] ich gestehe daher, daß mir alles, was er bey einem längern Auffenthalt in Italien für 
gewiße Zwecke auch gewinnen möchte, für seinen höchsten und nächsten Zweck doch im-
mer verloren scheinen würde« (Schiller an Meyer, 21. 7. 1797; SNA 29, S. 106). Und tatsäch-
lich: Schon in der unsicheren Wartezeit begann sich Goethe wieder mit dem Zweck Faust zu 
beschäftigen.

Es wäre übrigens genauer gesagt seine dritte Italienreise gewesen, aber anscheinend sollte 
die bloße Dienstreise 1790 nach Venedig, um Anna Amalia dort abzuholen, nicht zählen, 
obwohl sie (oder weil sie) gegenüber der ›Neugeburt‹ von 1786 bis 1788 eine signifikante 
Desillusion markiert hatte: »Das ist Italien nicht mehr, das ich mit Schmerzen verließ« (Vene-
zianische Epigramme, 4; WA I, 1, S. 308). War es doch, nur wurden inzwischen die vertrauten  
Landplagen mit nüchternerem Blick gesehen. Wie auch immer: Diese in Goethes Nummerie-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


261Rezensionen

rung weggelassene Italienreise blieb die zweite, die verhinderte eine Niete. Sie hat nichts 
weiter zu bedeuten.

Bei Claudia Keller hingegen muss das dokumentarische Überbleibsel der Episode ein 
schweres Gewicht tragen, ja dessen Außerachtlassen durch die Wissenschaft sei geradezu 
eine Sünde der Klassikdeutung: »Eine konsequente Integration dieses Projekt [sic!] wurde 
[…] vernachlässigt, weil damit so grundsätzliche – inhaltliche wie auch methodische – Revi-
dierungen verbunden sind, die es verunmöglicht hätten, die Geschichte der Weimarer Klassik 
so zu schreiben, wie es getan wurde«. Bewusste Unterschlagung also? Entsprechend avan-
ciert das Italienprojekt zum »Ausgangspunkt […] dafür, diese Geschichte der sogenannten 
Weimarer Klassik aus einer neuen Perspektive zu schreiben« (S. 14 f.). Ehrgeiz kann man der 
Autorin nicht absprechen. Wie das im Einzelnen aussehen würde? Zumindest ginge es dem 
»Originalgenie« (eine »Lieblingsmetapher des deutschen Bürgertums«) an den Kragen 
(S. 53).

Die These ist schwer haltbar. Sie fußt auf dem Gedanken einer misslungenen ›Versöhnung 
von Besonderem und Allgemeinem‹ bei der Klassik, was durch eine Abstraktion von Adorno 
theoretisch mundgerecht zu machen versucht wird. (Später verkomplizieren auch Gilles 
 Deleuze, Félix Guattari und Michel Foucault die Sache.) Das Misslungene soll eben das nie 
fertig gewordene Italienprojekt sein.

Es war aber kein Misslingen – es war ein Verzicht auf Unausgegorenes, ein nicht mehr 
aktuelles Projekt, dem nicht nachgetrauert wurde. Worin bestünde denn eine gelungene ›Ver-
söhnung von Besonderem und Allgemeinem‹ einer Kultur gegenüber? Doch wohl darin, dass 
man deren zahlreiche Aspekte zusammenzuschauen und als ein Ganzes zu erleben vermocht 
hätte. Damit hat Goethe zwei Jahrzehnte später mit der Italienischen Reise überzeugend auf-
gewartet, mit glücklicherer Hand, weil nunmehr das Moment Bewegung im Spiel war. Die 
beglückenden Erlebnisse und vergnüglichen Zwischenfälle der ersten Reise werden am Fa-
den des Reiseverlaufs erinnert. Erzähltes Erleben hat einen Nisus vorwärts, wie ihn eine 
unpersönliche Umschau nicht hätte haben können, infolgedessen Form. Das bewahrt die 
disparaten Inhalte vor der öden Stoffhuberei, es lässt sie aufleben. Auch das ist aber keine 
›Kulturanalyse‹ (der Künstler hat sowieso mit nüchterner Analyse nichts am Hut), sondern 
eine Kultursynthese, bei der der Reisende sich in eine fremde Kultur – ja gleichzeitig in deren 
zwei, die italienische und die antike – einlebt. Eben einlebt. Vergangenheit und Gegenwart 
gehen als sinnlicher Eindruck in die geistige Substanz Goethes ein, er fühlt sich dadurch (sein 
eigenes Wort) ›solid‹ werden.

Dass ihm das nicht erst im Rückblick von 1817 so vorkam, beweisen die Urzeugnisse: das 
wunderbare kleine Tagebuch der acht ersten Reisewochen von Karlsbad nach Rom im 
Herbst 1786 (dem ist an Gefühl glücklichen Freikommens nur der 1. Satz von Mendelssohns 
Italienischer Symphonie an die Seite zu stellen) und die Originalbriefe aus Italien, vor allem 
die aus der Hauptstadt. Von den Römischen Elegien als etwas späterer Kultursynthese ganz 
zu schweigen. Ebenso lange vor wie nach der Episode 1795/96 wird eine ›Versöhnung‹ kon-
kret sichtbar, die sich als Grundlage der Weimarer Klassik so leicht nicht erschüttern lässt.

Der Italienischen Reise widmet Claudia Keller verwunderlicherweise nur zwei Seiten, al-
lerdings mit der richtigen Beobachtung, dass dort kaum Materialien aus dem vorigen Projekt 
auftauchen, ohne aber die entscheidende Erzählkonzeption zu kommentieren. Sonst wird 
mit ziemlicher Ingeniosität versucht, Verbindungen »rhizomatischer« Art (eine Lieblings-
metapher der Autorin) zum Spätwerk – Pandora, Wahlverwandtschaften und Wanderjahre – 
nachzuweisen. Es hält schwer. Höchstens zu den Propyläen dürfte eine Linie antiquarischen 
Interesses laufen, aber auch da wird schon früh »vom direkten Italienbezug […] Abschied 
genommen« (S. 352). Im Grunde bleibt unter den Blüten von Goethes anhaltender Leiden-
schaft für Italien das Projekt von 1795/96 eine kurzlebige, blasse.

Terence James Reed

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


262 Rezensionen

Gerd Kimmerle: Unendliche Deutungen. Goethes »Wahlverwandtschaften« – eine 
philosophische Lektüre. Stuttgart 2017, 78 S.

Goethes Wahlverwandtschaften sind in einer Zeit des Umbruchs erschienen. Das gilt in poli-
tischer, sozialer, kultureller und erst recht in geistiger Hinsicht. Überall ist um 1800 ein Auf-
brechen der Strukturen zu beobachten, welches das Gegenwärtige unwiderruflich vom Ver-
gangenen trennt. Eine Zäsur hat sich ereignet und insbesondere die geistigen Anstrengungen 
der Klassischen Deutschen Philosophie laufen darauf hinaus, die jäh auseinandergefallene 
Einheit wieder zusammenzufügen, Differenzen, die allenthalben hervorbrechen, im kriti-
schen Anschluss an Kant wieder in Vermittlung zu setzen. 

Dass diese epochale Zäsur kein einmaliges Ereignis ist, sondern fortan – modern gedacht – 
als mitlaufende Differenz in die dynamisch gewordenen Formen der Selbst- und Welt-
verhältnisse einwandert, macht die hier anzuzeigende Studie von Gerd Kimmerle deutlich, 
indem sie Goethes Wahlverwandtschaften in den Horizont der nachkantischen Frage nach 
der Einheit der Vernunft in der Vielheit ihrer Formen stellt, zugleich aber auch aufzeigen 
kann, dass und worin der Roman diesen Gesichtskreis von jeher übersteigt. Goethes Wahl-
verwandtschaften, so die leitende These der Untersuchung, sind Zeugnis eines historischen 
Erfahrungswandels, in dem das gerade erst durch Aufklärung und idealistisches Autonomie-
versprechen gewonnene Zutrauen in die Regierungsfähigkeit der Vernunft und in die Re-
gierbarkeit der Welt schon wieder schwindet. Die Vorherrschaft rationaler Erkenntnis und 
die Kraft moralischen Handelns, so will der Roman Kimmerle zufolge exemplarisch ver-
gegenwärtigen, sind Hyposta sierungen eines ungetrübt bürgerlich-christlichen Weltbildes, 
das in seiner gewohnheitsmäßigen Antizipation eines ›sinnhaft gelingenden Lebens‹ ein 
entscheidendes Moment notorisch übersieht: Dass nämlich das Geistige, fern davon, rein 
und unangetastet realer Konflikte zu sein, vielmehr einen »dunklen Untergrund« mit sich 
führt, »der sich der begreifenden Vernunft entzieht« (S. 1). Dieses dem menschlichen Be-
wusstsein kategorial Entzogene, dieses Unberechenbare und Unvorhersehbare, lässt einen 
Abgrund im moralisch-politi schen Fortschrittsglauben des aufgeklärten gleichermaßen  
wie des klassisch idealistischen Denkens erkennen, eine latente, unabgegoltene Vergan-
genheit, die mit der Idee, es müsse zwangsläufig zu einer politisch-rechtlichen Vereinheit-
lichung der Menschen und Völker kommen, ein für alle Mal bricht. Die Laufrichtung der 
Geschichte kann sich jederzeit umkehren, auf individueller wie auf kollektiver Ebene. Das 
Leben – mit seinen dunklen, bedrohlichen, menschenabgewandten Seiten – spielt sich immer 
schon jenseits der durch die Aufklärung sicher geglaubten Vernunftgrenzen ab, jenseits der 
durch das idealistische Denken nur umso stärker forcierten »narzißtischen Selbsteinschlie-
ßung« (S. 6).

Die Studie gliedert sich ihrem Aufbau nach in fünf Teile: Stecken der erste (Einleitung: 
Die sokratische Frage) und zweite Teil (Enge im Bürgerlichen) Motiv und geistigen Raum 
ab, in dem sich die darauffolgenden interpretatorischen Ausführungen bewegen, gehen der 
dritte bis fünfte Teil zu einer philosophischen Deutung der Wahlverwandtschaften im en-
geren Sinne über, wobei vor allem die Frage nach dem Ende des Romans, also die Frage nach 
Rolle und Funktion von Entsagung und Tod im Zentrum der Auslegung steht. Leitend dabei 
ist die aus den ersten beiden Teilen der Studie gewonnene Annahme, dass das »scheiternde  
Leben« nicht aus »äußeren Einflüssen, individuellen Mängeln und Eigenarten oder sozialen 
und politischen Mißständen« resultiert: »[E]s ist vielmehr das Unheil des menschlichen 
Lebens selbst, das einen eingeborenen Zwiespalt in sich nicht zu überwinden weiß« (S. 19). 
Insbesondere das Dämonische und das Tragische sind in diesem Zusammenhang Gegen-
stände, die Kimmerle im Text aufzudecken und immer wieder gegen vorschnelle Nivellie-
rungen christlicher und moralisierender Deutungen systematisch in Stellung zu bringen 
weiß. Gerade sie vermögen, indem sie auf Phänomene wie das »Unzugängliche, Undurch-
schaubare, Undurchdringliche, Menschenabgewandte« (S. 5) verweisen, in die verborgenen 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


263Rezensionen

aporetischen Strukturen der Vernunft hineinzuleuchten und »zerstörerische Konflikte« 
sichtbar zu machen, »die moralisierend nicht einzudämmen sind« (S. 29).

Nun ist die Liste der philosophischen Deutungen der Wahlverwandtschaften lang. Nicht 
zuletzt der 2015 erschienene, von Helmut Hühn, Jan Urbich und Uwe Steiner herausgege-
bene Sammelband Benjamins »Wahlverwandtschaften«. Zur Kritik einer programmatischen 
Interpretation legt von der Gemengelage der Deutungen, die sich allein schon um einen ihrer 
prominentesten Vertreter herum gruppieren, ein beredtes, vielstimmiges Zeugnis ab. Sosehr 
man der Studie also argumentativ in jedem einzelnen Schritt folgen möchte, sosehr vermisst 
man eine dezidierte Konfrontation mit bereits vorhandenen Interpretationen, die hier –  
abgesehen von der scharfen Zurückweisung christlicher und moralisierender Deutungen – 
allenfalls versteckt, teils nur über Fußnoten erfolgt. Gerade über das Verhältnis der vorlie-
genden Interpretation zu Benjamins Deutung hätte man sich eine präzisere Auskunft ge-
wünscht, schwankt die Studie doch selbst in diesem Punkt: Mal steht Benjamins Deutung des 
Romans als schicksalhafte Verstrickung in den Mythos gerade für die fragliche »Ordnung 
des Verhängnisses« (S. 33) ein, mal soll sie im Begriff des Schicksals, das in seiner geschicht-
lichen Tiefe auch die Hoffnung für den Anderen mit sich führt, gerade verkennen, »wie 
nichtmenschliche Mächte zerstörerisch in das menschliche Leben einbrechen« (S. 49). Es 
mag ja sein, dass der Schicksalsbegriff, wie Kimmerle sagt, »Schwierigkeiten« bereitet, »weil 
er eine teleologische Welt nahelegt, die sie von einem vorgreifenden Willen und seinen zei-
chenhaft bekundeten Absichten bewegt sieht« (S. 73). Nur wäre es produktiv gewesen, diese 
Schwierigkeit in Benjamins Lektüre selbst einzuzeichnen. Die Studie wäre dadurch ungleich 
umfangreicher geworden. Sie wäre eine andere Studie geworden. Nimmt man sie als das, 
was sie ist, ist sie eine anregende Lektüre, die Impulse setzt für eine weitergehende philo-
sophische Vertiefung.

Peter Neumann

Marcel Lepper: Goethes Euphrat. Philologie und Politik im »West-östlichen  Divan«. 
Göttingen 2016, 152 S.

Etwa 150 Seiten lang ist Marcel Leppers Buch; genau zwölf Verse umfasst Goethes Lied und 
Gebilde, mit dem es sich beschäftigt. Bei aller gebotenen Vorsicht gegenüber quantitativen 
Argumenten steht damit eines von vornherein fest: Die Lektüre dieser Abhandlung ver-
spricht eine außergewöhnlich genaue Auseinandersetzung mit Goethes Gedicht aus dem 
Buch des Sängers, das zwischen Dezember 1814 und Herbst 1816 entstanden ist und häufig 
der Gruppe der poetologischen Texte im West-östlichen Divan zugeordnet wird.

Der Verfasser, der nach seiner langjährigen Tätigkeit als Leiter des Forschungsreferats des 
Deutschen Literaturarchivs Marbach seit Juli 2018 dem Literaturarchiv der Akademie der 
Künste in Berlin vorsteht, geht denn auch explizit und programmatisch »von der grund-
sätzlichen Kritik- und Interpretationsbedürftigkeit von Texten aus und wählt einen Text mit 
überdurchschnittlich hohem Bedarf, nicht um ästhetischen Fragen auszuweichen, sondern 
um diese Fragen aus dem Anschein rezeptiver Freiheit zurückzuführen in die politische, auch 
methodische Situation, in der sie stehen« (S. 10). Eine hier zumindest mitschwingende de-
terministische Tendenz (trotz konstatierter Interpretationsbedürftigkeit stellt Lepper ja über-
raschend deutlich die Existenz einer ›rezeptiven Freiheit‹ als bloßen ›Anschein‹ in Abrede) 
wird an anderer Stelle relativiert, wenn der Verfasser auf den »Gewinn im heuristischen 
Zögern« setzt und vorschlägt, »sich nicht zu früh« mit etablierten Deutungsansätzen (hier: 
der Lesart von Lied und Gebilde als Reflexion über Dichtung) »zufrieden zu geben, sondern 
an den als schwierig erkannten Einzelstellen konventionelle und gewagtere Ansätze abzu-
gleichen und auf diese Weise die Härten und Schwierigkeiten des Textes zu bestimmen« (S. 17), 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


264 Rezensionen

ja gleich zu Beginn seiner Abhandlung Interpretation genau dann als ›bemerkenswerte An-
gelegenheit‹ einstuft, »wenn sich zeigt, dass über sie gestritten werden kann« (S. 1).

Als Ausgangs- und Angelpunkt für seine Auseinandersetzung mit Goethes Gedicht 
»against the grain« (S. 10) der bisherigen Deutungsgeschichte wählt Lepper den Beginn der 
zweiten Strophe »Aber uns ist wonnereich / In den Euphrat greifen« (MA 11. 1. 2, S. 18) und 
bezieht dabei die Position, dass es »durchaus prima facie nicht einleuchten [will], warum es 
›wonnereich‹ sein soll, in den ›Euphrat‹ zu ›greifen‹« (S. 17). Sein Vorgehen bei der Aus-
einandersetzung mit diesen ›merkwürdigen Versen‹ (ebd.) beschreibt er folgendermaßen:

Schrittweise sollen ältere und neuere Vorschläge diskutiert werden, wobei […] eine Er-
weiterung von innen nach außen vollzogen wird: Wo die textimmanente, grammatisch 
und rhetorisch aufgebaute Interpretation (Kap. 2) nicht weiterkommt, sucht sie Hilfe in 
der historisch-semantischen Aufschlüsselung (Kap. 3). Wo der lexikalische Ansatz keine 
hinreichend genauen Ergebnisse bringt, wendet er sich zurück zur Textstruktur und sucht 
[…] Unterstützung in der textgenetischen Rekonstruktion (Kap. 4). Wo schließlich die 
textgenetische Arbeit an […] [G]renzen stößt, kann ein intertextueller Ansatz helfen, der 
methodisch eingehegt und historisch rückgebunden werden muss (Kap. 5). (S. 28 f.)

Zusammen mit Goethes Gedicht sind zugleich auch die Stationen seiner Interpretation mit-
samt der jeweiligen wissenschaftsgeschichtlichen Einbettung Gegenstand von Leppers Unter-
suchung: vom textimmanenten Ansatz der Nachkriegszeit über die historische Semantik und 
das Revival der Textkritik bis hin zu Intertextualität und Weltliteratur. 

Dieses Darstellungsprinzip lässt sich gut an Kapitel 2 (Grammatisch-rhetorischer Ansatz) 
veranschaulichen: Lepper hält als Grundstruktur des Gedichts die Antithese zwischen 
»Lied« und »Gebilde« fest und arbeitet zunächst mit Blick auf einschlägige Interpretationen 
der Kriegs- und Nachkriegszeit heraus, wie »sehr textimmanente Ansprüche von älteren, 
litera tur- und geistesgeschichtlichen Topoi durchdrungen sind« (S. 37). Sein Fazit ist wenig 
schmeichelhaft: »Wo Grammatik und Rhetorik zur genauen Geltung kommen müssten, da 
treten Bildungsversatzstücke, festgefügte literaturgeschichtliche und literaturpolitische An-
nahmen über das, was Dichtung tun solle und was die Goethe-Zeit für die aus den Fugen 
geratene Gegenwart leiste, dazwischen« (S. 50). – In einem Akt des ›Nachholens‹ (vgl. ebd.) 
führt Lepper dann vor, was unter grammatisch-rhetorischer Perspektive eigentlich hätte be-
obachtet werden können. Ungeachtet dieses etwas polemischen Einstiegs vermag die diffe-
renzierte und dennoch konzentrierte Entwicklung der durch den zentralen Gegensatz von Lied 
und Gebilde (sowie weitere ihm untergeordnete Konstellationen; vgl. die Übersicht auf S. 53) 
und durch die Zeitverhältnisse (Präteritum vs. Futur) aufgebauten komplexen und in sich 
spannungsreichen Struktur durchweg zu überzeugen. Sie offenbart das Potenzial, aber zu-
gleich auch die Grenzen dieses Ansatzes. Die Analyse der Architektur des Zwölfzeilers allein 
bietet keine hinreichende Basis für eine adäquate Interpretation der herausgearbeiteten Mus-
ter und Widersprüche. Ganz konkret bedeutet das (unter anderem), dass auf dieser Ebene 
eine für Leppers Zugang zum Gedicht wichtige Frage nicht beantwortet werden kann: »Wie 
genau kann das Greifen in den ›Euphrat‹ ein plausibles Gegenstück zur plastischen Gestal-
tung von ›Thon‹ sein?« (S. 55).

Für eine weiterführende Auseinandersetzung mit diesem Problem sowie generell, dem 
oben zitierten Programm der Untersuchung gemäß, um dem Gedicht in einer reflektierten 
Kombination verschiedener Ansätze in angemessener Form gerecht zu werden, rückt der 
Verfasser im nächsten Kapitel die historische Semantik ins Zentrum. Dabei konzentriert er 
sich auf einzelne Schlüssellexeme. Zunächst wendet er sich dem Titelwort ›Lied‹ zu, das in 
der Interpretationsgeschichte eine herausgehobene Rolle gespielt hat. Lepper argumentiert 
demgegenüber unter Verweis auf Deutungsmuster der Nachkriegsphilologie (vor allem die 
kaum hinterfragte Kopplung von ›Lied‹ an Gefälligkeit, Nützlichkeit und Volkstümlichkeit), 
dass dieses Wort keinen zuverlässigen Ausgangspunkt für das Verständnis von Lied und Ge-
bilde darstelle: »Interpretationen, die historisch-lexikalisch beim Titel-Lemma ›Lied‹  ansetzen, 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


265Rezensionen

neigen […] zu Projektionen« (S. 62). Stattdessen beschäftigt er sich im Anschluss über knapp 
25 Seiten unter verschiedenen Blickwinkeln mit der historischen Semantik des Wortes ›Euph-
rat‹, denn dieses biete laut Lepper aufgrund der mit ihm verbundenen »interpretatorischen 
Schwierigkeit« (S. 63) »einen besseren Ansatzpunkt für eine philologische Tiefenbohrung« 
(S. 62): »Dem ›Euphrat‹ seine Wörtlichkeit zu lassen bedeutet nicht, […] auf die Sachkom-
mentarebene zurückzufallen, sondern zu berücksichtigen, dass fiktive, erst recht realgeogra-
phische Namen ästhetische und politische Relevanz haben« (S. 63 f.). Lepper beleuchtet die 
Verwendung von ›Euphrat‹ im Gesamtwerk Goethes, indem er sie in sehr unterschiedliche 
Kontexte einrückt: unter anderem in Relation zu Herders Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit (1787), zu Carsten Niebuhrs Reisebeschreibung nach Arabien und 
anderen umliegenden Ländern (1778), aber auch zu Friedrich Hölderlins Gedicht Lebens-
alter (1805) und zur biblischen Schöpfungsgeschichte. Dabei arbeitet er heraus, dass der 
Euphrat jeweils eine »Verlustgeschichte [markiert]: das verscherzte Paradies, die zerstörte 
Wiege sesshafter Kulturen und schließlich das untergegangene römische Reich an seinen öst-
lichen Rändern. Im Flussnamen finden sich komplizierte Geschichten auf mehreren Ebenen 
wie in einem Perspektiv zusammengeschoben« (S. 67). Ein weiterer wichtiger Ertrag dieses 
Kapitels betrifft die Verbindung der Wörter ›Grieche‹ und ›Ton‹: Lepper arbeitet die ›anti- 
klassischen‹ Aspekte beider Lexeme heraus: Anders als der in zeitgenössischen Vorstellungen 
mit antiker griechischer Kunst verbundene Marmor steht der Ton für etwas Vorläufiges, ja 
für ein »Imitations- und Übungsmaterial« (S. 92). Auch »der Grieche« rückt damit tenden-
ziell aus dem Bereich des Klassischen heraus und wirkt zudem vor dem Hintergrund der 
babylonischen Kultur, die durch das Lexem »Euphrat« evoziert wird, geradezu jung.  »Goethes 
›Grieche‹ kann darum, ästhetisch wie philologisch, realistischer, gegenwärtiger gedacht wer-
den, als eine klassizistische Deutung es wahrhaben will« (S. 94). Unter diesem Blickwinkel 
erscheint die für das Gedicht konstitutive Relation von »Lied« und »Gebilde« auf der Ebene 
von Material (›Wasser‹ vs. ›Ton‹) und Akteuren (›ich‹, ›wir‹, ›der Dichter‹ vs. ›der Grieche‹) 
weitaus weniger kontrastiv angelegt. 

Leppers Argumentation unter dem Vorzeichen des textgenetisch-werkbiographischen An-
satzes im 4. Kapitel dient vor allem der Infragestellung der ›hedonistisch-eskapistischen‹ 
Deutungstradition (vgl. S. 98 f.) zugunsten einer Einordnung von Lied und Gebilde »als ein 
Gedicht aus der unmittelbaren Übergangsphase von der Kriegs- in die Nachkriegszeit […].  
Während der Wiener Kongress an einer restaurativen Ordnung arbeitet, schließt Goethe in 
dem Gedicht gerade nicht den politischen und ästhetischen Horizont, in dem er sich in die 
orientalische Gelehrsamkeit zurückzieht. Er führt die Dichtung auch nicht ins Beschauliche, 
sondern öffnet sie auf Gefährdungssituationen hin, in denen sie ihre eigene und besondere, 
ihre bannende und lösende Kraft unter Beweis stellen muss« (S. 111). 

Auf der intertextuellen Untersuchungsebene (Kap. 5) geht Lepper anfangs detailliert auf 
den Bezug von Lied und Gebilde zum Gedicht Legende aus der Paria-Trilogie (1824) ein und 
berücksichtigt dabei auch mögliche Quellen für Goethes Kenntnis der indischen Sage. Die 
»magische Wendung« (S. 122) im Schlussverspaar (»Schöpft des Dichters reine Hand / Was-
ser wird sich ballen«) eröffnet vor diesem Hintergrund eine wesentliche Deutungsdimension: 
Die »Differenz ›rein‹ vs. ›unrein‹« übersteigt und erweitert das einfache »Schema ›fest‹ vs. 
›flüssig‹, ›westlich‹ vs. ›östlich‹, ›antik‹ vs. ›modern‹, ›klassisch‹ vs. ›romantisch‹« (S. 122). – 
Im Anschluss stellt Lepper intertextuelle Bezüge im weiteren Sinne her. Zunächst betrifft dies 
konkret das Ende des Apollon-Hymnus von Kallimachos (3. Jh. v. Chr.), wo Apollon einem 
kleinen, klaren Quellbach den Vorzug gegenüber dem breiten, schlammigen Euphrat gibt 
und somit Reinheit über Größe setzt. Parallelen zum entsprechenden Motiv in Lied und Ge-
bilde sind erkennbar, vor deren Hintergrund Goethes andere, nämlich positive Bewertung 
des Euphrat sehr klar hervortritt. Eine Kallimachos-Lektüre kann bei Goethe nicht nachge-
wiesen werden und so schaltet Lepper Horaz und Wieland als Zwischenstationen ein, um 
plausibler zu machen, dass die kontrastive Gegenüberstellung von großem Fluss und kleiner 
Quelle, von (gefährlicher, unreiner, auf Masse orientierter) Fülle und (selbstgewählter, reiner, 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


266 Rezensionen

anspruchsvoller) Beschränkung als Hintergrund und Kontext für Lied und Gebilde geltend 
gemacht werden kann – und zwar in einem kontrastiven Sinn:

Das Gedicht […] unterwirft sich in der Form einer Begrenzung, die es argumentativ ver-
abschiedet. Der Sprecher der zweiten Strophe distanziert sich von der Limitierung, der die 
ihm zugedachten Verse unterliegen. […] Der Genuss liegt […] nicht in der achtlosen Frei-
gabe poetischer Lizenzen, sondern in der Beobachtung eines Entgrenzungsrisikos. Der 
Dichter, der in den Euphrat greift, wird sich vorsehen müssen, nicht in den breiten, 
schmutzigen Fluten zu ertrinken. (S. 137)

Mit dieser Formulierung ruft Lepper bereits den Bezugsrahmen auf, der titelgebend für das 
letzte Kapitel der Untersuchung ist: Weltliteratur. Seine Analyse von Goethes Brief an Knebel 
vom 11. Januar 1815 zeigt einerseits, dass dieser bereits mehr als ein Jahrzehnt vor Prägung 
des Begriffs ›Weltliteratur‹ die später in diesem Kontext charakteristische Gewässer-Meta-
phorik verwendet, um das Bedrohliche, Überwältigende des fremden kulturellen Einflusses 
zum Ausdruck zu bringen. Zum anderen ergeben sich zahlreiche substanzielle Parallelen 
zum Gedicht Lied und Gebilde, die Leppers zuvor entwickelte Interpretation stützen. – Diese 
wird im Schlusskapitel noch einmal zusammengefasst: Lepper zufolge ist der Euphrat nicht 
etwa »bloßes Versatzstück einer orientalischen Landschaft«, sondern er »steht für die ge-
fährliche Fülle, für die unauflösliche Ambivalenz der poetologischen Metaphern von Quelle 
und Strom, Tropfen und Flut, Reinheit und Schmutz« (S. 140 f.).

Marcel Lepper hat mit Goethes Euphrat eine sowohl mit Blick auf Goethes Werk wie 
auch auf die Geschichte seiner wissenschaftlichen Interpretation ungemein kenntnisreiche, in 
den Einzelaspekten wie auch mit Blick auf die Gesamtargumentation hochreflektierte Unter-
suchung vorgelegt. Die zentrale Bedeutung, die dabei dem sonst eher peripher behandelten 
Euphrat beigemessen wird, kann eine große Plausibilität für sich beanspruchen. 

Gerade angesichts der im besten Sinne respekteinflößenden Expertise und der rheto-
rischen Nachdrücklichkeit, mit der Marcel Lepper auftritt, erscheint am Ende der Hinweis 
angebracht, dass das besprochene Werk keineswegs als erschöpfende Erläuterung von Lied 
und Gebilde verstanden werden sollte. Der Verfasser selbst weist zwar im Abschlusskapitel 
darauf hin (vgl. S. 144), allerdings zeigt er im Laufe seiner Untersuchung eine Tendenz dazu, 
die zahlreichen früheren Interpretationsansätze nicht nur in ihrer durch Methode und Zeit-
kontext geprägten Perspektive zu relativieren, sondern damit zugleich auch gegenüber seiner 
eigenen Herangehensweise abzuwerten. Auch seine im letzten Absatz zitierte zusammenfas-
sende Funktionsbestimmung des Flusses Euphrat ist nicht wie eine von verschiedenen mög-
lichen Interpretationen formuliert, sondern zielt letztlich auf alternativlose Eindeutigkeit. 
Damit verliert Lepper trotz der bemerkenswerten Reflektiertheit seines Vorgehens strecken-
weise den Abstand zu dem von ihm gewählten Zugang. Am Ende soll deshalb – durchaus 
auch als empfehlenswerter Hintergrund für die Lektüre von Marcel Leppers in hohem Maße 
ertragreicher und lohnender Untersuchung – sein (wie gesagt, nicht immer konsequent selbst 
verfolgtes) Verständnis von ›philologischem Ernst‹ zitiert werden: 

Wenn im vorliegenden Zusammenhang davon die Rede ist, eine schwierige Stelle ernst zu 
nehmen, dann sollen damit gerade nicht die Modi der Distanzierung – die Skepsis, der 
Sinn für die Doppeldeutigkeit, für das ironische Spiel – ausgeschaltet werden. (S. 144) 

Sebastian Donat

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


267Rezensionen

Heinrich Detering, Yuan Tan: Goethe und die chinesischen Fräulein. Göttingen 2018, 
164 S.

Auch dies kann es also noch geben in der Goetheforschung: die Erschließung eines bisher 
wenig beachteten Gedichtzyklus des alten Goethe, die so viel Neues zu Tage fördert, dass 
man geradezu von einer Entdeckung sprechen muss. Die Rede ist von den fünf Gedichten mit 
kurzen Prosakommentaren, in denen Goethe unter dem Titel Chinesisches fünf Frauen des 
chinesischen Kaiserhofes porträtiert; zum ersten Mal erschienen sind sie in Goethes Zeit-
schrift Ueber Kunst und Alterthum, und zwar im Mai 1827, also in einem unmittelbaren 
Zusammenhang mit seinem Weltliteratur-Projekt. Der Zyklus stand bislang im Schatten der 
kurz darauf entstandenen Chinesisch-Deutschen Jahres- und Tageszeiten, die immer wieder 
das Interesse der Forschung auf sich ziehen konnten. Wie der deutsche Literaturwissen-
schaftler Heinrich Detering und sein chinesischer Kollege Yuan Tan, aus deren Zusammen-
arbeit das Buch hervorgegangen ist, aber zu Beginn ihrer Untersuchung postulieren, handelt 
es sich bei Chinesisches zwar um »ein Werk von kleinem Format«, aber von »großer Reich-
weite«, auf das »[d]ie ungleich bekannteren und wirkungsmächtigen Chinesisch-Deutschen 
Jahres- und Tageszeiten […] nicht lediglich« folgen, sondern aus dem sie hervorgehen (S. 8). 
Auf den folgenden rund 150 Seiten gelingt es Detering und Tan auf glänzende Weise, diese 
These plausibel zu machen.

Die Untersuchung beginnt mit einem Rückblick auf Goethes »China-Studien« bis 1827, 
und tatsächlich haben diese keineswegs erst im Alter begonnen und auch nicht erst mit dem 
bekannten satirischen Gedicht Der Chinese in Rom aus der klassischen Phase. Detering und 
Tan setzen vielmehr bereits mit dem sogenannten Peking-Zimmer in Goethes Elternhaus ein, 
das mit chinesischen Tapeten im Geschmack des 18. Jahrhunderts geschmückt war. Wie  
so oft bei Goethe finden sich Spuren dieser frühen kindlichen Eindrücke noch lange Zeit 
später. Erst im Kontext der vorliegenden Untersuchung begreift man aber die Relevanz die-
ser Spuren: Bezeichnenderweise will Goethe mit seinem Vater nämlich ausgerechnet über die 
»gewisse[n] chinesische[n] Tapeten« in Streit geraten sein (zit. nach S. 12), ein Streit, der 
sogar seine Abreise ins Elsass beschleunigt haben soll. Dort liest er dann – in lateinischer 
Übersetzung – die Sinensis Imperii Libri Classici Six: »sein erster, noch ganz unsystema-
tischer Kontakt mit Werken des konfuzianischen Kanons« (ebd.). Während solche und 
weitere Lektüren – das erste chinesische Gedicht liest er wohl im Januar 1781 – zunächst 
aber folgenlos bleiben, wird Goethes Beschäftigung mit China im Kontext der Völker-
schlacht bei Leipzig dann intensiver: »In dem geschichtlichen Augenblick, in dem die politi-
schen Gewitter sich über Goethes Welt zusammenziehen, gewinnt seine unsystematische 
Fühlungnahme mit der chinesischen Kultur schlagartig eine Dynamik, mit der außer ihm 
selber niemand gerechnet hätte« (S. 24). Nun kommt auch der Orientalist Heinrich Julius 
Klaproth ins Spiel, dem Goethe viele Anregungen verdankt und dessen sinologische Biblio-
graphie er ausgiebig verwendet; zudem erhält Goethe 1822 Besuch von »den beiden ersten 
und lange Zeit einzigen Chinesen, die nach Deutschland kamen« (S. 34). Als Chinesisches 
fünf Jahre später entsteht, ist sein Kenntnisstand entsprechend schon ein ganz anderer: 
»Überblickt man die Sinica, die Goethe sich seit dem Herbst der Völkerschlacht 1813 neu 
oder wieder angeeignet hat, so muss man konstatieren, dass er sich mittlerweile in der Tat 
fast alle übersetzte Literatur aus oder über China verschafft hatte, die zu seiner Zeit in Wei-
mar überhaupt zugänglich war« (S. 35).

Zu dem entscheidenden Auslöser für Goethes produktive »Flucht nach China« im Annus 
mirabilis 1827, die Detering und Tan als eine »zweite Hegire« auffassen (S. 39), wird dann 
aber der Tod Charlotte von Steins: »Am Sterbetag und in den folgenden Tagen beschäftigt  
er [Goethe; FvA] sich mit der Mongolei und mit China, als gebe es nichts Wichtigeres zu 
bedenken«. Aus diesen Studien geht »innerhalb weniger Wochen« Chinesisches hervor  
(S. 8). Vor diesem biographischen Horizont lassen sich in den Texten auch »die Spuren eines 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


268 Rezensionen

Epitaphs für eine Lebensfreundin« entdecken, »bei deren Tod ihm [Goethe; FvA] noch die 
Worte gefehlt hatten« (S. 129).

Detering und Tan nähern sich dem Zyklus Schritt für Schritt, beginnend bei den ersten 
Entwürfen, die, ebenso wie Goethes Kommentare und natürlich die Gedichte selbst, einer 
genauen Analyse und umfassenden Kontextualisierung unterzogen werden. Ein Anhang 
bringt schließlich einen Abriss der bisherigen Forschungsgeschichte, Goethes Kommen-
tar-Entwürfe in Abbildung und Transkription sowie eine Übersicht über die verschiedenen 
chinesischen Fräulein bei Goethe und Peter Perring Thoms (seiner wichtigsten Quelle); mehr 
Aufmerksamkeit hätte man dem Zyklus eigentlich gar nicht schenken können.

Damit dürfte zu Chinesisches auf absehbare Zeit alles Wesentliche gesagt sein und dies 
gerade auch im Hinblick auf Details, die leicht übersehen werden könnten (und oft über-
sehen wurden). Zwei Beispiele seien hier herausgegriffen: An einer Stelle hat Goethe das 
Wort »Dichter« eigenhändig in »Dichterinnen« korrigiert, woran Detering und Tan zeigen, 
dass für Goethe in diesem Fall »die Kunst zusammenhing mit der Geschlechterordnung« 
(S. 109) und dass er damit nicht nur auf die Verhältnisse am chinesischen Kaiserhof an-
spielte, sondern auch auf die am Hof in Weimar. Das andere Beispiel ist die Beobachtung, 
dass Goethe auf der Rückseite eines Blattes, auf dem er Verse für Chinesisches niederschrieb, 
Verse für Faust notierte, und zwar eine Vorstufe zweier berühmter Verse Helenas (V. 9939 f.): 
»An mir bewährt sich leider auch das alte Wort / Daß hoher Schönheit holdes Glück sich 
nicht gesellt« (zit. nach S. 111). Detering und Tan kommentieren dies pointiert: »Unverhofft 
steht hier für einen weltliterarischen Augenblick unter den chinesischen Fräulein die griechi-
sche Heldin« (S. 111).

Um – auch wenn noch manches zu sagen wäre – zu einem Ende zu kommen: So kurz diese 
Untersuchung ist, Goethe und die chinesischen Fräulein ist als ein Glücksfall für die Goethe-
forschung zu betrachten und dies nicht nur im Hinblick auf die Tatsache, dass hier »das allzu 
leicht übersehene poetische Dokument von Goethes letzter weltliterarischer Expedition« 
(S. 9) auf eine Weise erschlossen wurde, dass man es in Zukunft nicht mehr wird übersehen 
können. Auch dass hier ein deutscher und ein chinesischer Goetheforscher so eng kooperiert 
und auf diese Weise eindringlich demonstriert haben, dass für eine angemessene wissen-
schaftliche Beschäftigung mit Goethes Weltliteratur die Perspektive der ›Inlandsgermanistik‹ 
nicht ausreicht und an ihre Stelle die einer grenzüberschreitend agierenden ›Weltliteratur-
wissenschaft‹ treten muss, ist so erfreulich wie es zeitgemäß und zukunftsweisend ist.

Frieder von Ammon

Susan E. Gustafson: Goethe’s Families of the Heart. New York u. a. 2016, 199 S.

In ihrer 2016 in der Reihe New Directions in German Studies erschienenen Publikation 
widmet sich Susan E. Gustafson ausführlich den Familien- und Liebeskonzepten in Goethes 
literarischem Werk. Für die Textauswahl entscheidend waren für Gustafson verhandelte 
Familien- und für die Familie relevante Partnerschaftsmodelle, die auf Liebe und freiwillige 
Bindung setzen und damit unter dem erfasst werden können, was Goethe selbst als Wahlver-
wandtschaften (Elective Affinities) bezeichnete. So ist es nur konsequent von Gustafson, den 
gleichnamigen Roman in Kapitel 1 quasi als Schlüsseltext an prominente Stelle zu setzen. 
Darauf aufbauend, untersucht die Verfasserin die familiären Beziehungen im Drama Stella 
(Kapitel 2) sowie in Wilhelm Meisters Lehr- und Wanderjahren (Kapitel 3 und 4), wobei die 
Analyse der Lehrjahre aus gutem Grund schon rein quantitativ den Schwerpunkt bildet.

Gustafson möchte in erster Linie die Vielfalt der von Goethe in seinem literarischen 
 Œuvre entwickelten neuen und als modern (S. 5) zu bezeichnenden Familienmodelle aufzei-
gen, die gegen die zeitgenössischen Konventionen verstoßen (ebd.), indem sie sich als »fluid 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


269Rezensionen

and changing« (S. 7) erweisen und generell auf freiwilliger Zuneigung basieren. »Families 
with same-sex parents, a single parent, a group of lovers and / or parents, and adoptive rela-
tionships that Goethe portrays transcend conventional notions of biology, body, and corpo-
real likeness as the fundamental determiners of family« (S. 1). Gustafson gelingt mit diesem 
Ansatz sowie einem Blick für Details tatsächlich eine Akzentuierung neuer Sichtweisen auf 
die komplexen Beziehungsgeschichten.

Ertragreich ist auf diese Weise auch ihre Beschäftigung mit den Wahlverwandtschaften, 
die von der Goethe-Forschung gewiss am intensivsten bezüglich der darin verhandelten Part-
nerschaftsmodelle und deren (naturwissenschaftlich orientierten) Voraussetzungen disku-
tiert wurden. Gerade Gustafsons Fokussierung auf die Adoptivbeziehungen reichert die 
Diskussion gewinnbringend an, wenn sie die Gegenüberstellung von biologischen und Adop-
tivmüttern im Roman als »recurring theme« herausarbeitet und feststellt: »[T]he feelings of  
love expressed by adoptive mothers is consistently stronger and more direct than that ex-
pressed by biological ones« (S. 41). In diesem wie auch in anderen Texten Goethes werden 
für Gustafson deutlich die negativen Auswirkungen aufgezeigt, die sich einstellen, wenn die 
Figuren nicht ihren natürlichen Neigungen folgen (S. 43, auch S. 184). Gleichzeitig erkennt 
sie in allen von ihr untersuchten Texten Goethes ein Muster: Prinzipiell sind alle Formen der 
Liebe für alle Figuren gleichermaßen möglich und in allen auch angelegt; sie ändern sich 
immer dann, wenn neue Personen in eine Gesellschaft eingeführt werden (S. 43), sodass es  
zu den schon erwähnten fluiden Beziehungsformen, die auch Wechsel in der sexuellen Orien-
tierung inkludieren können, kommt. 

So arbeitet Gustafson für Stella durch einen Vergleich beider Fassungen die Beziehung 
zwischen Cezilie und Stella als »underlying same-sex relationship« heraus, die von der For-
schung wie vom Publikum bisher unbemerkt geblieben sei durch die dominante »poly-
gamous relationship with Fernando« (S. 65). Auch Adoptivbeziehungen spielen in diesem 
Drama wiederum eine gewichtige Rolle. Gustafson ist davon überzeugt, dass das Konzept 
der Wahlverwandtschaft bereits in der ersten Fassung des Stücks und damit schon im Sturm 
und Drang angelegt sei und sich durch Goethes gesamtes literarisches Œuvre ziehe (S. 66). 
Die Argumentation ist für die vorliegende Untersuchung plausibel und es bleibt spannend zu 
prüfen, ob diese These auch bei anderen als den von der Verfasserin untersuchten Texten 
greift (aus historischer Perspektive wäre vor allem etwa das Spätwerk Goethes, aus gattungs-
theoretischer sein lyrisches Gesamtwerk interessant) oder ob das Konzept der Wahlverwandt-
schaft analog zu anderen holistischen Modellen und Schemata Goethes Modifikationen un-
terliegt oder gar von anderen Modellen abgelöst wird.

In den außergewöhnlich komplex gestalteten Wilhelm-Meister-Romanen konzentriert 
sich Susan E. Gustafson in den Kapiteln 3 und 4 in gut nachvollziehbarer Weise auf die 
wichtigsten Familienkonstellationen mit – wenn man so will – Wilhelm und Felix als zen-
tralen Ankerpunkten, um die dann verschiedene Figuren, insbesondere die weiblichen, krei-
sen. Es spielt keine Rolle, wer Felix’ leiblicher Vater ist; er ist für Wilhelm »son of his heart« 
(S. 186) – das allein zählt für eine intensive positive Bindung. Vergleichend werden weitere 
Familienverhältnisse untersucht (vor allem Mignons Eltern in den Lehrjahren sowie die in 
den einzelnen Erzählungen der Wanderjahre auftretenden Familien mit ihren jeweiligen Bin-
dungen und Neigungen). Dabei wird deutlich, dass ideale und damit glückliche Familien 
stets das Kind im Zentrum haben, auf individueller Zuneigung basieren und nicht den gän-
gigen Vorstellungen von rein biologischen Eltern-Kind-Beziehungen entsprechen: »Families 
with two fathers or two mothers are presented as ideal adoptive families of the heart« 
(S. 186) in den Lehrjahren. In den Wanderjahren werden laut Gustafson noch gewagtere 
neue Familienmodelle vorgestellt. Als ideale Familie kristallisiert sich für die Verfasserin hier 
eine Familie heraus mit »two fathers, one mother, and children who are both biologically 
related to the parents and adoptive« (S. 187).

Hürden für glückliche Familienkonstellationen stellen für Gustafson äußere Faktoren in 
Form von patriarchalisch geprägten Strukturen und ihren Repräsentanten dar: vorrangig der 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


270 Rezensionen

Kirche sowie Familienväter mit traditionellen Vorstellungen (wie einer arrangierten Ehe). 
Kritisch anzumerken ist hier, dass die Gründe für das Scheitern von auf Liebe basierenden 
Familienbeziehungen in Goethes Texten analog zu seinen variantenreichen Beziehungs-
modellen auch komplexerer Art sein könnten, als dies in Gustafsons pauschaler Macht- und 
Gesellschaftskritik zum Ausdruck kommt.

Ebenso kritisch sei angemerkt, dass die insgesamt überzeugende Modellanalyse an weni-
gen Stellen Gefahr läuft, Polysemie abzuschwächen oder gar zu negieren. Dies wird in dem 
umfangreichen Kapitel zu den Lehrjahren an zwei Stellen deutlich: Einerseits scheint Gustaf-
sons Interpretation der Abschiedsszene zwischen dem Harfner und Wilhelm (S. 116 unter 
Bezugnahme auf MA 5, S. 336) als homosexuelle Beziehung gerade im Kontext empfindsam 
geprägter Freundschaftstraditionen sehr gewagt, zumindest nicht hinreichend begründet. Im 
Gegensatz dazu wirkt die Lesart der berühmten Schoßszene mit Wilhelm und Mignon 
(MA 5, S. 140 f.) zugunsten der Modellbestätigung als reine Vater-Tochter-Beziehung 
(S. 109 f.) fast naiv. Die offen sexuellen Anspielungen (wie die aufgelösten Haare) werden 
hier in der sonst so akribischen Analyse übergangen; wenige der zahlreichen Forschungs-
beiträge, die die Szene als sexuell konnotierte lesen, finden nur in einer Fußnote Erwähnung. 

Insgesamt liefert Gustafsons verdienstvolle Untersuchung reichlich Stoff für spannende 
Diskussionen – noch dazu über Texte, von denen man meinte, dass zu ihnen alles längst ge-
sagt sei.

Katrin Henzel

Jörg Soetebeer: Umbildende Erfahrung. Goethes Begriff von Selbstbildung. Köln, 
Weimar, Wien 2018, 378 S.

Das – um es vorwegzunehmen: beeindruckende – Buch, das Jörg Soetebeer hier vorlegt, ist 
im eigentlichen Sinne nicht unmittelbar als Beitrag zur Goethe-Philologie beabsichtigt. Viel-
mehr ist es ein Buch, das sich im aktuellen bildungsphilosophischen Diskurs verortet und die 
Tatsache, dass Goethes Auffassung von Bildung und Selbstbildung innerhalb dieses Diskur-
ses eine eher randständige Position ist, zum Anlass nimmt, dieses Defizit zu beheben. Den-
noch ist Soetebeers Buch ein meines Erachtens höchst schätzenswerter Beitrag zur Goethe- 
Forschung insofern, als Goethes verstreutes, nicht (wie etwa bei Schiller und Humboldt) in 
zentralen theoretischen Traktaten ausgeführtes Verständnis von Bildung aus ästhetisch-pro-
grammatischen, naturwissenschaftlichen und (auto-)biographischen Texten rekonstruiert 
wird, so dass letztlich eine weit über Schiller und Humboldt hinausgehende Position erarbei-
tet werden kann.

Soetebeer legt im ersten Drittel seiner Studie mit einer breiten Kontextualisierung sowohl 
der bildungsphilosophischen Einordnung seiner Darstellungsabsicht als auch seines Unter-
suchungsgegenstandes eine stabile Grundlage für seine Arbeit: Die Bedeutung, die die Kate-
gorie der Erfahrung in der aktuellen bildungs- wie erziehungswissenschaftlichen Diskussion 
innehat, wird insbesondere an der Position Käte Meyer-Drawes kritisch entfaltet; ebenso 
kritisch ordnet sich die Studie rezenten bildungsphilosophischen Positionen bei Christiane 
Thompson und Hans-Christoph Koller zu, um sodann auch Desiderate und Leistungen der 
Goethe-Philologie zum Bildungsbegriff bei Goethe zu erörtern (Norbert Miller, Gernot 
Böhme, Margrit Wyder, Olaf Breidbach, Jost Schieren). Die »Ideengeschichte des Bildungs-
begriffs« sowie »exemplarische Paradigmen der Bildungsphilosophie des 18. Jahrhunderts« 
(S. 22) – Letztere als Konzepte ›ästhetischer Anschauung‹ bzw. ›ästhetische Bildung‹ an Karl 
Philipp Moritz bzw. Schiller dargestellt – führen Soetebeer dazu, Goethe (gleichsam als Ar-
beitshypothese vor aller genaueren Betrachtung) in eine gewisse Distanz zum zeitgenös-
sischen Bildungsdiskurs zu stellen: Er greife zwar »Komponenten des Diskurses« auf, spezi-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


271Rezensionen

fiziere und vernetze sie jedoch in eigener Weise semantisch wie konzeptionell und begründe 
damit »eine originäre Programmatik von Bildung«, stehe »Ideen zur Allgemeinbildung ab-
lehnend« gegenüber, betreibe dagegen eine »konsequente Selbstbildung« und verhalte sich 
»skeptisch gegenüber universalistischen Ansprüchen« (S. 96). Gegen die Prädominanz der 
Erfahrung von Kunst in den ästhetisch-theoretischen Entwürfen von Schiller und Moritz 
zielt Soetebeers Studie darauf ab, auf der Grundlage von Gernot Böhmes »Ansatz umfassen-
der Ästhetisierung der Gegenstände der Erfahrungswelt« (Atmosphäre, 1995) zu zeigen, 
dass Goethes Konzeption von »Anschauung und Begriff eine Ästhetik zugrundelieg[e], die 
über ästhetische Anschauung im Medium der Kunst hinaus multivalente Erfahrungen in der 
Perspektive der Selbstbildung ermöglich[e]» (S. 112): »Mit Aisthesis liegt […] ein Konzept 
vor, das im Vergleich zu ästhetischer Bildung (Schiller) sich nicht auf die Rezeption von 
Kunst begrenzt, sondern den Erfahrungsraum der Natur als Gegenraum für Bildung er-
schließt, das Spektrum einer widerständigen Bildung also maßgeblich erweitert und differen-
ziert« (S. 22 f.).

Die die Position Goethes rekonstruierenden Kapitel des Buchs widmen sich dem Straß-
burger (jungen) Goethe, insbesondere den kleinen Aufsätzen Von deutscher Baukunst und 
der Rede Zum Shakespears Tag, den naturphilosophischen Reflexionen anlässlich (auch 
dienstlicher) Reisen 1775-1777 sowie der Spinoza-Rezeption, der Italienreise 1786-1788 
sowie zentralen naturwissenschaftlichen Arbeiten (insbesondere den Heften zur Morpho lo-
gie, 1817-1822, und der Farbenlehre). Schon am frühen Straßburger Studenten ließen sich 
erste Reflexionen zu Ganzheit, Entelechie und Metamorphose, zu Erfahrung und Selbst-
denken, allerdings »mehr als Sehnsuchtspotential in literarisch-schriftlicher Erprobung« 
denn als »konsequent gelebte Praxis oder philosophische Systematik« (S. 126) zeigen. Von 
deutscher Baukunst und Zum Shakespears Tag begännen dann mit der Entwicklung eines 
übergreifenden Wahrnehmungskonzeptes (im Sinne umfassender Aisthesis) bis hin zur ersten 
Fassung des Geniegedankens, der nicht nur im Sinne neubewerteter künstlerisch-schöpfe-
rischer Tätigkeit interpretiert wird, sondern auch in Richtung einer spezifischen Neubewer-
tung und -auffassung des Selbst als Individuum. Insbesondere an den naturphilosophischen 
Reflexionen 1775-1777 (Soetebeer greift hier über Briefe und andere autobiographische 
Dokumente hinaus nicht nur auf naturwissenschaftliche Studien wie die über den Granit, 
sondern auch auf literarische Texte zurück, etwa Auf dem Harz im December 1777) wird 
gezeigt, dass Aisthesis sich als »ein Leitmotiv für Selbstbildung […] in unterschiedlichen Ver-
wendungszusammenhängen unter verschiedensten Bedingungen als ein anschauendes Den-
ken oder denkendes Anschauen [bewährt habe] – als transformatorische Organbildung des 
erkennenden Subjektes« (S. 239). Die Erfahrung der Natur Italiens schärft nicht nur die 
konzeptionelle Fassung von Aisthesis, sondern führt zu einer entscheidenden Erweiterung 
oder Modifikation des Geniegedankens: »Die Neuschöpfung entspringt nun nicht mehr aus-
schließlich den kreativen Potentialen des Dämonischen, sondern die Erfahrung der Welt hat 
entscheidenden Anteil an ihr, indem sie die Kraft hat, Kreativität zu entzünden« (S. 270). 
Erfahrung, sinnliche und denkende Anschauung der Natur und die bei Goethe spezifische 
Logik oder Programmatik naturwissenschaftlicher Erkenntnis(-gewinnung) fasst Soetebeer 
in einer für den Rezensenten ohne Einschränkung zustimmungsfähigen Formulierung zu-
sammen: Der Mensch sei »in der Lage, im Betrachten der empirischen Phänomene der ge-
gebenen Natur ein partizipierendes Verhältnis zur natura naturata zu entwickeln, das zu 
einem ahnenden Wissen der natura naturans fortschreitet, welches in holistischem Verstehen 
der bewirkenden Kräfte und letztlich in der Selbstreflexion des Erkenntnissubjektes aufgeht, 
ohne in vorkritische Denkmuster metaphysischer Letztbegründung zu verfallen« (S. 342). 
Dem Aisthesis-Konzept, das er als Grundlage für Goethes Auffassung von Selbstbildung 
identifiziert, ordnet Soetebeer mehrfaches ›widerständiges‹ Potenzial zu: Die ›zarte Empirie, 
die mit dem Gegenstand ganz identisch wird‹, verhalte sich oppositionell zur gängigen natur-
wissenschaftlichen Praxis, Selbstbildung verhalte sich tendenziell emanzipatorisch gegen-
über funktionalen äußeren Ansprüchen und gesellschaftlichen Erwartungen oder Verhaltens-  

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


272 Rezensionen

und Rollenmustern (vgl. S. 342 f.). Dass der Prozess der Selbstbildung im Blick auf das Indi-
viduum in der Moderne eben nicht zu einer Ganzheit führen kann, zeigt Soetebeer klug nicht 
nur an der Winckelmann-Schrift, sondern insbesondere im Blick auf die späten autobiogra-
phischen Texte und Reflexionen: Sehr richtig wird hier (etwa) auf den vierten Teil von Dich-
tung und Wahrheit gedeutet, an dem das Misslingen des Versuchs greifbar wird, »autobio-
graphisches Erzählen als Ganzes zu komponieren« (S. 343).

Um es zu wiederholen: Soetebeer legt eine beeindruckende Studie zu Goethes Konzept 
sinnlicher und denkender Anschauung der Natur und zu dem daraus folgenden Verständnis 
von Bildung und Selbstbildung vor, die meines Erachtens eine entschiedene Bereicherung der 
Goethe-Forschung darstellt. Ob sie, wie der Verfasser ausgangs seines Buches hofft, auch 
den aktuellen bildungsphilosophischen Diskurs beeinflussen oder bereichern kann, mag aber 
bezweifelt werden. Zu wünschen wäre es! 

Benedikt Jeßing

Miriam Albracht, Iuditha Balint, Frank Weiher (Hrsg.): Goethe und die Arbeit. 
Paderborn 2018, 171 S. 

Man muss weder die Fachliteratur bemühen noch historische Studien betreiben: In nahezu 
jeder politischen Talkshow, in vielen Zeitungsartikeln und populärphilosophischen Abhand-
lungen, welche die moderne Arbeitswelt in den Blick nehmen, wird darauf hingewiesen, wie 
sich die Haltung zur Arbeit am Beginn des 18. Jahrhunderts veränderte und welche Auswir-
kungen dieser Wandel bis heute hat. In der Tat prägt das Arbeitsethos der Goethezeit die 
Debatten – und maßgebliche politische Entscheidungen werden vor dem Hintergrund des 
Tugendverständnisses und des ökonomischen Denkens getroffen, das sich damals heraus-
bildete. Es ist somit von nicht zu unterschätzender Bedeutung, diese Entwicklungen von 
Grund auf zu verstehen und neben die – zwangsläufig holzschnittartigen – Gedankengänge 
der Populärmedien fundierte wissenschaftliche Forschungsbeiträge zu setzen.

Der vorliegende Sammelband stellt sich dieser Herausforderung. Auf weniger als 180 Druck-
seiten halten Miriam Albracht, Iuditha Balint und Frank Weiher nicht nur ausgewählte Bei-
träge einer Tagung von namhaften Wissenschaftlern fest, die im Oktober 2013 an der Hein-
rich-Heine-Universität Düsseldorf stattfand, sie lassen vielmehr anschaulich werden, was 
Arbeit zu Zeiten Goethes bedeutete. Goethes Werk erweist sich dabei als ein »in die Zeit 
gehängtes Netz«,1 welches die wesentlichen kulturhistorischen Strömungen, natur- bzw. in-
genieurwissenschaftlichen Erkenntnisse und ökonomischen Entwicklungen des 18. Jahrhun-
derts nicht nur festhält, sondern in unterschiedlicher Weise miteinander verknüpft. Iuditha 
Balint fasst in einer einleitenden Betrachtung treffend zusammen, dass Goethes Werk zweier-
lei vor Augen führt: »erstens die Vielfalt der Vorstellungen über Arbeit, die von einer mühe-
vollen, wirtschaftlich nützlichen Tätigkeit bis hin zu einem selbstbildenden, hervorbringen-
den, sinnhaften Tun reichen […]; und zweitens das Alltagswissen im proto-industriellen, ja 
Proto-Spezialisierungs-Zeitalter über die Bipolarität der Arbeit als produktives und gleich-
zeitig destruktives Phänomen« (S. 15). 

Obgleich die Autoren der einzelnen Beiträge bereits auf einen reichen Fundus an For-
schungsliteratur zurückgreifen konnten, ist es doch sehr anregend, die verschiedenen Aspekte 

1 Dieses Bild, welches Wolfgang Koeppen für den Simplicissimus Teutsch von Grimmelshausen prägte, 
lässt sich auch auf das Werk Goethes anwenden (vgl. ders.: Grimmelshausen oder Gemein mit jeder-
manns Angst. In: ders.: Gesammelte Werke in sechs Bänden. Bd. 6. Hrsg. von Marcel Reich-Ranicki 
in Zusammenarbeit mit Dagmar von Briel u. Hans-Ulrich Treichel. Frankfurt a. M. 1986, S. 63-70; 
hier S. 65). 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


273Rezensionen

des Arbeitsbegriffs im vorliegenden Sammelband pointiert zusammengefügt zu sehen. Von 
der ›Arbeit des Dichters‹ gelangt der Leser über die ›Arbeit am Selbst‹ bis hin zur ›rationalen 
Lebensführung‹ der Zeit. 

Besonders fruchtbar erweist sich dabei die Auseinandersetzung mit Goethe, wenn man 
wie Thomas Wegmann Arbeit in den Zusammenhang mit »Bildung und Selbstproduktion« 
stellt (S. 100). Es war nicht nur das Anliegen des Dichters, sein eigenes Leben schreibend zu 
einem Kunstwerk zu erheben und es folglich mit Sinn zu füllen,2 Goethe legte mit Wilhelm 
Meisters Lehrjahre auch den Roman vor, der das bürgerliche Bildungsverständnis so nach-
haltig beeinflusst hat wie kaum ein anderes literarisches Werk. Wegman hält dazu fest: »Mit 
Hilfe der Turmgesellschaft wird das Individuum zum Handlungszentrum und Planungsbüro 
in Bezug auf seinen eigenen Lebenslauf, seine Fähigkeiten, Orientierungen, Partnerschaften 
etc. Ein Subjekt zu werden ist am Ende etwas, dem niemand entgeht und das zugleich nie-
mandem für immer gelingt, weswegen die Arbeit am Selbst eine dauerhafte Aufgabe mar-
kiert« (S. 115). Diese Herausforderung zu bewältigen, gelingt besonders im selbstreflektier-
ten Schreiben, doch auch im hingebungsvollen, Sinn suchenden Lesen (eines lohnenden 
Werks wie dem Wilhelm Meister): So »ist Lektüre Arbeit an einem (bildungsbürgerlichen) 
Selbst; denn das ›bürgerliche Selbst‹ als Gegenstand seiner Selbstbeobachtung differenziert 
sich im Medium der Schriftlichkeit aus, und seine Selbsthermeneutik speist sich aus der 
›Selbstbildung‹, die in diesen Aktivitäten wahrgenommen wird« (S. 116).3

Dieser das bürgerliche Bildungsideal konstituierenden Lese- und Schreibarbeit steht be-
reits in Wilhelm Meisters Lehrjahren die Lebensform der »untätigen Adeligen« (S. 111) ge-
genüber. Besonders eindrücklich tritt dieser Kontrast jedoch in den Wahlverwandtschaften 
hervor, wie Henriette Herwig ausführt: »Weil Arbeit in den Wahlverwandtschaften nur der 
Vertreibung von Langeweile, der Ästhetisierung von Schloss, Kirche, Park und Dorf und der 
Inszenierung privater Gefühle dient, wird sie nie zu einem wertschaffenden Faktor neben 
Kapital und Boden« (S. 88). Eine solche im Sinne eines höheren Bildungsideals nicht auf ein 
Ziel gerichtete, ineffiziente ›Arbeit‹ läuft somit ins Leere – sie schafft und bewirkt nichts. Was 
der Adel macht, »ist Beschäftigungstherapie, wirtschaftlich gesehen irrational, Verschwen-
dung« (S. 85). 

Die sich gut ergänzenden Beiträge des Sammelbandes legen nicht bahnbrechend Neues 
dar, tragen aber die verschiedenen Aspekte des Arbeitsbegriffs zu Zeiten Goethes sehr frucht-
bar zusammen. Erhellend ist in diesem Kontext auch der Beitrag von Volker C. Dörr, der die 
Ökonomisierung des Dichterberufs und des Dichters skizziert. In Goethes Selbstverständnis 
als Dichter ist Kreativität zweifellos Arbeit, die angemessen entlohnt werden muss. Dies be-
legen vornehmlich die zur Anekdote gewordenen Honorarverhandlungen zwischen dem ge-
schäftstüchtigen Goethe und seinem (kongenialen) Verleger Johann Friedrich Cotta. Dörr 
hält dazu fest: »Eines wird man Goethe also im Blick auf seine Selbstpositionierung als 
Dichter wohl nicht vorhalten können: Naivität. Aber selbst Schiller hielt Goethe nur in 
ästhe tisch-geschichtsphilosophischer Hinsicht für naiv, nicht in ökonomischer« (S. 32). Für 
Goethe ist das Autorenhonorar eben nicht weniger als eine »Aufwandsentschädigung« 
(S. 30) – der Schweiß des Schaffensprozesses soll sich in klingende Münze verwandeln. 

Die Schaffenskraft des Genialen betrachtet auch Bernd Hamacher, der 2018 leider viel zu 
früh – mit nur 54 Jahren – aus seinem so produktiven Schaffen gerissen wurde. Bei Goethe 
finden sich nicht nur die von Nietzsche etwas überzeichnete Kreativität des Einzelnen, son-
dern Hamacher zufolge auch Formen von (bewusster wie unbewusster) »Teamkreativität« 
(S. 65). In anregender Weise arbeitet der Verfasser heraus, dass sich diese beiden Formen der 
dichterischen Arbeit nicht ausschließen, sondern besonders für das ›Genie‹ des 18. Jahrhun-
derts zusammengedacht werden müssen: »Die Genie- und Originalästhetik war eine weniger 

2 Vgl. dazu z. B. Rüdiger Safranski: Goethe. Kunstwerk des Lebens. München 2013.
3 Wegmann zitiert hier Andreas Reckwitz: Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von 

der bürgerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswirt 2006, S. 156.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


274 Rezensionen

individuelle als kollektive Angelegenheit – gerade das, was heute oft zuerst damit verbunden 
wird, nämlich unverwechselbare individuelle Autorschaft, gehörte zunächst nicht zu ihren 
leitenden Kategorien« (S. 70).

Können im Rahmen dieser Buchbesprechung auch nur einige Schlaglichter gesetzt wer-
den, so ist doch zu konstatieren, dass der Tagungsband einen ebenso kompakten wie facet-
tenreichen Überblick über Bildung und Arbeit bei Goethe bietet. Die gestraffte Form der 
Beiträge stellt dabei zweifellos einen Vorzug dar. Goethe und die Arbeit ist nicht nur für 
Germanisten eine bereichernde Lektüre – das Buch eröffnet jedem interessierten Leser wich-
tige und leicht verständliche Einblicke in eine Epoche, in welcher der Grundstein für das 
modern zu nennende Verständnis von Kreativität, Erwerb und Strebsamkeit gelegt wurde. 

Lars Kaminski

Mathias Mayer: Eigentlichst, nachbarlichst, der Deinigste. Goethes absoluteste 
Freiheit des Superlativs. Heidelberg 2018, 106 S.

Der Superlativ steht bei Grammatikern und Stilkritikern in keinem guten Ruf, auch schon zu 
Goethes Zeiten. Er gilt als großsprecherisch, als eine Ausdrucksform von Machtansprüchen, 
mit der jeglicher Widerspruch zurückgewiesen wird, gar mit der Tendenz zum Totalitären: 
»Von Superlativen geht eine zerstörende Gewalt aus«, so eine Aufzeichnung von Elias  Canetti 
(zit. S. 29) – oder jedenfalls als ›möglichst‹ zu vermeidende Übertreibung (vgl. S. 25-30). 
Umso bemerkenswerter ist Goethes überaus häufige Verwendung des Superlativs – Mayer 
spricht von einem »geradezu inflationären Gebrauch« (S. 13) – und dies nicht nur in der mit 
dem Suffix ›st‹ markierten Steigerungsform, sondern auch in superlativisch anmutenden 
Komposita wie »überselig« oder Wiederholungen wie »fester und fester«, »bang und bän-
ger« »tiefer tief« oder »wahrer, wahrer«, in der Wiederholung des Superlativs selbst wie »die 
lieblichste der lieblichsten Gestalten« oder in der Verbindung mit dem Präfix ›aller‹. 192 Be-
lege dafür – von »allbegabtest« über »allerabscheulichst« und »allerliebst« bis »allerzu-
dringlichst« und »allerzufälligst« – kann Mayer dem Goethe-Wörterbuch folgend auflisten 
(S. 16-18); die »allermeisten« davon (auch dieser Superlativ ist aufgelistet) sind Schöpfungen 
Goethes. Die Goethe-Forschung hat sich – von wenigen, meist älteren Arbeiten abgesehen – 
mit dieser von den normalsprachlichen Regeln immerhin deutlich abweichenden stilistischen 
Eigenheit der Sprache Goethes allerdings kaum befasst (vgl. S. 30-39). Mathias Mayer stellt 
sich der Herausforderung. Der Superlativ sei ein »Lieblingskind der Goetheschen Sprache«, 
schreibt er im Vorwort und fährt fort: 

Nicht nur in seiner Reichhaltigkeit ist er bislang unterschätzt worden, sondern auch in 
seiner Kreativität und Komplexität: Denn was eine nur stilistische Eigenheit scheinen 
könnte, erweist sich bei näherem Hinsehen als ein Schlüssel, der den Liebhaber, den Dich-
ter, den Kritiker Goethe mit dem Naturforscher und dem Briefschreiber, aber auch mit 
dem Skeptiker gegenüber der ›faustischen‹ Moderne verbindet. (S. 9)

Der etwa hundert Seiten umfassende Band – Mayer selbst spricht von einem »Büchlein« 
(ebd.) – ist in zwölf kurze, zwischen fünf und neun Seiten lange Kapitel gegliedert. Die ersten 
vier haben einleitenden oder vorbereitenden Charakter; im abschließenden Kapitel wird den 
»Echos des Goetheschen Superlativs« (so die Überschrift, S. 95) nachgehorcht, dem nach-
ahmenden bei den Zeitgenossen Varnhagen von Ense und Eckermann, dem ironischen bei 
Thomas Mann und dem polemischen bei Thomas Bernhard. In den einleitenden Kapiteln 
werden zunächst an einigen Beispielen Goethes besonderer Gebrauch des Superlativs vor-
gestellt, dann die grammatischen Möglichkeiten des Superlativs beschrieben, des relativen in 
seinen Varianten, mit dem ein Vergleich oder jedenfalls ein Verhältnis ausgedrückt wird, und 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


275Rezensionen

des absoluten Superlativs oder Elativs, der vom Vergleich abgelöst einen hohen resp. höchs-
ten Grad der benannten Eigenschaft bezeichnet und den Goethe überaus häufig verwendet; 
darauf folgend werden die Argumente der Kritiker des Superlativs und die bisherige Forschung 
referiert. Die weiteren sieben Kapitel gelten Goethes Gebrauch des Superlativs.  Goethe ver-
wendet ihn durchgängig in seinen schriftlichen Äußerungen, in Briefen und den autobiogra-
phischen Schriften, in seinen naturwissenschaftlichen Arbeiten und den Aufsätzen zu Kunst, 
Literatur und anderen Gegenständen und ebenso in den dichterischen Werken gleich wel-
chen Genres, bemerkenswert häufig in seiner Lyrik. Auch in seinen in vielen Gesprächen 
überlieferten mündlichen Äußerungen nutzt Goethe immer wieder superlativische Formen.

In einer Mischung von Orientierung an Themen – naturwissenschaftlichen, ethischen 
oder ästhetischen – und Auseinandersetzung mit einzelnen Werken, mit Gedichten, mit Wil-
helm Meisters Wanderjahren oder mit Faust erarbeitet Mayer in den einzelnen Kapiteln 
überaus gründlich, in mitunter sehr dichter Argumentation die verschiedenen Facetten von 
Goethes Superlativgebrauch; Faust, dem »Drama der Superlative« (wie es in der Überschrift 
heißt), gilt ein eigenes Kapitel (S. 87-93). Zugleich verweist Goethes »höchst eigenwillige 
Ästhetik des Superlativs« (S. 67), wie Mayer überzeugend darlegen kann, auf Grundprinzi-
pien seines Welt-, Natur- und Menschenverständnisses: 

Der Superlativ wird zum Modell eines gänzlich offenen, unabgeschlossenen Denkens, 
dem es nicht um die Stabilität eines in sich begründeten Systems geht, sondern um die 
Rechtfertigung und Zulässigkeit unabsehbarer Lebendigkeit. Sie bedarf, um formuliert zu 
werden, des entschiedenen Verzichts auf sprachliche Konventionen, und die Entgrenzung 
des Goetheschen Superlativgebrauchs erweist sich als Spiegel eines radikal offenen, grenz-
überschreitenden Denkens. (S. 44)

Mayers Befunde bestätigen seine Ausgangsthese. Der Superlativ ist eine sprachliche Aus-
drucksform des Grundprinzips von Goethes Weltsicht, des goetheschen Bewegungsgesetzes 
von Polarität und Steigerung, Ausdruck eines »superlativen Denkens, das eine Dynamik der 
Intensivierung, der Essentialisierung und Lebendigkeit betreibt, die freilich nicht in den 
Voka beln des Superlativs an ihr Ziel kommt, sondern diese einsetzt, um einen fortwährenden 
wie letztlich unabschließbaren Prozess der Lebendigkeit anzudeuten und sprachlich zu ge-
stalten« (S. 71). 

Mathias Mayers schmaler, gleichwohl inhalts- und gedankenreicher, zu vielfältigem 
Nachdenken anregender Band ist ein Beispiel, was der genaue philologische Blick auf Spra-
che zu zeigen vermag, wie auch »das ›Letzte‹ zu einem ›Letztesten‹ geführt werden« kann 
(S. 60) – eigentlichst.

Reiner Wild

Marina Kouzmitskaia: Goethes Aufnahme und Bearbeitung von Legenden. »Genau 
betrachtet, möchte man doch wohl gut heißen, daß es so viele Heilige gibt …«. 
Hamburg 2017, 242 S.

Dass Goethe der mittelalterlichen Literatur wenn nicht ablehnend, so doch zumindest ohne 
rechtes Verständnis gegenüberstand, ist bekannt. Dass dies insbesondere auch für solche 
mittelalterlichen Texte gelten muss, die über ihre spezifische literarische Faktur hinaus vor 
allem durch ihre pragmatische Funktion innerhalb eines spezifisch frömmigkeitspraktischen 
Gebrauchsraums bestimmt sind, ist angesichts der Religionskritik Goethes als selbstver-
ständlich anzunehmen; solche Werke sind ihm allenfalls Zeugnisse einer vergangenen aber-
gläubischen Epoche. In diesem Kontext wird immer wieder sein Urteil über den Armen 
Heinrich Hartmanns von Aue herangezogen, in dem ein vom Aussatz befallener Adliger zur 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


276 Rezensionen

Heilung das Blutopfer eines unschuldigen Mädchens annehmen will, dessen Krankheits-
beschreibung bei Goethe aber nur »physisch-ästhetischen Schmerz« und »Ekel« hervorruft, 
so dass er sich schon »vom bloßen Berühren eines solchen Buches angesteckt« glaubt (zit. 
S. 72 f., Anm. 158).

Unter diesem Aspekt verspricht die vorliegende Arbeit interessante Aufschlüsse über die 
Aufnahme und Bearbeitung von Legenden durch Goethe, handelt es sich doch bei diesen 
Texten um eine Gattung, die das Märtyrertum der Heiligen – und das heißt in den meisten 
Fällen ihren körperlichen Schmerz und ihr Leiden – in den Mittelpunkt stellt. Die Verfasserin 
gibt dazu einen kurzen Überblick über die Geschichte der Heiligenlegende im Mittelalter, 
wobei sie sich vor allem auf die Entstehung der Heiligenverehrung, die (literarische) Form 
der Legende und ihre Weiterentwicklung nach der Reformation bis ins 18. Jahrhundert kon-
zentriert. Sehr unterschiedlich erscheint dabei die Heranziehung der Fachliteratur; die Ver-
fasserin verarbeitet zwar zahlreiche einschlägige Werke der Forschung, andere aber, wie 
etwa die grundlegenden Arbeiten von Ulrich Wyss (1973), Herbert Walz (1986) oder 
 Susanne Schmidt-Knaebel (1999), vermisst man.1 Dies macht sich besonders in ihren Aus-
führungen zu der Frage bemerkbar, in welcher Form und Funktion Legenden nach der Re-
formation überhaupt noch denkbar sind, ob es sich also um eine genuin christlich-mittel-
alterliche Gattung handelt (Rosenfeld 41982) oder ob das ›Legendenhafte‹ vielmehr in 
verschiedensten Kulturen konstituiert wird durch die je unterschiedliche Darbietung bedeu-
tungsvoller Heilstatsachen (Ecker 1993 u. 2003).2 Die von Hans-Peter Ecker aus kultur-
anthropologischer Sicht entwickelten zwölf Gattungskriterien werden von der Verfasserin 
zwar erwähnt, aber nicht für ihre Untersuchung herangezogen, was insbesondere deshalb 
bedauerlich ist, weil Goethe, wie sie zeigt, natürlich keine Legenden im mittelalterlichen 
Sinne geschrieben hat.

Dabei nimmt sie folgende Werke in den Blick: »Die Legende des hl. Alexius: Briefe aus der 
Schweiz«, »Heilige und Legenden der Lehr- und Wanderjahre«, »Ottilie als Heilige: Die 
Wahlverwandtschaften«, »Die Siebenschläfer im West-östlichen Divan«, »St. Rochus und 
das Rochus-Fest zu Bingen«, »Dreikönigslegende: Die heiligen drei Könige« und »Philipp 
Neri, der Lieblingsheilige: Italienische Reise«. Es ist augenfällig, dass es sich hierbei um sehr 
disparate Texte handelt, die nur durch das Motiv des Heiligen (und nicht der Legende!) ver-
klammert werden, und weiter, dass bei den Prätexten insgesamt nur vier überhaupt als Le-
genden im engeren Sinne bezeichnet werden können (St. Alexius, St. Rochus, Dreikönigs-
legende, Philipp Neri). Die beiden Ersteren werden von Goethe referiert, einmal als 
Erzählung einer Wirtin auf seiner zweiten Reise in die Schweiz 1779, das andere Mal anläss-
lich des Rochus-Festes auf seiner Rheinreise 1814 nach den Erzählungen einer Tischgesell-
schaft. Es stellt sich so die grundsätzliche Frage, inwieweit diese Nach-Erzählungen im 
Kontext halb privater Aufzeichnungen (Reise-Tagebuch) bzw. autobiographischer Modellie-
rung überhaupt eigene Aufmerksamkeit als ›Behandlung‹ oder ›Aufnahme‹ von Legenden im 
Sinne der Verfasserin beanspruchen dürfen, dienen sie doch vor allem innerhalb größerer 
Beschreibungen der Schilderung schweizerischer und rheinischer Volksfrömmigkeit, wie 
auch die Verfasserin mehrfach festhält (S. 62, 72, 161, 165 u. ö.). Wichtiger erscheint die 
Aussage, dass Goethe zwar, trotz der angeblichen Vermittlung durch mündliche Gewährs-
leute, in der Wiedergabe der Legenden schriftlichen Quellen – nämlich der Legendensamm-
lung Martins von Cochem (1705, S. 62) und der Vita Sancti Rochi von Francesco Diedo 
(1478, S. 170) – folgt. Im Vergleich mit diesen Vorlagen arbeitet die Verfasserin Goethes 

1 Ulrich Wyss: Theorie der mittelhochdeutschen Legendenepik. Erlangen 1973; Herbert Walz:  Legende. 
Bamberg 1986; Susanne Schmidt-Knaebel: Textlinguistik der einfachen Form. Die Abgrenzung von 
Märchen, Sage und Legende zur literarischen Kunstform der Novelle. Frankfurt a. M. 1999.

2 Hellmut Rosenfeld: Legende. Stuttgart 41982; Hans-Peter Ecker: Die Legende. Kulturanthropolo-
gische Annäherung an eine literarische Gattung. Stuttgart, Weimar 1993; ders. (Hrsg.): Legenden. 
Geschichte, Theorie, Pragmatik. Passau 2003.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


277Rezensionen

Bearbeitungstendenzen wie Kürzung der ›theologischen Untermauerungen‹ und der ›heils-
geschichtlichen Dimension‹ (S. 171) überzeugend heraus. Die Frage allerdings, warum auf 
diese Weise der »religiöse Hintergrund« verblasse (S. 174), warum aber vor allem Goethe 
sich eine schriftliche Quelle so zurecht schneidert, dass sie als volkstümliche Überlieferung 
gelten kann, scheint mit dem Fazit, auf diese Weise erfasse Goethe »den ganzen reinen 
menschlichen Faden der Geschichte« (S. 174), nur unzureichend beantwortet.

Auch die Skizze über Philipp Neri, die dann als Aufsatz 1829 in den Zweiten Römischen 
Aufenthalt aufgenommen wird, ist, wie auch die Verfasserin konzediert, »keine Legende« 
(S. 199). Aufbauend auf verschiedenen Quellen, hat Goethe hier eine Vita des Heiligen ge-
schrieben, wobei ihn vor allem dessen persönliche Tugenden und sein Wirken interessieren. 
Neris wunderbare Taten dagegen werden durch natürliche Ursachen rational erklärt – seine 
vermeintliche Gabe der Elevation etwa sei nichts anderes als die von Neris Ekstase angeregte 
Einbildungskraft der Zuschauer (S. 210). Mit seiner Sichtweise Neris als Vorreiter der Refor-
mation interpretiert Goethe den Begriff des Heiligen um: Es ist die Heiligkeit des außer-
gewöhnlichen Lebens (S. 218).

Nochmals anders stellt sich der Fall dar bei der Dreikönigslegende von Johannes von 
Hildesheim. Hier hatte Goethe 1819 bekanntlich eine mittelalterliche Handschrift des Textes 
erworben, die er 1820 in einem Aufsatz in der Zeitschrift Ueber Kunst und Alterthum kurz 
vorstellte und deren Inhalt er knapp zusammenfasste. Wie die Verfasserin ausführt, steht 
diese Beschäftigung in Zusammenhang mit Goethes Orient-Interesse einerseits, geweckt vor 
allem durch die inhaltlichen Berührungen der Legende mit den fiktiven Reisebeschreibungen 
des Johannes von Mandeville (S. 186 f.), und andererseits mit dem von den Brüdern  Boisserée 
(neu)geweckten Interesse an mittelalterlicher Kunst (S. 181). Wie Goethe am 22. Oktober 
1819 an Sulpiz Boisserée schreibt, ist es aber gerade nicht das Legendarische, das ihn inter-
essiert: »Genug ich meine nicht, daß irgend etwas Anmuthigeres und Zierlicheres dieser Art 
mir in die Hände gekommen wäre. Weder Pfaffthum noch Philisterey noch Beschränktheit 
ist zu spüren« (WA IV, 32, S. 77 f.).

Ähnliches gilt wohl auch für seine Beschäftigung mit der sog. Siebenschläferlegende im 
Rahmen des West-östlichen Divan, für die Goethe eine englische Übersetzung einer islami-
schen Version der im lateinischen Mittelalter verbreiteten Legende benutzt. Darin wird von 
sieben Christen berichtet, die vor der kaiserlichen Verfolgung in eine Höhle flüchten und – 
dort eingemauert – Hungers sterben, aber nach 372 Jahren von Gott wieder zum Leben er-
weckt werden. Goethe spricht in seiner versifizierten Bearbeitung dagegen, wie die Verfas-
serin resümiert, »an keiner Stelle das Kernthema der Legende, die Lehre von der Auferstehung 
von den Toten«, an, so dass bei ihm »das Verstreichen der Jahre, ehe die Schläfer auf-
wachen«, pointiert wird (S. 133). Keinesfalls wird man daher der Verfasserin zustimmen 
wollen, dass Goethe hier »eine eigene poetische Wiedergabe der Legende kreiert« (S. 136), 
denn gerade der Verzicht auf alles Legendarische im eigentlichen Sinne macht ja Goethes 
Bearbeitung aus; eher wäre seine Version in dem zu dieser Zeit wiedererwachenden Interesse 
an den mittelalterlichen Zeitreiseerzählungen zu situieren (Rip van Winkle, 1819).

So bleiben schließlich zwei Werke, die Lehr- und Wanderjahre und die Wahlverwandt-
schaften, bei denen die Verfasserin mit gutem Grund nach der Behandlung und Verarbeitung 
von Legenden fragt. In den Lehr- und Wanderjahren erzählt Goethe die Geschichte der 
Mutter von Mignon, Sperata, die, geistig verwirrt, nach dem vermeintlichen Tod ihres Kin-
des dessen angebliche Knochen am Ufer des Sees sammelt, bis sie in einer Vision das vervoll-
ständigte Skelett auferstehen sieht; nach ihrem eigenen Tod wird sie als wundertätige Heilige 
verehrt. Allem Anschein nach will Goethe hier die Folgen von Volksfrömmigkeit, überstei-
gerter Religiosität und klerikalem Heiligenkult darstellen; gleichwohl aber kann man der 
Verfasserin nicht darin zustimmen, dass die »Geschichte […] durch bestimmte inhaltliche 
[…] und strukturelle […] Elemente erkennbar als Legende herausgestellt« wird (S. 77). We-
der auf der Ebene der Geschichte noch auf derjenigen der erzählerischen Darstellung findet 
man nicht einmal im Sinne eines erweiterten, kulturanthropologischen Gattungsbegriffs le-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


278 Rezensionen

gendenhafte Züge; vielmehr geht es Goethe ja darum, wie es die Verfasserin selbst anhand 
verschiedenster Reflexionen Goethes und Schillers ausführlich darlegt (S. 85 ff.), die emp-
findsame religiöse Schwärmerei samt ihren pathologischen Auswüchsen eben als solche zu 
entlarven. Der Begriff der Legende kann hier nur noch um den Preis einer semantischen 
Verallgemeinerung im Sinne einer Erzählung von vermeintlichen Heiligen angewendet 
werden.

Deutlich zeigt sich dies schließlich auch in dem letzten untersuchten Werk. In den Wahl-
verwandtschaften geht es der Verfasserin um Ottilie, die ihrer Auffassung nach als Heilige 
dargestellt wird. Sie kann sich dabei natürlich auf den Schluss des Romans stützen, in dem 
Ottilie als solche bezeichnet wird (wenn auch wohl eher mit Bezug auf die Perspektive 
 Eduards, der »das ihm von Ottilien Übriggebliebene« im Wortsinn wie Reliquien bei sich 
getragen hatte), wie denn auch verschiedene Arbeiten der Forschung diesen Ansatz eingehen-
der verfolgt haben. Die Verfasserin geht aber darüber hinaus: von der Feststellung, dass der 
Roman »Legendenmotive« (S. 96) verwende und »legendenhaftes Geschehen« darstelle 
(S. 98), kommt sie endlich zu dem Schluss, dass es »sich um eine Legende« handle (S. 97) und 
dass der Roman zumindest »intentional und funktional […] der herkömmlichen Legende« 
nahekomme (S. 115). Dies scheint allerdings nicht nur deshalb bedenklich, weil hier vom 
Einzelnen auf das Ganze geschlossen wird, sondern vor allem auch deshalb, weil die von der 
Verfasserin gesehenen Parallelen zur Legendenmotivik selbst nicht überzeugen. Genannt sei 
nur ihr zentraler Vergleich Ottiliens, die das ertrunkene Kind Charlottes in der Hoffnung auf 
himmlische Hilfe kniend emporhebt, mit der Muttergottes: »Denn was ist es anderes als eine 
Darstellung der trauernden Maria – eine jungfräuliche Mutter […] hebt kniend mit ent-
blößter Brust das leblose, nackte Kind gen Himmel. Das ist gleichsam die Madonna mit dem 
aufgeopferten Christkind« (S. 99). Man hätte gern erfahren, welches Bild der Muttergottes 
»mit dem aufgeopferten Christkind« die Verfasserin vor Augen gehabt hat; einen Hinweis 
bleibt sie leider mit dem lapidaren Verweis auf die vermeintliche Evidenz dieses Vergleichs 
(S. 99, Anm. 251) schuldig, so dass man sich des Eindrucks nicht erwehren kann, dass ihr 
hier die Ikonographien der ›Madonna mit Kind‹ und der ›Pietà‹ verschmolzen sind. 

Das Verdienst der Untersuchung ist, dass die Verfasserin das Werk Goethes in Hinblick 
auf die Gattung der Legende als Prätext durchmustert, wobei ihr dabei offensichtlich die 
mittelalterlich-christliche Legende vor Augen steht. Deutlich wird, dass für sie zweierlei 
grundsätzlich verschiedene Umgangsweisen Goethes mit dieser Gattung feststellbar sind: 
zum einen eine kürzende und bearbeitende Retextualisierung im Kontext berichtender Er-
zählungen, wobei für Goethe die »Persönlichkeit des heiligen Menschen« im Mittelpunkt 
stehe und die »religiös-dogmatische Dimension« »auf das Minimum reduziert« werde 
(S. 220), und zum anderen Motiv- und Formanleihen in fiktionalen Werken. Überzeugend ist 
dies im Fall der Sperata der Lehrjahre, wo es Goethe allerdings um die Darstellung einer 
allzu schnell sich entwickelnden volksläufigen Heiligenverehrung einer geistig Verwirrten 
und ihrer »Vision« zu gehen scheint; dass die posthume Verehrung Ottilies als Heilige durch 
Eduard in den Wahlverwandtschaften dieses Werk damit gleich zu einer Legende mache, 
scheint hingegen eher fraglich. Insgesamt aber kann man dem Fazit der Untersuchung sicher 
zustimmen: »[G]anz in seinem Sinne setzt der Dichter der passiven Weltabgewandtheit der 
Heiligen ein praktisches Christentum, der Transzendenz die Immanenz entgegen« (S. 222).

Frank Fürbeth

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


279Rezensionen

Maximilian Bergengruen: Verfolgungswahn und Vererbung. Metaphysische Medi-
zin bei Goethe, Tieck und E. T. A. Hoffmann. Göttingen 2018, 351 S.

Maximilian Bergengruen untersucht in der vorliegenden Studie, wie ein bestimmtes Krank-
heitsbild im ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhundert für einige psychologieinteressierte 
Autoren zunehmend Gegenstand des literarischen Interesses wird, und zwar so sehr, dass es 
bisweilen zum »Kulminationspunkt« (S. 123) des Beziehungsgefüges respektive der narra-
tiven Struktur des Romans bzw. der Erzählung gerät. Die literarische Gestaltung des (damals 
noch nicht begrifflich fixierten) Verfolgungswahns fußt bei den behandelten Autoren  Goethe, 
Tieck und E. T. A. Hoffmann in beträchtlichem Maße auf Kenntnissen zeitgenössischer me-
dizinisch-psychologischer Texte, in denen die der Melancholie oder auch der Hypochondrie 
zugeordnete Erkrankung nach und nach als epistemischer Gegenstand Kontur gewinnt. 
Bergengruen bewegt sich innerhalb eines für den Verfolgungswahn noch nicht erforschten 
Zeitabschnitts, für den zu berücksichtigen ist, dass »Psychologie und Medizin, anders als 
heute, noch eindeutig zur ›Meta-Physik‹ gehören bzw. eine metaphysische Dimension besit-
zen« (S. 313). Es lagen ja etwa für das – nicht nur bezüglich des Verfolgungswahns – viel-
diskutierte Thema der Vererbung noch keine klaren Erkenntnisse vor; deshalb erfolgte nicht 
selten, zum Teil nur in Fußnoten, ein Rückgriff auf theologische Vorstellungen wie diejenige 
des ›Gotteszorns‹: Krankheit als Strafe für Sünden der Vorfahren. Erbinformationen und 
unbewusste Vorgänge, beide als »unsicheres Wissen« (S. 11) geltend, werden bis zu einem 
gewissen Grad identifiziert. Mit der zusätzlichen Einbeziehung (para)theologischer Kon-
zepte in Form eines dämonischen Wirkens als Erklärungsmodell der Krankheit ergibt sich 
für die Literatur, wie Bergengruen in seinem Beitrag eindrucksvoll demonstriert, ein weites 
Terrain hinsichtlich der literarischen Ausgestaltung der teils konkurrierenden, teils sich ver-
flechtenden und gegenseitig ergänzenden Konzepte; dabei wirken die Autoren am Prozess 
der Wissensbildung mit, indem sie »fiktive Versuchsanordnungen« (S. 12) kreieren, die Dia-
gnose, Ätiologie und Therapie des Verfolgungswahns betreffend.

In der Einleitung legt Bergengruen seine Intention dar und liefert unter anderem einen 
kurzen Abriss des zeitgenössischen Wissensstands über den Wahn. Die detaillierte Beschrei-
bung anhand von Fallgeschichten dieser psychischen Erkrankung beginnt im ersten Band des 
Magazins zur Erfahrungs-Seelenkunde (1783) von Karl Philipp Moritz, der eine grund-
legende Symptomatik für die damalige Debatte bereitstellte. In einer zweiten Phase der Dis-
kussion nach 1800 mit Textbeiträgen von Philippe Pinel, Jean Etienne Dominique Esquirol 
und Johann Christian Reil wird die Krankheit unter anderem mit dem Terminus der »Fixe[n]  
Idee« (S. 11) bedacht und es taucht der Begriff der »Dämonomanie« für den »religiösen Ver-
folgungswahn« auf (S. 256).

Die Prosatexte des nicht zu umfangreichen, aussagekräftigen Korpus, bestehend aus 
 Goethes Tasso und Wilhelm Meister, Tiecks Der blonde Eckbert und Der Runenberg sowie 
E. T. A. Hoffmanns Der Sandmann, werden von Bergengruen minuziös und luzide analysiert, 
wobei er sein Augenmerk stets auf Textelemente richtet, die das psychologische Vorab- Votum 
der Wahnhaftigkeit zugunsten einer alternativen Lesart des Erkenntnisgewinns durch Krank-
heit – sei es im weltlichen, sei es im metaphysischen Bereich – in Frage stellen. Die Analysen 
haben eine »synchron wissensgeschichtliche« wie auch »diachron literarhistorische Dimen-
sion« (S. 150). Das Werk gliedert sich übersichtlich in fünf Kapitel, die ihrerseits in verschie-
dene knappe Unterkapitel unterteilt sind. Die relevante Forschungsliteratur wird in Fuß-
noten und zum Teil ausführlichen Anmerkungen dargeboten, die den Originaltext nie 
bedrängen. Als etwas störend erweisen sich die doch recht häufigen Wiederholungen von 
Auszügen aus psychologischen / psychiatrischen Texten, die wohl der Tatsache geschuldet 
sind, dass das Buch eine Fortschreibung einzelner zuvor veröffentlichter Aufsätze ist.

Im Tasso-Kapitel zeigt Bergengruen, wie Goethe anhand der Figur des Protagonisten das 
Thema Verfolgungswahn »in psychologischer, politischer und poetologischer Hinsicht« 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


280 Rezensionen

(S. 70) aufblättert. Tasso, dessen psychische Erkrankung nach Meinung seiner Ratgeber 
durch stärkere Hinwendung zum sozialen Gefüge des Hofes geheilt werden soll, entlarvt 
diesen mit seiner Etikette und Politik als Kern des Problems: Er erkennt die Verstellung als 
»die ganze Kunst des höfischen Gewebes« (S. 49), die eine Selbsterkenntnis verhindert – der 
Autor verweist an dieser Stelle auf Karl Philipp Moritz, der das Motto »Erkenne dich selbst« 
seinem Magazin für Erfahrungs-Seelenkunde voranstellte (S. 59). Bei dem in diesem Kapitel 
behandelten Zusammenhang von psychischer Krankheit und Gesellschaft hätten nach An-
sicht der Rezensentin neben Foucaults erwähntem Wahnsinn und Gesellschaft allerdings 
auch die Arbeiten von Gilles Deleuze, Félix Guattari und Jacques Lacan in einer Fußnote 
gewürdigt werden können.

Die im Tasso von Goethe eher zurückgestellte Frage nach der Erblichkeit des Verfolgungs-
wahns steht im Zentrum des Wilhelm Meister-Kapitels, in dem der Autor mit einer großen 
Detailfülle hinsichtlich der Analyse der familiären Krankengeschichten aufwartet. Im Mittel-
punkt steht die Figur des Harfners, der zur Erklärung seines Verfolgungswahns auf ein 
Muster zurückgreift, das vom medizinisch-psychologischen Standpunkt aus als »Aber-
glaube« erscheint: Er fühle eine große Schuld auf sich lasten (die sich später als Verstoß ge-
gen das Inzesttabu herausstellen wird), die eine überirdische Rache auf den Plan rufe, deren 
Medium er teilweise aber auch selbst sei (S. 80). Damit stehen sich zwei Lesarten gegenüber, 
wobei die medizinisch-psychologische der Therapeuten sich Bergengruen zufolge als die 
dominante erweist, die Schicksalstheorie des Harfners jedoch nicht zum Verstummen gebracht 
wird und sozusagen immer wieder »aufersteht« (S. 92).

Der Verfasser begreift den hereditären Verfolgungswahn als »Kulminationspunkt« des 
Romans, von dem aus sich sämtliche Psychopathologien erklären ließen, bis hin zum Ro-
mangefüge selbst (S. 123), da die Privatmythologie Augustins letztlich die »kunsttheore-
tische Selbstinterpretation des Romans transportiert« (S. 146). Die Betroffenen (Augustin 
und Mignon) haben zwar ihren Verstand verloren, aber die Fähigkeit, Kunst hervorzubrin-
gen, ja wahres Genie zu besitzen, erhalten (S. 137 f.).

Im Blonden Eckbert sind drei bis vier Verfolger dem Protagonisten auf den Fersen: Wal-
ther, Hugo, der Bauer und die Alte, wobei Letztere sich am Ende als Urheberin der männ-
lichen Erscheinungen ›outet‹. Ähnliches trifft für den Runenberg zu: Die beiden Fremden 
lassen sich auf eine weibliche Person, das Waldweib, zurückführen (S. 237 f.). Auch im Sand-
mann findet sich eine »Persönlichkeitsverschmelzung«: Hier sind es Coppola und Coppelius, 
die in Personalunion den Helden in den Wahnsinn treiben. Allen Fällen gemeinsam ist die 
von den »Feinden« erstrebte Zerstörung einer funktionierenden Liebesbeziehung (S. 238). 
Bergengruen geht entgegen seinem Vorsatz, mit seinen Analysen im synchron wissensgeschicht-
lichen Bereich zu verbleiben, klassisch psychoanalytisch vor, indem er als destruktives Prin-
zip jeweils den abgespaltenen ›bösen‹ Persönlichkeitsanteil des Vaters ausmacht, der durch 
nichteheliche bzw. gewaltsam erzwungene Sexualität mit der Mutter unheilbringend für die 
Familie ist sowie ein Inzestbegehren des Sohnes bezüglich der Mutter bzw. deren »Kontinua-
tionsfigur[en]« (S. 297) konstatiert. 

In allen drei Texten bleibt bis zuletzt unklar, ob der Leser sich für die Lesart des Natür-
lichen (d. h. der psychologischen) oder des Übernatürlichen, Wunderbaren entscheiden soll – 
dies im Sinne der romantischen Allegorie, die den »Horizont des Lesers für eine übergeord-
nete ›Wahrheit‹«, diejenige des Absoluten, öffnen soll (S. 194).

Alles in allem: ein profundes Thema in ebensolcher Behandlung. In dieser Studie, die eine 
Patho-Gnostik im doppelten Sinne, Erkenntnis über Krankheit und durch Krankheit, be-
treibt, tritt der Erinnerungseinschluss des Verfolgungswahns – begriffen als individuelles, 
familiäres und kulturelles Gedächtnis – klar hervor, der in literarischer Umsetzung das ge-
samte Spektrum seines Potenzials entfalten kann.

Susanne Vollberg

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


281Rezensionen

Helmut Mojem, Barbara Potthast (Hrsg.): Johann Friedrich Cotta. Verleger – Un-
ternehmer – Technikpionier. Heidelberg 2017, 322 S.

Johann Friedrich Cottas überragende Bedeutung als Verleger der deutschen Klassiker und 
Romantiker schlägt sich in einer Fülle von Publikationen nieder und dank der reichen 
Quellen lage ist wohl kein anderer deutscher Verleger so gut erforscht. Davon zeugen zahl-
reiche edierte Briefwechsel mit Autoren sowie Firmengeschichten und Monographien.  Cottas 
Geburtstag jährte sich am 27. April 2014 zum 250. Mal. Aus diesem Anlass fand ein Jahr 
zuvor in Marbach, dem Ort des Cotta-Archivs, eine Tagung statt. Wie lässt sich bei dieser 
Gelegenheit eine bereits gründlich erforschte Persönlichkeit so würdigen, dass substanziell 
Neues gesagt werden kann – vor allem auch nach dem fast gleichzeitigen Erscheinen der 
»magistrale[n] Biographie« (so Helmut Mojem S. 233) von Bernhard Fischer, dem ehema-
ligen Leiter des Cotta-Archivs? Die Herausgeber Helmut Mojem, Nachfolger Fischers in 
Marbach, und Barbara Potthast möchten den Schwerpunkt auf die historischen Kontexte, 
das Zusammenspiel der verschiedenen beruflichen Rollen Cottas und die »komplexe[n] Pro-
jekte, bei denen ein Erfordernis das nächste hervorbringt« (S. 9) legen. Cottas umfassende 
Leistungen in Ökonomie, Publizistik, Technik, Kunst und Politik sollen mit dem Band in den 
Mittelpunkt gerückt und statt der »angeblichen Prädominanz der schönen Literatur« (ebd.) 
hervorgehoben werden. 

Betrachtet man die einzelnen Beiträge des Bandes, zeigt sich allerdings, dass sich die große 
Mehrheit doch wieder den buch- und verlagshistorischen Facetten Cottas widmet. Einleitend 
beleuchtet Stephan Füssel Cottas Wirken, indem er ein breites buchhandelsgeschichtliches 
Epochenpanorama entwirft. Christine Haug beschreibt in ihrem Beitrag den Aufstieg Stutt-
garts zum Zentrum des süddeutschen Kommissionswesens und zur Hauptstadt der umstrit-
tenen ›spekulativen Verleger‹. Anna Maria Pfäfflin rekonstruiert die Geschichte der litho-
graphischen Unternehmungen des Verlags, die sich vor allem dem Engagement von Cottas 
›Kunstberater‹ Gottlob Heinrich Rapp verdankten und keineswegs eine geradlinige Erfolgs-
geschichte, sondern von vielen fehlgeschlagenen Versuchen gekennzeichnet waren. Ernst  
Osterkamp rekapituliert souverän das Beziehungsdreieck zwischen Goethe, Cotta und 
 Sulpiz Boisserée, das in seinem spannungsreichen, aber doch stabilen Zusammenspiel die 
Entstehung der Ausgabe letzter Hand ermöglichte. Angela Steinsiek und Stefan Knödler 
schildern die wechselhaften Beziehungen des Verlegers zu seinen Autoren Jean Paul bzw. 
August Wilhelm Schlegel, wobei Schlegels Beziehung zu Cotta hier erstmals umfassend dar-
gestellt wird. Jean Paul ließ sich nach zunächst intensiver Zusammenarbeit schließlich von 
Georg Andreas Reimer abwerben; A. W. Schlegel war gar ein Autor, mit dem das Verleger-
genie trotz aller Bemühungen partout nicht zusammenkam. Kuriose Verlagsprodukte Cottas 
und ihre Publikationsgeschichte analysieren Barbara Potthast mit den Gedichten Ludwig I. 
und Ulrich Raulff mit dem von ihm in den hippologischen Diskursen der Aufklärung ver-
orteten Taschenkalender für Pferdeliebhaber. Annika Haß widmet sich den vielfältigen 
Funktionen, die Cottas Verlag als Vermittler im deutsch-französischen Kulturtransfer ein-
nahm. Ihre Magisterarbeit zu dem Thema erschien 2015 als Monographie. In einer Miszelle 
kontrastiert Andreas Beyer in ikonographisch aufschlussreicher Weise Karl Jakob Theodor 
Leybolds Porträt des auch als ›Bonaparte des Buchhandels‹ titulierten Cotta mit dem be-
kannten Napoleon-Porträt von Jean-Auguste-Dominique Ingres. Dem Zeitungs- bzw. Zeit-
schriftenverleger Cotta widmen sich Holger Böning und Helmut Mojem anhand der epoche-
machenden Erfolgsprodukte Allgemeine Zeitung und Morgenblatt für gebildete Stände, 
während Georg Braungart den zeitgenössischen Aufschwung der Naturwissenschaften und 
der Wissenschaftspopularisierung am Beispiel von Hermann Hauff und seinen Geologischen 
Briefen (1840) in der Allgemeinen Zeitung schildert.

Den Politiker Cotta würdigt Erich Pelzer, der das Wirken des Verlegers als Vermittler in 
Paris (1799), auf dem Wiener Kongress (1814/1815) und im württembergischen Verfassungs-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


282 Rezensionen

kampf (1815-1819) zusammenfassend darstellt. Bernhard Fischer liefert eine auf seiner 
Monographie basierende Darstellung Cottas als engagierter Vorkämpfer einer deutschen 
Zollunion. Da Ulrich Gaier hauptsächlich die literarische Verarbeitung von Cottas verlust-
reichen Bodensee-Dampfer-Unternehmungen untersucht (bei Gustav Schwab, Dionys Kuen, 
Ludwig Amandus Bauer), wendet sich dem Unternehmer einzig Thomas Schuetz zu, der die 
Geschichte des Scheiterns der mechanischen Flachsspinnerei präzise rekonstruiert hat. 

In dem bunten Strauß von Beiträgen ergeben sich neue Aspekte aus verlagshistorischer 
Sicht durch die Perspektive auf das französische Programm und die internationalen Netz-
werke Cottas, ganz im Sinne einer noch immer am Anfang stehenden komparatistisch-trans-
nationalen Buchforschung. Neue Forschungsperspektiven eröffnet auch der Blick auf den 
entscheidungsfreudigen und innovativen, aber insbesondere auch auf den gescheiterten Un-
ternehmer und Verleger. Wünschenswert wäre es schließlich, Autor-Verleger-Beziehungen 
künftig noch stärker nicht selektiv literarhistorisch auszuwerten, sondern als eigene Gattung 
nach ihren diskursspezifischen Regeln zu untersuchen.1 Die konstitutiven Merkmale dieses 
über das rein Geschäftliche hinausgehenden besonderen Verhältnisses bildeten sich im 
18. Jahrhundert heraus, und Johann Friedrich Cotta steht exemplarisch für diesen neuen 
Verlegertyp. 

Johannes Frimmel

Sylke Kaufmann: Louise Seidler (1786-1866). Bd. 1: Leben und Werk, 661 S. – 
Bd. 2 Œuvreverzeichnis, 896 S., Bucha bei Jena 2016

Das zweibändige Werk über die 1786 in Jena geborene, ab September 1823 in Weimar tätige 
Porträt- und Historienmalerin Louise Seidler geht auf Forschungen zurück, die Mitte der 
90er Jahre begonnen und deren Ergebnisse 2006 bei der Martin-Luther-Universität Halle- 
Wittenberg als Dissertation eingereicht wurden. Es dauerte noch einmal zehn Jahre, bis die-
ses in mühevoller Kleinarbeit geschaffene 1557 Seiten starke Opus magnum dank der Spar-
kassenstiftung Weimar – Weimarer Land und des Freundeskreises des Goethe-National-
museums e. V. gedruckt werden konnte. Doch alle Anstrengungen der Autorin, alles Warten 
der Leser haben sich gelohnt.

Band 1 widmet sich Leben und Werk Louise Seidlers, Band 2 bietet ein Œuvreverzeichnis. 
Dieses führt ihre Gemälde und Ölskizzen, Pastelle, Kartons und bildmäßigen Zeichnungen, 
Werke unbekannter Technik, die Seidler fälschlich zugeschriebenen Arbeiten sowie die 
Zeichnungen und Lithographien detail- und abbildungsreich auf. Besonders ausführlich be-
sprochen werden ihre Hauptwerke: der Hl. Rochus von 1816, die 1. Kopie der Madonna del 
Cardellino nach Raffael von 1821, die 1. Kopie des Violinspielers nach Sebastiano del 
 Piombo von 1822, ihre Maria mit dem schlafenden Kind, dem Johannesknaben und drei 
Engeln (Glaube, Liebe, Hoffnung) von 1823, die Hl. Elisabeth, Almosen austeilend von 
1826, der Christus in der evangelischen Kirche von Sehestedt von 1829, Malerei und Poesie 
von 1831, das auf Goethes Anregung entstandene Gemälde Thisbe von 1832 sowie der Fries 
von Phigalia, der Goethe 1818 sehr beschäftigt hat. Künstlerisch gesehen, gehören die 
Frauen bildnisse Seidlers zum Besten, was die Malerin geschaffen hat, etwa das in Florenz um 

1 Siehe Ernst Fischer: »… diese merkwürdige Verbindung als Freund und Geschäftsmann«. Zur 
Mikro soziologie und Mikroökonomie der Autor-Verleger-Beziehung im Spiegel der Briefwechsel. In: 
Leipziger Jb. zur Buchgeschichte (2006) 15, S. 245-289, sowie Christine Haug, Thomas Bremer 
(Hrsg.): Verlegerische Geschäftskorrespondenz im 18. Jahrhundert. Das Kommunikationsfeld zwi-
schen Autor, Herausgeber und Verleger in der deutschsprachigen Aufklärung. Wiesbaden 2018.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


283Rezensionen

1820 angefertigte Porträt der Julia Gräfin von Baudissin (heute Stiftung Schleswig-Holstei-
nische Landesmuseen, Schleswig): Die in Lebensgröße Dargestellte trägt feinste Kleidung 
und silberne Schuhe und steht neben ihrer Konzertharfe. Mit ihrer zarten rechten Hand hat 
sie eben noch die Saiten berührt und scheint dem verklingenden Ton nachzulauschen. Die 
dadurch bewirkte leichte Kopfbewegung lenkt den Blick des Betrachters zur Zimmeraussicht 
ins Freie, wo sich über einer Balkonbalustrade Arno, Ponte Vecchio und Palazzo Vecchio, 
dahinter die Berge von Fiesole unter einem blauen Himmel ausbreiten. Seidler stellt die Grä-
fin als selbstbewusste Musikerin, als Künstlerin dar, die die Kunstschätze und das Leben in 
Florenz so recht zu genießen weiß.

Die jüngere Geschichte der Familie Seidler ist eng mit dem Herrscherhaus von Sachsen- 
Weimar-Eisenach verknüpft: Der Großvater Johann Wilhelm Seidler diente Herzogin Anna 
Amalia als Prinzenerzieher, der Vater August Gottfried Ludwig Seidler war unter Großher-
zog Carl August Universitätsstallmeister von Jena und Louise Seidler wurde von Großherzog 
Carl Friedrich 1835 zur großherzoglich-sächsischen Hofmalerin in Weimar ernannt (Bd. 1, 
S. 466-495; bes. S. 476). Das Leben der Malerin ist aber auch eng mit Goethe verbunden und 
ihre Entscheidung, Berufskünstlerin werden zu wollen, wurde wesentlich durch seinen Zu-
spruch gefördert. Der Dichter kannte Louise Seidler seit ihrer frühesten Kindheit. Sein be-
sonderes Interesse an ihr wurde aber bezeichnenderweise in dem Moment geweckt, als er im 
September 1810 auf einem Rundgang durch die Dresdner Gemäldegalerie auf ihre gelungene 
Kopie der Heiligen Cäcilie von Carlo Dolci aufmerksam wurde (Bd. 1, S. 48 mit Anm. 154; 
Bd. 2, S. 363-365 P 5). In den folgenden Jahren förderte Goethe die angehende Malerin 
nachhaltig: Er ließ sich 1811 von ihr in Pastell malen, empfahl ihre Bilder der herzoglichen 
Familie zum Kauf, verschaffte ihr Ausstellungsmöglichkeiten, sprach Kunstwerke mit ihr 
durch, erteilte 1816 den Auftrag zum Hl. Rochus und verfasste Empfehlungsschreiben, als 
sie 1818 zum Studium nach München ging. 1819 hatte Seidler das Glück, mit einem groß-
herzoglichen Stipendium nach Rom reisen zu können. Dort schloss sie sich dem Kreis um 
Friedrich Overbeck und Philipp Veit an, was, wie Kaufmann vermutet, zum Verstummen 
Goethes geführt haben könnte. Denn aus dem Lustrum ihres römischen Aufenthalts sind 
zwar Briefe Seidlers an Goethe, doch keine Briefe Goethes an Seidler überliefert. So blieb ihr 
Verhältnis nach der Ankunft Seidlers in Weimar, wo sie als Zeichenlehrerin der Prinzessinnen 
Marie und Augusta wirken durfte, gespannt. Umso bemerkenswerter ist es, dass Goethe of-
fensichtlich über seinen Schatten sprang und Seidler trotz seines Vorbehalts gegen ihr ›Naza-
renertum‹ 1824 als Kustodin für die großherzogliche Gemäldesammlung vorschlug. Ab 
1827/28 kam es zu einer Wiederannäherung beider – nicht zuletzt, weil die Malerin ver-
mehrt Bildideen realisierte, die im Sinne der Weimarischen Kunstfreunde waren. Neben der 
Thisbe gehen wohl auch die Allegorie auf den Morgen, Malerei und Poesie sowie Dichtung 
und Wahrheit auf derartige Anregungen zurück. Die Künstlerin durfte Goethe in seinem 
Arbeitszimmer besuchen und warb dennoch mit warmen Worten weiter für ihren so hoch-
geschätzten Philipp Veit. In den Tagen von Goethes Tod war Seidler im Haus am Frauenplan 
und blieb der Familie, insbesondere Ottilie und Walther Wolfgang, auch danach freund-
schaftlich verbunden. Kaufmann bezeichnet sie treffend als »eine Art offizielle Porträtmale-
rin der Goetheschen Familie« (S. 464). 

Ausdrücklich aber betont die Autorin, dass die Beziehung zwischen Goethe und Seidler 
überbewertet wird (Bd. 1, S. 422). Das Schaffen der Malerin erschöpft sich in der Tat nicht 
in ihrer Verbindung zum Weimarer Dichter. Es ist jedoch vor allem die einseitige, auf Goethe 
gerichtete Wahrnehmung der Nachwelt gewesen, die Seidler darauf reduziert hat. In der 
Zwischenzeit ist der Blick auf Leben und Werk der Malerin wesentlich geschärft, zum einen 
durch die Ausstellung und den wegweisenden, von Bärbel Kovalevski herausgegebenen Ka-
talog Zwischen Ideal und Wirklichkeit. Künstlerinnen der Goethe-Zeit zwischen 1750 und 
1850 (Gotha, 1.4.-18. 7. 1999; Konstanz, 25.8.-24. 10. 1999), Ostfildern-Ruit 1999, zum 
anderen durch die von Sylke Kaufmann 2003 wieder herausgebrachten und vorzüglich kom-
mentierten Erinnerungen der Louise Seidler selbst.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


284 Rezensionen

Auf diesen Erinnerungen basiert in Band 1 die Darstellung ihres Lebens und Schaffens, 
doch hat Kaufmann weitere Quellen und Archivalien wie den Briefwechsel mit Amalie 
Thiersch geb. Löffler oder die Briefe Johann Gottlob von Quandts an Seidler auftun und 
verarbeiten können. Darüber hinaus werden Entstehung und Redaktion der Memoiren in 
einem eigenen Kapitel untersucht. Diese ab 1863 verfasste, unvollendet gebliebene und 1873 
postum herausgegebene Schrift ist eine herausragende Quelle für das Leben und Schaffen 
genau jener Maler in Rom, die Goethe und Johann Heinrich Meyer ohne größere Kenntnis 
ihrer Bildwerke so gründlich missverstanden haben. In ihrer literarischen Qualität und bio-
graphischen Fülle sind die Seidler’schen Erinnerungen nur mit den Lebenserinnerungen eines 
deutschen Malers von Ludwig Richter, die 1885 erschienen, zu vergleichen. Bescheiden wie 
Seidler war, stellt sie ihre eigene Person und künstlerische Arbeit dabei nie in den Vorder-
grund. Vielmehr berichtet sie in stets herzlichen Worten von ihren Künstlerkollegen Franz 
Catel, Peter Cornelius, Maria Ellenrieder, Joseph Anton Koch, Johann Friedrich Overbeck, 
Johann David Passavant, Johann Martin von Rohden, den Riepenhausen- und Schadow- 
Brüdern, Joseph Sutter, Johann und Philipp Veit sowie Vincenzo Camuccini und dem allseits 
bewunderten Klassizisten Bertel Thorvaldsen. Anschaulich und lebendig wird das Gemein-
schaftsleben in der Künstlerrepublik dargestellt: Es wurde zusammen gezeichnet und Tee 
getrunken, es wurden Leseabende und Picknicks veranstaltet, Geburts- und Namenstage 
gefeiert und Abschiedsfeste für Künstlerkollegen, die zurück in die Heimat reisen mussten, 
gegeben. Seidler erzählt darüber hinaus von verschiedenen Begegnungen mit Papst Pius VII. 
Wichtig sind die Erinnerungen auch, weil darin von der Etablierung der protestantischen 
Gemeinde und deren ersten Gottesdiensten in der Wohnung des preußischen Gesandten 
Barthold Georg Niebuhr und dann im Palazzo Caffarelli auf dem Kapitol erzählt wird. Kauf-
mann vermutet überzeugend, dass die »erstaunliche Korrektheit« der Memoiren wohl »nur 
dadurch zu erklären ist, daß sie [Seidler] sich bei der Niederschrift […] auf Notizen, Briefe 
und Tagebücher« stützen konnte (Bd. 1, S. 616).

Schließlich bleibt dem Rezensenten nur der Wunsch, dass die rundum gelungene Publika-
tion von Sylke Kaufmann dazu beitragen möge, dass die Erinnerungen Louise Seidlers wie-
der stärker gelesen und ihre Bilder in Ausstellungen präsenter sein werden.

Kay Ehling

Madame de Staël: »De l’Allemagne«. Nouvelle édition. Texte établi, présenté et 
annoté par Axel Blaeschke. Paris 2017, 849 S. 

Mme de Staëls De l’Allemagne ist im deutschen Sprachgebiet früh auf heftige Kritik ge-
stoßen, selten angemessen gewürdigt und von Seiten der Germanistik bis in die Gegenwart 
fast durchgängig unterschätzt worden. Dafür verantwortlich war zum einen, dass das 
Werk – nach dem brutalen Einschreiten der napoleonischen Zensur – erst mit dreijähriger 
Verspätung im Oktober 1813 im Londoner Exil der Autorin hatte erscheinen können. Zwar 
fand es in alsbald erfolgten weiteren Drucken wie auch in einer englischen und einer deut-
schen Übersetzung schnell Verbreitung, traf aber nach den Befreiungskriegen auf sehr viel 
weniger wohlwollende deutsche Leser, als vor Napoleons erster Abdankung anzunehmen 
gewesen wäre. Im nationalistisch erregten Deutschland des weiteren 19. Jahrhunderts und 
vollends nach der durch den Krieg von 1870/71 bewerkstelligten deutschen Einheit schien 
das Staël’sche Bild des gedankenvollen, doch tatenarmen Deutschen obsolet und keiner nä-
heren Betrachtung mehr wert. Jedoch waren es nicht nur politische Gründe, die einer ange-
messenen Beurteilung lange im Weg standen. Weibliche Autorschaft war im deutschen 
Sprachgebiet um 1800 noch weniger akzeptiert als in Frankreich, und so mischten sich 
häufig in Kritik und Ablehnung frauenfeindliche Töne, meist in anzüglichen Bemerkungen 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


285Rezensionen

über Liebes- und Eheleben der Autorin (nicht nur Heinrich Heine, der in seinen Personal-
polemiken gern unter die Gürtellinie zielte, sondern selbst Bettina von Arnim erging sich in 
ihnen). Auch inhaltliche Gründe sind namhaft zu machen: Mme de Staël hatte in ihrem 
Pano rama des deutschen kulturellen Aufschwungs seit Lessing und Winckelmann aus späte-
rer Sicht zentrale Gestalten wie Friedrich Hölderlin, Heinrich von Kleist und Clemens Bren-
tano, wie Philipp Otto Runge und Caspar David Friedrich außer Acht gelassen und sich in 
ihren Einschätzungen immer wieder von Kriterien des französischen Klassizismus und einer 
rousseauis tischen Gefühlsemphase leiten lassen. Dabei hatte sie sogar geäußert, es sei zu 
wünschen, dass ein Werk wie der 1790 erschienene Faust nicht noch einmal gewagt werde 
(»Il est à désirer que de telles productions ne se renouvellent pas«, S. 437). Sie begriff Fichte 
nicht, für Mozart zeigte sie wenig Verständnis. So nimmt es nicht wunder, dass Jean Paul, der 
sich in der Staël’schen Darstellung nicht wiedererkannte, in einer aufsatzlangen Rezension – 
der umfangreichsten, die er je schrieb – urteilte, durch »Mittelgläser« wie das Staël’sche 
bräche sich »im letzten leicht das Licht zur Nacht«.1 Wundern aber kann man sich über die 
Weitsicht, die den nicht weniger kritisch als Jean Paul behandelten Goethe Anfang der 
1820er Jahre sagen ließ, Mme de Staël habe als Erste in die chinesische Mauer antiquierter 
Vorurteile, die »uns« vom übrigen Europa trennte, eine »Bresche« geschlagen – womit er 
sich einer zentralen, von der napoleonischen Zensur gerügten Metapher der so Gelobten  
bediente (»nous n’en sommes pas, j’imagine, à vouloir élever autour de la France littéraire la 
grande muraille de la Chine, pour empêcher les idées du dehors d’y pénétrer«, S. 93). Auch 
französischerseits standen trotz der großen stimulierenden Wirkungen, die von De l’Alle-
magne ausgingen, lange Zeit nationalistische Vorbehalte einer gerechten Würdigung des 
Werks entgegen, wobei man sich durch Heine bestätigt fühlen konnte, der unter dem Titel 
De l’Allemagne geplant hatte, den durch Mme de Staël antinapoleonisch-parteiisch unter-
richteten Franzosen die Augen über das wahre Deutschland zu öffnen.

Wie sehr noch heute alte Voreingenommenheiten das Bild Mme de Staëls bestimmen kön-
nen, zeigte die 2017 in deutscher Übersetzung erschienene bewundernswert gründliche 
und – auch in den delikaten Ehegeschichten – klug abwägende Biographie August Wilhelm 
Schlegels aus der Feder des Cambridger Germanisten Roger Paulin. Paulin kommt, wenn er 
von Mme de Staëls erotischen Affären spricht, nicht immer ohne einen gewissen Unterton 
aus und vermag mit der Einschätzung, De l’Allemagne sei ein »unkoordiniertes, geschwätzi-
ges, anekdotenhaftes und unsystematisches Buch« mit antinapoleonischer Stoßrichtung,2 
den ungeheuren Erfolg des Werks, den er dem der Wiener Vorlesungen Schlegels an die Seite 
stellt, nur unzureichend zu erklären. 

Comtesse Jean de Pange, eine geborene de Broglie und Urururenkelin Mme de Staëls, 
hatte ihrer in jahrzehntelanger Arbeit mit Unterstützung Simone Balayés entstandenen fünf-
bändigen Ausgabe von De l’Allemagne, die von 1958 bis 1960 bei Hachette in der Reihe Les 
grands écrivains de la France erschien, nicht die seltene Londoner Erstausgabe, sondern den 
wirkungsgeschichtlich wichtigeren Pariser Druck des Folgejahres zugrunde gelegt, daneben 
aber auch den ›Broglie’schen‹ korrigierten Fahnenabzug der eingestampften Edition von 
1810 sowie drei handschriftliche Fassungen aus unterschiedlichen Phasen der Ausarbeitung 
berücksichtigt. Unter den Seiten mit dem Haupttext, bequem nachvollziehbar, waren von ihr 
ausgiebig Textvarianten verzeichnet und vereinzelt auch miteinander verglichen worden; der 
gelegentlich längere Sachkommentar blieb aufs Ganze gesehen punktuell. Neu war in die-
ser – was den Text betrifft, trotz des Verzichts auf den Erstdruck bis heute maßgeblichen 
Ausgabe – das nach der Begegnung Mme de Staëls mit dem in österreichischen Diensten 

1 »De l’Allemagne« par Mme la Baronne de Staël-Holstein (1814). In: dies.: Sämtliche Werke. Abt. II: 
Jugendwerke und vermischte Schriften. Bd. 3: Vermischte Schriften 2. Hrsg. von Norbert Miller. 
München 1978, S. 677.

2 Roger Paulin: August Wilhelm Schlegel. Biographie. Autorisierte Übersetzung aus dem Englischen 
von Philipp Multhaupt. Paderborn 217, S. 210.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


286 Rezensionen

stehenden Maurice O’Donnell verfasste, unvollendet gebliebene Kapitel Un héros allemand. 
Simone Balayé ihrerseits folgte 1968 in der zweibändigen Taschenbuchausgabe von De 
 l’Allemagne dem Text der Bände 11 und 12 der Œuvres complètes von 1820/21, denen die 
Londoner Erstausgabe und die Pariser Ausgabe von 1814 zugrunde gelegen hatten.

Axel Blaeschkes Edition von De l’Allemagne ist der vorläufige Höhepunkt einer seit über 
30 Jahren anhaltenden Beschäftigung deutscher Romanisten mit dem Staël’schen Werk. An 
deren Beginn standen Monika Bosses 1985 erschienene Neuausgabe der ersten und einzigen 
vollständigen Übersetzung von De l’Allemagne (durch Buchholz, Catel und Hitzig, 1814) 
und Blaeschkes gründlichst kommentierte französische Edition des Vorgängerwerks De la 
littérature considérée dans ses rapports avec les institutions sociales in der renommierten 
Reihe der Classiques Garnier (1998). Später folgten einschlägige Tagungen in Göttingen, 
Weimar und Bonn, deren Ergebnisse der wissenschaftlichen Öffentlichkeit in Sammelbänden 
vorliegen. Auch eine Reihe unter anderem Gießener, Göttinger und Jenaer Qualifikations-
schriften und die unter maßgeblicher deutscher Beteiligung erscheinende Edition der Werke 
von Mme de Staëls Weggefährten Benjamin Constant sind in diesem Zusammenhang zu 
nennen.

Die Neuausgabe von De l’Allemagne setzt mit einer siebzigseitigen Présentation des 
Werks durch den Herausgeber ein. Darauf folgt der Text nach der Balayé’schen modernisier-
ten variantenlosen Ausgabe, ergänzt um das Entwurf gebliebene Kapitel Un héros allemand 
sowie einige wenige aus den autoptisch herangezogenen handschriftlichen Fassungen ge-
wonnene Varianten. Anders als seine Vorgängerinnen kommentiert Blaeschke den  Staël’schen 
Text nicht nur punktuell, sondern durchgehend und gründlich, erfreulicherweise unter dem 
Haupttext und daher leicht zu nutzen. Die Ausgabe schließt mit einer knappen Chronologie 
littéraire, einer Bibliographie und einem kombinierten Personen- und Werk- sowie einem 
Ortsregister. Beide Register und die ebenfalls differenzierte, sorgfältig auswählende Biblio-
graphie sind für denjenigen, der den Staël’schen Text für Einzelfragen heranzieht oder sich 
schnell über den aktuellen Stand der internationalen Forschung unterrichten will, eine will-
kommene Hilfe (einige wichtige, in den Fußnoten herangezogene Titel wurden in die Biblio-
graphie nicht aufgenommen). 

Im Blick auf die von de Pange übergangene und von Balayé nur bedingt berücksichtigte 
Londoner Erstausgabe wie auch die komplizierte Entstehungs- und Publikationsgeschichte von 
De l’Allemagne spricht Blaeschke der eigenen Edition den Charakter von Prolegomena zu: 

Force est de constater qu’une comparaison systématique entre les manuscrits et le texte 
final demande à être réalisée. Nous avons essayé d’en fournir les prolégomènes. Le maté-
riel est à la disposition des chercheurs pour être intelligemment exploité. Il permettrait de 
suivre Mme de Staël de près dans le cheminement de sa pensée, en matière de philosophie 
surtout, et de concevoir l’ouvrage en tant que »work on [sic!] progress«, aspect qui dis-
paraît derrière l’effort de condensation […]. (S. 77) 

So liegt der größte Wert der neuen Ausgabe in der erstmals erfolgten gründlichen Kommentie-
rung sowie in der Présentation des Werks, die den Charakter einer kleinen Monographie hat. 

Der Umfang der Fußnoten reicht von – seltenen – knapp gehaltenen Einträgen bis zu – 
häufig – ganzseitigen, detailreichen Erläuterungen. In einzelnen Fällen übernimmt Blaeschke 
mit einem entsprechenden Hinweis den Stellenkommentar de Panges (S. 156 f. etwa, jeweils 
gekürzt). Der Leser wird mit allen notwendigen Informationen versorgt und erfährt darüber 
hinaus sehr viel selbst vom Kenner leicht Übersehenes oder ihm unbekannt Gebliebenes: so 
etwa, dass die Nachricht von der Leipziger Völkerschlacht an demselben Tag in London ein-
traf, an dem dort die Erstausgabe von De l’Allemagne erschien (S. 81), dass Wellington das 
Werk in seiner Pariser Proklamation zitierte (S. 89) oder dass der erste Satz des Kapitels 
Observations générales den Beginn von Cäsars De bello gallico variiert (S. 91) und das spä-
ter von Goethe aufgenommene Bild der chinesischen Mauer sich schon in Corinne ou l’Italie 
findet (S. 93). Zusätzlich zu den mit Asteriskus versehenen wenigen Anmerkungen Mme de  

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


287Rezensionen

Staëls werden wiederholt verdeckt kritische Bezüge auf die napoleonische Herrschaft kennt-
lich gemacht (S. 207, 444, 662). Anspielungen werden geklärt (z. B. auf Chateaubriands 
 Itinéraire de Paris à Jérusalem, S. 175), Zitate nachgewiesen (Bayle, S. 509), Quellenschrif-
ten und weitere Informanten neben August Wilhelm Schlegel genannt (Wilhelm von Hum-
boldt: Über Goethes Hermann und Dorothea, für die Darstellung von Goethes Verserzählung, 
S. 289 f., Baron von Voght für die Preußens, S. 175). Man erfährt viel über die Entwicklung 
von Mme de Staëls Deutschkenntnissen (S. 526 f.) und über die in De l’Allemagne aufgenom-
menen Übersetzungen (Goethes Der Fischer und Der Gott und die Bajadere, S. 299-301), 
über die deutschen Bestände ihrer Bibliothek, die sich bis heute erhalten hat (Tiecks Phan-
tasus, S. 498), und den Kreis der in Coppet um sie Versammelten (Zacharias Werner, S. 441). 
Signifikante Auslassungen bzw. Verschweigungen werden kenntlich gemacht (Fichtes Reden 
an die deutsche Nation, S. 618, Friedrich Schlegels Lucinde, S. 494, der materialistische 
Antipode Holbach, S. 579). Schätzenswert sind die zahlreichen Nachweise französischer 
Übersetzungen der zeitgenössischen deutschen Literatur (so von Geßner, S. 229, Mendels-
sohn, S. 701, oder Wieland, S. 226). Auch fehlen wirkungsgeschichtliche Hinweise nicht 
(beispielsweise auf Nerval, S. 293, und Stendhal, S. 440). Aus den zahlreichen umfängliche-
ren Kommentaren seien beispielhaft die zu Mme de Staël als Theoretikerin und Praktikerin 
der Schauspielkunst (S. 477-491 u. passim), zu der sich an Schillers Wallenstein und Benja-
min Constants Bearbeitung entzündenden poetologischen Debatte (S. 325, 344) oder zu ih-
rer vieldeutigen Verwendung des Begriffs »infini« (S. 715) hervorgehoben. Auch versagt sich 
Blaeschke nicht, auf heiklere Punkte der Staël’schen Darstellung wie ihre Geringschätzung 
der unteren Klassen (S. 709), ihr konservatives Frauenbild (S. 693) und ihr durchaus zwie-
spältiges Porträt Goethes (S. 245) hervorhebend, charakterisierend und wertend einzugehen. 
Exemplarisch für die Informationsdichte der neuen Ausgabe sei auf die Kommentare der auf 
den ersten Oktober 1813 datierten Préface hingewiesen (S. 81-90), in denen man alle wün-
schenswerten Auskünfte zur Verlags- und Zensurgeschichte erhält, in der sich René Savary, 
als Polizeiminister Nachfolger des als zu nachsichtig eingeschätzten Joseph Fouché, beson-
ders unrühmlich hervortat. 

In der Présentation gibt Blaeschke immer wieder, auch die ältere Forschung einbeziehend, 
einen umfassenden, produktions-, darstellungs- und rezeptionsästhetisch ausgreifenden 
Überblick über De l’Allemagne und setzt dabei manch eigenen Akzent. Hervorgehoben zu 
werden verdienen unter anderem die Ausführungen über die Entstehungs-, Veröffent-
lichungs- und Zensurgeschichte des Werks, die – bei aller Kritik – verklärende Einseitigkeit 
des sich vor dem Hintergrund der französischen Tradition absetzenden Deutschlandbildes, 
die gegen Chateaubriands Lyrismus abgehobene rhetorische Emphase des Stils, den frühen 
europaweiten Erfolg, den ex negativo noch die Stimmen eines Stendhal oder Heine bezeu-
gen, und die im Ersten Weltkrieg und der Action française kumulierende radikale Ablehnung 
durch die nationalistische französische Rechte. Der Einschätzung, Mme de Staël habe – in 
der doppelten Tradition der Aufklärung und des sogenannten Préromantisme – das zeitge-
nössische Frankreich durch ihr Eintreten für die deutsche Kultur vor klassizistischer Sklerose 
bewahren wollen, ist ebenso zuzustimmen wie der Betonung ihrer dezidiert europäischen 
Orientierung, die sie den Austausch mit fremden Anregungen und damit die herausragende 
Rolle von Übersetzungen als Chance zur positiven Entwicklung des Eigenen begreifen ließ. 
Dass Mme de Staël bei aller Dankesschuld insbesondere gegenüber August Wilhelm Schlegel 
unabhängig blieb, darf im Anschluss an Chetana Nagavajara (August Wilhelm Schlegel in 
Frankreich. Sein Anteil an der französischen Literaturkritik. 1807-1835, Tübingen 1966) als 
gesichert gelten. 

Die Beanspruchung Mme de Staëls durch die feministische Literaturwissenschaft sieht 
Blaeschke mit skeptischer Zurückhaltung; auch warnt er davor, die antinapoleonische Stoß-
richtung von De l’Allemagne zu übertreiben. Diesen Einschätzungen muss man sich nicht 
unbedingt anschließen, kann sie aber dennoch für weiterführende Fragen nutzen: Macht es 
nicht gerade auch die anhaltende Faszination Mme de Staëls aus, dass sie das eigene Leben, 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


288 Rezensionen

besonders die eigene Autorschaft im Widerspruch zu ihrem unter anderem in der Kritik an 
den deutschen Frauen geäußerten traditionellen Frauenbild lebte, und wenn es so sein sollte, 
was bedeutet dies für das Verständnis der weiblichen Emanzipationsgeschichte? Und: 
Müsste man nicht, wenn von De l’Allemagne als antinapoleonischem Werk die Rede ist, 
unterscheiden zwischen Stellen, die sich wie der letzte Absatz des Werks direkt und unzwei-
deutig kritisch auf das Empire beziehen, einzelnen Kapiteln, etwa über Schillers Tell oder 
Werners Attila, die nicht ausdrücklich, doch transparent auf die zeitgenössische politische 
Wirklichkeit verweisen, und der – sich gegen die instrumentelle, auf Macht, Bereicherung 
und Unterdrückung ausgerichtete ›moderne‹ Vernunft wendenden – Grundausrichtung von 
De l’Allemagne? Gerade darin zeigt sich bei neuerlicher Lektüre die stellenweise bestürzende 
Aktualität des Werks.

Einige Nachlässigkeiten können das Gesamtbild einer ebenso gründlichen wie klug 
durchdachten und leserfreundlichen Ausgabe nur unwesentlich trüben: Andreas Berger statt 
Beyer (S. 172); Gerhardt statt Gerhard R. Kaiser (S. 246); Jan Ulrich statt Urbich (S. 536); 
James Virus statt Vigus (S. 623); einmal Mathison statt Matthisson (S.310); einmal Bocace 
statt Boccace (S. 332). S. 313 wurde irrtümlich ein Absatz eingezogen und auf zwei erforder-
liche Einrückungen verzichtet, um das Kapitel noch auf derselben Seite enden lassen zu 
können. Weimar hatte zur Zeit Mme de Staëls weniger als 11.000 Einwohner (S. 173). Adolph 
Menzels Die Tafelrunde in Sanssouci kann sie unmöglich gekannt haben (S. 180), anachronis-
tisch ist auch die Datierung von Goethes Qualifizierung von De l’Allemagne als erste Bresche 
in der chinesischen Mauer antiquierter Vorurteile gegenüber deutscher Kultur (S. 93).

Fazit: eine Edition von De l’Allemagne, die insbesondere wegen der erstmals gründlichen, 
ältere wie neueste Forschung detailreich einarbeitenden Kommentare mit der, was den Text 
betrifft, weiterhin unverzichtbaren de Pange’schen Ausgabe jeder einlässlichen Beschäfti-
gung mit dem Staël’schen Hauptwerk in Zukunft zugrunde zu legen ist.

Gerhard R. Kaiser

Michele Gardini: L’attimo e l’anima. Goethe nella metropoli di Simmel. Trieste 2018, 
133 S.

Im Dezember 1912 (vordatiert auf 1913) hat der Soziologe Georg Simmel (1858-1918) un-
ter dem lakonischen Titel Goethe eine umfangreiche Abhandlung veröffentlicht, in der er die 
kulturgeschichtliche Bedeutung des Weimarer Klassikers nicht philologisch, sondern philo-
sophisch erfassen wollte. Ins Sinnzentrum dieser ausgesprochen kenntnisreichen Auseinan-
dersetzung weniger mit ›Leben und Werk‹ als mit der Eigenart von Goethes individuellem 
Charakter stellt er dabei von Anfang an die »Idee der Einheit«.1 Goethe sei zwar nicht der 
größte aller Künstler und keine seiner Dichtungen könne sich etwa mit Shakespeares Lear, 
Michelangelos Mediceergräbern oder Beethovens 9. Sinfonie messen, doch gründe sein sin-
gulärer Rang in einer frappierenden Identität von Sein und Tun: »Aber bei keinem andern 
Künstler reichte die organisierende Kraft des Künstlertums mit solcher Breite und so unbe-
dingt formgebend in die Einheit der Persönlichkeit hinab, daß ein so weiter Kreis von Welt 
und Erlebnis durch sie gleichsam zu potenziellen Kunstwerken geschaut und erlebt wurde«. 
Anders gesagt: Bei Goethe sind ›Erleben‹ und ›Schaffen‹ »nicht getrennt, weil schon sein Er-
leben ein Schaffen war«.2

1 Georg Simmel: Goethe. In: ders.: Gesamtausgabe. Hrsg. von Otthein Rammstedt. Bd 15. Hrsg. von 
Uta Kösser, Hans-Martin Kruckis u. Otthein Rammstedt. Frankfurt a. M. 2003, S. 7-270; hier S. 85.

2 Ebd., S. 30 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


289Rezensionen

Indem er Goethe folgerichtig als einem ›Urphänomen‹ nachspürt, »das sich kaum in ir-
gend einer einzelnen Äußerung ganz rein ausspricht, vielmehr in all seinen widerspruchs-
vollen, andeutenden, höchst mannigfaltig distanzierten Sätzen und Intentionen hundertfach 
gebrochen ist«,3 zielt Simmel auf »jene letzte Wesenseinheit und Angemessenheit zwischen 
der Wirklichkeit und seinem produktiven Leben«4 und damit auf das »Einzige dieser Exis-
tenz: daß die Inhalte ihres Wirkens an jedem Punkt ein Einheitliches sind«.5 Entscheidend sei 
dabei die »wundervolle Ausgeglichenheit in Goethes Natur«,6 da er »die Welt gleichsam 
ohne Stockung durch sich hindurchgeleitet« habe, denn »das Gleichgewicht seines inneren 
Daseins war nichts anderes als das Gleichgewicht in seiner aufnehmenden und abgebenden 
Beziehung zur Welt«.7 Aus diesem Blickwinkel gehört es zu den »Wundern« dieser Existenz, 
dass Goethe »seine Kraft wirklich zu Ende gelebt« habe bzw. einer der Wenigen sei, »die 
wirklich zu Ende kamen und keinen Rest hinterließen«.8 Weil Goethes Besonderheit sich 
mithin der elementaren »Harmonie seiner inneren Struktur«9 verdankt, kann Simmel den 
Olympier auch mit Nachdruck zu einem Ideal von Menschlichkeit stilisieren, das gegen die 
kulturkritische Zeit-Diagnose wirkmächtig opponiert. Ist die Moderne in ihrer spezifischen 
Erscheinungsform des partikularisierten Lebens in der ›Großstadt‹ davon geprägt, dass nie-
mand mehr in Übereinstimmung mit der eigenen Individualität zu leben und zu wirken ver-
mag, so stellt sich Goethe in Simmels Deutung als das imponierendste Gegenbild zur Banali-
tät des modernen Alltagslebens dar, die sonst keinem gestattet, ›Leben‹ und ›Form‹ glücklich 
zu verschmelzen. Simmels Goethe erklärt sich vor diesem Hintergrund als singuläre Realisie-
rung einer höchsten Lebensmöglichkeit, die keinem zeitgenössischen Menschen mehr zu-
gänglich ist und gerade deshalb demonstriert, was dennoch zu hoffen bleibt: » Goethe aber 
hat – das höchste Beispiel einer unendlichen Annäherungsreihe – in der Summe und Einheit 
seiner Leistungen, in deren Verhältnis zu seinem Leben, in dem Rhythmus, der Tönung, der 
Entwicklungsperiodik dieses Lebens, das allgemein und absolut Menschliche jenseits oder 
über all jenen einzelnen Perfektionen nicht nur als Wert gefordert, sondern als Wert gelebt: 
er ist die große Rechtfertigung des bloßen Menschentums aus sich selbst heraus. Er bezeich-
net einmal als den Sinn aller seiner Schriften ›den Triumph des Rein-Menschlichen‹; es ist der 
Gesamtsinn seiner Existenz gewesen«.10

Philologischen Ansprüchen hält in dieser ›lebensphilosophisch‹ motivierten Gedanken-
führung Simmels nur wenig stand (am ehesten die freilich beachtliche Einsicht, dass Goethes 
Italienreise »in erster Linie der Abschluß einer Lebensepoche« war, weshalb die darauf fol-
genden Werke auch »von seiner italienischen Existenz, in ihrer unvergleichlichen Art und 
Schönheit, recht wenig Spuren« zeigen).11 Ist Simmels Goethe-Deutung in literaturwissen-
schaftlicher Hinsicht daher auch längst obsolet, behält sie ihr kulturgeschichtliches Recht 
doch umso mehr als Dokument des vitalen Bedürfnisses nach 1900, eine mustergültig ge-
lungene Individualität als positiven Kontrapunkt zu den unleugbaren Defiziten des Lebens  
in der Massengesellschaft aufzuzeigen. Die schmale Studie des italienischen (Kunst-)Philo-
sophen Michele Gardini nimmt ihren Ausgangspunkt eben bei dieser Funktion Goethes in 
Simmels Denken und versteht sich demgemäß nicht in erster Linie als Untersuchung seines 
Goethe-Bilds, sondern als philosophiegeschichtlich motivierte Reflexion des Interesses an 

 3 Ebd., S. 9.
 4 Ebd., S. 26.
 5 Ebd., S. 22.
 6 Ebd., S. 101.
 7 Ebd., S. 103.
 8 Ebd., S. 268 f.
 9 Ebd., S. 265.
10 Ebd., S. 270.
11 »Der junge Goethe starb in Rom […]. Dieser Ton des gefühlswarmen, subjektivischen Idealismus 

ist in Rom für immer verhallt« (ebd., S. 242 f.).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


290 Rezensionen

einem ›bruchlosen‹ Goethe. Unter dem mit Blick auf Faust formulierten Haupttitel L’attimo 
e  l’anima (›Augenblick und Seele‹)12 geht es um eine durchaus kritische Diskussion der ›intel-
lektuellen Physiognomie‹ (vgl. S. 11) des Soziologen, der eben auch als Philosoph ernst ge-
nommen sein will. Simmels Goethe wird dabei als wesentlicher Schritt in der Entwicklung 
einer ›Lebensphilosophie‹ verstanden, die er in den letzten Lebensjahren ausgearbeitet hat 
und in deren Konzept Goethe die ›harmonischere und versöhnlichere Seite‹ markieren kann 
(vgl. S. 12). Der vordergründig irreführende Untertitel ›Goethe in Simmels Großstadt‹ ist 
insofern bloß als metonymischer Eyecatcher gemeint, weil die in Simmels Soziologie so ge-
wichtige ›Großstadt‹, der in Gardinis Argumentation nur eine Nebenrolle zukommt, für 
eben diejenige entfremdete Gegenwart steht, der Goethe als optimal gelungener Mensch 
kontrastiert.

Indem Gardini, der Simmels Goethe auch schon ins Italienische übersetzt hat (2012), das 
Denken des deutschen Soziologen resp. Philosophen unter anderem zwischen Aristoteles, 
Kant und Nietzsche, nicht minder aber zwischen Hans Jonas, Simone Weil und Max Scheler 
(nebst vielen anderen) verortet, zeigt er wiederholt Simmels Überzeichnungen auf und belegt, 
dass Goethes Leben und Werk selbstverständlich doch von elementaren Brüchen gekenn-
zeichnet ist, wie allein schon das Nebeneinander von Iphigenie und Marienbader Elegie 
augen fällig macht (vgl. S. 51). Der zum Inbegriff einer ›persona anti-tragica‹ (S. 36) stilisierte 
Goethe eignet sich daher nicht wirklich zur Verkörperung dessen, was Simmel unter dem 
eigentlichen ›Leben‹ versteht (vgl. S. 66), weshalb nicht zuletzt Walter Benjamins Goethe- 
Verständnis im Wahlverwandtschaften-Aufsatz von Simmels Deutung abweicht (vgl. S. 106 f.). 
Wenn Gardini in diesem Zusammenhang darauf verweist, dass Simmel in philosophischer 
Absicht auf historische Differenzen weniger Acht gibt, als ein Soziologe das dürfte (vgl. 
S. 124), dann erliegt er allerdings der analogen Versuchung, zum Vorteil einer philosophisch 
klaren Beweisführung die philologische Behutsamkeit hintanzustellen. Abgesehen davon,  
dass es des Verweises auf die Marienbader Elegie gar nicht bedürfte, weil Iphigenie auf 
 Tauris an sich selbst schon bedenklich genug ist, greift die abschließende Überlegung zu 
»Goethe e Simmel, Faust e Mefistofele« jedenfalls zu kurz, indem sie Fausts Kontrapart nur 
als ›prophetischste und wirkungsvollste Maske des gegenwärtigen Nihilismus‹ (vgl. S. 132) 
identifiziert.

Albert Meier

Claude Haas, Johannes Steizinger, Daniel Weidner (Hrsg.): Goethe um 1900. Ber-
lin 2017, 291 S.

Kaum eine Zeit der deutschen Geistesgeschichte scheint so von Goethe geprägt zu sein wie 
die Jahre von der Reichsgründung 1871 bis zur Weimarer Republik. Die vorliegende Publi-
kation untersucht die Rezeption des Dichters in dieser Zeitspanne exemplarisch anhand von 
Vertretern der Goethephilologie wie auch der Lebens- und Kulturphilosophie. Deren Haupt-
motiv bildet ein doppeltes Phänomen: die fundamentale Einheit von Biografie und Werk 
Goethes, ergänzt durch seine naturwissenschaftlichen Schriften als Sinnbild einer organi-
schen Totalität des Lebens. Das ungewöhnliche Titelbild – mehrere bunte Goethe-Figuren – 
ist dabei vor allem Ausdruck der verschiedenartigen hier vorgestellten Perspektiven und 
Funktionalisierungen desselben Gegenstands: Goethe.

12 ›Es ist in der Tat Mephistopheles, der Faust den Augenblick im Tausch mit der Seele offeriert‹ (vgl.  
S. 28).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


291Rezensionen

Die durchweg hochwertigen, meist wissenschaftshistorisch vorgehenden zwölf Beiträge 
sind in vier Sektionen gegliedert. Ihre Ordnung ist sinnvoll und zeigt ein klares, der theore-
tischen wie historischen Entwicklung gewidmetes Konzept.

Sektion 1 behandelt Goethes Einwirkung auf die geisteswissenschaftliche Theorie und 
Methodologie der Jahrhundertwende und – weiter gefasst – auf die Lebens- und Kultur-
wissenschaften der Gegenwart. Sie bildet die theoretische Grundlage des Bandes. Im Mittel-
punkt steht die Bedeutung Goethes für die individuelle theoretische Entwicklung von Wil-
helm Dilthey (Johannes Steizinger), Ernst Cassirer (Dorothee Gelhard), Friedrich Gundolf /  
Oswald Spengler (Harun Maye) und Georg Simmel (Daniel Weidner). Deren Namen ver-
binden die einzelnen Beiträge dieser wie der folgenden Sektionen. Auf diese beinahe als Leit-
motiv zu bezeichnende Verbindung verstärkt hinzuweisen, käme dem Sammelband insge-
samt zugute. Dennoch wird deutlich, wie die Intellektuellen der Zeit mit- und aneinander 
durch Goethe wachsen, ihre Begriffe und Theorien schärfen und so die theoretisch-metho-
dische Grundlage für bedeutende nachfolgende Entwicklungen in den Geistes- und Kultur-
wissenschaften bereiten.

Besonders hervorzuheben ist deshalb Sektion 2, die sich der Interdisziplinarität der Goethe-
forschung widmet. Mit wichtigen inhaltlichen Rückgriffen auf die vorherige Sektion, vor 
allem den dort herausgearbeiteten Dualismus von Leben und Werk, betrachtet sie Goethe als 
Gründungsinstanz und Gegenstand neu entstehender Wissenschaften wie Pädagogik, Geron-
tologie und Pathographie.

Jürgen Oelkers veranschaulicht Goethes Rolle in der Lebensreformbewegung anhand des 
Begriffs ›Pädagogische Provinz‹ aus Wilhelm Meisters Wanderjahren. Im Verweis auf Fichte, 
Pestalozzi, die Odenwaldschule und andere Landerziehungsheime reißt er die Entwicklung 
pädagogischer Konzepte und Methoden an, um sie anschließend im Rahmen der Aufarbei-
tungsprozesse der vergangenen Jahre einer kritischen Reflexion zu unterziehen. Das verdeut-
licht, wie weit sich die Konzepte von Goethes Urbegriff entfernt haben.

Für die Gerontologie, so Alexander Schwieren, dient Goethe als Denkfigur, wie das Alter 
den Menschen zur Vollendung bringen kann. Dabei stellt sich Schwieren gegen die seit den 
späten 1960er Jahren postulierte Abgrenzung der gerontologischen Forschung zu Goethe 
und versucht, deren Wurzeln in der Goetherezeption zu rekonstruieren. Diese sieht er in den 
philologischen Goethestudien Diltheys und Simmels sowie deren Schülern Eduard Spranger 
und Charlotte Bühler begründet, die Goethes Werkgeschichte zum Forschungsgegenstand 
machten und in seiner Morphologie eine grundlegende Differenzierung des Altersbegriffs  
fanden.

Stefan Willers Beitrag über Pathographien leitet zur dritten Sektion über, indem er nach 
einem Abriss der pathographischen Geschichte die politische Dimension gerade in der Zeit 
des Nationalsozialismus veranschaulicht. Von besonderem Interesse ist die hier vorgestellte 
»ärztliche Lesetechnik« (S. 165), d. h. eine symptomale Lektüre poetischer Werke.

Die in Sektion 3 dargestellten politischen Aspekte der Rezeption Goethes und der Statio-
nen seiner politischen Aneignung basieren vor allem auf Analysen von Georg Lukács, Karl 
Jaspers und Max Kommerell. Ein Blick auf die Entwicklung der Goethe-Rezeption auch in 
Bezug auf die beiden Weltkriege wäre wünschenswert gewesen. Ulisse Dogà weist Goethes 
Bedeutung für Lukács’ Frühwerk über das Drama und den Roman um 1800 nach und ver-
anschaulicht seine damit einhergehende frühe politische Entwicklung. Claude Haas’ Schwer-
punkt liegt hingegen auf Karl Jaspers’ Versuch, nach dem 2. Weltkrieg eine neue Form der 
privaten Goethe-Aneignung einzuführen, wobei er aufzeigt, dass diese inhaltlich längst 
schon durch Gundolf vorweggenommen wurde. Eva Geulen widmet sich vor allem der frühen 
Goetherezeption Max Kommerells und dem dort entwickelten Dualismus von Ent rückung 
und Vergegenwärtigung. 

Die Sektion endet mit einer Studie von Nicolas Berg zur Bedeutung Goethes für das Ju-
dentum. Zahlreiche jüdische Vertreter der Goetheforschung, darunter Georg Simmel, Georg 
Witkowski, Michael Bernays und Ludwig Geiger, dienen ihm als Beispiel. Besonders sticht 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


292 Rezensionen

hier Moritz Goldsteins Forderung hervor, die Juden bräuchten einen eigenen Goethe, der im 
intellektuellen Judentum bislang nur durch Spinoza vorgestellt werden könne. In Goethes 
Verehrung für diesen großen Philosophen liege schließlich auch das besondere Verhältnis der 
Juden zu Goethe begründet.

Eine literaturtheoretisch hochinteressante Abhandlung zum Autorschaftskonzept von 
Thomas Mann bildet den Abschluss des Bandes. Anders als die vorhergehenden Beiträge 
fokussiert sich Alexander Honold auf die literarische Produktion, die Entwicklung vom 
»Dichterbild zur Schriftstellerinstanz« (S. 22) am Beispiel Gustav von Aschenbachs in  Thomas 
Manns Der Tod in Venedig.

Die Beiträge verdeutlichen, wie die Goethe-Rezeption eines kleinen Kreises von Geisteswis-
senschaftlern durchaus ›Epoche machen‹ kann, indem sie die kulturellen wie wissenschaft-
lichen, die politischen wie poetologischen Diskurse und Entwicklungen ihrer Zeit maßgeb-
lich hervorbringen und beeinflussen. Es gelingt diesem Band, nicht nur einen Einblick in die 
Goetherezeption um 1900 zu geben, sondern vor allem ein umfangreiches wissenschaftliches 
Netzwerk lebendig darzustellen, das von Goethe nicht nur beeinflusst, sondern befruchtet 
und nachträglich zusammengehalten wird. Der Sammelband glänzt durch umfangreiche und 
detaillierte Anmerkungen, die auch dem wissenschaftlichen Laien verständlich bleiben. Lei-
der fehlt jedoch ein ausführliches Personen- und Werkregister, das die Recherche verein-
fachen und den Zusammenhang der Beiträge verdeutlichen könnte. Auch eine Bibliographie 
der einzelnen Beiträge bleibt ein Desiderat und erschwert somit eine weiterführende For-
schung. Der Sammelband will keine erschöpfende Darstellung sein, sondern »Schlaglichter« 
(S. 13) werfen. Durch eine kluge Komposition gelingt ihm nahezu beides.

Philipp Restetzki

Ernst Robert Curtius: Elemente der Bildung. Hrsg. von Ernst-Peter Wieckenberg u. 
Barbara Picht. Mit einem Nachwort von Ernst-Peter Wieckenberg. München 2017, 
517 S.

Die erste Veröffentlichung und sorgfältige Edition der Elemente der Bildung von Ernst 
 Robert Curtius durch Ernst-Peter Wieckenberg und Barbara Picht ist eine bedeutende philo-
logische Leistung und verdient größte Aufmerksamkeit auch angesichts aktueller Bildungs-
diskussionen.1 Der Edition der Elemente der Bildung folgt ein über zweihundertseitiges 
Nachwort von Ernst-Peter Wieckenberg, das auch die zeitgleich (1932) entstandene Ab-
handlung Deutscher Geist in Gefahr kommentiert und außer dem editorischen Bericht ein 
aufschlussreiches Rezeptionsdokument aus dem Völkischen Beobachter enthält.

Den am Beginn der 30er Jahre des 20. Jahrhunderts entstandenen Essay Elemente der 
Bildung schreibt Ernst Robert Curtius im Zeichen eines »Bildungsabbaus« oder, wie er zu-
gespitzt formuliert, einer »Kulturnot«, die erforscht werden müsse, um ein aktuelles »Bil-
dungsbewusstsein« wiederzubegründen (S. 15). Die Darstellung dieses Problems erfordere 
auch angesichts der politischen Konstellation am Anfang des 20. Jahrhunderts eine grund-
sätzliche Klärung, bei der in erster Linie Goethe und Max Scheler wichtige Referenzautoren 
sein könnten. Dabei setzt Curtius mit einem kühnen Vergleich ein, insofern er auf eine Ge-
meinschaftsbildung hofft, die mit der, »die in den Bauhütten der gotischen Dome lebte«, 
vergleichbar sei (S. 17). Die Anspielung auf das Straßburger Münster wird sogleich im Zei-
chen von Goethes Aufenthalt 1770 hergestellt, wobei Goethe als eine Art Architekt vor-

1 Vgl. jetzt: 301 Gramm Bildung. Hrsg. von Peter Felixberger u. Armin Nassehi. Kursbuch 193. Ham-
burg 2018.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


293Rezensionen

gestellt wird, dem eine »innigste Teilnahme an der Baukunst lebenslang« – von Erwin von 
Steinbach bis Palladio – (S. 18) eigne. 

Diesem ersten Hinweis auf Goethe – später spricht Curtius davon, dass seine Rede von 
Bildung »im Zeichen Goethes« stehe (S. 61) – folgt eine Differenzierung im Begriff der Bil-
dung, wobei Curtius drei Formen des Wissens unterscheidet: das »Herrschafts- oder 
Leistungs wissen« (S. 40 ff.), das »Bildungswissen und auf höchster Stufe [das] Erlösungswis-
sen« (S. 34). Damit sollen alle weiteren Unterscheidungen im Blick etwa auf die Makro- und 
Mikro- Kosmos-Vorstellung oder auf den Zusammenhang von ›Naturlehre‹ und ›Geistlehre‹ 
darauf hinweisen, dass es im Unterschied zum Postulat des Wissens im engeren Sinne um ein 
›Überzeitliches‹ geht. Dieses Postulat bleibt allerdings unbestimmt, und dies zeigt sich auch 
im Blick auf Formulierungen des Zusammenhangs von ›Natur und Geist‹ oder einer grund-
sätzlichen Verhältnisbestimmung von ›Mensch und Welt‹. Der Hinweis auf Traditionen vom 
Mittelalter bis zu Goethe wird nicht konkretisiert. Curtius’ eigentliche Intention zielt auf 
mögliche Gemeinschaftsbildungen im Zeichen einer ›Gesellung‹, nicht der ›Gesellschaft‹. 
Diese Gegenüberstellung, die bewusst an eine wirkungsmächtige Unterscheidung von Ferdi-
nand Tönnies zwischen »Gemeinschaft und Gesellschaft« erinnert, verknüpft Curtius zudem 
mit dem Konzept einer »Volksgemeinschaft«, die zwar (noch) nicht gegeben sei, aber »auf-
gegeben ist« (S. 117). So lässt sich auch die Kritik am Völkerbund-Modell erklären, das 
aller dings im Sinne einer Völker-Gemeinschaft aufgewertet werden könne. Erst im Fortgang 
der Argumentation wird deutlich, welche Vorstellung Curtius mit dieser utopischen Idee ver-
bindet, indem er den (politischen) Staat als »Kulturstaat« vorstellen möchte, der als »Not-
dach der Volksgemeinschaft« zu dienen habe (S. 122). Damit wird zugleich verständlich, 
weshalb Curtius der »Poesie eine oberste und unentbehrliche Funktion in aller Bildung« 
zuweist (S. 131) und Klassik als notwendig zur Erörterung von Bildungsfragen erklärt. Klas-
sik »sei eins der höchsten Kulturgüter, eine der höchsten Bildungsformen« (S. 142). Klassik 
wird damit unter vertrauten Gesichtspunkten der 20er und 30er Jahre des 20. Jahrhunderts 
(vgl. Friedrich Gundolf und Georg Simmel)2 im Zeichen einer »Vollendung der Form« ver-
standen, die darin exemplarisch sei, dass sie »eine Theorie der Nachahmung erzeugt und 
erzeugen muss« (S. 141). 

Solche Charakterisierungen bleiben – auch unter Hinweis auf Goethes Dichtungen (vor 
allem auf den Faust) – eher vage. Deutlicher wird das Konzept, wenn Curtius die ›Tugenden‹ 
und ›Techniken‹ der Bildung umschreibt. Bei den Tugenden muss es um Gesinnungen, z. B. 
um Ehrfurcht und respektvolle Haltungen gehen – ganz im Sinne Goethes –, um ein ziel-
gerichtetes Verhalten gegenüber einem »Unerreichbaren« (S. 148). Bei den ›Techniken‹ der 
Bildung schließt sich Curtius’ Konzeption der von Friedrich Gundolf und Georg Simmel an. 
Diesen gegenüber wird allerdings betont, dass Goethe vom »individualistisch-ästhetischen 
Bildungsideal des Neuhumanismus« zum »sozialpraktischen« Pestalozzis übergegangen sei 
(S. 159). Diese Erweiterungen des ganz auf das einzelne Individuum konzentrierten Bil-
dungsbegriffs werden allerdings nicht weiter ausgeführt; betont wird lediglich die Rolle der 
Volks- und Erwachsenenbildung und die Möglichkeit zur Schaffung eines ›geistigen Kapi-
tals‹, wie dies in Frankreich beobachtbar sei.

Am Schluss beschäftigt sich Curtius mit den »Grenzen« der Bildung, die er durchaus in 
der (natürlichen, medizinisch bestimmbaren) »Beschaffenheit des Menschen« sieht (S. 197). 
Hier bestünde die Möglichkeit, auf Differenzbestimmungen zur Intelligenz und »Intelligenz-
störung« genauer einzugehen, denen Curtius sich aber versagt, um schließlich noch »von den 
letzten Dingen« zu handeln, um den Zusammenhang von Bildung und Tod herzustellen. In 
diesem Punkt kritisiert er Goethes »einseitige Fixierung an das Leben« (S. 184). Notwendig 
sei diese Reflexion allerdings, weil »alle Bildungslehre mit einer Lehre von der Verewigung 
und mit einer Lehre von den letzten Dingen« schließe (S. 191). Auch an dieser Stelle verwei-

2 Friedrich Gundolf: Goethe. Berlin 1916; Georg Simmel: Goethe. Leipzig 1913.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


294 Rezensionen

gert sich Curtius einer eingehenderen Diskussion des Zusammenhangs von Bildung mit de-
ren theologischen Grundlagen. Fragen der Säkularisierung eschatologischer Momente und 
ihr Fortbestehen über die Zeit um 1800 hinaus wären gerade unter Hinweis auf Vorstellun-
gen Goethes wünschenswert (vgl. Hans Blumenberg)3. 

Deutlich wird, dass es Curtius weniger um eine philosophisch-theologische Analyse des 
Bildungsbegriffs geht als vielmehr um ein kulturpolitisches Mittel der Gemeinschaftsbildung 
zu Gunsten einer sozial-praktischen Anwendung. Deshalb kann er formulieren: »[…] eine 
Deckung von Bildungsgemeinschaft und Volksgemeinschaft wäre ein Ideal, wenn es sich ver-
wirklichen ließe«; dies sei aber »eine Utopie« (S. 197). Der Bildungsbegriff muss dabei un-
bestimmt bleiben, auch unter Gesichtspunkten einer möglichen Vergemeinschaftsleistung im 
Sinne der ›Volksgemeinschaft‹. Man mag dies aus der Sicht von Curtius als eine Form des 
intellektuellen Widerstands verstehen; es ist indes eine Art Fluchtbewegung, die sich einer 
konkreten politischen Positionierung entzieht. 

Ernst-Peter Wieckenbergs umfangreiches Nachwort ist eine ebenso konzise wie gut doku-
mentierte Abhandlung zur Geistes- und Kulturgeschichte der Weimarer Republik vor 1933. 
Wieckenberg geht es darum, die Grundintention von Curtius in seinen beiden Büchern Deut-
scher Geist in Gefahr (1932) und Elemente der Bildung (1933 abgebrochen) zu charakte-
risieren. Dabei wird zu Recht betont, dass Curtius vor dem Hintergrund seines für die neuere 
Philologie grundlegenden Werks Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter das 
Konzept der deutschen Bildung im Zusammenhang einer Wertetradition versteht, die auch 
in ihrer säkularisierten Form noch entscheidende theologische Grundlagen erkennen lasse. 
Sowohl in der mittelalterlichen wie in der neuzeitlichen Ausprägung stehe für Curtius die 
individuelle Formung als Vervollkommnung des Charakters im Zentrum. Wenn in den ers-
ten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts darüber hinaus diese Vorstellung mit dem Zukunfts-
bild einer »Volksbildung« als Mittel kultureller Einheit betont werde, stehe diese im Zusam-
menhang jener Vorstellung von der »Kulturnation«, die – auch in der Verständigung mit 
Frankreich – das Eigentümliche und Europäisch-Gemeinsame zum Ausdruck bringen soll. 
Curtius sehe sich in der Rolle des Vermittlers, indem er auch Argumente für den »Verständi-
gungsdiskurs mit Frankreich« (S. 260) suche.

Im Essay Deutscher Geist in Gefahr sieht Wieckenberg jene Ausprägung des ›Cultur-
nationalismus‹, der sich gegen den politisch ›rechten‹ und ›revolutionären‹ Nationalismus 
behaupten soll. Die Kritik am »Verlust des traditionsbewahrenden Zeitsinns« (S. 319 f.) 
wende sich gegen das Aufkommen eines völkischen Denkens und den ›Soziologismus‹ Karl 
Mannheims. Ein emphatischer Humanismus diene der Sinnvergewisserung und Selbstlegiti-
mierung. Von da aus sei es für Curtius naheliegend, Goethe als die Referenz immer wieder 
ins Spiel zu bringen.4 In diesem Zusammenhang diskutiert Wieckenberg die Rolle von Cur-
tius’ distanzierter Einstellung zum Judentum, die einer »gründlichen Darstellung« bedürfe. 
In der Charakterisierung der »Elemente der Bildung« macht Wieckenberg wiederholt deut-
lich, wo die Möglichkeiten und Grenzen der »Vision einer ›Volksbildung‹ und ›Volksgemein-
schaft‹ durch Bildung« (S. 351) bestehen. Wichtig sei, Curtius’ Vorstellung des Geistigen als 
eines eigenen Werts gegenüber der Politik zu verstehen, um dann dessen hohe Bewertung von 
Literatur nachvollziehen zu können. 

Das Verdienst der Erstveröffentlichung der Elemente der Bildung und die umfangreiche 
Abhandlung von Ernst-Peter Wieckenberg stellen Ernst Robert Curtius als den prototypi-
schen Repräsentanten eines deutschen Bildungskonzepts vor, dessen Möglichkeiten im Be-
sonderen und Allgemeinen ebenso deutlich werden wie dessen Grenzen. Reinhart Koselleck  
zufolge war »das langfristig sich selbst stabilisierende Konzept der Bildung […] auch durch 
Selbstkritik nicht mehr zu meistern« (S. 297).

3 Hans Blumenberg: Goethe zum Beispiel. Frankfurt a. M. 1999.
4 Vgl. S. 435, Anm. 216. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


295Rezensionen

Goethes Leben und Werk vornehmlich (und programmatisch) im Zeichen von ›Bildung‹ 
zu verstehen, kann nur bedingt gelingen, gerade wenn man den Faust als »deutsches Wahr-
heitsbrevier« (S. 170) nutzen will. Sowohl Faust II als auch die Wanderjahre zeigen Goethes 
Scharfblick auf die sich ankündigenden, weit über den individuellen Bildungsbegriff hinaus-
gehenden sozialen und politischen Probleme des heraufkommenden 19. Jahrhunderts.

Das schmälert die Bedeutung der vorliegenden Edition und die Beschäftigung mit dem 
›deutschen‹ Bildungskonzept nicht. Es geht nicht so sehr um die »Solidarität« mit dem Bil-
dungsbürger »im Augenblick seines Verschwindens«5 als vielmehr um eine »gesellschaft-
lich-individuelle Praxis, an der eigenen Vervollkommnung zu arbeiten […], die zu den ›mo-
ralischen‹ Erwartungen [gehört], von denen der Mensch nicht zu dispensieren ist«.6

Wilhelm Voßkamp

Anna-Dorothea Ludewig, Steffen Höhne (Hrsg.): Goethe und die Juden – die Juden 
und Goethe. Beiträge zu einer Beziehungs- und Rezeptionsgeschichte. Berlin 2018,  
XIII, 306 S.

Ein Band ist zu besprechen, dessen Titelthema in der Literatur- und Kulturgeschichtsschrei-
bung Sprichwörtlichkeit erlangt hat: die Frage, welche Haltung Goethe jüdischen Zeitgenos-
sen gegenüber einnahm, wie er generell über Religion, Geschichte und Kultur der Juden 
dachte und, vice versa, wie diese über ihn. Norbert Oellers, Wilfried Barner und Günter 
Hartung haben in den späten 1980er und frühen 1990er Jahren eingehende Einzelstudien 
dazu verfasst. Annette Weber (2000) sowie Klaus L. Berghahn und Jost Hermand (2001) 
griffen die Fragen in einer Frankfurter Vortragsreihe und auf einer Konferenz in Madison /  
Wisconsin unter der Überschrift Goethes Begegnung mit Juden und dem Judentum bzw. 
Goethe in German-Jewish Culture auf; aus beiden Anlässen wurden lesenswerte Sammel-
bände. Berghahn war es auch, der vor über fünfzehn Jahren die Zusammengehörigkeit und 
die Spiegelung der beiden Fragen, die nun erneut zum Kompass der Aufsatzsammlung von 
Anna-Dorothea Ludewig und Steffen Höhne wurden, im amerikanischen Goethe Yearbook 
treffend den »klassische[n] Chiasmus« des deutsch-jüdischen Diskurses genannt hat (Goethe 
Yearbook 2001, S. 203-221). In einem verwandten Kontext merkte der Potsdamer Literatur-
historiker Willy Jasper an, dass der erste Teil der Beziehungsfrage längst umfassend beant-
wortet sei, nicht aber der zweite: eben jene spezielle jüdische Goethe-Gelehrsamkeit, die 
durch alle Zeiten hindurch wirksam wurde und über Räume und Geschichtsbrüche hinweg 
reicht, eine Verehrung, deren Konjunkturen zwar häufig mit der Bildungsbeflissenheit des 
Zeitgeistes verknüpft waren, im Kern mit dieser aber wenig zu tun hatten.

Tatsächlich wurde der Chiasmus dieser Fragen bis weit ins 20. Jahrhundert hinein zu 
einem sozialpsychologischen Vorzeichen im Selbstverständigungsprozess des emanzipierten, 
akkulturierten deutschsprachigen jüdischen Bürgertums. Die Art und Weise ihrer Beant-
wortung tauchte das kollektive jüdische Selbstbild in Deutschland entweder in ein mildes 
Dur oder aber in ein melancholisches Moll. Ludwig Geiger schrieb 1881 eine Abhandlung 
mit dem Titel Goethe und die Juden, die noch Ersteres belegt; Heinrich Teweles und Julius 
Bab publizierten 1924 und 1925 Studien unter derselben Überschrift, in denen Wehmütig-
keit dominierte, weil inzwischen antisemitische Pamphlete erschienen waren, die das Thema 

5 Armin Nassehi: Editorial. In: 301 Gramm Bildung (Anm. 1), S. 3-5; hier S. 5.
6 Heinz-Elmar Tenorth: Neu wird der Mensch! Der lange Marsch der Bildungsutopien. In: 301 Gramm 

Bildung (Anm. 1), S. 51-64; hier S. 61. Außerdem Wilhelm Voßkamp: Der Roman des Lebens. Die 
Aktualität der Bildung und ihre Geschichte im Bildungsroman. Berlin 2009. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


296 Rezensionen

zum feindseligen Angriff auf jüdische Verehrer Goethes gemacht hatten, denen die Fähigkeit 
und das Recht abgesprochen wurden, die deutsche Literatur überhaupt gleichberechtigt 
kommentieren zu dürfen. 1934 verstand Mark Waldmann, ein Germanist, der sich vor den 
Nazis ins amerikanische Exil gerettet hatte, sein Buch Goethe and the Jews als Widerstand 
gegen NS-Mythologie und deutschen Antisemitismus – ganz so, als gebe es das Thema 
 Goethe inzwischen zweimal: einmal traditionell als unzerstörbares Objekt jüdischer Akkul-
turationshoffnung, das andere Mal als kaltes Symbol völkischen Deutschtums. Es war in den 
antagonistisch gewordenen Debatten entscheidend geworden, ob die Anrufung des Verhält-
nisses zwischen Goethe und den Juden in der innerjüdischen Publizistik erfolgte oder ob 
diese Nähe umgekehrt von der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft, gar von judenfeind-
lichen Autoren zum Thema gemacht wurde. (In der NS-Zeit trat etwa der Germanist Franz 
Koch – über diesen informiert der Beitrag von W. Daniel Wilson – einmal mehr mit einer 
Goethe und die Juden betitelten Hetzschrift an die Öffentlichkeit). Im gefährdeten Echo-
Raum solcher Diskurse wurde das Thema zwischen Kaiserreich und Weltkrieg, Weimarer 
Republik, NS-Zeit und Exil sowie abgeschwächt erneut in der Bundesrepublik und in der 
DDR zu einer Symbolfrage, zum ›Urbild‹ und Muster jüdischer Selbstverständigung über 
Deutschland, deren Beantwortung über Wohl und Wehe der eigenen Selbstverortung in der 
deutschen Kultur entschied. Nur so ist es zu verstehen, dass sich aus einem nur scheinbar 
rein akademischen Problem ein genuines intellektuelles Interesse jüdischer Gelehrter, Schrift-
steller, Übersetzer und Publizisten an Goethe immer wieder erneuern konnte. In dieser Lon-
gue durée der steten Erneuerung entstand seit Heinrich Heine und Rahel Varnhagen, seit den 
philologischen Schriften Michael Bernays’ und Berthold Auerbachs, den Biographien von 
Georg Witkowski und Moritz M. Meyer, den existenzialistischen Reflexionen eines Moritz 
Goldsteins, den lebensphilosophischen Vergewisserungen von Ernst Cassirer, Friedrich 
 Gundolf, Martin Buber und Margarete Susman bis hin zu kritischen Neuanfängen einer 
neuen Goethe-Gelehrsamkeit nach 1945 im englischen oder amerikanischen Exil (zu nennen 
wären etwa die Biographien von Richard Friedenthal und Kurt R. Eissler) ein in Quantität 
und vor allem Qualität gewichtiges Textkorpus, das nicht nur den intellektuellen Kern der 
Goetheforschung darstellt, sondern heute auch mehr und mehr als ein Phänomen sui generis 
in den Blick rückt.

Auch der vorliegende Band bestätigt, dass die intellektuelle Dichte jüdischer Goethe-
verehrung und -forschung kaum überschätzt werden kann. Die Herausgeber ordnen die 
fünfzehn Beiträge in vier Teile: Zeitgenössische Bezüge um 1800 (I), Literarisch-philosophi-
sche Rezeptionen (II), Auseinandersetzungen und Aneignungen (III) sowie Ideologisierungen 
und Identitäten (IV). 

Aus dem ersten Teil sei der musikhistorische Beitrag von Christiane Wiesenfeldt über 
Goethe und Felix Mendelssohn Bartholdy hervorgehoben (S. 33-47). Sie deutet dieses Ver-
hältnis quellennah als »missglückte Kunst-Kommunikation« (S. 33) und skizziert zudem die 
Wirkungsgeschichte, die den überlieferten vier Begegnungen zwischen dem alten Goethe und 
dem jüdischen Virtuosen und Komponisten eine Kette verzerrender Lesarten, nicht zuletzt 
antisemitische Verzeichnungen, hinzugefügt hat. Diese beginnen schon mit Friedrich Wil-
helm Riemers 1841 erschienenen Mittheilungen über Goethe und haben zur Folge, dass die 
Quellen der Begegnungen zwischen beiden als Beleg für das Scheitern einer »interreligiöse[n]  
Kommunikation« (S. 44) gewertet wurden. Innovativ ist die eindrucksvolle Studie Der Mi-
nister Goethe und die Herausbildung des deutschen Nationalismus im Kontext des Wart-
burgfestes 1817 von Werner Treß (S. 49-65). Er rückt Saul Aschers Auseinandersetzung mit 
den Bücherverbrennungen auf der Wartburg bei Eisenach ins Zentrum, bei der auch Aschers 
eigene Schrift Germanomanie (1815) unter Bannflüchen Opfer der Flammen wurde. Treß 
arbeitet die Ambivalenz Goethes gegenüber den Wartburg-Ereignissen heraus, lässt seinen 
Beitrag aber mit Walter Benjamin enden, der hellsichtig schrieb: »Goethe übernahm später 
das Negative beider Bewegungen: mit der Aufklärung stand er gegen den Umsturz, mit dem 
Sturm und Drang gegen den Staat. In dieser Spaltung des deutschen Bürgertums lag es be-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


297Rezensionen

gründet, dass es den ideologischen Anschluss an den Westen nicht fand« (S. 65). Der Beitrag 
von Treß hätte aber mit guten Gründen mit Leo Löwenthals Rede anlässlich des 50. Jahres-
tages der Bücherverbrennung am 10. Mai 1933 enden können, in der Löwenthal Goethes 
angewiderte Reaktion auf den »garstigen Wartburger Feuergestank« (so Goethes Wendung) 
als Vorgriff auf das 20. Jahrhundert interpretierte und als Gewährswort auch für das Spie-
gelereignis am Beginn der Nazizeit leuchten ließ.

Teil II ist durchweg gewinnbringend zu lesen. Er untersucht die Bibel als »Poetisch- 
religiöse Vorratskammer« bei Goethe und Heine (Beitrag von Joseph A. Kruse, S. 69-80) und 
Goethes ersten Biographen, den Engländer George Henry Lewes (Beitrag von Rüdiger Gör-
ner, S. 81-91). Daneben sei besonders auf Irmela von der Lühes Zusammenschau jüdischer 
Goethe-Biographik und Thomas Manns Exilroman Lotte in Weimar verwiesen (S. 93-108) – 
ein Musterbeispiel ihrer für das Thema prädestinierten Methode der historisch-literaturwis-
senschaftlichen Kontextanalyse. Ein Grundgedanke, den die Verfasserin in ihrer Studie 
wörtlich nimmt, stammt von Ernst Cassirer (ihm widmet Dorothee Gelhard im Band eine 
eigene Studie, S. 129-143), der 1939, im Erscheinungsjahr des Romans, Lotte in Weimar 
weniger als Roman, sondern als Teil der Goetheforschung las, als »eine freilich subtile und 
künstlerisch sublimierte Goethe-Philologie« (S. 106). Irmela von der Lühe zeigt auf, wie ein-
gehend Thomas Mann sich beim Schreiben an die Biographien jüdischer Autoren gehalten 
hat, neben Ludwig Geiger und Alfred Bielschowsky vor allem an Felix A. Theilhabers psy-
choanalytische Darstellung Goethe. Sexus und Eros (1929), ein Buch, das beim Erscheinen 
zwar von Arnold Zweig und Alfred Kerr gelobt, von der Germanistik aber für seine »Sach-
unkenntnis« geschmäht wurde (S. 96).

Im dritten Teil untersucht Ulrike Schneider den Privatgelehrten Ludwig Geiger, den Be-
gründer des Goethe-Jahrbuchs, dessen Bibliothek – daran erinnert Julius H. Schoeps in 
einem Geleitwort (S. VIII-XIII) – sich heute im Potsdamer Moses Mendelssohn Zentrum be-
findet. In Geigers »Weg der Harmonisierung« (S. 151) bestimmter Züge und Verhaltens-
weisen Goethes erblickt die Verfasserin eine Konzession an den Zeitgeist, was nicht falsch 
ist, den Nerv des Themas jedoch verfehlt. Sie betont aber zu Recht den Anteil Martha 
 Geigers an der Redaktion des Jahrbuchs (S. 152) und hebt – dies im Anschluss an Forschun-
gen von Petra Ernst – das moderne Konzept von Literatur hervor, das Geiger bei seinen nur 
vermeintlich epigonalen, häufig betont empirisch ausgerichteten Publikationen anlegte und 
das er auch in den 33 Jahren seiner Tätigkeit als Herausgeber förderte, wo er nur konnte: 
Literatur war für ihn das Ergebnis der »Wechselbeziehung mit anderen Literaturen« (S. 154), 
nicht etwas, das autark dem Genius des eigenen Volksgeistes entsprang. Dieter Borchmeyer 
präsentiert hier erneut das faszinierende Kapitel aus seinem Buch Was ist deutsch? Die Suche 
einer Nation nach sich selbst (2017) über die Bedeutung Goethes im Denken von Nahum 
Goldmann (S. 162-177), der 1916 in der – von der Forschung bislang unbeachtet gelas-
senen – Schrift Von der weltkulturellen Bedeutung und Aufgabe des Judentums die »funda-
mentale Wesensparallelität« (S. 168) zwischen deutscher und jüdischer Kultur beschwor und 
hierfür Goethe als Symbol anführte. Gänzlich neuen Stoff bietet der Beitrag des Heraus-
gebers Steffen Höhne (S. 179-194), der die Aneignung Goethes im Prager Kreis herausarbei-
tet und an Johannes Urzidils Position erinnert, in dessen Monographie Goethe in Böhmen 
(1932, Neuausgaben 1962 u. 1965) Goethes Verhältnis zum böhmischen Mitteleuropa zur 
Grundlage für sein Verständnis von Literatur insgesamt wird: »Im Wechselspiel von Selbst- 
und Fremdwahrnehmung« sei Goethe, Urzidil zufolge, so das treffende Argument von 
Höhne, »zu einem Modell literarischer Hybridität als Wesensmerkmal nicht nur der böhmi-
schen Poesie, sondern von Dichtung überhaupt« (S. 185) gelangt. 

Mit den Beiträgen in Teil IV versammelt der Band drei exemplarische Studien darüber, 
wie das völkische Denken und vor allem die ideologisierten NS-Jahre das Thema Goethe und 
die Juden zu einem Kampfplatz um Identität und Ausschluss machten. Stefan Breuer rekapi-
tuliert die lange Tradition antisemitischer Feindseligkeit, die mit Adolf Bartels und Houston 
Stewart Chamberlain schon vor 1900 in die Deutung Goethes Einzug hielt (S. 215-233). Er 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


298 Rezensionen

erinnert auch an den heute vergessenen Überlinger Pseudophilosophen Leopold Ziegler, 
einen »Hassprediger« (S. 226) des Kaiserreichs, der mit Schriften wie Goethe und der Typus  
des germanischen Genius (1901), Die Judenfrage und das religiöse Bewußtsein des Germa-
nen (1902) und anderen hervortrat, in denen er den optimistischen, den evolutionistischen, 
antiken- und aufklärungsfreundlichen Goethe des Humanismus und des Individualismus 
einer untergegangenen Epoche zuschlug, die zu Recht überwunden worden sei, weil sie kos-
mopolitisch war und kein »Rassenbewusstsein« (S. 224) ausgebildet habe. Dieser Autor 
warf den Juden nicht etwa kollektiv vor, sich zu Unrecht dem Werk Goethes zu widmen (wie 
dies die völkische Literatur um 1900 ansonsten unisono tat), sondern seine Kritik war um 
einiges fundamentalistischer: Er kritisierte Goethe, zu judenfreundlich gewesen zu sein und 
so dem Zeitalter der »Judokratie« (S. 224) vorgearbeitet zu haben. Diese bizarre Goethe-
kritik wird, wie W. Daniel Wilson in seinem Beitrag (S. 235-253) darlegt, im Dritten Reich 
noch einmal überboten, als Goethe von Staats wegen zum Nationalisten, Antisemiten, zum 
biologischen Denker und zum Rassisten stilisiert wird (so von Baldur von Schirach) oder als 
»Judenfreund«, »Okkultist«, »Vaterlandsverräter«, »Höriger der überstaatlichen Mächte« 
(S. 249) und vor allem aufgrund seiner Logenmitgliedschaft als Freimaurer selbst aus der 
ideellen deutschen ›Volksgemeinschaft‹ exorziert werden konnte. Die nationalsozialistischen 
Goethe-Feinde waren, so macht Wilson deutlich, nie mehrheitsfähig, aber sie zeigen den 
Wahnsinn einer Identitätspolitik im Bereich von Kultur und Literatur noch deutlicher auf, 
als es die schlichten »›braunen‹ Goethe-Verehrer« (S. 236) können, die im Weimarer Dichter 
lediglich ein Sinnbild des Deutschtums erblickten.

Der Band von Anna-Dorothea Ludewig und Steffen Höhne kann eine Gesamtdarstellung 
jüdischer Goethe-Verehrung nicht ersetzen. Aufgrund der Originalität seiner Fallstudien, 
seines Forschungsstandes und seines großen zeitlichen Bogens von der Goethe- bis in die 
Nachkriegszeit ist er unverzichtbar für alle, die an dem Titelthema weiterarbeiten, um die in 
Goethe symbolisierte deutsch-jüdische ›Wahlverwandtschaft‹, wie bereits Heinrich Heine sie 
genannt hat, als historische Besonderheit zu verstehen.

Nicolas Berg

Gert Westphal liest Johann Wolfgang von Goethe. Die große Höredition. 6 MP3-CDs. 
München 2017

»Der König der Vorleser trifft den Dichterfürsten« – mit diesem Fanfarenstoß kündigte der 
Münchner Hörverlag in einer breit angelegten Pressekampagne einen Kassetten-Schuber mit 
6 MP3-CDs an: Gert Westphals Lesungen lyrischer und erzählender Texte von Goethe und 
Eckermann mit einer Gesamtdauer von 63 Stunden und 45 Minuten. Geboten werden:
– zwei Live-Mitschnitte: Ausschnitte aus Reineke Fuchs (1 h 27 min); eine Auswahl aus dem 

West-östlichen Divan, vorgetragen gemeinsam mit Gisela Zoch-Westphal (1 h 16 min) und
– fünf Studio-Produktionen: 20 Balladen und andere Gedichte (54 min); eine Auswahl aus 

Johann Peter Eckermann: Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens  
(1 h 41 min) sowie drei vollständige Lesungen: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahr-
heit (32 h 9 min), Italienische Reise (22 h 5 min) und die 1. Fassung von Die Leiden des 
jungen Werthers (4 h 13 min).

Dieses opulente Angebot mögen viele Hörer schon aufgrund der Mischung von Texten aus 
allen Schaffensperioden Goethes schätzen wie aufgrund der verschiedenen Genres, die hier 
vertreten sind: Gedicht, Versepos, Roman, Autobiographie, Reisebericht und Gespräch. Ein 
die Texte verbindender roter Faden fehlt allerdings. Gemeinsam ist den Aufnahmen das 
äußer liche Moment ihrer Entstehung. Sie sind allesamt von dem auf Audio-Kompaktkassetten 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


299Rezensionen

und später auf Audio-CDs spezialisierten Verlag Litraton zwischen 1988 und 1999 produ-
ziert worden. Der Hörverlag hat die Copyrights an diesen Aufnahmen offenbar im Paket 
erworben und wirft sie nun als Paket auf den Markt.1

Die Aufnahmen wenden sich nicht nur an Goethe-Freunde und Bildungsbeflissene, son-
dern an ein breites Publikum, bei dem der Name des Vorlesers noch einen guten Klang hat.2 
Auch unter vortragsgeschichtlichen und -ästhetischen Gesichtspunkten sind sie aufschluss-
reich. Wir erleben Gert Westphal (1920-2002) in seiner letzten Schaffensphase, als er im 
Vollbesitz seiner Kunstmittel ist und diese auf unvergleichlich souveräne und virtuose Weise 
beherrscht, dabei aber eine spezifische Vortragsmanier ausbildet, die heute mehr und mehr 
problematisch erscheint. Das Vorlesen wird zum literarischen Ein-Mann-Theater, der Vor-
leser und Rezitator zum Histrionen.

Charakteristisch dafür ist die Live-Lesung von Reineke Fuchs. Wir erleben den 68-jähri-
gen Vorleser als Stimm- und Sprechvirtuosen, den die leibhaftige Gegenwart der Zuhörer zu 
dramatisch-mimischen Höchstleistungen führt. Mit einer an vokalen Exhibitionismus gren-
zenden Lust stürzt er sich in den Text und lässt die Puppen tanzen: Der König Nobel mit tief 
brummender Polterstimme, Isegrimm der Wolf mit schnaufend grimmigem Presston, Reine-
kes Verteidiger, der Dachs Grimbart mit Hamburger, das Kaninchen mit sächsischem Dia-
lekt, die Löwengattin mit näselnd französischem Akzent, Reineke selbst gewandt und ge-
witzt, der Schelm als glänzender Rhetor. Westphal entgeht kein Effekt und keine Pointe, und 
das Publikum dankt ihm dies mit Schmunzeln und Gelächter. Bei seiner Performance legt er 
eine von einem seiner Vorgänger, dem Schauspieler und Vorleser Erich Ponto, auf anderthalb 
Stunden gekürzte Textfassung zugrunde. Ponto hatte sie 1949 für den Süddeutschen Rund-
funk eingelesen, die Deutsche Grammophon Gesellschaft (DGG) brachte diese zur Berühmt-
heit gelangte Aufnahme 1958 auf zwei Sprechschallplatten heraus, später auch auf CD. 
Ponto trat nicht aus der Rolle des Vorlesers heraus, auch wenn er die Stimmen der einzelnen 
Tiercharaktere nachdrücklich charakterisierte. Durch kunstvolle Rhythmisierungen machte 
er im Übrigen deutlich, weshalb dieses Epos in Hexametern geschrieben ist. Westphal dage-
gen liest nicht eigentlich vor – durch ihn wird das Lesepult zur Bühne für die Verwandlungs-
künste eines Tierstimmenimitators und zum Gaudi eines grandiosen Theatertemperaments.

Die nicht selten verfochtene These, wonach literarische Vortragskunst nach 1945, in Dis-
tanz zu allen Formen extrovertierten Sprechens und des Pathos, zunehmend nüchterner und 
sachbezogener geworden sei, wird durch solche Aufnahmen in Frage gestellt. Vor dem Hin-
tergrund einer Tiefkühl-Vorlesekost von Künstlern wie Otto Sander und Ulrich Matthes er-
scheint Westphals Lesung wie eine Provokation – als die sie auch gemeint sein mochte. Seine 
Sticheleien gegen das zeitgenössische Theater und dessen Schauspieler waren nur das Begleit-
geräusch einer Vortragskunst, die dem sprachvergessenen Theater zeigen wollte, was Sprech-
kunst eigentlich sein kann: die literarische Vortragskunst als das bessere Theater – wie schon 
für Karl Kraus!

1 Das mag auch der Grund sein, weshalb ältere Goethe-Lesungen, die Westphal für Rundfunkstatio-
nen und die DGG unter der Regie von Hanjo Kesting eingesprochen hatte, hier nicht noch einmal 
aufgelegt wurden, wie Die Wahlverwandtschaften, 1979 produziert und 1987 für den Hörbuch-
verlag erstmals auf 7 Kompaktkassetten publiziert, dann in einer Neuauflage auf 8 CDs im Jahr 
1998; Wilhelm Meisters theatralische Sendung, eine 1982 vom Norddeutschen Rundfunk (NDR) 
produzierte Lesung, erschienen auf 10 CDs, wiederveröffentlicht 2018 auf 2 MP3-CDs; Novelle 
(1990); Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten (1993) auf 3 CDs.

2 Über die Absatzchancen dieser Kassette kann man nur spekulieren, ebenso darüber, ob die Käufer 
überhaupt Zeit finden, sie sich anzuhören. Zu wünschen ist, dass sich nicht bewahrheitet, was Gert 
Westphal selbst einmal zur repräsentativen DGG-Sprechschallplatten-Kassette mit Goethes Faust I 
aus dem Jahr 1954 schrieb: »Die Kassette kaufte man sich nicht. Die bekam man geschenkt, ver-
schenkte sie seinerseits, von der Konfirmation bis zur Goldenen Hochzeit« (ders.: Die Feder am Hut … 
Ausführungen zur Wortschallplatte. In: Fono-Forum (1976) 12, S. 1236-1239; hier S. 1237.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


300 Rezensionen

Dass die leibhaftige Präsenz von Zuhörern Westphal nicht immer auf gleiche Weise an-
spornte, zeigt seine Lesung von Gedichten des West-östlichen Divans gemeinsam mit seiner 
Ehefrau. Sei es, dass er sich wegen der beschränkten, fast an eine Laienrezitation gemahnen-
den Darbietung seiner Partnerin selbst die Zügel anlegte, um das poetische Zwiegespräch 
nicht zu sprengen, sei es, dass er hier nicht die angemessene stimmliche Persona für das lyri-
sche Ich dieser Gedichte fand und zwischen humoristischen Anflügen und deklamatorischer 
Beteuerungshaltung schwankte, so sind die Grenzen seiner schauspielerischen Dramatisie-
rung von Verskunst unüberhörbar. Westphal kennt den Vers als rhythmische Einheit nicht, 
sondern löst ihn grundsätzlich in Prosa auf. Goethes Forderung nach einer metrischen De-
klamation von Verssprache ignoriert er.3 Westphal praktiziert das, was Goethe als ›drama-
tischmimische Darstellung‹ vom eigentlichen Versvortrag unterschied und was Roland 
Barthes später als vokalen Pointillismus bezeichnete:4 Von Wort zu Wort, von Satz zu Satz 
sich tastend, wird das Heitere heiter und das Ernste ernst eingefärbt, zu jedem Wort und 
Ausdruck eine entsprechende Stimmung und Betonung – häufig nicht ohne Willkür – erfun-
den. Verse werden aus dem Spiegel eines unablässig wechselnden Mienenspiels zurück-
geworfen. Die Lesung wird zum Theatermonolog oder -dialog. Westphals von tausend iro-
nischen Unter- und Obertönen befrachtete Sprechmelodien nähern sich sogar auf gefährliche 
Weise einem Chargieren.

Zu dieser Vortragsmanier gehört, dass Westphal – auch bei Prosa-Lesungen – den Zuhö-
rern mit Hilfe eines angedeuteten oder eingestreuten Lachens, wann es sich nur anbietet, si-
gnalisiert, wie seine Lesungen zu verstehen seien: »Vorsprecherei der Empfindungen« hatte 
Jean Paul ein solches Verfahren in der Poesie genannt. Der Dichter werde »auf diese Weise 
das Vor-Echo seiner Personen«.5 

Auch in den im Studio aufgenommenen Balladen praktiziert Westphal seine Manier, am 
extremsten in Der Zauberlehrling, wo er eine entfesselt rasende Stimmenimitation mit stöh-
nenden, knarzenden und quietschenden Naturlauten koloriert. Ein Beispiel exzessiver litera-
rischer Vortragskunst, wie es kein zeitgenössischer Kollege gewagt hat! Um Vergleichbares 
zu finden, müsste man schon auf einige Vortragsexempel der Vergangenheit zurückgehen 
wie Alexander Moissis Novemberwind oder Klaus Kinskis Villon-Rezitationen. Westphal 
scheute solche Parforce-Ritte nicht, um seinen Kollegen vom Theater einmal zu zeigen, wo 
Barthel den Most holt.

Bei der Neigung, zugunsten der individuellen Charakterisierung von Stimmen deftige 
Farben aufzutragen, entsteht allerdings das Problem, wie Frauen- und Kinderstimmen zu 
sprechen sind. Hier werden auf eklatante Weise andere Grenzen von Westphals Kunst deut-
lich, denn ohne dass er die Kopfstimme einsetzte, timbriert er die Stimmen junger Frauen 
und von Kindern durchweg mit hohen, unangenehm gebrochenen Tönen, die gegenüber dem 
sonoren Bassbariton seiner Männerstimmen einen übel klingenden Kontrast schaffen (etwa 
in Der Gott und die Bajadere, Die Braut von Corinth, Der Fischer, Vor Gericht, Die Spin-
nerin). Schon in seinen älteren Fontane- und Thomas-Mann-Lesungen klang die direkte 
Rede von Frauenfiguren häufig wie eine Karikatur. Selbst für die Stimme des vom Erlkönig 
heimgesuchten Sohnes in Goethes Ballade hat er keine überzeugenden Farben auf seiner 
scheinbar so überreichen Palette – er klingt nur forciert und manieriert.

Immer dann, wenn Westphal hingegen das Spektrum seiner vokalen Ausdrucksmöglich-
keiten drosselt und einen ruhigeren Sprechduktus wählt (etwa in Hochzeitlied oder auch Die 

3 So legt er etwa in Hegire nach jedem ersten oder zweiten Versfuß eine unmotivierte längere Be-
sinnungspause ein, wodurch der Vers als akustisches Pattern zerfällt und mit ihm die rhythmisch- 
metrischen Gliederungen des Gedichts. Elisionen löst er bedenkenlos auf, so dass das Metrum ins 
Wanken kommt. 

4 Roland Barthes: L’art vocal bourgeois. In: ders.: Mythologies. Paris 1957, S. 190.
5 Jean Paul: Vorrede zur dritten Auflage des Hesperus. In: ders.: Werke in 5 Bänden. Hrsg. von Nor-

bert Miller. Bd. 1. München 1960, S. 478.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


301Rezensionen

Braut von Corinth), kommen ansprechende Rezitationen zustande, mit gelungenen Stim-
mungsmalereien (Der Totentanz, Der Gott und die Bajadere u. a.) oder einer Balance zwi-
schen vokalem Exhibitionismus und den Vorgaben des Textes (Der Rattenfänger).6 

Die schwierigste Aufgabe einer Lesung von narrativen Goethe-Texten besteht darin, eine 
Persona, also eine für die jeweilige Erzählerrolle angemessene akustische Maske zu finden. 
Westphal gelingt dies in den Ausschnitten aus Eckermanns Gesprächen mit Goethe, wenn er 
Eckermann als strebsamen und begeisterungsfähigen Adepten spricht, Goethes, vom Erzäh-
ler in direkter Rede wiedergegebene Stimme dagegen als joviales, zumeist humoristisch ge-
töntes Organ nimmt. Auch für die Lesungen von Dichtung und Wahrheit und Italienische 
Reise wählt Westphal diese humoristische Erzähler-Persona und trägt die Texte in ruhigem, 
sinnhaft betonenden und phrasierenden Duktus vor.7 Schon aufgrund ihres schieren Um-
fangs stellen diese Marathon-Lesungen eine unerhörte Leistung dar, und man darf froh sein, 
diese Texte nun in kompletter Form anhören zu können. 

Westphal hatte das 3. und 4. Buch von Dichtung und Wahrheit bereits 1973/74 für den 
Südwestfunk (SWF) eingelesen (wiederveröffentlicht im Audio-Verlag 2016). Ein Vergleich 
macht die Entwicklung seiner Vortragskunst über die Jahrzehnte hinweg deutlich: Begann er 
in den 1950er Jahren mit einem distanzierten Vorlese-Stil – das schönste Beispiel ist sein 
Erzähler in Max Ophüls’ Hörspielbearbeitung von Arthur Schnitzlers Berta Garlan (Süd-
westfunk 1956), nie war Westphal moderner! –, so entwickelte er in den 1960er Jahren den 
Typus eines mimisch-dramatisierenden Vorlesens mit den großen, für den Rundfunk produ-
zierten Thomas Mann-, Fontane- und Goethe-Zyklen. Was 1973/74 noch oft tastende Züge 
hatte und mit einer helleren, samtig weichen Stimme vorgetragen wurde, entwickelte er 
20 Jahre später – etwa bei Dichtung und Wahrheit – zur Perfektion: eine souveräne, jedes 
Detail sorgsam ausformulierende, die Pointen genüsslich auskostende Vortragsweise. Das 
angenehme bassbaritonale Timbre seiner Stimme und die intelligente Phrasierung des Textes 
taten ein Übriges, dass man ihm über lange Strecken zuhören mochte.

Allerdings wurde der Stich ins Behaglich-Genüssliche schon wenige Jahre nach Westphals 
Tod von vielen Zuhörern als obsolet empfunden. Der hörfunk- und fernseherfahrene Autor 
Bernhard Gleim unterzog die Lesung von Leo Tolstois Anna Karenina auf Audio-CDs bei 
der DGG einer Kritik, bei der er nicht mit anerkennenden Worten sparte, um am Ende doch 
zu einem ambivalenten Urteil zu gelangen: 

Westphal sitzt nicht im Text, sondern er präsentiert ihn wie ein kleiner Inszenator, ein 
Direktor des Erzählten, er lässt die Sätze durch Reifen springen, die der Virtuose selbst 
ihnen hingehalten hat. Das ist bei aller Kunstfertigkeit nicht frei von Eitelkeit. Und es ist 
durchdrungen vom Bewusstsein des hohen Rangs des Vorgelesenen – klassisch eben, gül-
tig für immer. Gerade diese kulturell gestützte Selbstgewissheit ist ein Grund, warum wir 
uns immer weiter von diesem Rezitator entfernt haben.8 

Diese treffenden Beobachtungen bringen die Schwierigkeiten auf den Begriff, die Zuhörer 
der jüngeren Generation wie auch Kollegen aus dem Kreis professioneller Vorleser und Vor-
tragskünstler mit Westphals Stil haben: Seine Kunst ist rapide gealtert.

6 Manchmal geht Westphal freilich etwas lässig mit dem Wortlaut der Dichtung um. So dichtet er 
etwa, um das extremste Beispiel zu nennen, die erste Fassung von Der König zu Thule aus dem frü-
hen Faust-Fragment eigenmächtig um, unbekümmert um Goethes spätere Bearbeitungen.

7 Erstaunlich ist dabei allerdings eine – die späten Lesungen generell charakterisierende – Kurzatmig-
keit mit vielen Zwischenatmern, die keine syntaktische oder expressive Funktion haben. Manchmal 
vergreift sich Westphal auch – wie ein übermütiger Virtuose – in seinen Stilmitteln, wenn er sich z. B. 
bei der Erwähnung von Darmstadt als Geburtsstadt von Johann Heinrich Merck nicht enthalten 
kann, den Städtenamen in lokaler Dialektfärbung zu sprechen (Anfang des 12. Buchs), was ihm üb-
rigens wie stets bei Dialekten – mit Ausnahme des sächsischen, seines eigenen – nur annäherungs-
weise gelingt.

8 Bernhard Gleim: Gültig für immer? In: Cicero. Online-Magazin für politische Kultur (21. 7. 2010).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


302 Rezensionen

Neben Dichtung und Wahrheit und Italienische Reise bietet die vorliegende Kassette eine 
Studio-Lesung von Die Leiden des jungen Werthers. Westphals Stimme – die eines 77-Jähri-
gen – erscheint hier wie eine dramaturgische Fehlbesetzung. Ein monoperspektivischer Brief-
roman wie Werther verlangt eine Vorleserstimme, die mit der Persona des Ich-Erzählers, dem 
»jungen Werther«, verschmelzen kann und uns den Eindruck vermittelt, diesen Erzähler 
selbst sprechen zu hören. Doch eben dies gelingt nur andeutungsweise in wenigen Passagen, 
zumeist in den humoristischen Szenen wie in der Tanz- und Klopstock-Szene im 1. Teil oder 
zu Beginn des 2. Teils des Romans mit seiner Ständekritik, die Westphal in zupackendem 
Ton nimmt. Wenn Werther sich in empfindsame und religiöse Phantasien und Reflexionen 
verliert, fehlt Westphal das Elegische und der Schmelz jugendlicher Begeisterungsfähigkeit 
(wie sie z. B. Rolf Henninger in seiner Lesung für das Literarische Archiv der DGG aus dem 
Jahr 1961 durchaus hatte). Onkelhaft zublinzelnde Jovialität kann dieses Manko nicht wett-
machen. Wenn Werther sagt: »Auch halt ich mein Herzgen wie ein krankes Kind, all sein 
Wille wird ihm gestattet«, so klingt dies bei Westphal, als ob ein Ich-Erzähler vom Schlage 
eines Felix Krull eine seiner launigen Volten schlüge. Der Klageton wird durch histrionische 
Virtuosität zugedeckt. Als Werther Alberts Pistolen erhält und erfährt, dass sie durch Lottes 
Hände gegangen sind, spricht er wie in stiller Todesekstase, die umso überzeugender klingt, 
je weniger sie ausinstrumentiert wird. Westphal glaubt aber, den Text mit aufgesetzten 
sprechmelodischen Wendungen beleben zu müssen (»und ach nun empfange«). Auf der-
selben Linie liegt, dass er den Text verändert und im Halbsatz »um des Augenblicks willen, 
der mich auf ewig an dich befestigte«, das »ewig« effekthascherisch verdoppelt. Einen Satz 
wie »Emilia Galotti lag auf dem Pulte aufgeschlagen« kann er nicht vorlesen, ohne dem 
Dramentitel Emilia Galotti einen besonderen Akzent zu verleihen, der uns signalisiert, dass 
sich ein literatur- und kulturbeflissener Zuhörer hier besondere Gedanken machen müsse. 
Der Vorleser scheint sich mit seiner Manier immer wieder außerhalb des Erzählten zu stellen 
und auf den Effekt beim Zuhörer zu setzen.

Goethe beschrieb einmal, wie Johann Gottfried Herder während des gemeinsamen Straß-
burger Aufenthalts 1770/71 Oliver Goldsmiths Roman Der Landpriester von Wakefield im 
geselligen Kreis vorlas: 

[…] wer ihn predigen gehört hat, wird sich davon einen Begriff machen können. Er trug 
alles, und so auch diesen Roman, ernst und schlicht vor; völlig entfernt von aller  
dramatischmimischen Darstellung, vermied er sogar jene Mannigfaltigkeit, die bei einem 
epischen Vortrag nicht allein erlaubt ist, sondern wohl gefordert wird: eine geringe Ab-
wechselung des Tons, wenn verschiedene Personen sprechen, wodurch das was eine jede 
sagt, herausgehoben und der Handelnde von dem Erzählenden abgesondert wird. Ohne 
monoton zu sein ließ Herder alles in Einem Ton hinter einander folgen, eben als wenn 
nichts gegenwärtig, sondern alles nur historisch wäre, als wenn die Schatten dieser poeti-
schen Wesen nicht lebhaft vor ihm wirkten, sondern nur sanft vorübergleiteten. Doch 
hatte diese Art des Vortrags, aus seinem Munde, einen unendlichen Reiz […].9 

Auch wenn Goethe die Gefahr der Monotonie eines solchen Vortragsstils nicht verkannte, ja 
ausdrücklich »Mannigfaltigkeit« beim epischen Vortrag forderte und damit eine stärkere 
Abwechslung der Töne, so näherte sich Herder offenbar seinem Ideal eines ästhetischen Vor-
lesens an: Der Vorlesende trat hinter dem Werk zurück, so dass die Einzelheiten des Textes 
nicht über Gebühr hervorgehoben, sondern in einen ruhigen Fluss gleichschwebend rhyth-
misierter Sätze eingewoben wurden. Eine solche distanzierte Vortragsweise erlaubt dem Zu-
hörer, eine innere Hörbühne aufzubauen, auf der Ereignisse, Figuren, Gedanken und Bilder 

9 Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit (FA I, 14, S. 464); vgl. Reinhart Meyer-Kalkus: 
Goethe als Vorleser, Sprecherzieher und Theoretiker der Vortragskunst. In: Deutsche Vierteljahrs-
schrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (2016) 90, S. 529-565.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


303Rezensionen

des Textes vorüberziehen. Wie keine andere Kunstgattung gewährt solches Vorlesen den 
Zuhörern eine wortgesteuerte Stimulierung ihrer Einbildungskraft, wie dies Goethe einmal 
anschaulich für das Vorlesen von Shakespeare-Dramen beschrieb. 

Das distanzierte Vorlesen darf als genuine Entdeckung der Diskussionen über die Vor-
tragskunst um 1800 betrachtet werden. Die vorgelesenen Vorgänge mochten noch so leiden-
schaftlich bewegt oder komisch sein, der Vorleser hielt seine Distanz aufrecht und ermög-
lichte damit eine Ablösung des Sprachkunstwerks von der eigenen Stimme und damit von 
sich selbst. Goethes Zeitgenossen Karl Ludwig von Knebel, August Wilhelm Schlegel und 
Ludwig Tieck haben dafür Begründungen aus unterschiedlichen Perspektiven entwickelt. 

Westphal hat in den 1950er und 1960er Jahren großartige Beispiele eines distanzierten 
Vorlesens gegeben. Seine Spätwerke, wie sie in dieser Goethe-Kassette dokumentiert werden, 
gehören einer anderen Epoche und einer anderen Vortragsästhetik an. 

Reinhart Meyer-Kalkus

W. Daniel Wilson: Der Faustische Pakt. Goethe und die Goethe-Gesellschaft im 
Dritten Reich. München 2018, 368 S.

Dass humanistische Bildung nicht davor schützt, zum ideologischen Mitläufer zu werden, ist 
ein ebenso bekannter wie nach wie vor bedrückender Befund. W. Daniel Wilson kann ihn in 
seiner Geschichte der Goethe-Gesellschaft im Dritten Reich erneut bestätigen. Er zeigt, wie 
sich die akademische Elite, der die Präsidenten der Goethe-Gesellschaft (Julius Petersen, 
Anton Kippenberg), der Direktor des Goethe-Nationalmuseums und des Goethe- und Schil-
ler-Archivs Hans Wahl sowie zahlreiche Wissenschaftler angehörten, dem Regime anbie-
derte. Sie alle zögerten nicht, ihren Gegenstand der Ideologie anzudienen und mit Anreden 
wie »Judenfeind«, »der große Artbewusste« oder »Kriegskommissar« ein ideologiekonfor-
mes Goethebild zu propagieren. 

Wilson konzipiert die Geschichte dieses »Faustischen Pakts« zwischen Goethe-Gesellschaft 
und Nazi-Regime als ein Drama in fünf Akten, dessen negativen Höhepunkt die Instrumen-
talisierung Goethes durch das Regime in den Jahren 1935 bis 1938 bildet. Ausgangspunkt 
für die Umcodierung Goethes zum »völkisch Verwurzelten« durch dessen »quasi offizielle 
Vertreterin« (S. 12) ist die Situation der Goethe-Gesellschaft 1933. Im politisch früh zum 
Nationalsozialismus ›konvertierten‹ Thüringen leidet sie – wie im Rest des Landes auch – 
unter Mitgliederschwund. Ihre verhältnismäßig vielen jüdischen Mitglieder sind als zahlende 
zwar willkommen, bringen ihr jedoch den Vorwurf der ›Verjudung‹ ein und machen sie für 
die nationalsozialistisch gesinnte Jugend, um die geworben werden soll (Überalterung ist ein 
weiteres Problem), unattraktiv. In dieser Zeit lässt sich beobachten, wie Präsident Petersen 
und Vizepräsident (später Präsident) Kippenberg versuchen, die Mitgliederzahlen zu stabili-
sieren, indem sie mit dem von Regierungsseite vorgegebenen ideologischen Kurs zunehmend 
konform gehen. Ihren anfänglich noch zu beobachtenden Einsatz für die jüdischen Mitglie-
der begründet Wilson mit »pekuniären Erwägungen« (S. 27). An dieser Stelle wird die Mess-
latte deutlich, die der Verfasser an das Handeln der Akteure legt: Dass es nicht politische 
oder moralische Überzeugungen sind, sondern die reine Sorge um das Wohl der Goethe-
Gesell schaft, macht sie der charakterlichen Schwäche verdächtig, obwohl es im Grunde der 
Logik ihrer Position entspricht. Mit diesem Maß wird auch im weiteren Verlauf des Dramas 
um die Goethe-Gesellschaft gemessen und die Beteiligten sehen dabei nicht gut aus. Um den 
Vorwurf der ›Verjudung‹ zu entkräften und der offiziellen Gleichschaltung zu entgehen, 
werden gezielt NSDAP-Mitglieder in den Vorstand berufen und stramme Ideologen wie der 
völkische Germanist und Bartelsschüler (Adolf Bartels war ein wegen seines Antisemitismus 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


304 Rezensionen

berüchtigter NS-Vorzeigegermanist) Hans Severus Ziegler als Redner und Beiträger einge-
laden. Die anfangs noch umworbenen jüdischen Mitglieder werden zunehmend un-
erwünschter, wobei es zu erstaunlichen Ausnahmen kommt, die Wilson zufolge als letzte 
Spuren wissenschaftlicher Integrität zu verstehen sind. Dazu gehört, dass noch 1937, als die 
Goethe-Instrumentalisierung also bereits in vollem Gange war, in der »Vierteljahresschrift«, 
die als neue »Publikationsplattform« aktuell auf das politische Geschehen reagieren und die 
»Konformität« der Goethe-Gesellschaft demonstrieren sollte (vgl. S. 125 ff.), der Aufsatz des 
jüdischen Physikprofessors Alfred Coehn publiziert wurde (vgl. S. 144 f.). Insgesamt wird 
jedoch die Distanzierung von den jüdischen Mitgliedern deutlich: Zwar wird der Arierpara-
graph nie in der Satzung verankert, doch werden nur arische Mitglieder geworben und 
schließlich, nach der Reichspogromnacht, alle jüdischen ausgeschlossen. Interessant wäre es, 
Näheres über das Schicksal von Mitgliedern weiterer Bevölkerungsgruppen, z. B. Angehöri-
ger linker Parteien oder anderer (ethnischer) Minderheiten, in den Jahren 1933 bis 1945 zu 
erfahren. Dazu findet sich im Buch nichts und unklar bleibt, ob die politischen Manöver des 
Vorstands der Goethe-Gesellschaft ausschließlich Juden betrafen oder der Verfasser von der 
NS-Politik bedrängte und verfolgte Gruppen aus anderen Gründen ausspart. 

Der Ton des Vorstands passt sich den Verhältnissen an, wie bereits 1935 die mittlerweile 
berüchtigte Rede anlässlich des 50-jährigen Bestehens der Gesellschaft zeigt, in der Goethe 
Petersen zufolge »den schwarzen Kameraden und braunen Gesellen […] seinen Gruß nicht 
versagt haben«1 würde. Die Annäherung an das Regime wird in diesem Sinne mit großem 
Erfolg betrieben und die Goethe-Skepsis ranghoher Politiker wie Goebbels schwindet. Es 
entsteht – folgt man Wilson – eine Win-win-Situation: Die Unterstützung von Goebbels er-
möglicht es, Goethe ›verunglimpfende‹ Schriften – wie die von Margarethe Ludendorff in die 
Welt gesetzte Verschwörungstheorie von Goethes Giftmord an Schiller – zu verbieten oder 
der Goethe-Gesellschaft noch im Krieg die Papierzuteilung zu sichern. Der Nutzen für das 
Regime ist vor allem außenpolitischer Natur. Vor dem Krieg soll Goethe das auswärtige 
Deutschtum stärken und als Gegenpol zu den ›Gerüchten‹ um die Entwicklung in Deutsch-
land die Gemüter im Ausland beruhigen. In den Kriegsjahren ändert sich die Taktik, weil 
Goethe zum Repräsentanten der überlegenen nordischen Kultur ›avanciert‹, mit der die Un-
terdrückung der vor allem slawischen Länder gerechtfertigt wird. Dass der Verfasser nicht 
nur den braungefärbten Goethe der Nationalsozialisten, sondern auch die »überzogene 
Wende zum humanistischen, völkerverbindenden, toleranten Goethe« (S. 255) durch die 
Alliierten nach dem Krieg als Instrumentalisierungen kritisiert, weist ihn als den ideologie-
kritischen Positionen der 1970er Jahre nahestehend aus (Stichwort »Klassik-Legende«2). 

W. Daniel Wilson richtet sein Buch sowohl an die akademische als auch außerakade-
mische Leserschaft. Wie die Abstiegsgeschichte der Preußischen Akademie der Künste von 
Werner Mittenzwei3 ist auch dies eine erhellende Lektüre, die jedoch (im Unterschied zu 
Mittenzwei) die klare Motivation offenbart, historiographisch zu korrigieren. Entschieden 
soll hier mit den apologetischen Bemühungen der Nachkriegszeit abgerechnet werden, in der 
die Kooperation mit dem Regime als ›Notwehr‹ ausgelegt wurde. Das führte unter anderem 
dazu, dass der 1949 verstorbene Hans Wahl, der maßgeblich an der Annäherung der 
 Goethe-Gesellschaft an das Amt Goebbels beteiligt war, noch bis 2016 mit einem Straßen-
namen in Weimar geehrt wurde. Aus dieser Korrekturabsicht heraus lässt sich auch die be-
reits dargelegte Grundhaltung des Verfassers verstehen, der zufolge alle nicht explizit als 
dem Regime widerständig einzustufenden Akteure moralisch abgeurteilt werden. Kritisieren 

1 Julius Petersen: Goetheverehrung in fünf Jahrzehnten. In: GJb 1935, S. 1-25; hier S. 23, sowie Wil-
son, S. 95.

2 Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hrsg.): Die Klassik-Legende. Second Wisconsin Workshop. Frank-
furt a. M. 1971.

3 Werner Mittenzwei: Die Mentalität des ewigen Deutschen. Nationalkonservative Dichter  1918-1947 
und der Untergang einer Akademie. Leipzig 2003.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


305Rezensionen

ließe sich ebenfalls, dass es gerade mit Blick auf die breitere Leserschaft bedenklich ist, wenn 
der Verfasser von »deutschtümelnde[n] ›Originalgenies‹, d[en] Romantiker[n] und ihre[n]  
nationalistischen Erben« (S. 38) spricht und damit die prekäre These von der Romantik als 
Wegbereiter des Nationalsozialismus kolportiert. 

Paula Wojcik

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

In memoriam

Gertraud Markert 
7. Februar 1932 – 9. April 2018

Little deeds of kindness, little words of love
make our earth an Eden like the heaven above.

Julia A. Carney

Dies war das Lebensmotto von Gertraud 
Markert, der langjährigen Vorsitzenden der 
Goethe-Gesellschaft in Plauen  /  Vogtland. 

Bereits 2003 bestimmte sie, dass zu ihrer 
Trauerfeier einmal folgende Zeilen verlesen 
werden sollten:

In Plauen verlebte ich schöne Kindheits- und 
Jugendjahre (bis zum 21. Lebensjahr). Als 
Einzelkind fühlte ich mich bei meinen Eltern 
geborgen. Zu den Großmüttern sowie einer 
Tante mütterlicherseits und sechs Tanten vä-
terlicherseits hatte ich ein gutes Verhältnis.
Nach dem Abitur in Plauen (1950) studierte 
ich von 1953 bis 1957 in Leipzig Slawistik. 
Von 1957 bis 1958 folgte ein Jahr Zusatz-
studium an der Universität in Sofia. 1959 
bewarb ich mich in Berlin in einem Außen-
handelsbetrieb für chemische Erzeugnisse. 
Dort arbeitete ich 31 Jahre, davon 20 als 
Pressereferentin. Die Arbeit war vielseitig 
und entsprach meinen Neigungen.

Auf Grund der Wende ging ich mit 58einhalb Jahren in den Vorruhestand. Ich zog 
wieder in meine Heimatstadt Plauen zurück. Hier gefiel es mir besser als in Berlin: kleiner, 
überschaubarer, schöne Landschaft, weniger Kriminalität. Hier hatte ich viele Bekannte 
noch aus der Jugendzeit. Darüber hinaus knüpfte ich neue Bekanntschaften, z. B. durch 
die Teilnahme an Wanderungen, durch die Mitarbeit an der Literaturvereinigung Goethe-
kreis sowie durch jahrelange Teilnahme am Französischkurs der Volkshochschule.

Ich machte viele schöne Reisen: in der DDR-Zeit an die Ostsee sowie nach Bulgarien, 
Ungarn und in die SSR, nach der Wende in viele westliche Länder, um den ›Nachhole-
bedarf‹ zu stillen. Mein Wunsch wäre, noch bis zum 80. Lebensjahr reisen zu können. Das 
wäre schön.

Ich bemühte mich immer, ein angenehmes Verhältnis zu meinen Mitmenschen zu ha-
ben, da wir auf die Welt gekommen sind, um uns gegenseitig zu helfen und behutsam 
miteinander umzugehen. Als sehr selbstkritischer Mensch stellte ich des Öfteren fest, dass 
mir Letzteres leider nicht immer gelungen ist.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


308 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Es bedrückt mich sehr, dass ich lieben Menschen aufbürde, meine Angelegenheiten 
nach meinem Tode zu erledigen.

Danke an alle, die mit mir einen Teil des Weges gingen. Wir verlebten schöne Stunden.

Ich denke, es bedarf nicht mehr vieler Worte, um sich das Leben dieser kleinen, grazilen 
Persönlichkeit vorzustellen. Bescheiden, zurückhaltend, das Licht der Öffentlichkeit und 
große Auftritte meidend, gleichzeitig hoch gebildet, belesen, mit feinsinnigem Humor und 
bis zuletzt Neuem und Schönem aufgeschlossen – das waren wohl die wesentlichsten Seiten 
von Gertraud Markert.

Wie sie einmal erzählte, fand sie bereits in jungen Jahren durch ihre Mutter zur Goethe- 
Gesellschaft in Plauen, wurde Mitglied und nahm rege am literarischen Leben teil. Sie wurde 
in den Vorstand gewählt und übernahm 1996, mit kurzer Unterbrechung, deren Vorsitz.

Mit Fug und Recht kann man sagen, die Goethe-Gesellschaft wurde ihr »liebstes Kind«. 
Auch als ihre Kräfte nachließen und sich zunehmend gesundheitliche Probleme bemerkbar 
machten, widmete sie sich unverdrossen dieser Aufgabe. Sie erstellte Programme, verhan-
delte mit den Referenten und stellte sich den zunehmenden bürokratischen Forderungen. 
Diese Tätigkeit gab ihrem Leben bis zuletzt Inhalt und Sinn, sie fand dabei Zufriedenheit 
und erhielt sich die Möglichkeit zur Kommunikation und zum Gedankenaustausch. Es ge-
lang ihr, in Plauen einen relativ stabilen Zuhörerkreis zu formen, so dass die Veranstaltungen 
meist gut besucht waren.

Auch in der Goethe-Gesellschaft in Weimar war Gertraud Markert Mitglied und als leben-
diger und ideenreicher Gesprächspartner bekannt, genoss hier Respekt und Anerkennung.

Eine große Freude war es für sie, dass es ihr im rechten Augenblick gelungen war, den 
Vorsitz in jüngere Hände zu legen.

Die letzten Wochen ihres Lebens waren von einem zunehmenden Schwinden der körper-
lichen Kräfte gezeichnet, so dass der Tod sie als Freund in den Arm nahm.

Wir werden uns an Gertraud Markert mit Dankbarkeit erinnern.
Barbara Pendorf

Dr. Walter Spelsberg 
2. August 1928 – 23. August 2018

Eine literarische Gesellschaft wie die unsere 
lebt vom Engagement ihrer Mitglieder, dem 
ideellen wie dem materiellen. Sich einer Ge-
meinschaft zugehörig zu wissen, die Goethes 
lebendiger Wirkung verpflichtet ist, kann stär-
ken und ermutigen. »Doch was der Mensch 
auch ergreife und handhabe«, so hat der 
Dichter selbst formuliert, »der Einzelne ist 
sich nicht hinreichend, Gesellschaft bleibt eines 
wackern Mannes höchstes Bedürfniß«.

Es war eine anrührende Entscheidung  
der Familie Walter Spelsbergs, dieses Zitat 
der Traueranzeige voranzustellen. Dr. Walter 
Spelsberg, der der Goethe-Gesellschaft seit 
1987 angehörte, war ein »wackrer Mann« in 
des Wortes schönster Bedeutung, hochgeach-
tet in seiner Heimatstadt Remscheid, in herz-
licher Freundschaft verbunden mit unserem 
Ehrenpräsidenten Professor Werner Keller, der 
uns wenige Monate zuvor verlassen hatte.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


309In memoriam 

»Wackren« oder – anders gefasst – »tüchtigen« Naturen wie seinem Berliner Freund Carl 
Friedrich Zelter hat Goethe Freundschaft und Zuneigung geschenkt. Er hätte sie auch, diese 
Vermutung sei erlaubt, einer Persönlichkeit wie Walter Spelsberg erwiesen, dessen Lebens-
bahn, aller zeitlichen Entfernung ungeachtet, mit der des Baumeisters Zelter manches ge-
meinsam hat.

Geboren in einer Zeit großer sozialer und politischer Auseinandersetzungen, aufgewach-
sen in einer Remscheider Handwerkerfamilie, musste Walter Spelsberg, noch keine 17 Jahre 
alt, in den Krieg ziehen. Aus amerikanischer Kriegsgefangenschaft entlassen, hätte er gern 
eine Laufbahn als Musiker eingeschlagen, für die er sich als Geiger und Chorsänger in der 
heimischen Kantorei gerüstet glaubte, doch sein Vater sah die Zukunft des Sohnes im elter-
lichen Handwerksbetrieb. Walter Spelsberg entsagte der Musik als Beruf, erlernte die Kunst des 
Freiformschmiedens und finanzierte später selbst ein Studium der Betriebswirtschaft in Köln; 
in diesem Fach legte er 1954 sein Examen ab und wurde 1956 in Innsbruck promoviert.

Die Musik aber blieb ein Cantus firmus seines Lebens. Er musizierte während des Studi-
ums mit Studenten der Kölner Musikhochschule, übte sich weiterhin – an der Violine wie an 
der Viola – in der Kunst des Quartettspiels, sang in der Remscheider Kantorei, wo er auch 
seine Frau Ursula Dohrmann kennenlernte. 1959 trat er in das Dohrmann-Unternehmen ein 
und übernahm nach dem Tod seines Schwiegervaters 1962 die Gesamtverantwortung für 
eine Firma, die im Bergischen Land und nach 1990 auch in Thüringen Gebäude und Straßen 
geschaffen hat.

»Der Geist, aus dem wir handeln, ist das Höchste«, heißt es im Lehrbrief aus Wilhelm 
Meisters Lehrjahren. Dieser Maxime ist Walter Spelsberg unablässig gefolgt: in seiner Tätig-
keit als Unternehmer wie in seinem Wirken für die Künste. Musik als Kunst setzt stets eine 
Gemeinschaft voraus. Als Förderer des Remscheider Orchesters hat er seinen Gemeinsinn 
unter Beweis gestellt; 25 Jahre lang war er Vorsitzender des 1982 von ihm mitbegründeten 
Vereins der Remscheider Orchesterfreunde. Dass sich die Orchester in Remscheid und Solin-
gen zu den Bergischen Symphonikern vereinigen und so einer drohenden Auflösung zuvor-
kommen konnten, ist auch sein Verdienst. Uneigennützig hat Walter Spelsberg zahlreiche 
kulturelle Veranstaltungen und Projekte in seiner Heimatstadt großzügig unterstützt. In Walter 
Spelsberg haben sich Bürgersinn und humanes Engagement vereinigt. Eine enge Freundschaft 
verband ihn mit Professor Werner Heldmann, dem Ehemann unseres verstorbenen Ehren-
mitglieds Ursula Heldmann; diese Verbindung schlug die Brücke zu Werner Keller, dessen 
mäzenatische Gesinnung Walter Spelsberg selbst wesenseigen war. Durch seine Freundschaft 
mit Werner Keller hat sein Ethos uneigennütziger Förderung für die  Goethe-Gesellschaft 
viele Früchte getragen. Wann immer wir bei ihm angeklopft haben, hat er uns seine Hilfe 
nicht versagt. Selbst hineingezogen in die Schrecken der Naziherrschaft, in der Musik und im 
Glauben damals schon Halt und Trost findend, war ihm stets bewusst, welchen Zuwachs an 
Wissen und Menschlichkeit die Auseinandersetzung mit Goethe gerade für junge Menschen 
vor allem aus den Ländern des vormals ›sozialistischen Lagers‹ bedeuten kann. Großherzig 
hat Walter Spelsberg Stipendiaten gefördert und die Einladung von Studenten und jungen 
Wissenschaftlern zu den Hauptversammlungen möglich gemacht. Hohe Ehrungen in seiner 
Heimatstadt wie auf Bundesebene sind ihm zuteilgeworden. Anlässlich der 83. Hauptver-
sammlung der Goethe-Gesellschaft konnte er am 24. Mai 2013 die Auszeichnung als Ehren-
mitglied entgegennehmen.

»Gutes tu rein aus des Guten Liebe!« – Walter Spelsberg hat diese goethesche Maxime 
gelebt. Er war ein »wackrer Mann« in des Dichters Sinne – gleichermaßen aufgeschlossen 
für das Leben selbst, das ihm Schicksalsschläge nicht ersparte, wie für die das Leben über-
wölbenden Künste. Wer ihm gegenüberstand, spürte seine Energie, fühlte sich wahrge-
nommen und verstanden, begegnete einer warmherzigen, bescheidenen Persönlichkeit. Ihm 
und seinem vorbildlichen Wirken wird die Goethe-Gesellschaft ein ehrendes Andenken 
bewahren.

Jochen Golz

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


310 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Professor Dr. Theo Stammen 
11. Juli 1933 – 4. Oktober 2018

Die Goethe-Gesellschaft in Augsburg be-
klagt den Tod ihres ersten Vorsitzenden und 
Mitbegründers Prof. Dr. Theo Stammen. 
Sein liebenswürdiges, väterliches Wesen und 
seine vornehme stattliche Erscheinung wer-
den fehlen. Geboren wurde der Sohn eines 
Volksschullehrers am 11. Juli 1933 in Wach-
tendonk, einem niederrheinischen Ort un-
weit der holländischen Grenze. Er besuchte 
das renommierte Gymnasium Thomaeum 
im nahen Kempen, wo er 1954 das Abitur 
ablegte. Nach der Aufnahme in die Studien-
stiftung des deutschen Volkes begann Theo 
Stammen mithilfe eines Stipendiums sein 
Studium in den Fächern Philosophie, Ger-
manistik und Geschichte für das Höhere 
Lehramt; dazu kam die 1954/55 neu ein-
geführte Politikwissenschaft. Er studierte  
an der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg 
im Breisgau, der Rheinischen Friedrich-Wil-
helms-Universität Bonn sowie an der Uni-
versität Manchester und schließlich wieder 

in Freiburg. 1958 legte Theo Stammen das erste Staatsexamen für das Höhere Lehramt in 
den Fächern Deutsch und Geschichte ab.

Danach wurde er wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für politische Jugendbildung 
im Studienhaus Wiesneck in Buchenbach bei Freiburg und begann dort das Promotions-
studium im Fach Politikwissenschaft bei Prof. Dr. Arnold Bergstraesser. 1961 promovierte er 
mit einer Dissertation zum Thema Die natürliche Tochter – zur Morphologie des Politischen 
in Goethes Drama. Anschließend, im Jahr 1963, ging er nach München und wurde wissen-
schaftlicher Assistent von Prof. Dr. Hans Maier, dem späteren bayerischen Kultusminister, 
am Geschwister-Scholl-Institut für Politikwissenschaft. Im Jahr 1964 erhielt er einen Lehr-
auftrag an der Hochschule für Politik in München und an der Pädagogischen Hochschule  
München-Pasing. Mit einem Stipendium der Deutschen Forschungsgemeinschaft in den Jah-
ren 1965 bis 1969 habilitierte er sich an der Staatswirtschaftlichen Fakultät der Ludwig- 
Maximilians-Universität München mit einer durch Hans Maier und Eric Voegelin betreuten 
Arbeit Sprache und Politik – Probleme ihrer Zuordnung. 1969 war er kurze Zeit Privat-
dozent und Mitglied im Wissenschaftlichen Rat am Geschwister-Scholl-Institut. Von Herbst 
1970 bis Herbst 1973 lehrte er als ordentlicher Professor für Politikwissenschaft an der 
Pädago gischen Hochschule Rheinland, Abteilung Aachen. Theo Stammen vertrat auch über 
drei Semester den Lehrstuhl für Politikwissenschaft von Prof. Hans Maier an der Ludwig- 
Maximilians-Universität München.

Im Herbst 1973 wurde er als Ordinarius für Politikwissenschaft an die neugegründete 
Universität Augsburg berufen. Hier nahm er verschiedene Ämter in der akademischen 
Selbstverwaltung wahr, und zwar als Vizepräsident, Senator und Dekan. Gleichzeitig war er 
weiterhin Dozent an der Hochschule für Politik in München und Mitherausgeber der Zeit-
schrift für Politik. Schwerpunkte seiner Lehr- und Forschungstätigkeit waren Vergleichende 
Politikwissenschaft und Politische Ideengeschichte. Theo Stammen hing nie der heute herr-
schenden Vorstellung an, dass die Politikwissenschaft eine rein empirische Sozialwissen-
schaft sei, vielmehr war er ein Anhänger der klassischen, geisteswissenschaftlichen Tradi-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


311In memoriam 

tion, der in der griechischen Antike begründeten Politischen Philosophie. Daraus erwuchs 
ihm die Einsicht, dass Dichtung und Literatur, in denen die Menschen seit jeher ihre ge-
schichtliche und gesellschaftliche Existenz sprachlich-symbolisch beschreiben und auslegen, 
genuine Forschungsgegenstände einer klassischen Politikwissenschaft sind. So hatte sich 
auch Goethe mit dem größten epochalen Ereignis des ausgehenden 18. Jahrhunderts, der 
Französischen Revolution, dichterisch auseinandergesetzt. Theo Stammens Dissertation zu 
diesem Thema ist 1966 als Band 7 der Münchner Studien zur Politik erschienen. Auch in den 
folgenden Jahrzehnten akademischer Lehre spielte das politische Denken und Handeln 
 Goethes für ihn eine wichtige Rolle. Während seines Wirkens an der Universität Augsburg 
wurde Goethe daher stets eine große Bedeutung beigemessen. In Vorlesungen und Haupt-
seminaren kamen neben Goethes literarischem Werk auch seine politischen Anschauungen 
und sein politisches Handeln zur Sprache. Die in dieser Zeit entstandenen Arbeiten erschie-
nen 1999 in einem Band der Reihe Spektrum Politikwissenschaft unter dem Titel Goethe 
und die politische Welt in Würzburg. Besondere Beachtung verdient der Band Zur Genea-
logie des Politischen bei Goethe. Hier stellt er uns in einer tiefgründigen Betrachtungsweise 
das politische Denken Goethes vor, welches er aus dessen literarischem Werk ableitet. Theo 
Stammen vertritt die Ansicht, dass in der mittlerweile unübersehbar gewordenen Goethe- 
Literatur eine Scheu und Zurückhaltung besteht, sein Verhältnis zur Politik umfassend zu 
erörtern. So erklärt sich für ihn die Tatsache, dass der Bereich des Politischen im Kosmos des 
Goethe-Wissens bis heute nur unzureichend bearbeitet wurde. Außerdem findet man noch 
eine Fülle anderer Publikationen – Monographien, Aufsätze, Editionen und Lexikonartikel – 
aus der Feder Theo Stammens zur Politischen Ideengeschichte, zur praktischen und verglei-
chenden Politikwissenschaft sowie zu poetischen Werken. In den letzten Jahren widmete er 
sich intensiv der Mitarbeit am Institut für Europäische Kulturgeschichte an der Universität 
Augsburg, dessen Mit-Direktor er war. Nach seiner Emeritierung 2001 war er weiterhin un-
ermüdlich an der Universität Augsburg sowie an der Hochschule für Politik in München in 
der akademischen Lehre tätig, zudem war er auch Lehrbeauftragter an der Frauenakademie  
in Ulm.

Seit Gründung der Goethe-Gesellschaft Augsburg im Jahr 2005 war Theo Stammen ihr 
erster Vorsitzender. Schon bei den frühen Bemühungen um die Bildung der Gesellschaft 
stand er mit Rat und Tat zur Seite. So wie die damalige Studentenschaft profitierte auch die 
Augsburger Goethe-Gesellschaft von seiner Kompetenz und seinem überragenden Wissens-
bestand. Seine Begeisterung für Goethe hat ihn nie losgelassen. Mitglieder und Gäste gewan-
nen durch ihn immer neue Einblicke in die große Zeit der Weimarer Klassik. Das Veranstal-
tungsprogramm bereicherte Theo Stammen durch zahlreiche eigene Vorträge und Lesungen 
zu vielseitigen Themen. Die sich anschließenden Diskussionen leitete er souverän. 

Noch vor seinem 85. Geburtstag verließen ihn nach und nach seine Kräfte, so dass er das 
Leben der Goethe-Gesellschaft nicht mehr in vollem Umfang begleiten konnte. Er sorgte sich 
um einen geeigneten Nachfolger im Amt des Vorsitzenden. Auch wenn er sich darum nicht 
mehr selbst kümmern konnte, ist die Nachfolge inzwischen gesichert. Theo Stammens Werk 
wird fortgesetzt – er selbst bleibt unvergessen.

Wolfgang Pollert

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


312 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Dr. Eberhard Völker 
25. August 1931 – 8. Dezember 2018

Als im Jahr 2007 Dr. Eberhard Völker auf-
grund seiner großen Verdienste um die 
 Goethe-Gesellschaft Bad Harzburg die Eh-
renmitgliedschaft der Weimarer Goethe-Ge-
sellschaft verliehen wurde, würdigte ihn sein 
Laudator Prof. Dr. Werner Frick als »Statt-
halter Goethes im Harz«. Nun ist Eberhard 
Völker, der mehr als ein halbes Jahrhundert 
der Goethe-Gesellschaft in Weimar angehörte, 
nach langem Leiden verstorben, betrauert 
von seinen Goethe-Freunden in Bad Harz-
burg und von all jenen, die sich ihm nahe 
wussten.

Im vorpommerschen Pasewalk geboren 
und in Stettin aufgewachsen, hat ihn die 
Kriegsfurie nach Bayern verschlagen, wo er 
das Abitur ablegte, danach seine akademi-
sche Ausbildung in den Fächern Germanis-
tik, Anglistik und Geschichte an der Uni-
versität Marburg begann und in Göttingen 
abschloss. Die Georgia Augusta blieb die 
Universität seiner Wahl, an der er – mittler-

weile ein gestandener Gymnasiallehrer für Deutsch, Englisch und Geschichte – Vor lesungen 
besuchte und mit einem historischen Thema promoviert wurde. Pädagogischer Eros zeich-
nete ihn aus. In Bad Harzburg, dem Ort seines vieljährigen Wirkens, hatte er die Position 
eines Studiendirektors am Werner-von-Siemens-Gymnasium inne.

Es war der hochbetagte Historiker Friedrich Meinecke, der 1947 in Deutschland zur 
Gründung von ›Goethe-Gemeinden‹ als Stätten humaner Begegnung aufgerufen hat. In das-
selbe Jahr fällt die Gründung der Ortsvereinigung Bad Harzburg. Die »Gegend von Schierke 
und Elend« – so Goethes Regieanweisung im Faust –, in deren Nachbarschaft Bad Harzburg 
liegt, bildete geradezu den natürlichen Nährboden für eine Goethe-Gesellschaft. Seit 1964 
führte Eberhard Völker ihre Geschäfte und war von 1989 bis 2009 ihr Vorsitzender. Alle 
seine Aufgaben hat er mit selbstloser Leidenschaft wahrgenommen. Dabei konnte er sich 
stets der wertvollen Unterstützung seiner Frau gewiss sein, die ihn in seinem Ehrenamt mit 
Rat und Tat begleitete und die auch der Weimarer Goethe-Gesellschaft seit mehr als vier 
Jahrzehnten treu verbunden ist. Eberhard und Herma Völker teilten das tiefe Interesse für 
Goethe, für Literatur, Musik und Kunst überhaupt. Noch vor der deutschen Vereinigung 
haben sie mit den Mitgliedern der Ortsvereinigung Bad Harzburg auf Goethes Spuren Dres-
den erkundet; Studienfahrten nach Wetzlar und Weimar, zu den mitteldeutschen Lutherstät-
ten, ins Elsass, in die böhmischen Bäder und nach Norditalien bildeten den Inhalt eines 
weitgespannten Reiseprogramms, das in Eberhard Völker seinen Spiritus Rector besaß. Un-
ter seiner Leitung entwickelte sich Bad Harzburg zu einem Ort des lebendigen geistigen Aus-
tauschs. Wer immer zu Vorträgen nach Bad Harzburg kam, begegnete einem aufgeschlosse-
nen Auditorium und – davor oder danach – im Gespräch einem Vorsitzenden, der über eine 
profunde Bildung verfügte, den Künsten zugetan war und sich als Persönlichkeit von charak-
ter- und humorvoller Menschlichkeit erwies. Es sind nicht zuletzt diese Tugenden gewesen, 
die der Goethe-Gesellschaft Bad Harzburg bis auf den heutigen Tag Stabilität verleihen und 
auch junge Menschen anziehen. Eberhard Völker hat Schüler durch szenische Lesungen an 
Goethe und die Klassiker herangeführt; er selbst besaß eine vorzügliche Sprecherstimme, von 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


313In memoriam 

der er in der Familie wie in der Öffentlichkeit gern Gebrauch machte. Dank seines Engage-
ments hat Bad Harzburg neben dem Rang einer Kurstadt auch den einer Goethe-Stadt er-
werben können.

Gern wäre ich noch lange mit Eberhard Völker in guter Verbindung geblieben. Seine 
schwere Erkrankung hat dies nicht mehr zugelassen; er musste sich der liebevollen Fürsorge 
seiner Frau und weiterer Helfer anvertrauen. In unserer Erinnerung bleibt er der »Statthalter 
Goethes im Harz«, an den wir mit Hochachtung denken, dankbar – mit Worten von Werner 
Frick – für »ein unerhörtes Glück«:

Es ist […] für die Goethe-Gesellschaft ein unerhörtes Glück, daß sie Männer wie Herrn 
Dr. Völker in ihren Reihen wissen darf, leidenschaftliche Pädagogen im besten Sinne, 
wertbewußte und urteilsfähige, weltkundige und tatkräftige Vermittler einer Geistes- und 
Herzensbildung, die sie anderen mitzuteilen wissen, weil sie selbst ganz von ihr durch-
drungen sind.

Jochen Golz

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Veranstaltungen der Goethe-Gesellschaft  
im Jahr 2018

25. Januar 2018
Neujahrsempfang für Mitglieder und Goethefreunde in der Geschäftsstelle der Goethe-
Gesell schaft mit Vorstellung des Jahresprogramms 2018

8. – 11. Februar 2018
Goethe Akademie
»Kennst du den Faust?«. Weltliteratur neu betrachtet
(gemeinsam mit der Thomas-Morus-Akademie Bensberg)

20. Februar 2018
Prof. Dr. Uwe Hentschel (Chemnitz, Berlin)
Die Utopie von der vernünftigen Lust. Erotische Literatur des 18. Jahrhunderts

20. März 2018
Präsentation des neuen Bandes der Reihe Schriften der Goethe-Gesellschaft durch die Autorin
Prof. Dr. Young-Ae Chon (Seoul)
»Sich erbittend ew’ges Leben«. Sieben Essays zu Goethes »West-östlichem Divan«
im Anschluss Geselligkeit bei einem Glas Wein

17. April 2018
Prof. Dr. Frieder von Ammon (Leipzig)
Goethes Fluchten

15. Mai 2018
Zum 200. Geburtstag von Großherzog Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach und 
Walther Wolfgang von Goethe – eine Würdigung
Vortrag von Prof. Dr. Jochen Golz (Weimar) und Lesung aus dem Briefwechsel mit Dr.  Volker 
Giel (Leipzig) und Dr. Christian Hain (Jena)
Es erklangen Kompositionen von Walther Wolfgang von Goethe.
(gemeinsam mit der Freundesgesellschaft des Goethe- und Schiller-Archivs)
im Anschluss Geselligkeit bei einem Glas Wein

28. Juni – 1. Juli 2018
Goethe Akademie
»Lenzens Eseley«. Goethe und die jungen Dichter: Lenz, Hölderlin, Kleist
(gemeinsam mit der Thomas-Morus-Akademie Bensberg)

21. August 2018
Präsentation des neuen Goethe-Jahrbuchs der Goethe-Gesellschaft
mit Dr. Walter Hettche (München)
Paul Heyse und die Weimarer Goethe-Gesellschaft
im Anschluss Geselligkeit bei einem Glas Wein

27. – 30. September 2018
»Ob nicht Natur zuletzt sich doch ergründe …?«. Schopenhauer in Goethes Weimar
(Konferenz gemeinsam mit der Schopenhauer-Gesellschaft)

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


315Veranstaltungen der Goethe-Gesellschaft im Jahr 2018  

30. September – 4. Oktober 2018
Goethe Akademie
»Im Rheingau Herbsttage«. Eine Exkursion in »Dichters Lande«
(gemeinsam mit der Thomas-Morus-Akademie Bensberg)

16. Oktober 2018
Dr. Reinhard Laube (Weimar)
Goethes Abschied von Alteuropa: Gräber, Gärten und Erinnerungen

20. November 2018
Dr. Jutta Eckle (Weimar)
»den Irrthum sich und andern entdecken, heißt rückwärts erfinden« – Goethes naturwissen-
schaftliches Denken in seinen »Maximen und Reflexionen«

22. – 25. November 2018
Goethe Akademie
Ein »Zwischenfall ohne Folgen?« Goethe und die Deutschen
(gemeinsam mit der Thomas-Morus-Akademie Bensberg)

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Stipendienprogramm im Jahr 2018

Folgenden Damen und Herren konnte die Goethe-Gesellschaft im Jahr 2018 ein – zumeist 
dreimonatiges – Stipendium gewähren:

Edvin Cami (Albanien)
Goethe in Literatur- und Kulturbegegnungen zwischen Orient und Okzident 

Sopio Jintcharadze (Georgien)
Goethe-Rezeption in Martin Walsers Werken 

Shorena Kukhaleishvili (Georgien)
Günter Grass’ »Die Blechtrommel« und die Spezifik des deutschen Bildungsromans 

Prof. Dr. Olga Kulischkina (Russland)
Die europäische Tradition des Italienberichts und die russische Reiseliteratur um 1900 (Die 
»Italienischen Eindrücke« Vassilij Rosanovs und die »Italienische Reise« Johann Wolfgang 
Goethes)

Na Liu (China)
Kindheit – zwischen Biographie und Märchen. Goethes »Der Neue Paris« im Kontext von 
»Dichtung und Wahrheit«

Anastasija Makarenko (Russland))
Johann Wolfgang von Goethe und Nikolai Karamsin – zu einigen Aspekten der goetheschen 
Rezeption in Russland

Prof. Dr. Marcus Vinicius Mazzari (Brasilien)
Reflexionen und Erfahrungen aus epistolografischer Perspektive. Zu Goethes Briefwerk

Dr. Galina Potapova (Russland)
Goethe im Urteil der Verfechter der ›russischen Idee‹ – nationaler Messianismus und kultu-
relle Alterität

Dr. Song-Suk Suh (Südkorea)
Goethe-Rezeption in den Schriften von Thomas Mann und Karl Jaspers mit Blick auf Zeit-
erkenntnis und den gesellschaftlichen Umbau

Mingqiang Yang (China)
Nützlichkeit oder Zweckfreiheit. Zur narrativen Konzeption der Bildung im Streit zwischen 
Goethe und der Frühromantik (1795-1802).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Dank für Zuwendungen im Jahr 2018

All jenen, die im Jahr 2018 durch eine kleinere oder größere Spende die Tätigkeit der 
 Goethe-Gesellschaft unterstützt haben, sei an dieser Stelle sehr herzlich gedankt. Ein beson-
derer Dank gilt unserem Schatzmeister, Herrn Dr. Siegfried Jaschinski, sowie der Heinrich 
Schmid GmbH & Co. KG, Reutlingen.

Jeweils ein Erbe und ein Vermächtnis wurden uns zugedacht von unseren verstorbenen lang-
jährigen Mitgliedern Ruth Wünsche, Andernach, und Margot Richter, Dortmund. Wir wer-
den Ruth Wünsche und Margot Richter in dankbarer Erinnerung behalten.

Für die finanzielle Unterstützung unserer Konferenz Goethes Divan 1819-2019 im Rahmen 
unserer 86. Hauptversammlung 2019 danken wir der Kellmann-Stiftung Humanismus und 
Aufklärung, München, sowie der Stadt Weimar.

Für die Förderung des Werner-Keller-Stipendienprogramms im 25. Jahr nach dessen Be-
gründung gilt unser spezieller Dank der Beauftragten der Bundesregierung für Kultur und 
Medien, Frau Prof. Monika Grütters, Berlin. Für namhafte Spenden zur Sicherung des Wer-
ner-Keller-Stipendienprogramms gilt unser herzlicher Dank Frau Dr. Mechthild Keller, Köln, 
Frau Monika Quiring, Bonn, sowie allen Persönlichkeiten und Unternehmen, die im Anden-
ken an unseren verstorbenen Förderer, unser langjähriges Mitglied und Ehrenmitglied 
Dr. Walter Spelsberg, für das Stipendienprogramm spendeten. Stellvertretend richtet sich 
unser Dank an Herrn Wolf-Dietrich Spelsberg sowie die Dohrmann GmbH Remscheid.

Für die Förderung des Goethe-Jahrbuchs sei dem Freistaat Thüringen, weiterhin Herrn 
Dr. Dirk Ippen, München, und Frau Ursula Löfflmann, Ramosch (Schweiz), im Besonderen 
gedankt.

Die Herausgabe des neuesten Bandes in der Reihe Schriften der Goethe-Gesellschaft wurde 
großzügig von Herrn Eberhard Kempf, Frankfurt a. M., sowie einer Stiftung, die nicht ge-
nannt werden möchte, unterstützt.

Nachfolgend möchten wir namentlich jenen Damen und Herren danken, die der Goethe- 
Gesellschaft eine Spende ab 50 Euro zuteilwerden ließen:

Dr. Pjotr Abramow, Moskau (Russland)
Dr. Michael Albert, München
Martina Allisat, Köln
Christina Althen, Frankfurt a. M.
Roland Andreas, Leipzig
Dieter Anger, Berlin
Renate Arnold, Bergisch Gladbach
Prof. Dr. Dietrich Babel, Marburg
Ingrid von Bahder, Berlin
Detlev Bargob, Kiel
Dr. Ulrich Baur, Neuss
Helga Beck, München
Karl Benker, Töpen
Wilfried Bergmann, Zimmern
Prof. Dr. Thomas Berndt, Zollikon 

(Schweiz)
Dr. Hartmut Berwald, Ostbevern-Brock
Wilfried Beyer, Seengebiet Mansfelder Land

Ingrid Biberacher, Nürnberg
Volkmar Birkholz, Erfurt
Dr. Ulrike Bischof, Weimar
Renate Blank, Essen
Gabriele Bloess, Kerpen
Rolf Bönker, Fröndenberg-Ardey
Simone Böttcher, Heidelberg
Hubert W. Böttger, Weimar
Prof. Dr. Martin Bollacher, Bochum
Klaus-Jürgen Bräunig, Dortmund
Dr. Angela Braunschweig-Rüter, Köln
Hermann Bünten, Krailling
Prof. Dr. Karl-Dieter Bünting, Essen
Prof. Dr. Young-Ae Chon, Seoul (Südkorea)
Erika Danckwerts, Berlin
Dr. Hans-Jürgen Danzmann, Bad Säckingen
Prof. Dr. Steffen Dietzsch, Berlin
Johannes Dobbelstein, Herzogenrath

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


318 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Hilmar Dreßler, Leipzig
Franz Dudenhöffer, Speyer
Dagmar Ebel, Lüneburg
Prof. Dr. Udo Ebert, Jena
Frank Eckel, Gornsdorf
Dr. Manfred Eckstein, Schleiz
Dr. Fritz Egli, Basel
Prof. Dr. Kay Ehling, München
Dr. Gerd Eidam, Burgwedel
Prof. Dr. Jochen Eigler, München
Dr. Thomas Emde, Frankfurt a. M.
Peter Ewert, Mönchengladbach
Dr. Sieglinde Fechner, Leipzig
Dr. Karl-Heinz Fiebeler, Berlin
Klaus Martin Finzel, Köln
Dr. Florian Fischer, Koblenz
Dr. Hans-Ulrich Foertsch, Marl
Dr. Joachim Franke, Wiederitzsch
Helmut Fricke, Delligsen
Bernd Frilling, Vechta
Renate Gesigora-Semrau, Köln
Dr. Jens Giesdorf, Lasel
Dietrich Gneist, Bonn
Dr. Friedrich Götzen, Worms
Prof. Dr. Jochen Golz, Weimar
Dr. Udo Große Wentrup, Hamm
Dr. Renate Grumach, Berlin
Dr. Volker Güldener, Oberursel
Prof. Dr. Claus Günzler, Waldbronn
Hamburg, Ortsvereinigung der Goethe- 

Gesellschaft in Weimar e. V.
Elke Hammer, Salzatal
Christine Hanke, Werdau
Martin Hann, München
Jürgen Heinrich, Cottbus
Hartmut Heinze, Berlin
Marion Heise, Halle / Saale
Christoph Henning, Schönebeck
Dr. Alexander Hildebrand, Wiesbaden
Prof. Dr. Walter Hinderer, Princeton (USA)
Brunhild Höhling, Oranienbaum
Hans-Jürgen Holzmann, Heidelberg
Ulrich Hüttel, Hamburg
Dr. Dirk Ippen, München
Dr. Mathias Iven, Potsdam
Dr. Siegfried Jaschinski, Stuttgart
Wolfgang Jehser, Rotenbek
Dr. Horst Jesse, München
Dr. Andreas John, Weimar
Ulrich Jordan, Dortmund
Prof. Dr. Klaus Joseph, Marburg
Kristina Kaiser, Berlin

Wilhelm Kaltenborn, Berlin
Prof. Dr. Rudolf Kassel, Köln
Berthold Kastner, Gundelfingen
Dietrich Kauffmann, Düsseldorf
Dr. Mechthild Keller, Köln
Thomas Keller, Freiburg i. Br.
Erich Kellermann, Eisfeld
Eberhard Kempf, Frankfurt a. M.
Irmingard Kienast, Olching
Werner Kindsmüller, Kaarst
Manfred Klenk, Mannheim
Joachim Klett, Wertheim-Hofgarten
Hans-Henning Klimpel, Katlenburg
Kristina Knothe, München
Prof. Dr. Lothar Köhn, Senden
Mario Kopf, Dessau-Roßlau
Dr. Sylvia Kowalik, Stuttgart
Gabriele Kralinski, Weimar
Dr. Joachim Krause, Gladbeck
Dr. Paul Laufs, Stuttgart
Dr. Bernd Kummer, Wien (Österreich)
Erika Leck, Münster
Ursula Löfflmann, Ramosch (Schweiz)
Dr. Andreas Lorenz, Würselen
Dr. Gertrude Lückerath, Köln
Andrea Lüdtke, Ilsenburg
Dr. Eleonore Lutz, Frankfurt a. M.
Martin Marr, Erfurt
Ute Mayer, München
Klaus Mecklenburg, Kleinmachnow
Dr. Marie Luise Meuer, Heidenheim
Herbert J. Meyer, Weimar
Dieter Mlynek, Hannover
Dr. Karl Peter Müller, Marl
Prof. Dr. Klaus-Detlef Müller, Tübingen
Dr. Helmut L. Müller-Osten, Forchheim
Hannes Mürner, Hamburg
Dr. Klaus Nerenz, Göttingen
Prof. Dr. Sebastian Neumeister, Berlin
Olaf Nippe, Herrnhut
Dr. Dr. h. c. mult. Manfred Osten, Bonn
Dr. Wolfram Peitzsch, Baldham
Dietrich Hermann Plate, Berlin
Dr. Dieter Pocher, Güstrow
Johannes Popp, Leipzig
Monika Quiring, Bonn
Dr. Alexander Reitelmann, Meckenheim
Rolf Renken, Bad Salzuflen
Dr. Ingeborg-Maria Reps, Hannover
Prof. Dr. Karl Richter, St. Ingbert
Claus Röpke, Magdeburg
Dr. Mark D. Roth, Erndtebrück

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


319Dank für Zuwendungen im Jahr 2018 

Dr. Dieter Rothhahn, Frankfurt a. M.
Andreas Rumler, Elsdorf
Jutta Rumler, Elsdorf
Saalfeld, Ortsvereinigung der Goethe- 

Gesellschaft in Weimar e. V.
Heinrich van de Sandt, Düsseldorf
Ricarda van de Sandt, Ühlingen-Birkendorf
Jürgen Santori, Essen
Prof. Dr. Gerhard Sauder, St. Ingbert
Helga Sauer, Regensburg
Dr. Martin Schencking, Welschneudorf
Else Schill, Syke
Brigitte Schäferling, Gammertingen
Dr. Rosemarie Schillemeit, Braunschweig
Dr. Marleen Schmeißer, Berlin
Willi Schmid, Rosenheim
Dr. Ingo Schmidt, Arnstadt
Prof. Dr. Jochen Schmidt, Bad Salzschlirf
Ingeborg Schotte, Erfurt
Gisela Schröder, Göttingen
Dr. Brigitte Seebacher, Rothenbach
Dietrich Seele, Porta Westfalica
Dr. Siegfried Seifert, Weimar
Kurt Siekmann, Recklinghausen
Dr. Horst Skonietzki, Berlin
Peter Hindrik Smid, MR Hengelo 

(Niederlande)
Dr. Sabine Solf, Wolfenbüttel
Wolf-Dietrich Spelsberg, Remscheid 
Holger Spies, Frankfurt a. M.
Gertrud Staffhorst, Karlsruhe
Prof. Dr. Matthias Steinhart, Würzburg

Gabriele Stenger, Hanau
Dr. Hans-Peter Stöckmann, Wernigerode
Martin Strauch, Ilmenau
Ilse Streit-Dewald, München
Eleonore Stückroth, Berlin
Ekkehard Taubner, Bergen
Nikolaus von Taysen, Baierbrunn
Ursula Theuner, Köthen
Stefan Tönjes, Nordenham
Prof. Dr. Herbert Tschamler, Ingolstadt
Eleonore Wagner, Gütersloh
Dr. Markus Wallenborn, Worms
Kristina Wandt, Leipzig
Dr. Einhard Weber, Creußen
Kimberley Wegner, Bamberg
Albert Weil, Bad Homburg
Günther Weinhart, Stuttgart
Dr. Norman Weiß, Berlin
Horst Weström, Oberhausen
Dr. Helga Wichmann-Zemke, 

Osterholz-Scharmbeck
Dr. Bernhard Wiesner, Bad Berka
Prof. Dr. Reiner Wild, Heidelberg
Prof. Dr. Gottfried Willems, Jena
Prof. Dr. Manfred Windfuhr, Kaarst
Dr. Eberhard Wolff, Köln
Dr. Ursula Wulfhorst, Kassel
Katharina Wulf-Kettig, Kiel
Dr. Regina Wuthe-Klinkenstein, Dedeleben
Gerd Ziegler, Weimar
Alexander von Zweidorff, Hamburg.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Dank für langjährige Mitgliedschaften   
in der Goethe-Gesellschaft im Jahr 2018

An dieser Stelle gilt unser herzlicher Dank all jenen Mitgliedern, die der Goethe-Gesellschaft 
seit Jahrzehnten angehören und ihr treu verbunden sind.

Im Jahr 2018 waren 65 Jahre Mitglied der Goethe-Gesellschaft:

Prof. Dr. Katharina Mommsen, Palo Alto (USA)
Prof. Dr. Manfred Windfuhr, Kaarst.

Im Jahr 2018 waren 60 Jahre Mitglied der Goethe-Gesellschaft:

Dr. Gerd Backenköhler, Hamburg
Berthold Deckert, Cottbus
Dr. Renate Deichsel-Voss, Jork
Dr. Christa Dill, Erkner
Dr. Josef Mattausch, Leipzig
Claus Röpke, Magdeburg
Dr. Gertraud Stelzig, Bensheim.

Im Jahr 2018 waren 55 Jahre Mitglied der Goethe-Gesellschaft:

Tilla Baerwolff, Hamburg
Ingeborg Lorenz, Rostock
Dr. Rainer Lucas, München.

Im Jahr 2018 waren 50 Jahre Mitglied der Goethe-Gesellschaft:

Georg Bangen, Berlin
Dr. Götz Buchda, Jena
Dr. Ulrike Buchda, Jena
Prof. Dr. Heinz Hamm, Halle / Saale
Karl-Christian Kretzschmar, Oldenburg
Johanna Ullner, Michendorf.

Im Jahr 2018 waren 45 Jahre Mitglied der Goethe-Gesellschaft:

Eva Beck, Weimar
Prof. Dr. Bianca Cetti-Marinoni, Verona (Italien)
Dr. Rainer-Maria Jacobi, Aue
Reinolde Kurtz, Marienthal
Dr. Irmtraut Schmid, Weimar
Dr. Karin Unsicker, Weimar / Lahn
Reinhard Weisbach, Feldengel
Prof. Dr. Mori Yoshihito, Katsuura (Japan).

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


321Dank für langjährige Mitgliedschaften 

Im Jahr 2018 waren 40 Jahre Mitglied der Goethe-Gesellschaft:

Volkmar Birkholz, Erfurt
Peter Böhme, Döbeln
Prof. Dr. Dr. h. c. Dieter Borchmeyer, München
Dr. Dieter Classen, Essen
Susann Falter, Bergisch Gladbach
Prof. Dr. Dr. h. c. mult. Volkmar Hansen, Neuss
Prof. Dr. Hansheinz Hauptmann, Hamburg
Dietrich Kammeyer, Plau am See
Dr. Markus Krause, Königswinter
Peter Matkei, Tübingen
Eckbert Opitz, Weinheim
Gisela de Pagter, Herford
Dr. Peter Pfaff, Heidelberg
Dr. Erhard Scherner, Potsdam
Heide Schödl, Sondershausen
Dorothea Schwabe, Berlin
Dr. Peter Schwarzer, Berlin
Prof. Dr. Gert Völkl, Augsburg.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Tätigkeitsberichte der Ortsvereinigungen   
für das Jahr 2017

Aachen (gegr. 1990)

Vorsitzender: Prof. Dr. Helmut Schanze, 
Laurentiusstr. 69, 52072 Aachen; stellv. Vor-
sitzende: Helga Schulz, Wiesenweg 49, 
52072 Aachen. – Prof. Dr. Volkmar Hansen 
(Düsseldorf): Goethes Flüchtlinge. – Prof. 
Dr. Jochen Golz (Weimar): Der Weltbürger 
Goethe. – Dr. Angelika Dierichs (Bonn): 
Fluchtpunkt Rom. Die Malerin Angelika 
Kauffmann. – Exkursion nach Weimar, 
Dornburg und Kochberg: Zufluchtsorte für 
den Dichter Goethe. – Matinee zu Goethes 
Geburtstag: »Nicht über drei Tage soll ich 
unter einem Dache bleiben«. Konzert mit 
Rezitationen aus »Wilhelm Meisters Wan-
derjahren«. Musik von Luigi Boccherini und 
Felix Mendelssohn Bartholdy. – Prof. Dr. 
Helmut Koopmann (Augsburg): Goethe als 
Tagebuchschreiber. – Prof. Dr. Günter Niggl 
(Eichstätt): »und doch ist und bleibt er 
außerordentlich für seine und für künftige 
Zeiten«. Martin Luther und die Reformation 
im Urteil Goethes.

Altenburg (gegr. 1986)

Vorsitzende: Adelheid Friedrich, Zeitzer 
Str. 68 a, 04600 Altenburg; stellv. Vorsit-
zender: Friedrich Krause, Friedrich-Ebert-
Str. 28 a, 04600 Altenburg. – Prof. Dr. Jo-
chen Golz (Weimar): »In tausend Formen 
magst du dich verstecken«. Goethe und die 
Weltreligionen. – Prof. Dr. Bernd Leistner 
(Leipzig): Goethe im Kunstdenken Richard 
Wagners. – Dr. Torsten Unger (Erfurt): Goe-
thes Kritiker. – Ulrike Richter (Leipzig): Jo-
hann Wolfgang Goethe: »Der neue Paris«. 
Papiertheater mit Liedern zur Hakenharfe. 
Zeichnungen von Adam Friedrich Oeser und 
Scherenschnitte der Goethezeit. Goethe-
lieder nach Vertonungen von Corona Schrö-
ter, Johann Friedrich Reichardt, Carl Fried-
rich Zelter u. a. – Martin Blum (Görlitz, 
Berlin): Wolken als Sinnbild bei Goethe. – 

Exkursion. – Prof. Dr. Uwe Hentschel (Ber-
lin): »Was sonst Jena für mich war, soll 
künftig Carlsbad werden«. Goethe und 
Karlsbad. – Dr. Dieter Pilling (Leipzig): »Ich 
bin nun eingeschifft auf der Woge der Welt«. 
Goethes erstes Jahrzehnt in Weimar. –  
Dr. Thomas Frantzke (Leipzig): »Wie herr-
lich leuchtet mir die Natur«. Parks und Gär-
ten der Goethezeit (Dia-Vortrag). – Adelheid 
Friedrich: Jahresausklang.

Aue / Bad Schlema (gegr. 1983)

Vorsitzender: Konrad Barth, Richard-Fried-
rich-Str. 3, 08301 Bad Schlema; stellv. Vor-
sitzender: MR PD Dr. Manfred Jähne, Semi-
narstr. 22 e, 08289 Schneeberg. – Erhard 
Kühnel (Bad Schlema): »Medicus und Pillen-
dreher«. Zur Geschichte des Gesundheits-
wesens »auf dem Schneeberg«. – Dr. Petra 
Beckert-Oehler (Schneeberg): Charlotte von 
Stein und ihr Verhältnis zu Goethe. –  
Dr. Christoph Anstock (Bad Reiboldsgrün): 
Goethe und die Psychiatrie. – Dr. Petra Be-
ckert-Oehler (Schneeberg): Gedanken zur 
Reformation. – Hans Brendel (Weimar): 
August von Kotzebue (1761-1819). Sein lite-
rarisches Werk und seine Ermordung. – Prof. 
Dr. Günter Niggl (Eichstätt): »und doch ist 
und bleibt er außerordentlich für seine und 
für künftige Zeiten«. Martin Luther und  
die Reformation im Urteil Goethes. – Kon-
rad Barth (Bad Schlema) eröffnete die Son-
derausstellung zu Ehren von OStR Martin 
Ebert, Ehrenbürger der Gemeinde Bad 
Schlema, Ortschronist und Ideengeber des 
Wiederaufbaus des Radonbades. – MR PD  
Dr. Manfred Jähne (Schneeberg): Zur 
Star-Operation beim erzgebirgischen Wild-
schützen Karl Stülpner (1762-1841). – – 
Weihnachtlicher Jahresabschluss mit Vor-
stellung des Jahresprogramms 2018.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


323Ortsvereinigungen 

Auerbach (gegr. 1977)

Vorsitzender: Ekkehard Taubner, Falken-
steiner Str. 6, 08239 Bergen.
Die Arbeit der Goethe-Gesellschaft ruht der-
zeit.

Augsburg (gegr. 2005)

Vorsitzender: Prof. Dr. Theo Stammen, Jo-
sef-Priller-Str. 43, 86159 Augsburg; Vorsit-
zender seit Oktober 2018: Dr. Wolfgang 
Pollert, Prof.-Messerschmitt-Str. 30 b, 86159 
Augsburg; stellv. Vorsitzender: Dr. Wolfgang 
Pollert, Prof.-Messerschmitt-Str. 30 b, 86159 
Augsburg; stellv. Vorsitzender seit Oktober 
2018: Dr. Ulrich Hohoff, St.-Lukas-Str. 26, 
86169 Augsburg. – Dr. Stefan Bollmann 
(München): Warum ein Leben ohne Goethe 
sinnlos ist. Goethe für fast alle Lebens-
lagen. – Prof. Dr. Mathias Mayer (Augs-
burg): In Sachen Goethe gegen Duden.  
Beobachtungen zum ›unerlaubten‹ Superla-
tiv-Gebrauch eines Klassikers. – Dieter 
Lehnhardt (Reiskirchen): Öl in die Lebens-
lampe. Goethe als Sammler. – Dr. Johannes 
John (München): Revolutionstheater. Die 
Französische Revolution bei Johann Wolf-
gang von Goethe und Georg Büchner. – Dr. 
Helmut Hühn (Jena): »Bewegliche Ord-
nung«. Goethe als Naturforscher und Dich-
ter. – Dr. Claudia Leuser (Nürnberg): Die 
›Erziehung des Menschengeschlechts‹ bei 
Herder. Ein Beitrag zur Ideengeschichte der 
Goethezeit. – Prof. Dr. Gert Völkl (Augs-
burg): Zu Goethe, Schiller und Egmont. – 
Dr. Helmut Gier (Augsburg): Goethe in 
Augsburg. – Prof. Dr. Hans-Joachim Kert-
scher (Halle): Zwischen Pietismus und Spi-
nozismus. Religion und Religiosität in Goe-
thes Frühwerk. 

Bad Harzburg (gegr. 1947)

Vorsitzender: Rolf Kolb, Hindenburgring 
33, 38667 Bad Harzburg; Vorsitzender seit 
August 2017: Wilfried Eberts, Hopfenstr. 6, 
38667 Bad Harzburg; stellv. Vorsitzende: 
Marliese Raschick, Bismarckstr. 41, 38667 
Bad Harzburg; Peter Wasmus, An den 

Flachsrotten 4, 38312 Börßum. – Gaby  
Drewes (Wolfenbüttel): Anna Vorwerk und 
Henriette Breymann. Zwei fortschrittliche 
Pädagoginnen des 20. Jahrhunderts (Dia- 
Vortrag). – Dr. Georg Ruppelt (Wolfen-
büttel): Frisia non cantat. Norddeutschland 
singt nicht? Von wegen! Literatur des 19. 
und beginnenden 20. Jahrhunderts im nie-
dersächsischen Raum. – PD Dr. Malte Stein 
(Hamburg): Goethes »Herrmann und Doro-
thea«. – Dr. Barbara Kindermann (Berlin): 
Wie man mit Klassikern einen Verlag auf-
baut (gemeinsam mit dem Bad Harzburger 
Geschichtsverein e. V.). – Sommerleseclub 
für Schüler und Erwachsene in der Stadtbü-
cherei Bad Harzburg: Detlev Lisson, Mar-
liese Raschick (beide Bad Harzburg): 32 Ju-
gendliche und Erwachsene lesen Kinder- und 
Jugendbücher (sechs Vormittage für die  
19 Jugendlichen, freie Beteiligung der 13 Er-
wachsenen). – Goethes Geburtstag: Der 
junge Goethe oder wie man durch Freude 
und Kreativität zu Bildung gelangt, erwach-
sen wird oder jung bleibt mit folgenden Vor-
trägen: Julius Fricke: Zwanzig und Goethe- 
Gesellschaft; David Rau: Goethe als Stu-
dent; Sonja Weber, Detlef Linke: Projekt 
Heinrich IV.; Luca Weber: Herr Weber 1777 
und 2017 im Harz (Vorstellung eigener Foto-
grafien); Carla Posch: Goethe: »An den 
Mond« (Rezitation). – Tagesfahrt nach 
Eschershausen, Amelungsborn und Boden-
werder (Vorträge zu Wilhelm Raabe von 
Marliese Raschick, zum Hercynischen Berg-
land von Dr. Helga Haun und zum Kloster 
Amelungsborn von Superintendent Johannes 
Küllig; Lesung aus Das Odfeld in Raabes 
Geburtshaus; Führung im Münchhausen-
museum in Bodenwerder). – Teilnahme an 
den Rilke-Tagen der internationalen Rilke- 
Gesellschaft (Vorsitzender: Prof. Dr. Erich 
Unglaub, Bad Harzburg). – Prof. Dr. Regina 
Toepfer (Braunschweig): Luthers »Sendbrief 
vom Dolmetschen« (gemeinsam mit der 
Luther gemeinde Bad Harzburg). – Jubilä-
umsveranstaltung 70 Jahre Goethe-Gesell-
schaft Bad Harzburg: Wilfried Eberts:  
Begrüßung; Vorträge: Marliese Raschick: 
Weimar im Sommer 1969. Gedenken an  
Dr. Rolf Denecke; Prof. Dr. Erich Unglaub: 
Ein tschechischer »Faust«; Musikbeiträge 
von Julius Fricke (Gesang), Julian Holz 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


324 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

(Cello), Julia Lahmer (Flügel). – Nikolaus-
vesper mit Gedichten und Weihnachtserzäh-
lungen, vorgetragen von Wilfried Eberts, 
Ruth Weber und Marliese Raschick. – Mo-
natlicher Literaturkreis der Goethe-Gesell-
schaft im Café Flora mit Marliese Raschick 
und Ruth Weber. 

Bergisch Gladbach (gegr. 2000)

Vorsitzende: Renate Arnold, Eschenbroich-
str. 38, 51469 Bergisch Gladbach; stellv. 
Vorsitzender: Dr. Hans-Jürgen Schulte, Kal-
müntener Str. 38, 51467 Bergisch Glad-
bach. – Dr. Bertold Heizmann (Essen): 
»Eigentlich ein Hund, dieser Goethe«. Gott-
fried Benn zwischen Bewunderung und Ab-
lehnung. – Dr. Heike Spies (Düsseldorf): Bi-
bel, Sprache, Wahrhaftigkeit. Goethe und 
Luther. – Dr. Dr. h. c. mult. Manfred Osten 
(Bonn): Zur Aktualität des Goethe’schen 
Koranverständnisses im 21. Jahrhundert. – 
Dr. Stefan Bollmann (München): Warum ein 
Leben ohne Goethe sinnlos ist. Goethe  
für fast alle Lebenslagen. – Exkursion nach 
Weimar. – Heiteres Nachmittagskonzert zu 
 Goethes Geburtstag: Stefanie Hauer ( Sopran), 
Polly Löhrer (Violincello), Marietheres Gör-
gen (Klavier). – Dr. Christoph Schmälzle 
(Berlin): Vom Schustersohn zum weltberühm-
ten Antiquar. Johann Joachim Winckelmann. 
– Stephan Schäfer (Köln): »Spaziergang nach 
Syrakus im Jahre 1802«. Reisebericht von 
Johann Gottfried Seume (Lesung). – Volker 
Ranisch (Zürich): »Felix Krull. Hochstap-
ler«. Ein literarisches Kammerspiel. – Vor-
weihnachtliches Programm: Musica et Lit-
tera mit Rebecca Dusdal (Violine) und 
Debora Dusdal (Klarinette), beide Weimar.

Berlin (gegr. 1919, Neugründung 1987)

Vorsitzende: Beate Schubert, Fischottersteig 
7, 14195 Berlin; stellv. Vorsitzende: Prof. Dr. 
Volker Hesse, Waldowallee 60, 10318 Ber-
lin; Prof. Dr. Uwe Hentschel, Dahmestr. 115,  
16341 Panketal. – Dr. Dr. h. c. mult. Man-
fred Osten (Bonn): Die Liebe. Goethes 
Glücksgeheimnis. – Prof. Dr. Thorsten Valk 
(Weimar): Erotische Rollenspiele in der 

 Lyrik des jungen Goethe. – Prof. Dr. Uwe 
Hentschel (Berlin): Zur Natur- und Liebes-
dichtung im Sturm und Drang. – Detlef 
Schönewald (Berlin): Der »Werther«. Ein Lie-
besversuch. – Sonderveranstaltung 30 Jahre 
Goethe-Gesellschaft Berlin: »Himmelhoch-
jauchzend, zum Tode betrübt oder Männer, 
Männer, sie machen uns glücklich und 
elend«. Ein Abend über Goethes geliebte 
Frauen (szenische Lesung mit Vicky Spindler 
und Mathias Mertens, beide Berlin). – Dr. 
Heike Spies (Düsseldorf): Amors Pfeile. Ver-
lobung und Hochzeit im Goethe-Umkreis. – 
Auf Goethes Spuren durch Thüringen (Ex-
kursion). – Beate Schubert (Berlin): »Mein 
Leben nur an deinem Leben hängt«. Goethes 
Briefe und Zettelgen an Frau von Stein. – 
Sonderveranstaltung in Schloss Ziethen zu 
Goethes 268. Geburtstag mit Beate Schu-
bert: Vorstellung der Festschrift »Nun! man 
kommt wohl eine Strecke«. 30 Jahre Goe-
the-Gesellschaft Berlin e. V. und einer Le-
sung Hochbeglückt in deiner Liebe mit Cora 
Chilcott, Otto Strecker und Dagmar von 
Gersdorff. – Hans-Wolfgang Kendzia (Ber-
lin): Drei Leseabende zum »West-östlichen 
Divan«: »Buch der Liebe« und »Buch Sulei-
 ka«. – Dr. Monika Estermann (Berlin): »Die 
Wahlverwandtschaften«. Ein literarisches 
Experiment. – Dr. Dr. h. c. mult. Manfred 
Osten (Bonn): Die Liebe im »West-östlichen 
Divan«. – Prof. Dr. Dirk von Petersdorff 
(Jena): Die letzte Liebeserschütterung in der 
Marienbader »Elegie«.

Bonn (gegr. 1993)

Vorsitzender: Helmut Krumme, Ferdinand-
str. 17, 53127 Bonn; stellv. Vorsitzender: 
Prof. Dr. Georg Schwedt, Lärchenstr. 21, 
53117 Bonn. – Barbara Kiem (Freiburg i. Br.): 
»Ihr kommet, Winde, fern herüber«. Von 
Harfen und Äolsharfen. Ein literarisch-musi-
kalischer Bilderbogen. – Franz Josef Wie-
gelmann (Siegburg): Angelika Kauffmann 
(1741-1807), die Malerin und Muse von 
Rom. Goethes römische Wahlverwandte, 
Gastgeberin, Lehrerin und Freundin. – Elisa-
beth Matthay-Wussow (Aachen): Marianne 
von Willemer (1785-1860), nicht nur Goe-
thes Suleika. – Dr. Wolfgang Koch (Rolands-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


325Ortsvereinigungen 

werth): Goethe, der Naturwissenschaftler. 
Ein Blick aus naturwissenschaftlicher Per-
spektive. – Dr. Bertold Heizmann (Essen): 
»Nie gehörte Töne«. Caroline Jagemann von 
Heygendorff. – Prof. Dr. Hans Wißkirchen 
(Lübeck): Im Wandel. Das Goethe-Bild Tho-
mas Manns zwischen 1900 und 1950 (Be-
such der Festveranstaltung der Kölner Goe-
the-Gesellschaft zu Goethes 268. Geburtstag). 
– Prof. Dr. Helmut Koopmann (Augsburg): 
Goethe als Tagebuchschreiber. – Aufbruch 
ins romantische Universum: August Wilhelm 
Schlegel (Exkursion zur Ausstellung des 
Freien Deutschen Hochstifts, Frankfurt a. M.). 
– Martin Blum (Görlitz, Berlin): Wolken als 
Sinnbild bei Goethe. – Dr. Angelika Dierichs, 
Dr. Peter Andersch (beide Bonn): Luigi  
Pirandello im Gespräch (szenische Lesung). 

Bremen (gegr. 1941)

Vorsitzender: Prof. Dr. Gert Sautermeister, 
Hans-Thoma-Str. 22, 28209 Bremen; stellv. 
Vorsitzender: Herbert von der Heide, Bu-
chenstr. 11, 28844 Weyhe. – Prof. Dr. Dieter 
Richter (Bremen): Lady Hamilton und die 
Antike. – Prof. Dr. h. c. Klaus G. Saur (Mün-
chen): Deutsche Verlage im Nationalsozia-
lismus. – Prof. Dr. Hans Kloft (Bremen): 
Nausikaa, eine Frauengestalt bei Homer und 
Goethe. – Prof. Dr. Hans-Wolf Jäger (Bre-
men): Vergil in der deutschen Aufklärung 
und Klassik. – Michael Huesmann (Bremen): 
Gemeinsam. Verantwortung. Wahr nehmen. 
Das inklusive Schulsystem in Bremen. – 
Anna Markova, Gennady Kuznetsov (beide 
Bremen): Lyrik und Musik im Dialog.  
Ein musikalisch-lyrischer Vortragsabend. – 
Hauke Kuhlmann und Florian Pehlke (beide 
Bremen): Hinter Winckelmanns Rücken. 
Das Mittelalter in Klassik und Romantik.

Chemnitz (gegr. 1926)

Vorsitzender: Siegfried Arlt, Hüttenberg 13, 
09120 Chemnitz; Geschäftsführerin: Dr. 
Helga Bonitz, Heinrich-Beck-Str. 47, 09112 
Chemnitz. – Hilmar und Sigrun Dreßler 
(beide Leipzig): Schillers Teilnahme am Ent-
stehen von Goethes Farbenlehre. – Siegfried 

Arlt (Chemnitz): Goethe und »Tausend-
undeine Nacht«. – Harald Linke (Überset-
zer) im Dialog mit Sophie Böhmchen (Chem-
nitz): Die Sonette Shakespeares damals und 
heute. – Ulrike Richter (Leipzig): Papier-
theater der Goethezeit, Premiere: Der neue 
Paris. – Dr. Annette Seemann (Weimar): 
Dichtung und Wahrheit um Christiane von 
Goethe. – Dieter Lehnhardt (Reiskirchen): 
Öl in die Lebenslampe. Goethe als Samm-
ler. – Auf Goethes Spuren in der Champagne 
und in Luxemburg (Exkursion). – Siegfried 
Arlt, Dr. Helga Bonitz (beide Chemnitz): 
»Epilog zu Schillers Glocke« und »Das Lied 
von der Glocke« (Lesung in Marienbad). – 
Dr. Dieter Strauss (München): Julia da Silva 
Bruhns. Die starke Brasilianerin hinter der 
Schriftstellerfamilie Mann. – Stephan Heine-
mann, Konstanze Hollitzer, Steffi Böttcher 
(alle Leipzig): »Es geht mir gut, doch seh’ ich 
weniger, als ich sollte«. Goethe und Men-
delssohn in Neapel. – Klaus-Werner Haupt 
(Spremberg): Johann Joachim Winckelmann 
als Wegbereiter der Weimarer Klassik. – Mit-
glieder der Goethe-Gesellschaft Chemnitz: 
Gesellschaftsabend im Advent. 

Darmstadt (gegr. 1948)

Vorsitzender: Prof. Dr. Gernot Böhme, Ro-
senhöhweg 25, 64287 Darmstadt; stellv. 
Vorsitzende: Dr. Ute Promies, Kasinostr. 3, 
64293 Darmstadt. – Zyklus Naturwissen-
schaft. – Anne Walter (Darmstadt): Wolken, 
Blitz und Donner. Goethes Versuch einer 
Witterungslehre. – Prof. Dr. Johannes Grebe- 
Ellis (Wuppertal): Von Goethe sehen lernen. 
Neue Experimente zur Symmetrie spektraler 
Phänomene (Experimentalvortrag). – Dr. 
Manfred Wenzel (Gießen, Mainz): Vom 
Zwischenkieferknochen zur Typus-Konzep-
tion. Goethes osteologische Schriften. – Ruth 
Richter (Dornach): Goethes doppeltes Ge-
setz. Pflanzenmorphologie in Fläche, Raum 
und Zeit. – Dr. Martin Basfeld (Mannheim): 
Was kann goethesche Forschung heute  
leisten? – Dr. Manfred Wenzel (Gießen, 
Mainz): Goethes Schrift »Zur Naturwis-
senschaft überhaupt«. – – Zyklus Goethes 
Dramen: Prof. Dr. Gernot Böhme (Darm-
stadt): Goethe als Dramatiker. Einführung. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


326 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

– Prof. Dr. Hartmut Reinhardt (Trier): Ein 
rebellisches Feuer verglüht. Der Prometheus- 
Mythos in Goethes Werk. – Prof. Dr. Martin 
Huber (Bayreuth): »Lila«. Ein Festspiel mit 
Gesang und Tanz. – Exkursion zum Brenta-
nohaus in Oestrich-Winkel. – Jeden 2. Sonn-
tag im Monat fand ein Lesekreis statt. 

Dessau – Anhaltische Goethe-Gesellschaft 
(gegr. 1925, Neugründung 2008)

Vorsitzender: Joachim Liebig, Hardenberg-
str. 32, 06846 Dessau-Roßlau; stellv. Vor-
sitzender: Dr. Steffen Kaudelka, Mainstr. 14, 
06846 Dessau-Roßlau. – Hellmut Seemann 
(Weimar): Goethe und wir. – Prof. Dr. Dieter 
Richter (Bremen): Goethe in Neapel. – Prof. 
Dr. Jochen Golz (Weimar), Elisabeth Strahler 
(Köln): »Faust«-Rezeption in Wort und Bild. 
– Dr. Carl-Ludwig Fuchs (Dessau): Stil ikone 
Goethe (2. Teil). – Prof. Dr. Hermann Seeber 
(Dessau): Was Gebeine erzählen. – Christine 
Engemann-Wendt (Dessau): Chronologie 
einer Schatzkammer. – Ines Gerds (Wörlitz): 
Zwischen Natur und behutsamer Kunst. – 
Kerstin Bittner (Dessau): »Augenblicke lieb-
lichster Bilder«. Gärten in Südengland.

Dresden (gegr. 1926)

Vorsitzender: Dr. Jürgen Klose, Lahmann-
ring 29, 01324 Dresden; stellv. Vorsitzende: 
Dr. Claudia Blei-Hoch, Österreicher Str. 9, 
01279 Dresden; stellv. Vorsitzende seit No-
vember 2018: Liane Schindler, Kipsdorfer 
Str. 192, 01279 Dresden. – Prof. Dr. W.  
Daniel Wilson (London): »Er verbietet es 
seinen Kindern, den deutschen Gruß anzu-
wenden«. Spaltung und Gleichschaltung in 
der  Goethe-Gesellschaft Dresden  1941-1942. 
– Prof. Dr. Hans John (Dresden): Dresden, 
ein Hauptort musikalischer Romantik in 
Deutschland (Vortrag mit Musikbeispielen). 
– Katharina Müller (Dresden), Harfe, Ge-
sang und Erzählung: Louise Reichardt. Lie-
der romantischer Dichter. – Dr. Paul Kahl 
(Göttingen): Die Erfindung des Dichter-
hauses. Goethe und das Goethe-National-
museum in Weimar. – Dr. Thomas Frantzke 
(Leipzig): »Lenzens Eseley«. Der Konflikt 

zwischen Goethe und Lenz. – Hans-Joachim 
Krenzke (Magdeburg): Gerhard und Karl 
von Kügelgen in Rom (Dia-Vortrag). –  
Ulrike Richter (Leipzig), Lesung, Spiel, Ge-
sang und Hakenharfe: »Der goldne Topf«. 
Papiertheater nach dem Märchen von 
E. T. A. Hoffmann mit Liedern des 19. Jahr-
hunderts zur Hakenharfe; Bühnenbild: Paula 
Richter. – Valerie Dalicho (Dresden, Lübeck) 
und Martin Ehnert (Dresden) lesen Krimi-
nalgeschichten von August Gottlieb Meißner 
(1753-1807) (mit CD-Einspielungen histori-
scher Räuberlieder; Einführung: Dr. Jürgen 
Klose). – Barbara Stave (Dresden): Grenz-
überschreitung und Verführbarkeit in der 
Literatur. Dr. Faust und Peter Schlemihl. – 
Claudia Maria Müller (Dresden): »Ich habe 
doch so manches erlebt, was am Ende nicht 
ganz uninteressant ist«. Woldemar Hotten-
roth (1802-1894), ein Dresdner Maler der 
Spätromantik. – Dr. Jürgen Klose (Dresden): 
Dreimal »Faust«. Johann Wolfgang von 
Goethe, Karl von Holtei, Ernst August 
Friedrich Klingemann.

Eisenach (gegr. 1979 als Interessen-
gemeinschaft, seit 1990 e. V.)

Vorsitzender: Gerhard Lorenz, Am Hänge-
tal 5, 99817 Eisenach; stellv. Vorsitzender: 
Eberhard Kruse, Bohngartental 7, 99819 
Marksuhl. – Dr. Matthias Heber (Berlin): 
Bob Dylan, Literaturnobelpreisträger 2016: 
»So ist das Leben – es passiert«. – Dr. Alex-
ander Abshagen (Eisenach): Bismarck ist 
Faust! »Faust: Dritter Teil 3.1«. – Istvan 
Vincze (Mainz): »das liebliche Fest war ge-
kommen«. »Reineke Fuchs«, ein Versepos in 
12 Gesängen von Johann Wolfgang von 
Goethe. – Dr. Thomas Frantzke (Leipzig): 
»und keine Zensur hindert den Druck sol-
cher Lockspeisen des Satans«. Der junge 
Goethe und die lutherische Orthodoxie. – 
Prof. Dr. Volker Hesse (Berlin): »Was nützt 
mir der ganzen Erde Geld, kein kranker 
Mensch genießt die Welt«. Gesundheit und 
Krankheit bei Goethe. – Besuch der Sonder-
ausstellung Luther und die Deutschen auf der 
Wartburg. – Dr. Dieter Strauss (München):  
»Engel sollen nicht sterben«. Matinee zum 
268. Geburtstag Goethes und zur Wieder-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


327Ortsvereinigungen 

kehr des 25. Todestages von Marlene Diet-
rich. – Dr. Hilde Woltz (Eisenach): »zarten 
Seelen ist gar viel gegönnt«. Werden und 
Wirken von Carl Gustav Carus, Arzt, Natur-
wissenschaftler, Landschaftsmaler und Phi-
losoph. – Peter Drescher (Tiefenort) las aus 
seinem Buch Rhön-Paulus und der Sohn des 
Hofkapellmeisters. – Dr. Arnold Pistiak 
(Potsdam): Heinrich Heine in Liedern des 
20. Jahrhunderts. Erstaunliche, aber weit-
gehend unbekannte Kompositionen. – Mit-
glieder der Goethe-Gesellschaft Eisenach e. V.,  
Gemischter Chor der Wartburgstadt e. V.: 
Geschichten, Gedichte und Lieder rund um 
die Advents- und Weihnachtszeit. – Tages-
fahrt nach Würzburg. – Tagesfahrt durch die 
Rhön nach Fulda. – Zweitagesfahrt nach 
Düsseldorf.

Erfurt (Neugründung 2014)

Vorsitzender: Bernd Kemter, Aga Linden-
str. 20, 07554 Gera; Geschäftsführer: Dieter 
Schumann, Pergamentergasse 37, 99084 Er-
furt. – Bernd Kemter (Gera): Lesung aus 
Fackel in tiefer Nacht über den Thüringer 
Philosophen Karl Christian Friedrich Krause. 
– Prof. Dr. Udo Ebert (Jena): Ästhetisches 
Vergnügen und psychologische Neugier. 
Schillers Interesse an Verbrechern. – Dr. 
Martin Völker (Berlin): Der Erfurter Statt-
halter Carl Theodor von Dalberg. – Dr. An-
nette Seemann (Weimar): Anna Amalias Hof 
als Bühne der Kunst. – Dr. Bertold Heizmann 
(Essen): Wielands mexikanische Geschichte 
von Koxkox und Kikequetzel. Kommen-
tierte Neuausgabe. – Dr. Dr. h. c. mult. Man-
fred Osten (Bonn): Zur Aktualität des Goe-
the’schen Islam-Verständnisses. – Dr. Arnold 
Pistiak (Potsdam): »Schöne Welt, wo bist 
du?«. Friedrich Schiller in Liedern von Franz 
Schubert. – Dr. Detlef Ignasiak (Jena): Salon-
kultur in Thüringen. Literarische Zirkel in 
Gotha, Weimar, Jena und Löbichau. – Prof. 
Dr. Anne Bohnenkamp (Frankfurt a. M.): 
»den Zwiespalt zwischen Classikern und 
Romantikern versöhnen«. Goethes Brief an 
Carl Jacob Ludwig Iken und das Projekt 
eines Romantik-Museums. – Martin Blum 
(Görlitz, Berlin): Wolken als Sinnbild bei 
Goethe. – – Exkursion nach Meiningen: Eli-

sabethenburg und Baumbach-Literaturmu-
seum. – Mehrtagesfahrt auf den Spuren Goe-
thes in den Harz. – Besuch des Goethehauses 
in Stützerbach, des Schaubergwerks Lange-
wiesen und des Heinse-Museums. – Vereins-
fest im Garten des Jenaer Schillerhauses. – 
Besuch der historischen Jagdanlage Rie seneck 
und eines Konzerts in der Kemenate Orla-
münde sowie Saale-Floßfahrt bei Uhlstädt 
(alle Exkursionen gemeinsam mit dem 
Kulmbacher Literaturverein).

Erlangen (gegr. 2000)

Vorsitzender: Prof. Dr. Theo Elm, Holzleite 
19, 91090 Effeltrich; Geschäftsführerin: 
Heida Ziegler, Im Herrengarten 6, 91054 
Buckenhof. – Prof. Dr. Ernst Osterkamp 
(Berlin): Ironische Geselligkeit. Goethes  
»Inschriften, Denk- und Sendeblätter«. –  
Dr. Claudia Ott (Beedenbostel): »Tausend-
undeine Nacht. Das glückliche Ende« (Le-
sung mit Musik). – Dr. Gernot Chmelirsch 
(Erlangen): Fotoshow zur Gardasee-Fahrt 
2016. – Prof. Dr. Jürgen Lehmann (Freiburg 
i. Br.): Die Rezeption der Werke Heinrich 
Heines bei Paul Celan. – Prof. Dr. Theo Elm 
(Erlangen, Effeltrich): Mephisto und andere. 
Über das Böse in der Literatur. – Studienreise 
zum Faust-Museum in Knittlingen (Leitung: 
Heida und Siegfried Ziegler). – Prof. Dr. Dirk 
Niefanger (Erlangen): Die literarischen Ver-
wandlungen des Johann Faust. Von der Frü-
hen Neuzeit über Lessing zu Goethe. – Der 
»Faust« im Haus erspart den Büchmann. 
Sommerfest mit Dr. Rolf-Bernhard Essig 
(Bamberg). – Prof. Dr. Tanja Rudtke (Seoul): 
Goethes »Märchen«. Mineralogie und My-
thos. – Exkursion ins Literaturmuseum Sulz-
bach-Rosenberg (Leitung: Heida und Sieg-
fried Ziegler). – Dr. Clemens Heydenreich 
(Erlangen): »Gleich schenken? Das ist brav! 
Da wird er reüssieren!«. Buchtipps für den 
Gabentisch als Praxis literarischer Wertung 
(Seminar). – Prof. Dr. Christine Lubkoll, 
Prof. Dr. Theo Elm (beide Erlangen): Flucht, 
Vertreibung und Exil. Literatur als Zeitge-
schichte (Podiumsgespräch). – Prof. Dr. Anne 
Bohnenkamp (Frankfurt a. M.): Goethes 
»Faust« und seine neue genetische Edition 
im Internet.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


328 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Essen (gegr. 1920)

Vorsitzender: Dr. Bertold Heizmann, Ge-
walterberg 35, 45277 Essen; stellv. Vorsit-
zender: Dr. Hans-Joachim Gaffron, Lister-
str. 11, 45147 Essen. – Prof. Dr. Volkmar 
Hansen (Düsseldorf): Flucht und Vertrei-
bung bei Goethe. – Dr. Bertold Heizmann 
(Essen): »Eigentlich ein Hund, dieser Goe-
the«. Gottfried Benn zwischen Ablehnung 
und Verehrung seines »olympischen Urgroß-
vaters«. – Prof. Dr. Alexander Košenina 
(Hannover): Rinaldo Rinaldini und Kon-
sorten. Andere ›Klassiker‹ der Goethezeit. – 
Dr. Dieter Strauss (München): Julia da Silva 
Bruhns, die starke Brasilianerin hinter der 
Schriftstellerfamilie Mann. – Prof. Dr. Jörg 
Wesche (Essen): Schwierige Geschichte. Bil-
der der Frühen Neuzeit in Goethes Werk. – 
Dr. Helmut Förster (Essen): Goethe und die 
Völkerwanderungen. – Besuch der Faust- 
Aufführung des Theaters Essen Süd. – Ex-
kursion nach Wetzlar mit Sonderaufführun-
gen des Statt-Theaters Wetzlar: Der Hund 
und Wilhelm Meisters theatralische Sen-
dung. – Dr. Heike Spies (Düsseldorf): Bibel, 
Sprache, Wahrhaftigkeit. Goethe und Luther 
(gemeinsam mit der Gesellschaft der Freunde 
und Förderer der Marktkirche e. V.). – Mar-
tin Blum (Görlitz, Berlin): Wolken als Sinn-
bild bei Goethe. – Dr. Egon Freitag (Wei-
mar): »Die Göttin der Schönheit sollte gar 
keine Falten haben«. Christoph Martin Wie-
land als erotischer Schriftsteller.

Freiburg i. Br. (gegr. 1999)

Vorsitzender: Dr. Christoph Michel, Sickin-
genstr. 25, 79117 Freiburg i. Br.; Geschäfts-
führer: Clemens Kleijn, Am Schaienbuch 26, 
78054 Schwenningen. – Prof. Dr. Aldo Ven-
turelli (Urbino): Zwischen Weimar und Mai-
land. Goethes Verhältnis zu Alessandro 
Manzoni (mit einer Rezitation von Hans-Pe-
ter Anschütz). – Drei Naturgedichte von 
Goethe, rezitiert und erläutert von Meike 
Buschle, C. J. Andreas Klein und Prof. Dr. 
Peter Philipp Riedl: Mayfest, Die Metamor-
phose der Pflanzen und Parabase; Einfüh-
rung und Moderation: Dr. Olaf Hilde-
brand). – Dr. Klaus Wellner (Freiburg i. Br.): 

Die Rezeption Goethes durch Friedrich 
Nietzsche (Matinee). – Martin Blum (Gör-
litz, Berlin): Wolken als Sinnbild in Goethes 
poetischem Werk (mit Rezitationen aus 
 Goethes naturwissenschaftlichen Schriften 
von Katharina Nast und Sabine Schar-
berth). – Dr. Gesa von Essen, Prof. Dr. Wer-
ner Frick (beide Freiburg i. Br.): »Weimarer 
Katzbalgereien«. Herder im Wechselspiel 
mit Goethe und Schiller. – Prof. Dr. Hans- 
Joachim Kertscher (Halle): Zwischen Pie-
tismus und Spinozismus. Religion und Reli-
giosität in Goethes Frühwerk (mit Rezitatio-
nen von Hans-Peter Anschütz). – Theaterfahrt 
zu Schillers Wilhelm Tell in Karlsruhe, ge-
leitet von Christel und Prof. Dr. Rudolf 
Denk. – Prof. Dr. Herbert Zeman (Wien): 
Goethe und die Musik. – Matinee zur Rezep-
tion von Goethe durch Gottfried Benn, ge-
leitet von Barbara Kiem und Dr. Christoph 
Michel (beide Freiburg i. Br.): Dr. Bertold 
Heizmann (Essen): »Eigentlich ein Hund, 
dieser Goethe«. Gottfried Benn zwischen 
Bewunderung und Ablehnung Goethes (mit 
Rezitationen von Gregor Biberacher; Einlei-
tung: Prof. Dr. Rainer Schmelzeisen, Vorsit-
zender der Gottfried-Benn-Gesellschaft). – 
Von Ur- und anderen Pflanzen. Ein 
Goethe-Herbarium in Wort und Bild, zu-
sammengestellt von Dr. Christoph Michel, 
präsentiert von Barbara Kiem, Alexa Ru-
dolph, Sabine Scharberth, Reinhard Buhrow 
und Christoph Michel; Treffen anlässlich der 
268. Wiederkehr von Goethes Geburtstag 
und des 230. Jahrestags von Goethes Besuch 
des Wundergartens in Palermo; anschließend 
geselliges Beisammensein. – Fahrt nach Basel 
mit Besuch der Ausstellung Eisblau, Zitro-
nengelb und Purpur: Experiment Farbe in 
Basel (Führung: Johannes Kühl und Dr. Mat-
thias Rang). – Johannes Kühl (Dornach): 
Goethes naturwissenschaftliche Bemühun-
gen aus der Sicht der Anthroposophie (mit 
Rezitationen von Gregor Biberacher). – Ma-
tinee zu Goethes Abhandlung Über Laokoon 
(1797/98): gemeinsame Lektüre, moderiert 
von Dr. Christoph Michel; Prof. Dr. Gernot 
Böhme (Darmstadt): Goethes Schrift »Über 
Laokoon« (Vortrag mit Lichtbildern). – Dr. 
Dr. h. c. mult. Manfred Osten (Bonn): »Bin 
ich der Flüchtling nicht, der Unbehauste?«. 
Goethes Vision der Migrationskatastrophen  

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


329Ortsvereinigungen 

des 21. Jahrhunderts im »Faust« und in 
»Herrmann und Dorothea« (mit einer Rezi-
tation von Gregor Biberacher). – Barbara 
Kiem (Freiburg i. Br.): Johann Gottfried Her-
ders Betrachtungen zur Musik (mit Rezita-
tionen von Hans-Peter Anschütz). – Prof. Dr. 
Walter Erhart (Bielefeld): Weltreisezeit. Mü-
ßiggang und Globalisierung in historischer 
Perspektive. – Theaterfahrt nach Basel zu 
Büchners Woyzeck, geleitet von Christel und 
Prof. Dr. Rudolf Denk. – Herder und  Goethe: 
»Der Erlkönig«. Kompositionen von Co-
rona Schröter, Carl Friedrich Zelter, Louis 
Spohr, Carl Loewe, Franz Schubert, Robert 
Schumann und Franz Liszt. Konzert mit Cla-
rissa Merz, Sopran; Hans Jörg Mammel, Te-
nor; Reinhard Buhrow, Klavier; Vivica Percy, 
Violine; Barbara Kiem, Konzeption und Mo-
deration. – Prof. Dr. h. c. Terence James Reed 
(Oxford): Kann Aufklärung lyrisch sein? 
Kann Lyrik aufklären? (mit Rezitationen der 
Gedichte Ganymed, Prometheus, Parabase 
und Vermächtnis von Gregor Biberacher).

Gera (gegr. 2006)

Vorsitzender: Bernd Kemter, Aga Linden-
str. 20, 07554 Gera; Geschäftsführerin: Elke 
Sieg, Zum Wiesengrund 3, 04626 Schmölln. – 
Bernd Kemter (Gera): Lesung aus Fackel in 
tiefer Nacht über den Thüringer Philosophen 
Karl Christian Friedrich Krause. – Prof. Dr. 
Udo Ebert (Jena): Ästhetisches Vergnügen 
und psychologische Neugier. Schillers Inter-
esse an Verbrechern. – Dr. Annette Seemann 
(Weimar): Anna Amalias Hof als Bühne der 
Kunst. – Dr. Bertold Heizmann (Essen): Wie-
lands mexikanische Geschichte von Koxkox 
und Kikequetzel. Kommentierte Neuaus-
gabe. – Dr. Dr. h. c. mult. Manfred Osten 
(Bonn): Zur Aktualität des Goethe’schen 
Islam-Verständnisses. – Dr. Arnold Pistiak 
(Potsdam): »Schöne Welt, wo bist du?«. 
Friedrich Schiller in Liedern von Franz Schu-
bert. – Dr. Detlef Ignasiak (Jena): Salonkul-
tur in Thüringen. Literarische Zirkel in Go-
tha, Weimar, Jena und Löbichau. – Prof. Dr. 
Anne Bohnenkamp (Frankfurt a. M.): »den 
Zwiespalt zwischen Classikern und Roman-
tikern versöhnen«. Goethes Brief an Carl 
Jacob Ludwig Iken und das Projekt eines 

Romantik-Museums. – Martin Blum (Görlitz,  
Berlin): Wolken als Sinnbild bei Goethe. – – 
Exkursion nach Meiningen: Elisabethenburg 
und Baumbach-Literatur museum. – Mehr-
tagesfahrt auf den Spuren Goethes in den 
Harz. – Internationaler Kindertag: Besuch 
der Aufführung Der kleine Prinz des Thea-
ters der Dämmerung Düsseldorf in der 4. Re-
gelschule Gera. – Besuch des Goethehauses 
in Stützerbach, des Schaubergwerks Lange-
wiesen und des Heinse-Museums. – Vereins-
fest im Garten des Jenaer Schillerhauses. – 
Besuch der historischen Jagdanlage Rie seneck 
und eines Konzerts in der Kemenate  
Orlamünde sowie Saale-Floßfahrt bei Uhl-
städt (alle Exkursionen gemeinsam mit dem 
Kulmbacher Literaturverein). 

Gotha (gegr. 1985)

Vorsitzende: Kerstin Sterz, Waltershäuser 
Str. 71, 99867 Gotha; stellv. Vorsitzende: 
Marion Merrbach, Mönchelstr. 3, 99867 
Gotha. – Dr. Heidi Ritter (Halle): Die De-
moiselle, der Geheimrat und die Ehe um 
1800. Zur Erinnerung an den 250. Geburts-
tag und den 200. Todestag von Christiane 
Vulpius. – Dr. Michael Niedermeier (Berlin): 
Das Goethe-Wörterbuch, Goethes eroti-
scher Wortschatz und die Zensur der Weima-
rer Hofdamen. – Dr. Egon Freitag (Weimar): 
Johann Peter Eckermann, Goethes »ge-
prüfter Haus- und Seelenfreund«. – Shahir 
Nashed (Mülverstedt): »Ich träume auf 
Deutsch, mit arabischen Untertiteln« (Buch-
vorstellung). – Führung durch den Gothaer 
Schlosspark mit Matthias Hey (Gotha): 
Tempel, Sphinx und Illuminaten. – Dr. Ro-
land Kirschke (Altenburg): Goethe in Hei-
delberg. – Dr. Gerhard Holzhey (Erfurt): 
Goethes Bergrat Johann Carl Wilhelm Voigt 
und seine Sammlungen von »Gebirgs arten«. 
– Prof. Dr. Jochen Golz (Weimar): »Auf 
freiem Grund mit freiem Volke stehn«. Goe-
thes »Faust II« im Spiegel der Meinungen.

Güstrow (gegr. 1982)

Vorsitzende: Dr. Elisabeth Prüß, Seidelstr. 5, 
18273 Güstrow; stellv. Vorsitzende: Anne-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


330 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

liese Erdtmann, Prahmstr. 28, 18273 Güst-
row. – Gisela Scheithauer (Güstrow): Refor-
mation in Güstrow. – Dr. habil. Erwin 
Neumann (Güstrow): Das Bild Güstrows in 
den literarischen Texten Victor Wittkowskis. 
Heimaterinnerungen eines jüdischen Emig-
ranten. – Sabine Brauer (Berlin): Fontane 
nannte sie Effi Briest. Das Leben der Elisa-
beth von Ardenne. – Helma Neumann (Güst-
row): Katharina von Bora und Luther (Le-
sung). – Exkursion nach Schulzenhof, dem 
einstigen Lebensort von Eva und Erwin 
Strittmatter (Leitung: Inge Randow, Güst-
row). – Leo Höglinger (Güstrow): Goethe 
und der Wein (Teil 2). – Dr. Heike Spies 
(Düsseldorf): Goethe und Luther. – Exkur-
sion nach Mirow und Rheinsberg (Leitung: 
Inge Randow, Güstrow). – Prof. Dr. Klaus 
Gille (Amsterdam): »Amerika, du hast es 
besser«. Goethe und die Neue Welt. – Prof. 
Dr. Hannelore Scholz-Lübbering (Berlin): 
Kulturraum Schlesien. Joseph von Eichen-
dorff. – Dr. Sigurd Schmidt (Sildemow): Un-
bekannte Berühmtheiten. Gekrönte und un-
gekrönte Dichter, die Rostocks Ruhm als 
Literaturstadt begründeten.

Gunzenhausen (gegr. 1998)

Vorsitzender: Dr. Johann Schrenk, Alram-
weg 3, 91187 Röttenbach; stellv. Vorsit-
zende: Bärbel Ernst, Steinweg 20, 91741 
Wachstein. – 2. Studienfahrt nach Dresden 
mit Dr. Jürgen Klose (Dresden). – Dr. 
Uta-Christiane Bergemann (Bochum): Der 
Dresscode im 18. Jahrhundert. – Dr. Frank 
Piontek (Bayreuth): Beethoven und Goethe, 
wandelnd Hand in Hand? (mit Musik-
beispielen). – Lesung mit Dr. Sigrid Damm 
(Berlin): Goethes Freunde in Gotha und Wei-
mar (Buchvorstellung).

Halle (gegr. 1947, Neugründung 1964)

Vorsitzender: Prof. Dr. Hans-Joachim Kert-
scher, Spitze 4 a, 06184 Kabelsketal; Ge-
schäftsführerin: Dr. Heidi Ritter, Dölauer 
Str. 54, 06120 Halle. – Prof. Dr. Hans-Jo-
achim Kertscher (Halle): »Winckelmanns 
Weg, zum Kunstbegriff zu gelangen, war 

durchaus der rechte«. Zum 300. Geburtstag 
von Johann Joachim Winckelmann. – Dr. 
Ingrid Kuczynski (Berlin): »Selbst der Tod 
kam nach Pemberley«. Die unerschöpfliche 
Anziehungskraft der Romane von Jane Aus-
ten. – Dr. Sebastian Böhmer (Halle): »Meine 
fromme Sammlung«. Wie und warum Goe-
the die Handschriften »bedeutender Männer« 
sammelte. – Prof. Dr. Volker Hesse (Berlin): 
Goethe und die Dioskuren Wilhelm und 
Alexander von Humboldt. – Prof. Dr. Wolf-
gang Ruf (Halle): Goethe und die Musik. – 
Prof. Dr. Erhard Hirsch (Halle): FRAN-
CISCO DESSAVIAE. Dem Fürsten Franz von 
Dessau. Zur Inschrift des Gedenksteins im 
Ilmpark zu Weimar. – Exkursion in den 
Harz auf den Spuren von Gleim, Klopstock 
und Goethe (Halberstadt, Quedlinburg, Wer-
nigerode, Langenstein). – Prof. Dr. Veronika 
Albrecht-Birkner (Siegen): Johann Heinrich 
Jung, genannt Jung-Stilling (1740-1817). – 
Dr. Claudia Taszus (Jena): Goethe und Ernst 
Haeckel. – Dr. Heidi Ritter (Halle): Zur Re-
zeption des Medea-Mythos. Euripides, Les-
sing, Christa Wolf. – Plaudereien um Goethe 
vor 200 Jahren mit Prof. Dr. Hans-Joachim 
Kertscher und Dr. Heidi Ritter unter Mit-
wirkung von Dr. Hans-Henning Schmidt.

Hamburg (gegr. 1924)

Vorsitzende: Ragnhild Flechsig, Gustav- 
Falke-Str. 4, 20144 Hamburg; stellv. Vorsit-
zender: Dr. Uwe Petersen, Beim Schillingstift 
4, 22589 Hamburg. – Dr. Annette Seemann 
(Weimar): Irrtümer und Rätsel um Christi-
ane Vulpius. – Dr. Dorothea Schröder (Ham-
burg): »Musik will, daß ein Mensch sich ihr 
allein verschreibe«. Zum 250. Todestag von 
Georg Philipp Telemann. – Wilhelm von 
Boddien (Hamburg): »Ein Palast wird ge-
baut«. Der Wiederaufbau des Berliner 
Schlosses. – Dr. Uwe Petersen (Hamburg): 
Goethe und Euripides. – Dr. Helmut Hühn 
(Jena): Goethes Metamorphose-Gedichte. – 
Jochen Mißfeldt (Nindorf): »Du graue Stadt 
am Meer«. Theodor Storm in seinem Jahr-
hundert. – Peter Bieringer (Hamburg): »Die 
eine rot, die andere gelb, die dritte grün«. 
Das »Knabenmärchen« aus »Dichtung und 
Wahrheit« (Lesung). – Dr. Myriam Richter,  

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


331Ortsvereinigungen 

Katinka Springborn, Korinna Hennig (alle 
Hamburg): »So Ehre denn, wem Ehre ge-
bührt!«. Werner von Melle und Hamburg. 
Inszenierte Spuren-Lese mit Dr. Myriam 
Richter, Katinka Springborn und Korinna 
Hennig. – Dr. Sven Friedrich (Bayreuth): Der 
Umgang mit einem schwierigen kulturellen 
Erbe. Die Neugestaltung der Villa Wahn-
fried. – – 20. Klassik-Seminar zum Thema 
Genie und Wahnsinn in Zusammenarbeit 
mit dem Landesinstitut für Lehrerbildung: 
Dr. Thomas Müller (Leipzig): Genie und 
Wahnsinn. Betrachtungen zu einem Mythos 
aus medizinhistorischer und kulturgeschicht-
licher Perspektive. – Prof. Dr. Thomas Wort-
mann (Mannheim): Mutters Sturz, Sohnes 
Frust. E. T. A. Hoffmanns »Das Fräulein von 
Scuderi«. – PD Dr. Malte Stein (Hamburg): 
A beautiful mind in Friesland. Storms Schim-
melreiter zwischen Genie und Wahnsinn. – 
Dr. Tim Lörke (Berlin): »Von Dämonen  
umschlungen«. Größe und Wahnsinn des 
Künstlers und der Nation in Thomas Manns 
Roman »Doktor Faustus«. – – Mitglieder 
lesen für Mitglieder. – Auf den Spuren Goe-
thes, Heines und Schumanns nach Düssel-
dorf und Köln (Studienreise, Leitung: Ragn-
hild und Helmut Flechsig).

Hannover (gegr. 1925)

Vorsitzende: Elke Kantian, Ferdinand-Wall-
brecht-Str. 64, 30163 Hannover; Geschäfts-
führer: Kristian Teetz, Süntelstr. 2, 30655 
Hannover. – Prof. Dr. Olaf L. Müller (Ber-
lin): »Mehr Licht«. Goethe mit Newton im 
Streit um die Farben. – Dr. Stefan Bollmann 
(München): Warum ein Leben ohne Goethe 
sinnlos ist. Goethe für fast alle Lebensla-
gen. – Prof. Dr. Theda Rehbock (Dresden): 
Hat Schopenhauer die Farbenlehre Goethes 
verstanden? – Dr. Ulrich Krempel (Hanno-
ver): Von Hannover nach Moskau. Das Le-
ben und Schaffen von El Lissitzky. – Stefan 
Kirschke (Greifswald): Werthers Weltschmerz 
und Pessimismus im Lichte der Schopen-
hauer’schen Philosophie. – Prof. Dr. Hans 
Belting (Berlin): Fausts Erlösung. Raffael 
und Goethe. – Landesbischof Ralf Meister 
(Hannover): Mein Goethe. – Prof. Dr. Roger 
Paulin (Cambridge): Die Brüder Schlegel, 

Söhne Hannovers. – Prof. Dr. Peter Maria 
Hofmann (Augsburg): Goethes Luther. – 
Christian Filips (Berlin): »Du sollst – Du 
wirst!«. Goethes und Zelters virtuelle Refor-
mations-Kantate (1817). – Prof. Dr. Chris-
tian Grawe (Melbourne): Kleine Stückchen 
Elfenbein und drei oder vier Familien auf 
dem Lande. Jane Austen und ihre Romane. – 
Dr. Christian Soboth (Halle): Goethes ambi-
valentes Verhältnis zum Pietismus. – Peter 
Meuer (Hannover): »Im Leben jäh ver-
gehen – im Gedicht neu entstehen«. Ent-
täuschte Liebe und rettende Poesie. – – Acht 
Folgen eines Veranstaltungszyklus von Dr. 
h. c. Hanjo Kesting (Hamburg) mit seinen 
Kommentaren zu Werken der Vortragsreihe 
Erfahren, woher wir kommen. Große Ro-
mane der Weltliteratur. Aus folgenden 
 Romanen lasen: Frank Arnold: Gustave 
 Flaubert: »Madame Bovary«. – Thomas Sar-
bacher: Robert Louis Stevenson: »Der Mas-
ter von Ballantrae«. – Henning Nöhren: 
Oscar Wilde: »Das Bildnis des Dorian 
Gray«. – Frank Arnold: Orhan Pamuk: 
»Das schwarze Buch«. – Markus Boysen: 
Heinrich Mann: »Der Untertan«. – Volker 
Risch: Iwan Gontscharow: »Oblomow«. – 
Volker Hanisch: Imre Kertesz: »Roman eines 
Schicksallosen«. – Thomas Sarbacher: Lew 
N. Tolstoi: »Krieg und Frieden«. – – Exkur-
sionen: Goethe und Luther (Ausstellung im 
Goethe-Museum Düsseldorf). – Thomas 
Mann in München und Umgebung.

Heidelberg (gegr. 1967)

Vorsitzende: Dr. Letizia Mancino-Cremer, 
Mombertplatz 23, 69126 Heidelberg; stellv. 
Vorsitzender: Prof. Dr. Dr. h. c. Dieter Borch-
meyer, Osterwaldstr. 53, 80805 München. – 
Prof. Dr. Dr. h. c. Dieter Borchmeyer (Heidel-
berg, München): Goethes Flucht nach Italien 
(Lesung); Dr. Letizia Mancino-Cremer (Hei-
delberg): Textauswahl; das Trio Sanssouci 
mit Sohee Oh (Flöte), Sigrun Meny-Petruck 
(Oboe), Hans-Jürgen Thoma (Cembalo) 
spielte Musik des 18. Jahrhunderts. – Dr. 
Helmut Haselbeck, Wolfgang Hampel, Dr. 
Letizia Mancino-Cremer (alle Heidelberg): 
Hommage an Goethe. Balladen und heitere 
Briefe von Johann Wolfgang von Goethe. – 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


332 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Prof. Dr. Anne Bohnenkamp (Frankfurt 
a. M.), Prof. Dr. Jochen Golz (Weimar): Der 
Weltbürger Goethe und die Weltliteratur; 
Prof. Dr. Dr. h. c. Dieter Borchmeyer (Heidel-
berg, München): Moderation; Festveranstal-
tung zum 50. Jubiläum der Goethe-Gesell-
schaft Heidelberg. – Dr. Enno Krüger, Dr. 
Heike Hawicks (beide Heidelberg): Die Fa-
milie Schlosser und das Stift Neuburg. – 
Goethes Geburtstag im Schloss. Ein Erlebnis 
in zwei Akten: Wein, Weib und Gesang (Füh-
rung: Andreas Cooper, Heidelberg); Florian 
Kaiser (Heidelberg): Mit Luther und Goethe 
zu Tisch (Lesung), Dr. Letizia Mancino- 
Cremer (Heidelberg): Textauswahl. – Prof. 
Dr. Werner Müller (Heidelberg): Goethe als 
Naturforscher im Wandel der Biologie von 
Aristoteles bis Darwin. – Lange Nacht des 
Lesens. Interkulturelle Lesung mit dem 
Schwerpunkt Goethe (Projekt des Jungen 
Forums gemeinsam mit dem Institut für 
Deutsch als Fremdsprachenphilologie). – Dr. 
Irene Faipó (Heidelberg, Rom): Das Rom-
Bild in der deutschen Gegenwartsliteratur.

Ilmenau (gegr. 1963) 
Förder- und Freundeskreis Goethemuseen 
und Goethe-Gesellschaft Ilmenau-Stützer-
bach (ab 2006)

Vorsitzender: Dr. Wolfgang Müller, Süd-
ring 15, 98693 Ilmenau-Oberpörlitz; Vor-
sitzender seit Mai 2017: Heinz Ewald, 
Schleusinger Str. 86, 98714 Stützerbach; 
stellv. Vorsitzender: Heinz Ewald, Schleusin-
ger Str. 86, 98714 Stützerbach; stellv. Vor-
sitzender seit Mai 2017: Martin Strauch, Am 
Markt 5, 98693 Ilmenau. – Dr. Wolfgang 
Keul (Wetzlar): »Römische Elegien«, Frucht 
der Italienreise Goethes. – Ostereier-Blasen 
vor der Lampe und kreatives Bemalen mit 
Glasmalfarben. – Heumahdfest mit 15 Schnit-
tern auf 5 ha Bielers Wiesen der Liegenschaft 
Goethehaus Stützerbach. – 268. Goethe- 
Geburtstag: Martin Strauch und Schüler der 
Musikschule Ilmenau: Musikalisch-literari-
sche Collage zur Marienbader »Elegie« und 
Gertrud Gilbert (Bad Nauheim): Die ver-
passte Liebe. Lotte trifft Goethe nach 
42 Jahren. – Prof. Dr. Jochen Golz (Weimar): 
Goethe und sein Herzog Carl August. – Ulf 

Annel (Erfurt): Die unglaubliche Geschichte 
Thüringens. – Martin Strauch (Ilmenau): 
Weihnachtliches und Winterliches, gespie-
gelt in Lyrik und Prosa, danach traditionelles 
Weihnachtskugelblasen vor der Lampe so-
wie kreatives Bemalen mit Glasmalfarben im 
Goethehaus Stützerbach. 

Jena (gegr. 1922)

Vorsitzende: Dr. Brigitte Hartung, Johan-
nes-R.-Becher-Str. 26, 07745 Jena; Vorsit-
zende seit Dezember 2018: Prof. Dr. Alice 
Stašková, Friedrich-Schiller-Universität Jena, 
Institut für Germanistische Literaturwissen-
schaft, Fürstengraben 18, 07743 Jena; stellv. 
Vorsitzende: Prof. Dr. Klaus Manger, Son-
nenbergstr. 9, 07743 Jena; Dr. Claudia John, 
Helmholtzstr. 26, 99425 Weimar; stellv. Vor-
sitzende seit Dezember 2018: Melanie Hil-
lerkus, Friedrich-Schiller-Universität Jena, 
Institut für Germanistische Literaturwissen-
schaft, Fürstengraben 18, 07743 Jena. – 
Prof. Dr. Udo Ebert (Jena): Ästhetisches Ver-
gnügen und psychologische Neugier. Schillers 
Interesse an Verbrechern. – Prof. Dr. Alice 
Stašková (Jena): »Das Billet enthielt nichts«. 
Briefe in »Wilhelm Meisters Lehrjahren«. – 
Dr. Klaus Damert (Mansfeld): Rufmord klas-
sisch. Die Gottfried-August-Bürger-Rezep-
tion im Schatten der deutschen Klassik. –  
Prof. Dr. Nina Birkner (Jena): Der Land-
geistliche als »vielleicht schönster Gegen-
stand einer modernen Idylle«. Goldsmiths 
»The Vicar of Wakefield« als Vorbild für 
Voß’ »Luise« und Goethes »Herrmann und 
Dorothea«. – Dr. Egon Freitag (Weimar): 
»Fahren zeigt Ohnmacht, Gehen Kraft«. 
Johann Gottfried Seumes Wanderung von 
Sachsen nach Syrakus. – Dr. Heike Spies 
(Düsseldorf): Bibel, Sprache, Wahrhaftig-
keit. Goethe und Luther. – Prof. Dr. Dirk 
Oschmann (Leipzig): Amerika bei Goethe 
und Kafka.

Karlsruhe (gegr. 1960)

Vorsitzende: PD Dr. Beate Laudenberg, Mol-
daustr. 10 a, 76149 Karlsruhe; stellv. Vor-
sitzender: Dr. Rüdiger Schmidt, Graf-Galen-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


333Ortsvereinigungen 

Str. 40, 76189 Karlsruhe. – Prof. Dr. Aldo 
Venturelli (Urbino): Goethes italienische 
Reise. – Stephan Schäfer (Köln): Goethe: 
»Das Römische Carneval« (Lesung). – Dr. 
Eva Hirtler (Karlsruhe): »Füllest wieder 
Busch und Tal«. Gedichte an den Mond in 
Vertonungen vom 18. bis ins 20. Jahrhun-
dert. – Dr. Gerhard Schwinge (Karlsruhe): 
Jung-Stillings letzte Lebensjahre in Karls-
ruhe. Eine Erinnerung anlässlich seines 200. 
Todestags. – Prof. Dr. Norbert Mecklenburg 
(Köln): Luther in der Sicht Goethes. – Prof. 
Dr. Dietrich von Engelhardt (Karlsruhe,  
Lübeck): »Natur nicht bloß nach den Ge-
setzen der Materie begreifen«. Madame de 
Staël über Wissenschaft und Philosophie in 
Deutschland. »Gemütlichste Gespräche« im 
Kaffeehaus anlässlich des 200. Todestags der 
Madame de Staël. – Prof. Dr. Elisabeth 
 Décultot (Halle): Kunst als historisches Sub-
jekt. Winckelmanns »Geschichte der Kunst 
des Altertums«. – Goethe auf Reisen: Ulm, 
Augsburg und München (Studienreise). – 
Prof. Dr. Volker Riedel (Berlin): Goethe und 
Winckelmann. – Dr. Holger Jacob-Friesen 
(Karlsruhe): Bildbetrachtung (mit Winckel-
mann und Goethe): »Antiochus und Stra-
tonike« von Gérard de Lairesse (Staatliche 
Kunsthalle Karlsruhe).

Kassel (gegr. 1949)

Vorsitzender: Dr. Stefan Grosche, Frommers-
häuser Str. 24 b, 34127 Kassel; Geschäfts-
führerin: Maja Fischer, Friedhofsweg 1, 
34466 Wolfhagen. – Dr. Sarah Wagenknecht, 
MdB (Berlin), Dr. Dr. h. c. mult. Manfred 
Osten (Bonn): Faust, ein Frühkapitalist?  
(Podiumsdiskussion). – Dr. Paul Kahl (Göt-
tingen): Goethe und das Goethe-National-
museum in Weimar. Eine Kulturgeschichte. – 
Karl-Heinz Nickel (Kassel): »Goethe war 
vor allem ein großer Liebender«. Goethe-
biografik in Herbert Lewandowskis »Genie 
und Eros« (1950). – Prof. Dr. Marion 
Schmaus (Marburg): Literarische Heilver-
fahren in Goethes Romanen. – Dr. Johannes 
John (München): Goethes Sprüche in Prosa 
und ihre neueren Editionen. – Prof. Dr. Mi-
chael Hagner (Zürich): »Zur Sache des Bu-
ches«. Kulturkritik und mediale Heilserwar-

tung. – Dr. Michael Ewert (München): 
»Wolfgang Apollo«. Heinrich Heines Goe-
the-Rezeption. – Samuel Beckett: Das letzte 
Band (Theaterbesuch); Darsteller: Valentin 
Jeker, Regie: Michael Kaiser. – Prof. Dr. 
Friedrich Steinle (Berlin): »das Nächste ans 
Nächste reihen«. Goethe, Newton und das 
Experiment. – Dr. Bernhard Lauer (Kassel): 
Von Kassel nach Weimar. Die Brüder Grimm 
und Goethe. – Italienische Reisen; Bernd 
Hölscher (Kassel) liest aus Briefen und Auf-
zeichnungen von Johann Wolfgang von 
 Goethe, Emil Ludwig Grimm und Ingeborg 
Bachmann. – Dr. Birgit Jooss (Kassel): Le-
bende Bilder im Werk Goethes.

Kiel (gegr. 1947)

Vorsitzender: Dr. Malte Denkert, Geibelallee 
4, 24116 Kiel; Geschäftsführer: Dr. Julius 
Pfeiffer, Moltkestr. 76, 24105 Kiel. – Nor-
bert Aust (Kiel): Mein Goethe. – Prof.  
Dr. Holger Helbig (Rostock): Uwe Johnsons 
»Ingrid Babendererde« (gemeinsam mit dem 
Institut für Qualitätsentwicklung an den 
Schulen Schleswig-Holsteins). – Dr. Malte 
Denkert (Kiel): Botilla Jansens »Lustfeuer-
werk«. Zu Theodor Storms Novelle »Im 
Nachbarhause links«. – Prof. Dr. Andreas 
Blödorn (Münster): »Die Zauberflöte, zwei-
ter Teil«. Goethes Fortsetzung von Mozarts 
Oper und das Zaubermärchen um 1800. – 
Prof. Matthias Janz (Flensburg): Schumanns 
»Szenen aus Goethes ›Faust‹«. – Litera-
rischer Abend in der Vorweihnachtszeit im 
Literaturhaus Kiel mit einer Lesung von  
Dr. Bodo Heimann (Kiel). – Exkursion nach 
Husum mit Besuch des Storm-Hauses: Füh-
rung durch Dr. Christian Demandt, Leiter 
des Storm-Zentrums; Gerd Erdmann las 
Texte von Storm und Goethe. – Deutsches 
Haus Flensburg: Robert Schumann: »Szenen 
aus Goethes ›Faust‹« (Exkursion). – »Goe-
the im Puls«. Schülerwettbewerb zu Goethes 
»Der Zauberlehrling«. 

Köln (gegr. 1949, Neugründung 1994)

Vorsitzender: Dr. Markus Schwering, Max- 
Liebermann-Str. 1, 51375 Leverkusen; Ge-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


334 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

schäftsführer: Peter Krüger-Wensierski, 
Brombeerweg 11, 51519 Odenthal. – Prof. 
Dr. Wilhelm Voßkamp (Köln): Dichtung 
und / oder Wahrheit. Goethes autobiographi-
sches Schreiben. – Prof. Dr. Rudolf Drux 
(Köln): In der Postkutsche. Zur lyrischen 
Gestaltung von Fahrten mit einem ›be-
schwerlichen‹ Verkehrsmittel in der Goethe-
zeit. – Prof. Dr. Christof Wingertszahn  
(Düsseldorf): Goethe am Schreibtisch. Ar-
beitsorganisation und Alltag in Weimar. – 
Dr. Markus Schwering (Leverkusen):  Goethes 
»Wahlverwandtschaften« im Spiegel der 
deutschen Gegenwartsliteratur. – Cora Chil-
cott (Berlin): Schiller. Der Dichtung muntere 
Schattenwelt. – Prof. Dr. Dr. h. c. Dieter 
Borchmeyer (Heidelberg, München): Was 
Goethe über Richard Wagner gedacht haben 
würde und was Wagner über Goethe gedacht 
hat. – Prof. Dr. Hans Wißkirchen (Lübeck): 
Im Wandel. Das Goethe-Bild Thomas Manns 
zwischen 1900 und 1950. – Prof. Dr. Al-
brecht Beutel (Münster): Goethe und Martin 
Luther. – Exkursion auf Goethes Spuren 
nach Leipzig und Umgebung. – Filmmatinee 
Die neuen Leiden des jungen W. (D 1976).

Kronach (gegr. 1990)

Vorsitzender: Hans-Jürgen Schmitt, Fehn-
str. 51, 96317 Kronach; stellv. Vorsitzender: 
Herbert Schwarz, Gießübel 38, 96317 Kron-
ach. – Vorträge: Eckbert Arneth (Kronach): 
Thomas Mann: »Königliche Hoheit«. – 
Hans-Jürgen Schmitt (Kronach): »Annette«. 
Goethes früheste erhaltene Gedichtsamm-
lung. – Ders.: Francis Poulenc: »Die Gesprä-
che der Karmeliterinnen« und Gertrud von 
le Fort: »Die Letzte am Schafott«. – Ders.: 
Johann Joachim Winckelmann zum 300. Ge-
burtstag. Leben und Werk. – Ders.: Die 
Baugeschichte der Semper-Oper Dresden. – 
Ders.: Niklas Radström: Die Bibel. Eine 
Einführung. – Ders.: Henry Longfellow: 
»The Song of Hiawatha« und seine Bedeu-
tung für Dvořáks 9. Sinfonie. – Ders.: »Par-
sifal«. Richard Wagners letztes Werk. – 
Ders.: Brahms’ problematisches Verhältnis 
zu Leipzig. – Ders.: Theodor Storm zum 
200. Geburtstag. – Ders.: Max Dauthendey. 
Dem (fast) vergessenen fränkischen Dichter 

zum 150. Geburtstag. – Ders.: Houston Ste-
wart Chamberlains Goethe-Buch von 1912. 
Eine kritische Würdigung. – Dr. Heike Spies 
(Düsseldorf): Bild, Sprache, Wahrhaftigkeit. 
Goethe und Luther. – Dr. Ann Katrin Zim-
mermann (Leipzig): Musikwissenschaftliche 
Einführung in Brahms’ Violinkonzert und 
Schuberts »Große Achte«. – – Theaterfahr-
ten: Franz Grillparzer: »Das Goldene Vließ« 
(E. T. A.-Hoffmann-Theater Bamberg). – 
Francis Poulenc: »Die Gespräche der Kar-
meliterinnen« (Theater Hof). – Ferruccio 
Busoni: »Doktor Faust« (Staatsoper Dres-
den). – Niklas Radström: »Die Bibel«  
(Theater Rudolstadt). – Richard Wagner: 
»Parsifal« (Landestheater Coburg). – – Kon-
zertfahrten: Herbert Blomstedt: Werke von 
Brahms und Schubert (Gewandhaus Leip-
zig). – Andris Nelsons: Werke von Dvořák 
und Smetana (Gewandhaus Leipzig). – – 
Ausstellungsbesuche: Kubus auf dem Markt-
platz Leipzig: Johann Christian Woyzeck. 
Historische Begebenheiten und Büchners 
Fragment. – Museum der bildenden Künste 
Leipzig: Emil Nolde und die »Brücke« sowie 
Michael Triegel: Logos und Bild.

Leipzig (gegr. 1925)

Vorsitzender: Michael Pahle, Blüthnerstr. 1, 
04179 Leipzig; stellv. Vorsitzende: Dr. Ma-
ria-Verena Leistner, Brockhausstr. 61, 04229 
Leipzig. – Dr. Juliane Brandsch: Herzogin 
Anna Amalia in Italien 1788-1790. Eine 
Reise, zwei Journale. – Prof. Dr. Frieder von 
Ammon (Leipzig): Goethes Fluchten. – Dr. 
Rüdiger Otto (Leipzig): Johann Christoph 
Gottsched und seine Korrespondenz. – Ul-
rike Richter (Leipzig): »Der neue Paris«. 
Papiertheater mit Liedern zur Hakenharfe. 
Zugleich Gedenken an den 300. Geburtstag 
von Adam Friedrich Oeser. – Christine 
Theml (Jena): Johanna Schopenhauer. Goe-
thes Freundin und Salonnière. – Prof. Dr. 
Jochen Golz (Weimar): Warum Goethe 
heute? Zehn gute Gründe, ihn zu lesen. –  
Dr. Christine Blanken (Leipzig): »als wenn 
die ewige Harmonie sich mit sich selbst un-
terhielte«. Goethe und Johann Sebastian 
Bach. – Prof. Dr. Bernd Leistner (Leipzig): »In  
einem kühlen Grunde«. Zu einem Eichen-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


335Ortsvereinigungen 

dorff-Gedicht, mit einem Seitenblick auf 
Goethe. – Dr. habil. Mark Lehmstedt (Leip-
zig): Der Aufstieg der Buchstadt Leipzig 
1650-1800. Zum 300. Geburtstag von Phi-
lipp Erasmus Reich. – – Exkursionen: Tages-
fahrt auf den Spuren Goethes nach Waldeck 
und Thalbürgel (Thüringen). – Dreitägige 
Studienreise nach Braunschweig und Wol-
fenbüttel. 

Ludwigsburg (gegr. 1998)

Vorsitzende bis zum Mai 2017: Monika 
Schopf-Beige, Alt-Württemberg-Allee 9, 
71638 Ludwigsburg; stellv. Vorsitzender: 
Werner Fleig, Hoferstr. 25, 71636 Ludwigs-
burg; Übernahme der Geschäftsführung 
durch Werner Fleig seit Juni 2017; seit Mai 
2018 Vorsitzender; stellv. Vorsitzende seit 
Mai 2018: Christel Rabe, Alleenstr. 15, 
71638 Ludwigsburg. – Neujahrsempfang: 
Der Schauspieler Ernst Pilick (Knittlingen) 
las Texte von Dichtern und Denkern über 
das Glück, mit einem musikalischen Pro-
gramm von Michel Biehler (Ludwigsburg). – 
Prof. Dr. Christof Wingertszahn (Düssel-
dorf): »Löblich sey ein tolles Treiben, wenn 
es kurz ist und mit Sinn!«. Goethe und der 
Karneval. – Dr. Ursula Caflisch-Schnetzler 
(Zürich): Lavater, Schmoll und Goethe. – 
Feier des 268. Geburtstags von Goethe: Ge-
danken zu Urworte. Orphisch von Sonja 
Wahl mit Musik von Beethoven u. a. mit Ute 
Radermacher, Klavier, und ihren Töchtern. – 
Werner Fleig (Ludwigsburg): Johann Peter 
Hebel. Ein Zeitgenosse Goethes und Schil-
lers und ein Markgräfler Dichter. – Studien-
reise ins Markgräflerland: Johann Peter 
Hebel. Ein Zeitgenosse Goethes und ein 
Markgräfler Dichter. Eine (Zeit-) und Ent-
deckungs-Reise in die »Toskana Deutsch-
lands« (Leitung: Werner Fleig). – Ders.: Be-
richt über die Studienreise in Text und 
Bild. – Wiemer liest Wiemer: Wolfgang Wie-
mer gab einen Einblick in das Schaffen seines 
Vaters Rudolf Otto Wiemer, stellte Texte  
vor und erzählte von den Umständen ihrer 
 Entstehung.

Mannheim Rhein-Neckar (gegr. 2010)

Vorsitzender: Dr. Jens Bortloff, Krautgarten-
weg 12, 68239 Mannheim; stellv. Vorsit-
zende: Liselotte Homering, Neue Heimat 21, 
68305 Mannheim. – Udo Bieller (Mann-
heim): Christiane Goethe, geb. Vulpius. –  
Dr. Stefan Bollmann (München): Warum ein 
Leben ohne Goethe sinnlos ist. Goethe für 
fast alle Lebenslagen. – Dr. Jens Bortloff 
(Mannheim): Das St.-Rochus-Fest zu Bingen 
und Goethes Religion der Humanität. – Ex-
kursion nach Bingen. – Samet Er (Hanno-
ver): Von Allah bis Zakah. Goethes lange 
spirituelle Reise in die Welt des Islam. – Dr. 
Jens Bortloff, Helen Heberer (beide Mann-
heim): Ehrung zu Schillers Geburtstag am 
Mannheimer Schiller-Denkmal. – Liselotte 
Homering (Mannheim): Charlotte von Stein, 
nicht nur Goethes Freundin. – Dr. Heike 
Spies (Düsseldorf): Bibel, Sprache, Wahr-
haftigkeit. Goethe und Luther. 

München (gegr. 1917)

Vorsitzender: Prof. Dr. Rolf Selbmann, Schel-
lingstr. 3, 80799 München; Geschäftsführer: 
Hans Brendel, Johann-Sebastian-Bach-Str. 2, 
99423 Weimar. – Vortragszyklus 1 (Teil 2): 
Goethe und die Antike. – Prof. Dr. Wolfgang 
Pross (München): Der Dichter Properz in 
Weimar. Goethes »Römische Elegien«. – 
Prof. Dr. Ernst Osterkamp (Berlin): Die Spu-
ren der Geschichte in der Natur. Goethe 
durchreist Landschaften. – Prof. Dr. Stephan 
Oswald (Parma): Auf klassischem Versfuß in 
der Moderne. Goethes »Venezianische Epi-
gramme«. – Dr. Claudia Keller (Zürich): Das 
entseelte Knochengebäude alter Kunst. Goe-
thes »Farbenlehre« zwischen Antike und 
Moderne. – PD Dr. Michael Jaeger (Berlin): 
»Es war doch so schön!«. Die Katastrophe 
der Klassik in Goethes »Faust II«. – Jahres-
tagung der deutschen Ortsvereinigungen in 
München mit Würdigung des 100-jährigen 
Gründungsjubiläums der Ortsvereinigung 
München. – Vortragszyklus 2 (Teil 1): Goe-
thes »Faust«. – Prof. Dr. Rolf Selbmann 
(München): »Wie eine große Schwammfami-
lie«. Goethes »Faust« aus seiner Entste-
hungsgeschichte verstanden. – Exkursion zu 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


336 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

historischen Theatern nach Meiningen, Bad 
Lauchstädt und Großkochberg (Leitung: 
Hans Brendel). – PD Dr. Carsten Rohde 
(Weimar): Medienmythos »Faust«. Eine 
neue Perspektive auf die Geschichte des 
Faust-Stoffes. – Prof. Dr. Johannes Anderegg 
(St. Gallen): »Von Hunderttausenden ver-
ehrt«. Über den Teufel in Goethes »Faust«. – 
Julia Cortis (München) liest aus Goethes 
Faust (Auswahl: Dr. Johannes John, Klavier: 
Birgitta Eila; beide München).

Naumburg (gegr. 1988)

Vorsitzende: Dr. Irene Traub-Sobott, Ber-
bigstr. 8 D, 06628 Naumburg OT Bad Kö-
sen; stellv. Vorsitzende: Susanne Kröner, 
Lepsiusstr. 9, 06618 Naumburg. – Heide-
marie Stein (Naumburg): Deutsche Erinne-
rungsorte. Loreley, (Uta von) Naumburg, 
Weimar. – Susanne Kröner (Naumburg): 
Karoline von Kamiensky (1755-1819) und 
Benedikte Naubert (1756-1819). Zwei 
Naumburger Dichterinnen in einer Zeit des 
Umbruchs. – Dr. Bernd Niemann (Berlin): 
»Ach wir sind zur Qual geboren!«. Johann 
Wolfgang von Goethe 1790 in Schlesien. – 
Exkursion nach Weimar: Besuch des Goethe- 
und Schiller-Archivs und der Ausstellung 
Charlotte von Stein – Schriftstellerin, Freun-
din und Mentorin. – Dr. Annette Seemann 
(Weimar): Der Beruf der Hofdame im All-
gemeinen, im klassischen Weimar im Beson-
deren. – Besuch einer Ballettaufführung 
(Oper Halle): Werther oder ich werde ge-
liebt, also bin ich. –Exkursion zum Schloss 
Oberwiederstedt mit Führung durch das No-
valis-Museum und Besuch des Humboldt- 
Schlösschens in Großörner (Leitung: Dr. 
Irene Traub-Sobott). – Prof. Dr. Jochen Golz 
(Weimar): Goethe im 21. Jahrhundert. – Dr. 
Heidi Ritter (Halle): Die Demoiselle und der 
Geheimrath. Eine Ehe um 1800. – Dr. Bernd 
Niemann (Berlin): »keine Heimat auf dieser 
Welt«? Heinrich Böll, Literaturnobelpreisträ-
ger von 1972. – Weihnachtsfeier. 

Nordenham (gegr. 1946)

Vorsitzender: Dr. Burkhard Leimbach, Im 
Sonnenwinkel 4, 26954 Nordenham; stellv. 
Vorsitzender: Stefan Tönjes, Goethestr. 5, 
26954 Nordenham. – Dr. Bernd-Hartwig 
Gravenhorst (Bremerhaven): Sprache und 
Persönlichkeit. Historische und kulturelle 
Anmerkungen zur schwankenden Wertschät-
zung der deutschen Sprache. – Goldmund- 
Quartett (München) mit Florian Schütz  
(Violine), Pinchas Adt (Violine), Christoph 
Vandory (Viola), Raphael Paratore (Violon-
cello): Schubert, Berg, Haydn und Schumann. 
– Zu Gast bei Goethe. Ein Menü mit authen-
tischer Speisenfolge nach Rezepten aus Goe-
thes Haushalt sowie literarischer und musi-
kalischer Begleitung. – Klarinettentrio mit 
Yumi Schmuck, Julia Fritz, Oliver Klenk: Il 
Flauto Magico: Mozart, Piazolla und an-
dere. – Hermann Allmers und die Musik. Ein 
Gesprächskonzert; Stefanie Golisch (Ge-
sang), Jan Hendrik Ehlers (Klavier). – Nor-
denhamer Tastentage mit Alexander Krichel 
(Klavier): Werke von Chopin und Ravel. – 
Stefan Schulz (Frankfurt a. M.): Redaktions-
schluss. Die Zeit nach der Zeitung. – Hom-
mage an Georg Philipp Telemann mit 
Elisabeth Champollion (Blockflöte), Alon 
Sariel (Mandoline) und dem Ensemble Con-
certo Foscari. – Prof. Dr. Christof Wingerts-
zahn (Düsseldorf): Goethe und England. – 
Prof. Dr. Irene Dingel (Mainz): Im Umbruch 
der Zeiten. Martin Luthers reformatorisches 
Werk und seine Wirkung. – Sinfoniekonzert 
der Klassischen Philharmonie NordWest, Di-
rigent Ulrich Semrau: Engelbert Humper-
dinck: Ouvertüre zu »Hänsel und Gretel«, 
Peter Tschaikowsky: Violinkonzert D-Dur 
op. 35 (Solistin: Ksenia Dubrovskaya), Felix 
Mendelsson Bartholdy: Sinfonie Nr. 5 D-Dur /  
d-Moll op. 107 (Reformations-Sinfonie). – 
Künstlerduo Sago (Isabel Sandig und Ralf 
Gottes leben): Szenisch-musikalischer Rück-
blick auf das Jahr 2017.

Nürnberg (gegr. 1995)

Vorsitzende: Dr. Claudia Leuser, Maxplatz 30, 
90403 Nürnberg; stellv. Vorsitzender: Dr. 
Günther Kraus, Kachletstr. 13, 90480 Nürn-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


337Ortsvereinigungen 

berg. – Peter Großhennig (Nürnberg): »Mann 
von Stein« von Klaus Tudyka (Lesung). – 
Prof. Dr. Wolfgang Bunzel (Frankfurt a. M.): 
Die Brentanos und Goethe. Stationen einer 
spannungsreichen Beziehung. – Dr. Silke 
Henke, Dr. Ariane Ludwig (beide Weimar): 
»Damit noch jemand im Hause die Feder 
führt«. Zum 250. Geburtstag von Charlotte 
von Schiller. – Exkursion nach Braunschweig 
und Wolfenbüttel (Organisation und Lei-
tung: Dr. Günther Kraus). – Dr. Markus Wal-
lenborn (Worms): »Nenne mir, Deutscher, 
das deutsche Buch schlechthin«. Die Verein-
nahmung Goethes im Dritten Reich. – Dr. 
Helmut Hühn (Jena): »Denn die Natur ist 
aller Meister Meister!«. Goethe als Natur-
forscher und Dichter. – Dr. Annette Seemann 
(Weimar): Christiane von Goethe. Dichtung 
und Wahrheit bzw. Irrtümer und Gewiss-
heiten. – Matthias Mertens (Berlin): Goethes 
»Reineke Fuchs« (Lesung). – Mitglieder le-
sen für Mitglieder. Adventsfeier mit Texten 
(nicht nur) rund um die Advents- und Weih-
nachtszeit. 

Oldenburg (gegr. 1987)

Vorsitzender: Prof. Dr. Albrecht Hausmann, 
Staakenweg 56, 26131 Oldenburg; Vor-
sitzende seit September 2018: Dr. Katrin 
Henzel, Carl-von-Ossietzky-Universität Ol-
denburg, Fakultät III – Sprach- und Kultur-
wissenschaften, Institut für Germanistik, 
26111 Oldenburg. – stellv. Vorsitzender: Prof. 
Dr. Klaus Prange, Hundsmühler Str. 16 a,  
26131 Oldenburg; stellv. Vorsitzende seit 
September 2018: Kristin Eilert, Haaren-
eschstr. 88, 26121 Oldenburg.
Es liegt kein Bericht vor.

Plauen (gegr. 1946)

Vorsitzende: Dr. Barbara Pendorf, Wagner-
str. 45, 08527 Plauen; stellv. Vorsitzende: 
Sabine Anke Schott, Friedrich-Engels-Str. 33, 
08527 Plauen. – Jörg Simmat (Plauen): Alice 
Munro: »Hasst er mich, mag er mich, liebt 
er mich, Hochzeit« (Lesung). – Dr. Heidi 
Ritter (Halle): Madame de Staël. – Lars Jung, 
Cornelia Schumann, Thomas Mahn (alle 

Dresden): Ein Hermann-Hesse-Abend. – Dr. 
Arnold Pistiak (Potsdam): Shakespeare. – 
Hartmut Heinze (Berlin): Goethe und der 
Islam. – Dr. Bertold Heizmann (Essen): Das 
Nibelungenlied. – Margrit Straßburger (Ber-
lin): »Ich hab noch einen Koffer in Berlin« 
(szenische Lesung). – Dr. Beatrice Wolf- 
Furrer (Roggwil): Richard Wagner und Gia-
como Meyerbeer. – Prof. Dr. Reiner Neubert 
(Zwickau): Ein Blick nach Böhmen. – Dieter 
Mann (Plauen): Karel Čapek: »Wie ein The-
aterstück entsteht« (Lesung). 

Pößneck (gegr. 1983)

Vorsitzender: Karl-Hermann Röser, Obere 
Grabenstr. 25, 07381 Pößneck; stellv. Vor-
sitzende: Elke Kehr, Saalfelder Str. 86, 07381 
Pößneck. – Prof. Dr. Werner Greiling (Jena): 
Was die Menschen lasen, während die Klas-
siker schrieben. Schreibkalender in Mittel-
deutschland um 1800. – Dr. Egon Freitag 
(Weimar): »Ein ganz vorzüglicher Geist«. 
Honoré de Balzac. – Dr. Thomas Frantzke 
(Leipzig): Luther und ›Herr Käthe‹. Die Ein-
führung der Reformation in Ostthüringen. – 
Achim Ditzen (Dresden): Hans Fallada: 
»Porträt meiner Kinder«. – Dr. Bernhard 
Fischer (Weimar): Goethe und der ›Napo-
leon des Buchhandels‹ Johann Friedrich 
Cotta. – Hans Brendel (Weimar): Korrup-
tion! Tatort Wirtschaft. – Karl-Hermann 
Röser (Pößneck): »Gestatten – Goethe!«.

Ravensburg (gegr. 2012)

Vorsitzender: Dr. Franz Schwarzbauer, Rauen-
eggstr. 12, 88212 Ravensburg; stellv. Vor-
sitzende: Renate Igel-Schweizer, Liebenhofen 
25, 88287 Grünkraut. – Friedrich Schiller: 
»Don Carlos« (Besuch einer Aufführung der 
Theatergastspiele Kempf, München). – Dr. 
Stefan Bollmann (München): Warum ein 
Leben ohne Goethe sinnlos ist. Goethe für 
fast alle Lebenslagen. – Martin Blum (Gör-
litz, Berlin): Wolken als Sinnbild bei Goe-
the. – Exkursion nach Schwarzenberg (Vor-
arlberg): Besuch des Angelika-Kauffmann- 
Museums und der Ausstellung Rollenspiele. 
Angelika Kauffmann malt Frauen. – Dr. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


338 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Franz Schwarzbauer (Ravensburg): Goethe: 
»Die Leiden des jungen Werther« (Lektüre-
kurs). – Lesemarathon: Neun Lesungen aus-
gewählter Passagen aus den neun Kapiteln 
von Thomas Manns Roman Lotte in Weimar.

Rosenheim (gegr. 1999)

Vorsitzender: Ulrich Noltenhans, Schiller-
str. 22 a, 83024 Rosenheim; stellv. Vorsit-
zende: Dr. Barbara Mütter, Rehleitenstr. 3, 
83098 Brannenburg. – Prof. Dr. Jochen Golz 
(Weimar): »Königliche Hoheit – mein lieber 
Freund«. Goethe und Carl August in ihren 
Beziehungen. – »Der Himmel verlieh mir ein 
seltenes Glück im Besitz meines Mannes«. 
Lieder von Clara und Robert Schumann so-
wie von Johannes Brahms; Sonja Bühling 
(Mezzosopran), Michael Steinkühler (Kla-
vier), Moderation: Dr. Michael Schmidt (Bad 
Endorf). – Martin Pfisterer (München): Tho-
mas Bernhard: »Wittgensteins Neffe« (Le-
sung). – Hanskarl Kölsch (Sauerlach): Tho-
mas Mann: »Joseph und seine Brüder« 
(Seminar). – Dr. Michael Rölcke (Berlin): 
Goethe und Karl Philipp Moritz. – Dr. Ulrich 
Dittmann (Seefeld): Oskar Maria Graf. 
Überlegungen zum Dichterbild in der zwei-
ten Moderne. – Dr. Michael Schmidt (Bad 
Endorf): »Schreiben ist Aufräumen, Distanz 
nehmen«. Erinnerung an die Schriftstellerin 
Ruth Rehmann. – Prof. Dr. Dietmar Hundt 
(Rosenheim): Else Lasker-Schülers Lyrik. – 
Prof. Max Frey, Dr. Klaus Menger, Roswitha 
Schmelzl: Goethes Mignonlied (Vortrag und 
Liederabend). – Ralf Siegel (Rosenheim): 
Poesie und Religion. – Prof. Dr. Klaus Si-
blewski (Holzkirchen): Ernst Jandl und sein 
Werk.

Rothenburg o. d. T. (gegr. 1996)

Vorsitzender: Herbert Krämer-Niedt, Pfei-
fersgässchen 8, 91541 Rothenburg o. d. T.; 
stellv. Vorsitzender: Erich Landgraf, Nusch-
weg 9, 91541 Rothenburg o. d. T. – Herbert 
Krämer-Niedt: Max Frisch. Ein Großer  
unter den modernen deutschsprachigen 
Autoren. – Zum Welttag des Buches 2017: 
Theodor Storm, einer der bedeutendsten 

Vertreter des deutschen poetischen Realis-
mus (gemeinsam mit dem Kulturforum und 
der Stadtbücherei). – »Etwas ist immer!«. 
Betrachtungen und Gedichte von Kurt Tu-
cholsky (Textauswahl von Erich Landgraf; 
moderiert von Hannelore Hochbauer, vor-
getragen von Mitgliedern der Goethe-Gesell-
schaft und Gästen). – Dr. habil. Rolf Haage 
(Weimar): Die Lutherdarstellung der beiden 
Cranachs in der Weimarer Stadtkirche. Bil-
dervision vom Anbruch einer neuen Zeit. – 
Herbert Krämer-Niedt (Rothenburg o. d. T.): 
Einführung in das Theaterstück »Toppler 
oder der Versuch, sich die ganze Welt unter-
tan zu machen« von Reiyk Bergemann 
(Toppler-Theater Rothenburg o. d. T.). – 
Ders.: Einführung in das Kriminalstück 
»Falsche Schlange« von Alan Ayckbourn 
(Toppler-Theater Rothenburg o. d. T.). – 
Ders.: Wissenschaftler und Poet. Der fränki-
sche Dichter Friedrich Rückert (illustrierter 
Vortrag mit Literaturbeispielen, gelesen von 
Mitgliedern der Goethe-Gesellschaft). – Dr. 
habil. Rolf Haage (Weimar): Ein Beitrag 
zum Jubiläum des Thesenanschlags. Die Su-
che nach Gott, aufgezeigt von Mose bis 
Goethe. – – Im Rahmen der Veranstaltungen 
zum Rothenburger Märchenzauber: Herbert 
Krämer-Niedt: Wie der Schäferkönig nach 
Rothenburg kam (modernes Märchen über 
Umweltzerstörung und Artensterben, er-
dacht vom Vortragenden). – Ders.: Die fan-
tastische Welt des E. T. A. Hoffmann (Vor-
trag mit Textbeispielen aus Der goldne Topf; 
gelesen von Johanna Kätzel, dazu die Ouver-
türe zur Oper Undine).

Rudolstadt (gegr. 1975)

Vorsitzender: Hans-Günther Otto, Ahorn-
weg 55, 07407 Rudolstadt; stellv. Vorsitzen-
der: Burkhard Grüner, Höhenblick 1, 07426 
Dröbischau. – Dr. Christoph Michels (Ru-
dolstadt): Exkursionen der Goethe-Gesell-
schaft Rudolstadt von 1992 bis 2008 (Foto- 
und Videopräsentation). – Tobias Zober 
(Rudolstadt): »Aus der Geschichte habe ich 
treffliche Werke da gefunden«. Die Welt-
chronik des Hartmann Schedel in der Privat-
bibliothek des Carl Gerd von Ketelhodt. – 
Prof. Dr. Anne Bohnenkamp (Frankfurt a. M.):  

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


339Ortsvereinigungen 

Die historisch-kritische Edition von Goethes 
»Faust« als Buch und im Internet. – Martin 
Blum (Görlitz, Berlin): Wolken als Sinnbild 
bei Goethe. – Dr. Christian Klein (Wupper-
tal): Kultbücher. Von Goethes »Werther« bis 
zur Gegenwart. – Exkursion nach Merse-
burg und Bad Lauchstädt. – 268. Geburtstag 
von Johann Wolfgang von Goethe: Exkur-
sion nach Waldeck und Wanderung nach 
Beulbar zum AmViehTheater. – Auf Goethes 
Spuren in Schillers Jenaer Gartenhaus (Ex-
kursion, Führung: Dr. Helmut Hühn). – Prof. 
Dr. Udo Ebert (Jena): Ästhetisches Vergnü-
gen und psychologische Neugier. Schillers 
Interesse an Verbrechern. – Jens Henkel (Ru-
dolstadt): Fürstliche Erlebniswelten: Schloss 
Schwarzburg. – Geselliger Jahresausklang 
mit Karl-Hermann Röser (Pößneck): Welt-
bürger oder Aristokratenknecht und Wind-
beutel. Goethe und seine Widersacher.

Saalfeld (gegr. 1966)

Vorsitzende: Sabine Bujack, Schillerstr. 18, 
07318 Saalfeld; Vorsitzender seit Dezember 
2017: Dr. Stefan Efler, Mozartstr. 12, 07318 
Saalfeld; stellv. Vorsitzende: Hanna Bujack, 
Schwarmgasse 4, 07318 Saalfeld; stellv. Vor-
sitzender seit Dezember 2017: Martin Pi-
card, Schillerstr. 18, 07318 Saalfeld. – Dr. 
Arnold Pistiak (Potsdam): »Ich liebe« oder 
Füchsin, Natter, Teufelin. Anmerkungen zur 
Figurenentwicklung in »Cosi fan tutte«. – 
Matthias Biskupek (Rudolstadt): »Der Rent-
nerlehrling«. Eine Lesung und eine E-Mail 
an Goethe. – Prof. Dr. Anne Bohnenkamp 
(Frankfurt a. M.): Die historisch-kritische 
Edition von Goethes »Faust« als Buch und 
im Internet. – Hartmut Schmidt (Neuss): 
Werthers Lotte und Frau Hofrätin Kestner. 
Die beiden Leben von Charlotte Buff. – Prof. 
Dr. h. c. Terence J. Reed (Oxford): Auf-
klärung und Lyrik. Kann Aufklärung lyrisch 
und Lyrik aufklärerisch sein? – Jens Henkel 
(Rudolstadt): Fürstliche Erlebniswelten. Das 
Fürstliche Zeughaus von Schloss Schwarz-
burg. – Dr. Thomas Frantzke (Leipzig): 
 Goethe und die lutherische Orthodoxie. 
500 Jahre Reformation. – Prof. Dr. Christof 
Wingertszahn (Düsseldorf): »Käme ich nach 
England hinüber, ich würde kein Fremder 

seyn«. Goethe und Großbritannien. – Die 
Saalfelder Goethe-Gesellschaft auf der Veste 
Heldburg (Deutsches Burgenmuseum) und 
im Theater Coburg (Exkursion).

Siegburg (gegr. 2000)

Vorsitzender: Paul Remmel, Wolsdorfer 
Str. 42 e, 53721 Siegburg; Geschäftsführer: 
Franz Josef Wiegelmann, Töpferstr. 23, 
53721 Siegburg.
Es liegt kein Bericht vor.

Sondershausen (gegr. 1973)

Vorsitzende: Dr. Barbara Heuchel, Wilhelm-
Külz-Str. 7, 99706 Sondershausen; Geschäfts-
führerin: Heide Schödl, August-Bebel-Str. 77, 
99706 Sondershausen. – Szenische Lesung 
aus Goethes Reineke Fuchs im Liebhaber-
theater Schloss Sondershausen. – Theater-
fahrt nach Nordhausen: Friedrich Schiller: 
»Die Räuber«. – Prof. Dr. Hans-Dieter  
Göring (Dessau): Der kranke Martin Lu-
ther. – Dr. Bertold Heizmann (Essen): Schau-
rig schön. Über die sogenannte »Schwarze 
Romantik«. – Dr. Annette Seemann (Wei-
mar): »Auch ich in Arkadien«. Anna Amalia 
und ihr Italienaufenthalt 1788-1790. –  
Dr. Siegfried Seifert (Weimar): Cagliostro. 
Ein römischer Kriminalfall von 1790 und 
seine Widerspiegelung im literarischen Wei-
mar. – Dr. Heidi Ritter (Halle): Die Demoi-
selle, der Geheimrat und die Ehe um 1800. 
Zur Erinnerung an den 250. Geburtstag  
und den 200. Todestag von Christiane Vul-
pius. – Dr. Egon Freitag (Weimar): »Licht – 
Liebe – Leben«. Johann Gottfried Herder. – 
Hilmar Dreßler (Leipzig): Tag- und 
Nachtgedanken bei Hölderlin und Nova-
lis. – Dominik Graf: »Die geliebten Schwes-
tern« (Filmvorführung). 

Ulm und Neu-Ulm (gegr. 1997)

Vorsitzender: Ernst Joachim Bauer, Wachol-
derweg 8, 89150 Laichingen; stellv. Vorsit-
zender: Dr. Hans-Ulrich Schäfer, Gleißelstet-
ten 91, 89081 Ulm. – Walter Frei (Ehingen): 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


340 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

»Erlebnis des Marschalls von Bassompierre«. 
Goethe und Hofmannsthal im Vergleich. – 
Prof. Dr. Wolfgang Bunzel (Frankfurt a. M.): 
Goethe, Bettine Brentano und die Frank-
furter Juden. – Dr. Elke Richter (Weimar): 
»Wie kann ich seyn ohne Ihnen zu schreiben«. 
Goethes Briefe an Charlotte von Stein. – Dr. 
Markus Schwering (Köln): »Ich habe ihn nie 
gemocht«. Goethe-Feindschaft im 19. und 
20. Jahrhundert. – Dr. Helmut Hühn (Jena): 
»Wir sollen unser Leben so reich ausdehnen 
wie möglich«. Ansätze zu einer intellektuel-
len Biographie Charlotte von Schillers. –  
Studienfahrt auf den Spuren Goethes nach 
Wetzlar, Frankfurt und in den Rheingau. – 
Goethes Geburtstag mit einem Ausflug nach 
Biberach auf den Spuren Christoph Martin 
Wielands. – Prof. Dr. Volkmar Braunbehrens 
(Freiburg i. Br.): »Eine Erscheinung wie Mo-
zart bleibt immer ein Wunder«. Mozart und 
Goethe, eine kritische Analyse. – Dr. Dr. h. c. 
mult. Manfred Osten (Bonn): »Gedenke zu 
leben! Wage es, glücklich zu sein!« oder 
Goethe und das Glück. – Literarische Lesung 
mit Musik: »Heiterkeit zum Erdenleben, sei 
dem flüchtigen Rausch Gewinn«. Feuertrun-
ken oder Der Zerrissene Gott. 

Vest Recklinghausen, Sitz in Marl  
(gegr. 1999)

Vorsitzender: Dr. Hans-Ulrich Foertsch, Rö-
merstr. 38, 45772 Marl; stellv. Vorsitzende: 
Hedda Buckendahl, Im Bueschken 1, 45659 
Recklinghausen. – Prof. Dr. Wolfgang Lukas 
(Wuppertal): Die Krise der Lebensmitte. Ar-
thur Schnitzlers »Traumnovelle« im Kontext 
der zeitgenössischen Anthropologie. – Ulrich 
Grober (Marl): Mensch, Natur, Umwelt. 
Nachhaltigkeit bei Goethe. – Prof. Dr. Alex-
andra Pontzen (Duisburg, Essen): (K)ein  
Liebhaber des Vulkans. Goethes Italiener-
lebnis in der Gegenwartsliteratur. – Prof. Dr. 
Volkmar Hansen (Düsseldorf): Flucht und 
Vertreibung bei Goethe. – Dr. Heike Spies 
(Düsseldorf): Bibel, Sprache, Wahrhaftig-
keit. Goethe und Luther. – Prof. Dr. Michael 
Scheffel (Wuppertal): Vom Erzählen im All-
tag und in der Literatur.

Waldshut, Goethe-Gesellschaft Hochrhein 
(gegr. 2000)

Vorsitzender: Hansjoachim Gundelach, Wall-
str. 18, 79761 Waldshut; Vorsitzende seit 
Mai 2018: Barbara Falge, Obere Haspel-
str. 2 a, 79761 Waldshut; stellv. Vorsitzende: 
Sabine Guthknecht, In der Ewies 15, 79804 
Dogern; stellv. Vorsitzender seit Mai 2018: 
Daniel Leers, Sailerweg 1, 79790 Küssa-
berg. – Goethe: »Das Märchen von der grü-
nen Schlange und der schönen Lilie«, Rezi-
tation mit Christine Dittrich, Herrischried, 
und Betty Petterson, Harfe, Freiburg i. Br. – 
Besuch einer Aufführung im Stadttheater 
Freiburg i. Br.: Max Frisch: »Homo Faber«. – 
Prof. Dr. Jochen Golz (Weimar): Einschüch-
terung durch die Klassizität? Bertolt Brecht 
und Goethe. – Literarischer Tagesausflug 
nach Zürich mit Besuch des Clubs Voltaire 
und des sogar-theaters (mit Dr. Ute Kröger, 
Zürich). – Goethes 268. Geburtstag auf dem 
Rhein mit Kerstin Simon und Daniel Leers, 
Rezitation; Florian Fries, Saxophon; Hannes 
Stollsteiner, Piano. – Prof. Dr. Ulrich Gaier 
(Konstanz): Philemon und Baucis. Goethe 
zu Grenze, Entgrenzung und Vertreibung. – 
Besuch des Vitra Design Museums Weil  
am Rhein. – Goethe-Café im Stellwerk 
Waldshut: Gespräche über zeitgenössische 
und klassische Literatur mit Sabine Guth-
knecht (eine Veranstaltung in zwölf Folgen, 
gemeinsam mit dem Hochrhein-Gymnasium 
Waldshut).

Wetzlar (gegr. 1973)

Vorsitzende: Angelika Kunkel, Silhöfer str. 14, 
35578 Wetzlar; stellv. Vorsitzender: Thomas 
Le Blanc, Merianstr. 11, 35578 Wetzlar. – 
Oliver Meyer-Ellendt (Wetzlar), Inszenie-
rung: »Wilhelm Meisters theatralische Sen-
dung«. Eine Lesung mit Musik nach Johann 
Wolfgang von Goethe (Matinee zum Jahres-
anfang; Rezitation: Michael Speckmann, 
Musik: Gitarrenduo Peter Haagen / Jörn 
Martens, alle Wetzlar). – Dr. Wolfgang Keul 
(Asslar): Literarischer Lese- und Gesprächs-
kreis (10 Abende). – Dr. Manfred Wenzel 
(Gießen, Mainz): Post aus Friesland (Pfarrer 
Toel und Goethe spielen Schicksal). – Dr. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


341Ortsvereinigungen 

Bertold Heizmann (Essen): »Nie gehörte 
Töne«. Caroline Jagemann von Heygen-
dorff. – Exkursion nach Kassel: Grimmwelt 
Kassel. – Dr. Heike Spies (Düsseldorf): Bibel, 
Sprache, Wahrhaftigkeit. Goethe und Lu-
ther. – Hartmut Schmidt (Neuss): Goethe als 
Märchenerzähler. – Liane Schindler (Dres-
den): Bäume in der Literatur. Ein lite-
rarischer Sommerspaziergang. – Theater-
premiere: Der Hund (eine goetheatralische 
Komödie, Text und Regie: Oliver Meyer- 
Ellendt, Darsteller: Ensemble des Statt-Thea-
ters Wetzlar). – Zweitägige Exkursion nach 
Bamberg (Leitung: Dieter Lehnhardt, Reis-
kirchen). – Dr. Gerhard Müller (Jena): Goe-
the und die Freimaurerei. – Exkursion nach 
Marburg (Leitung: Elisabeth Kleymann, 
Wetzlar). – Dr. Wolfgang Keul (Asslar): Vom 
Nachhall alter und neuer Leiden. Zur Aktu-
alität der Werther-Gestalt nicht nur bei Goe-
the (2 Abende). – Dieter Lehnhardt (Reis-
kirchen): Nachlese zur Fahrt nach Bamberg 
(Dia-Vortrag).

Wuppertal (gegr. 1988)

Vorsitzender: Dr. Stephan Berning, Rem-
scheider Str. 28, 42899 Remscheid; Vorsit-
zende seit April 2017: Dr. Bettina Hofmann, 
Kipdorf 38, 42103 Wuppertal; stellv. Vor-
sitzender: Gerold Theobalt, Jägerhofstr. 218, 
42349 Wuppertal. – Martin Schütte (Bari-
ton), Trung Sam (Lesung): Ein Jüngling liebt 
ein Mädchen (musikalische Lesung). – Dr. 
Ulrich Grochtmann (Hagen): Josef Čapek. 
Politische Karikaturen 1933-1938 (Ausstel-
lungseröffnung). – Schauspielklasse Folk-
wang: Ach knallige Welt: DADA trifft GAGA 
(Theateraufführung).

Freundeskreis des Goethe-National-
museums e. V. (Weimar) (gegr. 1982)

Vorsitzender: Dieter Höhnl, Friedensgasse 
3 a, 99423 Weimar; stellv. Vorsitzender: Dr. 
Jochen Klauß, Leibnizallee 15, 99425 Wei-
mar. – Dr. Detlef Ignasiak (Jena): »Seit Win-
ckelmann und seiner Nachfolger Bemühun-
gen ist die Philologie ohne Kunstbegriff nur 
einäugig«. Zum 300. Geburtstag Winckel-

manns. – Prof. Dr. Hans Wißkirchen (Lü-
beck): »Lotte in Weimar«. Der Besuch von 
Charlotte Kestner, geb. Buff, in Weimar. – 
Anett Werner (Berlin), Moderation Dr. Jens 
Riederer (Weimar): Orte der Klassik. Szeno-
graphie in Literaturverfilmungen der DEFA. 
– Prof. Dr. Angelika Geyer (Jena): Goethe, 
Winckelmann und die Anfänge der Klassi-
schen Archäologie an der Universität Jena. – 
Dr. Torsten Unger (Erfurt): Johann Wolfgang 
von Goethe in Erfurt (Buchvorstellung). – 
Dr. Mathias Schmoeckel (Bonn): »Fiat Iusti-
tia!«. Der Prozess im Mordfall Winckel-
mann aus rechtshistorischer Sicht. – Dr. 
Bettina Werche (Weimar), Dr. Christoph 
Schmälzle (Berlin): Sonderführung durch die 
Ausstellung Winckelmann. Moderne An-
tike. – Dr. Christoph Schmälzle (Berlin): 
»Und er schreit doch!«. Laokoon vor und 
nach Winckelmann. – Exkursion zur Wart-
burg und Besichtigung der Sonderausstel-
lung Luther und die Deutschen. – Dr. Char-
lotte Kurbjuhn (Berlin): Karl Ludwig von 
Knebel und die Antike. – »mit dem Glocken-
schlag zwölf«. Traditionelle Geburtstags-
feier in Goethes Garten. – »Himmelhoch-
jauchzend, zum Tode betrübt oder Männer, 
Männer, sie machen uns glücklich und 
elend«. Ein Abend über Goethes geliebte 
Frauen (szenische Lesung mit Vicky Spindler 
und Mathias Mertens, beide Berlin). – Eckart 
von der Trenk, Christoph Theusner (beide 
Weimar): Wieland und Schiller. – Prof. Dr. 
Detlef Jena (Schkölen): »Wie das Vorüber-
schweben eines leisen Traumbilds«. Goethe, 
Weimar und das Wörlitzer Gartenparadies 
(Buchvorstellung). – Günther Preuße (Bas-
dorf), Cora Irsen (Weimar): Der Hofapo-
theker Carl August Hoffmann (Festver-
anstaltung anlässlich 450 Jahre Weimarer 
Hofapotheke). – Prof. Dr. Volker Wahl (Wei-
mar): Goethes Wohnungen in Weimar im 
Allgemeinen und die Wohnung in der Seifen-
gasse im Besonderen. – Rotraut Greßler, 
Renate Wagner (beide Gräfenroda): »Nur 
der Männer Freud und Lust?«. Katharina 
Luther, geb. von Bora, und Barbara Brück, 
geb. Cranach. Luthers Frau und Lucas Cra-
nach d. Ä. Tochter, verheiratet mit Kanzler 
Christian Brück, treffen sich in Weimar und 
disputieren über Freundschaft, Liebe und 
Heiraten. Ein Leben zur Zeit der Reforma-

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


342 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

tion. – Prof. Dr. Gerhard R. Kaiser (Weimar): 
Mme de Staël und Weimar. – 450 Jahre Hof-
apotheke Weimar (Ausstellung, gemeinsam 
mit der Hofapotheke und der Galerie Un-
artig). – Christine Hansmann, Peter Rauch 
(beide Weimar): Vorstellung des Hörbuchs 
Autun und Manon zum 251. Geburtstag von 
Charlotte von Schiller. – Calixtra Biron von 
Curland, Mezzosopran (Nordhausen); Cora 
Irsen, Klavier und Rezitation (Weimar): 
Zwei Engel zu Weihnachten (traditionelle 
Weihnachtsfeier).

Freies Deutsches Hochstift 
Frankfurter Goethe-Museum

Direktorin: Prof. Dr. Anne Bohnenkamp- 
Renken, Großer Hirschgraben 23-25, 60311 
Frankfurt a. M. – Ausstellungen: Füsslis 
Nachtmahr. Traum und Wahnsinn. – Die 
Schrift- und Buchkünstlerin Gudrun Zapf-
von Hesse. – Aufbruch ins romantische Uni-
versum: August Wilhelm Schlegel. – – Ge-
spräche im Goethe-Haus: Goethe-Annalen 
1817; Prof. Dr. Ernst Osterkamp (Berlin), 
Dr. Gustav Seibt (Berlin) und Prof. Dr. Anne 
Bohnenkamp. – Novalis: »Heinrich von Of-
terdingen«; Dr. Alexander Knopf (Berlin) 
und Leonard Keidel (Heidelberg). – »Der 
Nachtmahr«. Zur intermedialen Faszina-
tionskraft eines Gemäldes; Prof. Dr. Werner 
Busch (Berlin) und Prof. Dr. Norbert Miller 
(Berlin), Moderation: Prof. Dr. Anne Boh-
nenkamp. – Im Garten der Romantik; Hans 
von Trotha (Berlin), Prof. Dr. Wolfgang Bun-
zel (Frankfurt a. M.). – – Frankfurter Haus-
gespräche: Vielfalt und Einheit. Können wir 
aus dem Erbe der Aufklärung zu einer ge-
meinsamen Kultur kommen?; Prof. Dr. Anne 
Bohnenkamp, Maya Hazukanu, Prof. Dr. 
Armina Omerika, Prof. Dr. Susanne Schrö-
ter, Moderation: Prof. Dr. Roland Kaehl-
brandt (alle Frankfurt a. M.). – Das roman-
tische Selbst ist eine Übersetzung. August 
Wilhelm Schlegel zwischen National- und 
Universalpoesie; Prof. Dr. Jürgen Hanneder, 
Prof. Dr. Sonja Fielitz, Moderation: Prof. Dr. 
Olaf Müller (alle Marburg). – – Vorträge: PD 
Dr. Marcel Lepper (Marbach): Goethes Eu-
phrat. Philologie und Politik im »West-öst-
lichen Divan«. – Dr. Petra Maisak (Frankfurt 

a. M.): Nachtmahre und Elfenreigen. Füsslis 
Traumbilder. – Dr. Gisela Vetter-Liebenow 
(Hannover): »Nun sag, wie hast Du’s mit der 
Karikatur?«. – Prof. Dr. Bénédicte Savoy 
(Berlin): Paris, Hauptstadt der deutschen 
Romantik. – Prof. Dr. Jochen Strobel (Mar-
burg): Erzieher und Muse. August Wilhelm 
Schlegel in Coppet. – Prof. Dr. Günter  
Oesterle (Gießen): August Wilhelm Schlegel 
und die Satire der Romantik. – Dr. Wolfgang 
Cillesen (Frankfurt a. M.): »Abends dann 
mit Göthe um’s Tor gewandelt«. Zum 
250. Geburtstag von Johann Isaak von Ger-
ning. – Dr. Jens Bisky (Berlin): Kleist gegen 
Goethe. Eine literarische Staatsaffäre. –  
Michael Kleeberg (Berlin): Hommage an den 
»West-östlichen Divan«. – – Lesungen: 
Herrmann und Dorothea, Michael Weber 
(Theater Willy Praml, Frankfurt a. M.). – Dr. 
Hildegard Baumgart (Berlin): Bettine und 
Achim von Arnim. Die Geschichte einer un-
gewöhnlichen Ehe. – Dr. Dr. h. c. mult.  
Manfred Osten (Bonn), Martin Mosebach 
(Frankfurt a. M.): »Gedenke zu leben! Wage 
es, glücklich zu sein!« oder Goethe und das 
Glück. – Prof. Dr. Wolfgang Bunzel, Isaak 
Dentler (Frankfurt a. M.): »Ich habe soviel 
zu sagen«. Clemens Brentano im Spiegel 
seiner Briefe. – – Liederabende Lied & Lyrik: 
Friedrich Hölderlin und Justinus Kerner 
(Martha Jordan, Sopran; Holger Falk, Bari-
ton; Hilko Dumno, Klavier). – »Wenn je-
mand eine Reise tut«. Abschied und Wieder-
sehen (Jana Baumeister, Sopran; Christos 
Pelekanos, Bariton; Götz Payer, Klavier). – 
Franz Schubert: »Die schöne Müllerin«, 
John Dowland: Liebeslieder (Jolána Slavi-
kovà, Sopran; Georg Poplutz, Tenor; Antje 
Asendorf, Stefan Hladek, Gitarre). – »Am 
Strande weht das Gras«. Theodor Storm 
zum 200. Geburtstag (Sandrine Droin, So-
pran; Christoph Begemann, Bariton; Hilko 
Dumno, Klavier). – »Verbleibe ich als Ihr 
Ergebener«. Briefe (Kataryna Kasper, Sop-
ran; Stine-Marie Fischer, Alt; Hedayet Djed-
dikar, Klavier). – – Sonstiges: Atelier Proust. 
Kommentierungs- und Übersetzungswerk-
statt; Prof. Dr. Luzius Keller (Zürich), Prof. 
Dr. Reiner Speck (Köln), Moderation: Rein-
hardt Pabst (Bad Camberg). – Johann Wolf-
gang von Goethe: »Der neue Paris«, Papier-
theater mit Liedern zur Hakenharfe (Ulrike 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


343Ortsvereinigungen 

Richter, Leipzig). – Nachtmahr reloaded. 
Der Nachtmahr in moderner Pop- und Alter-
nativkultur, Sonderführungen durch die 
Füssli-Ausstellung mit Dr. Nina Sonntag. – 
Feier zu Goethes Geburtstag: Eröffnung der 
Schlegel-Ausstellung; Liedvortrag Nathaniel 
Webster, Bariton; Ekaterina Kintsurashvili, 
Klavier. – Exkursion: Begegnungen in Darm-
stadt und Goddelau mit Besuch des Hes-
sischen Landesmuseums Darmstadt und des 
Büchnerhauses. – Internationales Kollo-
quium Die Kunst der Romantik im Kontext 
von Naturwissenschaft und Naturphiloso-
phie, eine Kooperation mit der Deutschen 
Gesellschaft für die Erforschung des 19. Jahr-
hunderts und dem Institut für Kunstge-
schichte und Musikwissenschaft der Johan-
nes-Gutenberg-Universität Mainz. – Seminar 
Universalpoet und Weltliterat. Der europä-
ische Romantiker August Wilhelm Schlegel, 
Dr. Claudia Bamberg (Marburg), Dr. Corne-
lia Ilbrig (Frankfurt a. M.). – Sonderführun-
gen zum Thema Zwei Frankfurter. Schopen-
hauer trifft Goethe mit Dr. Thomas Regehly 
(Frankfurt a. M.).

Goethe-Museum Düsseldorf 
Anton-und-Katharina-Kippenberg-Stiftung

Direktor des Goethe-Museums und Vor-
stand der Anton-und-Katharina-Kippenberg- 
Stiftung: Prof. Dr. Christof Wingertszahn, 
Goethe-Museum, Schloss Jägerhof, Jacobi-
str. 2, 40211 Düsseldorf. – Prof. Dr. Theo 
Buck (Aachen): Goethe und Frankreich. – Im 
Rahmen der Ringvorlesung Die Bonner Re-
publik. Diskurs, Forschung, Öffentlichkeit 
in Kooperation mit der Heinrich-Heine-Uni-
versität Düsseldorf: Prof. Dr. Volker C. Dörr 
(Düsseldorf): »Auferstanden aus Ruinen«? 
Rückwärtsgewandtheit am literarischen Neu-
beginn nach 1945. – In Verbindung mit der 
Thomas-Mann-Gesellschaft Düsseldorf e. V.:  
Prof. Dr. Andreas Blödorn (Münster): Gier 
nach Leben. Mahlzeiten auf dem Zauber-
berg. – Prof. Dr. Bernd Witte (Düsseldorf): 
Goethe und Homer. – Dr. Markus Schwering 
(Köln): »Ich habe ihn nie gemocht«. Goe-
the-Feindschaft im 19. und 20. Jahrhun-
dert. – David Helbock (Piano), Raphael 
Preuschl (Bassukulele), Reinhold Schmölzer 

(Schlagzeug): Jazz im Goethe-Museum. – PD 
Dr. Yvonne Nilges (Eichstätt-Ingolstadt): 
»Gerichtet ist schon längst«. Schillers »Ma-
ria Stuart« und das »unglücksvolle Recht«. – 
Finissage zur Sonderausstellung Bibel, Spra-
che, Wahrhaftigkeit. Goethe und Luther mit 
Lautenmusik aus Luthers Zeit mit Johannes 
Jendrek (Laute), Ulrike Jendrek (Gesang und 
Lesung), Susanne Zimmer (Klavier, Block-
flöte). – Dr. Lothar Schröder, Dr. Enno Stahl 
(beide Düsseldorf): Die deutschsprachigen 
Literaturnobelpreisträger (Buchpräsentation).  
– Dr. Patricia Anne Simpson (Lincoln): Goe-
thes Lieblingsspielzeuge. – In Kooperation 
mit dem Verlag Edition Virgines: Constanze 
Petersmann (Buchpräsentation), Gesine 
Lersch-von der Grinten und Martin Lersch 
(Musik): Sinneszauber auf silberner Spur. – 
Bücherbummel auf der Kö (in Kooperation 
mit dem Verlag Edition Virgines): Karl-
Heinz Keldungs (Düsseldorf): Große Straf-
prozesse vor Düsseldorfer Gerichten (Le-
sung), Wulf Metzmacher (Düsseldorf): 
Distichen aus Irene Schmitts Band »Heiteres 
Rätsel der Düsseldorfer Sehenswürdigkei-
ten« nebst einigen Sehensunwürdigkeiten 
(Lesung). – Prof. Dr. Dirk Rose (Düsseldorf): 
Der (un)polemische Goethe. – Düsseldorfer 
Literaturtage: Hanns-Josef Ortheil (Stutt-
gart): Was ich liebe – und was nicht (Lesung). 
– Rosemarie Marschner (Düsseldorf): Good 
Morning, Mr. Mendelssohn (Lesung). – Mar-
tin Roos (Düsseldorf): Jan Wellem im Salon: 
Düsseldorfer Eskapaden (Lesung). – Dr.  
Dr. h. c. mult. Manfred Osten (Bonn), Prof. 
Dr. Christof Wingertszahn (Moderation): 
»Gedenke zu leben! Wage es, glücklich zu 
sein!« oder Goethe und das Glück (Buchvor-
stellung). – Goethe-Sommerfest zum 268. 
Dichtergeburtstag (mit literarisch-musika-
lischem Programm). – Tim Willmann (Düs-
seldorf): Nationalepos oder Welttheater? 
Goethes »Faust«-Drama. – Malte Sprenger: 
Verschlungene Wege schöner Bilder. Über 
Kunstfälschungen. – Peter Baumgärtner 
(Düsseldorf): Accordion Affairs (Konzert). – 
Im Rahmen des Workshops Museumsbesuch 
mit dem Skizzenbuch Prof. Dr. Christof Win-
gertszahn (Düsseldorf): Zur Geschichte des 
Schlosses Jägerhof. – Prof. Dr. Karl Richter 
(Saarbrücken): Poesie und Naturwissen-
schaft in Goethes Altersgedichten. – Iiro 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


344 Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Rantala (Klavier): Jazz im Goethe-Museum 
(Konzert). – Prof. Dr. Anneliese Klingenberg 
(Weimar): Karl Philipp Moritz, Goethes jün-
gerer Bruder? – Dr. Marieke van Delft (Den 
Haag): Maria Sibylla Merian. Metamor-
phosis insectorum Surinamensium. Die Ver-
wandlung der surinamischen Insekten (Buch-
vorstellung durch die Herausgeberin). –  
Klavierstudio Koyama (Meerbusch): Kla-
vierkonzert mit Gedichten von Goethe. – 
Prof. Dr. Gertrude Cepl-Kaufmann (Düssel-
dorf): Goethe und Jakob Michael Reinhold 
Lenz in ihren alternativen Lebensentwür-
fen. – Prof. Dr. Volker C. Dörr (Düsseldorf): 
»Widerstand der Realität gegen das vor-
schnelle Sinnbedürfnis«. Dieter Wellershoff 
und sein Programm eines Neuen Realis-
mus. – Dr. Yvonne Pauly (Berlin): Romanti-
sche Metamorphosen. Clemens Brentano 
und Ovid.

Casa di Goethe Rom (gegr. 1997)

Leiterin: Dr. Maria Gazzetti, Via del Corso 
18, 00186 Rom. – Ausstellungen: Konstella-
tion 1. Fundstücke deutscher Geschichte auf 
Streifzügen durch Rom. – Punti di vista. 
Kerstin Schomburg und Jakob Philipp Ha-

ckert, eine fotografische Recherche. – Colle-
zionare al Corso. Zeichnungen, Graphik 
und Skizzenbücher aus der Casa di Goethe. – 
– Vorträge: Dr. Margaretha Huber (Rom): 
Schönes Zauberbild Helena. Zu Johann 
Wolfgang Goethes Helena-Akt im »Faust II«. 
– Jobst Knigge (Hamburg): 50 Jahre Rom. 
Philipp Hiltebrandt, ein Deutsch-Römer 
zwischen Kaiserzeit und Nationalsozialis-
mus. – Prof. Dr. Marino Freschi (Rom): 
Goethe occultista ed illuminato: da Caglios-
tro a Rudolph Steiner. – Dr. Anna Zinelli 
(Bozen): Villa Massimo 1928-1965: gli  artisti 
tedeschi a Roma. – Dr. Petra Richter (Düssel-
dorf): Un terremoto nella testa della gente. 
Joseph Beuys. Napoli-Roma 1971-1985. – 
Dr. Ulf Dingerdissen (Göttingen): Der Deut-
sche Künstlerverein in Rom. – Prof. Dr. Hen-
drik Birus (Bremen): Goethe als der erste 
deutsche Großstadtlyriker. – Albert M. De-
brunner (Basel): »Uns geht es gut. Wir sind 
in Rom«. Hermann Kesten und seine Wahl-
heimat Rom. – Dr. Dieter Strauss (Mün-
chen): Goethes Wanderjahre in Lateiname-
rika und der Südsee. – – Buchvorstellungen: 
Prof. Anna Ottani Cavina: Terre senz’om-
bra. – Dr. Claudia Nordhoff (Rom): Casa di 
Goethe. Bestandskatalog. – Mario Fortu-
nato (Rom): Tutti i nostri errori.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Ausschreibungstext zur Vergabe  
von Werner-Keller-Stipendien

Die Goethe-Gesellschaft in Weimar fördert seit 1993 durch Stipendien, die wir überwiegend 
privaten Spenden von Mitgliedern und Freunden unserer Gesellschaft verdanken, wissen-
schaftliche Projekte, die der Erforschung von Leben und Werk Goethes dienen oder die Re-
zeption des Dichters in den verschiedenen Nationalliteraturen zum Gegenstand haben.

Besondere Verdienste um das Stipendienprogramm hat sich der Ehrenpräsident der Goethe- 
Gesellschaft Prof. Dr. Werner Keller, von 1991 bis 1999 deren Präsident, erworben, so dass 
das Stipendienprogramm seit 2010 Werner-Keller-Stipendienprogramm heißt.

Bedingungen

Voraussetzung für die Bewerbung um ein Werner-Keller-Stipendium ist die Arbeit an einer 
akademischen Abschlussarbeit, Dissertation, Habilitation oder Übersetzung. 
Das Stipendium beträgt 1000 € monatlich. Vergeben werden im Allgemeinen dreimonatige 
Stipendien. Regelungen zur Übernahme der Reisekosten werden individuell vereinbart.
Die Goethe-Gesellschaft vermittelt den Stipendiaten ein Einzelzimmer. Der vom Stipendiaten 
zu begleichende Mietanteil beträgt je nach der vermittelten Unterkunft 100 bis 200 €. Un-
abdingbar ist eine gültige Auslandskrankenversicherung, die vom Stipendiaten rechtzeitig 
vor der Reise im Heimatland abzuschließen ist. 

Die Goethe-Gesellschaft ermöglicht die Publikation besonders qualifizierter Abhandlungen 
im Goethe-Jahrbuch. Von den Stipendiaten wird ein kurzer Abschlussbericht über ihre Tä-
tigkeit erwartet. Gebeten sei zudem, bei einer Publikation der Ergebnisse auf die Förderung 
durch die Goethe-Gesellschaft hinzuweisen.

Arbeitsmöglichkeiten

Stipendiaten der Goethe-Gesellschaft können im Goethe- und Schiller-Archiv, im Goethe- 
Nationalmuseum und in der Herzogin Anna Amalia Bibliothek arbeiten. Zudem stehen die 
Bestände des Landesarchivs Thüringen – Hauptstaatsarchivs Weimar, der Hochschule für 
Musik »Franz Liszt« und der Bauhaus-Universität Weimar (Sammlungen, Bibliotheken) für 
Forschungsarbeiten zur Verfügung.

Bewerbungen

Anträge für die Vergabe des Werner-Keller-Stipendiums sind zu senden an:

Goethe-Gesellschaft 
Präsident
Burgplatz 4
99423 Weimar.

(Telefon: 0 36 43 – 20 20 50 Fax: 0 36 43 – 20 20 61
e-mail: goetheges@aol.com www.goethe-gesellschaft.de)

Die Bewerbungsunterlagen sollten bestehen aus einer ausführlichen Projektbeschreibung, 
einem kurzen Lebenslauf, der die wissenschaftliche Entwicklung erkennen lässt, zwei Beur-
teilungen und einer Publikationsliste. 
Die Bewerbung ist bis zum 30. September für das jeweils folgende Jahr einzureichen. 

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Liste der im Jahr 2018 eingegangenen Bücher

Acta Neophilologica 50 (2017) 1-2. Hrsg. von Igor Maver. Ljubljana o. J. 
Beiträge zur Forstgeschichte. Festschrift zum 25jährigen Bestehen des Arbeitskreises Forst-

geschichte. Hrsg. von Dr. Joachim Hamberger. Freising 2017
Böhme, Gernot (Hrsg.): Goethes Epen und Balladen. Schriften der Darmstädter Goethe- 

Gesellschaft, Heft 8. Bielefeld 2018
Böhmer, Sebastian: Zu einer Semantik von unten. Medien-, material- und diskursphilolo-

gische Studien zu Schrift und Schreiben in der Zeit von 1770 bis 1834. Heidelberg 2018
Casimir-Lambert, Pierre: Henri Lambert. Ein visionärer Denker und Reformer (1862-1934). 

Pittem 2018
Die goldene Spur der Zeit, entdeckt und aufgeschrieben von Siegfried Arlt und Helga Bonitz. 

Zur Geschichte der Goethe-Gesellschaft Chemnitz e. V. 1990-2017. Hrsg. von der Goethe- 
Gesellschaft Chemnitz e. V. Chemnitz [2018]

Doitsubungaku-Ronko. Forschungsberichte zur Germanistik (2017) 59. Hrsg. von der Ge-
sellschaft für Germanistik im Bezirk Osaka-Kobe o. J. 

Dreßler, Hilmar: Unsystematische Plaudereien (oft angeregt durch Zitate). Berlin 2018
E. T. A. Hoffmann-Jb. (2017) 26. Hrsg. von Hartmut Steinecke, Claudia Liebrand, Harald 

Neumeyer u. Kaltërina Latifi. Berlin 2018
Frieling, Simone: Rebellinnen. Hannah Arendt, Rosa Luxemburg und Simone Weil. Mit 

Grafiken von Simone Frieling. Berlin 2018
Goethe Yearbook. Publications of the Goethe Society of North America. Vol. XXV. Ed. by 

Adrian Daub and Elisabeth Krimmer with Sean Franzel, Book Review Editor. Rochester 
2018

Grabbe-Jb. (2017) 36. Im Auftrag der Grabbe-Gesellschaft hrsg. von Lothar Ehrlich u. 
 Detlev Kopp. Bielefeld 2018

Grabbe-Jb. (2018) 37. Im Auftrag der Grabbe-Gesellschaft hrsg. von Lothar Ehrlich u. 
 Detlev Kopp. Bielefeld 2019

Hebbel-Jb. (2018) 73. Hrsg. im Auftrag der Hebbel-Gesellschaft e. V. von Martin Langner u. 
Hargen Thomsen. Heide 2018

Huffmann, Johann-Friedrich (Hrsg.): Die großen Themen unserer Zeit. Autoren im Dialog. 
Berlin 2018

Jahresgaben der Goethe-Gesellschaft Bonn 2014/15. Hrsg. von der Goethe-Gesellschaft 
Bonn e. V. Siegburg 2016

Jb. des Adalbert-Stifter-Institutes des Landes Oberösterreich (2018) 25. Hrsg. von Petra- 
Maria Dallinger u. Georg Hofer. Linz 2018

Jb. für finnisch-deutsche Literaturbeziehungen (2017) 49. Hrsg. von Ingrid Schellbach-Ko-
pra, Gabriele Schrey-Vasara, Stefan Moster u. Satu Grünthal. Helsinki 2017

Jb. für finnisch-deutsche Literaturbeziehungen (2018) 50. Hrsg. von Ingrid Schellbach-Ko-
pra, Gabriele Schrey-Vasara, Stefan Moster u. Satu Grünthal. Helsinki 2018

Johannes Daniel Falk: Goethe aus näherm persönlichen Umgange dargestellt. Neu hrsg. und 
mit einer Einführung versehen von Gerhard Heufert. Eutin 2018

Johann Wolfgang Goethe: Frühling. Hrsg. von Mathias Mayer u. Gisela Barth. Berlin 2018
Johann Wolfgang Goethe: Sommer. Hrsg. von Mathias Mayer. Berlin 2018
Johann Wolfgang Goethe: Herbst. Hrsg. von Mathias Mayer. Berlin 2017
Johann Wolfgang Goethe: Winter. Hrsg. von Mathias Mayer. Berlin 2017
Johnson-Jb. (2017) 24. Im Auftrag der Uwe Johnson-Gesellschaft hrsg. von Holger Helbig, 

Bernd Auerochs, Katja Leuchtenberger u. Ulrich Fries. Göttingen 2017
Johnson-Jb. (2018) 25. Im Auftrag der Uwe Johnson-Gesellschaft hrsg. von Holger Helbig, 

Bernd Auerochs, Katja Leuchtenberger u. Ulrich Fries. Göttingen 2018

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


347Liste der im Jahr 2018 eingegangenen Bücher

Kemter, Bernd: Auszug des Gottlosen. Zum Atheismusstreit 1798/1799 in Jena. Erzählung. 
O. O. 2017

Kemter, Bernd: »Der Granit lässt mich nicht los«. Goethe im Fichtelgebirge und in Böhmen. 
Erzählung. [Plauen] 2018

Kleeberg, Michael: Der Idiot des 21. Jahrhunderts. Ein Divan. Berlin 2018
Loster-Schneider, Gudrun: Mannheim in Reisebeschreibungen des 18. Jahrhunderts. Mann-

heim 1987
Maierhofer, Waltraud in Zusammenarbeit mit dem Niedersächsischen Landesmuseum Han-

nover (Hrsg.): Johann Heinrich Ramberg, Dietrich Wilhelm Soltau: Reineke Fuchs – 
 Reynard the Fox. 31 Originalzeichnungen und neu kolorierte Radierungen mit Auszügen 
aus der deutschen Übersetzung des Epos im populären Stil von Soltau […]. Weimar 2016

Mattausch, Josef, Leipziger Goethe-Gesellschaft. Ortsvereinigung der Goethe-Gesellschaft 
in Weimar e. V.: Goethe in Leipzig. Eine wechselvolle Geschichte. Leipzig 2018

Nagelprobe 35. Preisgekrönte Texte des Wettbewerbs Junges Literaturforum Hessen-Thü-
ringen. Hrsg. vom Hessischen Ministerium für Wissenschaft u. Kunst. München 2018

Neue Beiträge zur Germanistik 16 (2017) 1: Halt, Schritt, Trab, Galopp – Walter Benjamin 
weiter, tiefer lesen. Internationale Ausgabe von »Doitsu Bungaku«. Hrsg. von der Japani-
schen Gesellschaft für Germanistik. München 2017

Neue Beiträge zur Germanistik 16 (2017) 2: Sonderthema: Der Skopus der Soziolinguistik. 
Hrsg. von der Japanischen Gesellschaft für Germanistik. Tokyo 2017

Ortsvereinigung Hamburg der Goethe-Gesellschaft in Weimar e. V. (Hrsg.): Literatur und 
Verbrechen. Wettin-Löbejün OT Dößel (Saalekreis) 2017

Ortsvereinigung Hamburg der Goethe-Gesellschaft in Weimar e. V. (Hrsg.): Genie und 
Wahnsinn. Wettin-Löbejün OT Dößel (Saalekreis) 2017

Ortsvereinigung Kutaissi der Internationalen Goethe-Gesellschaft in Weimar e. V.: Goethe- 
Tage 2017. Bd. 10, gewidmet dem Deutsch-Georgischen Freundschaftsjahr. Hrsg. von 
Nanuli Kakauridse u. Diana Schluchtmann. Kutaissi 2017

Peitsch, Helmut: Roy Pascal and Georg Lukács. Towards a Re-Evaluation of the History of 
Marxist Literary Criticism in Britain? London 2018

Politycki, Matthias: Reduktion & Tempo. Als Erzähler unterwegs im 21. Jahrhundert. Göt-
tingen 2017

Rings, Hanspeter: Johann Wolfgang von Goethe in Mannheim. Heidelberg 2018
Schriften der Theodor-Storm-Gesellschaft (2018) 67. Im Auftrag der Theodor-Storm-Gesell-

schaft hrsg. von Philipp Theisohn u. Christian Demandt. Heide 2018
Schopenhauer-Jb. (2017) 98. Im Auftrage der Schopenhauer-Gesellschaft hrsg. von Matthias 

Koßler u. Dieter Birnbacher. Würzburg 2017
Sinn und Form. Beiträge zur Literatur 70 (2018) 4. Hrsg. von der Akademie der Künste
Schubert, Beate: »Nun! man kommt wohl eine Strecke«. 30 Jahre Goethe-Gesellschaft Berlin 

e. V. 1987-2017. Im Auftrag des Vorstands der Goethe-Gesellschaft Berlin e. V. / Hrsg. von 
Beate Schubert, Prof. Dr. Volker Hesse, Prof. Dr. Uwe Hentschel, Dr. Monika Estermann 
u. Udo Eisner. Berlin 2017

Schulz, Heide: Advent in Weimar-Jena um 1800 klassisch & romantisch. O. O. 2014
Thomalla, Erika: Die Erfindung des Dichterbundes. Die Medienpraktiken des Göttinger 

Hains. Göttingen 2018
Spuren suchen. Provenienzforschung in Weimar. Hrsg. von Franziska Bomski, Hellmut Th. 

Seemann u. Thorsten Valk in Zusammenarbeit mit Rüdiger Haufe. Klassik Stiftung Wei-
mar Jb. 2018. Göttingen 2018

Steffahn, Harald: Abend am Ogowe. Frankfurt a. M. 2017

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Die Mitarbeiter dieses Bandes

Prof. Dr. Elena Agazzi, Università degli Studi di Bergamo, Dipartimento di Lingue, Lettera-
ture e culture straniere, Piazza Rosate 2, 24129 Bergamo, Italien
elena.agazzi@unibg.it

Prof. Dr. Frieder von Ammon, Universität Leipzig, Institut für Germanistik, Beethoven-
straße 15, 04107 Leipzig
frieder.vonAmmon@gmx.net

Dr. Nicolas Berg, Leibniz-Institut für jüdische Geschichte – Simon Dubnow, Goldschmidt-
straße 28, 04103 Leipzig
berg@dubnow.de

Dr. Gerrit Brüning, Klassik Stiftung Weimar, Burgplatz 4, 99423 Weimar
gerrit.bruening@klassik-stiftung.de

Christina Clausen, Stiftung Universität Hildesheim, Institut für Bildende Kunst und Kunst-
wissenschaft, Universitätsplatz 1, 31141 Hildesheim
christina_clausen@gmx.net

Prof. Dr. Hans Joachim Dethlefs, Institute of German Studies der Chuo-University, Higa-
shinakano 742-1, 192-0393 Tokyo, Japan
jdethlefs2000@yahoo.de

Prof. Dr. Sebastian Donat, Leopold-Franzens-Universität Innsbruck, Philologisch-Kultur-
wissenschaftliche Fakultät, Innrain 52, 6020 Innsbruck, Österreich
sebastian.donat@uibk.ac.at

Dr. Jutta Eckle, Klassik Stiftung Weimar, Goethe- und Schiller-Archiv, Burgplatz 4, 99423 
Weimar
jutta.eckle@klassik-stiftung.de

Prof. Dr. Kay Ehling, Staatliche Münzsammlung, Residenz, Residenzstraße 1, 80333 München
kay.ehling@staatliche-muenzsammlung.de

Dr. Arne Eppers, Carl-von-Ossietzky-Universität Oldenburg, Institut für Germanistik, Post-
fach, 26111 Oldenburg
arne.eppers@uni-oldenburg.de

PD Dr. Johannes Frimmel, Ludwig-Maximilians-Universität München, Zentrum für Buch-
wissenschaft: Buchforschung – Verlagswirtschaft – Digitale Medien, Schellingstraße 3 RG, 
80799 München
Johannes.Frimmel@germanistik.uni-muenchen.de

Prof. Dr. Frank Fürbeth, Goethe-Universität Frankfurt am Main, Institut für deutsche Lite-
ratur und ihre Didaktik, Norbert-Wollheim-Platz 1, 60629 Frankfurt a. M.
Fuerbeth@lingua.uni-frankfurt.de

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


349Die Mitarbeiter dieses Bandes 

Prof. Dr. Jochen Golz, Goethe-Gesellschaft in Weimar e. V., Burgplatz 4, 99423 Weimar
goetheges@aol.com

Hanna Hamel, Zentrum für Literatur- und Kulturforschung, Schützenstraße 18, 10117 Berlin
hamel@zfl-berlin.org

Prof. Dr. Heinz Hamm, Reichardtstraße 20, 06114 Halle / Saale
dr.hamm@t-online.de

Dr. Katrin Henzel, Carl-von-Ossietzky-Universität Oldenburg, Institut für Germanistik, 
Postfach, 26111 Oldenburg
katrin.henzel@uni-oldenburg.de

Dr. Walter Hettche, Ludwig-Maximilians-Universität München, Institut für Deutsche Philo-
logie, Schellingstraße 3, 80799 München
walter.hettche@germanistik.uni-muenchen.de

Dr. Yuho Hisayama, Kobe University, Graduate School of Humanities, 1-1 Rokkodai, Nada- 
ku, 657-8501 Kobe, Japan
yuhohisayama@gmail.com

Dr. Shu Ching Ho, Cranachstraße 14, 41466 Neuss
shuchingho@yahoo.de

Prof. Dr. Wolfgang Holler, Klassik Stiftung Weimar, Generaldirektor Museen, Burgplatz 4, 
99423 Weimar
wolfgang.holler@klassik-stiftung.de

Prof. Dr. Uwe Japp, Guiollettstraße 50, 60325 Frankfurt a. M.
uwe.japp@t-online.de

Prof. Dr. Benedikt Jeßing, Ruhr-Universität Bochum, Germanistisches Institut, 44780 Bochum
benedikt.jessing@rub.de

Prof. Dr. Gerhard R. Kaiser, Hauptstraße 28, 99425 Weimar
Kaiser-G@t-online.de

Dr. Lars Kaminski, Sutorstraße 3, 72488 Sigmaringen
lars.kaminski@outlook.de

Hauke Kuhlmann, Universität Bremen, FB 10: Sprach- und Literaturwissenschaften, Uni-
versitätsboulevard 13, Gebäude GW 2, 28359 Bremen
ha_ku@uni-bremen.de

Prof. Dr. Dieter Lamping, Johannes-Gutenberg-Universität Mainz, Institut für Allgemeine 
und Vergleichende Literaturwissenschaft, Postfach 3980, 55099 Mainz
lamping@uni-mainz.de

Dr. Petra Maisak, Am Elisabethenbrunnen 1, 61348 Bad Homburg
pb.maisak@gmail.com

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


350 Die Mitarbeiter dieses Bandes

Prof. Dr. Albert Meier, Bäckergang 10, 24103 Kiel
info@albert-meier.de

Prof. Dr. Reinhart Meyer-Kalkus, Mommsenstraße 23, 10629 Berlin
meyer.kalkus@gmail.com

Dr. Renate Müller-Krumbach, Mühlenweg 9, 99425 Weimar

Dr. Peter Neumann, Carl-von-Ossietzky-Universität Oldenburg, Institut für Philosophie, 
Ammerländer Heerstraße 114-118, 26129 Oldenburg
peter.neumann@uni-oldenburg.de

Dr. Rüdiger Nutt-Kofoth, Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Goethe-Wörterbuch, 
Arbeitsstelle Hamburg, Von-Melle-Park 6, 20146 Hamburg; Bergische Universität Wupper-
tal, Fachbereich A: Geistes- und Kulturwissenschaften – Germanistik, Gaußstraße 20, 42119 
Wuppertal
ruediger.nutt-kofoth@uni-hamburg.de
nuttkofo@uni-wuppertal.de

Dr. Petra Oberhauser, Goethe-Gesellschaft in Weimar e. V., Burgplatz 4, 99423 Weimar
goetheges@aol.com

Prof. Dr. Ernst Osterkamp, Heimat 35, 14165 Berlin
ernst.osterkamp@rz.hu-berlin.de

Dr. Barbara Pendorf, Wagnerstraße 45, 08523 Plauen
barbara.pendorf@t-online.de

Dr. Wolfgang Pollert, Prof.-Messerschmitt-Straße 30 b, 86159 Augsburg
Pollert-Augsburg@t-online.de

Prof. Dr. h. c. Terence James Reed, The Queen’s College, Oxford, OX1 4AW, Großbritannien
jim.reed@queens.ox.ac.uk

Philipp Restetzki, Heilige-Grab-Straße 57 a, 02828 Görlitz
philipp.restetzki@gmx.de

Dr. Bastian Röther, Klassik Stiftung Weimar, Goethe- und Schiller-Archiv, Burgplatz 4, 
99423 Weimar
bastian.roether@klassik-stiftung.de

Ronny Teuscher, Hegelstraße 89, 08527 Plauen

Susanne Vollberg, Glehner Weg 54, 41464 Neuss
susanne.vollberg@t-online.de

Dr. Karin Vorderstemann, Goethe-Wörterbuch, Arbeitsstelle Hamburg, Überseering 35, 
Postfach 15, 22297 Hamburg
karin.vorderstemann@uni-hamburg.de

Prof. Dr. Wilhelm Voßkamp, Gleueler Straße 325, 50935 Köln
w.vosskamp@uni-koeln.de

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


351Die Mitarbeiter dieses Bandes

Prof. Dr. Reiner Wild, Hausackerweg 20, 69118 Heidelberg
reiner.wild@phil.uni-mannheim.de

Dr. Paula Wojcik, Friedrich-Schiller-Universität Jena, Frommannsches Anwesen, Fürsten-
graben 18, 07743 Jena
paula.wojcik@uni-jena.de

Dr. Edith Zehm, Andechser Straße 6 b, 82205 Gilching
ezehm@germanistik.uni-muenchen.de

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Siglen-Verzeichnis

AS Goethes Amtliche Schriften. Veröffentlichung des Staatsarchivs Wei-
mar. Bd. I: 1776-1786. Hrsg. von Willy Flach. Weimar 1950. Bd. II. 
Bearbeitet von Helma Dahl. 1. Halbbd.: 1788-1797. Weimar 1968. 
2. Halbbd.: 1798-1819. Weimar 1970. Bd. III: Erläuterungen zu den 
Schriften 1788-1819. Bearbeitet von Helma Dahl. Weimar 1972. 
Bd. IV: Register. Bearbeitet von Helma Dahl. Weimar 1987.

BuG Goethe: Begegnungen und Gespräche. Hrsg. von Ernst Grumach u. 
Renate Grumach. [Ab Bd. III:] Begründet von Ernst Grumach u.  
Renate Grumach. Hrsg. von Renate Grumach. Berlin 1965 ff.

DWb Deutsches Wörterbuch. Begr. von Jacob und Wilhelm Grimm. 33 Bde. 
Leipzig 1854-1962. Nachdruck München 1984.

FA Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und 
Gespräche. 40 Bde. (in 45). Hrsg. von Friedmar Apel u. a. Frankfurt 
a. M. u. Berlin 1985-2013 [Frankfurter Ausgabe]. 

GB Johann Wolfgang Goethe: Briefe. Historisch-kritische Ausgabe. Im 
Auftrag der Klassik Stiftung Weimar / Goethe- und Schiller-Archiv 
[seit 2015] in Verbindung mit der Sächsischen Akademie der Wissen-
schaften zu Leipzig u. der Mainzer Akademie der Wissenschaften 
und Literatur hrsg. von Georg Kurscheidt, Norbert Oellers u. Elke 
Richter. Bd. 1,I / II ff. Berlin 2008 ff. [seit 2014 Berlin, Boston].

Goethe-Handbuch Goethe-Handbuch. 5 Bde. Hrsg. von Bernd Witte, Theo Buck, Hans- 
Dietrich Dahnke, Regine Otto und Peter Schmidt. Stuttgart, Weimar 
1996-1999. 

 Supplemente: Bd. 1: Musik und Tanz in den Bühnenwerken. Hrsg. 
von Gabriele Busch-Salmen unter Mitarbeit von Benedikt Jeßing. 
Stuttgart, Weimar 2008; Bd. 2: Naturwissenschaften. Hrsg. von 
Manfred Wenzel. Stuttgart, Weimar 2012; Bd. 3: Kunst. Hrsg. von 
Andreas Beyer u. Ernst Osterkamp. Stuttgart, Weimar 2011.

GJb Goethe-Jahrbuch (auch für alle anders lautenden Titel des Jahr-
buchs). Weimar 1880 ff.

Gespräche Goethes Gespräche. Eine Sammlung zeitgenössischer Berichte aus 
seinem Umgang. Auf Grund der Ausgabe und des Nachlasses von 
Flodoard Freiherrn von Biedermann ergänzt und hrsg. von Wolf-
gang Herwig. 5 Bde. Zürich, Stuttgart, Bd. 4-5: Zürich, München 
1965-1987.

GT Johann Wolfgang Goethe: Tagebücher. Historisch-kritische Ausgabe. 
Im Auftrag der Klassik Stiftung Weimar hrsg. von Jochen Golz unter 
Mitarbeit von Wolfgang Albrecht, Andreas Döhler und Edith Zehm. 
[Ab Bd. VI:] Im Auftrag der Klassik Stiftung Weimar hrsg. vom 
 Goethe- und Schiller-Archiv. Bd. I ff. Stuttgart, Weimar 1998 ff.

GWb Goethe-Wörterbuch. Hrsg. von der Berlin-Brandenburgischen Aka-
demie der Wissenschaften, der Akademie der Wissenschaften in 
Göttingen und der Heidelberger Akademie der Wissenschaften. 
Bd. 1 ff. Berlin, Stuttgart 1978 ff.

HA Briefe Goethes Briefe. 4 Bde. Hrsg. von Karl Robert Mandelkow und Bodo 
Morawe. Hamburg 1962-1965.

HA Briefe an Goethe Briefe an Goethe. 2 Bde. Hrsg. von Karl Robert Mandelkow. Ham-
burg 1965-1969.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


353Siglen-Verzeichnis 

LA Goethe. Die Schriften zur Naturwissenschaft. Vollständige mit Erläu-
terungen versehene Ausgabe im Auftrage der Deutschen Akademie 
der Naturforscher Leopoldina. Begr. von Lothar Wolf und Wilhelm 
Troll. Hrsg. von Dorothea Kuhn, Wolf von Engelhardt und Irmgard 
Müller. Abt. I: Texte. 11 Bde. Weimar 1947-1970. Abt. II: Ergänzun-
gen und Erläuterungen. 10 Bde. (in 18 Teilbden). Weimar 1959-2011. 
Abt. III: Verzeichnisse und Register. Weimar 2014-2019 [Leopoldina- 
Ausgabe].

MA Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke nach Epochen seines 
Schaffens. Münchner Ausgabe. 21 Bde. (in 33). Hrsg. von Karl Rich-
ter in Zusammenarbeit mit Herbert G. Göpfert, Norbert Miller, 
Gerhard Sauder und Edith Zehm. München 1985-1998 [Münchner 
Ausgabe]. 

RA Briefe an Goethe. Gesamtausgabe in Regestform. Hrsg. Karl-Heinz 
Hahn, Redaktor Irmtraut Schmid. [ab Bd. 6:] hrsg. von der Stiftung 
Weimarer Klassik, Goethe- und Schiller-Archiv, [ab Bd. 8:] hrsg. von 
der Klassik Stiftung Weimar, Goethe- und Schiller-Archiv. Bd. 1 ff. 
Weimar 1980 ff.

SchrGG Schriften der Goethe-Gesellschaft. Weimar 1885 ff.
SNA Schillers Werke. Nationalausgabe. 1940 begründet von Julius Peter-

sen. Fortgeführt von Lieselotte Blumenthal, Benno von Wiese, Sieg-
fried Seidel. Hrsg. im Auftrag der Klassik Stiftung Weimar und des 
Schiller-Nationalmuseums in Marbach von Norbert Oellers. 40 Bde. 
Weimar 1943 ff.

WA Goethes Werke. Hrsg. im Auftrage der Großherzogin Sophie von 
Sachsen. 143 Bde. Weimar 1887-1919. Nachdruck München 1987. 
[nebst] Bd. 144-146: Nachträge und Register zur IV. Abt.: Briefe. 
Hrsg. von Paul Raabe. Bde. 1-3. München 1990 [Weimarer Ausgabe].

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Abbildungsnachweis

Beitrag Christina Clausen

Abb. 1, 2 Privatbesitz
Abb. 3, 4 Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum, Hs-25744
Abb. 5 Ivan Lermolieff: Kunstkritische Studien über italienische Malerei. 

Bd. 1: Die Galerien Borghese und Doria Panfili in Rom. Leipzig 
1890, S. 99

Beitrag Petra Maisak

Abb. 1 Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlungen
Abb. 2 Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlungen (aus Goethes Smlg.)
Abb. 3 Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlungen (aus Goethes Smlg.)
Abb. 4 Le Grand Coligny, Genf (Petra Maisak: Johann Wolfgang Goethe. 

Zeichnungen. Stuttgart 1996, Nr. 31)
Abb. 5 Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlungen
Abb. 6 Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlungen
Abb. 7 Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlungen (aus Goethes Smlg.)
Abb. 8 Klassik Stiftung Weimar, Graphische Sammlungen (aus Goethes Smlg.)
Abb. 9 Trustees of the British Museum London

Beitrag Hans Joachim Dethlefs

Abb. 1 Roger von Piles: Einleitung in die Malerey aus Grundsätzen. Leipzig 
1760, vor S. 299

Beitrag Karin Vorderstemann

Abb. 1 Stadt- und Landesbibliothek Dortmund, Atg. 4264

Beitrag Wolfgang Holler

Abb. 1 Käthe-Kollwitz-Museum Berlin

Beitrag Jutta Eckle, Bastian Röther

Abb. 1 erstellt von Jutta Eckle und Bastian Röther
Abb. 2 Klassik Stiftung Weimar, Goethe- und Schiller-Archiv, GSA 34/XIII,1, 

Bl. 1 verso

Beitrag Renate Müller-Krumbach

Abb. 1 Standort unbekannt
Abb. 2 Klassik Stiftung Weimar, Herzogin Anna Amalia Bibliothek
Abb. 3 Klassik Stiftung Weimar, Museen
Abb. 4 Heeresgeschichtliches Museum Wien

Beitrag Ronny Teuscher

Abb. 1 Klassik Stiftung Weimar, Goethe- und Schiller-Archiv, GSA 28/875
Abb. 2 Klassik Stiftung Weimar, Goethe-Nationalmuseum, GGr / Sch.I.214, 

0001

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


355Abbildungsnachweis 

Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft

Porträt Foto: privat
Gertraud Markert

Porträt Foto: © Max Mesch Fotografie
Walter Spelsberg

Porträt Foto: privat
Theo Stammen

Porträt Foto: privat
Eberhard Völker

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Manuskripthinweise

1 Manuskripte bitte in neuer Orthographie (Zeilenabstand 1,5, Schrifttyp Arial, 
Schriftgröße 12 Punkt, einseitig beschrieben) in einem Umfang von max. 30.000 
Zeichen (inkl. Leerzeichen) über e-mail einsenden an: 

  Dr. Petra Oberhauser
  goetheges@aol.com.

Bitte beachten Sie, dass Teile aus Dissertationen im Jahrbuch nicht veröffentlicht 
werden.

2 Der Name des Verfassers steht in Versalien über der Hauptüberschrift. Überschriften 
enden ohne Punkt.

3 a Absätze werden durch Einzug gekennzeichnet, größere Sinnabschnitte durch eine 
Leerzeile.

3 b Vers- und Prosazitate (Primär- und Sekundärliteratur) von vier und mehr Zeilen werden 
in der Regel durch Einrückung hervorgehoben. Anführungszeichen entfallen dann.

4 Titel von Büchern, Aufsätzen, Zeitschriften, Zeitungen etc. werden im Text und in 
den Anmerkungen kursiv und ohne Anführungszeichen wiedergegeben. Ausnahme: 
Anführungszeichen werden benötigt bei Zitaten oder Titeln im Titel – Beispiel: Her-
man Meyer: »Zarte Empirie«. Studien zur Literaturgeschichte. Stuttgart 1963. Vgl. 
auch die Beispiele unter Punkt 12

.
5 a Kürzere Zitate werden im Text und in den Anmerkungen durch »Anführungs-

zeichen« kenntlich gemacht. 

5 b Zitate innerhalb von Zitaten werden durch ›einfache Anführungszeichen‹ gekenn-
zeichnet.

5 c Goethe-Zitate, die mit im Siglenverzeichnis des Goethe-Jahrbuchs genannten Werk-
ausgaben belegt werden können, werden im Anschluss an das Zitat im Haupttext 
nachgewiesen; alle anderen Zitate werden in den Anmerkungen nachgewiesen.

6 a Stellen, die der Autor eines Beitrags hervorheben möchte, sind zu kursivieren. Sie  
erscheinen dann auch in der Druckfassung kursiv.

6 b Sind Hervorhebungen in einem Zitat im Original durch Sperrung gekennzeichnet, 
bleibt die Sperrung auch in der Druckfassung erhalten. Bitte kennzeichnen Sie diese 
Stellen im Manuskript durch eine unterbrochene Linie.

7 Auslassungen in Zitaten werden durch eckige Klammern […] gekennzeichnet.

8 a Die Anmerkungen erscheinen im Jahrbuch als Fußnoten, im Manuskript als Endno-
ten. Die Anmerkungszahlen sind automatisiert einzufügen. Sie werden hochgestellt, 
nicht mit Klammern versehen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


357Manuskripthinweise 

8 b Eine Anmerkungszahl, die sich auf einen Satz oder Teilsatz bezieht, steht nach dem 
jeweiligen Satzzeichen (Punkt, Komma etc.). Eine Anmerkungszahl, die sich auf ein 
Wort oder eine Wortgruppe innerhalb eines Satzes bezieht, steht unmittelbar hinter 
dem Wort oder der Wortgruppe.

8 c Absätze in den Anmerkungen sollten möglichst vermieden werden; stattdessen kann 
ein neuer Abschnitt durch einen Gedankenstrich vom vorherigen abgesetzt werden.

8 d Die Anmerkungen beginnen mit einem Großbuchstaben und enden mit einem Punkt. 
Namen von Autoren, Herausgebern oder Bearbeitern werden nicht hervorgehoben.

9 Allgemeine bibliographische Begriffe werden abgekürzt (z. B.: Bd., Diss., Hrsg., hrsg. 
von, Jb., Jg., Nr., S., V., Zs. usw.).

10 Die verwendete Goethe-Ausgabe wird mit der entsprechenden Sigle im direkten Zitat-
anschluss nachgewiesen (z. B.: WA I, 5.1, S. 100; vergleichbar wird verfahren bei FA, 
LA, MA). Die Auflösung der Siglen erfolgt generell über ein Siglen-Verzeichnis am 
Ende des Jahrbuchs.

11 Wird ein Titel wiederholt zitiert, erscheint lediglich der Nachname des Autors mit 
Verweis auf diejenige Stelle, an der er vollständig genannt ist:

 Vulpius (Anm. 10), S. 132 f.

12 Für die Zitierweise in den Anmerkungen gelten folgende Beispiele:

 Belagerung von Maynz (MA 14, S. 517-557).

 René Jacques Baerlocher: Nachwort. In: »Das Kind in meinem Leib«. Sittlichkeits-
delikte und Kindsmord in Sachsen-Weimar-Eisenach unter Carl August. Eine Quellen-
edition 1777-1786. Hrsg. von Volker Wahl. Mit einem Nachwort von René Jacques 
Baerlocher. Weimar 2004, S. 331-504.

 Katharina Mommsen: Goethe und die arabische Welt. Frankfurt a. M. 1988, S. 86 f.

 Vgl. Reinhart Koselleck: Goethes unzeitgemäße Geschichte. In: GJb 1993, S. 27-39; 
hier S. 28.

 Margarethe Beckurts: Zur Bedeutung der Novelle in Goethes »Wahlverwandtschaf-
ten«. In: Zs. für deutsche Philologie 103 (1984), Sonderheft, S. 75 f.

 Peter Michelsen: Fausts Erblindung. In: Aufsätze zu Goethes »Faust II«. Hrsg. von 
Werner Keller. Darmstadt 1992, S. 345-356.

 Heinrich Voß an Charlotte von Schiller, 12. 11. 1809; zit. nach: Härtl (Anm. 4), S. 73.

 Bitte verwenden Sie statt der Angabe ff. stets die konkreten Seiten- bzw. Verszahlen. 
Anstelle von »a. a. O.« verwenden Sie bitte den Hinweis »Autorname bzw. Kurztitel 
(Anm. xx)«.

13 Autoren von Abhandlungen, Dokumentationen und Miszellen erhalten 20 Sonder-
drucke, Autoren von Rezensionen erhalten 8 Sonderdrucke.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Goethe-Gesellschaft in Weimar e. V.
Präsident der Goethe-Gesellschaft 
Burgplatz 4
99423 Weimar

Jahrbuch-Pate

Ich möchte die Goethe-Jahrbücher 2019, 2020 und 2021 mit einer Patenschaft 
fördern. Dafür dankt die Goethe-Gesellschaft den Jahrbuch-Paten namentlich am 
Anfang eines jeden geförderten Jahrbuchs.

Name, Vorname:  

Adresse:  

  

Hiermit ermächtige ich die Goethe-Gesellschaft in Weimar bis auf Widerruf, von 
meinem Konto mittels SEPA-Lastschrift den angekreuzten Betrag abzubuchen:

 300,– € zum 31. 3. 2020 (eine Spendenbescheinigung geht Ihnen zu)

 jeweils 100,– € zum 31. 3. 2020, zum 31. 3. 2021 und zum 31. 3. 2022

 Bitte senden Sie mir jährlich eine Spendenbescheinigung.

Meine Kontoverbindung lautet:

Kreditinstitut:  

IBAN:  

BIC:  

                                   
Ort, Datum Unterschrift

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931


Wir bitten zu beachten:

Voraussetzung für die Lieferung des Goethe-Jahrbuchs ist die Entrichtung des Mit-
gliedsbeitrags von 60 € (Schüler, Studenten, Arbeitslose und Ehepartner eines Mit-
glieds 20 €).

Der Mitgliedsbeitrag ist bis zum 31. März des jeweiligen Kalenderjahres fällig. Es 
wird gebeten, ihn auf eines der folgenden Konten zu überweisen:

 Sparkasse Mittelthüringen
 IBAN: DE 37 8205 1000 0301 0040 48
 BIC: HELADEF1WEM

oder Postgiroamt Frankfurt a. M.
 IBAN: DE 19 5001 0060 0118 8196 01
 BIC: PBNKDEFF 

oder Deutsche Bank – Filiale Weimar
 IBAN: DE 21 8207 0024 0282 7111 00
 BIC: DEUTDEDBERF

oder per Bankscheck an die Geschäftsstelle der Goethe-Gesellschaft in Weimar.

Spenden für die Tätigkeit der Goethe-Gesellschaft erbitten wir auf eines der oben-
genannten Konten. 

Anschriftenänderungen: Wir bitten Sie, jede Anschriftenänderung der Geschäfts-
stelle der Goethe-Gesellschaft, Postfach 2251, 99403 Weimar, 
Telefon: 0 36 43 – 20 20 50, Fax: 0 36 43 – 20 20 61, e-mail: goetheges@aol.com mit-
zuteilen.

Anträge auf Mitgliedschaft können formlos an die Geschäftsstelle gerichtet werden. 
Jeder Goethefreund ist herzlich willkommen!

Bitte informieren Sie sich auch über unsere Gesellschaft unter 
<www.goethe-gesellschaft.de>

und abonnieren Sie dort unseren kostenlosen Newsletter.

https://doi.org/10.5771/9783835343931 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343931

	Umschlag
	Impressum
	Impressum
	Inhalt
	Vorwort
	Dank an die Jahrbuch-Paten
	Symposium junger Goetheforscher
	Christina Clausen: Zwischen »gutem Trieb« und »heiliger Scheu«. Der junge Goethe als zeichnender Denker
	Hauke Kuhlmann: Der andere Saul. Die Saul-David-Erzählung in Goethes »Wilhelm Meisters Lehrjahren«
	Yuho Hisayama: Weltseele, Weltgeist und das Ungesagte in Goethes Altersgedicht »Eins und Alles«
	Hanna Hamel: Anschauung der Atmosphäre. Zur Darstellung des ›Übergänglichen‹ in Goethes »Versuch einer Witterungslehre«

	Abhandlungen
	Frieder von Ammon: Goethes Fluchten
	Arne Eppers: Goethes geflüchtete Frauen. Dorothea und Iphigenie: Rekonstruktionen fiktiver Migrationserfahrungen
	Petra Maisak: »Goethe – und Füßli – vortrefflich zusammengepaart«. Johann Heinrich Füssli im Blickfeld Goethes
	Hans Joachim Dethlefs: Was ist Haltung? Ein Kommentar zu Goethes »Farbenlehre«, §§ 867-870
	Karin Vorderstemann: »Sr. Excellenz dem Herrn Staatsminister von Goethe zu Weimar sende Demselben zur Auswahl an Original-Handzeichnungen«. Zu ungedruckten Notizen Goethes auf einer Auswahlliste von Carl Gustav Boerner
	Jochen Golz: »Weimars Pflichten auf der Bühne der Vergangenheit«. Zum Briefwechsel zwischen Großherzog Carl Alexander und Walther Wolfgang von Goethe
	Dieter Lamping: Kafka und Goethe. Die Geschichte einer Entfernung
	Wolfgang Holler: »Mich hat er durch mein Leben begleitet« – Käthe Kollwitz und Goethe

	Goethe philologisch. Neue (und ältere) Projekte
	Jutta Eckle, Bastian Röther: »Erfahrung, Betrachtung, Folgerung durch Lebensereignisse verbunden«. Die Leopoldina-Ausgabe »Goethe. Die Schriften zur Naturwissenschaft«

	Goethe-Bücher der Vergangenheit, neu gelesen
	Ernst Osterkamp: Victor Hehns »Gedanken über Goethe«

	Dokumentationen und Miszellen
	Renate Müller-Krumbach: Ein Porträt Charles Joseph Fürst de Lignes von Ferdinand Jagemann
	Ronny Teuscher: Ein Brief Otto Magnus von Stackelbergs an Goethe
	Heinz Hamm: Erkundungen Goethes zu Ort und Zeit der Begegnung zwischen Faust und Helena

	Rezensionen
	»Faust«. Historisch-kritische Edition. Besprochen von Rüdiger Nutt-Kofoth
	»Faust«. Texte und Kommentare. Besprochen von Gerrit Brüning, Philipp Restetzki
	Die Entstehung von Goethes Werken in Dokumenten.  Besprochen von Shu Ching Ho
	Faust-Handbuch. Konstellationen – Diskurse – Medien – Der literarische Faust-Mythos. Grundlagen – Geschichte – Gegenwart.  Besprochen von Frieder von Ammon
	Faust-Sammlungen. Genealogien – Medien – Musealität.  Besprochen von Uwe Rapp
	Du bist Faust. Goethes Drama in der Kunst.  Besprochen von Kay Ehling
	Faust-Welten. Goethes Drama auf der Bühne.  Besprochen von Philipp Restetzki
	Il viaggio di Faust in Italia. Percorsi di ricezione di un mito moderno.  Besprochen von Elena Agazzi
	Geschichte Gottfriedens von Berlichingen mit der eisernen Hand dramatisiert. Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand. Studienausgabe.  Besprochen von Frieder von Ammon
	Aus Goethes Autographensammlung.  Besprochen von Walter Hettche
	Salto mortale. Goethes Flucht nach Italien. Ein philologischer Essay.  Besprochen von Albert Meier
	Lebendiger Abglanz. Goethes Italien-Projekt als Kulturanalyse.  Besprochen von Terence James Reed
	Unendliche Deutungen. Goethes »Wahlverwandtschaften« – eine philosophische Lektüre.  Besprochen von Peter Neumann
	Goethes Euphrat. Philologie und Politik im »West-östlichen Divan«.  Besprochen von Sebastian Donat
	Goethe und die chinesischen Fräulein.  Besprochen von Frieder von Ammon
	Goethe’s Families of the Heart.  Besprochen von Katrin Henzel
	Umbildende Erfahrung. Goethes Begriff von Selbstbildung.  Besprochen von Benedikt Jeßing
	Goethe und die Arbeit.  Besprochen von Lars Kaminski
	Eigentlichst, nachbarlichst, der Deinigste. Goethes absoluteste Freiheit des Superlativs.  Besprochen von Reiner Wild
	Goethes Aufnahme und Bearbeitung von Legenden. »Genau betrachtet, möchte man doch wohl gut heißen, daß es so viele Heilige gibt …«  Besprochen von Frank Fürbeth
	Verfolgungswahn und Vererbung. Metaphysische Medizin bei Goethe, Tieck und E. T. A. Hoffmann.  Besprochen von Susanne Vollberg
	Johann Friedrich Cotta. Verleger – Unternehmer– Technikpionier.  Besprochen von Johannes Frimmel
	Louise Seidler (1786-1866). Bd. 1: Leben und Werk.  Besprochen von Kay Ehling
	»De l’Allemagne«. Nouvelle édition.  Besprochen von Gerhard R. Kaiser
	L’attimo e l’anima. Goethe nella metropoli di Simmel.  Besprochen von Albert Meier
	Goethe um 1900.  Besprochen von Philipp Restetzki
	Ernst Robert Curtius: Elemente der Bildung.  Besprochen von Wilhelm Voßkamp
	Goethe und die Juden – die Juden und Goethe. Beiträge zu einer Beziehungs- und Rezeptionsgeschichte.  Besprochen von Nicolas Berg
	Gert Westphal liest Johann Wolfgang von Goethe. Die große Höredition.  Besprochen von Reinhart Meyer-Kalkus
	Der Faustische Pakt. Goethe und die Goethe-Gesellschaft im Dritten Reich.  Besprochen von Paula Wojcik

	Aus dem Leben der Goethe-Gesellschaft
	In memoriam
	Veranstaltungen der Goethe-Gesellschaft im Jahr 2018
	Stipendienprogramm im Jahr 2018
	Dank für Zuwendungen im Jahr 2018
	Dank für langjährige Mitgliedschaften in der Goethe-Gesellschaft im Jahr 2018
	Tätigkeitsberichte der Ortsvereinigungen für das Jahr 2017
	Ausschreibungstext zur Vergabe von Werner-Keller-Stipendien
	Liste der im Jahr 2018 eingegangenen Bücher
	Die Mitarbeiter dieses Bandes
	Siglen-Verzeichnis
	Abbildungsnachweis
	Manuskripthinweise


