
»Bedenken statt Gedenken.«

Historisierung des Nationalsozialismus und der Shoah in

Iris Hanikas Das Eigentliche

Stephanie Willeke

Einleitende Überlegungen

Historisierungsprozessen sind zwei Logiken eingeschrieben, die mit den Begriffen

Differenz und Verbindung beschrieben werden können. Auf der einen Seite liegt

hier die Annahme einer basalen Differenz der Zeitebenen von Vergangenheit, Ge-

genwart und Zukunft zugrunde1: Das Vergangene ist nicht mehr erlebbar, nicht

mehr unmittelbar wahrnehmbar und erklärungsbedürftig, die Vergangenheit hat

die »Qualität einer differenten Zeit«2. Damit setzt Differenz stets eine Relation vor-

aus, womit auch die andere Logik, die Verbindung, angesprochen ist. Jörn Rüsen

hält dazu fest:

Geschichte ist also nicht bloß Vergangenheit, sondern ein Verhältnis der Vergan-

genheit zu einer anderen Zeit, im Prinzip (wenn auch oft nur vermittelt) zur Ge-

genwart, in dem sie als Vergangenheit abständig und in dieser Abständigkeit zu-

gleich mit einem Bedeutungskoeffizienten auf Gegenwart bezogen wird.3

Historisierungsprozesse vollziehen sich entsprechend in der Gegenwart, werden

von ihr beeinflusst und finden ihren Ausdruck nicht nur in Spezialdiskursen, son-

dern auch in unterschiedlichen medialen Manifestationen, in denen Vergangenes

vergegenwärtigt und gedeutet wird. Somit sind, mit Hanns-Josef Ortheil, »Ver-

1 Vgl. Moritz Baumstark/Robert Forkel: Was ist Historisierung? Einführende Überlegungen

zum Begriff. In: Historisierung. Begriff – Geschichte – Praxisfelder. Hg. von dens. Stuttgart

2016, S. 1–16, hier S. 3.

2 Jörn Rüsen: Zerbrechende Zeit. Über den Sinn der Geschichte. Köln/Weimar/Wien 2001, S. 31.

3 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Special Section/Schwerpunkt: Poetologien mehrdeutigen Erinnerns

gegenwärtigungen […] Zeit-Transformationen. Sie rekapitulieren Vergangenheit,

produzieren Präsenz und animieren Zukunft.«4

Die Literatur hat in diesem Gefüge bekanntlich eine besondere Rolle inne,

sie ist, so Renate Lachmann, eine »mnemonische Kunst par excellence, indem sie

das Gedächtnis für eine Kultur stiftet; das Gedächtnis einer Kultur aufzeichnet;

Gedächtnishandlung ist; sich in einen Gedächtnisraum einschreibt, der aus Texten

besteht; einen Gedächtnisraum entwirft, in den die vorgängigen Texte über Stufen

der Transformation aufgenommen werden«5. Diese unterschiedlichen Funktionen

können auch für die Literatur über den Nationalsozialismus und die Shoah kon-

statiert werden, deren Aufarbeitung ein besonders umstrittenes Feld ist, das sich

von öffentlichen und wissenschaftlichen Diskussionen bis hin zu (durchaus auch

normativen) Fragen im Bereich des Ästhetischen erstreckt, die um eine literarische

Darstellbarkeit der Shoah undmögliche Formen ihrer ästhetischen Repräsentation

kreisen.6

Diese Diskussionen machen den problematisch gewordenen Umgang mit der

Vergangenheit sichtbar, der aus der Tatsache resultiert, dass der Nationalsozialis-

mus nicht ein Zeitraum unter vielen ist, sondern mit seinem »genozidalen Cha-

rakter und seiner radikalen Negation und Destruktion der grundlegenden Werte

der modernen Kultur«7 das Signum der Sinnlosigkeitserfahrung des 20. Jahrhun-

derts darstellt,8 wodurch er der jedem Historisierungsprozess inhärenten Sinnbil-

dung bereits imKern entgegensteht.Die Frage,wie dieserWiderständigkeit begeg-

net bzw. wie man ihr gerecht werden kann, stellt sich auch im Kontext der Lite-

ratur, die als »Medium kultureller Selbstverständigung«9 einerseits zur »Stabilisie-

rung vonkonkretenVergangenheitsdeutungenund Identitätskonzepten« beitragen

und sich andererseits subversiv gegen »hegemoniale Erinnerungen und überkom-

meneWirklichkeits- undVergangenheitsversionen«10 stellen kann und damit einen

4 Hanns-Josef Ortheil: Große Moderne und kleine Modernen. Eine Skizze von Präsenz-Erfah-

rungen im Abendland. In: Vergegenwärtigung. Hg. vonMathias Mertens (= Jahrbuch für Kul-

turwissenschaften und ästhetische Praxis) 2010, S. 15–29, hier S. 15.

5 Renate Lachmann: Gedächtnis und Literatur. Intertextualität in der russischen Moderne.

Frankfurt am Main 1990, S. 36.

6 Vgl. dazu u.a. Elrud Ibsch: Die Shoah erzählt: Zeugnis und Experiment in der Literatur. Tü-

bingen 2004; Narrative der Shoah. Repräsentationen der Vergangenheit in Historiographie,

Kunst und Politik. Hg. von Susanne Düwell und Matthias Schmidt. Paderborn/München/

Wien/Zürich 2002; Sven Kramer: Auschwitz im Widerstreit. Zur Darstellung der Shoah in

Film, Philosophie und Literatur. Wiesbaden 1999.

7 Rüsen: Zerbrechende Zeit, S. 154.

8 Ebd., S. 100.

9 Winfried Fluck: Das kulturelle Imaginäre. Eine Funktionsgeschichte des amerikanischen Ro-

mans 1790–1900. Frankfurt am Main 1997, S. 18.

10 Carsten Gansel/Manuel Maldonado-Alemán: Geschichte erinnern. Zur Inszenierung von Ver-

gangenheit in der deutschsprachigen Literatur nach 1945 und 1989 – Vorbemerkungen. In:

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephanie Willeke: »Bedenken statt Gedenken.« 365

wesentlichen Anteil an dem Prozess der »Vermittlung historischer Erfahrung und

Orientierung«11 hat.Hier vollzieht sich ein jahrzehntelanger undnoch andauernder

Prozess,der selbstwesentlichenWandlungenundUmbrüchenunterliegt, die Paral-

lelenmit der gesellschaftlichen Aufarbeitung des historisch gewordenen Zeitraums

von 1933 bis 1945 aufweisen. So ist eine Verschiebung beobachtbar, die ihren Aus-

gangspunkt in Zeitzeugenberichten nimmt, die sich primär durch einen dokumen-

tarischenZeugnischarakter auszeichnenundderenverarbeitetenErinnerungender

Status historischer Faktizität zugesprochenwird. In den 1970er- und 1980er-Jahren

entwickelte sich die ›Väterliteratur‹, die sich durch eine kritische Auseinanderset-

zungmit denVerstrickungender Elterngeneration in denNationalsozialismus cha-

rakterisieren lässt, und seit den 1990er-Jahren ist eine Konjunktur der Subgattung

der Generationen- bzw. Familienromane zu verzeichnen, in denen eine Aktualisie-

rung der Vergangenheit mittels intergenerationeller Kommunikation bzw. häufig

auch verweigerter Kommunikation im Vordergrund steht.

Dieses äußerst heterogene Feld eint, dass durch verschiedene, nicht selten

mediengestützte Rekonstruktionsprozesse auf das Vergangene Bezug genommen

wird. Demgegenüber geht es im Folgenden um einen Roman, der den Fokus auf

gesamtgesellschaftliche Erinnerungspraktiken und somit auf die sinn- und bedeu-

tungsstiftende Ebene der Historisierungsprozesse legt. In diesem Sinne zeigt Iris

Hanikas Roman Das Eigentliche12, wie die erinnerungskulturellen Praktiken wirken

und welche Möglichkeiten und Grenzen den »Vergegenwärtigungstechniken«13 im

Übergang vom kollektivem zum kulturellen Gedächtnis inhärent sind.Dabei zeich-

net sich der Roman durch eine satirische Schreibweise aus und zielt auf eine, für

Satiren charakteristische, Kritik an der Gegenwart ab, indem er sich subversiv und

reflexiv mit dem gegenwärtigen Erinnern und Gedenken, mit den gesellschaftli-

chen Praktiken des Umgangsmit demVergangenen und den Auswirkungen auf die

Gegenwart auseinandersetzt. Dieser Gestus wird durch verschiedene literarische

Verfahren, insbesondere der Intertextualität, gestützt und provoziert Störungen,

die Routinen, Ordnungen und Praktiken durchbrechen und dadurch die zugrunde

liegenden Mechanismen sowie tradierte und normierte Verhaltensweisen zualler-

erst sichtbarmachen, um sie in neuen Kontexten zur Diskussion zu stellen, woraus

eine Bedeutungs- und Sinnpotenzierung resultiert.

Literarische Inszenierungen von Geschichte. Formen der Erinnerung in der deutschsprachi-

gen Literatur nach 1945 und 1989. Hg. von dens. Wiesbaden 2018, S. 1.

11 Wolfang Hardtwig: Zeitgeschichte in der Literatur 1945–2005. Eine Einleitung. In: Keiner

kommt davon. Zeitgeschichte in der Literatur nach 1945. Hg. von Erhard Schütz und Wolf-

gang Hardtwig. Göttingen 2008, S. 7–25, hier S. 8.

12 Iris Hanika: Das Eigentliche. 2. Aufl. München 2011. Im Folgenden wird diese Ausgabe im

Fließtext mit der Sigle E und der entsprechenden Seitenzahl zitiert.

13 Ortheil: Große Moderne und kleine Modernen, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Special Section/Schwerpunkt: Poetologien mehrdeutigen Erinnerns

Metaerinnerungskulturelles Erzählen

Der 2010 erschienene Roman Das Eigentliche von Iris Hanika ist »der erinnerungs-

kulturellen Nachgeschichte des Nationalsozialismus gewidmet und lös[t] sich

von historischer Narration im engeren Sinne«14. Entsprechend stellt er nicht eine

ereignishafte historische Vergangenheit oder die »Möglichkeiten, eine solche – re-

konstruierend, erzählend, imaginierend oder erinnernd – verfügbar zu machen«,

sondern vielmehr gegenwärtige »erinnerungskulturelle[] Institutionen, Praktiken

und Wirkabsichten«15 in den Mittelpunkt und kann von hier aus dem Typus des

metaerinnerungskulturellen Erzählens zugeordnet werden. Dabei zeichnet der

interdiskursive Roman ein negatives Bild der Gedächtniskultur, das primär auf der

kontrastiven Darstellung des Protagonisten, Hans Frambach, mit gegenwärtigen

gesellschaftlichen Praktiken des Gedenkens basiert. Die dergestalt inszenierten

Pole von Geschichtsvergessenheit und Geschichtsversessenheit16, die die zwei

Logiken des Historisierungsprozesses – die Differenz und die Verbindung der

Zeitebenen – ins Extrem treiben, resultieren vornehmlich aus dem bewertenden

Beobachterstandpunkt des Protagonisten hinsichtlich der gesellschaftlichen Er-

innerungspraktiken. Verstärkt wird dies durch die Form des Romans, die sich

einerseits durch kurze, teilweise kürzeste Kapitel auszeichnet und bereits auf die-

ser Ebene eine Kontingenzerfahrung verdeutlicht, die einer großen, kohärenten

Erzählung entgegensteht, und andererseits durch ein komplexes Geflecht inter-

textueller Verweise, das sowohl popkulturelle Erscheinungen wie Schlager oder

die Band ›Deutsch Amerikanische Freundschaft‹ als auch philosophische und kul-

turanthropologische Erläuterungen, wie z.B. die Ausführungen über die Acedia

von Aristoteles, Thomas von Aquin bis Roland Barthes (E 96ff.), umfasst.17 Durch

zahlreiche Wiederholungen, markierte Zitate und unmarkierte Referenzen nimmt

14 Torben Fischer/Philipp Hammermeister/Sven Kramer: Der Nationalsozialismus und die Sho-

ah in der deutschsprachigen Literatur des ersten Jahrzehnts. Zur Einführung. In: Der Natio-

nalsozialismus und die Shoah in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Hg. von dens.

2014 (= Amsterdamer Beträge zur neueren Germanistik), S. 9–25, hier S. 16.

15 Robert Forkel: Literarisches Geschichtserzählen über die Zeit des Nationalsozialismus seit

der Jahrhundertwende. Bestandsaufnahme und Typologie. In: Romanhaftes Erzählen von

Geschichte. Vergegenwärtigte Vergangenheiten im beginnenden 21. Jahrhundert. Hg. von

Daniel Fulda und Stephan Jaeger. Berlin/Boston 2019, S. 205–228, hier S. 220.

16 Dieses Begriffspaar entlehne ich der Monografie von Aleida Assmann/Ute Frevert: Ge-

schichtsvergessenheit – Geschichtsversessenheit. Vom Umgang mit deutschen Vergangen-

heiten nach 1945. Stuttgart 1999.

17 Vgl. hierzu Penka Angelova: Von der Bewältigung zur Bewirtschaftung. Betrachtungen zu Iris

Hanikas Roman Das Eigentliche. In: Identitäten. Erinnertes 20. Jahrhundert. St. Ingbert 2015,

S. 183–204, hier S. 200.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephanie Willeke: »Bedenken statt Gedenken.« 367

der Roman die Form der Mehrdeutigkeit produzierenden Montage an und ver-

weist »immer wieder auf den erinnerungskulturellen Ort und Kontext des Romans

selbst«18. So wird beispielsweise am Anfang und am Ende der folgende Text, der

direkt ins Zentrum desThemas führt, eingebunden:

Jedem Lied wohnt Auschwitz inne,

jedem Baume, jedem Strauch.

Jedem Lied wohnt Auschwitz inne

und jedem deutschen Menschen auch.

Fiderallala, fiderallala, fideralla lala la. (E 11)

Auf inhaltlicher Ebene wird die Grundlage der Identitätskonstruktion der deut-

schen Bevölkerung, die Kultur und sogar die Natur, also die gesamte gegenwärtige

Welterfahrung, als von der Vergangenheit determiniert dargestellt.Diese universa-

le Prägung durch die nationalsozialistischenVerbrechen steht in scharfemKontrast

zu derHeiterkeit undUnverfänglichkeit des in der letztenZeile aufgerufenenVolks-

und Kinderliedes Die Vogelhochzeit. Hier deuten sich also nicht nur die den Roman

prägenden divergierenden Umgangsweisen mit der Vergangenheit an, sondern as-

soziierbar wird auch Paul Celans Gedanke zu Adornos Kulturkritik, die – ausgehend

von Adornos Prämisse, dass Lyrik undGesellschaft in einem engen Zusammenhang

stehen, was in einer »gesellschaftliche[n] Deutung von Lyrik«19 kulminiert – die

umstrittene und später teilweise modifizierte Aussage entfaltet, dass die Zäsur von

Auschwitz sowohl Kulturkritik als auch Gedichte, und damit die Kunst im Allge-

meinen, verunmögliche.20 Diese vielfach als allgemeines Kunstverbot aufgefassten

18 Christopher Schliephake: Textualität und ›Vergangenheitsbewirtschaftung‹: Überlegungen

zum kulturwissenschaftlichen Erinnerungsparadigma anhand von Iris Hanikas Das Eigentli-

che. In: Die Textualität der Kultur. Gegenstände, Methoden, Probleme der kultur- und litera-

turwissenschaftlichen Forschung. Hg. von Christian Baier, Nina Benkert und Hans-Joachim

Schott. Bamberg 2014, S. 303–323, hier S. 322.

19 Theodor W. Adorno: Rede über Lyrik und Gesellschaft. In: Ders: Noten zur Literatur. Gesam-

melte Schriften. Band 11. Hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt amMain 1974, S. 51. Adorno führt

in diesem Zusammenhang aus: »Dieser Gedanke aber, die gesellschaftliche Deutung von Ly-

rik, wie übrigens von allen Kunstwerken, darf danach nicht unvermittelt auf den sogenann-

ten gesellschaftlichen Standort oder die gesellschaftliche Interessenlage derWerke oder gar

ihrer Autoren zielen. Vielmehr hat sie auszumachen, wie das Ganze einer Gesellschaft, als ei-

ner in sich widerspruchvollen Einheit, im Kunstwerk erscheint; worin das Kunstwerk ihr zu

Willen bleibt, worin es über sie hinausgeht.« (Ebd., Hervorh. im Orig.)

20 Vgl. TheodorW.Adorno: Kulturkritik undGesellschaft. In: Ders.: Kulturkritik undGesellschaft

I. Prismen. Ohne Leitbild. Gesammelte Schriften. Band 10.1. Hg. von Rolf Tiedemann. Frank-

furt am Main 1977, S. 11–30.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Special Section/Schwerpunkt: Poetologien mehrdeutigen Erinnerns

Ausführungen21 nahm Celan, der Adornos Schriften bereits vor dem persönlichen

Kontakt nachweislich rezipierte22 und »Anfang der 1950er Jahre der einzige in

Deutschland wahrgenommene Lyriker war, in dessen Gedichten die geschichtliche

Zäsur der Shoah deutliche Spuren hinterlassen hatte«23, entsprechend kritisch auf,

worauf eine Notiz hinweist:

Kein Gedicht nach Auschwitz (Adorno): Was wird hier als Vorstellung von ›Ge-

dicht‹ unterstellt? Der Dünkel dessen, der sich untersteht, hypothetisch-spekula-

tiverweise Auschwitz aus der Nachtigallen- oder Singdrossel-Perspektive zu be-

trachten oder zu berichten […].24

Adornos ästhetischer Theorie setzt Celan »das Gedächtnis eines ›unter dem beson-

deren Neigungswinkel seiner Existenz‹ sprechenden Dichters nach Auschwitz ent-

gegen, der Gedichte schreibt, die ihrer Daten eingedenk sind«25. Die Vögel, die in

der Notiz Celans für eine unangemessene Darstellung des Grauens stehen, finden

in Das Eigentliche ihre Entsprechung in der auch an anderen Stellen eingebunde-

ne Refrainzeile des Kinderlieds. So wird gleich zu Beginn des Romans metarefle-

xiv die Diskussion um die Frage nach ästhetischen Darstellungs- und Repräsenta-

tionsmöglichkeiten, aber auch nach der Funktion und demLeistungsvermögen von

Kunst im Umgang mit der Geschichte, die nicht als Erfahrung, sondern nur noch

vermittelt zugänglich ist, aufgeworfen – ohne indes eine Antwort darauf zu geben:

Durch die wörtliche Wiederholung gegen Ende des Romans wird eine rahmende

Zirkelstruktur konstruiert, die verdeutlicht, dass hier keine Lösungen angeboten

werden, sondern dieser Bereich als fortdauernde Frage bestehen bleibt.

21 Vgl. Sven Kramer: Lyrik und Gesellschaft. In: Adorno-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung.

Hg. von Richard Klein, Johann Kreuzer und Stefan Müller-Doohm. 2., erw. und akt. Aufl. Ber-

lin 2019, S. 235–245, hier S. 241. Auch Pola Groß konstatiert: »Auch wenn einschlägige For-

schungsarbeiten mittlerweile hinlänglich zeigen konnten, dass es sich bei Adornos Satz zu

Gedichten nach Auschwitz keineswegs umein grundsätzliches Verdikt handelt und somit die

zeitgenössische Diskussion an den eigentlichen Überlegungen des Textes vorbei argumen-

tiert, hält sich die Verbots-These als vereinfachende Sentenz erstaunlicherweise noch immer

im Diskurs über Literatur nach Auschwitz.« Pola Groß: Adornos Lächeln. Das »Glück am Äs-

thetischen« in seinen literatur- und kulturtheoretischen Essays. Berlin/Boston 2020, S. 28f.

22 Vgl. Joachim Seng: Theodor W. Adorno. In: Celan-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg.

von Markus May, Peter Großens und Jürgen Lehmann. 2., akt. u. erw. Aufl. Stuttgart/Weimar

2012, S. 272–275, hier S. 272f.

23 Ebd., S. 273.

24 Axel Gellhaus: Die Polarisierung von ›Poesie‹ und ›Kunst‹ bei Paul Celan. In: Celan-Jahrbuch

6 (1995), S. 51–91, hier S. 55.

25 JoachimSeng:Diewahre Flaschenpost. Zur Beziehung zwischenTheodorW.AdornoundPaul

Celan. In: Frankfurter Adorno Blätter VIII (2003), S. 151–176, hier S. 163. Hervorh. im Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephanie Willeke: »Bedenken statt Gedenken.« 369

Historisierung als administrative und institutionelle Tätigkeit

Der Umgang mit der nationalsozialistischen Vergangenheit ist dergestalt das zen-

trale Thema des Romans, was sich auch an der Tätigkeit Hans Frambachs in dem

fiktiven Berliner »Institut für Vergangenheitsbewirtschaftung« (E 14) zeigt. Hierbei

handelt es sich um eine hochtechnisierte Einrichtung, ein »Meta-Archiv, […] in dem

die vielen vorhandenen Archive miteinander vernetzt waren, was einen zentralen

Zugriff auf die vielen zur Vergangenheitsbewirtschaftung benötigten Archive und

deren Archivalien ermöglichte« (E 34). Seine Aufgabe allerdings, und an dieser Stel-

le wird die Grundkonstellation des Kontrastiven bereits anschaulich, hat nichts mit

der Verarbeitung dieserMetadaten zu tun, sondern besteht imhändischenEinspei-

sen von Dokumenten aus dem Nachlass von Zeitzeugen in das System: »nur spät

gefundenes Material, unverhoffte Funde, Kuriositäten« (E 34). Das administrative

Dokumentieren, Sortieren und Einordnen, also die Grundlage für geschichtswis-

senschaftliche Forschung und Historisierung,26 wird schon an dieser Stelle frag-

würdig, wenn die Tätigkeit des Protaginsten in dem gesamten Roman lediglich das

Archivieren eines nur zufällig übermittelten Nachlasses von SiegfriedWolkenkraut

umfasst, der vornehmlich aus einemDokument besteht:

Bericht

von

meinem

Aufenthalt in

verschiedenen

Konzentrationslagern

Ende Januar 1943

wurde ich von

Theresienstadt nach

Auschwitz-Birkenau

deportiert.

In

Theresienstadt hatte ich

zusammen mit meinen Eltern

ein Jahr lang

gelebt.

26 Vgl.MartinGierl: Historisierung als Institutionalisierung. JohannChristophGatterers Verwis-

senschaftlichung der Historiografie und die Konstruktion von Nation. In: Historisierung. Be-

griff – Geschichte – Praxisfelder. Hg. vonMoritz Baumstark und Robert Forkel. Stuttgart 2016,

S. 112–128.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Special Section/Schwerpunkt: Poetologien mehrdeutigen Erinnerns

Meine Eltern wurden erst

im Oktober 1944 nach

Auschwitz

deportiert und

dort

sofort

in der Gaskammer

ermordet.

Ich selbst war nach der

Selektion bei der Ankunft in

Auschwitz für

arbeitsfähig befunden und daher

nicht

sofort

in der Gaskammer

ermordet worden.

Auch spätere

Selektionen im

Lager

überlebte

ich,

ebenso den

Todesmarsch zur

Evakuierung aus

Auschwitz ab

Dezember 1944, der mich nach

Bergen-Belsen brachte.

Dort

befreiten uns

im April 1945

britische Truppen.

Heute

lebe ich

in dem in Niedersachsen in der Nähe von Northeim gelegenen Dorf Imbshausen.

Ich arbeite

als Knecht auf einem Bauernhof.

Ich bin

Lithograph und Dichter. (E 36f.)

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephanie Willeke: »Bedenken statt Gedenken.« 371

Dieses in der Fiktion als authentischer Erinnerungsträger inszenierte und nur an

einer Stelle des Romans abgedruckte Dokument wird von Frambach insgesamt

296-mal (E 154) in verschiedenen Versionen in den »Quellenbestand der Forschung«

(E 35) eingespeist. Dabei unterscheiden sich die Varianten dieses Dokuments

nicht in Bezug auf den Inhalt, sondern in der Form bzw. Produktionstechnik,

der »Bericht« liegt handschriftlich, als Typoskript (E 38) sowie auf einer Litho-

grafiepresse gedruckt (E 152) vor, und in der Gestaltung des Zeilenumbruchs. Die

unterschiedlichen Versionen verweisen auf eine künstlerische Suchbewegung des

KZ-Überlebenden, die traumatische Erfahrung der Shoah zu verarbeiten. Da indes

keins der Dokumente datiert ist, so resümiert der Erzähler, kann nicht rekonstru-

iert werden, ob der Verfasser »die Zeilenmit der Zeit immerweiter gebrochen hatte

oder ob er mit der Zeit zu einem durchlaufenden Text gelangt war« (E 38). Durch

die fehlende Datierung, die als Basis der Kontextualisierungsleistung und damit

zusammenhängend der Deutungsmöglichkeiten im Rahmen der Historisierung

fungiert, wird hier das Speichergedächtnis dargestellt, das mit Aleida Assmann als

»Gedächtnis zweiter Ordnung« »unbewohnte Relikte und besitzerlos gewordene

Bestände aufbewahrt«27. Der zentrale Punkt jedoch, dass das Sammeln und Auf-

bewahren kein Selbstzweck sind, sondern in direkter Verbindungmit dem zweiten

Modus des Erinnerns, dem Funktionsgedächtnis, stehen, in das die »amorphe

Masse«28 des Speichergedächtnisses überführt wird und durch einen »konstruk-

tiven Akt« der Auswahl und der Verknüpfung eine sinn- und identitätsbildende

Wirkung entfaltet,29 wird regelrecht unterlaufen: Das Verbindende der Zeitebenen

ist gekappt.

Zudem wird in diesem Zusammenhang berichtet, dass der Nachlass Wolken-

krauts als verschollen galt,was aber »gar nicht beklagtworden« (E 39) sei, da er nicht

von großem Interesse für die Vergangenheitsbewirtschaftung war und nur durch

die Tochter kurz vor ihrem Suizid überhaupt an das Institut übermittelt worden sei

(E 39). Das heißt, dass sich das lediglich angedeutete transgenerationelle Trauma30

in Form diesermaterialisierten Erinnerung einer Deutung imRahmen des Histori-

sierungsprozesses entzieht unddass derBestanddesArchivs selbst zumindest frag-

mentarisch ist.

Dies steht im Kontrast zu zwei weiteren zusammenhängenden Ebenen, die

in die Beschreibung des Archivs eingebundenen sind: seinem ökonomischen und

27 Aleida Assmann: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnis-

ses. 4. Aufl. München 2009, S. 134.

28 Ebd., S. 136.

29 Vgl. ebd., S. 137.

30 Nicht nur der Tod der Tochter – sie sprang aus dem 12. Stock aus einem Fenster, sondern auch

der Unfalltod Siegfried Wolkenkrauts, der von einem Traktor überfahren wurde (E 39), wird

an einer Stelle des Romans von Frambach als verdeckter Selbstmord gedeutet (E 126).

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Special Section/Schwerpunkt: Poetologien mehrdeutigen Erinnerns

transnationalen Charakter. Ersterer wird nicht nur durch die Modifizierung des

umstrittenen Kompositums der Vergangenheitsbewältigung zur Vergangenheits-

bewirtschaftung im Namen des Instituts markant hervorgehoben, sondern auch in

dem »Selbstlob« des Vorgesetzten Frambachs, der ausführt, dass er

durch unausgesetztes und erfolgreiches Einwerben von Geldern (fund-raising)

nicht nur staatlicher, sondern in fast noch größerem Maße privater Institutionen

(public-private partnership) die Mittel dafür beschafft hatte, daß dieses Archiv

über das mit Abstand modernste Rechenzentrum (central computer facilities) aller

deutschen Archive verfügte (state of the art). (E 49)

DieFördermittelwerdendurchKooperationenmit anderen Instituten,vornehmlich

im Ausland, generiert und so erhält der Protagonist den Auftrag, nach Shanghai zu

fahren,umdort »sogenannteSchätze zuheben« (E 51).Mit derBeschreibungdesAk-

quirierens von Zeugnissen und Dokumenten aus der Zeit des Nationalsozialismus

und der Shoah in der ganzen Welt wird anschaulich, dass zwar »deutsche Befind-

lichkeiten« im Zentrum des Romans stehen, »diese aber als eingebunden in trans-

nationale Prozesse«31 beschrieben werden und dadurch eine außerliterarische Ent-

wicklung fokussiert wird, denn »derHolocaust [bildet] einen globalen Bezugspunkt

der Erinnerung«32. Die Skepsis des Protagonisten bezüglich dieses Aufspürens von

Archivalien an den »entlegensten Stelle[n]« (E 51) derWelt zeichnet die gesamte Ar-

beit des Instituts negativ, das

zum Symbol für die institutionell-durchorganisierte, öffentlich finanzierte und

sanktionierte Gedenkarbeit [wird], die zugleich den gesellschaftlichen Rahmen

des kollektiven Erinnerns abgibt. Hier werden die Überreste der Vergangenheit

nicht nur konserviert, sondern geradezu selbstzweckhaft verwaltet, während de-

ren Inhalte und Sinn hinter dem ökonomischen Aspekt der Bewirtschaftung zu-

rücktreten.33

Neben dieser archivarischen Tätigkeit im Rahmen derHistorisierung des National-

sozialismus, die sich wie bereits angesprochen auch durch staatliche Mittel finan-

ziert und dadurch zugleich erinnerungspolitische Implikationen erfüllt, wird be-

sonders das staatliche Gedenken im öffentlichen Raum fokussiert:

Dieser Zustand der permanenten Aufdeckung des Verbrechens der Altvorderen

war nicht schön, doch nötig, und als er nicht mehr nötig schien, war es gar nicht

31 Sven Kramer: Über diesem Abgrund. Studien zur Literatur der Shoah. Würzburg 2020, S. 131.

32 Daniel Levy/Natan Sznaider: Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holocaust. Frankfurt am

Main 2001, S. 150.

33 Schliephake: Textualität und ›Vergangenheitsbewirtschaftung‹, S. 322.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephanie Willeke: »Bedenken statt Gedenken.« 373

mehr schön. Da besann der Staat sich auf seine Pflicht seinen Bürgern gegenüber

und beschloß, ihnen diese Bürde abzunehmen, indem er das Gedenken an das

Verbrechen der Vergangenheit zu seiner immerwährenden Aufgabe erklärte. Die

Verpflichtung, sie zu erfüllen, wurde in Denkmäler hineingegossen, deren Zahl

um so schneller wuchs, je länger das Verbrechen zurücklag. (E 23)

Denkmäler sind omnipräsenteObjektivationen, die als Speichermedien eines kom-

plexen »Erinnerungsnetzwerkes«34 das Vergangene präsent und verfügbar halten

und so als »Generator kollektiver Identität«35 fungieren. Zugleich implizieren sie

aber auch eine ethische Pflicht: »Ein Mahnmal ist mit der Mahnung verbunden, et-

was nicht zu vergessen, nicht nur, weil das Gedächtnis brüchig ist, sondern auch,

weil sich die Erinnerung der Last der Vergangenheit verweigern möchte.«36 Die-

se ethische Pflicht des Erinnerns und Gedenkens – »die edelste Aufgabe des Staa-

tes« (E 24) – wird aus der Sicht Frambachs aber eben unterlaufen, die Geschich-

te wird vielmehr in diesen Erinnerungsorten gebannt, sodass die Denkmäler eine

entlastende Funktion erfüllen, sie sind der »schwere Deckel auf dieser Geschich-

te.« (E 165)Das öffentlicheGedenken,nebendenMahnmälern,die ein »fixiertes und

reduziertes Gedenken«37 befördern, werden u. a. auch Stolpersteine, Festakte und

KZ-Gedenkstätte thematisiert, wird so zur Chiffre der Distanznahme. Einerseits

ist die nationalsozialistische Vergangenheit elementarer Bestandteil des kulturel-

len Gedächtnisses, sie ist deutlich als Ursprung des Staates markiert: »So war die

Dunkelheit, aus der dieser Staat vor langer Zeit hervorgekrochen war, in das hells-

te Licht gestellt und zu seinem Eigentlichen erklärt worden, was nur logisch war,

schließlich war es der Grund seiner Gründung.« (E 24) Andererseits mündet diese

Form der Historisierung in einem spezifischen Effekt: umso detaillierter die Auf-

bereitung und präsenter das öffentliche Gedenken, umsomehr wird die Geschichte

zum Bestandteil des Normalfeldes. Und genau hierauf fußt die Kritik Frambachs:

»Schrecklich war jetzt, daß es kaum noch wehtat. Das war das eigentlich Schreck-

liche und mehr noch: für ihn war dies das Eigentliche. Daß dieses Verbrechen, so

groß es war, hatte aufhören können wehzutun.« (E 24) Das titelgebende Eigentli-

che betrifft entsprechend nicht allein die historische Aufarbeitung und das darauf

34 Ebd., S. 308.

35 Alois Hahn: Erinnerung und Prognose. Zur Vergegenwärtigung von Vergangenheit und Zu-

kunft. Wiesbaden 2003, S. 17.

36 AleidaAssmann: Geschichte imGedächtnis. Vonder individuellen Erfahrung zur öffentlichen

Inszenierung. München 2007, S. 26.

37 Edgar Platen: Von derÜbermacht der Vergangenheit und derOhnmacht des Einzelnen in Lie-

besdarstellungen der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur (Hanika, Ljubić, Ammar). In:

Leitkulturen undWertediskussionen. Zur Darstellung von Zeitgeschichte in deutschsprachi-

ger Gegenwartsliteratur (VIII). Hg. vonMartin Hellström und Edgar Platen. München 2014, S.

119–136, hier S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Special Section/Schwerpunkt: Poetologien mehrdeutigen Erinnerns

basierende Gedenken, sondern vor allem die damit verbundene emotionale Ebene,

die persönliche Betroffenheit, die aus Frambachs Perspektivemit demTransforma-

tionsprozess der Erinnerungen vom kollektiven Gedächtnis der »immer weniger«

(E 15) werdenden Zeitzeugen in das kulturelle Gedächtnis verloren geht. Hier wird

die Ambivalenz besonders anschaulich, die dieser Figur eingeschrieben ist. Denn

auf der einen Seite kann die Ernsthaftigkeit,mit der Frambach sich demThema so-

wohl in seinem beruflichen als auch privaten Leben widmet, positiv gewertet wer-

den, wie auch Sven Kramer konstatiert: »In some ways her [Hanikaʼs novel] nega-

tive hero embodies a politically correct, even exemplary attitude toward the Holo-

caust. He is aware of the crime at all times, he does everything to avoid downsiz-

ing it, he takes it as seriously as possible.«38 Auf der anderen Seite ist dieses von

seiner Einstellung zur Vergangenheit vollkommen determinierte Verhalten äußerst

problematisch: »AlthoughFrambach seems to act in accordancewith the established

moral code for remembering the camps, he overdoes it and therefore misses the

point.«39 Dieswirdmit seiner imRoman immerwieder hervortretenden obsessiven

Identifikationmit denOpfern desNationalsozialismus40 pointiert und gerade diese

Sehnsucht nach Schmerz offenbart die satirische Zeichnung der Figur.41 Dabei wird

in diesemKontext auch die Zeitstruktur konstitutiv, indem die imHistorisierungs-

prozess zusammenkommenden Logiken derDifferenz und der Verbindung hier auf

der Grundlage des Schmerzes als getrennt inszeniert werden:Während diemeisten

laut Frambach eben diesen nicht mehr empfinden würden, was die Trennung der

Zeitebenen impliziert, steht für ihn die Verbindung im Vordergrund: »Er kam sich

vor wie aus der Zeit gefallen. Denn ihm tat es immer noch weh.« (E 25)

Historisierung als Universalisierung des Bösen in den Massenmedien

Zu dem von Frambach kritisierten Prozess der Vereindeutlichung und Normalisie-

rung tragen auchmassenmediale Inszenierungen bei:

Oh, herrlicher Stoff für Hollywood! Das unfaßbar Böse und das absolut Gute so

sauber und undiskutierbar voneinander geschieden, daß es eine Freude ist. […]

Juden und Nazis sind andere Wörter für ›die Guten‹ und ›die Bösen‹ geworden,

und ›die Deutschen‹ in diesen Filmen sind nicht wir. Wir, die wir uns diese Filme

38 Sven Kramer: Identifying with the victims in the land oft he perpetrators. Iris Hanikaʼs »Das

Eigentliche« and Kevin Vennemannʼs »Nahe Jedenew«. In: Persistent legacy. The Holocaust

and German Studies. Hg. von Erin McGlothlin und Jennifer M. Kapczynski. Rochester/New

York 2016, S. 159–177, hier S. 164.

39 Ebd., S. 163.

40 Vgl. ebd.

41 Vgl. ebd., S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephanie Willeke: »Bedenken statt Gedenken.« 375

zusammen mit dem Rest der Welt anschauen, sind ganz andere und haben es –

zusammen mit dem Rest der Welt – schon längst hinter uns gelassen.

Es ist vorbei. (E 163)

Der Roman nimmt somit die an die Unterhaltungsindustrie gerichtete Kritik einer

extremen Komplexitätsreduktion auf, die das Bild der Vergangenheit immer domi-

nanter prägt. Durch die ›Universalisierung des Bösen‹42 wird die Widerständigkeit

eingeebnet, indem starre dichotome Entitäten konstruiert werden, die das Vergan-

gene dekontextualisieren und so übertragbar auf alles Schlechte derWeltmachen.43

Diese medialen Inszenierungen trennen entsprechend nicht nur moralische Kate-

gorien voneinander, sondern auch die zeitlichen Ebenen. Damit wird hier die Stra-

tegie der negativen Vergegenwärtigung, die die Generation der Nachgeborenen zur

bewussten Abgrenzung einsetzte, noch potenziert. Die Shoah fungiert hier nicht

mehr als das Gegenbild, das ein konstitutiver Bestandteil der eigenen Identität ist,

indem man sich davon moralisch distanziert. Vielmehr wird überhaupt keine Ver-

bindungmehr hergestellt, auch nicht über die Negation, die Differenz der Zeitebe-

nen von Vergangenheit und Gegenwart wird hier ins Extrem getrieben.

Der Protagonist, der dieser Entwicklung äußerst kritisch gegenübersteht, kann

sich der prägenden Kraft der Bilder aus den Hollywoodfilmen jedoch selbst nicht

entziehen.Dieswirdbeispielsweisedeutlich,wennvonFrambachsAssoziationsket-

ten in vollenU-Bahnzügenberichtetwird,»daßdieZüge indieKonzentrations-und

Vernichtungslager noch viel voller waren als der, in dem er sich gerade befand, und

auchkeineBänkeandenSeitenderWaggonsangeschraubtwaren« (E8).DieGrund-

lagediesesVergleichs stammt, so derErzählerweiter, aus einer Szenedes FilmsThe

Pawnbroker, den sich Frambach angeschaut hatte, was dazu führte, dass »er sich

in vollenU-Bahnwagen sehr unwohl gefühlt« (E 9) habe.Die Kritik des überformen-

den und homogenisierenden Charakters an der filmischen Inszenierung der Ver-

gangenheit wird zwar nicht obsolet, allerdings wird an dieser Stelle gezeigt, dass

die Suggestionskraft bei aller Kritik an den Filmen auch FrambachsWahrnehmung

beeinflusst, was wiederum zu der ambivalenten Figurenzeichnung beiträgt.

Historisierung als sinnstiftende Ordnung

Eine andere Strategie derHistorisierung findet sich in den Spezialdiskursen, in de-

nen der Mechanismus der Sinnstiftung zum Ausdruck kommt. So liest der Prot-

42 Levy/Sznaider: Erinnerung im globalen Zeitalter, S. 150.

43 Vgl. dazu Cornelia Blasberg: Skandal. Politische Pragmatik, rhetorische Inszenierung und

poetische Ambiguität. In: Amphibolie – Ambiguität – Ambivalenz. Hg. von Frauke Berndt

und Stephan Kammer. Würzburg 2009, S. 269–289, hier S. 281.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Special Section/Schwerpunkt: Poetologien mehrdeutigen Erinnerns

agonist im Rahmen eines Orgelkonzerts in der »Sühne-Christi-Kirche« (E 100), auf

deren Mauer die Begriffe »Golgatha, Plötzensee, Auschwitz, Hiroshima, Mauern«

(E 102) stehen, ein Faltblatt, das diesenWörtern Bilder zuordnet: »Er fühlte sich wie

ein leeres Tuch, als er im Inneren [des Faltblattes] ihm bestens bekannte Schwarz-

weißfotos sah: die zum Skelett abgemagerte Leiche aus Bergen-Belsen mit wie zur

KreuzigunggebreitetenArmen,Carl vonOssietzky imKZmit gesenktemBlick, eine

Gruppe Auschwitz Häftlinge nach der Befreiung.« (E 106). Die hier erzählend auf-

gegriffene intermediale Verbindung vonBild- undTextmaterial nimmt eine spezifi-

sche Form an. Zum einen, da sich die angeführten Bilder lediglich auf einen der Be-

griffe, Auschwitz, beziehen, zum anderen, weil durch den Begleittext eine sinnstif-

tende Ordnung eines größeren Zusammenhangs initiiert wird, »eine gerade Linie

von Golgatha über Auschwitz undHiroshima zu den Anfang der sechziger Jahre ak-

tuellenMauern« (E 106).Während die Bilder im Sinne fotografischer und damit Au-

thentizität vermittelnder Erinnerungsträger also nur einen Aspekt aufgreifen,wird

durch den Text ein übergreifender Sinn dieser unterschiedlichen Ereignisse postu-

liert: »Die Fotografien als unmittelbare Zeugnisse des NS-Terrors werden durch die

religiösen Erklär- bzw.Gebetstexte wie durch den quasi-zeremoniellen Rahmen, in

den sie gestellt sind, normativ besetzt und für eine kollektive, religiös überformte

Sinnstiftung in Anspruch genommen.«44 Insofern wird die durch diese Schlagwör-

ter aufgerufene Kontingenzerfahrung in ein Narrativ überführt, das mit bekann-

ten, in der Geschichtskultur bereits vorhandenen Sinnbildungsmustern operiert.45

Aus dieser FormdesUmgangsmit derGeschichte, die Rüsen als ›normale‹ Krisis be-

schreibt, resultiert eine bestimmtehistorische Interpretation: »DieWunden,die die

Kontingenzderhistorischen Identität geschlagenhat,werdendurchdieVorstellung

vom Zeitverlauf geheilt, wie sie in der lebendigen Geschichtskultur der Betroffenen

als Deutungs- und Orientierungsmuster wirksam ist.«46 Die Sinnlosigkeitserfah-

rung der Shoah, die einer derartigen Interpretation entgegensteht,wird hier im re-

ligiösen Kontext aufgelöst. Die Figur Frambach repräsentiert den entgegengesetz-

ten Pol historischen Interpretierens, mit Rüsen die Form der traumatischen Krise.

Sie zeichnet sichdadurch aus,dass dieVergangenheit »SpurendesUnbegreifbaren«

hinterlässt, die Geschichte »prägt den historischen Zügen der zeitlichen Ordnung

Störungen und Brüche auf. Sie markiert die Grenzen des Sinns in der Behandlung

der Erfahrung der Zeit.«47 Entsprechend scharf fällt die Kritik Frambachs aus:

[…] das Schreckliche an solchen Texten ist nämlich dieser grundlegende Denkfeh-

ler, das Verbrechen erklären zu wollen. Und indem sie es mit der Bibel erklären,

44 Schliephake: Textualität und ›Vergangenheitsbewirtschaftung‹, S. 316.

45 Vgl. Rüsen: Zerbrechende Zeit, S. 153.

46 Ebd., S. 163.

47 Ebd., S. 156f.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephanie Willeke: »Bedenken statt Gedenken.« 377

wird ihm sogar noch ein Sinn gegeben. Als habe es sich ereignen müssen, um

die Richtigkeit der biblischen Weltdarstellung zu belegen. Und damit umfängt

die christliche Religion dann auch noch die Auschwitzreligion. Als ob die allein

nicht reichen würde. Das große Morden dient denen praktisch als Gottesbeweis.

Und das ertrage ich nicht. […] Und es sind nicht nur die christlichen Texte, die so

funktionieren, es ist ja eigentlich die ganze Forschung darauf ausgelegt. (E 117 f.)

Die hier beanstandete Variante der Historisierung, die im Rahmen eines teleolo-

gischen Prozesses unterschiedlichen historischen Ereignissen Sinn verleiht – und

folglich vor allem der Shoahmit einem erklärenden und integrierenden Duktus be-

gegnet – führt zu einem Zusammenbruch des Protagonisten. Gestützt durch den

Wechsel der Stellung des Erzählers von heterodiegetisch zu autodiegetisch, stellt

Frambach imaginierend zwei Kollektive gegenüber: die vielen, die sich ihres Lebens

erfreuen,weil sie eine distanzierte Haltung zur Vergangenheit einnehmen, und die

wenigen, die die Erinnerung, das Unglück mit sich tragen. (E 111f.) Diese Dualität

steht quer zu der filmisch inszenierten Gut-und-Böse-Dichotomie, sie basiert viel-

mehr auf der gegenwärtigen Auseinandersetzung mit der Vergangenheit, die für

den Protagonisten zur Identität geworden ist. »Ich stecke fest in der Erinnerung

in diesem Loch, das die letzte Todesmaschine in die Welt gefressen hat. Hier harre

ich aus.« (E 111) Diese Identifizierung mit den Opfern wird auch über intertextuel-

le Verweise inszeniert, wenn Frambach beispielsweise in seinem Büro einen Vers

vonCelans Todesfuge umformuliert: »Und ich inmeinemGrab in den Lüften, da liegt

man nicht eng.« (E 153).Dies geht soweit, dass der Protagonist seinDasein über die

Vergangenheit und vor allem die Verbrechen des nationalsozialistischen Regimes

konstituiert:

Ohne das Unglück hätte er sich gar nicht definieren können. Es war nicht einmal

seins, in Wirklichkeit gehörte es ihm nicht. Es war nicht sein Unglück, sondern

Das Unglück.

Wenn er es von sich abzog, blieb nichts von ihm übrig, nichts. Gar nichts. (Er wuß-

te das alles. Aber es nützte ja nichts.) (E 16)

Die Zeitebenen von Vergangenheit und Gegenwart amalgamieren so prägnant,

dass eine Unterscheidung nicht mehr möglich ist; Frambachs gesamte Welt ist

von der Vergangenheit determiniert, die einen zerstörerischen Charakter hat, was

jede Möglichkeit, Kontingenz in eine sinn- und bedeutungsvolle Geschichte zu

überführen, negiert.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Special Section/Schwerpunkt: Poetologien mehrdeutigen Erinnerns

Schlussüberlegungen

Mit dieser von Frambach verkörperten extremen Position wird eine Kontrastfolie

zu der gesellschaftlichen Gedenkkultur geschaffen, die mit ihren Spezialdiskursen

durch unterschiedliche Historisierungsstrategien die NS-Vergangenheit einerseits

verschiedenenBedürfnissenanpasst,wasden jederHistorisierung inhärentenKon-

struktionscharakter verdeutlicht, und sie andererseits sogar zur Legitimation nutzt

– hier fällt auch der Begriff »Shoah-Business« (E 123) –, was insgesamt dazu führt,

dass der Nationalsozialismus und die Shoah eben als Vergangenes in die Geschich-

te integriert werden können. In dieser Fluchtlinie beziehen sich die hier inszenier-

ten Störungen auf die durch die Transformationsprozesse evozierte Verbindungsli-

nie der Zeitebenen, genauer: Gezeigt wird der Bedeutungsverlust des Vergangenen

für die Daseinsorientierung in der Gegenwart. Die Störungen beziehen sich also

nicht zuletzt auf die funktionale Dimension des historischen Sinns,48 deren Kris-

tallisationspunkt sich in der Verbindung des Vergangenenmit demGegenwärtigen

manifestiert. Aber auch die gegenteilige Variante, für die die Figur Frambach mit

seiner Identifikation mit den Opfern und dem daraus resultierenden anhaltenden

Schmerz steht, wird satirisch gezeichnet und erweist sich entsprechend nicht als

bessere Alternative für denUmgangmit der nationalsozialistischenGeschichte.Das

Eigentlichegreift insofernnichtnurdifferentePraktikendesGedenkens auf, sondern

dekonstruiert auch die verschiedenenNarrative und Strategien der Historisierung,

was in einer umfassenden Kritik mündet: Alle aufgezeigten Varianten, so wird in

dem Roman deutlich gemacht, sind kein geeigneter Umgang mit der Vergangen-

heit. Wenn indes an zwei Stellen paginierte, aber leere Seiten eingebunden wer-

den,die beimzweitenMal überdiesmit »RaumfürNotizen« (E 155ff.) überschrieben

sind,wird der appellative Charakter des Romans in Form eines Angebots an die Re-

zipierenden offenkundig, die eigenen Gedenkpraktiken und Umgangsformen mit

derWiderständigkeit der nationalsozialistischen Vergangenheit zu reflektieren.

48 Vgl. Rüsen: Zerbrechende Zeit, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034 - am 13.02.2026, 09:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

