Zwingli hat keinen genaueren Bezug auf die Tradition des Gerechten Krieges. Vor
allem seine Betonung der Freiheit unterscheidet ihn von dieser Tradition. Dal} der
Krieg ein Ubel ist, bezweifelt Zwingli nicht. Aber genauso wenig, daB in einer krie-
gerischen Welt gekdmpft werden mulB3. Er ist weder Pazifist noch Bellizist (beide
Zwinglibilder gab es). Auch sein Gott ist kein Pazifist, sondern verlangt Kdmpfe und
ist selber ein Kdmpfer (in Zwinglis nach altestamentarischem Vorbild gestalteten
Liedern).

6.4.4 Calvin

Jean Calvin, 1509-1564, geboren in Noyon (Picardie) als Sohn eines Juristen. Stu-
dierte Recht, widmete sich aber bald theologischen Arbeiten. Als Anhdnger der
Reformation ins Exil, seit 1541 dauerhaft als Geistlicher in Genf.

Vergleiche zur Biographie und zum Wirken in Genf:

Alister E. McGrath, A Life of John Calvin : a Study in the Shaping of Western Cul-
ture. — Oxford 1990

William G. Naphy, Calvin and the Consolidation of the Genevan Reformation. —
Manchester 1994

Vergleiche zu Calvins Theologie:

T. H. L. Parker, Calvin : an Introduction to his Thought. — London 1995 (Out-
standing Christian Thinkers)

Albrecht Thiel, In der Schule Gottes : die Ethik Calvins im Spiegel seiner Predigten
tiber das Deuteronomium. — Neukirchen-Vluyn 1999

Michael Becht, Pium consensum tueri : Studien zum Begriff consensus im Werk
von Erasmus von Rotterdam, Philipp Melanchton und Johannes Calvin. — Miinster
2000. - S. 363-531

Peter Opitz, ,,Dein Reich komme* : Variationen reformierter Unservater Auslegung,
in: Calvin im Kontext der Schweizer Reformation : historische und theologische
Beitrdge zur Calvinforschung. — Ziirich 2003. — S. 249-269

Eberhard Busch, Gotteserkenntnis und Menschlichkeit : Einsichten in die Theologie
Johannes Calvins. — Ziirich 2005.

Calvin hatte eine gro3e Bedeutung fiir die Reformation nicht nur in Genf und Frank-
reich, sondern auch in Schottland, den Niederlanden, in den reformierten Territorien
in Deutschland, im englischen Puritanismus und iiber England und Schottland in
Amerika. Eine unbestrittene historische Bedeutung, aber die Forschung sieht ihn
nicht mehr als den Paten eines europaweiten Netzwerkes von Verschworungen.
Auch die Vorstellung einer Theokratie Calvins in Genf ist eine Legende. Eine Frie-
denslehre, hinausgehend iiber die konventionelle Ansicht, dal die Regierung fiir
Frieden sorgen soll, kann er noch weniger haben als andere Reformatoren. Calvin
betont besonders stark, da3 der Weg mit Gott eine Trennung von der Welt bedeutet.

264

https://dol.org/10.5771/9783845222097-264 - am 22.01.2026, 03:45:51. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-264
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir haben die verheiflene Seeligkeit, das Reich Gottes nur in der Form der Hoff-
nung. Gerade das Leben der Glaubigen ist ein stindiger Kampf in der unglédubigen
Welt. Calvin ist der Theologe der Kirchenzucht, des dauernden Versuches, die Ge-
meinde zu Versohnung mit Gott und den Nichsten anzuhalten. Calvin ist eher ein
Theologe des Kampfes als ein Theologe des Friedens, Aber kein Theologe des Krie-
ges. Eine Kriegslehre, hinausgehend iiber konventionelle Ansichten vom Gerechten
Krieg und vom Widerstandsrecht unterer Magistrate, hat Calvin nicht.

Zur politischen Theorie Calvins, bzw. zum Fehlen einer Politischen Theorie verglei-
che:

Josef Bohatec, Calvin und das Recht. — Fendingen 1934

Harro Hopfl, The Christian Polity of John Calvin. — Cambridge 1982.

Texte

Unterricht in der christlichen Religion (Institutio christianae religionis) / nach
der letzten Ausgabe iibersetzt und bearbeitet von Otto Werner. — Neukirchen :
Verl. der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1955

Neubearbeitet Neukirchen-Viuyn 2008

IV,20  Vom biirgerlichen Regiment

Calvins Version der Zwei-Reiche-Lehre. Mit einem Abschnitt: Vom Recht der Ob-
rigkeit zur Kriegsfilhrung. Eine knappe Darlegung der Lehre vom Gerechten Krieg:
ein Konig, der ohne Griinde einen Krieg beginnt, muf3 wie ein Réuber bestraft wer-
den. Entscheidend ist, dal die strafende Obrigkeit nicht ihren eigenen Begierden
folgt.

Vgl. aulerdem bei Albrecht Thiel, In der Schule Gottes : die Ethik Calvins im Spie-
gel seiner Predigten iiber das Deuteronomium. — Neukirchen-VIuyn : Neukirchener
Verl., 1999. — S. 116-122 Stellen aus Predigten Calvins gegen das Téten im Krieg

Literatur

Faber, Eva-Maria

Verantwortung fiir den Frieden bei Johannes Calvin, in: Suche nach Frieden :
politische Ethik in der Friihen Neuzeit / hrsg. von Norbert Brieskorn und Mar-
kus Riedenauer. — Stuttgart : Kohlhammer, 2000 (Theologie und Frieden ; 19)
S. 83-118

Ruhe und Eintracht diirfen nicht auf Kosten des Einklangs mit Gott erkauft werden.
Die Alternative zum privaten Frieden ist aber nicht der Krieg fiirs Evangelium, son-
dern das Leiden fiir Gott. Die populédre Vorstellung von Calvin als theokratischem
Religionskdmpfer ist falsch.

Von Zwingli unterscheidet sich Calvin dadurch, daB er viel stirker geistliches und
weltliches Regiment auseinanderhélt (da er fiir eine Situation schreibt, in der Christen-

265

https://dol.org/10.5771/9783845222097-264 - am 22.01.2026, 03:45:51. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-264
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemeinde und Biirgergemeinde nicht identifiziert werden kénnen). Calvin steht in der
Tradition des Gerechten Krieges und definiert den Krieg als Strafkrieg — ein feindli-
cher Angriff ist die einzige Rechtfertigung eines Krieges. Angriffe auf den Glauben
sind kein Grund fiir einen Krieg. Calvin verlangt MéBigung, ist aber gegen den fal-
schen Frieden. Ein Angreifer mufl bestraft werden. Die Versohnung setzt voraus,
daB der Ubeltiter die Folgen seiner Tat spiirt.

Man hat frither den von Calvin beeinfluBten Kirchen in Westeuropa eine Neigung
zum Glaubenskrieg unterstellt. Von den franzosischen Religionskriegen, iiber den
niederlandischen Aufstand und die Auslosung des Dreifligjahrigen Krieges bis zur
Schottischen und Englischen Revolution/Biirgerkrieg seit 1640 soll sich eine Linie
kalvinistischer Gewalt durch die europdische Geschichte ziehen lassen. Tatséchlich
ist die Haltung der Calvinisten und Puritaner zum Krieg komplexer.

Walzer, Michael

The Revolution of the Saints : a Study in the Origins of Radical Politics. —
Cambridge, MA : Havard Univ. Pr., 1965. — S. 268-299 Politics and War

Walzer will erkldren, wie es zur Englischen Revolution der 1640er Jahre kommen
konnte, die er auf (einen von ihm nicht néher eingegrenzten) Calvinismus zuriick-
fiihrt. Er weil3, daB3 Calvin selber nur Verteidigung zuldfit, er sucht deshalb den Ur-
sprung des puritanischen Bellizismus in der Metaphorik des kampfenden Gottes und
der kdmpfenden Gemeinde. Das war zunichst als ein spiritueller Kampf gedacht, als
Kampf gegen Versuchung. Ohne die Revolution wére die puritanische Kampfrheto-
rik spiritueller Kampf geblieben, seit 1640 wird sie rasch transformiert.

In ihrer Kriegslehre folgen die Puritaner dem katholischen Spanier Suérez, den sie
weiterentwickeln, aber nie durch eine eigene systematische Kriegslehre ersetzen. Bis
1640 leugnen sie nie, daB3 nur ein Souveridn einen gerechten Krieg fithren kann. Thr
Problem seit 1618 war nicht das Recht des Herrschers, Kriegsdienste zu fordern,
sondern umgekehrt das Recht der Untertanen, vom Herrscher einen Krieg zu fordern
(eine englische Intervention in den Dreifligjahrigen Krieg zur Unterstiitzung der
Calvinisten/Protestanten). Wihrend die katholischen Autoren sich bemiihten, den
Staat von religiosen Auftridgen zu 16sen, ist fiir die Puritaner Politik Religionspolitik.
Fiir Suarez haben Kriege immer einen genauen Grund und damit ein klares Ende.
"The Lord’s battles* haben diese Begrenzung nicht.

266

https://dol.org/10.5771/9783845222097-264 - am 22.01.2026, 03:45:51. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-264
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.4.5 Vitoria

Francisco de Vitoria, 1483-1546, geboren in Burgos. Dominikaner. Lehrte Theolo-
gie in Paris, Valladolid, Salamanca. Einflulreich fiir die Erneuerung des Thomis-
mus. Vitoria lebte zuriickgezogen, doch seine Schiiler haben eine grole Bedeutung
iiber Gutachtertitigkeit in spanischen politischen Entscheidungsprozef3 und fiir die
Theologie des Konzils von Trient.

Vergleiche zur Einfithrung in Leben und Werk:

Carlos G. Norefia, Studies in Spanish Renaissance Thought. — The Hague 1975. — S.
36-149 Vitoria, Salamanca and the American Indians

Ramon Hernandez, Francisco de Vitoria : vida y pensamiento internacionalista. —
Madrid 1995

Ulrich Horst, Leben und Werke Francisco de Vitorias, in: Francisco de Vitoria,
Vorlesungen I. — Stuttgart 1995. — S. 13-99.

Vitoria ist Theologe, ein spezialisierter Moraltheologe, die Zuriickhaltung von spe-
kulativeren Bereichen der Theologie ist deutlich. Sein Kommentar der Summa Theo-
logica des Thomas von Aquin gilt allein der Moraltheologie. Seine 6ffentlichen
Vortrage behandeln aktuelle moraltheologische Probleme der spanischen Politik, vor
allem der Eroberung und Kolonialbildung in Amerika. Er war kein Jurist und seine
Quellen sind keine juristischen, aber seine moraltheologische Methode folgt in vol-
kerrechtlichen Fragen doch sehr stark einem quasijuridischen ProzeB. Bei Vitoria
wird der Krieg anders als bei Thomas nicht im Zusammenhang der Liebe behandelt,
sondern im Zusammenhang der Gerechtigkeit. Er ist deshalb in Versuchen des 20.
und beginnenden 21. Jahrhunderts, die Gerechtigkeit einzelner Kriege zu beurteilen,
ein bevorzugter Autor. Aber es wird zu wenig gefragt, wie Vitorias Volkerrecht mit
seiner Theologie zusammenhéngt; die Nachschriften seiner Vorlesungen iiber die
Summa Theologica sind viel weniger beachtet worden, als seine Vorlesungen zu
einzelnen moraltheologischen Fragen. Wie fiir Thomas von Aquin ist das Ziel das
ewige Heil. Weil der Mensch als Ebenbild Gottes geschaffen ist, muf3 er auf Gott hin
ausgerichtet sein. Viktoria braucht das Volkerrecht nicht, um das Zusammenleben
der Staaten und den Verkehr der Menschen aus verschiedenen Staaten zu regulieren.
Der Aufbau eines gemeinsamen Rechts der Menschheit wird die Menschen zu sittli-
chen Wesen machen.

Vergleiche zur politischen Theologie Vitorias:

Daniel Deckers, Gerechtigkeit und Recht : eine historisch-kritische Untersuchung
der Gerechtigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483-1546). — Freiburg (Schweiz)
1991 (siehe unten S. 272).

Seit seiner Wiederentdeckung fiir die internationale Volkerrechtswissenschaft im 19.
Jahrhundert ist Vitoria immer wieder zum Vater des modernen Volkerrechts erklart
worden. Vitoria verdnderte die klassische romische Definition des ius gentium als
ratio inter omnes homines zur ratio inter omnes gentes. Internationalistische Volker-

267

https://dol.org/10.5771/9783845222097-264 - am 22.01.2026, 03:45:51. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-264
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

