
 264

Zwingli hat keinen genaueren Bezug auf die Tradition des Gerechten Krieges. Vor 
allem seine Betonung der Freiheit unterscheidet ihn von dieser Tradition. Daß der 
Krieg ein Übel ist, bezweifelt Zwingli nicht. Aber genauso wenig, daß in einer krie-
gerischen Welt gekämpft werden muß. Er ist weder Pazifist noch Bellizist (beide 
Zwinglibilder gab es). Auch sein Gott ist kein Pazifist, sondern verlangt Kämpfe und 
ist selber ein Kämpfer (in Zwinglis nach altestamentarischem Vorbild gestalteten 
Liedern). 

6.4.4 Calvin 

Jean Calvin, 1509-1564, geboren in Noyon (Picardie) als Sohn eines Juristen. Stu-
dierte Recht, widmete sich aber bald theologischen Arbeiten. Als Anhänger der 
Reformation ins Exil, seit 1541 dauerhaft als Geistlicher in Genf. 

 
Vergleiche zur Biographie und zum Wirken in Genf: 
Alister E. McGrath, A Life of John Calvin : a Study in the Shaping of Western Cul-
ture. – Oxford 1990 
William G. Naphy, Calvin and the Consolidation of the Genevan Reformation. – 
Manchester 1994 

 
Vergleiche zu Calvins Theologie: 
T. H. L. Parker, Calvin : an Introduction to his Thought. – London 1995 (Out-
standing Christian Thinkers) 
Albrecht Thiel, In der Schule Gottes : die Ethik Calvins im Spiegel seiner Predigten 
über das Deuteronomium. – Neukirchen-Vluyn 1999 
Michael Becht, Pium consensum tueri : Studien zum Begriff consensus im Werk 
von Erasmus von Rotterdam, Philipp Melanchton und Johannes Calvin. – Münster 
2000. – S. 363-531 
Peter Opitz, „Dein Reich komme“ : Variationen reformierter Unservater Auslegung, 
in: Calvin im Kontext der Schweizer Reformation : historische und theologische 
Beiträge zur Calvinforschung. – Zürich 2003. – S. 249-269 
Eberhard Busch, Gotteserkenntnis und Menschlichkeit : Einsichten in die Theologie 
Johannes Calvins. – Zürich 2005. 

 
Calvin hatte eine große Bedeutung für die Reformation nicht nur in Genf und Frank-
reich, sondern auch in Schottland, den Niederlanden, in den reformierten Territorien 
in Deutschland, im englischen Puritanismus und über England und Schottland in 
Amerika. Eine unbestrittene historische Bedeutung, aber die Forschung sieht ihn 
nicht mehr als den Paten eines europaweiten Netzwerkes von Verschwörungen. 
Auch die Vorstellung einer Theokratie Calvins in Genf ist eine Legende. Eine Frie-
denslehre, hinausgehend über die konventionelle Ansicht, daß die Regierung für 
Frieden sorgen soll, kann er noch weniger haben als andere Reformatoren. Calvin 
betont besonders stark, daß der Weg mit Gott eine Trennung von der Welt bedeutet. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-264 - am 22.01.2026, 03:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-264
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 265 

Wir haben die verheißene Seeligkeit, das Reich Gottes nur in der Form der Hoff-
nung. Gerade das Leben der Gläubigen ist ein ständiger Kampf in der ungläubigen 
Welt. Calvin ist der Theologe der Kirchenzucht, des dauernden Versuches, die Ge-
meinde zu Versöhnung mit Gott und den Nächsten anzuhalten. Calvin ist eher ein 
Theologe des Kampfes als ein Theologe des Friedens, Aber kein Theologe des Krie-
ges. Eine Kriegslehre, hinausgehend über konventionelle Ansichten vom Gerechten 
Krieg und vom Widerstandsrecht unterer Magistrate, hat Calvin nicht. 
Zur politischen Theorie Calvins, bzw. zum Fehlen einer Politischen Theorie verglei-
che: 
Josef Bohatec, Calvin und das Recht. – Fendingen 1934 
Harro Höpfl, The Christian Polity of John Calvin. – Cambridge 1982. 

 
 

Texte 

 
Unterricht in der christlichen Religion (Institutio christianae religionis) / nach 

der letzten Ausgabe übersetzt und bearbeitet von Otto Werner. – Neukirchen : 

Verl. der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1955 

Neubearbeitet Neukirchen-Vluyn 2008 

IV, 20 Vom bürgerlichen Regiment 
Calvins Version der Zwei-Reiche-Lehre. Mit einem Abschnitt: Vom Recht der Ob-
rigkeit zur Kriegsführung. Eine knappe Darlegung der Lehre vom Gerechten Krieg: 
ein König, der ohne Gründe einen Krieg beginnt, muß wie ein Räuber bestraft wer-
den. Entscheidend ist, daß die strafende Obrigkeit nicht ihren eigenen Begierden 
folgt. 

 
Vgl. außerdem bei Albrecht Thiel, In der Schule Gottes : die Ethik Calvins im Spie-
gel seiner Predigten über das Deuteronomium. – Neukirchen-Vluyn : Neukirchener 
Verl., 1999. – S. 116-122 Stellen aus Predigten Calvins gegen das Töten im Krieg 

 
 

Literatur 

 
Faber, Eva-Maria 

Verantwortung für den Frieden bei Johannes Calvin, in: Suche nach Frieden : 

politische Ethik in der Frühen Neuzeit / hrsg. von Norbert Brieskorn und Mar-

kus Riedenauer. – Stuttgart : Kohlhammer, 2000 (Theologie und Frieden ; 19) 

S. 83-118 

Ruhe und Eintracht dürfen nicht auf Kosten des Einklangs mit Gott erkauft werden. 
Die Alternative zum privaten Frieden ist aber nicht der Krieg fürs Evangelium, son-
dern das Leiden für Gott. Die populäre Vorstellung von Calvin als theokratischem 
Religionskämpfer ist falsch. 
Von Zwingli unterscheidet sich Calvin dadurch, daß er viel stärker geistliches und 
weltliches Regiment auseinanderhält (da er für eine Situation schreibt, in der Christen-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-264 - am 22.01.2026, 03:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-264
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 266

gemeinde und Bürgergemeinde nicht identifiziert werden können). Calvin steht in der 
Tradition des Gerechten Krieges und definiert den Krieg als Strafkrieg – ein feindli-
cher Angriff ist die einzige Rechtfertigung eines Krieges. Angriffe auf den Glauben 
sind kein Grund für einen Krieg. Calvin verlangt Mäßigung, ist aber gegen den fal-
schen Frieden. Ein Angreifer muß bestraft werden. Die Versöhnung setzt voraus, 
daß der Übeltäter die Folgen seiner Tat spürt. 

 
 

Man hat früher den von Calvin beeinflußten Kirchen in Westeuropa eine Neigung 
zum Glaubenskrieg unterstellt. Von den französischen Religionskriegen, über den 
niederländischen Aufstand und die Auslösung des Dreißigjährigen Krieges bis zur 
Schottischen und Englischen Revolution/Bürgerkrieg seit 1640 soll sich eine Linie 
kalvinistischer Gewalt durch die europäische Geschichte ziehen lassen. Tatsächlich 
ist die Haltung der Calvinisten und Puritaner zum Krieg komplexer. 

 
Walzer, Michael 

The Revolution of the Saints : a Study in the Origins of Radical Politics. – 

Cambridge, MA : Havard Univ. Pr., 1965. – S. 268-299 Politics and War 

Walzer will erklären, wie es zur Englischen Revolution der 1640er Jahre kommen 
konnte, die er auf (einen von ihm nicht näher eingegrenzten) Calvinismus zurück-
führt. Er weiß, daß Calvin selber nur Verteidigung zuläßt, er sucht deshalb den Ur-
sprung des puritanischen Bellizismus in der Metaphorik des kämpfenden Gottes und 
der kämpfenden Gemeinde. Das war zunächst als ein spiritueller Kampf gedacht, als 
Kampf gegen Versuchung. Ohne die Revolution wäre die puritanische Kampfrheto-
rik spiritueller Kampf geblieben, seit 1640 wird sie rasch transformiert. 
In ihrer Kriegslehre folgen die Puritaner dem katholischen Spanier Suárez, den sie 
weiterentwickeln, aber nie durch eine eigene systematische Kriegslehre ersetzen. Bis 
1640 leugnen sie nie, daß nur ein Souverän einen gerechten Krieg führen kann. Ihr 
Problem seit 1618 war nicht das Recht des Herrschers, Kriegsdienste zu fordern, 
sondern umgekehrt das Recht der Untertanen, vom Herrscher einen Krieg zu fordern 
(eine englische Intervention in den Dreißigjährigen Krieg zur Unterstützung der 
Calvinisten/Protestanten). Während die katholischen Autoren sich bemühten, den 
Staat von religiösen Aufträgen zu lösen, ist für die Puritaner Politik Religionspolitik. 
Für Suárez haben Kriege immer einen genauen Grund und damit ein klares Ende. 
"The Lord’s battles“ haben diese Begrenzung nicht. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-264 - am 22.01.2026, 03:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-264
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 267 

6.4.5 Vitoria 

Francisco de Vitoria, 1483-1546, geboren in Burgos. Dominikaner. Lehrte Theolo-
gie in Paris, Valladolid, Salamanca. Einflußreich für die Erneuerung des Thomis-
mus. Vitoria lebte zurückgezogen, doch seine Schüler haben eine große Bedeutung 
über Gutachtertätigkeit in spanischen politischen Entscheidungsprozeß und für die 
Theologie des Konzils von Trient. 

 
Vergleiche zur Einführung in Leben und Werk: 
Carlos G. Noreña, Studies in Spanish Renaissance Thought. – The Hague 1975. – S. 
36-149 Vitoria, Salamanca and the American Indians 
Ramon Hernandez, Francisco de Vitoria : vida y pensamiento internacionalista. – 
Madrid 1995 
Ulrich Horst, Leben und Werke Francisco de Vitorias, in: Francisco de Vitoria, 
Vorlesungen I. – Stuttgart 1995. – S. 13-99. 

 
Vitoria ist Theologe, ein spezialisierter Moraltheologe, die Zurückhaltung von spe-
kulativeren Bereichen der Theologie ist deutlich. Sein Kommentar der Summa Theo-

logica des Thomas von Aquin gilt allein der Moraltheologie. Seine öffentlichen 
Vorträge behandeln aktuelle moraltheologische Probleme der spanischen Politik, vor 
allem der Eroberung und Kolonialbildung in Amerika. Er war kein Jurist und seine 
Quellen sind keine juristischen, aber seine moraltheologische Methode folgt in völ-
kerrechtlichen Fragen doch sehr stark einem quasijuridischen Prozeß. Bei Vitoria 
wird der Krieg anders als bei Thomas nicht im Zusammenhang der Liebe behandelt, 
sondern im Zusammenhang der Gerechtigkeit. Er ist deshalb in Versuchen des 20. 
und beginnenden 21. Jahrhunderts, die Gerechtigkeit einzelner Kriege zu beurteilen, 
ein bevorzugter Autor. Aber es wird zu wenig gefragt, wie Vitorias Völkerrecht mit 
seiner Theologie zusammenhängt; die Nachschriften seiner Vorlesungen über die 
Summa Theologica sind viel weniger beachtet worden, als seine Vorlesungen zu 
einzelnen moraltheologischen Fragen. Wie für Thomas von Aquin ist das Ziel das 
ewige Heil. Weil der Mensch als Ebenbild Gottes geschaffen ist, muß er auf Gott hin 
ausgerichtet sein. Viktoria braucht das Völkerrecht nicht, um das Zusammenleben 
der Staaten und den Verkehr der Menschen aus verschiedenen Staaten zu regulieren. 
Der Aufbau eines gemeinsamen Rechts der Menschheit wird die Menschen zu sittli-
chen Wesen machen. 
Vergleiche zur politischen Theologie Vitorias: 
Daniel Deckers, Gerechtigkeit und Recht : eine historisch-kritische Untersuchung 
der Gerechtigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483-1546). – Freiburg (Schweiz) 
1991 (siehe unten S. 272). 

 
Seit seiner Wiederentdeckung für die internationale Völkerrechtswissenschaft im 19. 
Jahrhundert ist Vitoria immer wieder zum Vater des modernen Völkerrechts erklärt 
worden. Vitoria veränderte die klassische römische Definition des ius gentium als 
ratio inter omnes homines zur ratio inter omnes gentes. Internationalistische Völker-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-264 - am 22.01.2026, 03:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-264
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

