
Norbert Schloßmacher

„... eine vergiftete Atmosphäre“. Kulturkampf –
Katholizismus und Liberalismus im Rheinland

Einleitung

Ein rheinischer Zeitzeuge beschrieb die siebziger und achtziger Jahre des 19.
Jahrhunderts wie folgt:

„Wie eine vergiftete Atmosphäre, wie eine Art Krankheit lag es in jenen
Tagen über unserem Vaterlande. Katholik und Reichsfeind, katholisch und
vaterlandslos, ultramontan und vaterlandsfeindlich, Zentrumsanhänger und
Gegner jeder Kulturbestrebung waren nach landläufiger Auffassung gleich-
wertige Begriffe. Es gehörte gewissermaßen zum guten Ton, den Katholiken
ihre politische Minderwertigkeit möglichst deutlich zum Ausdruck zu brin-
gen und ihnen im öffentlichen Leben die Gleichberechtigung abzusprechen.
[...] Die konfessionellen und politischen Gegensätze waren so groß, dass ein
klaffender Riß durch die Gesellschaft ging, der Spaltung und Zwietracht bis
in den Schoß der Familie hineintrug.“1

Bei diesem Zeitzeugen handelte es sich um den Schriftsteller und Journa-
listen Dr. Eduard Hüsgen (1848-1912). Er gehörte zu den führenden Persön-
lichkeiten des Düsseldorfer Katholizismus im ausgehenden 19. Jahrhundert.
Seine düstere Schilderung von „vergifteter Atmosphäre“, von „Spaltung“
und „Zwietracht“ wirft ein bemerkenswertes Licht auf die gesellschaftliche
und kirchenpolitische Situation der 1870er und 1880er Jahre in Deutschland
und Teilen Europas.

Über die gleiche Epoche schrieb der evangelische Pfarrer von Bonn und
spätere Berliner Hofprediger Ernst (von) Dryander (1843-1922) in seinen
Lebenserinnerungen: „In der Tat war eine so strenge Scheidung der Konfes-
sionen eingetreten, dass eigentlich jeder Verkehr abgebrochen war [...] In der
Geselligkeit erinnere ich mich kaum, einem oder anderen Katholiken begeg-
net zu sein [...] Ein Kleinkrieg der Konfessionen dauerte fort.“2

Als der der linksliberalen Fortschrittspartei angehörende Pathologe Ru-
dolf Virchow (1821-1902) am 17. Januar 1873 im Preußischen Abgeordne-

1 Eduard Hüsgen: Ludwig Windthorst. Sein Leben, sein Wirken. Köln 1911, S. 172. Zu Hüs-
gen vgl. Norbert Schloßmacher: Düsseldorf im Bismarckreich. Politik und Wahlen – Partei-
en und Vereine. Düsseldorf 1985, passim, insbes. S. 275 mit Anm. 18.

2 Ernst von Dryander: Erinnerungen aus meinem Leben. Bielefeld/Leipzig 1922, S. 119.

103

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tenhaus die auf ihren Höhepunkt zusteuernde Auseinandersetzung zwischen
Staat und katholischer Kirche „einen großen Kulturkampf“ nannte,3 begann
sich ein Schlagwort zu etablieren, das wie kaum ein anderes für lange Zeit
die innenpolitischen Debatten in Preußen und im Deutschen Reich beherr-
schen sollte. Jene – de facto bereits länger andauernde – Auseinandersetzung
kulminierte zwischen 1871 und 1876 in zahlreichen Gesetzen und Verord-
nungen, deren vordergründiges Ziel die Ausweitung des staatlichen Regi-
ments über die Kirche war, die aber insgesamt als Teil eines zeitlich wie
räumlich weit komplexeren Säkularisierungsprozesses zu betrachten ist.4

Ideologisch bestand beispielsweise bereits seit Jahrzehnten – und zwar
nicht nur in Deutschland – ein starker Antagonismus zwischen dem letztend-
lich in der Aufklärung wurzelnden Liberalismus einerseits und dem Katholi-
zismus andererseits. Wolfgang J. Mommsen schrieb salopp vom „Haß der li-
beralen Parteien auf die ‚schwarze Bande‘“, und Lothar Gall formulierte:
„Der eigentliche Widerpart der katholischen Bewegung und fast aller ihrer
Bestrebungen stand, für jedermann unübersehbar, bereit. Es war der Libera-
lismus nahezu aller Spielarten, vom rechten Flügel bis zu den entschiedens-
ten Wortführern des Linksliberalismus.“5 Hier prallten völlig unterschiedli-
che weltanschauliche Konzepte aufeinander: auf liberaler Seite Fortschritts-
und Wissenschaftsgläubigkeit, Vernunftbetontheit, Forderungen nach indivi-
dueller Autonomie bei gleichzeitiger Affinität zu nationalen Themen, hinge-
gen Skepsis gegenüber der Moderne, Beharrung am Überlieferten, Ableh-
nung der Omnipotenz bürgerlicher, das heißt staatlicher Gewalt sowie das
Infragestellen des Kapitalismus auf katholischer Seite, um nur einige Stich-
worte zu nennen. „Das Pathos von Autorität und Bewahrung stand gegen das
der Modernisierung und der Emanzipation.“6

Hinzu kam ein hier nur anzudeutender sozialer Gegensatz: Träger des Li-
beralismus war im Wesentlichen ein überwiegend protestantisches städti-

3 Virchow war übrigens nicht, wie häufig zu lesen ist, der Schöpfer dieses Begriffs; schon
1840 war er im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung zwischen der liberalen katholi-
schen Schweiz und Rom in die Debatte geworfen worden. Vgl. Manuel Borutta: Antikatho-
lizismus. Deutschland und Italien im Zeitalter der europäischen Kulturkämpfe. Göttingen
2011, S. 11.

4 Aus der Fülle der – zumeist älteren und vorwiegend aus katholischer Perspektive verfassten
– Literatur seien genannt: Rudolf Morsey: Der Kulturkampf. In: Anton Rauscher (Hrsg.):
Der soziale und politische Katholizismus. Entwicklungslinien in Deutschland 1803-1963, 2
Bde. München 1981/82, hier Bd. 1, S. 72-109, sowie Johannes B. Kißling: Geschichte des
Kulturkampfes im Deutschen Reiche. 3 Bde Freiburg 1913-1916. Von den jüngeren ein-
schlägigen Arbeiten sei hingewiesen auf die materialreiche Studie: Borutta: Antikatholizis-
mus (wie Anm. 3). Ulrich Lappenküper, André Ritter, Arnulf von Scheliha (Hrsg.): Europäi-
sche Kulturkämpfe und ihre gegenwärtige Bedeutung. Paderborn 2017.

5 Wolfgang J. Mommsen: Das Ringen um den nationalen Staat. Gründung und Ausbau des
Deutschen Reiches unter Bismarck 1850-1890. Berlin 1993, S. 426: Lothar Gall: Bismarck.
Der weiße Revolutionär. 4. Aufl. Berlin 2013, S. 549.

6 Rudolf Lill (Hrsg.): Der Kulturkampf. Paderborn 1997, S. 11.

104

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sches Wirtschafts- und Bildungsbürgertum, wohingegen der Katholizismus
seine Schwerpunkte im ländlichen Raum sowie in den unteren und mittleren
städtischen Schichten besaß. So war „in den Augen der liberalen Eliten“ der
Kulturkampf „auch ein Abwehrkampf gegen die Überflutung der elitären
Hegemonie durch die Unterschichtenmassen unter der informellen Führung
klerikaler Tribunen“.7 In diesem Zusammenhang tritt auch das schon wieder-
holt untersuchte Phänomen des Bildungsdefizits auf katholischer Seite zu
Tage, ein Grund für die bis weit ins 20. Jahrhundert hinein zu beobachtende,
z. T. enorme Unterrepräsentanz der Katholiken in maßgeblichen Positionen
in Politik, Wirtschaft, Armee, Verwaltung und Justiz. Von katholischer „Infe-
riorität“ ist gelegentlich die Rede.8

Mit entsprechenden Stereotypen wie Gottlosigkeit und Religionsfeind-
lichkeit wurden die Liberalen seitens der Katholiken bedacht, die Katholiken
wiederum galten als rückständig, als Hemmschuh des materiellen wie des
technischen Fortschritts, Adjektive wie anachronistisch, reaktionär, barba-
risch, exotisch, primitiv, mysteriös, bedrohlich, ja einfach fremd, sind dieje-
nigen, die nicht-katholischerseits für die Beschreibung des Phänomens Ka-
tholizismus immer häufiger Verwendung fanden. Zudem wurde den Katholi-
ken mangelnder Patriotismus zum Vorwurf gemacht: Ultramontanismus,
d. h. das ständige Schielen „ultra montes“, also jenseits der Berge nach
Rom, das für die Katholiken die eigentliche Hauptstadt sei, wurde zum
meistgebrauchten Schlagwort jener Jahre.9

Der folgende Beitrag ist dreigeteilt: Zunächst wird die Vorgeschichte des
Kulturkampfes, eine Hinleitung zum eigentlichen Konflikt geschildert, und
zwar mit der Beschränkung auf das 19. Jahrhundert. In einem zweiten Teil
wird der eigentliche Kulturkampf in seinem Verlauf und seinen Auswirkun-
gen dargestellt werden. Schließlich folgt in einem dritten und letzten Ab-
schnitt die formale Beilegung des Kulturkampfes und seine Fortexistenz un-
ter anderen Vorzeichen bis zum Vorabend des Ersten Weltkriegs.

Noch drei Bemerkungen vorab: Natürlich gab es auch unter den Katholi-
ken, sowohl vor wie nach 1848, solche, die nicht zum Mainstream des Ka-
tholizismus gehörten; man denke an die liberalen bzw. Reformkatholiken
oder die Modernisten, wie sie kirchlicherseits abschätzig bezeichnet wur-
den10, oder auch an nationalkonservative katholische Kreise, so genannte

7 Thomas Mergel: Zwischen Klasse und Konfession. Katholisches Bürgertum im Rheinland
1794-1914. Göttingen 1994, S. 257.

8 Vgl. Martin Baumeister: Parität und katholische Inferiorität. Untersuchungen zur Stellung
des Katholizismus im Kaiserreich. Paderborn 1987.

9 Vgl. Gisela Fleckenstein/Joachim Schmiedl (Hrsg.): Ultramontanismus. Tendenzen der
Forschung. Paderborn 2005.

10 Vgl. u. a. Otto Weiß: Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiege-
schichte. Regensburg 1995; Claus Arnold: Kleine Geschichte des Modernismus. Freiburg
2007. Aus der Bürgertumsforschung sei genannt Mergel: Klasse (wie Anm. 7).

105

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„Rechtskatholiken“11. Auch die Angehörigen der 1871 im Protest gegen das
Erste Vatikanische Konzil entstandene, ganz überwiegend gouvernemental
orientierten Altkatholischen Kirche waren naturgemäß alles andere als ultra-
montan.12 Auf diese Minderheiten innerhalb des Katholizismus werde ich
nicht eingehen. Katholisch meint in diesem Zusammenhang: antiliberal, un-
bedingt papsttreu und dem Klerus ergeben, eben ultramontan.

Ähnlich holzschnittartig werde ich im Folgenden die Begriffe „liberal“
und „Liberalismus“ verwenden. Die parteipolitischen Zersplitterungen der
Liberalen in der Bismarck-Ära bleiben unberücksichtigt; der Blick richtet
sich auf die in den 1870er und 1880er Jahren dominierende nationalliberale
Ausrichtung, konkret auf das vor allem urbane, „liberal-protestantische Bil-
dungsbürgertum“, wie es Gangolf Hübinger in seiner Studie über den Kul-
turprotestantismus beschrieben hat.13 Auf die enge Verflechtung von Protes-
tantismus und Liberalismus hatte zuvor schon James J. Sheehan hingewie-
sen: Der „typische liberale Wähler war also Protestant und irgendwo im
mittleren Bereich der Klassen- und Staatshierarchie angesiedelt.“14

Vor einigen Jahren wurde von Christopher Clark moniert, dass die ge-
samteuropäische Dimension des Kulturkampfes selten bis nie in Betracht ge-
zogen wurde und wird. Meist, so sein Einwand, wurden diese Konflikte als
rein nationalstaatliche Phänomene wahrgenommen und untersucht. Dabei, so
die Beispiele Clarks, hat die enorme Mobilisierung der Katholiken, z. B. zu-
gunsten des Papstes, oder der Wandel der Volksfrömmigkeit nicht an politi-
schen Grenzen Halt gemacht.15 Ich werde, gemäß der Aufgabenstellung,
dennoch nicht einmal den deutschen, sondern ganz überwiegend den rheini-
schen Kosmos in Augenschein nehmen.

11 „Im deutschen Katholizismus gibt es eine noch nicht erforschte national-konservative Kon-
tinuitätslinie von den ‚Hof‘- ‚Staatskatholiken‘, vor allem in Preußen, aus der Zeit des Kul-
turkampfes der 1870er Jahre bis hin zu den ‚Rechtskatholiken‘ am Ausgang der Weimarer
Republik.“ Rudolf Morsey: Martin Spahn In: Jürgen Aretz/Rudolf Morsey/Anton Rauscher
(Hrsg.): Zeitgeschichte in Lebensbildern Bd. 4. Mainz 1980, S. 143-158, hier S. 143. Vgl.
auch Horst Gründer: Rechtskatholizismus im Kaiserreich und in der Weimarer Republik
unter besonderer Berücksichtigung der Rheinlande und Westfalens. In: Westfälische Zeit-
schrift 134 (1984), S. 107-156, sowie weiter unten in diesem Beitrag.

12 Vgl. Olaf Blaschke: Der Altkatholizismus 1870 bis 1945. Nationalismus, Antisemitismus
und Nationalsozialismus. In: Historische Zeitschrift 26 (1995), S. 51-99.

13 Vgl. Gangolf Hübinger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalis-
mus und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland. Tübingen 1994.

14 James J. Sheehan: Der deutsche Liberalismus. Von den Anfängen im 18. Jahrhundert bis
zum Ersten Weltkrieg. München 1983, S. 287. Sheehan schreibt dies zwar konkret im Zu-
sammenhang mit der Reichstagswahl von 1912, doch gilt dies im Wesentlichen auch für
die Kulturkampfzeit.

15 Vgl. Christopher Clark/Wolfram Kaiser (Hrsg.): Kulturkampf in Europa im 19. Jahrhun-
dert. Leipzig 2003, sowie Peter Stadler: Kulturkampf und Kulturkämpfe im mittleren Euro-
pa des 19. Jahrhunderts. Versuch einer vergleichenden Orientierung. In: Rottenburger Jahr-
buch für Kirchengeschichte 16 (1996), S. 13-25.

106

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die „Vorgeschichte“ des Kulturkampfes

Um die wahre Dimension dieses Antagonismus – Staat versus Kirche, und –
damit auf das Engste verwoben – Liberalismus bzw. Protestantismus versus
Katholizismus – richtig einschätzen zu können, muss der Blick weit zurück-
gelenkt werden; als Stichworte mögen der schon im Mittelalter virulente,
wiederholt zu teilweise gravierenden Spannungen führende Staat-Kirche-Ge-
gensatz sowie ein massiver, in der Reformation wurzelnder und im Zeitalter
der Aufklärung gestärkter Antikatholizismus genügen. Wichtiger in diesem
Zusammenhang ist die Tatsache, dass die über Jahrhunderte bestandene, als
Selbstverständlichkeit hingenommene enorme Machtfülle der Kirche, so-
wohl in materieller wie in ideeller Hinsicht, zu Beginn des 19. Jahrhunderts
im Rahmen der Säkularisation weitestgehend verloren gegangen war. Für
das weiterhin mehrheitlich katholische Rheinland wurde zudem als erschwe-
rend empfunden, dass es sich 1815 urplötzlich als Teil eines ganz überwie-
gend protestantischen Staates wiederfand. Ein Tiefpunkt der inneren wie äu-
ßeren Verfassung der Kirche schien erreicht.

An dieser Stelle muss die zentrale Rolle der Romantik für das baldige
Wiedererstarken des Katholizismus, für ein neues katholisches Selbstbe-
wusstsein wenigstens angedeutet werden: All das, was die Aufklärung am
Katholischsein verurteilt hatte, Wunder, Sinnlichkeit, Heiligen- und Reliqui-
enverehrung, Prachtentfaltung, prunkvolle und pompöse Liturgie, wurde von
der Romantik bewundert und gepriesen. Gefühle und Sehnsüchte nach
Schönheit und Harmonie wurden – und werden – vom Katholizismus in weit
stärkerem Maße angesprochen als von einem rationaleren Protestantismus –
oder gar einem mehr oder weniger säkularen Liberalismus. „Das Katholi-
sche wurde förmlich Mode“, schrieb Joseph von Eichendorff (1788-1858).16 
Katholizismus und Mittelalter wurden zum Begriffspaar, für die einen ver-
klärend, für die anderen, die eher das angeblich so dunkle Mittelalter im
Blick hatten, Besorgnis erregend und Ängste schürend.

An der Frage der Mischehe, genauer gesagt an der Frage der Konfession
der aus solchen gemischtkonfessionellen Beziehungen hervorgehenden Kin-
der, sollte sich dann der erste massive Konflikt zwischen preußischem Staat
und katholischer Kirche entzünden. Die Weigerung des tief frommen, dabei
eigensinnigen und wenig diplomatischen Kölner Erzbischofs Clemens Au-
gust von Droste zu Vischering (1773-1845), die staatlichen Regelungen,
nach denen Kinder stets in der Konfession des Vaters zu erziehen seien, an-
zuerkennen, führten schließlich zu seiner Verhaftung und Inhaftierung in der
Festung Minden. Es war der gleiche Erzbischof, der gegen die Anhänger der

16 Joseph von Eichendorff: Erlebtes. In: ders.: Neue Gesamtausgabe. Stuttgart 1953, Bd. 2,
S. 1019-1094, hier S. 1071 f.

107

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lehren des wissenschaftlich in der katholischen Aufklärung wurzelnden,
posthum auf den Index gesetzten Bonner Theologen Georg Hermes vorging
und sich auch in dieser Frage mit Berlin überworfen hatte.17

Der an sich wenig geschätzte, ja unbeliebte Kölner Oberhirte wurde – un-
terstützt durch eine entsprechende Publizistik – zum Märtyrer, zum Mythos,
wenn nicht gar zur Metapher für einen gerechtfertigten, zudem gottgefälli-
gen kirchlichen Widerstand gegen eine feindliche antikatholische Obrigkeit.
Der Katholizismus wurde – jedenfalls in seiner Mehrheit – streng kirchli-
cher, integralistischer, engstens an Rom und am Papst orientiert, eben ultra-
montaner, vielleicht sogar fundamentalistisch, wie Christoph Weber den Be-
griff einmal umschrieben hat.18

Neben diesem „institutionellen“ Gegensatz, und doch eng mit ihm ver-
zahnt, zeichnete sich ein zweiter Kampfplatz ab, und zwar ein eher ideologi-
scher: Immer weiter nämlich drifteten liberale und katholische Vorstellungen
von der Welt, der Politik, der Wissenschaft auseinander. Man verstand einan-
der nicht mehr. Max Weber hat diese zunehmende Bedeutung des Verstan-
desmäßigen gegenüber der Gefühlswelt einmal als die „Entzauberung der
Welt“ und zugleich als die eigentliche Geburt der Moderne bezeichnet.19 Un-
ter den vielen Beispielen, die in diesem Zusammenhang genannt werden
könnten, sind die Ereignisse um die „Heilig-Rock-Wallfahrt“ nach Trier im
Jahre 1844 die vielleicht anschaulichsten.

Mit der Einladung zur Wallfahrt nach Trier traf der Trierer Bischof Wil-
helm Arnoldi (1798-1864) den Puls der Zeit, als er 1844 eine Frömmigkeits-
form wiederaufleben ließ, die schon im 18. Jahrhundert von führenden Kir-
chenvertretern als antiquiert und unzeitgemäß abgetan worden war. Die
Wallfahrt war hervorragend vorbereitet und geriet mit ihren mehreren Hun-
derttausend Teilnehmern zur – äußerst erfolgreichen – Machtdemonstration
eines wieder erstarkenden bzw. bereits wieder erstarkten Katholizismus.
Wolfgang Schieder bezeichnete die Heilig-Rock-Wallfahrt von 1844 einmal
als „die größte organisierte Massenbewegung des deutschen Vormärz über-
haupt“20. Gleichzeitig brach in nicht-katholischen Intellektuellenkreisen eine
Welle des Protests und des Unmuts über diese als anachronistisch, weil mit
dem Stand der modernen Wissenschaft als nicht vereinbar empfundene Zur-

17 Eine gute Zusammenfassung der meist als „Kölner Wirren“ zusammengefassten Ereignisse
bietet: Karl-Egon Lönne: Politischer Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert. Frank-
furt/Main 1986, S. 76-82.

18 Vgl. Christoph Weber: Ultramontanismus als katholischer Fundamentalismus. In: Winfried
Loth (Hrsg.): Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne. Stuttgart u. a. 1991,
S. 20-45.

19 Vgl. hierzu Hartmut Lehmann: Die Entzauberung der Welt. Studien zu Themen von Max
Weber. Göttingen 2009.

20 Wolfgang Schieder: Kirche und Revolution. Sozialgeschichtliche Aspekte der Trierer Wall-
fahrt von 1844. In: Archiv für Sozialgeschichte 14 (1974), S. 419-454, hier S. 421.

108

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schaustellung und Verehrung eines Gegenstandes aus, dem man jegliche Au-
thentizität absprach. Zwei junge Bonner Wissenschaftler, der Historiker
Heinrich von Sybel und der Orientalist Johann Gildemeister, bildeten mit
ihrem vielgelesenen und ebenso intensiv diskutierten Buch „Der heilige
Rock zu Trier und die zwanzig andern heiligen ungenähten Röcke. Eine his-
torische Untersuchung“ zweifellos die Speerspitze der seinerzeitigen antika-
tholischen Propaganda.21

Während der Revolution von 1848/49 artikulierte und profilierte sich der
nun sich allmählich formierende politische Katholizismus, und zwar sowohl
in Form von Petitionen und Vereinsgründungen als auch in der Wahl dezi-
diert katholischer Abgeordneter.22 Und der Aufschwung des Katholizismus
setzte sich fort: Volksmissionen zogen übers Land und erreichten Scharen
von Menschen,23 zahlreiche Orden und Kongregationen, die insbesondere
auf dem Gebiet der Krankenpflege, des Unterrichts und der Sozialarbeit tätig
wurden, entstanden und entwickelten sich z. T. rasant.24

Gleichzeitig geschah etwas, das Manuel Borutta die „Orientalisierung“
des Katholizismus nennt.25 Es beschreibt einerseits eine Art „Musealisierung
und Ästhetisierung“, andererseits aber auch eine scharfe Ablehnung des Ka-
tholizismus seitens liberaler, protestantischer und borussischer Kräfte. So
kam es im August 1869 beim so genannten „Moabiter Klostersturm“ zu
einem regelrechten Exzess, als Tausende von Menschen die kurz zuvor in-
mitten eines liberal-protestantischen bzw. akatholisch geprägten, dazu in Tei-
len proletarischen Umfelds die kurz zuvor errichtete Niederlassung von Do-
minikanern zu stürmen versuchten. Diese als Provokation empfundene Klos-
tergründung hatte eine Fülle antikatholischer Affekte freigesetzt; die hieraus
resultierenden Unruhen galten und gelten für Viele als der unmittelbare Aus-
löser des Kulturkampfes.26 Übrigens hatten angebliche oder tatsächliche Ver-

21 Erschienen Düsseldorf 1844.
22 Zuletzt zu diesem Themenkomplex: Hermann-Josef Scheidgen: Der deutsche Katholizis-

mus in der Revolution von 1848/49. Episkopat – Klerus – Laien – Vereine. Köln u. a. 2008.
Auch für Scheidgen geht der (politische) Katholizismus gestärkt aus den Revolutionsjahren
hervor.

23 Vgl. Erwin Gatz: Rheinische Volksmission im 19. Jahrhundert. Düsseldorf 1963.
24 Vgl. hierzu: Erwin Gatz (Hrsg.): Geschichte des kirchlichen Lebens in den deutschsprachi-

gen Ländern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts. Bd. 7: Klöster und Ordensgemeinschaf-
ten. Freiburg 2006.

25 Borutta: Antikatholizismus (wie Anm. 3), passim.
26 „Mit dieser Heldentat wurde der bald anhebende Kulturkampf eingeläutet, gerade wie spä-

ter der Weltkrieg mit dem Morde von Sarajewo.“ Carl Bachem: Vorgeschichte, Geschichte
und Politik der deutschen Zentrumspartei. 9 Bde. Köln 1927-1932, hier Bd. 3, 1927, S. 39.
Vgl. zuletzt: Borutta: Antikatholizismus (wie Anm. 3), S. 247-254.

109

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fehlungen im Düsseldorfer Dominikanerkloster eitgleich hohe Wellen ge-
schlagen. Ein größerer Skandal konnte jedoch abgewendet werden.27

Der Kulturkampf

Ausschlaggebend für die weitere Verschärfung des ohnehin schon vertrack-
ten Verhältnisses zwischen katholischer und nicht-katholischer Welt waren
vier mehr oder weniger parallel stattfindende Geschehnisse:
– der 1864 von Papst Pius IX. veröffentlichte Syllabus errorum, ein Ver-

zeichnis vermeintlicher Zeitirrtümer, das als Abrechnung mit dem Libe-
ralismus und als „Höhepunkt“ der „Frontstellung der katholischen Kirche
gegen die Moderne“28 verstanden werden kann. Hinzu kommt das die ul-
tramontan-strengkirchlichen Kräfte enorm stärkende und die nicht-katho-
lische Welt mindestens irritierende Erste Vatikanische Konzil von
1869/70 mit der Verkündigung des Dogmas von der päpstlichen Unfehl-
barkeit.

– die nahezu zeitgleiche Einnahme Roms im Rahmen der nationalstaatli-
chen Einigung Italiens mit dem Resultat des Untergangs des Kirchenstaa-
tes und der faktischen politischen Entmachtung des Papstes („Römische
Frage“)

– der militärische Sieg Deutschlands über Frankreich und die Gründung
des zweiten Kaiserreichs 1871, und zwar in der von katholischer Seite al-
les andere als präferierten kleindeutschen Variante – also ohne Österreich
– , in dem Preußen das Sagen hatte und in dem die Katholiken eine Min-
derheit darstellten

– die Gründung der katholischen Zentrumspartei, die den Anspruch erhob,
die parlamentarische Vertretung des gesamten deutschen Katholizismus
zu sein.

Diese neue Partei mit ihrem programmatischen Namen „Zentrum“, war dem
preußischen Ministerpräsidenten und deutschen Reichskanzler, Otto von Bis-
marck, ein gewaltiger Dorn im Auge. Auf Anhieb hatte sie 1871 bei der ers-
ten Reichstagswahl 63 Mandate (knapp 20 Prozent) erhalten und war zweit-
stärkste Fraktion geworden.29 Allein in der Rheinprovinz hatte das Zentrum
mindestens 18 der insgesamt 35 Wahlkreise (mehr als 50 Prozent) gewon-

27 Vgl. Schloßmacher: Düsseldorf (wie Anm. 1), S. 61, sowie Borutta: Antikatholizismus (wie
Anm. 3), S. 245 f.

28 Wilfried Loth: Das Kaiserreich. Obrigkeitsstaat und politische Mobilisierung. München
1996, S. 51.

29 Die Zahlen nach: Gerhard A. Ritter/Merith Niehuss: Wahlgeschichtliches Arbeitsbuch. Ma-
terialien zur Statistik des Kaiserreichs 1871-1918. München 1980, S. 38. Zur Geschichte
der Zentrumspartei und des politischen Katholizismus in Deutschland zuletzt und mit aus-

110

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nen.30 Und schon die ersten Parlamentsdebatten mit Beteiligung des Zen-
trums hatten deutlich gemacht, dass sich hier eine kraftvolle Opposition eta-
bliert hatte, die Bismarcks Lebenswerk, dem geeinten kleindeutschen Reich,
skeptisch, wenn nicht sogar ablehnend gegenüberstand. Nachdrücklich setzte
sich das Zentrum in der „Römischen Frage“ für eine auch militärische Inter-
vention Deutschlands zugunsten des Papstes ein, eine Forderung, die für die
deutsche Außenpolitik völlig inakzeptabel war. Zudem war Bismarck, der
große Vorbehalte gegen alles Katholische besaß, erbost über die Beziehun-
gen des Zentrums zu den größten „internen“ Gegnern des neuen National-
staats, den Welfen und Polen,31 sowie über dessen Verbindungen zum „Erb-
feind“ Frankreich und zum katholischen Österreich; das Gespenst einer ka-
tholischen „Internationale“ gegen das geeinte, mehrheitlich protestantische
Deutschland war eine der politischen Schreckensvisionen Bismarcks.32 Man-
gelnder Patriotismus hieß der Vorwurf, schnell war das Wort von der Reichs-
feindlichkeit der Katholiken geboren.

In dieser Situation machte sich Bismarck den ausgeprägten Antikatholi-
zismus der seit 1866 in eine eher konservative nationalliberale und eine pro-
gressivere linksliberale Fraktion gespaltenen Liberalen zu Nutze.33 Er spann
sie zusammen mit den ihm ohnehin ergebenen Freikonservativen in eine Art
Koalition, mit der er seine auf eine Schwächung des Katholizismus und der
Zentrumspartei bzw. deren Einordnung in den von ihm geschaffenen Staat
hinzielenden Gesetze und Maßnahmen durchzusetzen vermochte. Von „ne-

führlicher Bibliographie Andreas Linsenmann/Markus Raasch (Hrsg.): Die Zentrumspartei
im Kaiserreich. Bilanz und Perspektiven. Münster 2015; weiterhin unverzichtbar: Bachem:
Vorgeschichte (wie Anm. 26), hier Bd. 3, 1927, S. 38-42.

30 Nach Lothar Weiß: Wahlen im 19. und 20. Jahrhundert (Geschichtlicher Atlas der Rhein-
lande Beih. V). Bonn 2006, S. 52. Hinsichtlich der Zahl derjenigen, die sich dann tatsäch-
lich der Zentrumsfraktion anschlossen, variieren die Angaben in der Literatur. Rudolf Mor-
sey: Die Zentrumspartei in Rheinland und Westfalen. In: Walter Först (Hrsg.): Politik und
Landschaft. Köln 1969, S. 11-50, hier S. 14, spricht von 21 Zentrumsabgeordneten aus der
Rheinprovinz. Vgl. auch Christoph Weber: „Eine starke, enggeschlossene Phalanx”. Der
politische Katholizismus und die deutsche Reichstagswahl 1871. Essen 1992.

31 Vgl. hierzu zuletzt Christoph Nonn: Bismarck und der politische Katholizismus. In: Lin-
senmann/Raasch: Zentrumspartei (wie Anm. 29), S. 241-260.

32 Vgl. Morsey: Kulturkampf (wie Anm. 4), S. 77, sowie Gall: Bismarck (wie Anm. 5),
S. 541; Ernst Engelberg: Bismarck. 2 Bde Berlin 1988, hier Bd. 2, S. 104.

33 Vgl. hierzu Sheehan: Liberalismus (wie Anm. 14), S. 147 ff. In diesem Kontext zu nennen
ist auch die Liberale Reichspartei, eine liberal-konservative Honoratiorenpartei, die zahl-
reiche Katholiken in ihren Reihen zählte, Bismarcks Kulturkampf unterstützte, aber nur
eine Legislaturperiode Bestand hatte. Vgl. Winfried Grohs: Die Liberale Reichspartei
1871-1914, Frankfurt/Main 1990.

111

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gativer Integration“34 bzw. einem „innenpolitischen Präventivkrieg“35 ist in
diesem Zusammenhang die Rede gewesen. Umgekehrt war der Kulturkampf
für die Nationalliberalen ein probates Mittel, sich politisch von den Konser-
vativen abzugrenzen, den Reichskanzler an sich zu binden und alte liberale
Forderungen durchzusetzen.36 Anders, pointiert formuliert: „Die Liberalen
zwangen Bismarck zu einer Politik der Trennung von Staat und Kirche, die
er so nicht wollte, und Bismarck überrumpelte die Liberalen mit den Strafge-
setzen, ohne jedoch alles durchsetzen zu können.“37

Der Reigen der staatlichen Maßnahmen38 begann mit einem Reichsgesetz
vom 10. Dezember 1871, dem so genannten Kanzelparagraphen, der insbe-
sondere die Behandlung politischer Themen von der Kanzel herab unter
Strafe stellte. Ungezählte katholische Geistliche kamen so mit dem Gesetz in
Konflikt. Ihre genaue Zahl ist nicht erforscht, im Kreis Kempen und in Düs-
seldorf wurde beispielsweise gegen je zwei Priester entsprechende Anklagen
erhoben.39

Einen größeren Eingriff in kirchliche Zuständigkeiten bedeutete das
Schulaufsichtsgesetz von 1872, das die bis dahin bestehende geistlich-kirch-
liche Schulaufsicht zugunsten einer staatlichen abschaffte. Bei diesem Ge-
setz und der bald darauf eingeführten obligatorischen Zivilehe im ganzen
Deutschen Reich handelt es sich um bereits seit längerer Zeit im Raum ste-

34 Wolfgang Sauer: Das Problem des deutschen Nationalstaates. In: Hans-Ulrich Wehler
(Hrsg.): Moderne deutsche Sozialgeschichte. Köln 1968, S. 407-436, hier S. 430.

35 Morsey: Kulturkampf (wie Anm. 4), S. 110. Er folgte dabei der schon zuvor geäußerten
These: Heinrich Bornkamm: Die Staatsidee im Kulturkampf. In: Historische Zeitschrift
170 (1950), S. 41-72, 273-306.

36 Vgl. Dieter Langewiesche: Liberalismus in Deutschland. Frankfurt 1988, S. 183.
37 Armin Heinen: Umstrittene Moderne. Die Liberalen und der preußisch-deutsche Kultur-

kampf. In: Geschichte und Gesellschaft 29 (2003), S. 138-156, hier S. 143.
38 Zu den einzelnen Kulturkampfgesetzen vgl. Ernst Rudolf Huber: Deutsche Verfassungsge-

schichte seit 1789, Bd. 4: Struktur und Krisen des Kaiserreichs. Stuttgart u. a. 1969, hier
Kap. X: Der Kulturkampf, S. 645-831, insbes. S. 693-745, sowie Lill: Kulturkampf (wie
Anm. 5).

39 Zu den konkreten Auswirkungen der Kulturkampfgesetze vor Ort liegen einige wenige
spezifische, in ihrer Ausführlichkeit durchaus unterschiedliche Lokalstudien vor: für
Aachen vgl. Herbert Lepper: Die kirchenpolitische Gesetzgebung der Jahre 1872-1875 und
ihre Ausführung im Regierungsbezirk Aachen. Ein Beitrag zur Geschichte des Kultur-
kampfes in der Erzdiözese Köln. In: Annalen des Historischen Vereins für den Niederrhein
171 (1969), S. 200-258; für Bonn vgl. Heinrich Linn: Das katholische Bonn. In: Dietrich
Höroldt/Manfred van Rey (Hrsg.): Bonn in der Kaiserzeit 1871-1914, Bonn 1986,
S. 217-249; für Düsseldorf vgl. Schloßmacher: Düsseldorf (wie Anm. 1); für die Kreise
Kempen und Geldern sowie die Stadt Viersen vgl. Eleonore Föhles: Kulturkampf und ka-
tholisches Milieu 1866-1890 in den niederrheinischen Kreisen Kempen und Geldern und
der Stadt Viersen. Viersen 1995; für Krefeld vgl. Dieter Kastner: Krefeld und der politische
Katholizismus während des Kulturkampfes 1870-1885. In: Edmund Bungartz (Hrsg.): Ka-
tholisches Krefeld 1. Streiflichter aus Geschichte und Gegenwart. Krefeld 1974, S. 65-135;
schließlich für Koblenz die ungedruckte Dissertation Wolfgang Dietz: Die Auswirkungen
des Kulturkampfes im Regierungsbezirk Koblenz. Bonn 1992.

112

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hende Säkularisierungsforderungen, mit denen die Regierung insbesondere
den Liberalen entgegenkam. Dies gilt insbesondere auch für das 1872 verab-
schiedete Jesuitengesetz, das diesem und den mit ihm verwandten Orden
jegliche Tätigkeit, ihren Mitgliedern sogar den Aufenthalt in Deutschland
untersagte. Galten doch die Jesuiten mit ihrer messerscharfen Rhetorik und
dem von ihrem Ordensgründer geprägten Begriff des „Kadavergehorsams“
in antikatholischen Kreisen als Metapher für einen papstergebenen Ultra-
montanismus, als die brillanteste katholische Waffe überhaupt. So wurden
die Häuser der Jesuiten in Aachen und Bonn bereits wenige Wochen nach
Inkrafttreten des Gesetzes geschlossen und selbst in Verwaltungsbezirken, in
denen der Orden keine Niederlassung unterhielt, wurden die Beamten ange-
wiesen, etwaige „Jesuitenumtriebe“ zu ahnden.40

1875 wurden diese Bestimmungen sogar auf alle katholischen Orden und
Kongregationen, soweit sie nicht in der Krankenpflege arbeiteten, ausge-
dehnt. Dies betraf also vornehmlich solche geistlichen Gemeinschaften, die
in der Seelsorge, in der Schule oder in der Sozialarbeit tätig waren. „Die
Staatsregierung hält es für ihre Pflicht, so schnell und durchgreifend wie
möglich zu verhindern, dass dieses zahlreiche, der Lenkung der Kurie und
des Episkopates willenlos preisgegebene Personal zu einer staatsfeindlichen
Einwirkung auf die ihm weit und breit zugängliche Masse der katholischen
Bevölkerung benutzt wird“, hieß es dazu in aller Deutlichkeit im offiziellen
Gesetzeskommentar.41 Ungezählte Ordensniederlassungen wurden geschlos-
sen, die Ordensfrauen und -männer gingen meist ins benachbarte Ausland
ins Exil, insbesondere nach Belgien und in die Niederlande, wo sie Unter-
kunft beispielsweise in Häusern des Adels fanden42 oder sich zur Errichtung
von Neubauten veranlasst sahen.43 Allein in Stadt und Kreis Düsseldorf wur-
den 24 Einrichtungen aufgehoben, und zwar die der Dominikaner, der Fran-

40 Vgl. Lepper: Aachen (wie Anm. 39), S. 210-218; Linn: Bonn (wie Anm. 39); Föhles: Kul-
turkampf (wie Anm. 39), S. 47 f.; Schloßmacher: Düsseldorf (wie Anm. 1), S. 155 f.

41 Paul Hinschius: Die preußischen Kirchengesetze der Jahre 1874 und 1875. Berlin 1875,
S. 85. Hinschius war evangelischer Kirchenrechtler, Vertrauter des preußischen Kultusmi-
nisters und exponierten Kulturkämpfers Adalbert Falk und Mitglied der nationalliberalen
Reichstagsfraktion. Seine Kommentare zu den Kulturkampfgesetzen trugen quasi-offiziel-
len Charakter. Vgl. Hans Liermann: Paul Hinschius. In: NDB Bd. 9, Berlin 1972, S. 190 f.

42 Hier sind vor allem die gräflichen Familien Hoensbroech, Loe und Schaesberg zu nennen;
vgl. hierzu Föhles: Kulturkampf (wie Anm. 39), S. 47 f., sowie Norbert Schloßmacher: Der
Rheinische Adel und der Kulturkampf – Kämpfer für die Rechte seiner heiligen Mutter –
am Beispiel der Familie von Loë und anderer rheinischer Adelsfamilien. In: Die Freiherren
und Grafen von Loë auf Schloss Wissen. Beiträge zur Familiengeschichte im 19. und frü-
hen 20. Jahrhundert. Weeze 2015, S. 85.

43 Vgl. Rita Müllejans: Klöster im Kulturkampf. Die Ansiedlung katholischer Orden und
Kongregationen aus dem Rheinland und ihre Klosterneubauten im belgisch-niederländi-
schen Grenzraum infolge des preußischen Kulturkampfes. Aachen 1992. Eine von Steyl
südlich Venlo bis nach Theux südlich Verviers reichende Karte mit den „Exilorte(n) der aus
dem Erzbistum Köln vertriebenen Ordensleute(n)“ bei Eduard Hegel: Das Erzbistum Köln

113

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ziskaner, der Kartäuser, der Alexianer-Brüder, der Klarissen und der Ursuli-
nen sowie der Töchter vom hl. Kreuz, der Armen-Schwestern vom hl. Fran-
ziskus, der Armen Dienstmägde Jesu Christi und der Schwestern vom armen
Kinde Jesu, die zum Teil mehrere Schulen, Heime oder Sozialstationen be-
trieben.44 Übrigens war es wiederum der rheinische Adel, der zahlreiche der
von Schließung bedrohten Ordenshäuser aufkaufte, um sie vor der Beschlag-
nahmung zu retten und um sie nach dem Ende des Kulturkampfes den geist-
lichen Gemeinschaften zurückzugeben.45

Besonders schwerwiegende Eingriffe in die Seelsorge bedeuteten die so
genannten Maigesetze der Jahre 1873 und 1874: So durfte beispielsweise die
Ernennung von Geistlichen nur nach zuvor erfolgter Anzeige beim jeweili-
gen Oberpräsidenten erfolgen, was kirchlicherseits rundweg abgelehnt wur-
de. In der Konsequenz führte dies zu Geld- und gegebenenfalls auch zu
Haftstrafen, schließlich sogar auch zur Außerlandesverweisung von Geistli-
chen – sogar Bischöfen – und vor allem zu zahllosen Vakanzen in den Ge-
meinden.

Auch die Ausbildung der Geistlichen sollte in staatliche Verantwortung
übergehen, was seitens der Kirche ebenfalls verweigert wurde. Mit dem
1875 verabschiedeten so genannten Brotkorbgesetz versuchte die Regierung
– überwiegend erfolglos – finanziellen Druck auf Klerus und Episkopat aus-
zuüben, indem nur noch denjenigen Geistlichen Zuwendungen gezahlt wer-
den sollten, die sich schriftlich zur Befolgung der staatlichen Gesetze ver-
pflichteten.

Aus der seinerzeit zum Kreis Neuss gehörenden Bürgermeisterei Heerdt,
seit 1909 ein Stadtteil von Düsseldorf, liegen die handschriftlichen „Notizen
betreffend den Culturkampf“ aus der Feder eines Gemeindemitglieds vor, die
ganz eindrücklich und anschaulich die Situation in diesem rein katholischen,
noch weitgehend agrarisch geprägten Dorf schildern, eine Quelle mit höchs-
tem Seltenheitswert.46 Nur so viel daraus: 1873 war ein neuer Vikar zur Un-
terstützung des fast 80-jährigen Pfarrers angestellt worden – entgegen den
Bestimmungen der Maigesetze. Es kam zu Verhören, Vorladungen und Ver-
urteilungen; selbst die örtliche Hebamme und der Totengräber wurden nach

zwischen der Restauration des 19. Jahrhunderts und der Restauration des 20. Jahrhunderts
(1815-1962). Köln 1987, S. 561.

44 Vgl. Schloßmacher: Düsseldorf (wie Anm. 1), S. 160-164. Eine Liste der aus dem Erzbis-
tum Köln vertriebenen Ordensleute bzw. der kulturkampfbedingt geschlossenen Einrich-
tungen bei Hegel: Erzbistum (wie Anm. 43), S. 558f. Die Angaben differieren zum Teil, da
beispielsweise Sozialstationen, in denen Ordensfrauen parallel Kinderbetreuung und Kran-
kenpflege betrieben, nur teilgeschlossen wurden.

45 Vgl. Schloßmacher: Adel (wie Anm. 42), S. 82-85.
46 Pfarrarchiv St. Benediktus 46. Der Text ist ediert bei Norbert Schloßmacher: Der Kultur-

kampf in Heerdt 1871-1888. Ein Beitrag zum Verhältnis von Staat und Kirche in einer
preußischen Landbürgermeisterei. In: Heerdt im Wandel der Zeit IV. Düsseldorf 1990,
S. 37-53, hier S. 50-53.

114

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


– in Folge der Kulturkampfgesetzgebung widerrechtlich vorgenommenen –
Taufen und Beerdigungen des Vikars vernommen. Dass dies seitens der Ge-
meinde als unangemessen und demütigend empfunden wurde, ist offensicht-
lich. Schließlich wurde dem Vikar im Juni 1874 der Aufenthalt in großen
Teilen des Regierungsbezirks Düsseldorf untersagt. Bemerkenswert ist die
unterschiedliche Darstellung seines Fortgangs: Während es im Bericht des
Bürgermeisters heißt, dass der ausgewiesene Vikar die Gemeinde „in aller
Stille“ verlassen habe, ist in den „Notizen“ von einer „Abschiedsrede“ und
von einer „Ovation“ seitens der Bevölkerung die Rede.47 Da wenige Wo-
chen zuvor der betagte Pfarrer verstorben war, sollte die Gemeinde mehr als
zehn Jahre lang ohne eigenen Geistlichen sein. Aus den Nachbarpfarreien
kamen Priester – heimlich –, um gelegentlich – gesetzwidrig – Gottesdienst
zu halten. Der rührige Küster machte weite Wege, um Geistliche von zum
Teil weither zur Sakramentenspendung zu holen. Andachten, Prozessionen
und andere zum kirchlichen Jahreslauf gehörende, als unverzichtbar geltende
religiöse Verrichtungen mussten entbehrt werden. Zu welcher Empörung ge-
genüber der für diese Missstände verantwortlich gemachten Obrigkeit, zu
welcher Distanz zum preußischen Staat und seiner Regierung und die sie
vermeintlich oder tatsächlich tragenden Parteien dies auf katholischer Seite
geführt hat, liegt auf der Hand.48

Mit welcher Verbitterung der Kulturkampf geführt wurde, zeigt sich ein-
drucksvoll an der preußischen Personalpolitik. Zum Jahresende 1873 berich-
tete der ganz und gar kulturkämpferisch gesonnene Düsseldorfer Regie-
rungspräsident vom Ende nach Berlin: „Von den Ufern des ‘freien deutschen
Rheins’ [...] und von einem Theile meines Regierungsbezirks muß ich leider
konstatieren, dass die katholische Bevölkerung [...] geradezu revolutionirt
ist.“ Die Schuld hierfür gab der Regierungspräsident den Hirtenbriefen der
Bischöfe, die in einer Art von zivilem Ungehorsam die Befolgung der Kul-
turkampfgesetze verweigerten und zur Wahl katholischer Parlamentarier auf-
riefen, den „fortwährenden Wühlereien der Geistlichkeit und ihres Anhangs“
sowie – und dies ist hier besonders wichtig – der Unzuverlässigkeit vieler
katholischer Bürgermeister und Landräte.49 Manche von ihnen verloren auf-
grund ihrer Katholizität und ihrer Nähe zur Zentrumspartei ihre Posten, wie
die langjährigen Oberbürgermeister Ludwig Hammers (Düsseldorf) oder

47 Ebd., S. 40.
48 Als Beispiel: Der Stimmenanteil in der als Zentrums-Hochburg geltenden Bürgermeisterei

Heerdt stieg von 89 % (Reichstagswahl 1874) noch einmal auf 97 % (1881) vgl. ebd.,
S. 44.

49 Zitate nach: Schloßmacher: Düsseldorf (wie Anm. 1), S. 169 f.

115

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leopold Kaufmann (Bonn)50. Beide Fälle fanden weit überregionale Beach-
tung.

Auch zwei rheinische Landräte, beide von Adel, waren betroffen: Im
Landkreis Geldern wurde 1876 der seit 17 Jahren amtierende Georg Freiherr
von Eerde (1825-1890) „zur Disposition“ gestellt. Er wurde bereits seit ge-
raumer Zeit von seinen Vorgesetzten beargwöhnt; letztendlich führte sein
Versuch, die ihm aufgetragene Beschlagnahmung der Wallfahrtsstätten in
Kevelaer zu umgehen, zu seiner Entlassung.51 Stärker noch waren die obrig-
keitlichen Vorbehalte gegen den Düsseldorfer Landrat Wilderich Graf von
Spee (1830-1890). Der Düsseldorfer Regierungspräsident, der die gesamte
Familie Spee als „der ganz extremen ultramontanen Partei“ angehörend be-
zeichnete, setzte sich vehement für die Entlassung ein, da Graf Spee „stets
im Sinne der Klerikalen oder der Centrumspartei zu handeln sich bemühe“.52

Wie viele kulturkampfbedingte Amtsenthebungen bzw. -niederlegungen
es insgesamt in diesen Jahren in Preußen gegeben hat, ist bisher nicht er-
forscht. Ihre Zahl ist jedoch gewiss größer als bislang vermutet. Nicht um-
sonst hatte Rudolf von Bennigsen, der Führer der Nationalliberalen Partei im
Preußischem Land- und im Reichstag, im April 1875 Reichskanzler Bis-
marck aufgefordert, „alle die unfähigen und geradezu klerikal gesinnten hö-
heren Beamten, Präsidenten, Regierungsräte und Landräte am Rhein und in
Westfalen zu beseitigen“.53 Bismarck war offensichtlich einverstanden mit
dieser Art von „Säuberung“, denn er gab sich in einem Gespräch in jenen
Wochen entschlossen, gegebenenfalls „eine Hekatombe von Landräten“ zu
opfern. Auch wenn Bismarck sich wenig später darüber beklagte, dass weder
Kultusminister Falk noch der zuständige Innenminister Graf Eulenburg für
die „Purifizierung des Beamtenstandes“,54 jedenfalls im gewünschten Um-
fang, zu gewinnen waren, lassen sich die Entlassungen von katholischen Be-
amten im Kulturkampf mit der legendären „Säuberung“ der preußischen Ver-
waltung und Justiz von liberalen Mitarbeitern unter Innenminister von Putt-

50 Vgl. hierzu ebd., S. 171-174 (zu Hammers), sowie Dietrich Höroldt: Die Nichtbestätigung
des Bonner Oberbürgermeisters Leopold Kaufmann. In: Annalen des Historischen Vereins
für den Niederrhein 177 (1975), S. 376-395.

51 Vgl. Föhles: Kulturkampf (wie Anm. 39), S. 120-125.
52 Vgl. Schloßmacher: Düsseldorf (wie Anm. 1), S. 170.
53 So in einem Schreiben von Bennigsens an seine Frau vom 10.4.1875; Zitate nach Bachem:

Vorgeschichte, Bd. 3, 1927 (wie Anm. 24), S. 301 f.
54 So in den Lebenserinnerungen des leitenden Verwaltungsbeamten und liberalen Parlamen-

tariers Christoph von Tiedemann (1836-1907); Zitate nach ebd., S. 302.

116

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kamer in den 1880er Jahren55 durchaus vergleichen, waren vielleicht sogar
noch viel weitgehender.56

Die Unzufriedenheit und der Ärger der Katholiken richtete sich nun je-
doch nicht, wie die Regierung es sich wohl erhofft hatte, gegen die die Kul-
turkampfgesetze ablehnende Kirchenleitung; im Gegenteil: Der Unmut traf
die staatlichen Behörden und führte beim überwiegenden Teil der Katholiken
zu einer nie gekannten Kirchlichkeit, zu einer noch engeren Bindung an ihre
Kirche und einer starken Identifikation mit ihr. Symptomatisch hierfür ist die
große Zahl der in diesen Jahren gegründeten katholischen Vereine, deren
breites Spektrum jeden Stand, jedes Geschlecht, jede soziale Gruppe inner-
halb des katholischen Milieus zu erfassen vermochte.57 Dabei muss betont
werden, dass all dies auch einem veränderten, ja man könnte sagen moderne-
ren Verständnis von Seelsorge geschuldet ist, für das auch die Furcht vor
dem insbesondere die katholische Arbeiterschaft bedrohenden Sozialismus
mitursächlich war. Die Folge war einerseits eine enorme Stärkung des eige-
nen Milieus, andererseits aber auch die Entstehung einer Art Wagenburg-
Mentalität, und damit eine regelrechte Ghettoisierung, die erst wenige Jahre
vor dem Ersten Weltkrieg entscheidend in Frage gestellt wurde.58

Was für das katholische Vereinswesen galt, traf im Wesentlichen auch für
die Gegenseite zu: Auch hier wurden neue Wege beschritten, vielleicht weni-
ger planmäßig und flächendeckend, dennoch ähnlich effizient. Politische
Vorfeldvereine, die den Wahlkampf für die Sache der liberalen Parteien be-
trieben, entstanden ebenso wie liberale Bildungsvereine oder dem Liberalis-

55 Auf die Puttkamer-Säuberung hat zuerst Eckart Kehr: Das soziale System der Reaktion un-
ter dem Ministerium Puttkamer. In: Die Gesellschaft 6 (1929), Nr. 2, S. 253–274, hingewie-
sen; vgl. zuletzt – für eine Region – Patrick Wagner: Bauern, Junker und Beamte. Lokale
Herrschaft und Partizipation im Ostelbien des 19. Jahrhunderts. Göttingen 2005.

56 So Margret Lavinia Anderson/Kenneth Barkin: Der Mythos der Puttkamer-Säuberung und
die Realität des Kulturkampfes. Überlegungen zur Geschichtsschreibung des kaiserlichen
Deutschland. In: Historisches Jahrbuch 109 (1989), S. 452-498: „Es ist eine seltsame Tatsa-
che, daß die Säuberung, für die die Historiker die reichhaltigsten Zeugnisse besitzen, das
deutsche Geschichtsbild am wenigsten geprägt hat: die Entfernung von katholischen Beam-
ten in den siebziger Jahren während der massiven populären und offiziellen Kampagne, die
als Kulturkampf bekannt geworden ist.“ Ebd., S. 463.

57 Vgl. hierzu als Überblick Thomas Nipperdey: Religion im Umbruch. Deutschland
1870-1918. München 1988, hier vor allem das Kapitel „Das ‚katholische Milieu’“
(S. 24-31); Hans-Georg Aschoff: Von der Revolution 1848/49 bis zum Ende des Ersten
Weltkriegs. In: Gatz: Geschichte (wie Anm. 24), hier Bd. 8: Laien in der Kirche. Freiburg/
Basel/Wien 2008, S. 115-191; als Beispiel für dieses regelrechte Vereinsnetz, bezogen auf
eine Region: Josef Mooser: Das katholische Vereinswesen in der Diözese Paderborn um
1900. In: Westfälische Zeitschrift 141 (1991), S. 447-461.

58 „So sehr sich auch der ‚Vereinskatholizismus’ um die äußere und innere Sammlung der ka-
tholischen Gläubigen verdient gemacht hat, so sehr hat er andererseits der allmählichen
‚Ghettoisierung’ des katholischen Bevölkerungsteils in Deutschland Vorschub geleistet.“
Ernst Heinen: Staatliche Macht und Katholizismus in Deutschland. 2 Bde Paderborn
1969/1979, hier Bd. 1, S. 11.

117

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mus nahe stehende Interessenvereine auf den Gebieten Wirtschaft, Handel,
Kolonialismus, dazu zahlreiche kulturprotestantische Vereinsgründungen so-
wie national-patriotische Gruppierungen. Führend als außerparlamentari-
scher Arm der Kulturkämpfer betätigte sich der in Bonn gegründete, in zahl-
reichen Ortsvereinen organisierte „Deutsche Verein für die Rheinprovinz“,
der auch nicht vor Spitzeltätigkeit und Denunziationen zurückschreckte.
Führender Kopf dieses Vereins war der oben erwähnte Historiker Heinrich
von Sybel (1817-1895), ein Kulturkämpfer par excellence mit „pathologi-
sche(r) Katholikenphobie“.59 Die Vereinsmitglieder gehörten ganz überwie-
gend gebildeten und vermögenden, in der großen Mehrheit protestantischen
Kreisen an. Sie waren liberal oder zumindest dem Liberalismus nahestehend.
Für sie, darunter ein Großteil der Bonner Hochschullehrer, war der National-
staat das höchste irdische Ziel, die nach Rom hin orientierten Katholiken da-
gegen eine Herausforderung und Bedrohung. Das hier ausgelebte National-
gefühl wurde in der auch schon damals zunehmend säkularer werdenden Ge-
sellschaft zu einem regelrechten Religions-Surrogat mit deutlichen Vorzei-
chen für den Chauvinismus des späten Kaiserreichs.60

Diese unter dem Eindruck des Kulturkampfes sich verschärfende „Schei-
dung der Geister“ zeigte sich auch in einer damals ganz neue Dimensionen
erreichenden „Festkultur“. Prozessionen und Wallfahrten – insofern sie er-
laubt blieben und Geistliche zur Verfügung standen –, Papstjubiläen, bi-
schöfliche Visitationen und Firmreisen sowie die alljährlichen Katholikenta-
ge wurden in einer zuvor unbekannten Größenordnung und Intensität zele-
briert, die vielerorts den Charakter von Demonstrationen erhielten.

Gleiches vollzog sich jenseits der ideologischen Frontlinie mit „vaterlän-
dischen“ Feiern, unter denen die am 2. September begangene Sedanfeier –
zur Erinnerung an die Entscheidungsschlacht im deutsch-französischen
Krieg 1870 – eine besondere Bedeutung erlangte. Gerade dieser mit großem
Pomp, teilweise mit kultischen Elementen versetzte Sedantag61 – von der ka-
tholischen Publizistik abschätzig als St. Sedantag oder Satansfeier tituliert –

59 Mergel: Klasse (wie Anm. 7), S. 257.
60 Vgl. hierzu Norbert Schloßmacher: Entkirchlichung, Antiultramontanismus und „national-

religiöse Orientierung” im Liberalismus der Kulturkampfära. Der Deutsche Verein für die
Rheinprovinz. In: Olaf Blaschke/Michael Kuhlemann (Hrsg.): Religion im Kaiserreich.
Milieus – Mentalitäten – Krisen: Gütersloh 1996, S. 474-502. Sybel schrieb am 27.1.1871
an seinen Kollegen Baumgarten in Karlsruhe: „Wodurch hat man die Gnade Gottes ver-
dient so große und mächtige Dinge erleben zu dürfen? Was zwanzig Jahre der Inhalt allen
Wünschens und Strebens gewesen, das ist nun in so unendlich herrlicher Weise erfüllt.“
Zitiert nach Hellmut Seier: Die Staatsidee Heinrich von Sybels in den Wandlungen der
Reichsgründungszeit 1862/71. Lübeck 1961, S. 200.

61 Vgl. Theodor Schieder: Das deutsche Kaiserreich als Nationalstaat: Opladen 1961, hier:
Exkurs II: Die Sedanfeier, S. 125-153, sowie Thomas Rohkrämer: Der Militarismus der
„kleinen Leute“. Die Kriegervereine im Deutschen Kaiserreich 1871–1914. München
1990, passim.

118

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wurde zu einem ständigen Zankapfel zwischen Katholiken und Liberalen,
insbesondere nachdem der Mainzer Bischof von Ketteler seinem Klerus die
Mitwirkung an diesen Feiern untersagt hatte. Ketteler formulierte: Die Se-
danfeier

„geht nicht vom gesammten deutschen Volke aus, sondern hauptsächlich von
einer Partei. [...] Die Partei, welche jetzt hauptsächlich die Sedanfeier betreibt,
[...] ist dieselbe, welche in der Gegenwart an der Spitze des Kampfes gegen das
Christenthum und die katholische Kirche steht. [...] Sie feiert in der Sedanfeier
nicht so sehr den Sieg des deutschen Volkes über Frankreich als die Siege ihrer
Partei über die katholische Kirche.“62

Auch die Reisen prominenter Regierungsvertreter, wie die spöttisch als „Fal-
kenflug“ bezeichnete Inspektion des Rheinlandes durch den preußischen
Kultusminister Adalbert Falk 1875, der als einer der schärfsten Kulturkämp-
fer, gar als „Katholikenfresser“ galt, wurde inszeniert und politisch instru-
mentalisiert; der Krefelder Unternehmer Ludwig Friedrich Seyffardt
(1827-1901), Mitglied der nationalliberalen Fraktion im Preußischen Abge-
ordnetenhaus, sprach von einem „Triumphzug durch die alte rheinische Pfaf-
fengasse“.63 Der spätere Reichskanzler und damals junge Bonner Gelehrte
Georg von Hertling (1843-1919, Kanzler 1917/18) berichtete, dass beim De-
filee Falks vor den versammelten Bonner Professoren den wenigen katholi-
schen Hochschullehrern der obligate Händedruck verweigert wurde.64 Über-
haupt war wohl an kaum einem anderen Ort der Antikatholizismus virulenter
als an den Hochschulen. Nur angedeutet sei an dieser Stelle der akademische
Kulturkampf, der sich an der für viele überraschenden Berufung des katholi-
schen Historikers Martin Spahn auf einen Lehrstuhl der Universität
Straßburg im Jahre 1901 entzündete; sie wurde zum „Fall Spahn“.65 Monate-
lang wurde eine öffentliche Debatte geführt – stark befeuert von Theodor
Mommsen –, und zwar über die Voraussetzungslosigkeit von Wissenschaft,
die katholischen Gelehrten grundsätzlich abgesprochen wurde. Später verla-
gerte sich die Auseinandersetzung auf die studentische Ebene, wobei den ka-
tholischen Verbindungen ihr angeblich oder tatsächlich mangelnder Patrio-

62 Zitiert nach Otto Pfülf: Bischof von Ketteler (1811-1877). 3 Bde Mainz 1899, hier Bd. 3,
S. 195.

63 Zitiert nach Ludwig Friedrich Seyffardt: Erinnerungen. Leipzig 1900, S. 147.
64 Vgl. Christopher Dowe: Antikatholizismus an den Universitäten des Deutschen Kaiser-

reichs (1870-1914) – ein Aufriss. In: Historisches Jahrbuch 133 (2013), S. 76-122, hier
S. 105.

65 Vgl. Christoph Weber: Der „Fall Spahn“ (1901). Ein Beitrag zur Wissenschafts- und Kul-
turdiskussion im ausgehenden 19. Jahrhundert, Rom 1980. Spahn orientierte sich während
der Weimarer Republik politisch immer weiter nach Rechts; 1933 wurde er Mitglied der
NSDAP; vgl. Gabriele Clemens: Martin Spahn und der Rechtskatholizismus in der Weima-
rer Republik. Mainz 1983, sowie Rudolf Morsey, in: NDB 24, 2010, S. 613f.

119

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tismus, ihr vom kirchlichen Dogma bestimmter Forschungsansatz und
schließlich wegen des bestehenden Duellverbots Feigheit zum Vorwurf ge-
macht wurde.66

Aber auch in den Alltag hinein wirkte sich der Kulturkampf aus. Der ein-
gangs zitierte Eduard Hüsgen wusste beispielsweise zu berichten, dass in
Düsseldorf „schwarze Listen“ mit den Namen katholischer Kaufleute ge-
druckt wurden und in liberalen Kreisen kursierten, „in der Absicht, dadurch
auf die ‘ultramontanen’ Geschäftsinhaber einen Druck auszuüben oder sie
seitens der liberalen Kundschaft boykottieren zu lassen“.67

Auch die Presse wurde in diese Auseinandersetzungen involviert; weit
pointierter als in früheren Zeiten wurden die jeweiligen Parteistandpunkte
geäußert.68 In vielen Städten kam es unter dem Druck des Kulturkampfes zur
Gründung einer regelmäßig erscheinenden katholischen Tageszeitung; ihre
Zahl verdoppelte sich zwischen 1870 und 1885.69 Übrigens gehörten Zensur,
Beschlagnahmung oder Verhaftung und Inhaftierung von Redakteuren ka-
tholischer Blätter zur Tagesordnung. Der Kölner Verleger und Zentrumspoli-
tiker Julius Bachem (1845-1918) nannte den Kulturkampf in seinen Erinne-
rungen „eine Art diokletianischer Verfolgung“.70

Die äußere Bilanz des Kulturkampfes, soweit sie sich in Zahlen ausdrü-
cken lässt, liest sich wie folgt: Von den elf preußischen Bistümern waren
1878 acht unbesetzt, sechs Bischöfe erhielten Haftstrafen, zum Teil flohen
sie ins benachbarte Ausland. Betroffen waren auch die für die Rheinprovinz
zuständigen: Bischof Johann Bernhard Brinkmann von Münster (1813-1889)
entzog sich 1875 seiner drohenden Verhaftung durch die Flucht in die Nie-
derlande71. Der Kölner Erzbischof Paulus Melchers (1813-1895) emigrierte
nach Verbüßung einer sechsmonatigen Haftstrafe in die Niederlande und
fand im Franziskanerkloster zu Maastricht eine neue Bleibe.72 Der Trierer
Bischof Matthias Eberhard (1815-1876) war ebenfalls wegen Verstößen ge-
gen die Maigesetze zu einer mehrmonatigen Haftstrafe verurteilt worden und
starb unmittelbar vor seiner geplanten Ausreise nach Luxemburg.73 296 Or-
densniederlassungen mit fast 4000 Ordensfrauen und -männern waren in
Preußen aufgehoben worden. 1881 waren 1125 katholische Pfarrstellen

66 Vgl. Dowe: Antikatholizismus (wie Anm. 64), S. 113.
67 Hüsgen: Windthorst (wie Anm. 1), S. 172.
68 Bei Heinen: Moderne (wie Anm. 37), heißt es sogar: „Der eigentliche Kulturkampf fand in

der publizistischen Öffentlichkeit statt.“
69 Eine Zusammenstellung der zahlreichen beschlagnahmten Ausgaben der Kölnischen

Volkszeitung zwischen 1872 und 1875 (30) bietet Heinen: Staatliche Macht (wie Anm. 58),
Bd. 2, S. 72-75.

70 Julius Bachem: Erinnerungen eines alten Publizisten und Politikers. Köln 1913, S. 133.
71 Vgl. Eduard Hegel: Johann Bernhard Brinkmann. In: Erwin Gatz (Hrsg.): Die Bischöfe der

deutschsprachigen Länder 1785/1803 bis 1945. Berlin 1983, S. 73 f.
72 Vgl. Erwin Gatz: Paul Melchers. In: ebd., S. 493-497.
73 Vgl. Alois Thomas: Matthias Eberhard. In: ebd., S. 155-157.

120

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(= 24 Prozent) nicht besetzt, weiter fehlten 645 Hilfsgeistliche. 601 Pfarreien
waren ganz, 584 teilweise verwaist.74 Allein im Regierungsbezirk Aachen
gab es kulturkampfbedingt 167 vakante Seelsorgestellen (= 43 Prozent).75

Die Gründe dafür, dass es nicht zu der von der Regierung erhofften
Schwächung des Katholizismus oder gar zur Zerschlagung der Zentrumspar-
tei kam, liegen auf der Hand: Der passive Widerstand auf katholischer Seite
führte zu einer nie dagewesenen Geschlossenheit. Das konfessionelle Zu-
sammengehörigkeitsgefühl überbrückte frühere Gegensätze und führte, wie
erwähnt, zu einer noch engeren Anlehnung an Kirche und Papst. Dass hieran
der katholische Adel – insbesondere im Rheinland – einen gewichtigen An-
teil besaß, kann an dieser Stelle nur angedeutet werden.76

Bereits 1872 hatte der Düsseldorfer Regierungspräsident voller Sorge pro-
phezeit, dass „die ganze ultramontane Parthei bei den nächsten Wahlen voll-
ständig organisirt auf dem Kampfplatz erscheinen wird.“77 Und er sollte
recht behalten: 1874 steigerte das Zentrum seinen Sitzanteil um mehr als die
Hälfte auf 91 Abgeordnete und gewann nahezu 28 Prozent der Stimmen, ein
Ergebnis, das sich in den folgenden Jahren zunächst auf diesem hohem Ni-
veau stabilisierte.78

Beilegung des Kulturkampfes

Eine Reihe von Faktoren führte seit dem Ende der 1870er Jahre zunächst zu
einer Art Stillstand, dann zu ersten Bemühungen um eine Beilegung des
Kulturkampfes. Zum „Gang nach Canossa“79, wie viele es sich katholischer-
seits vielleicht gewünscht hatten, ließ sich Bismarck jedoch nicht bewegen.

74 Die Angaben nach: Morsey: Kulturkampf (wie Anm. 4), S. 90f. Auf Provinzebene sind die
Zahlen bislang nicht heruntergebrochen worden. Für das Erzbistum Köln liegen Daten für
das Jahr 1878 vor, denen zufolge 125 Pfarrstellen (15,4 Prozent) und 126 Vikarien vakant
waren.

75 Vgl. Lepper: Aachen (wie Anm. 39), S. 229.
76 Vgl. Schloßmacher: Adel (wie Anm. 42), S. 66-94. Zeitgleich erschien die wegweisende

Studie über den Anteil des Adels an der Gründung und frühen Entwicklung der Zentrums-
partei: Markus Raasch: Der Adel auf dem Feld der Politik. Das Beispiel der Zentrumspartei
in der Bismarckära (1871-1890). Düsseldorf 2015.

77 Bericht an den Oberpräsidenten, 10.10.1872; zitiert nach Schloßmacher: Düsseldorf (wie
Anm. 1), S. 46.

78 Zahlen nach Morsey: Kulturkampf (wie Anm. 4), S. 90f.
79 Am 14. Mai 1872 hatte Reichskanzler Bismarck vor dem Reichstag im Zusammenhang mit

der Debatte um den Kanzelparagraphen und in Anspielung auf den demütigenden Besuch
Kaiser Heinrichs IV. bei Papst Gregor VII. an der Jahreswende 1076/77 auf der italieni-
schen Burg Canossa, ausgerufen: „Seien Sie außer Sorge, nach Kanossa gehen wir nicht -
weder körperlich noch geistig.“ Vgl. Mathias Pape: Canossa als politisches Argument vom
Humanismus bis zum Liberalismus. In: Wolfgang Hasberg/Hermann-Josef Scheidgen
(Hrsg.): Canossa. Aspekte einer Wende. Regensburg 2012, S. 186-203, hier S. 202.

121

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Es war zum einen die nun schon mehrfach erwähnte Geschlossenheit der
Katholiken – gelegentlich ist von der katholischen Phalanx die Rede80 –, die
eine Fortsetzung des Kulturkampfes für Bismarck wenig erfolgversprechend
erscheinen ließ. Hinzu kam Bismarcks wirtschaftspolitische Kurskorrektur
weg vom Freihandel: Bei der Durchsetzung seiner protektionistischen Politik
war Bismarck auf das Zentrum angewiesen, da ihm die Liberalen nur zum
Teil zu folgen bereit waren. Und mit der Sozialdemokratie wurde ein ver-
meintlich noch bedrohlicherer Gegner ausgemacht, der ebenfalls mit einem
1878 verabschiedeten Ausnahmegesetz („Sozialistengesetz“) bekämpft wer-
den sollte, das allerdings weder das Zentrum noch die Linksliberalen mittru-
gen. Dieser politische Umschwung, diese konservative Wende, kontrovers
als „innere“ oder „zweite Reichsgründung“ diskutiert, markierte zugleich
das Ende der ebenso oft zitierten „liberalen Ära“,81 die vor allem eine natio-
nalliberale gewesen war.

Nach schwierigen Verhandlungen kam es zu ersten „Milderungsgesetzen“
und dann schließlich 1886/87 zu den so genannten Friedensgesetzen, mit de-
nen der Kulturkampf offiziell beigelegt wurde.82 Bismarck kam dabei entge-
gen, dass seit 1878 mit Papst Leo XIII. ein auf Ausgleich bedachter Mann
auf dem Stuhle Petri saß. Eine ganz besondere Rolle spielte in jenen Jahren
ein Rheinländer, Walter Freiherr von Loe(-Allner) (1828-1908), der eine für
einen Katholiken außergewöhnlich erfolgreiche Militärkarriere durchlief,
1905 zum Generalfeldmarschall avancierte und wiederholt von Berlin zu
Sondermissionen nach Rom geschickt wurde.83 Er verkörperte das Gegen-
modell zur eingangs beschriebenen katholischen Inferiorität.

Mit der zumindest formalen Beilegung des Kulturkampfes war der Ge-
gensatz zwischen Rom und Berlin bzw. Wittenberg, zwischen politischem
Katholizismus und Liberalismus jedoch noch keineswegs aus der Welt ge-
schafft. Der „offizielle“ Kulturkampf war einer „latenten Kulturkampfstim-
mung“ bei weiterhin vorhandenen gegenseitigen Vorbehalten und einem ent-
sprechenden Misstrauen gewichen.84 Das Zentrum als die Inkarnation des
politischen Katholizismus galt zwar nach Beendigung des Kulturkampfes

80 So der Buchtitel Weber: Phalanx (wie Anm. 30), S. 10, nach einem Zitat aus einem Brief
von August Reichensperger. In: Dieter Albrecht (Hrsg.): Joseph Edmund Jörg. Briefwech-
sel 1846-1901, Mainz 1988, S. 367. in dem „eine starke, enggeschlossene Phalanx“ postu-
liert wurde.

81 Vgl. u. a. Langewiesche: Liberalismus (wie Anm. 36), S. 164 f.
82 Vgl. hierzu Christoph Weber: Kirchliche Politik zwischen Rom, Berlin und Trier

1876-1888. Die Beilegung des preußischen Kulturkampfes. Mainz 1970.
83 Vgl. Florian Schönfuß: Generalfeldmarschall Walther Degenhard Freiherr von Loë

(1828-1908). In: Die Freiherren und Grafen von Loë (wie Anm. 42), S. 117-128, der ihn als
„prinzipientreuen ‚Mittler’ zwischen Nation und Konfession, zwischen Papsttum und Preu-
ßentum“ charakterisiert; ebd., S. 126.

84 So August Hermann Leugers-Scherzberg: Latente Kulturkampfstimmung im wilhelmini-
schen Kaiserreich. Konfessionelle Polemik als konfessions- und innenpolitisches Kampf-

122

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nicht mehr als „Reichsfeind“, sondern wurde zur „etablierten“ Partei mit
einer zunehmend tragenden Rolle. Dennoch beließ man den politischen Ka-
tholizismus während des Kaiserreichs lediglich „im Vorhof der Macht“.85 Zu
einer Regierungsbeteiligung kam es bis 1918 nicht.

Auch zeigten sich schon bald erste Risse am vielbeschworenen „Zen-
trumsturm“, dieser scheinbar uneinnehmbaren Bastion. Die „Klammer“ Kul-
turkampf hielt nicht mehr. Je mehr dieser abebbte, je mehr die Kirchenpoli-
tik aus dem Fokus verschwand, desto mehr gewannen nicht-kirchliche The-
men an Gewicht und führten, wie eingangs bereits angedeutet, zur Erosion
des zuvor so homogenen Milieus. Das Spektrum dieser auch öffentlich aus-
getragenen Konflikte reichte vom „Septennatsstreit“ des Jahres 1887, als
eine vor allem rheinisch-katholische Adelsopposition gegen das Zentrum
agitierte, als die Fraktion den Bismarckschen Militäretat („Septennat“) abzu-
lehnen beabsichtigte,86 über die innerparteiliche Opposition von katholi-
schen Agrar-Lobbyisten, vor allem der 1890er Jahre,87 bis zur – erfolglosen
– Kandidatur von nationalkonservativen Katholiken gegen die offiziellen
Zentrumsbewerber bei der Reichstagswahl 1907.88 Bemerkenswert in die-
sem Zusammenhang ist die auffällige personelle Kontinuität; beispielsweise
war der auf Schloss Haag bei Geldern beheimatete Wilhelm Graf von und zu
Hoensbroech (1849-1922), obwohl zeitweise Mitglied der Zentrumsfraktio-
nen in Reichs- (1883-1893) und Preußischem Landtag (1892-1898), an die-
sen „Erhebungen“ beteiligt. 89 Zu erwähnen sind auch die für die Partei des
politischen Katholizismus ebenfalls bedrohlichen grundsätzlichen Auseinan-
dersetzungen um die Ausrichtung des Katholizismus und der Zentrumspartei
zu Beginn des 20. Jahrhunderts, die als „Gewerkschaftsstreit“, „Integralis-
musstreit“ oder gar als „Zentrumsstreit“ verortet wurden. Dieser „Zentrums-
streit“ war ausgelöst worden durch einen 1906 von Julius Bachem verfassten
Beitrag mit der Überschrift „Wir müssen aus dem Turm heraus“, in welchem

mittel. In: Johannes Horstmann (Hrsg.): Die Verschränkung von Innen-, Konfessions- und
Kolonialpolitik im Deutschen Reich vor 1914. Schwerte 1987, S. 13-37.

85 Rudolf Morsey: Der politische Katholizismus 1890-1933. In: Rauscher: Katholizismus
(wie Anm. 4), S. 110-164, hier S. 116.

86 Vgl. Norbert Schloßmacher: Erzbischof Philippus Krementz und die Septennatskatholiken.
In: Annalen des Historischen Vereins für den Niederrhein 189 (1986), S. 127-154.

87 Vgl. Klaus Müller: Zentrumsfraktion und agrarische Bewegung im Rheinland 1882-1903.
In: Konrad Repgen/Stephan Skalweit (Hrsg.): Spiegel der Geschichte. Festgabe für Max
Braubach zum 10. April 1964, Münster 1964, S. 828-857.

88 Aus dieser „Opposition“ heraus gründete sich dann 1908 die Deutsche Vereinigung, ein na-
tionalkatholischer Gegenpart zum Zentrum, der jedoch politisch wenig erfolgreich war und
sich 1917 an die annexionistische Deutsche Vaterlandspartei anlehnte. Vgl. Gründer:
Rechtskatholizismus (wie Anm. 11), insbes. S. 127-135, sowie zur Organisation: Herbert
Gottwald: Deutsche Vereinigung (DVg) 1908-1933. In: Dieter Fricke u. a. (Hrsg.): Lexikon
zur Parteiengeschichte 1789-1945, 4 Bde. Leipzig 1983-1986, hier Bd. 2, 1984, S. 404-412.

89 Biogramm bei Bernd Haunfelder: Reichstagsabgeordnete der Deutschen Zentrumspartei
1871-1933. Düsseldorf 1999, S. 183.

123

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dieser u. a. die Exklusivität des katholischen Milieus kritisierte und für grö-
ßeres Selbstbewusstsein der katholischen Politik gegenüber der kirchlichen
Hierarchie warb.90

Trotz all dieser Turbulenzen blieb das Zentrum die Partei der Katholiken,
zumindest bis 1933,91 aber nie wieder in dem Maße, wie es während des
Kulturkampfes der Fall gewesen war.

Fazit

1) Die Revitalisierung des Katholizismus seit der Romantik wurde von
nichtkatholischer Seite als Abrücken vom, als Bruch mit und als Hinder-
nis auf dem linearen Weg des Fortschritts und damit der Moderne be-
trachtet und bewertet. Die alten Gegensätze erhielten neue Nahrung,
mündeten im Kulturkampf und entpuppten sich als liberaler Illiberalis-
mus.92

2) Der Kulturkampf und schon seine Vorgeschichte haben unter den Katho-
liken in einem hohen Maß zur Schärfung der konfessionellen Identität
und zu einer zuvor nicht dagewesenen Nähe und Anhänglichkeit an ihre
Kirche geführt. Die Solidarisierung mit der Kirche wurde zur Maxime
des Handelns. Gelegentlich wurde das 19. Jahrhundert deshalb sogar
schon als „zweites konfessionelles Zeitalter“ bezeichnet,93 eine Begriff-
lichkeit, die sich zwar nicht durchzusetzen vermochte, die aber doch ver-
deutlicht, dass der Faktor „Konfession“ eine der ganz zentralen Konflikt-
linien des deutschen Kaiserreichs war. Das liberale kulturprotestantische
Milieu hat demgegenüber nie zu einer vergleichbaren Geschlossenheit
gefunden, die Bindungen an den und die Identifikation mit dem National-

90 Unter den zahlreichen einschlägigen Arbeiten seien genannt: Wilfried Loth: Katholiken im
Kaiserreich. Der politische Katholizismus in der Krise des wilhelminischen Deutschlands.
Düsseldorf 1984; zusammenfassend: Aschoff, Revolution (wie Anm. 57), S. 175-183, so-
wie Margaret Lavinia Anderson: Windthorsts Erben. Konfessionalität und Interkonfessio-
nalismus im politischen Katholizismus 1890-1918. In: Winfried Becker/Rudolf Morsey
(Hrsg.): Christliche Demokratie in Europa. Grundlagen und Entwicklungen seit dem 19.
Jahrhundert. Köln und Wien 1988, S. 69-90.

91 Vgl. hierzu: Rudolf Morsey: Der Untergang des politischen Katholizismus. Die Zentrums-
partei zwischen christlichem Selbstverständnis und „Nationaler Erhebung“ 1932/33. Stutt-
gart/Zürich 1977.

92 Ronald G. Asch hat unlängst vom „Verrat des liberalen Bürgertums an seinen Idealen nach
1870“ gesprochen, und damit gewiss (auch) den Kulturkampf gemeint. Ders.: Das Selbst-
bild der Unbelehrten. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 3.1.2018, S. 9.

93 Olaf Blaschke: Das 19. Jahrhundert: Ein zweites konfessionelles Zeitalter? In: Geschichte
und Gesellschaft 26 (2000), S. 38-75, sowie ders.: Konfessionen im Konflikt. Deutschland
zwischen 1800 und 1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter. Göttingen 2002.

124

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


staat waren und blieben von geringerer Intensität und Kraft94 als die der
Katholiken an ihre an das Metaphysische rührenden Kirche.

3) Insgesamt gestaltete sich der Kulturkampf nur als ein sehr kurzfristiger
politischer Erfolg für den Liberalismus, der sich bereits bald nach 1878
und auch in der Folgezeit immer wieder neu aufstellen musste. Zudem
geriet er zunehmend auch durch säkulare Kräfte von links unter Druck.
Und so kam es gegen Ende der Kaiserzeit sogar immer häufiger zu „Waf-
fenstillständen“, beispielsweise Wahlbündnissen zwischen Zentrum und
liberalen Parteien.95

4) Auch die Entwicklung hin zu modernen Volksparteien, insbesondere hin-
sichtlich ihrer Organisationsformen, begann in der politisch aufgeladenen
Atmosphäre des Kulturkampfes.96 Er hat somit politisch und organisato-
risch enorm mobilisierend gewirkt, wie es in den immer intensiver ge-
führten Wahlkämpfen und der insgesamt steigenden Wahlbeteiligung
deutlich wird.97 Presse, Publizistik und Vereinswesen nahmen einen un-
geheuren Aufschwung, und zwar nicht nur, aber doch vor allem im ka-
tholischen Lager. Der im Kulturkampf entstandene „neue“ Katholizismus
wurde somit selbst Teil der vom Liberalismus für sich exklusiv rekla-
mierten Moderne. In den Auseinandersetzungen zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts stießen dann wieder „moderne“ und „antimoderne“ Konzepte
aufeinander.

5) Die Stigmatisierung der Katholiken – und der Sozialdemokraten –, be-
deutete eine der großen Hypotheken für den jungen deutschen National-
staat. Gegenseitiges Misstrauen und Skepsis blieben – wenngleich meist
unterschwellig – an der Tagesordnung, auch über den Burgfrieden von
1914 hinaus. Tatsächlich kam erst 1917 mit der Berufung des langjähri-
gen Rheinbach-Bonner Abgeordneten Peter Spahn zum preußischen Jus-
tizminister ein Zentrumspolitiker in Regierungsverantwortung. 98

94 Langewiesche: Liberalismus (wie Anm. 36), sprach vom „fehlenden Weltanschauungspan-
zer“.

95 Vgl. Carl Wilhelm Reibel: Handbuch der Reichstagswahlen 1890-1918. Bündnisse, Ergeb-
nisse, Kandidaten. 2 Bde Düsseldorf 2007, passim.

96 Wenngleich vereinzelt durch Lokalstudien modifiziert immer noch als Überblick unver-
zichtbar: Thomas Nipperdey: Die Organisation der deutschen Parteien vor 1918, Düssel-
dorf 1961.

97 Die Zahlen nach Ritter/Niehuss: Wahlgeschichtliches Arbeitsbuch (wie Anm. 29).
98 Peter Spahn (1846-1925), Jurist, zuletzt Präsident des Oberlandesgerichts in Frank-

furt/Main, seit 1884 Mitglied und seit 1912 Fraktionsvorsitzender des Zentrums im Reichs-
tag, vgl. Helmut Neubach: Peter Spahn. In: Rudolf Morsey (Hrsg.): Zeitgeschichte in Le-
bensbildern. Aus dem deutschen Katholizismus des 20. Jahrhunderts Bd. 1. Mainz 1973,
S. 65-80.

125

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6) Einen „rheinischen“ Kulturkampf hat es nicht gegeben.99 Waren doch die
Bedingungen und Umstände dieses innenpolitischen Konflikts am Rhein
nicht anders geartet als in anderen Teilen Preußens bzw. des Reichs, mit
der Ausnahme, dass der Katholikenanteil an der Gesamtbevölkerung im
Rheinland deutlich größer war als in den meisten übrigen Landesteilen,
entsprechend die Zahl der Zentrumswähler und -hochburgen höher aus-
fiel und die staatlichen bzw. administrativen Maßnahmen zahlreicher wa-
ren als in anderen Regionen. Auf der Gegenseite besaß der enorm kultur-
kämpferisch motivierte Deutsche Verein für die Rheinprovinz, eine ganz
wesentlich von Nationalliberalen getragene Organisation, zweifellos ein
Alleinstellungsmerkmal. Von daher mag gelegentlich der Eindruck ent-
standen sein, dass der Kulturkampf im Rheinland mit besonders scharfer
Klinge geführt worden ist.

99 Die Aussage, dass „die Militanz des Kulturkampfs regional höchst unterschiedlich“ ausge-
prägt war, bezieht sich zum einen auf Regionen innerhalb des Rheinlands und wird zudem
nicht belegt. Mergel: Klasse (wie Anm. 7).

126

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103 - am 19.01.2026, 16:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845294346-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

