Anmerkungen

1| Zur Einfithrung in die Soziologie Bourdieus siehe den Ab-
schnitt »Empfehlenswerte Einfithrungstexte« im Literaturverzeichnis
S. 121f.

2 | Eine kurze Einleitung in Bourdieus Diskussion der Griin-
derviter der Soziologie bietet Wacquant (vgl. Wacquant 1995). In
einem Gesprich mit Pierre Thuillier, der auf das Problem, die unter-
schiedlichen Ansitze von Durkheim, Marx und Weber zu verbinden,
hinweist, entgegnet Bourdieu: »In der Wissenschaft lassen sich in
mehr als einem Fall Fortschritte nur erzielen, indem gegensitzliche
Theorien in Verbindung gebracht werden, die hiufig in Opposition
zueinander entwickelt worden sind. Dabei geht es nicht um jene
falschen eklektischen Synthesen, die hiufig in der Soziologie ihr
Unwesen getrieben haben« (Bourdieu 1993: 24).

3| Vgl. auch Durkheim 1981: 36f. und seine Einleitung zu den
Régles de la méthode sociologique (1996: XVI-XVII).

4| Der »Soziologismus« Durkheims wurde schon zu seiner
Zeit stark kritisiert. Vgl. z.B. Déploige 1905, 1906, 1907, 1908, 1909
und die neuere Diskussion z.B. bei Anthony Giddens (vgl. Giddens
1971) sowie bei Massimo Borlandi und Laurent Mucchielli 199s.

5| »[D]Jas Wissen um die Realititen macht zum Realisten«
(Bourdieu 1993: 91).

6 | Bourdieu nennt dieses distanzierte Verhiltnis des Soziolo-

14.02.2026, 23:24:15. Op EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | BOURDIEU LESEN

gen zur Wirklichkeit »Auflenbeziehung« oder auch »objektivistische
Beziehung«; vgl. Bourdieu 1993: 30.

7 | Vgl. Berger/Luckmann 1980, die Bourdieu oft zitiert.

8| Eine explizite Auseinandersetzung Bourdieus mit Weber
liegt vor in Bourdieu 2000; vgl. auch Bourdieu 1982b: 25.

9 | Vgl. Giddens 1988; Hennis 1996: 61; Mommsen 1974.

10 | Vgl. auch Weber 1972: 2-3, wo er vom »konstruierten rein
zweckrationalen Verlauf« des Handelns spricht, und im Allgemeinen
von »typenbildender wissenschaftlicher Betrachtung«.

11 | Eine Einfithrung in die Auseinandersetzung Bourdieus mit
Marx findet sich in Bourdieu/Boltanski 1975.

12 | Zu Begriff und Bedeutung des Habitus in Bourdieus Werk
vgl. Krais/Gebauer 2002.

13 | Warum spricht Bourdieu statt von Habitus nicht von Ge-
wohnheit? »Unter Gewohnheit wird spontan etwas Repetitives, Me-
chanisches, Automatisches, eher Reproduktives als Produktives ver-
standen. Ich wollte aber den Gedanken betonen, dafl der Habitus eine
sehr stark produktive Grofe ist. Der Habitus ist, kurz gesagt, ein
Produkt von Konditionierungen, das die objektive Logik der Konditio-
nierungen tendenziell reproduziert, sie dabei aber einer Veranderung
unterwirft; er ist eine Art Transformationsmaschine, die dafiir sorgt,
daf} wir die sozialen Bedingungen unserer eigenen Produktion sre-
produzierenc, aber auf eine relativ unvorhersehbare Art, auf eine Art,
dafl man nicht einfach mechanisch von der Kenntnis der Produk-
tionsbedingungen zur Kenntnis der Produkte gelangt« (Bourdieu
1993: 128).

14 | »Der Begriff Habitus schliefdt den Begriff Ethos mit ein [...]«
(Bourdieu 1993: 126).

15 | Der Begriff Disposition wurde im Laufe der Zeit von Bour-
dieu modifiziert. In Die feinen Unterschiede (1982) spielen die Disposi-
tionen eine »konstitutive« Rolle fiir »Habitus« und »Ethos« (Bourdieu
1982: 163f.) und werden als konzeptuelle Basis dieser Begriffe defi-
niert. In der Praktischen Vernunfi (1998) identifiziert er dagegen die
Dispositionen sowohl mit Habitus als auch mit Ethos (Bourdieu 1998:
17). Dies zeigt die Nihe der drei Begriffe.

16 | Vgl. hier insbesondere Bourdieu und de Saint Martin 1976.

14.02.2026, 23:24:15. Op e


https://doi.org/10.14361/9783839401026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 103

17 | Bourdieu spricht hier auch von »sozialem Altern« (Bourdieu
1982:189).

18 | Bourdieu prizisiert, dass man Die feinen Unterschiede nicht
nur von einem relationalen, sondern auch von einem generativen
Standpunkt aus lesen miisse (Bourdieu 1998: 27).

19 | Diesen Unterschied zwischen Habitus und Kapital sowie
ihre Nihe zueinander formuliert Bourdieu so: »[...] der Habitus ist ja
auch ein Kapital, nur dass es, weil es inkorporiert ist, den Anschein
von etwas Angeborenem erweckt« (Bourdieu 1993: 127f.).

20 | Ein vergleichbares Beispiel findet sich bei Bourdieu 1993:
574L.

21 | Bourdieu bezeichnet die Autodidakten unserer Zeit in Bezug
auf ihren Habitus als »neue Autodidaktenc, die lingere Zeit die Schu-
le besucht und dadurch einen >kultivierten< Bezug zur Kultur, aber
keinen Schulabschluss erworben haben oder doch nicht alle Abschliis-
se, die ihnen aufgrund ihrer urspriinglichen sozialen Position verhei-
Ren waren« (Bourdieu 1993: 12).

22 | Bourdieu verwendet manchmal auch das Wort »Libido«:
»Auch libido wire durchaus passend, um auszudriicken, was ich illu-
sio oder Investition genannt habe. [...] Ist doch die Arbeit der Sozia-
lisation der libido genau das, wodurch Triebe in spezifische Interessen
verwandelt werden, in sozial begriindete Interessen, die nur im Zu-
sammenhang mit einem sozialen Raum existieren, in dem bestimmte
Dinge wichtig und andere gleichgiiltig sind, und auch nur fiir Akteure,
die so sozialisiert, so konstituiert sind, dass sie die Unterschiede, die
den objektiven Unterschieden in diesem Raum entsprechen, auch
tatsdchlich machen« (Bourdieu 1998: 142f.).

23 | Zumindest in Bezug auf die generative Funktion des Habi-
tus spricht Bourdieu selbst von generativer Grammatik »in Analogie
zur generativen Grammatik von Chomsky«, betont allerdings gegen
diesen, dass er sie als »durch Erfahrung erworbene«, nicht als angebo-
rene auffasst (vgl. Bourdieu 1992b: 28).

24 | Zola gelingt dies durch die »Erfindung« einer neuen Schrift-
stellerfigur, des politisierten Intellektuellen; vgl. Pinto 1984.

25 | Vgl. dazu auch Labov 1993.

26 | Vgl. insbesondere Charle 19775 und 1977.

14.02.2026, 23:24:15. Op EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | BOURDIEU LESEN

27 | Zu Bourdieus Konzeption der Produktion des Glaubens vgl.
Bourdieu 1977.

28 | Vgl. die entsprechende Analyse von Castelnuovo und Ginz-
burg (1981) fiir die italienische Kunst.

29 | Vgl. zum besonderen Fall der »Avantgarde« der »Arts in-
cohérents« Grojnowski 1981 und die Bemerkungen von Riout 1981.

30 | Mit der Gegen-Kultur tritt eine andere, d.h. beherrschte
Kultur im Kunstfeld auf, die unter dem Namen »Avantgarde« aner-
kannt wird, und die als solche gegen die herrschenden Klassen des
Kunstfeldes kimpft, um selbst die herrschenden Positionen zu erlan-
gen: »Nichts steht einer derartigen Objektivierung ferner als jene artis-
tische Infragestellung der Kunst, der sich gewisse Kiinstler hingeben
[...], oder jene unter dem Etikett >Gegen-Kultur« firmierenden Manifes-
tationen, die schlicht nichts anderes machen als eine Kultur einer
anderen entgegenzusetzen — eine im relativ autonomen Feld der Kul-
turproduktion und -diffusion dominierte Kunst [...] einer dominanten
Kunst — und so die stets schon vorgesehene Rolle einer kulturellen
Avantgarde spielen, die durch ihre eigene Existenz am Fortspinnen
des kulturellen Spiel mitwirkt« (Bourdieu 1982: 390f., Fulnote 25).

31 | Bourdieu illustriert dies so: »Diese Kimpfe zwischen dem
>reinenc Schriftsteller oder Kiinstler, der keine anderen Abnehmer als
die eigenen Konkurrenten hat, von denen er Anerkennung erwartet,
und dem >buirgerlichen« Kiinstler, der Berithmtheit im gesellschaftli-
chen Leben und kommerziellen Erfolg anstrebt, sind eine der Haupt-
formen des Kampfs um die Durchsetzung des herrschenden Herr-
schaftsprinzips, der im Feld der Macht den Gegensatz zwischen den
>Intellektuellen< und den »>Biirgerlichen< bestimmt [...J« (Bourdieu
1998: 69). Vgl. dazu auch Chamboredon 1975.

32| Vgl. zur die Geschichte dieser Geschiftsleute im 19. Jahr-
hundert Boime 1979.

33 | Vgl. dazu auch Genet 1997.

34 | Vgl. Bourdieu 1976: 122-132 iiber die Herrschaftsmodi.

35 | Vgl. dazu auch Goffman 1977 und Guillemin 1984.

36 | Hier denken wir auch an das Engagement Bourdieus zu-
gunsten der algerischen, insbesondere kabylischen Kultur.

37 | Vgl. dazu auch Benson 2000 und Riutort 2000.

14.02.2026, 23:24:15. Op e


https://doi.org/10.14361/9783839401026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 105

38 | Spiter nuanciert Boudon diesen Ausdruck und versteht
unter methodologischem Individualismus das »Webersche Paradigma
des Handelns« (Boudon 1977: 230-235; vgl. auch Boudon 1984: 42).

39 | Hauptvertreter dieser Denkstrémung sind Georges C. Ho-
mans, Mancur Olson sowie die konomische Public School von James
Buchanan und Gordon Tullock. Vgl. insbesondere Homans 1958;
Olson 1992; Buchanan/Tullock 1962.

40 | Vgl. hier unter anderem die Werke von Albert O. Hirsch-
man, Michel Crozier, und Paul Lazarsfeld, insbesondere Hirschman
1984; Crozier 19770; Jahoda/Lazarsfeld/Zeisel 1975.

41 | Boudon lisst sich hier von der sozio-6konomischen Theorie
Vilfredo Paretos (Pareto 1917/1919: § 159) anregen. Nach Pareto reicht
das Handlungsmodell der Okonomie nicht aus, um das »unlogische«
Handeln von Individuen — d.h. Handlungen, die nicht rational erschei-
nen — zu erkliren. Daher schligt er vor, Okonomie und Soziologie
voneinander zu trennen: Die Okonomie solle sich mit den rationalen,
die Soziologie mit den irrationalen Handlungen der Individuen befas-
sen. Boudon l6st diese Trennung auf, indem er die Rationalitit der
Handlung nur in Bezug auf soziale Kontexte/Systeme betrachtet. Er
versucht so, eine allgemeine Theorie der Handlung zu konstruieren,
die die rationalen Handlungen als Grenzfall der soziologischen Analy-
se betrachtet.

42| Z.B. kann die Angst der Sparer vor einer Bankpleite sie dazu
verleiten, ihr Geld massenhaft von der Bank abzuheben, was dann
tatsdchlich die Bankpleite zur Folge hat.

43 | Boudon nihert hier sich dem Verifikationismus Poppers
(vgl. Boudon 1984: 491f.; vgl. auch Popper 1989).

44 | Die Theorie Boudons zielt darauf ab, eine Logik des Sozialen
zu konstruieren, die sich von der rationellen Logik inspirieren lisst
und gleichzeitig distanziert. Dieser Versuch findet sich insbesondere
in La Logique du social (Boudon 1979).

45 | Vgl. dazu das paradigmatische Beispiel zur kurzen Hoch-
schulausbildung (Boudon 1977: 72ff. und 102ff.).

46 | »Das historische Subjekt, d.h. das Einheits- und Bedeutungs-
prinzip eines historischen Handlungssystems kann niemals mit
einem konkreten individuellen oder kollektiven Akteur, also mit kei-

14.02.2026, 23:24:15. Op EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | BOURDIEU LESEN

nem Chef einer Nation, keinem Sprecher einer Klasse oder einem
intellektuellen Fithrer einer Generation identifiziert werden« (Tou-
raine 1974: 150).

47 | Wie Bourdieu und dessen Kritiker ist auch Touraine davon
uberzeugt, dass der Gegenstand der Soziologie die soziale Beziehung
ist: »So miissen wir denn auf die listige Frage zurtickkommen: Was
ist der Gegenstand der Soziologie? Die Antwort lautet: die sozialen Be-
ziehungen. Ist das banal? Ich glaube nicht« (Touraine 1976: 206).

48 | Vgl. die Erklirung Touraines anhand der vier Situations-
typen des industriellen Kapitalismus, die dessen Entwicklung zusam-
menfassen (Touraine 1974: insbesondere 383ff.).

49 | Seit dem Ende der sechziger Jahre taucht dieser Begriff im
Werk Touraines hiufig auf.

50 | Touraine zweifelt manchmal daran, dass seine Theorie eine
Soziologie ist, und bezeichnet sie oft als soziale Philosophie oder als
soziale Moral.

51 | An jedem dieser Prozesse nimmt auch der Soziologe teil:
»Das Ziel der Soziologie ist die Aktivierung der Gesellschaft, ist die
Sichtbarmachung ihrer Bewegung, ist es, zu ihrer Herausbildung
beizutragen und alles zu zerschlagen, was der Kollektivitit eine sub-
stantivistische Einheit: Wert oder Macht, aufzuzwingen trachtet« (Tou-
raine 1976: 236). In diesem Sinne nihert sich Touraine des Position
Bourdieus, der der Offentlichkeit ebenfalls die Bedingungen der so-
zio-kulturellen Herrschaft enthiillen will.

52 | Caillé formuliert spiter die von Mauss definierten Dimen-
sionen der Gabe um: anstatt »Zwang«, »Freiheit«, »Interesse« und
»Schuldfreiheit« finden wir bei ihm »Pflicht«, » Spontaneitit«, »Inter-
esse« und »Lust« (Caillé 1991: 110).

14.02.2026, 23:24:15. Op e


https://doi.org/10.14361/9783839401026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

