
91

Das Beispiel des Umgangs mit behinderten Menschen im Nationalso-
zialismus ist extrem und eigentlich nicht zu vergleichen mit dem folgen-
den, einer sehr demokratischen Gesellschaft wie der heutigen Schweiz 
entnommenen. In einem zentralen Punkt aber doch: In einer Studie über 
den bürokratischen Umgang mit gesundheitlich eingeschränkten Er-
werbslosen wird das sogenannte »Assessment« geschildert, die gedank-
liche Zurichtung von Menschen für den bürokratischen Prozess ihrer 
nicht über jeden Zweifel erhabenen »Unterstützung«: Dazu wird der 
»Körper fragmentiert und die Einzelteile werden bewertet« (Koch 2016: 
216). Diese fragmentierten Momentaufnahmen in einem spezifischen Be-
wertungskontext werden dann verallgemeinert. Behandelt wird dann 
nicht ein Mensch in seinen Lebensbezügen, sondern, genau betrachtet, 
ein Präparat im Sinne von Devereux.13 Auch wenn es in diesem Fall nicht 
um Vernichtung der nicht Passenden, sondern um ihr »förderndes« Pas-
sendmachen geht: Die latente Struktur abtötenden Denkens über Men-
schen ist in beiden Fällen in allerdings sehr unterschiedlicher Konzentra-
tion erkennbar; und die Machtverhältnisse unterscheiden sich.

14. Eine tödliche Krankheit  
der Erkenntnistheorie

Gregory Bateson hat eine »Ökologie des Geistes« entwickelt, mit deren 
Hilfe sich eine weitere Facette des abtötenden Denkens und eine mög-
liche Korrektur eines diesem zugrunde liegenden Denkfehlers erkennen 
lässt (Bateson 2017). Jene Aspekte seines Gedankenganges, auf die ich 
im Folgenden zurückgreife, können wir meines Erachtens am besten als 
eine Kombination erkenntnistheoretischer, evolutionstheoretischer und 
in gewisser Weise auch theologischer und literarischer Perspektiven ver-
stehen. Das von ihm entwickelte Denkmodell ist ganzheitlich, systemisch 
und lebendig. Letzteres lässt sich etwa an der Betonung flexibler gegen 
rigide Denkweisen erkennen. Denkspaltungen und Fragmentierungen 
des Denkens sind demgegenüber Anzeichen potenziell tödlicher Risiken 
des Denkens und Verhaltens. Diese führt Bateson auf grundlegende »er-
kenntnistheoretische Trugschlüsse der abendländischen Zivilisation« zu-
rück, die durch die moderne Technologie eine gefährliche Dimension an-
genommen hätten (ebd., S. 620).

Die mediterranen Religionen haben laut Bateson »fünftausend Jahre 
lang zwischen Immanenz und Transzendenz hin und her geschwankt« 

13	 	Diese Technik ist aus Tierexperimenten bekannt: Tiere werden gedanklich 
als Präparat behandelt, also von einem lebenden Wesen zu einem Ding ge-
macht. »In diesem Fall besteht die komplementäre Reaktion in Fühllosig-
keit« (Devereux 1988, S. 269).

EINE TÖDLICHE KRANKHEIT DER ERKENNTNISTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92

(ebd., S. 592). Aber ihr fataler Schritt bestand demnach letztlich doch da-
rin, nach Totemismus und Animismus, »die Vorstellung des Geistes von 
der natürlichen Welt abzusondern, und damit kommt man zu der Vor-
stellung von den Göttern« (ebd., S. 622). Man kommt auch zu der nar-
zisstischen Allmachtsphantasie der Überwältigung, Unterwerfung und in 
letzter Konsequenz der Auslöschung des scheinbar Anderen:

»Wenn man Gott nach außen verlegt und ihn seiner Schöpfung gegen-
überstellt und wenn man die Vorstellung hat, dass man nach seinem Bil-
de geschaffen ist, dann wird man sich selbst logisch und natürlich als 
außerhalb von und entgegengesetzt zu den Dingen um einen herum se-
hen. Und wenn man sich selbst allen Geist anmaßt, dann wird man die 
Welt um sich herum als geistlos ansehen und ihr jeglichen Anspruch auf 
moralische oder ethische Erwägungen absprechen. Die Umgebung wird 
sich so darstellen, als sei sie nur für die Ausbeutung da. Die Überlebens-
einheit wird man selbst und die eigenen Angehörigen oder Artgenossen 
sein, im Gegensatz zu der Umgebung anderer sozialer Einheiten, ande-
rer Rassen und der Tiere und Pflanzen.

Hat man diese Einschätzung seiner Beziehung zur Natur und verfügt 
man über eine fortgeschrittene Technologie, dann wird die eigene Über-
lebenschance der eines Schneeballs in der Hölle entsprechen. Man wird 
entweder an den toxischen Nebenprodukten des eigenen Hasses oder 
einfach an Überbevölkerung und Überausbeutung sterben. Die Rohstof-
fe der Welt sind begrenzt« (ebd., S. 593 f.).

Bemerkenswerterweise greift Hans Jonas in seiner Philosophie der 
Mensch-Umwelt-Beziehungen ebenfalls auf ein monistisches Weltbild 
zurück, geht also vor die dualistische Spaltung in Gott und Welt, wie sie 
für die monotheistischen Religionen typisch ist, zurück (Jonas in Mar-
tens 2014). In seiner frühen Arbeitsphase war Jonas als Spezialist für 
die älteste wirkmächtige monotheistisch-dualistische Religion, die jüdi-
sche, hervorgetreten.

Dieser Verlust an Beziehungsfähigkeit zur Natur, die uns umgibt, 
scheint mit einem Verlust an Gespür für unsere eigene Natur einherzuge-
hen, vor allem mit dem zu oberflächlichen Bedenken unserer Endlichkeit. 
Der Umweltschützer und Psychotherapeut Andreas Meißner schreibt im 
Hinblick auf die drohende Klimakatastrophe, also das im Anthropozän 
vor allem menschengemachte Risiko eines Durchdrehens ökologischer 
Selbstregulierung:

»Mögliche Katastrophen werden gerne verdrängt, ähnlich wie der Ge-
danke an Krankheit oder Tod. Wirksame psychotherapeutische Ansätze 
jedoch betrachten diese Schattenseiten des Daseins. Sie lindern Todes-
angst auch durch einen veränderten Blick darauf. (...) Vielmehr führt 
gerade das Bewußtsein eigener Endlichkeit meist zu einer sinnvolleren 
Lebensgestaltung mit Fürsorge auch für die Nachkommen, wie sich bei 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93

Menschen nach Auftreten schwerer Erkrankungen oft zeigt« (Meißner 
2018, S. 2).

Solange man noch über genügend Kraft für einen gelegentlich spieleri-
schen Umgang mit dem bitteren Ernst des Todes verfügt, können Hu-
mor, Witz und Ironie die Seele reinigen. Der geniale Filmregisseur Woo-
dy Allen hat sich häufig in dieser Weise geäußert: »Ich habe keine Angst 
vor dem Sterben, ich möchte nur nicht dabei sein, wenn es passiert« oder 
»Ich möchte nicht auf der Filmleinwand weiterleben, sondern in meinem 
Wohnzimmer«, ferner: »Ich glaube nicht an ein Leben nach dem Tod, 
aber für alle Fälle nehme ich immer Unterwäsche zum Wechseln mit« 
oder: »Die Ewigkeit dauert lange, besonders gegen Ende« sind gelunge-
ne Beispiele. Und doch drängt sich mir hier eine Anekdote auf, die über 
den berühmten Filmemacher erzählt wird: In einem Restaurant in Rom 
schockiert Allen  andere Gäste damit, dass er um die zwanzig verschie-
dene Gerichte bestellt, von allen ein oder zwei Bissen isst, und alles an-
dere abräumen lässt. Das lässt sich als Sinnbild für die reicheren Schich-
ten in den reicheren Staatsgesellschaften deuten: Trotz aller Bewusstheit 
und Gewitztheit möglichst viel konsumieren, ehe Alter und Tod uns kon-
sumieren – auf Kosten der Lebensspielräume anderer. Während für Dar-
wins Evolutionstheorie, ganz zu schweigen von den Pathologien des So-
zialdarwinismus, die Überlebenseinheit im Kampf ums Dasein der sich 
fortpflanzende Organismus oder der Stammbaum oder die Gesellschaft 
war, zeigt Bateson, dass die tatsächliche Überlebenseinheit »ein flexibler 
Organismus-in-seiner-Umgebung« ist (Bateson 2017, S. 580). Ein darwi-
nistischer Organismus hingegen würde, indem er seine Umwelt zerstört, 
sich selbst zerstören (ebd., S. 620). »Die Vernichtung des eigenen Hab-
itats: Keine andere Tierart scheint das zu tun«, schreibt Brinkgreve über 
den Umgang der Menschen mit ihrer Umwelt (Brinkgreve 2018, S. 142, 
Übersetzung HPW). Zudem sind Überlebenseinheiten, anders als Sozial
darwinisten in Bezug auf Menschen postulieren, nicht homogen, sondern 
bestehen immer aus Individuen, deren genetische Beschaffenheit breit 
variiert (Bateson 2017, S. 579). Interessant ist nun, dass man mit Bate-
son sagen kann, dass alle Teile des Universums, die lebendig sind oder 
lebende Dinge einschließen, insbesondere jede menschliche Organisation 
und der Prozess der Zivilisation insgesamt, »sowohl das Charakteristi-
kum der Selbstregulation als auch die Potenzialität des Durchdrehens« 
zeigt (ebd., S. 598, 620, 552). Das gilt auch für Denkprozesse. Selbstre-
gulation ist für Bateson das Kriterium des Denkens. Insofern sieht er das 
durchdrehende Denken, wie er es am eindrücklichsten am Beispiel der 
Schizophrenie analysiert hat, nicht eigentlich als Denkprozess. Es ist üb-
rigens bemerkenswert, dass drei der interessantesten Denktheorien, die 
von Bateson, W. Bion und von Julian Jaynes, alle aus der Erforschung 
der Schizophrenie hervorgegangen sind.

EINE TÖDLICHE KRANKHEIT DER ERKENNTNISTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94

So wie Ludwik Fleck das Individuum als grundlegende Einheit des 
Denkens durch das Denkkollektiv abgelöst hat, lässt auch Bateson die-
ses als eingefügt in umfassendere Zusammenhänge erkennbar werden:

»Was denkt, ist das Gesamtsystem, das sich auf Versuch und Irrtum ein-
lässt, nämlich der Mensch plus die Umgebung« (ebd., S. 620).

Wenn wir das Denken als Quintessenz des Lebens betrachten, lässt sich 
auch der folgende Gedankengang besser verstehen:

»Und schließlich ist da der Tod. Es ist verständlich, dass wir in einer Zi-
vilisation, die den Geist vom Körper absondert, entweder versuchen, den 
Tod zu vergessen oder Mythologien über das Überleben des transzen-
denten Geistes zu bilden. Wenn aber der Geist nicht nur den Informati-
onsbahnen immanent ist, die im Körper lokalisiert sind, sondern auch 
denen, die außerhalb liegen, dann nimmt der Tod einen anderen Aspekt 
an. Der individuelle Nexus von Bahnen, den ich als ›Ichï bezeichne, ist 
nun nicht mehr so kostbar, weil dieser Nexus nur ein Teil des größeren 
Geistes ist« (ebd., S. 597).

Das Ineinanderwirken des individuellen Mikrokosmos und des gesell-
schaftlichen und natürlichen Makrokosmos lässt sich jedoch auch in ei-
ner Weise beschreiben, die jeden Anklang an eine Abwertung der Indi-
viduen, der einzelnen Menschen, vermeidet, etwa in folgenden Worten 
von C. G. Jung:

»Nur diejenige Gesellschaft, welche ihren inneren Zusammenhang und 
ihre Kollektivwerte bei größtmöglicher Freiheit des Einzelnen bewah-
ren kann, hat eine Anwartschaft auf dauerhafte Lebendigkeit. Da das 
Individuum nicht nur ein Einzelwesen ist, sondern auch kollektive Be-
ziehung zu seiner Existenz voraussetzt, so führt auch der Prozess der 
Individuation nicht in die Vereinzelung, sondern in einen intensiveren 
allgemeineren Kollektivzusammenhang« (zitiert nach Hark 1998, S. 80).

Die psychischen Mikrokosmen sind so welthaltig wie der gesellschaftli-
che Makrokosmos beseelt ist.

Schließlich lässt sich argumentieren, dass im Falle des Augenblicks, zu 
dem wir sagen können verweile doch, Du bist so schön, auch die Tren-
nung von Transzendenz und Immanenz hinfällig wird. In den immer neu 
aufscheinenden magischen Momenten, die das ganze Leben punktuell als 
ewig erscheinen lassen und allen Lebewesen, von den Pflanzen über die 
Tiere zu den Menschen eignet, und ihre anrührende Schönheit ausmacht, 
kommt es zum Ineinsfall von Immanenz und Transzendenz.

Auch sind mögliche Wechselwirkungen nicht außer Acht zu lassen. 
Gotteshäuser aller Religionen weltweit könnten beispielsweise in Bate-
sons Logik als Architektur gewordene Transzendenz verstanden werden. 
Und doch sind diese ins Äußere und Dingliche projizierten Räume der 
Stille und Zwiesprache hilfreich, um sie rückwirkend wieder in innere 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


95

Räume der Kontemplation ihrer Besucher und so in Immanenz zu ver-
wandeln. Vielleicht lässt sich die dialektische Spannung beider Geiste-
shaltungen am besten mit dem Begriff der innerweltlichen Transzen-
denz fassen, »um die Welt aus dem im Konfuzianismus angelegten Geist 
der innerweltlichen Transzendenz zu rekonstruieren«, wie es der israeli-
sche Soziologe Shmuel Eisenstadt formuliert hat (in Baron / Yin-Baron, 
S. 336). Die Welt lässt sich, solange noch Leben in ihr ist, nicht gänzlich 
entzaubern (Bateson 2017, S. 303ff.).

Umgekehrt könnte gelten: Die von Max Weber in magisch-dringlicher 
Nüchternheit beschriebene Entzauberung der Welt wäre, wenn sie als 
total gedacht würde, Lebenserstarrung und Abtötung. Er fürchtete, ein 
eisernes Gehäuse der Hörigkeit würde sich um uns schließen. Die Ver-
suche von staatlichen, kapitalistischen, religiösen und vielen sonstigen 
Organisationen, unser menschliches Verhalten, Erleben und Denken ei-
ner immer tiefer reichenden Berechenbarkeit zu unterwerfen, sind seit-
dem weiter fortgeschritten. Sie zielen mehr oder weniger bewusst darauf 
ab, die menschliche Natur in einer Weise zu kontrollieren, die der Un-
terwerfung des Lebens der Tiere und Pflanzen analog ist und im letzten, 
als neue soziale Physik und Herrschaftsökonomie, Menschen wie leicht 
steuerbare leblose Gegenstände zu behandeln versucht.

Max Weber selbst konnte sich nicht immer ganz frei von dieser Erstar-
rung halten. Im Selbstverhältnis nicht, denn in seinen schweren Depres
sionen konnte er lange Zeit nur stumm und bewegungslos am Fenster sei-
nes Hauses sitzen. Wenn das innere Ausland des Unbewussten zu fremd 
wurde oder auch manchmal das äußere Ausland, scheint es gelegentlich 
zur Selbst- oder zur projektiven Fremderstarrung gekommen zu sein:

»In seiner 1915 erschienenen Untersuchung über Konfuzianismus und 
Taoismus (...) bekräftigte Weber das Urteil von Herder und Hegel und 
konstatierte eine ›Erstarrung des Geisteslebens‹ im ›Reich der Mitte ‹. 
Chinesisches Denken bezeichnete er als ›Zaubergarten‹, in dem (...) eine 
›rationale Wirtschaft und Technik moderner okzidentalischer Prägung 
einfach ausgeschlossen‹ seien« (Baron / Yin-Baron 2018, S. 58).

Deutschland hielt damals noch sein kleines Stück Kolonialherrschaft in 
China, und Weber stieß an die Grenzen seiner Werturteilsfreiheit. 

15. Verringerung der Kontraste bei  
Vergrößerung der Spielarten und umgekehrt

Zygmunt Bauman hat gezeigt, wie jüdische Denker dem gewaltigen und 
gewalttätigen sowie kollektiv narzisstischen Assimilationsdruck nationa-
listisch vereinheitlichenden Modernisierungsdranges ambivalentes und 
polyvalentes Denken entgegensetzen. An Georg Simmel, Sigmund Freud 

VERRINGERUNG DER KONTRASTE BEI VERGRÖSSERUNG DER SPIELARTEN 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

