EINE TODLICHE KRANKHEIT DER ERKENNTNISTHEORIE

Das Beispiel des Umgangs mit behinderten Menschen im Nationalso-
zialismus ist extrem und eigentlich nicht zu vergleichen mit dem folgen-
den, einer sehr demokratischen Gesellschaft wie der heutigen Schweiz
entnommenen. In einem zentralen Punkt aber doch: In einer Studie tiber
den biirokratischen Umgang mit gesundheitlich eingeschrinkten Er-
werbslosen wird das sogenannte » Assessment« geschildert, die gedank-
liche Zurichtung von Menschen fiir den biirokratischen Prozess ihrer
nicht uber jeden Zweifel erhabenen »Unterstiitzung«: Dazu wird der
»Korper fragmentiert und die Einzelteile werden bewertet« (Koch 2016:
216). Diese fragmentierten Momentaufnahmen in einem spezifischen Be-
wertungskontext werden dann verallgemeinert. Behandelt wird dann
nicht ein Mensch in seinen Lebensbeziigen, sondern, genau betrachtet,
ein Praparat im Sinne von Devereux.'> Auch wenn es in diesem Fall nicht
um Vernichtung der nicht Passenden, sondern um ihr »forderndes« Pas-
sendmachen geht: Die latente Struktur abtétenden Denkens tiber Men-
schen ist in beiden Fallen in allerdings sehr unterschiedlicher Konzentra-
tion erkennbar; und die Machtverhaltnisse unterscheiden sich.

14. Eine todliche Krankheit
der Erkenntnistheorie

Gregory Bateson hat eine »Okologie des Geistes« entwickelt, mit deren
Hilfe sich eine weitere Facette des abtotenden Denkens und eine mog-
liche Korrektur eines diesem zugrunde liegenden Denkfehlers erkennen
lasst (Bateson 2017). Jene Aspekte seines Gedankenganges, auf die ich
im Folgenden zuriickgreife, konnen wir meines Erachtens am besten als
eine Kombination erkenntnistheoretischer, evolutionstheoretischer und
in gewisser Weise auch theologischer und literarischer Perspektiven ver-
stehen. Das von ihm entwickelte Denkmodell ist ganzheitlich, systemisch
und lebendig. Letzteres ldsst sich etwa an der Betonung flexibler gegen
rigide Denkweisen erkennen. Denkspaltungen und Fragmentierungen
des Denkens sind demgegentiber Anzeichen potenziell todlicher Risiken
des Denkens und Verhaltens. Diese fithrt Bateson auf grundlegende »er-
kenntnistheoretische Trugschliisse der abendlandischen Zivilisation« zu-
ruck, die durch die moderne Technologie eine gefihrliche Dimension an-
genommen hitten (ebd., S. 620).

Die mediterranen Religionen haben laut Bateson »fiinftausend Jahre
lang zwischen Immanenz und Transzendenz hin und her geschwankt«

13 Diese Technik ist aus Tierexperimenten bekannt: Tiere werden gedanklich
als Praparat behandelt, also von einem lebenden Wesen zu einem Ding ge-
macht. »In diesem Fall besteht die komplementire Reaktion in Fihllosig-
keit« (Devereux 1988, S. 269).

https://dol.org/10.5771/9783748006575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. R fi@e e )



https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

(ebd., S. 592). Aber ihr fataler Schritt bestand demnach letztlich doch da-
rin, nach Totemismus und Animismus, »die Vorstellung des Geistes von
der natiirlichen Welt abzusondern, und damit kommt man zu der Vor-
stellung von den Gottern« (ebd., S. 622). Man kommt auch zu der nar-
zisstischen Allmachtsphantasie der Uberwiltigung, Unterwerfung und in
letzter Konsequenz der Ausloschung des scheinbar Anderen:

»Wenn man Gott nach auflen verlegt und ihn seiner Schopfung gegen-
tiberstellt und wenn man die Vorstellung hat, dass man nach seinem Bil-
de geschaffen ist, dann wird man sich selbst logisch und natirlich als
auflerhalb von und entgegengesetzt zu den Dingen um einen herum se-
hen. Und wenn man sich selbst allen Geist anmafSt, dann wird man die
Welt um sich herum als geistlos ansehen und ihr jeglichen Anspruch auf
moralische oder ethische Erwagungen absprechen. Die Umgebung wird
sich so darstellen, als sei sie nur fiir die Ausbeutung da. Die Uberlebens-
einheit wird man selbst und die eigenen Angehorigen oder Artgenossen
sein, im Gegensatz zu der Umgebung anderer sozialer Einheiten, ande-
rer Rassen und der Tiere und Pflanzen.

Hat man diese Einschdtzung seiner Beziehung zur Natur und verfuigt
man iiber eine fortgeschrittene Technologie, dann wird die eigene Uber-
lebenschance der eines Schneeballs in der Holle entsprechen. Man wird
entweder an den toxischen Nebenprodukten des eigenen Hasses oder
einfach an Uberbevélkerung und Uberausbeutung sterben. Die Rohstof-
fe der Welt sind begrenzt« (ebd., S. 593 f.).

Bemerkenswerterweise greift Hans Jonas in seiner Philosophie der
Mensch-Umwelt-Beziehungen ebenfalls auf ein monistisches Weltbild
zuriick, geht also vor die dualistische Spaltung in Gott und Welt, wie sie
fir die monotheistischen Religionen typisch ist, zuriick (Jonas in Mar-
tens 2014). In seiner frithen Arbeitsphase war Jonas als Spezialist fiir
die dlteste wirkmachtige monotheistisch-dualistische Religion, die judi-
sche, hervorgetreten.

Dieser Verlust an Beziehungsfihigkeit zur Natur, die uns umgibt,
scheint mit einem Verlust an Gespiir fiir unsere eigene Natur einherzuge-
hen, vor allem mit dem zu oberflichlichen Bedenken unserer Endlichkeit.
Der Umweltschiitzer und Psychotherapeut Andreas MeifSner schreibt im
Hinblick auf die drohende Klimakatastrophe, also das im Anthropozin
vor allem menschengemachte Risiko eines Durchdrehens 6kologischer
Selbstregulierung;:

»Mogliche Katastrophen werden gerne verdringt, dhnlich wie der Ge-
danke an Krankheit oder Tod. Wirksame psychotherapeutische Ansitze
jedoch betrachten diese Schattenseiten des Daseins. Sie lindern Todes-
angst auch durch einen verianderten Blick darauf. (...) Vielmehr fiihrt
gerade das BewufStsein eigener Endlichkeit meist zu einer sinnvolleren
Lebensgestaltung mit Fiirsorge auch fiir die Nachkommen, wie sich bei

92

https://dol.org/10.5771/9783748006575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. R fi@e e )



https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE TODLICHE KRANKHEIT DER ERKENNTNISTHEORIE

Menschen nach Auftreten schwerer Erkrankungen oft zeigt« (Meifsner
2018, S. 2).

Solange man noch uber geniigend Kraft fir einen gelegentlich spieleri-
schen Umgang mit dem bitteren Ernst des Todes verfiigt, konnen Hu-
mor, Witz und Ironie die Seele reinigen. Der geniale Filmregisseur Woo-
dy Allen hat sich haufig in dieser Weise geaufSert: »Ich habe keine Angst
vor dem Sterben, ich mochte nur nicht dabei sein, wenn es passiert« oder
»Ich mochte nicht auf der Filmleinwand weiterleben, sondern in meinem
Wohnzimmer«, ferner: »Ich glaube nicht an ein Leben nach dem Tod,
aber fiir alle Fille nebme ich immer Unterwdsche zum Wechseln mit«
oder: » Die Ewigkeit dauert lange, besonders gegen Ende« sind gelunge-
ne Beispiele. Und doch drangt sich mir hier eine Anekdote auf, die iiber
den berithmten Filmemacher erzihlt wird: In einem Restaurant in Rom
schockiert Allen andere Gaste damit, dass er um die zwanzig verschie-
dene Gerichte bestellt, von allen ein oder zwei Bissen isst, und alles an-
dere abraumen lasst. Das lasst sich als Sinnbild fiir die reicheren Schich-
ten in den reicheren Staatsgesellschaften deuten: Trotz aller Bewusstheit
und Gewitztheit moglichst viel konsumieren, ehe Alter und Tod uns kon-
sumieren — auf Kosten der Lebensspielraume anderer. Wahrend fiir Dar-
wins Evolutionstheorie, ganz zu schweigen von den Pathologien des So-
zialdarwinismus, die Uberlebenseinheit im Kampf ums Dasein der sich
fortpflanzende Organismus oder der Stammbaum oder die Gesellschaft
war, zeigt Bateson, dass die tatsichliche Uberlebenseinheit »ein flexibler
Organismus-in-seiner-Umgebung « ist (Bateson 2017, S. 580). Ein darwi-
nistischer Organismus hingegen wiirde, indem er seine Umwelt zerstort,
sich selbst zerstoren (ebd., S. 620). »Die Vernichtung des eigenen Hab-
itats: Keine andere Tierart scheint das zu tun«, schreibt Brinkgreve tiber
den Umgang der Menschen mit ihrer Umwelt (Brinkgreve 2018, S. 142,
Ubersetzung HPW). Zudem sind Uberlebenseinheiten, anders als Sozial-
darwinisten in Bezug auf Menschen postulieren, nicht homogen, sondern
bestehen immer aus Individuen, deren genetische Beschaffenheit breit
variiert (Bateson 2017, S. 579). Interessant ist nun, dass man mit Bate-
son sagen kann, dass alle Teile des Universums, die lebendig sind oder
lebende Dinge einschlieflen, insbesondere jede menschliche Organisation
und der Prozess der Zivilisation insgesamt, »sowohl das Charakteristi-
kum der Selbstregulation als auch die Potenzialitit des Durchdrehens«
zeigt (ebd., S. 598, 620, 552). Das gilt auch fiir Denkprozesse. Selbstre-
gulation ist fur Bateson das Kriterium des Denkens. Insofern sieht er das
durchdrehende Denken, wie er es am eindriicklichsten am Beispiel der
Schizophrenie analysiert hat, nicht eigentlich als Denkprozess. Es ist tib-
rigens bemerkenswert, dass drei der interessantesten Denktheorien, die
von Bateson, W. Bion und von Julian Jaynes, alle aus der Erforschung
der Schizophrenie hervorgegangen sind.

93

https://dol.org/10.5771/9783748006575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. R fi@e e )



https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

So wie Ludwik Fleck das Individuum als grundlegende Einheit des
Denkens durch das Denkkollektiv abgelost hat, 1dsst auch Bateson die-
ses als eingefiigt in umfassendere Zusammenhinge erkennbar werden:

»Was denkt, ist das Gesamtsystem, das sich auf Versuch und Irrtum ein-
lasst, nimlich der Mensch plus die Umgebung« (ebd., S. 620).

Wenn wir das Denken als Quintessenz des Lebens betrachten, ldsst sich
auch der folgende Gedankengang besser verstehen:

»Und schliefSlich ist da der Tod. Es ist verstindlich, dass wir in einer Zi-
vilisation, die den Geist vom Korper absondert, entweder versuchen, den
Tod zu vergessen oder Mythologien iiber das Uberleben des transzen-
denten Geistes zu bilden. Wenn aber der Geist nicht nur den Informati-
onsbahnen immanent ist, die im Korper lokalisiert sind, sondern auch
denen, die aufserhalb liegen, dann nimmt der Tod einen anderen Aspekt
an. Der individuelle Nexus von Bahnen, den ich als >Ichi bezeichne, ist
nun nicht mehr so kostbar, weil dieser Nexus nur ein Teil des grofSeren
Geistes ist« (ebd., S. 597).

Das Ineinanderwirken des individuellen Mikrokosmos und des gesell-
schaftlichen und nattirlichen Makrokosmos lasst sich jedoch auch in ei-
ner Weise beschreiben, die jeden Anklang an eine Abwertung der Indi-
viduen, der einzelnen Menschen, vermeidet, etwa in folgenden Worten
von C. G. Jung:

»Nur diejenige Gesellschaft, welche ihren inneren Zusammenhang und
ihre Kollektivwerte bei grofStmoglicher Freiheit des Einzelnen bewah-
ren kann, hat eine Anwartschaft auf dauerhafte Lebendigkeit. Da das
Individuum nicht nur ein Einzelwesen ist, sondern auch kollektive Be-
ziehung zu seiner Existenz voraussetzt, so fuhrt auch der Prozess der
Individuation nicht in die Vereinzelung, sondern in einen intensiveren
allgemeineren Kollektivzusammenhang« (zitiert nach Hark 1998, S. 80).

Die psychischen Mikrokosmen sind so welthaltig wie der gesellschaftli-
che Makrokosmos beseelt ist.

SchlieSlich ldsst sich argumentieren, dass im Falle des Augenblicks, zu
dem wir sagen konnen verweile doch, Du bist so schén, auch die Tren-
nung von Transzendenz und Immanenz hinfillig wird. In den immer neu
aufscheinenden magischen Momenten, die das ganze Leben punktuell als
ewig erscheinen lassen und allen Lebewesen, von den Pflanzen tiber die
Tiere zu den Menschen eignet, und ihre anrithrende Schonheit ausmacht,
kommt es zum Ineinsfall von Immanenz und Transzendenz.

Auch sind mogliche Wechselwirkungen nicht aufler Acht zu lassen.
Gotteshauser aller Religionen weltweit konnten beispielsweise in Bate-
sons Logik als Architektur gewordene Transzendenz verstanden werden.
Und doch sind diese ins Auflere und Dingliche projizierten Riaume der
Stille und Zwiesprache hilfreich, um sie riickwirkend wieder in innere

94

https://dol.org/10.5771/9783748006575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. R fi@e e )



https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERRINGERUNG DER KONTRASTE BEI VERGROSSERUNG DER SPIELARTEN

Riume der Kontemplation ihrer Besucher und so in Immanenz zu ver-
wandeln. Vielleicht lasst sich die dialektische Spannung beider Geiste-
shaltungen am besten mit dem Begriff der innerweltlichen Transzen-
denz fassen, »um die Welt aus dem im Konfuzianismus angelegten Geist
der innerweltlichen Transzendenz zu rekonstruieren«, wie es der israeli-
sche Soziologe Shmuel Eisenstadt formuliert hat (in Baron / Yin-Baron,
S. 336). Die Welt ldsst sich, solange noch Leben in ihr ist, nicht ganzlich
entzaubern (Bateson 2017, S. 303ff.).

Umgekehrt konnte gelten: Die von Max Weber in magisch-dringlicher
Niichternheit beschriebene Entzauberung der Welt wire, wenn sie als
total gedacht wiirde, Lebenserstarrung und Abtotung. Er fiirchtete, ein
eisernes Gehiuse der Horigkeit wiirde sich um uns schliefSen. Die Ver-
suche von staatlichen, kapitalistischen, religiosen und vielen sonstigen
Organisationen, unser menschliches Verhalten, Erleben und Denken ei-
ner immer tiefer reichenden Berechenbarkeit zu unterwerfen, sind seit-
dem weiter fortgeschritten. Sie zielen mehr oder weniger bewusst darauf
ab, die menschliche Natur in einer Weise zu kontrollieren, die der Un-
terwerfung des Lebens der Tiere und Pflanzen analog ist und im letzten,
als neue soziale Physik und Herrschaftsokonomie, Menschen wie leicht
steuerbare leblose Gegenstiande zu behandeln versucht.

Max Weber selbst konnte sich nicht immer ganz frei von dieser Erstar-
rung halten. Im Selbstverhaltnis nicht, denn in seinen schweren Depres-
sionen konnte er lange Zeit nur stumm und bewegungslos am Fenster sei-
nes Hauses sitzen. Wenn das innere Ausland des Unbewussten zu fremd
wurde oder auch manchmal das dufSere Ausland, scheint es gelegentlich
zur Selbst- oder zur projektiven Fremderstarrung gekommen zu sein:

»In seiner 1915 erschienenen Untersuchung tiber Konfuzianismus und
Taoismus (...) bekriftigte Weber das Urteil von Herder und Hegel und
konstatierte eine >Erstarrung des Geisteslebens< im >Reich der Mitte «.
Chinesisches Denken bezeichnete er als >Zaubergartens, in dem (...) eine
srationale Wirtschaft und Technik moderner okzidentalischer Pragung
einfach ausgeschlossen<seien« (Baron / Yin-Baron 2018, S. 58).

Deutschland hielt damals noch sein kleines Stiick Kolonialherrschaft in
China, und Weber stiefs an die Grenzen seiner Werturteilsfreiheit.

15. Verringerung der Kontraste bei
Vergroflerung der Spielarten und umgekehrt
Zygmunt Bauman hat gezeigt, wie judische Denker dem gewaltigen und
gewalttitigen sowie kollektiv narzisstischen Assimilationsdruck nationa-

listisch vereinheitlichenden Modernisierungsdranges ambivalentes und
polyvalentes Denken entgegensetzen. An Georg Simmel, Sigmund Freud

95

https://dol.org/10.5771/9783748006575-91 - am 22.01.2026, 16:58:27. R fi@e e )



https://doi.org/10.5771/9783748906575-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

