Berichte und Kommentare

Tom Spina Designs
n.d. Replica Fijian Totokia Warclub. <http://www.
tomspinadesigns.com/totokia.html> [24.06.2014]

Wenskus, Otta

2009 Umwege in die Vergangenheit. Star Trek und die grie-
chisch-romische Antike. Innsbruck: StudienVerlag.
(Comparanda, 13)

Film

Star Wars
1977 Episode IV. A New Hope. Regie: George Lucas. 20th
Century Fox.

Die Fremd- und Eigenbezeichnungen
eines in der Sahara und im Sahel
lebenden Volkes

Franz Trost

1 Das Ethnonym Twareg

Die spitestens im 19. Jahrhundert durch européi-
sche Forschungsreisende iibermittelte und sodann
allgemein verwendete Fremdbezeichnung fiir eine
den nordafrikanischen Berbern verwandte und in
zahlreiche Gruppierungen zersplitterte Bevolke-
rung lautet in der bekanntesten Form Targa, pl.
Twareg!, fem. Targia oder Targiya, pl. Targiyat; Va-
rianten sind: der Twareg — hist. auch Tuarick(s),
Tuaryck(s) (sg./pl.) —und die Twareg-Frau, die Tua-
regin etc. Diese bis heute ausschlieBlich von Frem-
den gebrauchten Namen leiten sich von keinem ein-
heimischen Klassifikationssystem her, so dass ihre
Anwendung auch nichts iiber die verschiedenen so-
zialen Gruppen und Schichtungen innerhalb der be-
treffenden Gesellschaft berichten oder gar die eige-
nen Daseinsbegriffe erkldren kann. Die eigentliche
Bedeutung des Ethnonyms Twareg ist eine bemer-
kenswerte Erscheinung, die ein Konzentrat von Rét-
seln und Widerspriichen bildet.

1 Wir verwenden in diesem Artikel die moderne, meist Twareg
geschriebene Form.

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

1P 216.73.218.80, am 24.01.2026, 06:55:55, ©
Inhalts Im 1lr oder |

175

1.1 Das linguistische Problem

Wie aus den reichhaltigen und vielschichtigen ara-
bischen Schriftquellen hervorgeht, begegnet uns
der Begriff twareg literarisch zum ersten Mal im
17. Jahrhundert in dem sudanesischen Dokument
“Tarikh el-fettach” (Chronik des Forschers). Das
Schriftstiick gibt einen Bericht iiber das Songhay-
Reich ab der Regierung des groflen Sonni Ali (1464—
1492) bis 1599, mit Hinweisen auf Begebenheiten
im darauf folgenden Jahrhundert. In der arabischen
Textausgabe des von O. V. Houdas und E. F. M. De-
lafosse im Jahr 1913 edierten Werkes finden sich fiir
das in der franzosischen Ubersetzung “Twareg” ver-
wendete Ethnonym folgende Vokabel:

Tawarigun im Plural mit dem Initial 7 und der bei den
Mauren iiblichen Pluralendung un (1913, 1I: 60.14),
Tawarig wieder im Plural, doch mit dem Initial 7 (1913,
1I: 182.1).

Der Arzt und Ethnologe Jacques Hureiki zitiert in
seinem Buch iiber die “Herkunft der Twareg” den
shaikh Mass‘ud von den Kel-Essuk, nach dessen
Aussage “das Wort Tawarig von den Benu Hasan
(oder Mauren aus Mauretanien), den Feinden der
Twareg gebraucht wird, wihrend die Araber aus
Arabien und Libyen die richtige Benennung Tawa-
rig mit dem Initial 7' (&) und nicht mit 7' (<) anwen-
den” (2003: 67). Demzufolge wire das Ethnonym
“Twareg” eine schlechte Ubertragung der arabi-
schen Bezeichnung Tawariq, dem Plural von mask.
Tariq (und nicht “Targi”), fem. Tarigat (und nicht
“Targia” etc.).

Wir haben es also hier mit zwei verschiedenen
Begriffen mit unterschiedlichen Wortwurzeln zu
tun:

a) t-r-q, enthalten in dem Verb faraga, das in der arabi-
schen Sprache mehrere Bedeutungen besitzt, und

b) t-r-g, die jedoch m. E. im Arabischen nicht zu exis-
tieren scheint.

Eine Anndherung an t-r-q wire t-r-k, die der Wort-
art tarek bzw. taraka zugrunde liegt und “verlas-
sen, auf(ge)geben” bedeutet. Die Verfasser der Tim-
buktu-Tartkhe (zu denen auch as-Sa di, der Autor
des “Tarikh as-Studan” zdhlt und von den konflikt-
beladenen Beziehungen zwischen den Arabern und
Twareg berichtet) scheinen zwischen dem “richti-
gen” Namen Tawariq und dem “ironischen” Be-
griff Tawariq geschwankt zu haben. Doch beseelt
von dem nicht nur subjektiven Wunsch, die Kon-
trahenten herabzusetzen, bedienten sie sich bei der
Namensnennung einer alphabetischen Verschie-
bung, um sie als Personen zu kennzeichnen, “die
(den Islam) verlassen haben”; gleichzeitig konn-



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

176

ten sie damit auch deren religiose Lauheit erkldren.
Mit dieser Auslegung sind wir bereits beim néchs-
ten Punkt angelangt:

1.2 Das religiose Kriterium

Dem oben genannten Beispiel sind mehrere Auto-
ren gefolgt. Auch die Schriften der am Ende des
18. Jahrhunderts neu entstandenen und bei den Mau-
ren Eingang findenden Bruderschaft “Tidjantya”
machten hier keine Ausnahme. Aber die Ansichten
vom Ursprung des Verlassens, was verlassen wurde,
und wer die Verlassenen sind, unterscheiden sich.
So berichtet eine Legende aus Ghadames (Libyen),
welche auf die im 11. Jahrhundert einfallenden
Banii Hilal zuriickgeht:

Jene Frauen, die schwanger waren und nach dem Fortge-
hen ihrer Eheménner gebaren, nannten ihren Nachwuchs
“Tawarik”, weil ihre Viter sie verlassen und im Stich ge-
lassen hatten (Norris 1975: 10).

Der deutsche Afrikaforscher Heinrich Barth
nennt als Verantwortliche fiir die Namensgebung

Tuareks oder Tuaregs [deren Name von den Arabern bald
mit dem < und bald mit dem & geschrieben wird] ... die
Araber. Der Grund, sie so zu nennen, lag wahrscheinlich
in dem Umstand, dass sie ihre Religion verlassen (“tereku
dinihum”, das ganz vorziiglich vom Aufgeben oder Ver-
laugnen des Glaubens gebraucht wird); denn aus mehre-
ren Beweisen ... ist es klar, dass ein grosser Theil dieser
Berber einst Christen waren, wie sie ja auch noch jetzt
von einigen Arabern “die Christen der Wiiste” genannt
werden. Sie vertauschten nachmals ihre Religion und nah-
men den Islam an, die westlichen Stimme schon im drit-
ten Jahrhundert der Hedjra, die ostlichen aber viel spiter
(1857: 2471.).

Der junge franzosische Forscher Henry Du-
veyrier, der sich 1860/61 mehrere Monate bei den
Ajjer-Twareg aufhielt, protokollierte die Version
seiner Informanten mit folgenden Worten:

Die Araber haben unseren Stammen den Namen Twdreg
gegeben und unsere Sprache den Namen tdrguia, aus dem
arabischen Partizip tdrek, pl. twdreg, was die Verlassenen
bedeutet, mit dem Unterton “von Gott”, weil wir lange
Zeit abgelehnt haben, die uns von den Arabern gebrachte
Religion anzunehmen und weil, nachdem wir sie ange-
nommen hatten, unsere Viter oft den neuen Glauben ab-
lehnten. Aber dieser Name, der an eine alte Situation er-
innert, deren Erinnerung heute fiir uns verletzend ist, war
nie jener unseres Volkes (1864: 317f1.).

Die hier historisch erklidrte Namensgebung be-
ruht allein auf einem religiosen Kriterium, das
nicht ganz der heutigen Wirklichkeit entspricht. Sie

Berichte und Kommentare

scheint sich wihrend der Ausbreitung des Islams in
die zentrale Sahara um das 11. Jahrhundert gebildet
zu haben und widerspiegelt die theozentrische Welt-
anschauung der Muslime, die auerhalb der betrof-
fenen Gesellschaft angesiedelt ist. Noch heute spre-
chen die Araber geringschétzig von den Twareg und
ihrem Verhalten gegeniiber dem Islam; dafiir geben
sie mehrere Griinde an:

— mangelnde Korperhygiene (unsauber kann man
nicht zu Allah beten),

— unregelmifige Ausiibung der vorgeschriebenen
Gebete,

— lockere Einhaltung der Fastenzeit,

— das freiziigige Verhalten der Frauen,

— die nicht erforderliche Virginitit vor der Ehe.

Mit diesen Verhaltensweisen der Twareg wird die
Gegensitzlichkeit von “Gldubigen” und “Ungldubi-
gen”, in diesem Fall von “Arabern” und “Twareg”,
zu protokollieren versucht. Das Klassifikationssys-
tem der Araber ist jedoch einseitig und die Namens-
gebung “Twareg” mit der Auslegung “die von Gott
Verlassenen” seltsam. Im arabisch-theologischen
Vokabular werden “Ungldubige”, das heif3t all jene,
die keine Muslime sind, kafir, pl. kiffar, genannt
(s. die zu Mekka geoffenbarte Sure 109: Qul ya
aiyuha I-kdfiriina). Diesen Ausdruck haben die Twa-
reg in die berberische Form akdfer, pl. ikiifar, tiber-
tragen, mit der die Kel-Ahaggar und Kel-Ajjer vor-
wiegend die Heiden und die Christen bezeichneten.
Heute wird der Ausdruck allgemein im neutralen
Sinn fiir alle Nichtmuslime und Weile verwendet:
(a)kdfer wa-n-Fransis (Feransa) = der Franzose;
(i)kiifdar wi-n-Amrik = die Amerikaner.

Neben dem religiosen Kriterium gibt es aber
auch ein in der Literatur weitverbreitetes Argument,
das gleichfalls dem arabischen Klassifikationssche-
ma angehort:

1.3 Das geographische Kriterium

Charles de Foucauld liefert uns dazu folgende
Deutung: “Man kann festhalten, ... dass die Kel-
Ahaggar heute die von den Arabern als Fezzan be-
zeichnete Region Targa nennen und dass von die-
sem Namen sicherlich das arabische Wort “Tuareg’
kommt” (1952: 534; vgl. Benhazera 1908: 84); (¢ ist
ein palataler Verschlusslaut, der wie dj, dsch klingt).

Der von den Kel-Ahaggar verwendete Ausdruck
Tdrga ist mit dem von den Berbern in Gebrauch
stehenden Begrift Targa identisch. Denn im Ahag-
gar, in Ghat, im Adrar der Ifoghas und am Niger-
bogen wird ein urspriingliches g meist zu ¢. Schon

Anthropos 110.2015

0, am 24.01.2026, 06:55:55. ©
fr oder

Erlaubnls Ist

its Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

Berichte und Kommentare

bei Leo Africanus (16. Jh.) wird der im Siiden von
Libyen liegende Fezzan, der einst eine bedeutsame
saharisch-berberische Kultur beheimatete, als “Tar-
ga Regio” erwihnt.

In der von Foucauld gemachten Aussage wird
das Ethnonym “Twareg” linguistisch als der arabi-
sche Plural einer auf das Berber-Toponym “Targa”
zuriickgehende Singularform interpretiert. Das be-
deutet, dass “die Araber aus diesem Wort eine nisba
machten, um die im Fezzan gebiirtigen Menschen
als Twareg (sing. Targi) zu bezeichnen” (Cuoq
1975: 332, note 1; Trousset 1997: 2778). Demnach
“wiirde aus TARGA mit der Nisba-Endung -iyy Tar-
giyy/Pl. Tawarig; da das g der arabischen ‘Bedui-
nendialekte’ meist dem q des klass. Ar. entspricht,
wird daraus Tarqiyy/Tawariq oder auch Tarkiyy/Ta-
warik” (Ritter 2009: 11, 833 nach Prasse: 197-200).

Beide Kiriterien, das religiose wie das geographi-
sche, sind arabischen Ursprungs. Halten wir jedoch
fest, dass die indigene Bevolkerung in der von den
Arabern Fazaz oder Fezzaz genannten Region bei
den ersten Kontakten mit den Muslimen polythe-
istisch, das heiB3t — fiir die Araber — ungldubig war,
konnen wir vielleicht den Grund erkennen, warum
die Araber dem religiosen Kriterium den Vorzug
gaben und das geographische Merkmal verdring-
ten. Die Extrapolation eines aus der Berbersprache
stammenden Toponyms auf ein arabisches Ethno-
nym ist jedenfalls erstaunlich:

Fezzan (arabisch) = Targa (berberisch) — Tawariq (ara-
bisch).

Der allgemeinberberische Grundbegriff von tar-
ga bedeutet “(Bewisserungs-)Kanal” (an der Ober-
flache; ein unterirdischer Kanal in einem Foggara-
System wird efeli genannt). Diese Vokabel passt gut
zu den vielen kiinstlich angelegten Wasserrinnen
und -grédben in den Oasen des Fezzan, ganz beson-
ders in den Gérten im Wadi al-Agial, dem lebendi-
gen Herzen dieser Region. Im Werk des hispano-
arabischen Geografen al-Bakrt (gest. 1094) findet
sich ein “Wadi Targa” als berberische Entsprechung
fiir die Westsahara-Region Segiya el-Hamra (rote
Abflussrinne) (1965: 309, arab. Text p. 163), und im
Kitab al-Istibsar, dem “Buch der Wahrnehmung”
(um 1191), das vorwiegend eine Adaption von al-
Bakris Werk ist, wird ebenfalls von einem “Wadi
Targa” gesprochen, das sich im siidmarokkanischen
Raum befindet (Fagnan 1900: 188).

1.4 Die ethnohistorischen Kriterien

Der vermutlich um die Mitte des 9. Jahrhunderts
in Bagdad geborene al-Ya‘ciibi berichtet in seinem

Anthropos 110.2015

0, am 24.01.2026, 06:55:55. ©
fr oder

177

um 891 verfassten Kitab al-buldan (Buch der Lin-
der), dass in der Nihe der groflen Stadt Sidjilmasa
eine kleine, gut befestigte Siedlung namens Tamdilt
liegt. “Der groBte Bevolkerungsanteil in dieser Ge-
gend ist ein Berbervolk, genannt Bant Tardja”
(1892: 358.13).

Sidjilmasa, der einstige Hauptort der Oasengrup-
pe Tafilalt am Mittellauf des Oued Ziz wurde laut
al-Bakr1 im Jahr 140 (757-758) gegriindet. Er war
vom 8. bis zum 13. Jahrhundert das wohl bedeu-
tendste Karawanenzentrum am Nordwestrand der
Sahara und Ausgangspunkt einer der wichtigsten
Routen nach dem Bilad as-Sidan, dem “Land der
Schwarzen” (Tahart — Sidjilmasa — Audaghast —
Ghana). Al-Bakr1 behauptet, dass ‘Abdallah ben
Yasin, der Begriinder der Almoraviden-Bewegung,
“mit 200 Mann aus den verschiedenen Stimmen
der Sanhadja nach Sidjilmasa zog und in Tamdalt,
einem befestigten Ort mit reichlich Wasser und vie-
len Palmen, Halt machte; iiber ihm erhebt sich ein
Berg, in dem sich eine in dieser Gegend gut bekann-
te Silbermine befindet [ein ‘reiches Gold- und Sil-
bervorkommen’ nach al-Ya‘ctibi]. Mit ‘Abdallah
vereinigte sich eine starke Streitmacht von Sarta
und Tardja, die hier Festungen besafien” (1965: 316,
arab. Text p. 168).

Der Ort Tamdilt liegt in Stidwestmarokko, ge-
nauer gesagt etwa 13 km siidwestlich von Aqqa im
siidlichen Djebel Bani, und damit in betridchtlicher
Entfernung vom eigentlichen Verbreitungsgebiet
der Twareg. Von einer anderen Lokalisation spricht
der beriihmte maghrebinische Historiker und Sozio-
loge Ibn Khaldiin (1332-1406):

Eine Gruppe der Sanhadja, die al-Mulaththamiin (die
Verschleierten), bewohnten die dden Gebiete, die sich
im Siiden der Sandwiisten erstreckten. Sie zogen seit un-
denklichen Zeiten — wohl seit Jahrhunderten vor der isla-
mischen Eroberung — durch diese Regionen, wo sie al-
les fanden, was sie bendtigten. Da sie vom tall und dem
Kulturland weit entfernt waren, ersetzten sie die pflanz-
lichen Produkte durch die Milch und das Fleisch ihrer
Kamele. Zuriickgezogen von der Zivilisation gewohnten
sie sich an die Abgeschiedenheit und — tapfer und wild
wie sie waren — beugten sie sich nie unter den Zwang
einer Fremdherrschaft. Sie besetzten die Umgebung des
rif von al-Habasha [ein vager Ausdruck fiir die Schwar-
zen und ihr Land] und die Region, die das Land der Ber-
ber von dem der Schwarzen trennt. Sie verschleierten ihr
Gesicht mit dem litham, einem Kleidungsstiick, das sie
von den anderen Volkern unterscheidet. Nachdem sich
ihre Zahl in diesen weiten Ebenen vergrofert hatte, bil-
deten sie mehrere Staimme wie die Kudhala (Gudala), die
Lamttina, die Masifa, die Utrika (Utzila, Watzila), die
Targa, die Zaghawa und die Lamta. Sie alle sind Brii-
der der Sanhadja und leben zwischen dem [Atlantischen]

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

178

Ozean im Westen und Ghadames im Siiden von Tripolis
und Barqa [im Osten] (1927: 64f.).

Die Wiisten-Sanhadja waren Kamelnomaden,
die sich vor allem von Milch und Fleisch ernihrten
und den noch heute bei den Twareg tiblichen Ge-
sichtsschleier trugen. Die letztgenannte Eigenschaft
diirfte auf die Araber befremdlich und seltsam ge-
wirkt haben, da sie diese immer wieder erwidhnen
und dementsprechend die Bezeichnung Sanhadja
und Mulaththamiin (sg. Mulaththam, “mit dem
litham Verschleierter”) hdufig synonym gebrauch-
ten. Doch obwohl die Sanhadja-Mulaththamiin seit
dem 9. Jahrhundert regelmifig in der arabischen
Literatur auftauchen, lisst sich eine ethnogenetische
Analyse — wenn sie nicht hypothetisch sein soll —
nur begrenzt anstellen. Der erste, der die Sitte der
Gesichtsverschleierung bei den Wiistenstimmen
ausfiihrlich beschreibt, ist der uns schon durch ver-
schiedene Einschiibe bekannt gewordene al-Bakit:

Alle Saharastimme tragen einen (Stirn)Schleier (nigab)
tiber dem litham in der Art, dass nur die Augenpartie frei
bleibt. Sie trennen sich von ihm unter keinen Umstin-
den, da man sonst Gefahr liefe, von seinen Verwandten
und seinen Freunden nicht erkannt zu werden. Von einem
im Kampf Gefallenen, der seinen Schleier verloren hat,
weill man nicht, wer er ist, bis man ithm seinen Schleier
wieder angelegt hat. Er wurde fiir sie notwendiger als ihre
Haut. Alle anderen Ménner, die diesem Brauch nicht fol-
gen, bezeichnen sie mit einem Spottnamen, der in ihrer
Sprache “Fliegenmiinder” (afwah al-dhubban) bedeutet
(1965: 320f., arab. Text p. 171).

Kehren wir zu Ibn Khaldan zuriick, zu dessen
Lebenszeit sich bereits das Einsickern der arabi-
schen Stimme bemerkbar machte und das Folgen-
de meldet:

Sie [die Mulaththamiin] bilden eine Art Barriere [siddj]
an der Grenze des Bilad as-Siidan, einen Kordon, der sich
nach Osten parallel zu dem erstreckt, welchen die Ara-
ber an der Grenze der beiden Maghrebs!?! und Ifrigiyas!?)
bilden. Einer ihrer Stimme, die Gudala, befindet sich ge-
geniiber den Dhaw1 Hassan, einem Zweig des arabischen
Stammes der Ma‘qil, die den Stis al-Aqsal*! bewohnen;
die Lamtiina und die Unziga [Utriga] haben die Dhawi

2 al-Maghrib al-Agsa, “der ferne Maghreb”, zwischen dem At-
lantik und dem Oued Moulouya; al-Maghrib al-Ausat, “der
mittlere Maghreb”, zwischen dem Oued Moulouya und der
Hafenstadt Bedjaia.

3 Ifrigiya (abgeleitet vom lat. Toponym Africa), “der ostliche
Maghreb”, der den nordlichen und zentralen Teil des heuti-
gen Tunesiens und das an Tripolitanien angrenzende Gebiet
einschlieft, im weiteren Sinn auch den Nordosten Algeriens.

4 as-Sis al-Agsa, Landschaft in Siidmarokko mit dem Hauptort
Tarqala, dem heutigen Tarfidant.

Berichte und Kommentare

‘Obeid Allah, Ma‘qil-Stimme des Maghrib al-Aqsa, vor
sich; die Mastifa leben gegeniiber den Zughba, einem ara-
bischen Stamm des zentralen Maghreb; die Lamta befin-
den sich gegeniiber den Riyah, einem arabischen Stamm,
der den Zabl®! und (das Gebiet von) Bidjaya [Bedjaia]
und Qusantina [Constantine] innehat, und schlielich die
Targa gegeniiber den Sulaym, einem arabischen Stamm
von Ifrigiya (1927: 104f.).

Es erhebt sich die Frage, ob der “Tardja” genann-
te Berberstamm aus der Umgebung von Tamdult
mit den in groBer Ostlicher Entfernung lokalisierten
“Targa” identisch ist. Diese Frage ist eher zu vernei-
nen, obwohl in den arabischen Quellen wiederholt
von einem enorm weiten Verbreitungsgebiet ge-
wisser Berbergruppen die Rede ist. Wir verdanken
eine ausfiihrliche Beschreibung tiber die Verhiltnis-
se im Inneren des nordlichen Afrikas dem aus Gra-
nada stammenden Forschungsreisenden al-Hassan
al-Wazzan, weit besser bekannt als Johannes Leo
Africanus (ca. 1494 — nach 1550). In der von ihm
1524 begonnenen und im Mérz 1526 in Rom ab-
geschlossenen Handschrift “Cosmographia & Geo-
graphia de Affrica”® nennt er sich selbst einen miser
(messer, Edelmann) und Affricano, in der Bedeu-
tung “Berber.” Am Ende seines Traktats liber die
Lander von “Numidia” folgen im Teil 4 der “Cos-
mographia” die Wiisten von “Libia”, “die in fiinf
Teile zerfallen ... und mit den Namen ihrer Bewoh-
ner bezeichnet werden’”:

Es beginnt mit der Wiiste, in der das Volk der Sanha-
gia [Sanhadja] lebt. In der zweiten leben die Guenzigha
[Utrika], in der dritten die 7erilla [gemeint sind die Tar-
ga] und in der vierten die Lemta [Lamta]”1 ... Die von
den Guenzigha bewohnte Wiiste beginnt im Westen an der
Grenze zu Tegaza [im Norden des heutigen Mali] und er-
streckt sich nach Osten bis an die Grenze des Hahir [Air],
jener Wiiste, in der das Volk der Targha lebt ... Die von
den Targha bewohnte Wiiste grenzt im Osten an die Wiis-
te Ighidi'8), im Norden an jene von Tuath [Twat], Tegora-
ria [Gurara] und Mezab [Mzab], und im Siiden an jene,
die das Reich Agadez umgibt ... In der vierten Wiiste le-
ben die Lemta (Lamta). Sie grenzt an die schon erwihnte
Ighidi-Wiiste und erstreckt sich bis zur Grenze jener Wiis-
te, in der das Volk der Berdoa [Berdawa] lebt. Im Norden
grenzt sie an die Wiiste von Techort [Tuggurt], Guarghela

5 az-Zab, Landschaft im Norden der algerischen Sahara um die
Oase Biskra.

6 Das Manuskript befindet sich mit der Signatur VE 953 in der
Biblioteca Nazionale Centrale Vittorio Emanuele II. in Rom.
Es wurde 1974 fotografiert und ist als Mikrofilm verfiigbar.

7 In dieser Aufzdhlung fehlt trotz der Ankiindigung von fiinf
Wiisten der Abschnitt Berdaoa, den Leo Africanus wohl nicht
zum nigerorientierten Westafrika zéhlte.

8 Igidi, egidi ist die Bezeichnung fiir “Sanddiine allg.”, ins-
besondere “Wanderdiine”, wird auch fiir “Massiv aus Sand-
diinen” verwendet.

Anthropos 110.2015

1P 216.73.218.80, am 24.01.2026, 06:55:55, ©
Inhalts Im 1lr oder |

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

Berichte und Kommentare

[Wargla] und Gademis [Ghadames], und im Siiden liegt
jene, durch die man zum Reiche Cano [Kano] im Land
der Schwarzen gelangt (Rauchenberger 1999: 2381L.).

Obwohl hier eine Verwechslung der “Wiisten”
vorliegt, steht es auBer Zweifel, dass die beiden
groB3en, von Leo Africanus “Targha” und “Lemta”
genannten Berberstimme zur Zeit des arabischen
Eindringens das Gebiet der heutigen Twareg ein-
nahmen. Der franzosische Leutnant Gabriel Gardel
(1884—1916) mutmalte, dass die unter dem Befehl
von Ugba ben Nafi einfallenden muslimischen Er-
oberer als erste den zu den Sanhadja gehorenden
Targa begegneten und deren Bezeichnung auch auf
andere, ihr Gesicht verschleiernde Wiistenstimme
(Twareg) tibertrugen. Demnach wiirden die Twareg
infolge eines Missverstidndnisses den Namen eines
Unterstammes der Wiisten-Sanhadja tragen (Gardel
1961: 29). Hier liegt ganz offensichtlich eine Ver-
wechslung der Targa mit den Twareg vor, die ihren
Namen erst eine geraume Zeit spéter von den Ara-
bern erhielten.

Gesichert ist, dass die Beschreibung von Leo
Africanus das europdische Afrikabild um zahlrei-
che Details erweitern konnte, die sich auch auf den
Landkarten des 16. und 17. Jahrhunderts nieder-
schlugen. So finden wir auf der Karte von Abraham
Ortelius “Barbariae et Biledvlgerid, nova descrip-
tio” (Antwerpen 1570) das Wort “Lemta” im zentra-
len Teil der Sahara. Auf der Karte von Willem Jans-
zoon Blaeu “Africae nova descriptio” (Amsterdam
1642) erscheint das Wort “Targa” in der nordlichen
Sahara und das Wort “Lemta” siidostlich davon, et-
was nordlich von Agadez. Beide Namen finden sich
auch auf der von Olfert Dapper im Jahr 1668 ge-
zeigten Karte.

2 Wie nennen sich die Twareg selbst?
2.1 Imuhay — ImaSay — Imajeyen®

Uber die Eigenbenennung informiert der unbestech-
liche Heinrich Barth:

Der wirklich einheimische Name, welchen diese No-
maden der Wiiste sich selbst beilegen, ist derselbe, un-
ter welchem die Eingeborenen Nord-Afrika’s schon den
Griechen und Romern bekannt waren, und der ihnen
oder ihrem Stammvater mit der grossten Bestimmtheit
von Ebn Chaldiin und anderen Arabischen Schriftstel-

9 y entspricht hier dem stimmhaften uvularen Reibelaut, dhn-
lich dem deutschen Hinterzungenlaut R; s (auch ch, sh) ent-
spricht dem franzosischen j in jour, j einem stimmbhaften, zi-
schenden sch.

Anthropos 110.2015

1P 216.73.218.80, am 24.01.2026, 06:55:55, ©
Inhalts Im 1lr oder |

179

lern gegeben wird, namlich “Amazigh”, “Mazigh”, in den
verschiedenen Formen von “Mazix”, “Masix”, “Mazys”,
“Mazax” und sogar “Maxitanus” in der Singularform. Die
gewohnlich jetzt gebriuchliche Form ist Amo-scharh* im
Singular, Imo-scharh im Plural und Tema-schirht in der
Form des Neutrums.

* Das Jund _ werden in allen Berber-Namen verwech-

selt. So sagen sie Ikaskesan und Ikaschkeschan, Agades
und Egedesch (1857: 247).

Charles de Foucauld gibt dazu folgende Definition:

Amahay (pl. Imiihay, fs. Timahag, fp. Timiihay) ist der
allgemeine Name, dessen sich die Kel-Ahaggar bedienen,
um die Personen jenes Volkes zu bezeichnen, welche die
Araber “tuareg” nennen sowie die Tiere und Sachen von
Tuareg-Herkunft ... Die Kel-Ahaggar bezeichnen mit
dem Namen Améahay ausschlieBlich die Tuareg; sie geben
diesen Namen nicht den Berbern, die keine Tuareg sind;
sie kennen kein Wort fiir “Berber” ...; sie bezeichnen
die Menschen des Berbervolkes, die keine Tuareg sind,
nur mit ihren jeweiligen Stammes- oder Gruppennamen
(1952: 673); hdma ta-h Imithay = dieses Volk ist (besteht)
aus Twareg; hdma n-(I)mithay = Volk der Twareg (603).

Interessant ist der Vergleich, den Foucauvld fiir die
verschiedenen Bedeutungen des Wortes “Amahay”
in Abhédngigkeit des geografischen Standortes an-
stellt:

“Amahay” wird im Adyay [Mali] Amagey und im Air
sowie bei den Iwllemmeden Amijey ausgesprochen;
doch Amasey und dmajey haben im Adyay, im Air und
bei den Iwllemmeden eine andere Bedeutung als Améahay
im Ahaggar; es sind Gattungsnamen und keine Eigenna-
men, und sie bedeuten “adliger Tuareg (von einem der
Adelsstimme des Air, der Iwllemmeden oder der Kel-
Geres)” und in Erweiterung “Adliger (von Geburt) (wel-
chem Land, Volk oder welcher Religion man auch ange-
horen moge)” (1952: 673).

Zur Zeit Foucaulds waren also bei den Twareg
des Siidwestens (Adrar, Nigerbogen, Udalan) die
Namen Amasey, pl. Imi3ay bzw. ImaSayan, und
bei den Twareg des Siidostens (Azawagh, Air, Kel-
Geres) Amajey, pl. Imajeyen, nur fiir adlige Twareg
reserviert. Der Begrift dmdjey etc. ist abgeleitet von
dem Verb mujey, muhey etc. mit der Bedeutung “ad-
liger Twareg zu sein (von einem der Stimme, des-
sen Angehorige sich Améjey nennen ...)”; ferner
bedeutet muhey “adlig/vornehm sein (durch Geburt)
(welchem Land, Volk oder Religion man auch an-
gehoren moge)” (1952: 674). Heute sind diese Na-
men im Adrar, im Air, bei den Iwllemmeden und
am Nigerbogen fiir “Twareg allgemein”, mit der
Konnotation “autochthon, alteingesessen” iiblich
geworden. Allerdings variieren die Bedeutungen

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

180

dieser Begriffe sowohl regional wie auch innerhalb
der Dialektformen. Sie alle korrespondieren jedoch
mit der bei vielen nordlichen Berbergruppen (be-
sonders in Zentralmarokko, aber auch in der algeri-
schen Oasengruppe Twat — Tidikelt — Gurara sowie
in Ghat und Djanet) gebriuchlichen Eigenbenen-
nung Amaziy (der/ein Berber), pl. Imaziyen; Tama-
ziyt (die/eine Berberin), pl. Tamaziyin. Denn nach
den Gesetzen der Konsonanten-Entsprechung wird
in den Twareg-Dialekten das z durch & oder auch
durch j(?) oder § vertreten, so dass wir die Worter
amaziy (Marokko, Algerien), dmdhay (Ahaggar),
amdjey (Air etc.) und dmasey (Adrar und Sudan)
homolog und letzten Endes von der berberischen
Wortwurzel m-z-y hergeleitet betrachten kdnnen.

Nach den Informanten von Duveyrier “sind
die fiinf Worter Imohagh, Imdcharh, Imajirhen,
temahaq, temécheq die Namen unseres Volkes und
unserer Sprache; sie sind abgeleitet von der gleichen
Wurzel, dem Verb idhagh, mit der Bedeutung: er ist
frei, er ist unabhdngig, er pliindert” (1864: 318).
Ungliicklicherweise besitzen wir keine Information
iber die Bedeutung des Wortes Imithay und seine
Varianten vor der Zeit von Duveyriers Schriften.

Im Ahaggar wird das Verb ahey im Sinne von
“(aus)rauben, pliindern (bei einem Raubzug), iiber-
fallen, entfithren” definiert (Foucauld 1952: 665).
Gemeint ist das “legitime” Rauben und Pliindern
(ahhey) durch einen kleinen Stotrupp, dessen Ziel
die Aneignung von meist beweglicher Habe (be-
sonders von Kleinvieh, Kamelen und Sklaven) ist:
Miisa yuhéy tillemin d’iklan day Ajjer = “Musa hat
aus dem Ajjer(-Gebiet) Kamelstuten und Sklaven
geraubt” (Foucauld 1952: 665). Als Gegensatz zu
diesem ganz offiziellen und ehrenhaften Unterneh-
men wird der heimliche Raub durch Einzelne als
vollig unehrenhaft und als schindlicher Diebstahl
(tikra) angesehen. Wie aus den dichterischen Erzéh-
lungen der Twareg deutlich hervorgeht, haftet dem
berechtigten Rauben und Pliindern durchaus nichts
Negatives an, sondern ist synonym mit hoher Stel-
lung, mit Freiheit, Mut und Geschicklichkeit. Denn
woher hitten die Twareg das zum téglichen Leben
Notwendige holen sollen, wenn nicht von Beutezii-
gen, den beriihmt-beriichtigten rezzous (Uberfillen)
und in der spielerischen Ubung mit der Waffe unter
ihresgleichen.

Kann die Eigenbezeichnung eines Volkes (Imii-
hay) mit einem Verbum (ahey) gleichgesetzt wer-
den? Bei Karl-G. Prasse (1959) finden sich meh-
rere Erwihnungen in diesem Sinn. Doch Imiihay
mit “Pliinderer” zu tibersetzen, wiirde bedeuten, mit
dieser Titigkeit ausschlieBlich die Thaggaren, d.h.
die “Aristokraten (von einem der Adelsstimme des
Ahaggar, des Ajjer oder der Tiytoq)” zu bezeich-

Berichte und Kommentare

nen (Foucauld 1952: 533). Die lhaggaren bildeten
die dominierende gesellschaftliche Klasse, an der
sich das kulturelle Wertverstindnis und die erstre-
benswerten Ziele aller anderen Twareg orientierten.
Sie waren die Einzigen, die Raubziige unternehmen
konnten, da sie die alleinigen Besitzer von Kamelen
waren, wihrend sich die soziopolitisch abhingigen
Kel-Ulli (Ziegenleute) bis etwa zu den letzten Jah-
ren des 19. Jahrhunderts auf die Hirtentitigkeit be-
schrinken mussten: tdhuggera, ney tah; timeyeda,
ney tah = “sieh’ hier den Adel, dort das Vasallen-
volk” (Foucauld 1952: 539).

Der Begriff “Pliinderer” enthilt eine hierarchi-
sche Konnotation und bezieht sich allein auf die
herrschende Klasse, die IThaggaren. Die Kel-Ulli
sind nun ebenfalls Im{ihay! Der Name Im{ihay gibt
keiner sozialen Kategorie den Vorzug, sondern deckt
die gesamte Twareg-Gesellschaft ab, wie aus einem
Spruch deutlich hervorgeht: Akli wa- n—Amahay,
Amahay imda = “jeder Sklave eines Amahay ist ein
Améhay” (C]auzel 1962: 128). Die Eigenbenen-
nung Améhay/Imihay umfasst somit alle Indivi-
duen, die einen Platz in der Hierarchie der Twa-
reg einnehmen, diesem Volk angehdren und dessen
Werte respektieren: hdma n—Ahaggar hdma n-A]]er
hdma n-Air, hdma n-Eday, Imithay a milsen = “das
Volk des Ahaggar, das Volk des Ajjer, das Volk des
Air, das Volk des Aday (Adrar der Ifoghas), das
sind Imthay” (Foucauld 1952: 603). Bei den Kel-
Ahaggar wird ein Teilnehmer eines Raubzugtrupps
damedug oder dmeggenu genannt (Foucauld 1951:
265 und 457), Termini, die linguistisch keine Ver-
bindung zur Vokabel dmdhay aufweisen. Seit der
franzosischen Okkupation (1902) gibt es keine rez-
zous mehr, aber noch immer die Begriffe Amahay/
Imahay als Eigenbezeichnung der Nord-Twareg.
Der Gebrauch dieser Namen, die mit einer gewissen
Noblesse behaftet sind, erlaubt ihren Trdgern — un-
abhiingig von Statuskonnotationen — sich von allen
Nichtmitgliedern ihrer Gesellschaft (Araber, Hausa,
Songhay etc.) zu differenzieren.

2.2 Die Benennung nach der Sprache

Um zu einer die Gesamtheit der Twareg umfassen-
den Definition zu gelangen, werden gerne die Na-
men der ihnen eigenen Sprachvarianten verwendet.
Die dafiir zustédndigen Begriffe werden aus der Fe-
mininform der jeweiligen Eigenbezeichnung fiir
Twareg gebildet. Demzufolge heiflit die Sprache
der Nord-Twareg Tadmdhaq, die der Siidwest-Twa-
reg Tamdaseq und die der Siidost-Twareg Tdmdjeq.
Analog nennen sich die Sprecher: Kel-Tamdhaq (als
Eigenbezeichnung kaum iiblich), Kel-Tdmdseq und

Anthropos 110.2015

.60, am 24.01.2026, 06:55:55. ©
fr oder

Erlaubnls Ist

its Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

Berichte und Kommentare

Kel-Tamdjeq = Leute des Tamahaq, Tamaseq und
Tamajeq (Tdmazeq).

Im Adrar wird der Name Tamaseq auch als eine
gingige Eigenbezeichnung verwendet: u-tdmdseq/
Kel-tadmaseq = “Sohn/Leute des Tamaseq”; welt
tamdseq/Set tamdseq = “Tochter/Tochter des Tama-
Seq” (Foucauld 1952: 674).

Die Sprache der Twareg besitzt einen sehr gro-
Ben Wortschatz, der es dem Sprecher durchaus er-
laubt, sich damit zu bezeichnen. Ein im Ahaggar zu
horender Spruch lautet: wa iswalen tamadhaq imda
dmahay = “jede Person, die Tamahagq spricht, ist ein
Amahay.” Wenn sich also ein Targi als Améhay be-
zeichnet, dann stellt er sich als Angehoriger eines
gewissen gesellschaftlichen und kulturellen Typus
dar, fiir den die Praxis der Sprache ein entscheiden-
des Kriterium darstellt. Sein Zugehorigkeitsgefiihl
zu einer spezifischen Gemeinschaft begriindet sich
daher weder auf einen territorialen Wohnsitz noch
auf eine Religion, sondern auf eine gemeinsame
Sprache als Bestandteil seiner Identitit.

2.3 Die Benennung nach dem Gesichtsschleier
Die kollektive Eigenbezeichnung Kel-tagiilmust/
Kel-tdagelmust = “Leute des Gesichtsschleiers”, ver-
weist auf ein typisches Kleidungsstiick der Twareg-
Manner. Tagiilmust (tdgelmust im Adrar, im Air und
bei den Iwllemmeden) ist ein im Sudan gewebtes,
rechteckiges Stoffstiick, bestehend aus diinnen, etwa
3 cm breiten, indigofarbenen Einzelstreifen, die in
ihrer Langsrichtung aneinander genéht sind. Das
Wort tdagiilmust ist entlehnt aus dgiilmus, der Brei-
te (eines Stoffes, einer Tierhaut) im Gegensatz zur
Liange (afer): afer d dgilmus = “‘er/es hat (die rich-
tige) Linge und Breite” (Foucault 1951: 440). Kein
anderes Kleidungsstiick ist historisch wie aktuell so
zum Gegenstand unterschiedlicher Phantasien und
Projektionen geworden wie diese, eine Kombination
von Turban und Gesichtsschleier bildende Kopfbe-
deckung der Twareg-Minner. Sie wurde zum re-
prisentativen Charakteristikum und dominierenden
Symbol fiir ihre Identitit. Kel-Ahaggar ndggeden
tigilmas, saddren as tididin = “die Kel-Ahaggar tra-
gen einen Gesichtsschleier namens tdgilmust, den
sie iiber ihre Augen ziehen, wenn sie Frauen sehen”
(Foucauld 1984: no. 17).

Das Bewusstsein der Twareg, eine Ethnie zu bil-
den, war und ist nur schwach ausgebildet, sodass
sie als Kriterium zur Abgrenzung gegeniiber ande-
ren Ethnien soziokulturelle Merkmale angeben wie
die Sprache und den Gesichtsschleier der Ménner.
Gegenwirtig werden Sprache und Kultur der Twa-
reg von nationalen Aspekten durchdrungen. Man

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

1P 216.73.218.80, am 24.01.2026, 06:55:55, ©
Inhalts Im 1lr oder |

181

hort heute von “Mali-Twareg” oder “Niger-Twa-
reg”, aber nur noch selten von Kel-Tamaseq oder
Kel-tagtlmust. Die Imihay verwenden als Eigen-
bezeichnung vermehrt den Begriff Kel-Ahaggar und
ordnen sich damit als Teil einer der grolen Twareg-
Konfoderationen ein. Der Ausdruck wird besonders
dann als iibliche Form einer Selbstbenennung ver-
wendet, wenn sich ein Angehoriger dieser Gruppe
aullerhalb des Ahaggar aufhilt. Auf die in Mali oder
Niger gestellte Frage: enner tawsit-ennek? = “Was/
welcher ist dein Stamm / deine Stammesfraktion?”
wird die Antwort lauten: “Ich bin ein Kel-Ahaggar™.
Diese Aussage iiberschreitet die sozialen Hierar-
chien und bezieht sich auf alle Stammesmitglieder;
zugleich hat sie den Vorteil, etwaige Unklarheiten
im Gebrauch des Wortes “Twareg” zu vermeiden.

Zitierte Literatur

al-Bakri, Abu ‘Ubayd

1965  Kitab al-masalik wa ’l-mamalik [Description de I’ Afrique
septentrionale]. (Trad. par MacGuckin de Slane.) 2 Vols.
Paris: Adrien-Maisonneuve.

al-Ya‘cuibi, Ahmed
1892  Kitab al-buldan. (Ed. M. J. de Goeje.). Leiden: Brill. (Bi-
bliotheca Geographorum Arabicorum, 7).

as-Sa‘di, ‘Abderrahman ben ‘Abdallah

1900 Tarikh as-Sidan [Documents arabes relatifs a 1’histoire
du Soudan]. (Trad. de 1’ Arabe par O. V. Houdas.) Paris:
E. Leroux. (Publications de 1’Ecole des Langues Orien-
tales Vivantes, 4/13)

Barth, Heinrich
1957 Reisen und Entdeckungen in Nord- und Central-Afrika in
den Jahren 1849 bis 1855. Bd. 1. Gotha: Justus Perthes.

Benhazera, Maurice
1908 Six mois chez les Tuareg du Ahaggar. Alger: Adolphe
Jourdan.

Clauzel, Jean
1962 Les hiérarchies sociales en pays touareg. Travaux de
[’ Institut de recherches sahariennes 21/1: 120-175.

Cuoq, Joseph M.

1975 Recueil des sources arabes concernant 1’ Afrique occi-
dentale du VIII® au XVIe siecle (Bilad al-Studan). Paris:
CNRS.

Duveyrier, Henri
1864 Les Touareg du nord. Paris: Challamel Ainé.

Fagnan, Edmond

1900 Kitab al-Istibsar [L’ Afrique septentrionale au XII® siecle
de notre ére.] (Trad. par E. Fagnan.) Receuil des notes et
mémoires de la société archéologique de Constantine.

Foucauld, Charles de

1951 Dictionnaire touareg-francais. Dialecte de 1’ Ahaggar.
Tome 1. Paris: Imprimerie nationale de France.
1952 Dictionnaire touareg-francais. Dialecte de 1’ Ahaggar.

Tome 2. Paris: Imprimerie nationale de France.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

182

1984 Textes touaregs en prose, de Charles de Foucauld et
A(dolphe) de Calassanti-Motylinski (Ed. crit. avec trad.
par S. Chaker, H. Claudot et M. Gast). Aix-en-Provence:
EDISUD.

Gardel, Gabriel
1961 Les Touareg Ajjer. Alger: Baconnier.

Houdas, Octave V. et E. F. Maurice Delafosse (éds.)

1913 Tarikh el-fettach ou chronique de chercheur pour servir
a I’histoire des villes, des armes et des principaux per-
sonnages du Tekrour. (Texte arabe édité par O. V. Houdas
et E. E. M. Delafosse.) 2 Vols. Paris: E. Leroux. (Publi-
cations de 1’Ecole des Langues Orientales Vivantes, 5/
9-10)

Hureiki, Jacques

2003  Essai sur les origines des Touaregs. Herméneutique cultu-
relle des Touaregs de la région de Tombouctou. Paris:
Karthala.

Ibn Khaldun, ‘Abderrahman

1927 Histoire des Berberes et des dynasties musulmanes de
1’ Afrique septentrionale. Tome 2. (Traduite de 1’arabe par
MacGuckin de Slane.) Paris: Paul Geuthner. [Nouv. éd.
sous la dir. de P. Casanova]

Norris, Harry T.
1975 The Tuaregs. Their Islamic Legacy and Its Diffusion in
the Sahel. Warminster: Aris & Phillips.

Prasse, Karl-Gustav
1959 L’origine du mot amaziy. Acta Orientalia 23: 197-200.

Rauchenberger, Dietrich

1999 Johannes Leo der Afrikaner. Seine Beschreibung des
Raumes zwischen Nil und Niger nach dem Urtext. Wies-
baden: Harrassowitz. (Orientalia biblica et christiana, 13)

Ritter, Hans

2009 Worterbuch zur Sprache und Kultur der Twareg, Bd. 2:
Deutsch—Twareg. Worterbuch der Twareg-Hauptdialekte
in Algerien, Libyen, Niger, Mali und Burkina Faso mit ei-
ner Darstellung von Phonologie, Grammatik und Verbal-
system. (In Zsarb. mit Karl-G. Prasse.) Wiesbaden: Har-
rassowitz.

Trousset, Pol

1997 Fezzan (Phazania, Targa). In: G. Camps (dir.), Encyclo-
pédie berbere. Vol. 18; pp. 2777-2779. Aix-en-Provence:
EDISUD.

Berichte und Kommentare

Denn sie wissen nicht, was sie tun

Ritualtheorie
und die Frage der Intentionalitiit
am Beispiel des Georgischen Banketts

Florian Miihlfried

Schidliche Rituale

In den 1970er Jahren nahmen die sowjetischen
Machthaber Georgiens emport zur Kenntnis, dass
noch immer viel zu viele georgische Sowjetbiirger
ihre Zeit bei zeit- und kostenintensiven Ritualen ver-
geudeten. Diese Emporung fiihrte am 25.11.1975
zu einem Beschluss des Zentralkomitees der Kom-
munistischen Partei Georgiens “Uber MafBnah-
men zur Verstirkung des Kampfs gegen schadli-
che Traditionen und Gebriuche”. Es gebe Fille, so
wird in dem Beschluss festgehalten, “in denen die-
se schidlichen Briuche sogar von Mitgliedern der
KPdSU und Komsomolzen ausgefiihrt wurden” (auf
Deutsch in Gerber 1997: 261). Die irregeleitete Be-
volkerung musste also gemalregelt werden, wollte
man sich auf dem Weg zum Kommunismus nicht
allzu sehr verspiten.

Was aber waren diese “schidlichen Traditionen
und Bréiuche”, gegen die sich die MaBBnahmen wen-
den sollten? Gegen welche sozialen Praktiken rich-
tete sich der Beschluss? Die in dem Mafinahmen-
katalog angefiihrten Phdnomene lassen sich in zwei
Kategorien einteilen: zum einen in sogenannte Op-
ferfeste, bei denen Tieropfer dargebracht werden,
zum anderen in sogenannte religiose Feste anliss-
lich Geburt, Volljihrigkeit, Heirat oder Tod. In bei-
den Fillen werden also Handlungen genannt, die
als Rituale qualifiziert werden konnen: Opferrituale
im ersten Fall, Ubergangsrituale im zweiten. Beide
Typen sind klassische Beispiele fiir Rituale und in
der Literatur ausfiihrlich behandelt worden — Opfer-
rituale etwa von Edward Burnett Tylor (1871) und
den Durkheim-Schiilern Henri Hubert und Marcel
Mauss (1899), Ubergangsrituale z. B. von Arnold
van Gennep (1909) und Victor Turner (1969).

Warum nun galten diese Rituale als so schid-
lich, dass sie bekdmpft werden mussten? Auch hier-
zu gibt der Beschluss Auskunft. Zum einen wird der
Schaden moniert, der durch diese Rituale der Volks-
wirtschaft erwachse — der Schaden durch die Ver-
geudung von Tieren als Opfertieren, und der Scha-
den durch die Vergeudung von Zeit bei den zum
Teil mehrtdgigen Feierlichkeiten nach einer Hoch-
zeit oder einem Todesfall. Zum anderen wird kriti-
siert, dass durch diese Rituale eine falsche Gesin-

Anthropos 110.2015

1P 216.73.218.80, am 24.01.2026, 06:55:55, ©
Inhalts Im 1lr oder |

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

