
Berichte und Kommentare

Anthropos  110.2015

175

Tom Spina Designs
n. d.	 Replica Fijian Totokia Warclub.  < http://www. 

tomspinadesigns.com/totokia.html > [24. 06. 2014]

Wenskus, Otta
2009	 Umwege in die Vergangenheit. Star Trek und die grie-

chisch-römische Antike. Innsbruck: StudienVerlag. 
(Comparanda, 13)

Film

Star Wars
1977	 Episode IV. A New Hope. Regie: George Lucas. 20th 

Century Fox.

Die Fremd- und Eigenbezeichnungen 
eines in der Sahara und im Sahel 
lebenden Volkes

Franz Trost

1	 Das Ethnonym Twareg

Die spätestens im 19. Jahrhundert durch europäi-
sche Forschungsreisende übermittelte und sodann 
allgemein verwendete Fremdbezeichnung für eine 
den nordafrikanischen Berbern verwandte und in 
zahlreiche Gruppierungen zersplitterte Bevölke-
rung lautet in der bekanntesten Form Targa, pl. 
Twareg1, fem. Targia oder Targiya, pl. Targiyat; Va-
rianten sind: der Twareg  – hist. auch Tuarick(s), 
Tuaryck(s) (sg./pl.) – und die Twareg-Frau, die Tua
regin etc. Diese bis heute ausschließlich von Frem-
den gebrauchten Namen leiten sich von keinem ein-
heimischen Klassifikationssystem her, so dass ihre 
Anwendung auch nichts über die verschiedenen so-
zialen Gruppen und Schichtungen innerhalb der be-
treffenden Gesellschaft berichten oder gar die eige-
nen Daseinsbegriffe erklären kann. Die eigentliche 
Bedeutung des Ethnonyms Twareg ist eine bemer-
kenswerte Erscheinung, die ein Konzentrat von Rät-
seln und Widersprüchen bildet.

  1	 Wir verwenden in diesem Artikel die moderne, meist Twareg 
geschriebene Form.

1.1	 Das linguistische Problem

Wie aus den reichhaltigen und vielschichtigen ara-
bischen Schriftquellen hervorgeht, begegnet uns 
der Begriff twareg literarisch zum ersten Mal im 
17. Jahrhundert in dem sudanesischen Dokument 
“Tarīkh el-fettāch” (Chronik des Forschers). Das 
Schriftstück gibt einen Bericht über das Songhay-
Reich ab der Regierung des großen Sonni Ali (1464–
1492) bis 1599, mit Hinweisen auf Begebenheiten 
im darauf folgenden Jahrhundert. In der arabischen 
Textausgabe des von O. V. Houdas und E. F. M. De-
lafosse im Jahr 1913 edierten Werkes finden sich für 
das in der französischen Übersetzung “Twareg” ver-
wendete Ethnonym folgende Vokabel:

Ṭawāriqun im Plural mit dem Initial Ṭ und der bei den 
Mauren üblichen Pluralendung un (1913, II: ​60.14),
Tawāriq wieder im Plural, doch mit dem Initial T (1913, 
II: ​182.1).

Der Arzt und Ethnologe Jacques Hureiki zitiert in 
seinem Buch über die “Herkunft der Twareg” den 
shaikh Massʻud von den Kel-Essuk, nach dessen 
Aussage “das Wort Tawāriq von den Benu Ḥasan 
(oder Mauren aus Mauretanien), den Feinden der 
Twareg gebraucht wird, während die Araber aus 
Arabien und Libyen die richtige Benennung Ṭawā
riq mit dem Initial Ṭ (ط) und nicht mit T (ت) anwen-
den” (2003: ​67). Demzufolge wäre das Ethnonym 
“Twareg” eine schlechte Übertragung der arabi-
schen Bezeichnung Ṭawāriq, dem Plural von mask. 
Ṭāriq (und nicht “Targi”), fem. Ṭāriqat (und nicht 
“Targia” etc.).

Wir haben es also hier mit zwei verschiedenen 
Begriffen mit unterschiedlichen Wortwurzeln zu 
tun:

a)  ṭ-r-q, enthalten in dem Verb ṭaraqa, das in der arabi-
schen Sprache mehrere Bedeutungen besitzt, und
b)  t-r-q, die jedoch m. E. im Arabischen nicht zu exis-
tieren scheint.

Eine Annäherung an t-r-q wäre t-r-k, die der Wort-
art tārek bzw. tāraka zugrunde liegt und “verlas-
sen, auf(ge)geben” bedeutet. Die Verfasser der Tim
buktu-Tarīkhe (zu denen auch as-Sa ̒di, der Autor 
des “Tarīkh as-Sūdān” zählt und von den konflikt-
beladenen Beziehungen zwischen den Arabern und 
Twareg berichtet) scheinen zwischen dem “richti-
gen” Namen Ṭawāriq und dem “ironischen” Be-
griff Tawāriq geschwankt zu haben. Doch beseelt 
von dem nicht nur subjektiven Wunsch, die Kon-
trahenten herabzusetzen, bedienten sie sich bei der 
Namensnennung einer alphabetischen Verschie-
bung, um sie als Personen zu kennzeichnen, “die 
(den Islam) verlassen haben”; gleichzeitig konn-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175


176 Berichte und Kommentare

Anthropos  110.2015

ten sie damit auch deren religiöse Lauheit erklären. 
Mit dieser Auslegung sind wir bereits beim nächs-
ten Punkt angelangt:

1.2	 Das religiöse Kriterium

Dem oben genannten Beispiel sind mehrere Auto-
ren gefolgt. Auch die Schriften der am Ende des 
18. Jahrhunderts neu entstandenen und bei den Mau-
ren Eingang findenden Bruderschaft “Tidjanīya” 
machten hier keine Ausnahme. Aber die Ansichten 
vom Ursprung des Verlassens, was verlassen wurde, 
und wer die Verlassenen sind, unterscheiden sich. 
So berichtet eine Legende aus Ghadames (Libyen), 
welche auf die im 11.  Jahrhundert einfallenden 
Banū Hilāl zurückgeht:

Jene Frauen, die schwanger waren und nach dem Fortge-
hen ihrer Ehemänner gebaren, nannten ihren Nachwuchs 
“Tawārik”, weil ihre Väter sie verlassen und im Stich ge-
lassen hatten (Norris 1975: ​10).

Der deutsche Afrikaforscher Heinrich Barth 
nennt als Verantwortliche für die Namensgebung

Tuareks oder Tuaregs [deren Name von den Arabern bald 
mit dem ك und bald mit dem ق geschrieben wird] … die 
Araber. Der Grund, sie so zu nennen, lag wahrscheinlich 
in dem Umstand, dass sie ihre Religion verlassen (“tereku 
dinihum”, das ganz vorzüglich vom Aufgeben oder Ver-
läugnen des Glaubens gebraucht wird); denn aus mehre-
ren Beweisen … ist es klar, dass ein grosser Theil dieser 
Berber einst Christen waren, wie sie ja auch noch jetzt 
von einigen Arabern “die Christen der Wüste” genannt 
werden. Sie vertauschten nachmals ihre Religion und nah-
men den Islam an, die westlichen Stämme schon im drit-
ten Jahrhundert der Hedjra, die östlichen aber viel später 
(1857: ​247 f.).

Der junge französische Forscher Henry Du-
veyrier, der sich 1860/61 mehrere Monate bei den 
Ajjer-Twareg aufhielt, protokollierte die Version 
seiner Informanten mit folgenden Worten:

Die Araber haben unseren Stämmen den Namen Twâreg 
gegeben und unsere Sprache den Namen târguïa, aus dem 
arabischen Partizip târek, pl. twâreg, was die Verlassenen 
bedeutet, mit dem Unterton “von Gott”, weil wir lange 
Zeit abgelehnt haben, die uns von den Arabern gebrachte 
Religion anzunehmen und weil, nachdem wir sie ange-
nommen hatten, unsere Väter oft den neuen Glauben ab-
lehnten. Aber dieser Name, der an eine alte Situation er-
innert, deren Erinnerung heute für uns verletzend ist, war 
nie jener unseres Volkes (1864: ​317 f.).

Die hier historisch erklärte Namensgebung be-
ruht allein auf einem religiösen Kriterium, das 
nicht ganz der heutigen Wirklichkeit entspricht. Sie 

scheint sich während der Ausbreitung des Islams in 
die zentrale Sahara um das 11. Jahrhundert gebildet 
zu haben und widerspiegelt die theozentrische Welt-
anschauung der Muslime, die außerhalb der betrof-
fenen Gesellschaft angesiedelt ist. Noch heute spre-
chen die Araber geringschätzig von den Twareg und 
ihrem Verhalten gegenüber dem Islam; dafür geben 
sie mehrere Gründe an:

–	 mangelnde Körperhygiene (unsauber kann man 
nicht zu Allah beten),

–	 unregelmäßige Ausübung der vorgeschriebenen 
Gebete,

–	 lockere Einhaltung der Fastenzeit,
–	 das freizügige Verhalten der Frauen,
–	 die nicht erforderliche Virginität vor der Ehe.

Mit diesen Verhaltensweisen der Twareg wird die 
Gegensätzlichkeit von “Gläubigen” und “Ungläubi-
gen”, in diesem Fall von “Arabern” und “Twareg”, 
zu protokollieren versucht. Das Klassifikationssys-
tem der Araber ist jedoch einseitig und die Namens-
gebung “Twareg” mit der Auslegung “die von Gott 
Verlassenen” seltsam. Im arabisch-theologischen 
Vokabular werden “Ungläubige”, das heißt all jene, 
die keine Muslime sind, kāfir, pl. kūffār, genannt 
(s.  die zu Mekka geoffenbarte Sure 109: Qul ya 
aiyuha l-kāfirūna). Diesen Ausdruck haben die Twa-
reg in die berberische Form akâfer, pl. ikûfâr, über-
tragen, mit der die Kel-Ahaggar und Kel-Ajjer vor-
wiegend die Heiden und die Christen bezeichneten. 
Heute wird der Ausdruck allgemein im neutralen 
Sinn für alle Nichtmuslime und Weiße verwendet: 
(a)kâfer wa-n-Fransis (Feransa) = der Franzose;  
(i)kûfâr wi-n-Amrik = die Amerikaner.

Neben dem religiösen Kriterium gibt es aber 
auch ein in der Literatur weitverbreitetes Argument, 
das gleichfalls dem arabischen Klassifikationssche-
ma angehört:

1.3	 Das geographische Kriterium

Charles de Foucauld liefert uns dazu folgende 
Deutung: “Man kann festhalten, … dass die Kel-
Ᾰhaggar heute die von den Arabern als Fezzan be-
zeichnete Region Tǎrǧa nennen und dass von die-
sem Namen sicherlich das arabische Wort ‘Tuareg’ 
kommt” (1952: ​534; vgl. Benhazera 1908: ​84); (ǧ ist  
ein palataler Verschlusslaut, der wie dj, dsch klingt).

Der von den Kel-Ᾰhaggar verwendete Ausdruck 
Tǎrǧa ist mit dem von den Berbern in Gebrauch 
stehenden Begriff Targa identisch. Denn im Ahag-
gar, in Ghat, im Adrar der Ifoghas und am Niger-
bogen wird ein ursprüngliches g meist zu ǧ. Schon 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175


Berichte und Kommentare

Anthropos  110.2015

177

bei Leo Africanus (16. Jh.) wird der im Süden von 
Libyen liegende Fezzan, der einst eine bedeutsame 
saharisch-berberische Kultur beheimatete, als “Tar-
ga Regio” erwähnt.

In der von Foucauld gemachten Aussage wird 
das Ethnonym “Twareg” linguistisch als der arabi-
sche Plural einer auf das Berber-Toponym “Targa” 
zurückgehende Singularform interpretiert. Das be-
deutet, dass “die Araber aus diesem Wort eine nisba 
machten, um die im Fezzan gebürtigen Menschen 
als Twareg (sing. Targi) zu bezeichnen” (Cuoq 
1975: ​332, note 1; Trousset 1997: ​2778). Demnach 
“würde aus TARGA mit der Nisba-Endung -iyy Târ-
giyy/Pl. Tawârig; da das g der arabischen ‘Bedui-
nendialekte’ meist dem q des klass. Ar. entspricht, 
wird daraus Târqiyy/Tawâriq oder auch Târkiyy/Ta-
wârik” (Ritter 2009: ​II, 833 nach Prasse: ​197–200).

Beide Kriterien, das religiöse wie das geographi-
sche, sind arabischen Ursprungs. Halten wir jedoch 
fest, dass die indigene Bevölkerung in der von den 
Arabern Fāzāz oder Fezzāz genannten Region bei 
den ersten Kontakten mit den Muslimen polythe-
istisch, das heißt – für die Araber – ungläubig war, 
können wir vielleicht den Grund erkennen, warum 
die Araber dem religiösen Kriterium den Vorzug 
gaben und das geographische Merkmal verdräng-
ten. Die Extrapolation eines aus der Berbersprache 
stammenden Toponyms auf ein arabisches Ethno-
nym ist jedenfalls erstaunlich:

Fezzan (arabisch) = Targa (berberisch) → Ṭawariq (ara-
bisch).

Der allgemeinberberische Grundbegriff von tar-
ga bedeutet “(Bewässerungs-)Kanal” (an der Ober-
fläche; ein unterirdischer Kanal in einem Foggara-
System wird efeli genannt). Diese Vokabel passt gut 
zu den vielen künstlich angelegten Wasserrinnen 
und -gräben in den Oasen des Fezzan, ganz beson-
ders in den Gärten im Wadi al-Agial, dem lebendi-
gen Herzen dieser Region. Im Werk des hispano-
arabischen Geografen al-Bakrī (gest. 1094) findet 
sich ein “Wadi Targā” als berberische Entsprechung 
für die Westsahara-Region Segiya el-Hamra (rote 
Abflussrinne) (1965: ​309, arab. Text p. 163), und im 
Kitab al-Istibṣar, dem “Buch der Wahrnehmung” 
(um 1191), das vorwiegend eine Adaption von al-
Bakrīs Werk ist, wird ebenfalls von einem “Wadi 
Targā” gesprochen, das sich im südmarokkanischen 
Raum befindet (Fagnan 1900: ​188).

1.4	 Die ethnohistorischen Kriterien

Der vermutlich um die Mitte des 9. Jahrhunderts 
in Bagdad geborene al-Yaʻcūbī berichtet in seinem 

um 891 verfassten Kitāb al-buldān (Buch der Län-
der), dass in der Nähe der großen Stadt Sidjilmāsa 
eine kleine, gut befestigte Siedlung namens Tāmdūlt 
liegt. “Der größte Bevölkerungsanteil in dieser Ge-
gend ist ein Berbervolk, genannt Banū Tardjā” 
(1892: ​358.13).

Sidjilmāsa, der einstige Hauptort der Oasengrup-
pe Tāfilālt am Mittellauf des Oued Zīz wurde laut 
al-Bakrī im Jahr 140 (757–758) gegründet. Er war 
vom 8. bis zum 13. Jahrhundert das wohl bedeu-
tendste Karawanenzentrum am Nordwestrand der 
Sahara und Ausgangspunkt einer der wichtigsten 
Routen nach dem Bilād as-Sūdān, dem “Land der 
Schwarzen” (Tāhart  – Sidjilmāsa  – Audaghast  – 
Ghāna). Al-Bakrī behauptet, dass A̒bdallāh ben 
Yāsīn, der Begründer der Almoraviden-Bewegung, 
“mit 200 Mann aus den verschiedenen Stämmen 
der Ṣanhādja nach Sidjilmāsa zog und in Tāmdūlt, 
einem befestigten Ort mit reichlich Wasser und vie-
len Palmen, Halt machte; über ihm erhebt sich ein 
Berg, in dem sich eine in dieser Gegend gut bekann-
te Silbermine befindet [ein ‘reiches Gold- und Sil-
bervorkommen’ nach al-Yaʻcūbī]. Mit A̒bdallāh 
vereinigte sich eine starke Streitmacht von Sarṭa 
und Tardjā, die hier Festungen besaßen” (1965: ​316, 
arab. Text p. 168).

Der Ort Tāmdūlt liegt in Südwestmarokko, ge-
nauer gesagt etwa 13 km südwestlich von Aqqa im 
südlichen Djebel Bani, und damit in beträchtlicher 
Entfernung vom eigentlichen Verbreitungsgebiet 
der Twareg. Von einer anderen Lokalisation spricht 
der berühmte maghrebinische Historiker und Sozio-
loge Ibn Khaldūn (1332–1406):

Eine Gruppe der Ṣanhādja, die al-Mulaththamūn (die 
Verschleierten), bewohnten die öden Gebiete, die sich 
im Süden der Sandwüsten erstreckten. Sie zogen seit un-
denklichen Zeiten – wohl seit Jahrhunderten vor der isla
mischen Eroberung – durch diese Regionen, wo sie al-
les fanden, was sie benötigten. Da sie vom tall und dem 
Kulturland weit entfernt waren, ersetzten sie die pflanz-
lichen Produkte durch die Milch und das Fleisch ihrer 
Kamele. Zurückgezogen von der Zivilisation gewöhnten 
sie sich an die Abgeschiedenheit und – tapfer und wild 
wie sie waren – beugten sie sich nie unter den Zwang 
einer Fremdherrschaft. Sie besetzten die Umgebung des 
rif von al-Ḥabasha [ein vager Ausdruck für die Schwar-
zen und ihr Land] und die Region, die das Land der Ber-
ber von dem der Schwarzen trennt. Sie verschleierten ihr 
Gesicht mit dem lithām, einem Kleidungsstück, das sie 
von den anderen Völkern unterscheidet. Nachdem sich 
ihre Zahl in diesen weiten Ebenen vergrößert hatte, bil-
deten sie mehrere Stämme wie die Kudhāla (Gudāla), die 
Lamtūna, die Masūfa, die Utrīka (Utzīla, Watzīla), die 
Targa, die Zaghāwa und die Lamṭa. Sie alle sind Brü-
der der Ṣanhādja und leben zwischen dem [Atlantischen] 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175


178 Berichte und Kommentare

Anthropos  110.2015

Ozean im Westen und Ghadames im Süden von Tripolis 
und Barqa [im Osten] (1927: ​64 f.).

Die Wüsten-Ṣanhādja waren Kamelnomaden, 
die sich vor allem von Milch und Fleisch ernährten 
und den noch heute bei den Twareg üblichen Ge-
sichtsschleier trugen. Die letztgenannte Eigenschaft 
dürfte auf die Araber befremdlich und seltsam ge-
wirkt haben, da sie diese immer wieder erwähnen 
und dementsprechend die Bezeichnung Ṣanhādja 
und Mulaththamūn (sg. Mulaththam, “mit dem 
lithām Verschleierter”) häufig synonym gebrauch-
ten. Doch obwohl die Ṣanhādja-Mulaththamūn seit 
dem 9. Jahrhundert regelmäßig in der arabischen 
Literatur auftauchen, lässt sich eine ethnogenetische 
Analyse – wenn sie nicht hypothetisch sein soll – 
nur begrenzt anstellen. Der erste, der die Sitte der 
Gesichtsverschleierung bei den Wüstenstämmen 
ausführlich beschreibt, ist der uns schon durch ver-
schiedene Einschübe bekannt gewordene al-Bakrī:

Alle Saharastämme tragen einen (Stirn)Schleier (niqāb) 
über dem lithām in der Art, dass nur die Augenpartie frei 
bleibt. Sie trennen sich von ihm unter keinen Umstän-
den, da man sonst Gefahr liefe, von seinen Verwandten 
und seinen Freunden nicht erkannt zu werden. Von einem 
im Kampf Gefallenen, der seinen Schleier verloren hat, 
weiß man nicht, wer er ist, bis man ihm seinen Schleier 
wieder angelegt hat. Er wurde für sie notwendiger als ihre 
Haut. Alle anderen Männer, die diesem Brauch nicht fol-
gen, bezeichnen sie mit einem Spottnamen, der in ihrer 
Sprache “Fliegenmünder” (afwāh al-dhubbān) bedeutet 
(1965: ​320 f., arab. Text p. 171).

Kehren wir zu Ibn Khaldūn zurück, zu dessen 
Lebenszeit sich bereits das Einsickern der arabi-
schen Stämme bemerkbar machte und das Folgen-
de meldet:

Sie [die Mulaththamūn] bilden eine Art Barriere [siādj] 
an der Grenze des Bilād as-Sūdān, einen Kordon, der sich 
nach Osten parallel zu dem erstreckt, welchen die Ara-
ber an der Grenze der beiden Maghrebs[2] und Ifrīqiyas[3] 
bilden. Einer ihrer Stämme, die Gudāla, befindet sich ge-
genüber den Dhawī Ḥassan, einem Zweig des arabischen 
Stammes der Maʻqil, die den Sûs al-Aqṣā[4] bewohnen; 
die Lamtūna und die Unzīga [Utrīga] haben die Dhawī 

  2	 al-Maghrib al-Aqṣā, “der ferne Maghreb”, zwischen dem At-
lantik und dem Oued Moulouya; al-Maghrib al-Ausaṭ, “der 
mittlere Maghreb”, zwischen dem Oued Moulouya und der 
Hafenstadt Bedjaïa.

  3	 Ifrīqiya (abgeleitet vom lat. Toponym Africa), “der östliche 
Maghreb”, der den nördlichen und zentralen Teil des heuti-
gen Tunesiens und das an Tripolitanien angrenzende Gebiet 
einschließt, im weiteren Sinn auch den Nordosten Algeriens.

  4	 as-Sūs al-Aqṣā, Landschaft in Südmarokko mit dem Hauptort 
Ṭārqala, dem heutigen Tārūdant.

ʻObeid Allah, Maʻqil-Stämme des Maghrib al-Aqṣā, vor 
sich; die Masūfa leben gegenüber den Zughba, einem ara-
bischen Stamm des zentralen Maghreb; die Lamṭa befin-
den sich gegenüber den Riyah, einem arabischen Stamm, 
der den Zāb[5] und (das Gebiet von) Bidjāya [Bedjaïa] 
und Qusanṭina [Constantine] innehat, und schließlich die 
Targa gegenüber den Sulaym, einem arabischen Stamm 
von Ifrīqiya (1927: ​104 f.).

Es erhebt sich die Frage, ob der “Tardjā” genann-
te Berberstamm aus der Umgebung von Tāmdūlt 
mit den in großer östlicher Entfernung lokalisierten 
“Targa” identisch ist. Diese Frage ist eher zu vernei-
nen, obwohl in den arabischen Quellen wiederholt 
von einem enorm weiten Verbreitungsgebiet ge-
wisser Berbergruppen die Rede ist. Wir verdanken 
eine ausführliche Beschreibung über die Verhältnis-
se im Inneren des nördlichen Afrikas dem aus Gra-
nada stammenden Forschungsreisenden al-Ḥassan 
al-Wazzān, weit besser bekannt als Johannes Leo 
Africanus (ca. 1494 – nach 1550). In der von ihm 
1524 begonnenen und im März 1526 in Rom ab-
geschlossenen Handschrift “Cosmographia & Geo-
graphia de Affrica” 6 nennt er sich selbst einen miser 
(messer, Edelmann) und Affricano, in der Bedeu-
tung “Berber.” Am Ende seines Traktats über die 
Länder von “Numidia” folgen im Teil 4 der “Cos-
mographia” die Wüsten von “Libia”, “die in fünf 
Teile zerfallen … und mit den Namen ihrer Bewoh-
ner bezeichnet werden”:

Es beginnt mit der Wüste, in der das Volk der Sanha-
gia [Ṣanhādja] lebt. In der zweiten leben die Guenzigha 
[Utrīka], in der dritten die Terilla [gemeint sind die Tar-
ga] und in der vierten die Lemta [Lamṭa][7] … Die von 
den Guenzigha bewohnte Wüste beginnt im Westen an der 
Grenze zu Tegaza [im Norden des heutigen Mali] und er-
streckt sich nach Osten bis an die Grenze des Hahir [Air], 
jener Wüste, in der das Volk der Targha lebt … Die von 
den Targha bewohnte Wüste grenzt im Osten an die Wüs-
te Ighidi  [8], im Norden an jene von Tuath [Twat], Tegora-
ria [Gurara] und Mezab [Mzab], und im Süden an jene, 
die das Reich Agadez umgibt … In der vierten Wüste le-
ben die Lemta (Lamṭa). Sie grenzt an die schon erwähnte 
Ighidi-Wüste und erstreckt sich bis zur Grenze jener Wüs-
te, in der das Volk der Berdoa [Berdawa] lebt. Im Norden 
grenzt sie an die Wüste von Techort [Tuggurt], Guarghela 

  5	 az-Zāb, Landschaft im Norden der algerischen Sahara um die 
Oase Biskra.

  6	 Das Manuskript befindet sich mit der Signatur VE 953 in der 
Biblioteca Nazionale Centrale Vittorio Emanuele II. in Rom. 
Es wurde 1974 fotografiert und ist als Mikrofilm verfügbar.

  7	 In dieser Aufzählung fehlt trotz der Ankündigung von fünf 
Wüsten der Abschnitt Berdaoa, den Leo Africanus wohl nicht 
zum nigerorientierten Westafrika zählte.

  8	 Iǧidi, egidi ist die Bezeichnung für “Sanddüne allg.”, ins-
besondere “Wanderdüne”, wird auch für “Massiv aus Sand
dünen” verwendet.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175


Berichte und Kommentare

Anthropos  110.2015

179

[Wargla] und Gademis [Ghadames], und im Süden liegt 
jene, durch die man zum Reiche Cano [Kano] im Land 
der Schwarzen gelangt (Rauchenberger 1999: ​238 ff.).

Obwohl hier eine Verwechslung der “Wüsten” 
vorliegt, steht es außer Zweifel, dass die beiden 
großen, von Leo Africanus “Targha” und “Lemta” 
genannten Berberstämme zur Zeit des arabischen 
Eindringens das Gebiet der heutigen Twareg ein-
nahmen. Der französische Leutnant Gabriel Gardel 
(1884–1916) mutmaßte, dass die unter dem Befehl 
von Uqba ben Nāfi einfallenden muslimischen Er-
oberer als erste den zu den Ṣanhādja gehörenden 
Targa begegneten und deren Bezeichnung auch auf 
andere, ihr Gesicht verschleiernde Wüstenstämme 
(Twareg) übertrugen. Demnach würden die Twareg 
infolge eines Missverständnisses den Namen eines 
Unterstammes der Wüsten-Ṣanhādja tragen (Gardel 
1961: ​29). Hier liegt ganz offensichtlich eine Ver-
wechslung der Targa mit den Twareg vor, die ihren 
Namen erst eine geraume Zeit später von den Ara-
bern erhielten.

Gesichert ist, dass die Beschreibung von Leo 
Africanus das europäische Afrikabild um zahlrei-
che Details erweitern konnte, die sich auch auf den 
Landkarten des 16. und 17. Jahrhunderts nieder-
schlugen. So finden wir auf der Karte von Abraham 
Ortelius “Barbariae et Biledvlgerid, nova descrip-
tio” (Antwerpen 1570) das Wort “Lemta” im zentra
len Teil der Sahara. Auf der Karte von Willem Jans-
zoon Blaeu “Africae nova descriptio” (Amsterdam 
1642) erscheint das Wort “Targa” in der nördlichen 
Sahara und das Wort “Lemta” südöstlich davon, et-
was nördlich von Agadez. Beide Namen finden sich 
auch auf der von Olfert Dapper im Jahr 1668 ge-
zeigten Karte.

2	 Wie nennen sich die Twareg selbst?

2.1	 Imūhay – Imūšay – Imâjeyen9

Über die Eigenbenennung informiert der unbestech-
liche Heinrich Barth: 

Der wirklich einheimische Name, welchen diese No-
maden der Wüste sich selbst beilegen, ist derselbe, un-
ter welchem die Eingeborenen Nord-Afrika’s schon den 
Griechen und Römern bekannt waren, und der ihnen 
oder ihrem Stammvater mit der grössten Bestimmtheit 
von Ebn Chaldūn und anderen Arabischen Schriftstel-

  9	 y entspricht hier dem stimmhaften uvularen Reibelaut, ähn-
lich dem deutschen Hinterzungenlaut R; š (auch ch, sh) ent-
spricht dem französischen j in jour, j einem stimmhaften, zi-
schenden sch.

lern gegeben wird, nämlich “Amazigh”, “Mazigh”, in den 
verschiedenen Formen von “Mazix”, “Masix”, “Mazys”, 
“Mazax” und sogar “Maxitanus” in der Singularform. Die 
gewöhnlich jetzt gebräuchliche Form ist Amō-scharh* im 
Singular, Imō-scharh im Plural und Temā-schirht in der 
Form des Neutrums.
*  Das ز und ش werden in allen Berber-Namen verwech-
selt. So sagen sie Ikaskesan und Ikaschkeschan, Agades 
und Egedesch (1857: ​247).

Charles de Foucauld gibt dazu folgende Definition: 

Ǎmâhay (pl. Imûhay, fs. Tămâhaq, fp. Timûhay) ist der 
allgemeine Name, dessen sich die Kel-Ǎhaggar bedienen, 
um die Personen jenes Volkes zu bezeichnen, welche die 
Araber “tuareg” nennen sowie die Tiere und Sachen von 
Tuareg-Herkunft … Die Kel-Ǎhaggar bezeichnen mit 
dem Namen Ǎmâhay ausschließlich die Tuareg; sie geben 
diesen Namen nicht den Berbern, die keine Tuareg sind; 
sie kennen kein Wort für “Berber” …; sie bezeichnen 
die Menschen des Berbervolkes, die keine Tuareg sind, 
nur mit ihren jeweiligen Stammes- oder Gruppennamen 
(1952: ​673); hăma ta-h Imûhay = dieses Volk ist (besteht) 
aus Twareg; hăma n-(I)mûhay = Volk der Twareg (603).

Interessant ist der Vergleich, den Foucauld für die 
verschiedenen Bedeutungen des Wortes “Ǎmâhay” 
in Abhängigkeit des geografischen Standortes an-
stellt:

“Ǎmâhay” wird im Ǎdyay [Mali] Ǎmâšey und im Ǎir 
sowie bei den Iwllemmeden Ǎmâjey ausgesprochen; 
doch ǎmâšey und ǎmâjey haben im Ǎdyay, im Ǎir und 
bei den Iwllemmeden eine andere Bedeutung als Ǎmâhay 
im Ǎhaggar; es sind Gattungsnamen und keine Eigenna-
men, und sie bedeuten “adliger Tuareg (von einem der 
Adelsstämme des Ǎir, der Iwllemmeden oder der Kel-
Geres)” und in Erweiterung “Adliger (von Geburt) (wel-
chem Land, Volk oder welcher Religion man auch ange-
hören möge)” (1952: ​673).

Zur Zeit Foucaulds waren also bei den Twareg 
des Südwestens (Adrar, Nigerbogen, Udalan) die 
Namen Ǎmâšey, pl. Imûšay bzw. Imâšayan, und 
bei den Twareg des Südostens (Azawagh, Air, Kel-
Geres) Ǎmâjey, pl. Imâjeyen, nur für adlige Twareg 
reserviert. Der Begriff ǎmâjey etc. ist abgeleitet von 
dem Verb mujey, muhey etc. mit der Bedeutung “ad-
liger Twareg zu sein (von einem der Stämme, des-
sen Angehörige sich Ǎmâjey nennen …)”; ferner 
bedeutet muhey “adlig/vornehm sein (durch Geburt) 
(welchem Land, Volk oder Religion man auch an-
gehören möge)” (1952: ​674). Heute sind diese Na-
men im Adrar, im Air, bei den Iwllemmeden und 
am Nigerbogen für “Twareg allgemein”, mit der 
Konnotation “autochthon, alteingesessen” üblich 
geworden. Allerdings variieren die Bedeutungen 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175


180 Berichte und Kommentare

Anthropos  110.2015

dieser Begriffe sowohl regional wie auch innerhalb 
der Dialektformen. Sie alle korrespondieren jedoch 
mit der bei vielen nördlichen Berbergruppen (be-
sonders in Zentralmarokko, aber auch in der algeri-
schen Oasengruppe Twat – Tidikelt – Gurara sowie 
in Ghat und Djanet) gebräuchlichen Eigenbenen-
nung Ǎmâziy (der/ein Berber), pl. Imâziyen; Tamâ-
ziyt (die/eine Berberin), pl. Tamâziyȋn. Denn nach 
den Gesetzen der Konsonanten-Entsprechung wird 
in den Twareg-Dialekten das z durch h oder auch 
durch j(ž) oder š vertreten, so dass wir die Wörter 
ămâziy (Marokko, Algerien), ămâhay (Ahaggar), 
ămâjey (Air etc.) und ămâšey (Adrar und Sudan) 
homolog und letzten Endes von der berberischen 
Wortwurzel m-z-y hergeleitet betrachten können.

Nach den Informanten von Duveyrier “sind 
die fünf Wörter Imôhagh, Imôcharh, Imajirhen, 
temâhaq, temâcheq die Namen unseres Volkes und 
unserer Sprache; sie sind abgeleitet von der gleichen 
Wurzel, dem Verb iôhagh, mit der Bedeutung: er ist 
frei, er ist unabhängig, er plündert” (1864: ​318). 
Unglücklicherweise besitzen wir keine Information 
über die Bedeutung des Wortes Imûhay und seine 
Varianten vor der Zeit von Duveyriers Schriften.

Im Ahaggar wird das Verb ahey im Sinne von 
“(aus)rauben, plündern (bei einem Raubzug), über-
fallen, entführen” definiert (Foucauld 1952: ​665). 
Gemeint ist das “legitime” Rauben und Plündern 
(ahhey) durch einen kleinen Stoßtrupp, dessen Ziel 
die Aneignung von meist beweglicher Habe (be-
sonders von Kleinvieh, Kamelen und Sklaven) ist: 
Mûsa yuhĕy tillemȋn d’iklân day Ǎjjer = “Musa hat 
aus dem Ajjer(-Gebiet) Kamelstuten und Sklaven 
geraubt” (Foucauld 1952: ​665). Als Gegensatz zu 
diesem ganz offiziellen und ehrenhaften Unterneh-
men wird der heimliche Raub durch Einzelne als 
völlig unehrenhaft und als schändlicher Diebstahl 
(tikra) angesehen. Wie aus den dichterischen Erzäh-
lungen der Twareg deutlich hervorgeht, haftet dem 
berechtigten Rauben und Plündern durchaus nichts 
Negatives an, sondern ist synonym mit hoher Stel-
lung, mit Freiheit, Mut und Geschicklichkeit. Denn 
woher hätten die Twareg das zum täglichen Leben 
Notwendige holen sollen, wenn nicht von Beutezü-
gen, den berühmt-berüchtigten rezzous (Überfällen) 
und in der spielerischen Übung mit der Waffe unter 
ihresgleichen.

Kann die Eigenbezeichnung eines Volkes (Imû
hay) mit einem Verbum (ahey) gleichgesetzt wer-
den? Bei Karl-G. Prasse (1959) finden sich meh-
rere Erwähnungen in diesem Sinn. Doch Imûhay 
mit “Plünderer” zu übersetzen, würde bedeuten, mit 
dieser Tätigkeit ausschließlich die Ihaggaren, d. h. 
die “Aristokraten (von einem der Adelsstämme des 
Ǎhaggar, des Ǎjjer oder der Tăytoq)” zu bezeich-

nen (Foucauld 1952: ​533). Die Ihaggaren bildeten 
die dominierende gesellschaftliche Klasse, an der 
sich das kulturelle Wertverständnis und die erstre-
benswerten Ziele aller anderen Twareg orientierten. 
Sie waren die Einzigen, die Raubzüge unternehmen 
konnten, da sie die alleinigen Besitzer von Kamelen 
waren, während sich die soziopolitisch abhängigen 
Kel-Ulli (Ziegenleute) bis etwa zu den letzten Jah-
ren des 19. Jahrhunderts auf die Hirtentätigkeit be-
schränken mussten: tăhuggera, ney tah; tămeyeda, 
ney tah = “sieh’ hier den Adel, dort das Vasallen-
volk” (Foucauld 1952: ​539).

Der Begriff “Plünderer” enthält eine hierarchi-
sche Konnotation und bezieht sich allein auf die 
herrschende Klasse, die Ihaggaren. Die Kel-Ulli 
sind nun ebenfalls Imûhay! Der Name Imûhay gibt 
keiner sozialen Kategorie den Vorzug, sondern deckt 
die gesamte Twareg-Gesellschaft ab, wie aus einem 
Spruch deutlich hervorgeht: Akli wa-n-Ǎmâhay, 
Ǎmâhay imda = “jeder Sklave eines Ǎmâhay ist ein 
Ǎmâhay” (Clauzel 1962: ​128). Die Eigenbenen
nung Ǎmâhay/Imâhay umfasst somit alle Indivi-
duen, die einen Platz in der Hierarchie der Twa-
reg einnehmen, diesem Volk angehören und dessen 
Werte respektieren: hăma n-Ǎhaggar, hăma n-Ǎjjer, 
hăma n-Ǎir, hăma n-Ĕḍay, Imûhay a mûsen = “das 
Volk des Ǎhaggar, das Volk des Ǎjjer, das Volk des 
Ǎir, das Volk des Ǎḍay (Adrar der Ifoghas), das 
sind Imûhay” (Foucauld 1952: ​603). Bei den Kel-
Ahaggar wird ein Teilnehmer eines Raubzugtrupps 
ămeḍuǧ oder ămeǧǧenu genannt (Foucauld 1951: ​
265 und 457), Termini, die linguistisch keine Ver-
bindung zur Vokabel ămâhay aufweisen. Seit der 
französischen Okkupation (1902) gibt es keine rez-
zous mehr, aber noch immer die Begriffe Ǎmâhay/
Imûhay als Eigenbezeichnung der Nord-Twareg. 
Der Gebrauch dieser Namen, die mit einer gewissen 
Noblesse behaftet sind, erlaubt ihren Trägern – un-
abhängig von Statuskonnotationen – sich von allen 
Nichtmitgliedern ihrer Gesellschaft (Araber, Hausa, 
Songhay etc.) zu differenzieren.

2.2	 Die Benennung nach der Sprache

Um zu einer die Gesamtheit der Twareg umfassen-
den Definition zu gelangen, werden gerne die Na-
men der ihnen eigenen Sprachvarianten verwendet. 
Die dafür zuständigen Begriffe werden aus der Fe-
mininform der jeweiligen Eigenbezeichnung für 
Twareg gebildet. Demzufolge heißt die Sprache 
der Nord-Twareg Tămâhaq, die der Südwest-Twa-
reg Tămâseq und die der Südost-Twareg Tămâjeq. 
Analog nennen sich die Sprecher: Kel-Tămâhaq (als 
Eigenbezeichnung kaum üblich), Kel-Tămâseq und 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175


Berichte und Kommentare

Anthropos  110.2015

181

Kel-Tămâjeq = Leute des Tămâhaq, Tămâseq und 
Tămâjeq (Tămâžeq).

Im Adrar wird der Name Tămâseq auch als eine 
gängige Eigenbezeichnung verwendet: u-tămâšeq/
Kel-tămâšeq = “Sohn/Leute des Tămâseq”; welt 
tămâšeq/šet tămâšeq = “Tochter/Töchter des Tămâ
šeq” (Foucauld 1952: ​674).

Die Sprache der Twareg besitzt einen sehr gro-
ßen Wortschatz, der es dem Sprecher durchaus er-
laubt, sich damit zu bezeichnen. Ein im Ahaggar zu 
hörender Spruch lautet: wa iswalen tămâhaq imda 
ămâhay = “jede Person, die Tămâhaq spricht, ist ein 
Ǎmâhay.” Wenn sich also ein Targi als Ǎmâhay be-
zeichnet, dann stellt er sich als Angehöriger eines 
gewissen gesellschaftlichen und kulturellen Typus 
dar, für den die Praxis der Sprache ein entscheiden-
des Kriterium darstellt. Sein Zugehörigkeitsgefühl 
zu einer spezifischen Gemeinschaft begründet sich 
daher weder auf einen territorialen Wohnsitz noch 
auf eine Religion, sondern auf eine gemeinsame 
Sprache als Bestandteil seiner Identität.

2.3	 Die Benennung nach dem Gesichtsschleier

Die kollektive Eigenbezeichnung Kel-tăǧûlmust/
Kel-tăgelmust = “Leute des Gesichtsschleiers”, ver-
weist auf ein typisches Kleidungsstück der Twareg-
Männer. Tăǧûlmust (tăgelmust im Adrar, im Air und 
bei den Iwllemmeden) ist ein im Sudan gewebtes, 
rechteckiges Stoffstück, bestehend aus dünnen, etwa 
3 cm breiten, indigofarbenen Einzelstreifen, die in 
ihrer Längsrichtung aneinander genäht sind. Das 
Wort tăǧûlmust ist entlehnt aus ăǧûlmus, der Brei-
te (eines Stoffes, einer Tierhaut) im Gegensatz zur 
Länge (afer): afer d ăǧûlmus = “er/es hat (die rich-
tige) Länge und Breite” (Foucault 1951: ​440). Kein 
anderes Kleidungsstück ist historisch wie aktuell so 
zum Gegenstand unterschiedlicher Phantasien und 
Projektionen geworden wie diese, eine Kombination 
von Turban und Gesichtsschleier bildende Kopfbe-
deckung der Twareg-Männer. Sie wurde zum re-
präsentativen Charakteristikum und dominierenden 
Symbol für ihre Identität. Kel-Ǎhaggar năǧǧeḍen 
tiǧûlmas, sâdâren as tiḍidȋn = “die Kel-Ǎhaggar tra-
gen einen Gesichtsschleier namens tăǧûlmust, den 
sie über ihre Augen ziehen, wenn sie Frauen sehen” 
(Foucauld 1984: no. 17).

Das Bewusstsein der Twareg, eine Ethnie zu bil-
den, war und ist nur schwach ausgebildet, sodass 
sie als Kriterium zur Abgrenzung gegenüber ande-
ren Ethnien soziokulturelle Merkmale angeben wie 
die Sprache und den Gesichtsschleier der Männer. 
Gegenwärtig werden Sprache und Kultur der Twa-
reg von nationalen Aspekten durchdrungen. Man 

hört heute von “Mali-Twareg” oder “Niger-Twa-
reg”, aber nur noch selten von Kel-Tămâšeq oder 
Kel-tăǧûlmust. Die Imûhay verwenden als Eigen-
bezeichnung vermehrt den Begriff Kel-Ahaggar und 
ordnen sich damit als Teil einer der großen Twareg-
Konföderationen ein. Der Ausdruck wird besonders 
dann als übliche Form einer Selbstbenennung ver-
wendet, wenn sich ein Angehöriger dieser Gruppe 
außerhalb des Ahaggar aufhält. Auf die in Mali oder 
Niger gestellte Frage: enner tăwsit-ennek? = “Was/
welcher ist dein Stamm / deine Stammesfraktion?” 
wird die Antwort lauten: “Ich bin ein Kel-Ahaggar”. 
Diese Aussage überschreitet die sozialen Hierar-
chien und bezieht sich auf alle Stammesmitglieder; 
zugleich hat sie den Vorteil, etwaige Unklarheiten 
im Gebrauch des Wortes “Twareg” zu vermeiden.

Zitierte Literatur

al-Bakrī, Abū ʻUbayd
1965	 Kitāb al-masālik wa ̓ l-mamālik [Description de l’Afrique 

septentrionale]. (Trad. par MacGuckin de Slane.) 2 Vols. 
Paris: Adrien-Maisonneuve.

al-Yaʻcūbī, Aḥmed
1892	 Kitāb al-buldān. (Ed. M. J. de Goeje.). Leiden: Brill. (Bi-

bliotheca Geographorum Arabicorum, 7).

as-Saʻdi, ʻAbderraḥman ben ʻAbdallāh
1900	 Tarīkh as-Sūdān [Documents arabes relatifs à l’histoire 

du Soudan]. (Trad. de l’Arabe par O. V. Houdas.) Paris: 
E. Leroux. (Publications de l’École des Langues Orien-
tales Vivantes, 4/13)

Barth, Heinrich
1957	 Reisen und Entdeckungen in Nord- und Central-Afrika in 

den Jahren 1849 bis 1855. Bd. 1. Gotha: Justus Perthes.

Benhazera, Maurice
1908	 Six mois chez les Tuareg du Ahaggar. Alger: Adolphe 

Jourdan.

Clauzel, Jean
1962	 Les hiérarchies sociales en pays touareg. Travaux de 

l’Institut de recherches sahariennes 21/1: ​120–175.

Cuoq, Joseph M.
1975	 Recueil des sources arabes concernant l’Afrique occi-

dentale du VIIIe au XVIe siècle (Bilād al-Sūdān). Paris: 
CNRS.

Duveyrier, Henri
1864	 Les Touareg du nord. Paris: Challamel Ainé.

Fagnan, Edmond
1900	 Kiṭāb al-Istibṣār [L’Afrique septentrionale au XIIe siècle 

de notre ère.] (Trad. par E. Fagnan.) Receuil des notes et 
mémoires de la société archéologique de Constantine.

Foucauld, Charles de
1951	 Dictionnaire touareg-français. Dialecte de l’Ahaggar. 

Tome 1. Paris: Imprimerie nationale de France.
1952	 Dictionnaire touareg-français. Dialecte de l’Ahaggar. 

Tome 2. Paris: Imprimerie nationale de France.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175


182 Berichte und Kommentare

Anthropos  110.2015

1984	 Textes touaregs en prose, de Charles de Foucauld et 
A(dolphe) de Calassanti-Motylinski (Éd. crit. avec trad. 
par S. Chaker, H. Claudot et M. Gast). Aix-en-Provence: 
EDISUD.

Gardel, Gabriel
1961	 Les Touareg Ajjer. Alger: Baconnier.

Houdas, Octave V. et E. F. Maurice Delafosse (éds.)
1913	 Tarīkh el-fettāch ou chronique de chercheur pour servir 

à l’histoire des villes, des armes et des principaux per-
sonnages du Tekrour. (Texte arabe édité par O. V. Houdas 
et E. F. M. Delafosse.) 2 Vols. Paris: E. Leroux. (Publi-
cations de l’École des Langues Orientales Vivantes, 5/ 
9–10)

Hureiki, Jacques
2003	 Essai sur les origines des Touaregs. Herméneutique cultu-

relle des Touaregs de la région de Tombouctou. Paris: 
Karthala.

Ibn Khaldūn, ʻAbderraḥman
1927	 Histoire des Berbères et des dynasties musulmanes de 

l’Afrique septentrionale. Tome 2. (Traduite de l’arabe par 
MacGuckin de Slane.) Paris: Paul Geuthner. [Nouv. éd. 
sous la dir. de P. Casanova]

Norris, Harry T.
1975	 The Tuaregs. Their Islamic Legacy and Its Diffusion in 

the Sahel. Warminster: Aris & Phillips. 

Prasse, Karl-Gustav
1959	 L’origine du mot amāziy. Acta Orientalia 23: ​197–200.

Rauchenberger, Dietrich
1999	 Johannes Leo der Afrikaner. Seine Beschreibung des 

Raumes zwischen Nil und Niger nach dem Urtext. Wies-
baden: Harrassowitz. (Orientalia biblica et christiana, 13)

Ritter, Hans
2009	 Wörterbuch zur Sprache und Kultur der Twareg, Bd. 2: 

Deutsch–Twareg. Wörterbuch der Twareg-Hauptdialekte 
in Algerien, Libyen, Niger, Mali und Burkina Faso mit ei-
ner Darstellung von Phonologie, Grammatik und Verbal-
system. (In Zsarb. mit Karl-G. Prasse.) Wiesbaden: Har-
rassowitz. 

Trousset, Pol
1997	 Fezzân (Phazania, Targa). In: G. Camps (dir.), Encyclo-

pédie berbère. Vol. 18; pp. 2777–2779. Aix-en-Provence: 
EDISUD.

Denn sie wissen nicht, was sie tun

Ritualtheorie  
und die Frage der Intentionalität  
am Beispiel des Georgischen Banketts

Florian Mühlfried

Schädliche Rituale

In den 1970er Jahren nahmen die sowjetischen 
Machthaber Georgiens empört zur Kenntnis, dass 
noch immer viel zu viele georgische Sowjetbürger 
ihre Zeit bei zeit- und kostenintensiven Ritualen ver-
geudeten. Diese Empörung führte am 25. 11. 1975 
zu einem Beschluss des Zentralkomitees der Kom-
munistischen Partei Georgiens “Über Maßnah-
men zur Verstärkung des Kampfs gegen schädli-
che Traditionen und Gebräuche”. Es gebe Fälle, so 
wird in dem Beschluss festgehalten, “in denen die-
se schädlichen Bräuche sogar von Mitgliedern der 
KPdSU und Komsomolzen ausgeführt wurden” (auf 
Deutsch in Gerber 1997: ​261). Die irregeleitete Be-
völkerung musste also gemaßregelt werden, wollte 
man sich auf dem Weg zum Kommunismus nicht 
allzu sehr verspäten.

Was aber waren diese “schädlichen Traditionen 
und Bräuche”, gegen die sich die Maßnahmen wen-
den sollten? Gegen welche sozialen Praktiken rich-
tete sich der Beschluss? Die in dem Maßnahmen-
katalog angeführten Phänomene lassen sich in zwei 
Kategorien einteilen: zum einen in sogenannte Op-
ferfeste, bei denen Tieropfer dargebracht werden, 
zum anderen in sogenannte religiöse Feste anläss-
lich Geburt, Volljährigkeit, Heirat oder Tod. In bei-
den Fällen werden also Handlungen genannt, die 
als Rituale qualifiziert werden können: Opferrituale 
im ersten Fall, Übergangsrituale im zweiten. Beide 
Typen sind klassische Beispiele für Rituale und in 
der Literatur ausführlich behandelt worden – Opfer-
rituale etwa von Edward Burnett Tylor (1871) und 
den Durkheim-Schülern Henri Hubert und Marcel 
Mauss (1899), Übergangsrituale z. B. von Arnold 
van Gennep (1909) und Victor Turner (1969).

Warum nun galten diese Rituale als so schäd-
lich, dass sie bekämpft werden mussten? Auch hier-
zu gibt der Beschluss Auskunft. Zum einen wird der 
Schaden moniert, der durch diese Rituale der Volks-
wirtschaft erwachse – der Schaden durch die Ver-
geudung von Tieren als Opfertieren, und der Scha-
den durch die Vergeudung von Zeit bei den zum 
Teil mehrtägigen Feierlichkeiten nach einer Hoch-
zeit oder einem Todesfall. Zum anderen wird kriti-
siert, dass durch diese Rituale eine falsche Gesin-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-175

