
Der Preis der Lyrik.  
Förderung, Auszeichnung, Opfer 

Barbara Flemming, Leiden 

In der verdienstvollen Reihe Türkische Bibliothek nimmt der Band „Kultgedichte“, 
eine Anthologie von zweiundvierzig türkischen Gedichten, die Erika Glassen 
und Turgay Fişekçi in einer zweisprachigen Ausgabe veröffentlicht haben,1 eine 
besondere Stellung ein. Türkische Dichter und Künstler unserer Tage stellen dar-
in ihre Lieblingsgedichte vor. In ihren Kurz-Essays ist viel von Lyrikpreisen und 
Auszeichnungen die Rede. Das hat mich dazu angeregt, als Beitrag zum Hoşsoh-
bet für Erika Glassen den folgenden Versuch einer Bestandserhebung zum „Preis“ 
der Lyrik im guten wie im schlechten Sinne anzubieten. Birgt doch Hochschät-
zung der Dichtung auch Risiken, wenn Gedichte mit der politischen Strafjustiz 
in Konflikt kommen. Manches davon kann bei den großen Romanciers nachge-
lesen werden. Als Ausgangsmaterial sollen die „Kultgedichte“ dienen. Sie erlau-
ben – dank der Erscheinungsdaten, die jedem der ausgewählten Gedichte beige-
geben werden – einen Blick auf die türkische Lyrik vor 1985. Außer Bejan Matur 
sind darin Lyriker vertreten, die bereits vor 1985 (ausweislich der Anthologien 
von Pazarkaya2 und Behramoğlu3) Rang und Namen hatten. 

Am Phänomen der Literaturpreise4 und ihrem Gegenteil, der Nichtauszeich-
nung ja Bestrafung von Dichtern, lassen sich gewisse Motive und Widersprüche 
des türkischen Literaturlebens5 vor 1985 wiederfinden und darstellen: das kemalis- 
tische Gesellschaftsmodell mit seiner Beschwörung der Kompatibilität von Islam 
und laiklik; das Kopftuch; das Weiterleben des mystischen Islams; die Anziehungs-
kraft der kommunistischen Utopie im Streit mit dem kemalistischen „Populismus“; 
Leugnung der Kurden und Anerkennung der Dichter des „Ostens“. 

Ein Repräsentant osmanischen Mäzenatentums ist Nedim. Seit der junge Ge-
lehrte, ein leuchtender Stern der Diwan-Poesie, sich unter den Schutz von 
Nevşehirli İbrahim gestellt hat, macht er Karriere. Sein Gönner wird Wesir, dann 
Sultansschwiegersohn und Großwesir, und der Dichter steigt auf bis zur Professur 
an den sahn-i seman. Er wird Leiter einer Bibliothek, geht am Hof aus und ein, 

1  Erika Glassen/Turgay Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, Zürich 2008. 
2  Yüksel Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik. Eine Anthologie, Tübingen/Basel 1971. 
3  Ataol Behramoğlu, Son Yüzyıl Büyük Türk Şiiri Antolojisi, 2. revidierte Auflage, Istanbul 

1991. 
4  Übersichten bieten TEA 4, 1982, 949-956 (Preise bis 1980), Atilla Özkırımlı, „Anahatlaryla 

Edebiyat“, CDTA 3, 602-606 (Preise bis 1982), sowie İhsan Işık, Yazarlar Sözlüğü, Istanbul 
1990. 

5  Yüksel Pazarkaya sprach 1982 in Rosen im Frost. Einblicke in die türkische Kultur, Zürich 1982, 
80, von „Lebenslinien, in denen die Widersprüche der Zeit sichtbar werden“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 38 

erhält reiche Zuwendungen (in‘āmāt) und dichtet heitere, weltliche Gedichte. 
Nach einem trinkfreudigen Leben stirbt er am 23. Oktober 1730 durch einen 
Sturz vom Dach seines Hauses, kurz bevor eine „Revolution“ (ihtilal) der Tulpen-
zeit ein Ende macht.6 

Geförderte Dichter in der Großen Nationalversammlung 

Das wichtigste Subventionsinstrument in der „Lyrikbranche“ waren in den An-
fängen der Großen Nationalversammlung und der Republik nicht Preise, sondern 
Abgeordnetenmandate. Gazi Mustafa Kemal wurde angemessen hymnisch gefei-
ert von Dichtern, die ihm ihre Abgeordneten-Gehälter verdankten.7 In der ersten 
Legislaturperiode (1920-1923) bekam der greise Abdülhak Hamit (Tarhan, 1852-
1937) einen Ehrensold. Mehmet Akif (Ersoy, 1873-1936), der Dichter der Natio-
nalhymne, saß für Burdur im Parlament. In der zweiten Legislaturperiode (August 
1923-1927), während derer die Republik ausgerufen wurde, bekam Mehmed Akif 
kein Mandat mehr; er stand mittellos da und ging bekanntlich später nach Ägyp-
ten.8 Yahya Kemal (Beyatlı, 1884-1958), der die Nationalisten publizistisch unter-
stützt hatte, wurde 1923 zum Abgeordneten für Urfa ernannt; in dieser Eigen-
schaft nahm er 1925 als Delegierter an den Unterhandlungen mit den Franzosen 
über die türkisch-syrische Grenze teil. 1926 ging Yahya Kemal als Gesandter (orta 
elçi) nach Warschau. In der dritten Legislaturperiode (1927-1931) hatte Abdülhak 
Hâmit ein Mandat für Istanbul. Mehmet Emin (Yurdakul, 1869-1944) ließ sich 
1930 zum Eintritt in die „Freie Republikanische Partei“ (Serbest Cumhuriyet Fırkası) 
überreden; als dies Experiment einer „loyalen Opposition“ zu erfolgreich war und 
die Partei im November 1930 geschlossen wurde, verlor der alte Herr seinen Sitz 
im Parlament und hatte Mühe, wieder ein Mandat der CHP zu erlangen.9 Der 
Fecr-i ati-Dichter Fazıl Ahmet Aykaç (1884-1967) war Abgeordneter von Elazığ. 
1929 ging Yahya Kemal nach Madrid (wiederum als Gesandter; lange vor dem 
spanischen Bürgerkrieg), 1931 wurde er nach Portugal versetzt. Die Belohnung 
und Versorgung von Dichtern mit Mandaten nahm naturgemäß ab, seit echte 
Wahlen durchgeführt wurden. Faruk Nafız Çamlıbel (1898-1973), der Dichter der 
Atatürkzeit, war nach dem Umsturz (ihtilal) von 1960 als DP-Abgeordneter eine 
Zeitlang auf Yassıada interniert. In unseren Tagen setzt die Große Nationalver-

6  Fevziye Abdullah Tansel verschweigt in „Nedîm“, İA IX (1964), 173, die Trunksucht des 
Dichters nicht. 

7  Gedichte wurden wie Kasiden verfasst. Unter den poetischen Huldigungen auf Mustafa 
Kemal ragen zwei von Abdülhak Hamit (1925 und 1927) sowie mehrere Gedichte heraus, 
die Mehmet Emin (Yurdakul) Atatürk und seinen Siegen widmete; das lange Gedicht „Za-
fer“ (1928) wurde noch 1981 in Mehmet Kaplan u. a. (Hg.), Atatürk Devri Türk Edebiyatı I, 
Ankara 1981, 63, wieder abgedruckt. 

8  Fahir İz, „Mehmed `Akif“, EI2 VI (1991), 985-986. 
9  Samet Ağaoğlu, Babamın Arkadaşları, Istanbul o. J., 82-84; Fahir İz, „Mehmed Emin“, EI2 

VI (1991), 986-989. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 39 

sammlung Ehrenpreise für verdiente Intellektuelle aus; zu den Empfängern gehö-
ren der Nobelpreisträger Orhan Pamuk, der Musiker Fazıl Say und die Historiker 
Halil İnalcık, İlber Ortaylı und Kemal Karpat. 

Die Zeitschrift Varlık 

Zum zehnten Jahrestag der Republik gaben Sabri Esat (Siyavuşgil, 1907-1968) und 
später Yaşar Nabi (Nayır, 1908-1981) mit Unterstützung der CHP die Monatszeit-
schrift Varlık heraus. Beide waren Gründungsmitglieder der „Sieben Fackeln“, de-
ren Gedichte sie druckten. Die erste Nummer erschien am 15. Juli 1933. Im Varlık 
debütierten Fazıl Hüsnü Dağlarca (1914-2008), Orhan Veli (Kanık, 1914-1950), 
Oktay Rifat (1914-1988) und Melih Cevdet (Anday, 1915-2002), das heißt, Dichter 
des Garip (später auch die Ersten Neuen genannt). Was hier erschien, erzielte sofort 
die Aufmerksamkeit des Publikums, auch die erste Erzählung von Sait Faik 
(Abasıyanık, 1906-1954). Die staatliche Lenkung war unübersehbar: „Varlık sam-
melte in einer Zeit, in der es keine Zeitschrift mit literarischem Schwerpunkt gab, 
die bekannten Literaten und bekam auch Unterstützung von der CHP, um das 
Vakuum (boşluk) auf dem Gebiet der Kunst zu füllen. Bis in die 1960er Jahre hinein 
öffnete Varlık in der Lyrik der 1940er Generation – außer den Sozialisten – und in 
Erzählung und Roman den vom Lande stammenden Autoren seine Seiten.“10 

Staatsförderung: Auftragsdichtung 

Halit Fahri (Ozansoy, 1891-1971), einer der fünf „Silbendichter“, erhielt den Auf-
trag, ein Theaterstück zu schreiben: das „Epos der zehn Jahre“ (On Yılın Destanı), 
ein Versdrama, das in Anwesenheit des Gazis uraufgeführt wurde. Darin wurde 
dem Heldentum der Türken im Unabhängigkeitskrieg, dem Wiederaufbau und 
dem Gazi gehuldigt.11 Faruk Nafız Çamlıbel und sein Schüler Behçet Kemal 
Çağlar (1908-1969), der Barde Atatürks, schrieben den „Marsch des zehnten Jah-
res“ Onuncu Yıl, der bis auf den heutigen Tag gesungen und gespielt wird. 

Die Volkshäuser als Kulturzentren 

Der Ort für die nationalistische Kultur waren zwischen 1932 und 1951/2 die 
Volkshäuser (Halkevleri), die als verlängerter Arm der CHP an die Stelle der „Tür-
kenherde“ (Türk Ocakları von 1912) getreten waren. Damit wollte die positivis- 
tisch denkende kemalistische Führungselite das osmanisch geprägte Volk zum 

                                                                                          
10  Özkırımlı, „Anahatlaryla Edebiyat“, 588. 
11  Auszug in Kaplan (Hg.), Atatürk Devri, 1, 519. Atatürk wird dem Propheten Isa gleichge-

stellt. Christa-Ursula Spuler, „Das türkische Drama der Gegenwart“, Die Welt des Islams, XI 
(1968), 18, 48 und 167-169. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 40 

„Laizismus“ und zur türkisch-anatolischen Geschichte erziehen. Jede Stadt be-
kam ein Volkshaus; das von Diyarbakır und die Volksheime in den umliegenden 
Kleinstädten dienten vorzugsweise der Türkisierung. Der Empfang von Radio 
Ankara war aber schlecht („ein dumpfes Knistern“); die Dörfler hörten kurdisch-
sprachige Radiosendungen aus Eriwan.12 

Neben Dichterlesungen wurden Theatervorführungen geboten. Das erste Stück, 
das auf der Bühne der Halkevleri gespielt wurde, hieß „Der Hirte“ Çoban (1932), 
und stammte von Behçet Kemal Çağlar, der auch die Hauptrolle spielte. „Der 
Überfall“ bzw. „die Nomadenwanderung“ Akın (1932) wurde von Faruk Nafiz in 
Übereinstimmung mit der neuen Geschichtstheorie angefertigt: ein Schüler trug 
vor, wie die Türken die Welt besiedelten.13 Die Kulturabteilung der Volkshäuser, 
die auch Bücher publizierten, leitete von 1938 bis 1947 Ahmet Muhip Dıranas 
(1909-1980). Behçet Kemal Çağlar wurde 1935 zum Inspekteur der Volkshäuser er-
nannt und bereiste das ganze Land. In der Provinz stieß der kemalistische Impetus 
an Grenzen, die manches Halkevi selbst zur „Bühne“ von Konflikten machte.14 

Adalet Ağaoğlus (1929) Romanfigur Aysel ist in dem Stück „Vaterland und 
Pflicht“ (Vatan ve Vazife) für die Rolle eines Dorfmädchens vorgesehen, für das sie 
jeder ohnehin ansah, mit ihrem knielangen Kittel und den Zöpfen. Die Ge-
schichtslehrerin will, dass sie ihre Haare wie ein westliches Mädchen kurz schnei-
den lässt, alagarson. Ihr Vater will nichts davon hören. In der Kleinstadt zwingen 
die Eltern sie, ein Kopftuch zu tragen.15 Häufig werden Frauenhaare thematisiert, 
auch in der fiktiven Aufführung eines 1936 datierten „jakobinisch“ bühnenwirk-
samen Stückes „Vaterland oder Schleier“ (Vatan veya Türban), ein Ereignis, auf das 
Orhan Pamuks Roman Kar von Anfang an zuläuft. Eine junge Frau beschließt, ih-
ren schwarzen çarşaf abzulegen. Sie tut es und macht ihre Freiheit (özgürlük) be-
kannt. Jetzt ist sie glücklich. Ihre Familie, ihr Verlobter und bärtige muslimische 
Männer widersetzen sich dieser Freiheit aus verschiedenen Gründen. Die Frau ge-
rät in Wut und verbrennt ihren Schleier. Bärtige Fanatiker reißen die Frau an den 
Haaren und wollen sie gerade töten, als die jungen Soldaten der Republik die Frau 
retten.16 

12  Uğur Ümit Üngör, Young Turk Social Engineering. Mass Violence and the Nation State in Eastern 
Turkey, 1913-1950, Diss. Amsterdam 2009, 301-316; zum Radio 326. 

13  Spuler, Drama, 15-19, 48-49, 168 und 180; zu Çamlıbels „Wanderung“ siehe ebd., 104-105. 
14  Alexandros Lamprou, Between Central State and Local Society. The People’s Houses Institution 

and the Domestication of Reform in Turkey (1932-1951), Diss. Leiden 2009, informiert am Bei-
spiel von Kayseri und Balıkesir über die Praxis der Volkshäuser; Stichworte sind u. a. 
„Frauen auf der Bühne“ und „Konkurrenz zum Kaffeehaus“. 

15  Adalet Ağaoğlu, Ölmeye Yatmak, Istanbul 1973, deutsch von Ingrid Iren, Sich hinlegen und 
sterben, Nachwort von Erika Glassen, Zürich 2008, 90/dt. 117; 71/dt. 94. 

16  Orhan Pamuk, Kar, Istanbul 2002; deutsch von Christoph K. Neumann, München 2002, 
englisch von Maureen Freely, London 2004. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 41 

Noch 1960 lässt Gülten Akın (1933) in einem Gedicht im Geiste solcher Lehr-
stücke eine junge Frau gegen die „Sitte“ (töre) aufbegehren. Die Frau, die sich „von 
Makel behaftet“ (‘ayb) fühlt, legt aber keinen çarşaf ab, sondern sie schneidet, im 
Sinne der fiktiven Geschichtslehrerin, ihre langen schwarzen Haare ab. Von ihrem 
Gruß an den befreiten auferstandenen Menschen (kişi) fühlt sich Nurgül Ateş 
(1977) angesprochen. 

Adalet Ağaoğlus Ölmeye Yatmak führt uns mehrfach ins Volkshaus von Ankara. 
Im Wechsel mit der Fakultät (Dil-Tarih-Coğrafya) werden dort Lyrik-Matineen ver-
anstaltet; beliebt sind „Kışlada Bahar“, „Vatan borcu biter bitmez ordayım“ von Bekir 
Sıtkı Erdoğan (1926) und Gedichte auf Atatürk.17 Nichts von Nâzım Hikmet (Ran, 
1902-1963). Dessen Gedichte dürfen nicht gelesen und weitergegeben werden, ge-
druckt ohnehin nicht. Ali Baysal, begabter Bauernsohn mit Volksschulabschluss, 
hütet die Hefte, in die er Gedichte von Nâzım Hikmet einträgt, als verborgenen 
Schatz.18 Einmal lädt das Volkshaus zu einem „Tag der Dichter“ (Şairler Günü) ein. 
Der Ausschuss hat Gedichte von Unbekannten ausgewählt, und ein junger Poet 
liest sein Gedicht vor einem Publikum (bir topluluk önünde), in dem sich zwei leib-
haftige Dichter befinden: Orhan Seyfi Orhon (1890-1972) und Munis Faik Ozan-
soy (1911-1975); ein Foto kommt in die Zeitung (Ulus). 

Solche Szenen in Ölmeye Yatmak gehören zur Rückschau auf eine Institution, die 
mit ihren Bibliotheken und sonstigen Einrichtungen nur zwanzig Jahre bestanden 
hat. „1951, als mit dem Einzug der Demokratie der Schwung der kemalistischen 
Revolution abflaute“,19 wurden die Volkshäuser geschlossen und seit 1952 im Un-
terrichtsministerium untergebracht. Gleichzeitig wurden die Dorfinstitute Köy En-
stitüleri, jene legendären Landerziehungsheime, die im Sinne des Kemalismus auf 
die Dorfjugend einwirken sollten, wegen „kommunistischer Tendenzen“ geschlos-
sen. Es war just die Zeit – 1952 – wo ein führender Nakşbendi-Scheich sich in 
Istanbul installierte. 

„Mystiker der Republik“ 

Zwei Jahre nach ihrer Gründung hatte die Republik die Derwischorden aufgeho-
ben und ihre Konvente geschlossen. Die Besitzrechte der Eigentümer waren jedoch 
nicht angetastet worden, ebenso wenig wie die als Moschee dienenden Gebäude. 
Das sei, wie es im Rückblick hieß, im Geiste des wahren Laizismus geschehen; 
auch habe sich Mustafa Kemal bemüht, „den Islam für die Republik zu erhalten.“20  

                                                                                          
17  Ağaoğlu, Ölmeye Yatmak, 283/dt. 374. 
18  Ağaoğlu, Ölmeye Yatmak, 284/dt. 376. 
19  Pamuk, Kar, 148/vgl. dt. 176. 
20  Ahmet Mumcu, Tarih Açısından Türk Devriminin Temelleri ve Gelişimi, Istanbul 1979, Niyazi 

Kızılyürek, „Le kémalisme“, in: Erik-Jan Zürcher (Hg.), Turkey in the Twentieth Century, Ber-
lin 2008, 400-403; Şerif Mardin, „Islam in 19th and 20th century Turkey“, ebd., 458. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 42 

Die Nakşbendis21 hatten es verhältnismäßig leicht, die Zeit der Einparteiherrschaft 
zu überstehen, weil sie kein Tekke brauchten, und weil sie sich Ämter in der Religi-
onsbehörde Diyanet sichern konnten. Der wichtigste Zweig behauptete sich mit 
einem Kulturverein in der Istanbuler İskender Paşa Moschee, wo Mehmed Zahid 
(Kotku, 1897-1980) bis an sein Lebensende als Imam und hatip wirkte.22 Scheich 
Abdülhakim Arvasî (1860-1943), aus alter kurdischer Familie, hatte den nationalen 
Unabhängigkeitskampf aktiv unterstützt und durfte nach der Schließung der Tek-
kes in seinem Kaşgari Dergahı (Eyüp) wohnen bleiben. Einer seiner Brüder war Ba-
taillons-Imam, ein Schwiegersohn saß im Parlament. Nach zwei Verhaftungen, 
1925 und 1931, wurde Scheich Arvasî wieder auf freien Fuß gesetzt und füllte die 
Moscheen, an denen er als Prediger angestellt war. Den Laizismus lehnte er katego-
risch ab. 1943 wurde der greise Scheich in Izmir unter Hausarrest gestellt und ging 
dann nach Ankara, wo er im selben Jahr starb. Als Scheich Arvasî im Jahre 1934 
von der Kanzel der Ağa Camii in Beyoğlu predigte, begegnete ihm Necip Fazıl 
Kısakürek (1905-1983), der als einer der stärksten türkischen Lyriker des 20. Jahr-
hunderts damals auf der Höhe seines Ruhmes stand.23 Die Begegnung bedeutete 
für Necip Fazıl eine vollständige Umkehr; der Dichter wurde zum Interpreten der 
Rābıṭa, der Bindung an den Meister.24 Als Schüler des Scheichs – sein Buch O ve 
ben erlebte 1990 die 6. Auflage25 – musste sein Weg von der „Symphonie“ weg zur 
„Klausur“ (çile) und in Gegnerschaft zum Staat führen. Gegen das 1935 geschriebe-
ne patriotische Stück „Das Saatkorn“ (Tohum) war jedoch staatlicherseits nichts ein-
zuwenden.26 Auch ein psychologisches Stück, „Die Erschaffung eines Menschen“ 
wurde 1938 im Stadttheater Istanbul uraufgeführt.27 

Die Erforschung der Dichtung des „nachkemalistischen Islam der Türkei“ und 
des „unverhüllt zutage tretende Neo-Islamismus seit 1944“ – gegen den Orhan 
Veli kämpfte28 – ist noch in der Entwicklung begriffen. Anfang der 1980er Jahre 

21  Hamid Algar, „Der Nakşbendi-Orden in der republikanischen Türkei“, in: Jochen Blasch-
ke/Martin van Bruinessen (Hg.), Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des Vorderen und Mitt-
leren Orients 1984. Islam und Politik in der Türkei, Berlin 1985, 184. Thierry Zarcone, „Les 
Nakşibendi et la république turque: de la persécution au repositionnement théologique, 
politique et social (1925-1991)”, Turcica, XXIV (1992), 138. 

22  Işık, Yazarlar Sözlüğü, 278. 
23  Essay von Beşir Ayvazoğlu in Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 110-115, hier 115. 
24  Fritz Meier zitiert es-Seyyid ‘Abdülhakim Arvāsī, Rābıṭa-ı şerīfe, Istanbul 1342/1923, 14: 

rābıṭa-i telebbüsiyye in Zwei Abhandlungen über die Naqšbandiyya I. Die Herzensbindung an den 
Meister. II. Kraftakt und Faustrecht des Heiligen, Istanbul 1994, 152, auch 181. 

25  Thierry Zarcone, „Tasawwuf. 6. Amongst the Turcs.“, EI2 X (2000), 333-334. 
26  Laut Spuler, Drama, 146-147 ein „sehr schwaches“ Stück (Ferhad Bey hilft Maraş von den 

Franzosen zu befreien), laut Kaplan „ein interessantes Stück, das die inneren Kräfte be-
schreibt, welche im Unabhängigkeitskrieg in den Anatoliern arbeiteten“ (Atatürk Edebiyatı, 
xxxv). 

27  Spuler, Drama, 145-149: Die Dichtung ist die wesentliche Macht in Husrevs Leben – er 
identifiziert sich mit seinem eigenen Werk und wird darüber wahnsinnig. 

28  Klaus Kreiser, Lebensbilder aus der Türkei, Zürich 1996, 63 und 69. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 43 

charakterisierte İsmet Özel die Dreiergruppe Necip Fazıl Kısakürek, Asaf Halet 
Çelebi (1907-1958) und Ahmet Muhip Dıranas als „Mystiker der Republik,“29 zu 
denen er auch Sezai Karakoç (1933) zählte.30 

Staatliche Förderung in der „Republik-Zeit“ 31 

1942 lobte die Einheitspartei CHP einen ersten Wettbewerb aus, und zwar für 
Prosa, und berief dazu eine vielköpfige Jury. Die Preise, damals noch mükâfat, 
wanderten in die Hände von – fast schon – Altmeistern.32 Ihre Namen bezeugen, 
wie weit in der Literatur die personellen Wurzeln in die Jungtürkenzeit zurück-
reichten.33 Vier Jahre nach dem Romanpreis, 1946, veranstaltete die CHP ihr ers- 
tes Lyrik-Preisausschreiben. Den ersten Preis und großen Ruhm erntete Cahit 
Sıtkı Tarancı (1910-1956) für Otuz Beş Yaş. Den zweiten Preis erhielt Attilâ İlhan 
(1925-2005) für seine Trauerode auf Cebbaroğlu Muhammed, einen Widerstands-
kämpfer gegen die Franzosen in der Gegend um Maraş.34 Den dritten Preis ge-
wann Fazıl Hüsnü Dağlarca.35 Ein Jahr später, 1947, es war das Jahr, in dem er als 
Botschafter nach Karachi ging, nahm Yahya Kemal in der Kategorie „Kunst“ der 
İnönü-Preise eine Auszeichnung für Hayal Şehir entgegen. 1947 veranstaltete die 
CHP einen Dramenwettbewerb und verlieh dem inzwischen als Regimegegner 
bekannten Necip Fazıl Kısakürek für das (allerdings vom Spielplan abgesetzte) 
Stück Sabır Taşı (1940) den ersten Preis.36 Mit dem zweiten Preis für Gölgeler wur-
de Ahmet Muhip Dıranas ausgezeichnet.37 
 
 

                                                                                          
29  Işık nannte ihn einen der besten Dichter der Cumhuriyet-Zeit; gleichlautend Gülten Akın 

in den Kultgedichten: „Einer der größten Dichter der Republik“. 
30  İsmet Özel, „Şiir“, CDTA 3, 631-638, besonders 633 f. Zu Sezai Karakoç ebd., 635. 
31  „Cumhuriyet Devri“ meinte früher die Zeit von Atatürks Präsidentschaft bis etwa 1950 

(Horst Wilfried Brands, „Die türkische Prosaliteratur“, in: Werner Kündig-Steiner (Hg.), 
Die Türkei. Raum und Mensch, Kultur und Wirtschaft in Gegenwart und Vergangenheit, Tübin-
gen/Basel 1977, 186-197, bes. 190-191), seither wurde der Begriff „Republik-Zeit“ bis min-
destens in die achtziger Jahre ausgedehnt: vgl. CDTA 3, 636-638. 

32  1. Halide Edip Adıvar Sinekli Bakkal (1936), zuerst auf Englisch erschienen, 2. Yakup Kadri 
Karaosmanoğlu Yaban (1932), 3. Memduh Şevket Esendal Ayaşlı ile Kiracıları (1934). 

33  Vgl. Nur Bilge Criss, Istanbul under Allied Occupation 1918-1923, Leiden u. a. 1999, 96. 
34  TEA 3, 677-8. Cebbaroğlu Muhammed fällt in den Bergen, wo er seine Ehre gegen die Ur-

fa, Antep und Maraş bedrohenden Franzosen verteidigt hat. 
35  Laut Nermin Menemencioğlu, The Penguin Book of Turkish Verse, Harmondsworth 1978, 53, 

stieg er erst 1956 zum allseits berühmten Dichter empor; etwas skeptisch Mehmet Kaplan, 
Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, 2. Auflage, Istanbul 1975. Dağlarca spielte laut Pazarkaya, Rosen 
im Frost, 105, eine Rolle in der „Sprachrevolution“. 

36  Spuler, Drama, 145-149; zur Frage nach der Zensur ebd., 23. 
37  Spuler, Drama, 110 (Angst eines alten Mannes vor dem Altern und dem Tod). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 44 

Private Förderung: der Yeditepe-Lyrik-Preis 

Gegen die scheinbare Nüchternheit und „Alltäglichkeit“ der Garip-Dichter for-
mierte sich Widerstand – in der konservativen Zeitschrift Hisar38 – und Staats-
preise waren einstweilen nicht in Sicht. In dieser Situation öffnete sich für die 
„Zweiten Neuen“ (İkinci Yeni) der Schirm des Yeditepe-Preises. 1954, in den An-
fangsjahren der Menderes-Regierung, stiftete Hüsamettin Bozok (1916-2008), der 
Herausgeber der Zeitschrift Yeditepe, den gleichnamigen Lyrikpreis. Er fing als 
kleiner Preis an, anfangs mit 300 TL dotiert. Ausgezeichnet wurde jeweils das bes- 
te Gedicht des Vorjahres. Der Yeditepe-Preis wurde zum Dreh- und Angelpunkt 
der „Zweiten Neuen“ und wird vielfach im Band Kultgedichte erwähnt. Die Reihe 
beginnt 1955 mit Oktay Rifat. 1956 folgte Fazıl Hüsnü Dağlarca, der wohl die 
meisten Preise bekam: 1956 und 1958 wurde er im In- und Ausland ausgezeich-
net.39 Es folgten: 1957 Behçet Necatigil (1916-1979), 1958 Edip Cansever (1928-
1986) und 1959 Cemal Süreya (1931-1990, beide İkinci Yeni), 1965 Ahmet Oktay 
(1933), 1978 Hilmi Yavuz (1936), 1979 Refik Durbaş (1944), 1981 Cahit Külebi 
(1917-1997). Die Empfänger erzielten bis auf den heutigen Tag bleibende Zu-
stimmung im lesenden Publikum. 

Die Preise des Türk Dil Kurumu (TDK) 

Nach dem Ende der Volkshäuser ging das Mäzenat des Staates auf die von Ata-
türk gegründete Türkische Sprachgesellschaft (Türk Dil Kurumu) über. 1954 be-
gann die lange Geschichte der Türk Dil Kurumu Ödülleri. Sie wurden jedes Jahr 
am „Sprachfeiertag“, dem 26. September, in fast allen Sparten der Literatur und 
auch der Sozialwissenschaften verliehen. Dotiert mit je 3500 TL, ebneten die 
TDK-Preise Dichtern und Schriftstellern – Gülten Akın war die weibliche Aus-
nahme40 – den Zugang zum lesenden Publikum. Die Lyriker, die einen TDK-
Preis bekamen, waren für die Zukunft etabliert, auch wenn Verfolgung wegen Ar-
tikel 141 StGB nicht ausgeschlossen war. Eine Schattenseite der Preisverleihun-
gen war die Einvernahme durch das Establishment.41 Übersetzerpreise gingen an 
A. Kadir (1917-1985) und Azra Erhat (1915-1982). 

38  Attilâ İlhan war ein erbitterter Gegner des „Garip“ laut Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik, 
40. 

39  Pazarkaya, Rosen im Frost, 111. 
40  Menemencioğlu, The Penguin Book of Turkish Verse, hebt ihre beiden TDK-Preise (1961 und 

1971) eigens hervor. 
41  Güneli Gün in Kemal Silay (Hg.), An Anthology of Turkish Literature, Bloomington, Indiana, 

1996, 579: der TDK-Preis 1975 habe Füruzan eher geschadet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 45 

Nichtleser 

Ein Teil der Gesellschaft las nicht; Menschen mit Grundschulbildung vergaßen 
ihr Lesen wieder42 oder begnügten sich mit der intensiven wiederholenden Lek-
türe, etwa des Vesiletü n-Necat von Süleyman Çelebi, das oft zusammen mit Ge-
dichten von Yunus Emre rezitiert wurde.43 Enis Batur (1952) sah vor achtzehn 
Jahren die Situation der Leserschaft so: zu 59,8 % bestehe sie aus Schülern und 
Studenten, zu 15,8 % aus Freiberuflern, zu 12,4 % aus Beamten, zu 6,2 % aus 
Hausfrauen und zu 5,8 % aus Arbeitern.44 In der Türkei, die damals 55 Millio-
nen Einwohner zählte, erreichte „ein gutes ‚vielverkauftes‘ Buch 20.000 Leser“.45 
Oğuz Atays fiktiver Schüler Selim Işık hatte kein einziges Buch. „Um zu lesen, in 
Enzyklopädien nachzuschlagen“, ging der Junge in die öffentliche Leihbibliothek 
(genel kitaplık). Yıldız Ecevit brachte 1990 in ihrer Studie über Oğuz Atay (1934-
1977), „Lesefaulheit“ und Neigung zur Trivialliteratur mit der Entwicklung der 
Medien in Verbindung.46 

Kultgedichte einst und jetzt 

„Zum Kultgedicht taugt nur ein Gedicht, das seinen Charakter als Gedicht ver-
leugnet. Es muss dem Leser suggerieren, dass es aus dem Leben und nicht aus der 
Literatur hervorgegangen sei. Nicht Belesenheit, Formulierungskunst und literari-
schen Ehrgeiz benötigt der Dichter, sondern Intensität des Lebens und Erle-
bens.“47 So wurden geliebte Kultgedichte wie „Sis“ auswendig deklamiert.48 Aus 
der Atatürk-Zeit stammt das ernste Anatolien-Gedicht „Han Duvarları“ von Fa-
ruk Nafiz Çamlıbel. Ein Politiker unserer Tage rezitierte es aus dem Stegreif, es 
war sein Kultgedicht.49 Cahit Sıtkıs "Fünfunddreißigstes Jahr" (Otuz Beş Yaş), 
                                                                                          
42  Johann Strauss, „Literacy and the development of the primary and secondary educational 

system; the role of the alphabet and language reforms”, in: Erik-Jan Zürcher (Hg.), Turkey 
in the Twentieth Century, Berlin 2008, 515. „Lesen hat keine alte Tradition und ist bis heute 
immer noch keine sehr verbreitete Beschäftigungsart“ schrieb Pia Göktürk, Der Werdegang 
der modernen Türkei, Istanbul 1983, 84. 

43  Strauss, „Literacy“, 510-511. Im April dieses Jahres (2009) strömten Zehntausende zum 
Mevlid für Turgut Özal am 16. Jahrestag seines Todes in die Sultanahmet-Moschee (Sabah 
20.4.2009). 

44  Mustafa Everdi, „Kitap ve Suç“, in: D. Mehmet Doğan (Hg.), Türkiye Kültür ve Sanat Yıllığı 
1991, Ankara 1991, 34. 

45  Enis Batur, „Okuyor görünmenin yolları“, in: Doğan (Hg.), Türkiye Kültür ve Sanat Yıllığı, 
110. 

46  Yıldız Ecevit, Die Intellektuellenproblematik bei Max Frisch und Oğuz Atay, Istanbul 1990, 92. 
Oğuz Atay, Tutunamayanlar, Istanbul 1972, 6. Auflage, Istanbul 1990, 646. 

47  Frei nach Heinz Schlaffer, „Die Verachtung der Bücher und die Verehrung des Buches“, in: 
Rebekka Habermas und Walther H. Pehle (Hg.), Der Autor, der nicht schreibt, Frankfurt 1989, 
23. 

48  Erika Glassen in Kultgedichte, 13. 
49  „Kulturbanausen, die nur ein Gedicht kennen“, Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 72-73. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 46 

„Hälfte des Lebens“, war jahrelang „Kult“ sowohl bei Konservativen wie bei Mo-
dernen.50 Den fiktiven Dörfler in Ankara Ali Baysal fasziniert die Begeisterung, 
mit der sich einige befreundete Beamte und Arbeitslose Zitate aus ihren Lieb-
lingsgedichten wie Bälle zuwerfen.51 Heute ergeht es Can Bahadır Yüce (1981) 
nicht anders: Wenn er ganz allein ist und sich erholen will, greift er nach ‚seinem 
Necatigil‘ und ‚seinem Turgut Uyar‘ wie Werther nach seinem Homer.52 Feridun 
Andaç (1954) schlägt „Ataols Buch“ (=Ataol Behramoğlu, geb. 1942) auf: „Welch 
eine Wohltat …!“53 Für Nihat Ateş (1969) „prallt“ ein Kultgedicht „bei der ersten 
Begegnung an die Wände unserer Gefühlswelt.“54 

Lyrik in der Schule 

Alle türkischen Schüler wachsen mit Gedichten von Yunus Emre auf; den Volks-
schulkindern (erinnerte sich Çetin Altan in Milliyet 3.9.2008) wurde Mehmet 
Akifs Trauerode auf die Gefallenen von Gallipoli „Çanakkale Şehitleri“ nahege-
bracht; für die weiterbildenden Schulen wurden repräsentative Dichter ausge-
wählt, die in der Literaturgeschichte und den maßgeblichen Anthologien ihren 
Platz gefunden haben. Neuerdings hat die Einsicht, dass literarische Werke in-
nerhalb ihrer historischen Dimension gesehen werden müssen, interessante Dis-
kussionen über den literarischen „Kanon“ angeregt.55 

An Schulgeschichten ist kein Mangel in der türkischen Literatur. Das Thema 
„Leiden eines Knaben im Militärinternat“ behandeln Adalet Ağaoğlu in Ölmeye 
Yatmak56 und Ece Ayhan (1931-2002) in seinem Epitaph auf einen unbekannten 
Schüler. Alle Schulen sollten Gemeinschaft stiften: ein Volk, eine Sprache. Dies 
wurde vor allem in den Schulen mit Wohnheim (yatılı okul) im „Osten“ durchge-
setzt.57 Selbst das Gefängnis wurde zur Schule, zum Ort „realistischer türkischer 
Literatur“, in dem nicht nur türkische Feldforschung,58 sondern auch Studien zur 

50  Menemencioğlu, The Penguin Book of Turkish Verse, 21 und 53. 
51  Ağaoğlu, Ölmeye Yatmak, 138/dt. 150-151. 
52  Siehe den Essay von Can Bahadır in Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 134-136. 
53  Siehe den Essay von Feridun Andaç in Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 88-92, hier 91. 
54  Siehe den Essay von Nihat Ateş in Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 150-153, hier 150. 
55  Börte Sagaster, „Canon, Extra-Canon, Anti-Canon: On Literature as a Medium of Cultural 

Memory in Turkey”, in: Catharina Dufft (Hg.), Turkish Literature and Cultural Memory. “Mul-
ticulturalism” as a Literary Theme after 1980, Wiesbaden 2009, 63-71. 

56  Türk. 130-132. 
57  Das Wirken der Pädagogin Sıdıka Avar (1901-1979) als Direktorin des Mädcheninstitut von 

Elazığ wurde von Kreiser, Lebensbilder, 40-41, Sevim Yeşil, MA-Arbeit, Middle Eastern 
Technical University 2003, und neuerdings von Üngör erforscht, der auch Avars Privatar-
chiv heranziehen konnte. Üngör, Young Turk, 330-337; Metin Yüksel, „A ‘Revolutionary’ 
Kurdish Mullah from Turkey: Mehmed Emin Bozarslan and His Intellectual Evolution”, 
The Muslim World 99/2, April 2009, 356-380. 

58  Erika Glassen, „Das türkische Gefängnis als Schule des literarischen Realismus. Nâzım Hik-
mets Weg nach Anatolien“, in: Ingeborg Baldauf (Hg.), Türkische Sprache und Literaturen: 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 47 

kurdischen Sprache und Dichtung betrieben werden konnten. Noch die Roman-
figur Turgut Bey im Kars der neunziger Jahre kann dem Gefängnis als einer Art 
Internatsschule etwas Gutes abgewinnen59. 

Ein fiktiver Schüler „liebte den Türkischlehrer in der 2. Klasse Mittelschule. Er 
ließ Gedichte von neuen Dichtern auswendig lernen“.60 Den angesehenen Litera-
turlehrern verdankten ihre Schüler unendlich viel. Einer von ihnen war Behçet 
Necatigil im Kabataş Erkek Lisesi, zu dessen Schülern Hilmi Yavuz gehörte. In 
Ankara unterrichtete die Literaturhistorikerin und Dichterin Fevziye Abdullah 
Tansel (1912-1988) siebenundzwanzig Jahre lang am Erkek (Atatürk) Lisesi. Cahit 
Külebi lehrte am Gazi Lisesi; am Lise von Sivas wirkte Ahmet Kutsi Tecer (1901-
1967). Die Schullehrer ließen Gedichte schreiben (Aziz Nesin [1915-1995] verfaß-
te ein Gedicht über das Schaf), und so dichtete der junge Ahmed Arif (1927-1991) 
seinem Lehrer zuliebe „etwas Haşim (1884-1933), etwas Tanpınar (1901-1962), et-
was Tarancı und viel Anfängerstümperei (acemilik) ...“61 Die Romanfigur Aysel 
schreibt heimlich Gedichte, ihre Lehrerin lässt sie sich zeigen und will sie zu Nu-
rullah Ataç Bey bringen. „Unser Literaturlehrer Gündüz Berker beauftragte jeden 
Schüler, ein Interview mit einem Künstler zu machen.“62 Banu Yıldıran Genç 
(von den „Kultgedichten“) ist selbst eine junge Lehrerin für Literatur an Lyzeen. 

Förderung durch Kritik63 

Aus dem Lehrerberuf erwuchsen Literaturhistoriker64 und Kritiker, wie der von 
der Diwandichtung und von Yahya Kemal herkommende Nurullah Ataç (1898-
1957), der später Dağlarca feierte. Ahmet Hamdi Tanpınar (1901-1962) las an der 
Universität über die Gedichte seines Lehrers Yahya Kemal. Seine Interpretation 
eines şarkı verlockt die Romanfigur Nermin in Leylâ Erbils (1931) Tuhaf Bir Kadın 
zu respektlosen Fragen.65 Ein „Hisarcı“ war der hier mehrfach erwähnte Mehmet 
Kaplan (1915-1986). Rauf Mutluay (1925) ist gleichermaßen als Kritiker wie als 

                                                                                                                                                                                                                          

Materialien der ersten deutschen Turkologen-Konferenz; Bamberg 3.-6. Juli 1987, Wiesbaden 1991, 
130-141, hier 138, 140. 

59  Pamuk, Kar, 411/dt. 491/engl. 418. 
60  „Orta ikide Türkçeciyi sevdi. Yeni şairlerden şiirler ezberletiyordu.“ Atay, Tutunamayanlar, 

650. 
61  Ahmed Arif, Hasretinden Prangalar Eskittim. 1968-2008, Istanbul 2008, (Sonderausgabe zum 

40. Jubiläum), 170. 
62  Leyla Şahin interviewte den Volkssänger Nesimi Çimen, siehe Metin Cengiz u. a. (Hg.), 

Sivas 2 Temmuz, Istanbul 1994, 189. 
63  Ahmet Oktay, „Eleştiri“, CDTA 3, 639-648, mit Foto von Asım Bezirci. 
64  Literaturgeschichte für den Schulgebrauch schrieb İsmail Habib Sevük (1892-1954): Erika 

Glassen, „Gefängnis“, 132. Lesebücher verfassten Ali Canip (Yöntem, 1887-1967) und Cev-
det Kudret (Solok, 1907-1992), letzterer unter Pseudonym, siehe Strauss, „Literacy“, 511. 

65  Das Gedicht „Dün kahkalar yükseliyorken ...“ (Eski Şiirin Rüzgârıyle 1962, 121), um das es 
hier geht, hatte Friedrich von Rummel, Die Türkei auf dem Weg nach Europa, München 1952, 
134, achtungsvoll übersetzt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 48 

Literaturhistoriker geschätzt. Asım Bezirci (1927-1993, siehe unten) war einst „be-
liebtester lebender Kritiker“ (laut Şükran Kurdakul). Natürlich spielten die Kriti-
ker auch als Juroren bei den Preisverleihungen eine Rolle. Der angehende Dich-
ter Yüce las in der Zeitung Milliyet die Kolumne von Hasan Pulur (1932), der 
wiederum ein Freund von Hilmi Yavuz war.66 

Selbstförderung 

Die jungen Dichter brauchten die Bindung an Freunde (Ahmed Arif und Cemal 
Süreya redeten manchmal nächtelang). Das Istanbul der vierziger Jahre hatte 
„Küllük“, ein Lokanta plus Sommercafé am Beyazıt-Platz. Hier kritisierten junge 
Künstler gegenseitig ihre Werke und brachten sogar eine Zeitschrift heraus, die 
„Küllük“ hieß, am 1. September 1940 erschien und sofort verboten wurde.67 Ähn-
liches erzählt Demir Özlü von den Dichtern und Literaten, die in Cafés des 
Stadtteils Fatih der 1950er und 1960er Jahre (İkinci Yeni) ihre Aussprachen hatten. 
Dreißig Jura-Studenten in Ankara, die sich zu einer "Vereinigung der jungen tür-
kischen Literatur" zusammenschlossen, erwählten zu ihrem geistigen Führer den 
bejahrten Mehmet Emin, der sich freute, ihr „Hirte“ (çoban) zu sein.68 

„Kızlar bile okuyor“ „Sogar Mädchen lernen:“ in Ölmeye Yatmak beneidet Ali 
seine ehemalige Mitschülerin Aysel. Dennoch war Poesie anfangs eine frauenlose 
Welt. Leyla Erbils Romanheldin Nermin hat keinen leichten Stand in der Istan-
buler literarischen Szene.69 Ankara bot für die jungen Frauen der dreißiger Jahre 
das günstigere Klima. Azra Erhat erzählt, wie wohl sie sich da seit 1936 fühlte; 
„Man unterhielt sich viel ernsthafter und tiefsinniger in Ankara, und auch die 
Freunde, die aus Istanbul kamen, passten sich der Atmosphäre an. Selbst als jun-
ge Frau allein konnte man in ein Lokal gehen und unbefangen unter lauter 
Männern sitzen...“70 

Staatliche Alterswürdigung 

Necip Fazıl Kısakürek wurde 1975 an seinem fünfundsiebzigsten Geburtstag vom 
Nationalen Studentenbund MTTB geehrt. Das Kulturministerium zeichnete ihn 
1980 mit seinem mit TL 250.000 dotierten Preis für hohe Verdienste (Kültür Ba-
kanlığı Üstün Hizmet Ödülü) aus. Der Verband Türkischer Schriftsteller (TYB, siehe 

66  Glassen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 134. 
67  Wolfgang Riemann, „Die türkische Literaturzeitschrift Küllük (1940). Anmerkungen und 

Index der Beiträge“, Materialia Turcica 14 (1988), 91-99. 
68  Ağaoğlu, Babamın Arkadaşları, 82-84. 
69  Erika Glassen, Nachwort zu Leylâ Erbil, Eine seltsame Frau, Zürich 2005, 193-201. 
70  Erika Glassen, „Töchter der Republik... Azra Erhat, Mina Urgan und Nermin Abadan-

Unat“, Journal of Turkish Studies 26 (2002), 252. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 49 

unten) folgte 1982 mit dem Preis für Üstün Hizmet.71 Zwei Stiftungen ehrten ihn: 
Das Türk Edebiyat Vakfı erhob den „Meister“ (üstad) mit „Patent“ (berat) von 1980 
zum Sultan üş-Şuârâ, und das Milli Kültür Vakfı verlieh ihm 1981 seinen Preis 
(Armağan) in der Sparte „Denken“ (fikir) für sein Werk „Atlas des Glaubens und 
des Islams“ (İman ve İslam Atlası). 

Anfang Mai 2008 nahm der fünfundneunzigjährige Fazıl Hüsnü Dağlarca aus 
den Händen des AKP-Kulturministers Ertuğrul Günay eine Verdienstmedaille 
entgegen. Am 15. Oktober 2008 ist der Dichter gestorben, einer der Gefeiertsten 
der türkischen Lyrik des 20. Jahrhunderts. Am 4. Dezember 2008 überreichte 
Staatspräsident Abdullah Gül in Anwesenheit von Ministerpräsident Erdoğan 
und geladenen Gästen, darunter Adalet Ağaoğlu und Hilmi Yavuz (Ayvazoğlu ge-
hörte der Jury an), den „Kultur- und Kunstpreis des Präsidialamts“ (Cumhurbaş-
kanlığı Kültür ve Sanat Büyük Ödülü) in der Sparte Literatur dem zweiundachtzig-
jährigen Yaşar Kemal. In seiner Ansprache erwähnte Gül, das Werk des Dichters 
reiche „von Homer bis Dede Korkut, von den kurdischen Epen zu Yunus Emre“. 
In seiner Dankrede sprach Yaşar Kemal die Hoffnung auf sozialen Frieden aus 
und wiederholte den Wunsch, in Anatolien möge jeder in seiner Muttersprache 
unterrichtet werden. 

Überbietung in der Poetenverehrung 

Mit den drei Alterspreisen haben wir einen Gipfel erklommen, von dem sich eine 
kurze Umschau ermöglicht. Yunus Emre ist zur nationalen Symbolfigur geworden. 
Er gilt als der „größte Dichter türkischer Zunge“ (Yaşar Kemal) und wird oft „der 
türkisch-muslimische Humanist“ genannt. Mehmet Emin war der „Nationale 
Dichter“ (Millî şair) par excellence, Mehmet Akif war der „Dichter des Glaubens“ 
(İman şairi). Nur wenigen Dichtern wurde wie Yahya Kemal jene Bewunderung zu-
teil, die quasireligiöse Formen annahm. Er war der größte, bedeutendste Dichter, er 
wurde Dev şair genannt, und Mustafa Şekip Tunç (1886-1958) nannte ihn „Dichter-
Gott“ oder „Gott-Dichter“ Tanrı şair.72 Samipaşazade Sezai (1860-1936) erklärte ihn 
zum „absoluten Statthalter“ Nedims (Nedîm'in de vekîl-i mutlakı Yahya Kemal'dır.)73 
Bei dem verehrten Meister (üstad) Necip Fazıl Kısakürek umfaßte die Erhebung 
zum „Sultan der Dichter“ Werk, Leben und Wirkung gleichermaßen. Als „größter 
lebender türkischer Dichter“ galt Fazıl Hüsnü Dağlarca, der 1971 „der produktivste 
und zugleich bedeutendste lebende türkische Dichter“ und Ehrenpoet einer 
Buchmesse war. Nâzım Hikmet galt Verehrung als dem „ersten und bedeutendsten 

                                                                                          
71  Diesen Preis bekamen unter anderen auch: Cemil Meriç, Mehmet Kaplan, Emin Bilgiç, 

Fevziye Abdullah Tansel, Orhan Şaik Gökyay und Sezai Karakoç, siehe Işık, Yazarlar Söz-
lüğü, am Schluss des Bandes. 

72  Cevdet Kudret (Solok), „Yahya Kemal Üzerine Düşünceler“, Tarih ve Toplum 19 (Ağustos 
1985), 56-64. 

73  F. A. Tansel, Art. „Nedîm“, İA IX (1964), 173. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 50 

Erneuerer der türkischen Lyrik.“74 Seine Menschenlandschaften seien das größte Epos 
seit Homer.75 Als Gülten Akın in der Männerdomäne Lyrik noch eine Ausnahme 
war, war sie „die einzige bedeutende Lyrikerin der Gegenwart“.76 Ein Indiz für den 
Aufstieg zur Kultfigur ist der Ehrentitel Şair-i Azam, den Hilmi Yavuz von Talat 
Halman bekam.77 Ahmed Arif hat seinen eigentlichen Kultstatus erst posthum er-
reicht. Von ihm als einem „Gipfel“ (doruk) ist in der Jubiläumsausgabe von 2008 
die Rede.78 Das Leben dieses Dichters ist ein Beispiel für den im Titel angekündig-
ten anderen „Preis der Lyrik;“ er zahlte mit Studienabbruch und Gefängnisaufent-
halten (1950 und 1952-53). 

Preis der Lyrik im Sinne von strafrechtlicher Verfolgung 

Für die türkische Lyrik waren die Jahre 1938 (Nâzım Hikmets Einkerkerung), 1971 
und 1980 entscheidende Kerben. Besonders die Erinnerung an den zur Chiffre ge-
wordenen 12. März (1971) zeigt, wie empfindlich damals die Lyrik getroffen war, 
welche Strafen und Opfer die Dichter auf sich nahmen. Wie ernst Literatur ge-
nommen wurde, erklärte sich Oğuz Atay 1974 aus der „Angst der paranoiden Bü-
rokraten (yöneticiler), die glauben, dass jede Aktivität sich gegen den Staat richtet. 
Das ist die Angst vor der Bildung. Vor der Druckerei, vor der Dichtung, vor der 
Malerei, vor der Philosophie, sogar vor der Religion. Das ist die Angst der Volks-
partei vor den ‚Dorfinstituten‘, der Demokratischen Partei vor der modernen Ma-
lerei.“79 

„In der Periode der Republik, die sich die westliche Demokratie zum Vorbild 
nahm, wurden viele Schriftsteller und Dichter verschiedenartiger Weltanschauun-
gen ins Gefängnis geworfen“, heißt es 1975 bei Mehmet Kaplan. Er fährt fort: „An 
ihrer Spitze steht der an Moskau gebundene, offen kommunistische Propaganda 
verbreitende Nâzım Hikmet. Neben ihm wurden noch viele marxistische Schrift-
steller ins Gefängnis geworfen. Aber sie stehen nicht allein. Außer ihnen widerfuhr 
nationalistischen, turanistischen und rechtgläubigen (dindar) Schriftstellern und 
Dichtern dasselbe Los. [...] Nicht Einkerkerung, nicht einmal die Hinrichtung 
kann die Künstler daran hindern, ihre Gedanken auszusprechen. Sie halten in ihrer 
Hand eine unsterbliche Waffe, welche diejenigen, die über sie richten, ihrerseits 
verurteilt: die Kunst.“80 

74  Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik, 245. 
75  So Yaşar Kemal in Pazarkaya, Rosen im Frost, 138. 
76  Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik, 239. 
77  http://tr.wikipedia.org/wiki/Hilmi_Yavuz (13.06.2009). 
78  Arif, Hasretinden, 176. 
79  „Tagebuch“, veröffentlicht in Milliyet, Januar 1984; zitiert nach Ecevit, Intellektuellenproble-

matik, 93, türkisch 243. 
80  Kaplan, Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, 30-32. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 51 

Kernbegriffe sind Angst und Mut, Opfer und Heldentum. Die Lyriker zeigten 
Opfermut (fedakârlık) und Stolz (gurur). Tapfer im Angesicht von Folter und Tod, 
waren die politischen Gefangenen von dem Willen beseelt, nur nicht feige zu er-
scheinen.81 In Umdrehung der Tatsachen behauptet Mehmet Kaplan, Federico 
García Lorca (1889-1936), der „bei uns fälschlich als Marxist angesehen wird“, sei 
nicht so sehr wegen seiner Werke berühmt als wegen der Tatsache, dass er zu Un-
recht „zum Opfer (kurban) gemacht wurde“.82 

Orhan Pamuk hat sich in Kar den Hintergrund von 1995 gewählt, um von 
dort aus auf die Situation der Linken von 1975 zurückzublicken. Das Leben als 
Verbannter (sürgün) aus politischen Gründen, an die er längst nicht mehr glaubte, 
hatte in Ka’s Kopf den Zusammenhang zwischen Politik und Selbstaufopferung 
ein für allemal aufgehoben.83 „In seiner Jugend hatte es für Ka eine der höchsten 
ideellen Rangstufen bedeutet, wenn jemand sein Leben gab um eines intellektu-
ellen oder politischen Anliegens willen oder für das was er geschrieben hatte.“ Er 
dachte nicht mehr so;84 allerdings träumten manche immer noch von einem hel-
dischen, aufopferungswilligen Menschen (kahraman ve fedakâr insan).85 

Die Sprache versagt vor dem Brandanschlag von Sivas: es starben die Lyriker 
Metin Altıok (1941)86 und Behçet Aysan (1949), beide Träger von Literaturpreisen. 
Sie und der Dichter und Literaturhistoriker Asım Bezirci kamen am 2. Juli 1993 
nach dem Freitagsgebet im Hotel Madımak ums Leben. Sie konnten das brennen-
de Haus nicht verlassen, weil es von einer lynchbereiten Menge umstellt wurde. 
Bei dem Pir Sultan Festival, der Anschlag galt bekanntlich Aziz Nesin, kamen 37 
Teilnehmer ums Leben.87 Das Strafverfahren zog sich über Jahre hin. Nach Beru-
fungen stellte der Kassationshof (Yargıtay) im Mai 2001 fest, es habe sich um einen 
Versuch gehandelt, Laizismus und Republikanismus abzuschaffen.88 

                                                                                          
81  „…aman korkak demesinler“, Pamuk, Kar, 298/dt. 359. 
82  Kaplan, Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, 563. 
83  Pamuk, Kar, 296. 
84  Als er dreißig war, hatte das Sinnlose des Lebens mancher seiner Freunde ihn von diesem 

Gedanken entfremdet (Kar, 296/dt. 355/engl. 303). 
85  Pamuk, Kar, 424/dt. 507. 
86  Das Requiem für Metin Altıok, das sein Freund Fazıl Say als Oratorium komponiert hatte, 

wurde 2003 uraufgeführt. 
87  Unter den Opfern waren die Volkssängerin Edibe Sulari (1953), die Volkssänger Muhlis 

Akarsu (1948), Nesimi Çimen (1931) und Hasret Gültekin (1971), der Karikaturist Asaf 
Koçak (1968) und die Studentin der Universität Leiden Carina Johanna Theodora Thuijs. 
Die Forschung ist ungebührlich kaltsinnig mit der niederländischen Soziologiestudentin 
umgegangen: Michael Reinhard Hess, „Alevi Martyr Figures“, Turcica 39 (2007), 282, 
spricht von „the Dutch girl Carinna Cuanna,“ sie sei „neither Alevi nor even Turkish“ ge-
wesen. 

88  Auf die Angeklagten wurde Paragraph 146 (Versuch, die verfassungsmäßige Ordnung zu 
stürzen) angewandt. Die Menge hatte gerufen „Şeriat gelecek, zulüm bitecek, Cumhuriyeti 
burada kurduk, burada yıkacağız. Yaşasın şeriat, yaşasın Hizbullah, kahrolsun laiklik.“, 
Cumhuriyet Hafta, 18. Mai 2001. Zu Aleviten als Opfer solcher Pogrome Ursula Spuler-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 52 

Artikel 141-142 bedrohten mit schweren Freiheitsstrafen den „Versuch der Grün-
dung einer Gemeinschaft mit dem Ziel, die Herrschaft einer sozialen Klasse über 
die anderen sozialen Klassen zu errichten oder eine soziale Klasse abzuschaffen.“ 
Seit dem Umsturz von 1960 hätten die Artikel 140-142 eigentlich unwirksam 
sein müssen, weil die Welle sozialer Strömungen die ohnehin vagen Unterschie-
de zwischen Sozialdemokratie, Sozialismus und Marxismus aufgehoben hatte.89 
Gleichwohl mussten Klassenkampf und Kommunismus aufgespürt und die 
„Sendboten Moskaus“ bestraft werden. Artikel des alten Strafgesetzbuches90 sind 
Merkzeichen in den biographischen Dichterlexika. Nach Artikel 141-142 wurde 
Ahmed Arif verurteilt; nach 141 Hasan İzzettin Dinamo, nach 142 Rıfat Ilgaz; 
angeklagt wurde Hasan Hüseyin (Korkmazgil). Verurteilt wurden zwei alevitisch-
türkische Liedermacher (ozan): Aşık Mahzuni Şerif (Şerif Cırık, 1940-2002) und 
Emekçi (Ali Haydar Bender), der am 28. Dezember 1978 beim Massaker von 
Maraş seinen Vater und viele Verwandte verloren hatte. 

Der hochgeachtete İlhan Berk (1918-2008), Dichter der „Zweiten Neuen“, 
Empfänger eines TDK-Preises, der in den Kultgedichten mit einem Gedicht von 
1979 vertreten ist, sah sich 1953 wegen Artikel 142 StGB strafrechtlicher Verfol-
gung ausgesetzt: es ging um seinen Lyrikband Günaydın Yeryüzü. Asım Bezirci 
hatte Erfahrungen mit dem politischen Druck der Demokratischen Partei; acht-
mal wurde er nach monatelanger Haft freigesprochen. 

Bestrafung und Förderung im „Osten“ 

Artikel 312 Abs. 2 StGB stellte das öffentliche Aufstacheln (tahrik) des Volkes „im 
Hinblick auf Unterschiede in Klasse (sınıf), Rasse (ırk), Religion (din), mezhep oder 
regionale Unterschiede (bölge farklılığı) zu Hass und Feindseligkeit“ unter Strafe.91 

Mit „Region“ (bölge) war in erster Linie der „Osten“ (Doğu) gemeint. Hier leb-
ten Doğulu vatandaşlar „östliche Mitbürger“, kurz „Ostler“ Doğulu, die man bis in 
die neunziger Jahre als „Stämme“ und „ethnische Elemente“ kannte.92 Den Schü-
lerinnen im Mädcheninstitut von Elazığ war streng verboten, Kurmancî oder Za-
za zu sprechen; dabei wurden sie immer noch als Kurdinnen angesehen in dem 

Stegemann, „Türkei“, in: Werner Ende/Udo Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, 5. 
Auflage 2005, 229-246, hier 229, 231, 244. 

89  Kemal H. Karpat, „Ideology in Turkey after the Revolution of 1960“, in: Kemal H. Karpat 
u. a. (Hg.), Social Change and Politics in Turkey, Leiden 1973, 317-355, hier 359. 

90  Das türkische Staatsschutzstrafrecht wurde im Jahre 1991 mit der Einführung des Antiter-
rorgesetzes umstrukturiert (Christian Rumpf, Einführung in das türkische Recht, München 
2004, 408-414 bezog sich auf dieses). Das alte Strafgesetzbuch galt bis 2005; siehe unten. 

91  „Hierüber wird hin und wieder die Beteiligung an der Diskussion um die Kurdenfrage be-
straft, weil das Betonen einer ethnischen Unterschiedlichkeit ... als „rassistische Hetze“ an-
gesehen wird.“ Rumpf, Einführung, 413. 

92  Feridun Zaimoğlu (geb. Bolu 1964) macht sich lustig über den „Südöstler“ und die „Süd- 
östlerin“: „Volkes Gesänge“, Die Zeit, 24 (4. Juni 2009), 48-49. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 53 

Institut, das doch ihre kurdische Identität auslöschen sollte.93 Im „Osten“ erhielt 
sich die kurdische Medrese-Tradition.94 Der kurdische Autor Mehmed Uzun 
(1953-2007), der als Kind nach der bekannten Einschulungs-Ohrfeige türkisch ge-
lernt hatte, widmete sich nach dem März 1971 im Militärgefängnis Diyarbakır 
philologischen Studien. Kurdisch war seine Muttersprache, aber erst jetzt lernte 
er, darin zu schreiben. Erst einmal lernte er „ernsthaft Kurdisch“ bei seinem Vet-
ter Ferit Uzun. Auch Tarık Ziya Ekinci, M. Emin Bozarslan und Musa Anter 
(1920-1992) waren in diesem Gefängnis; dazu kurdische Volkssänger (dengbêjler); 
Lieder wurden übersetzt und „alle Dialekte“ gesprochen. 

„Ich war ein Ostler (Doğulu), ein Gebirgler (dağlı)“, erklärte Ahmed Arif. Für 
Mehmet Kaplan war er außerdem Marxist und gerillacı.95 Arifs Opfer fing damit 
an, dass er für ein ungedrucktes Gedichtmanuskript in türkischer Sprache verprü-
gelt wurde; stolz machte es ihn, dass einige seiner türkisch geschriebenen Gedich-
te ins Kurmancî und Zaza übersetzt und mündlich weiter getragen wurden. An 
einer Stelle im unwegsamen Sperrgebiet im steppenhaften Plateau-Taurus, 38° 
54'΄ 20" Nord und 44° 7΄ 51" Ost, könnte eine Tafel lauten: „Hier liegen ein-
unddreißig tote Mitbürger, erschossen von den Soldaten ihres Landes.“ Stattdes-
sen steht auf einer Tafel am Eingangstor der Gendarmerie-Kommandantur von 
Özalp „General Mustafa Muğlalı.“ Den Namen des Generals, der für die Mas-
senerschießung verurteilt wurde, nennt Ahmed Arif in seiner Trauerode nicht. 
Das tut Hilmi Yavuz in einem seiner „Ostgedichte.“ Auf die – damals unnennba-
re – kurdische ethnische Identität der „Ostler“ macht er mit Orts- und Werkna-
men (Mem û Zîn96) aufmerksam. 

Bestrafung nach Artikel 163 

Der erst 1949 ins StGB aufgenommene Artikel 163, der die Gründung von Ge-
meinschaften in Gegnerschaft zum Laizismus (laikliğe aykırı) und vieles mehr mit 
schweren Strafen belegte, sollte die Aktivität von Islamisten einschränken. Er 
wurde teils übertrieben streng, teils milde gehandhabt.97 

Schriften Necip Fazıls wurden nach Artikel 163 StGB bestraft. Yüksel Pazar-
kaya (1940) hielt 1971 den zum Islamisten gewandelten Necip Fazıl Kısakürek als 
Dichter für gescheitert. Pazarkaya sprach von einer „Aufgespaltenheit des Ichs, 
die seinem lyrischen Schaffen ein frühes Ende setzte... Es entstand eine unver-
einbare Diskrepanz zwischen den neuen Formen und seinem religiös-dogmati- 

                                                                                          
93  Üngör, Young Turk, 330-337. 
94  Kreiser, Lebensbilder, 89-90, und Yüksel, „Kurdish Mullah“, 367. 
95  Kaplan, Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, 561-563. 
96  Zu Ahmed-i Xan (Ehmedê Xanî), Mem u Zin, „das wichtigste kurdische Buch in den 1960er 

Jahren“, Yüksel, „Kurdish Mullah“, 360, 376, der auch Totenklagen für Scheich Sa’id er-
wähnt. 

97  Heidi Wedel, Der türkische Weg zwischen Laizismus und Islam, Opladen 1991. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 54 

schen Denken. Er musste die Lyrik aufgeben und in Auflehnung gegen die neue, 
republikanische Staats- und Gesellschaftsordnung zu einem geistigen Führer des 
militant-religiösen Lagers in der Türkei werden.“98 

İsmet Özels Wandlung vom sozialistischen Dichter zum bekennenden Mus-
lim und türkischen Nationalisten wird viel Aufmerksamkeit in verschiedenen 
Medien zuteil.99 In dem „Kultgedicht“ von 1975, das eine Identitätskrise be-
schreibt, erklärt er seine Absicht, zum Wortführer (ses sahibi) zu werden; er ist be-
reit, Sühne zu leisten (kefarete hazırım).100 

Nach dem 12. September war das Ethos von Mut und Opferbereitschaft „aus der 
Mode gekommen“. „Linke“ waren nicht mehr davon überzeugt, dass ihre politi-
schen Ideale einen Fortschritt bedeuteten. Viele zogen sich in Innerlichkeit und 
Frömmigkeit zurück. Im fiktiven Kars des Jahres 1995 lässt Orhan Pamuk den Ly-
rikliebhaber Muhtar sagen: „die Frommen, die Rechten, die muslimischen Konser-
vativen“ seien nach seinen „Jahren als atheistischer Linker sehr gut für ihn gewe-
sen“;101 den fiktiven Theaterdirektor Sunay lässt er spotten: „Hierzulande haben 
schon eine Menge linker Dichter in Panik die Fronten gewechselt, weil sie sich 
denken: Lass mich bloß Islamist werden, bevor die an die Macht kommen“.102 

Seit der Umorientierung nach 1980 sollte die Türk-İslam Sentezi als ideologi-
sches Fundament der Idee einer einheitlichen Nation unter einem starken Staat 
dienen.103 Die Aufhebung des Artikels 163 StGB104 leistete dem politischen Ak-
tivismus der sunnitischen Islamisten in den Medien bedeutenden Vorschub. 

Als dem fiktiven Dichter Ka in Kars sein Tod angekündigt wird, zieht die Rei-
he der ermordeten Intellektuellen an ihm vorbei. Dabei wird Ka schmerzlich be-
wusst, dass er in einer Kultur lebte, die diese toten Schriftsteller, er gebraucht 
einmal das Wort „Opfer“ (kurban), schnell vergaß.105 

98  Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik, 20-21. 
99  Die soziologische Abschlussarbeit an der Sakarya Üniversitesi von Rasul Selvi, „Türk 

Aydınında Değişim Olgusu. Bir örnek olarak İsmet Özel“, Sakarya 2003, steht im Internet: 
http://www.scribd.com/doc/14538832/TURK-AYDININDA-DEGISIM-OLGUSU-BIR- 
ORNEKOLARAK-OZEL (05.11.2010). 

100  Zu kaffāra „Sühne“ d. h. Ausgleichszahlung für eine Sünde, bei der keine andere Person 
einen Rechtsanspruch hat (wie z. B. beim Fastenbrechen, vgl. Johannes Reisner, „Armen-
steuer und Almosen“ in: Ende/Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, 159). 

101  Pamuk, Kar, Kap. 7. 
102  Pamuk, Kar, 200/dt. 242. 
103  Wedel, Der türkische Weg, 87, 129; Kızılyürek, „Kémalisme“, 429; Heinz Käufeler: Das anato-

lische Dilemma. Weltliche und religiöse Kräfte in der modernen Türkei, Zürich 2002; Besprechung 
von Volker Adam in ZDMG, 157/1 (2007), 232-234. 

104  1991 laut Zarcone, „Les Nakşibendi“, 147 und Kızılyürek, „Kémalisme“, 430; laut Spuler-
Stegemann, „Türkei“, 236, fiel der Paragraph erst im April 1993 weg. 

105  Pamuk, Kar, 296 f./dt. 356. 32 Ermordete nennt die Liste: http://en.wikipedia.org/wiki/ 
List_of_assassinated_people_from_Turkey (14.06.2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 55 

Solidarität 

Seit den siebziger Jahren hat sich die Freundschaft von Dichtern zur Solidarität 
verwandelt; es bildeten sich Organisationen von Schriftstellern zur Wahrung ih-
rer Standes- und Berufsinteressen. Am linken Flügel wurde 1974 die Türkische 
Schriftstellergewerkschaft (Türkiye Yazarlar Sendikası, TYS) gegründet, die gegen 
Buchverbote, Konfiszierungen und Druck auf Schriftsteller kämpfte. Am rechten 
Flügel folgten 1978 die konservativ-islamischen Autoren mit der Gründung des 
Verbandes Türkischer Schriftsteller (Türkiye Yazarlar Birliği, TYB). Von YAZKO 
und PEN ist in den „Kultgedichten“ die Rede. 

Neuordnung (Schließung) der Sprachgesellschaft TDK 

Nach 1980 konnte der Türk Dil Kurumu, dessen Sprachpurismus bei den herr-
schenden Generalen als falsch und überaltert galt, nicht abgeschafft werden, weil 
er ein Vermächtnis Atatürks war. So wurde er der neu gegründeten Hohen Ata-
türkgesellschaft (Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu) einverleibt.106 De fac-
to wurde der TDK 1983 aufgelöst und nach Gesichtspunkten der geltenden 
Staatsideologie neu einberufen. Damals schied Cahit Külebi aus seinem Amt als 
Generalsekretär des TDK. Der neue TDK betätigt sich sprachschöpferisch (Genel 
Ağ für „Internet“, elmek für „e-mail“) und hat eine politisch korrektere, die „Bek-
taşis“ nicht mehr beleidigende Definition von mumsöndü in Umlauf gebracht. 

Förderung und Gefährdung in der Gegenwart 

Ein literarisches Ereignis war die Wiedereinbürgerung von Nâzım Hikmet durch 
die AKP-Regierung.107 Die Flut dünner Bändchen Lyrik, die Rauf Mutluay an die 
osmanische Tradition der Gaseldichter und Tezkeres erinnerte,108 hat nicht nachge-
lassen. Jedoch werden Neulinge, potentielle Preisträger, anders gefördert als früher. 
Neun Träger des wichtigen Behçet Necatigil-Preises, eines „Familienpreises,“ sind 
im Band Kultgedichte versammelt, vier Essayisten und fünf Kultdichter (der fiktive 
Ka ist Preisträger). Bejan Matur, die ausgewiesene Dichterin mit alevitisch-
kurdischem Hintergrund, ist für ihre türkischsprachige Lyrik preisgekrönt worden. 

                                                                                          
106  Mehmet Kaplan war von 1983 bis in sein Todesjahr 1986 Mitglied des Yüksek Kurul der 

Hohen Atatürkgesellschaft. 
107  Die türkische Regierung gab mit einer offiziellen Verlautbarung im Januar 2009 Nâzım 

Hikmet, der am 25. Juli 1951 ausgebürgert wurde und am 3. Juni 1963 in Moskau starb, 45 
Jahre nach seinem Tod im Exil symbolisch die entzogene Staatsbürgerschaft zurück. Auf 
Exil und Ausbürgerung kann hier sonst nicht eingegangen werden. 

108  Rauf Mutluay, 50 Yılın Türk Edebiyatı, Istanbul 1973. 372: „Der Wunsch mit Lyrik anzufan-
gen ist eine der Krankheiten unserer Literatur...“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 56 

Die wirtschaftliche Entwicklung der Türkei und die veränderte Rolle des Staa-
tes109 mussten sich auf die Literatur auswirken. 1986 stellte der Soziologe Emre 
Kongar (1941) fest, dass im Hinblick auf Förderung „neuerdings in den Gebieten 
Kunst und Literatur ein stabileres System“ zum Tragen komme.110 Erst neuer-
dings verliert die Lyrik an Terrain gegenüber der Prosa.111 Über eine „Welt, in der 
sich niemand mehr an Gedichte erinnert“, sorgte sich İsmet Özel.112 

Das neue Strafgesetzbuch der Türkei wurde am 1. Juni 2005 ratifiziert.113 Noch 
immer schreitet neben der Förderung das Gespenst der Strafverfolgung einher. 
Orhan Pamuk wurde wegen Erwähnung der Ermordung von 30.000 Kurden und 
einer Million Armenier wegen Beleidigung der Türkei und ihrer Staatsorgane (Art. 
159 und 312 StGB) gerichtlich belangt,114 und Nedim Gürsel musste sich im Mai 
2009 wegen Beleidigung religiöser Gefühle und wegen religiöser Volksverhetzung 
vor einem Istanbuler Gericht verantworten;115 er wurde am 25. Juni 2009 freige-
sprochen. 

Unübersehbar erscheinen die Ehrungen, Dichterlesungen, Buchmessen, Fernseh-
auftritte und Berichte in Zeitungen und Zeitschriften.116 Hilmi Yavuz macht mit 
Talat Sait Halman (1931) eine Fernsehsendung „Önce Şiir Vardı“. Es gibt Autoren-
lesungen, Signiertage (imza günleri), Werkstattgespräche, Seminare für angehende 
Autoren. Şiir Şölenleri wurden vom TYB in Provinzhauptstädten organisiert. Die 
Stadtverwaltung von Ümraniye117 veranstaltete einen Wettbewerb für traditionelle 
Lyrik zum Thema „Mevlana ve Hoşgörü“. Ein Literaturfestival namens Şiiristan 
brachte in Istanbul Dichter aus aller Welt zusammen (März April 2009). So findet 
nicht nur Prosa, sondern auch Lyrik in der Türkei Andrang und Zuspruch. Zur 
Vermittlung auch ihrer schwierigen, schwerverständlichen Seiten trägt der türkisch-
deutsche Band Kultgedichte erfolgreich bei. 

109  Paul Dumont, „Le modèle économique dans la presse islamiste turque. L'État et l'étatisme 
en question“, in: Gisela Procházka-Eisl/Martin Strohmeier (Hg.), The Economy as an Issue in 
the Middle Eastern Press, Wien 2008, 68-73. 

110  Emre Kongar, „Turkey's Cultural Transformation“, in: Günsel Renda/C. Max Kortepeter, 
The Transformation of Turkish Culture. The Atatürk Legacy, Princeton 1986, 19-68. 

111  Börte Sagaster, „Tendenzen in der zeitgenössischen türkischen Prosaliteratur“, Zeitschrift für 
Türkeistudien (ZfTS), 15 (2002) 1+2, 7-27. 

112  Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 121. 
113  Spuler-Stegemann, „Türkei“, 665. 
114  Spuler-Stegemann, „Türkei“, 231. 
115  Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.4.2009. 
116  Muhsin Mete, „Dergiler“, in: Doğan (Hg.), Türkiye Kültür ve Sanat Yıllığı, 525-587, bes. 533. 

Kleinere Literaturzeitschriften erschienen seit 1923 überall in der Türkei. Auch hier for-
mierten sich zwei Lager: Als Wortführer von Dergâh wurde der bei „links und rechts gleich 
angesehene“ İsmet Özel bezeichnet. 

117  Die islamistische Organisation dieser Istanbuler Teil-Stadt schildert Jenny B. White, Islamist 
Mobilization in Turkey. A Study in Vernacular Politics, Seattle 2002. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37 - am 22.01.2026, 04:15:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

